PROGRAMA DE POS-GRADUACAO INTERINSTITUCIONAL
EM FILOSOFIA
UFPE — UFPB — UFRN

A TRADICAO DO PENSAMENTO DA NEGATIVIDADE
(Da Negatividade a Kehre heideggeriana)

José Carlos Margal

RECIFE
2011



A TRADICAO DO PENSAMENTO DA NEGATIVIDADE
(Da Negatividade a Kehre heideggeriana)

Tese de Jose Carlos Marcal apresentada ao
Programa de Po6s-Graduacdo Interinstitucional
(UFPE-UFPB-UFRN), sob a orientagdo do
Professor Doutor Jesus VAazquez, como
requisito para obtencao do titulo de Doutor em
Filosofia, na area de concentracdo Metafisica.

Recife, PE
2011



Catalogacdo na fonte
Bibliotecaria Divonete Tendrio Ferraz Gominho, CRB4- 985

M313t  Marcal, José Carlos
A tradicdo do pensamento da negatividade (da negatividade a Kehre
heideggeriana) / José Carlos Marcal. — Recife: O autor, 2011.
226 f. ; 30 cm.

Orientador: Prof. Dr. Jesus Torres Vazquez

Tese (Doutorado) — Universidade Federal de Pernambuco, CFCH.
Programa de Pés-Graduacao Filosofia, 2011.

Inclui bibliografia.

1. Filosofia. 2. Ontologia. 3. Negatividade. 4. Nada. |. Vazquez
Torres, Jesus (Orientador). Il. Titulo.

100 CDD (22.ed.) UFPECFCH2012-03)




TERMO DE APROVACAO

JOSE CARLOS GOMES MARCAL FILHO

Tese de Doutorado em Filosofia aprovada, pela Comissdo
Examinadora formada pelos professores a seguir relacionados, como requisito
parcial a obten¢do do titulo de Doutor em Filosofia, pelo Programa de Doutorado
Integrado em Filosofia UFPE/UFRN/UFPB.

ORIENTADOR

ﬁ%mﬁs/%/z(lUEﬂORRE

Dr. MARCELO LUIZ PELIZZOLI
EXAMINADOR INTERNO

s

Dr*. AC 1\% MARIA CABRAT FERREIRA
AMINADORA EXTERNA

K &u&/ﬂ ﬂ/uf/éz/

Dr*. CLAUDIA PELLEGRINI DRUCKER
EXAMINADORA EXTERNA

RECIFE/2011



DEDICATORIA

A Jesus Vazquez,

em reconhecimento e admiragao.



RESUMO

O objetivo deste presente trabalho é analisar tematicamente os conceitos de nada,
diferenca ontoldgica e transcendéncia do Dasein — e seus desdobramentos estruturais com 0s
conceitos de Aoyoc, aAnbsia e destinamento do ser — como conceitos que podem convergir
para uma corrente especifica do pensamento Ocidental que denominaremos de tradicdo do
pensamento da negatividade. Tal abordagem liberta estes conceitos do corpo estrito do
pensamento heidegerriano e nos permite vislumbrar uma tradigcéo que, a despeito da ontologia
metafisica tradicional, aponta para uma dimensdo ontolégica mais radical. Esta tradicdo €
entendida como iniciada por Filon de Alexandria, seguida por Ammonius Saccas e Jamblico,
desenvolvida por Plotino e Proclo e cristianizada pelo misticismo de Dionisius, o Areopagita
e Mestre Eckhart. Partindo deste ultimo, poderemos estabelecer um vinculo entre esta
corrente e o pensamento heideggeriano.

N&o se trata aqui de delimitar um elemento mistico no pensamento do filésofo da
Floresta Negra, mas sim de fornecer pistas capazes de atrelar a abordagem da analitica
existencial e os desdobramentos posteriores do pensamento de Heidegger, a Kehre, com as
doutrinas dos pensadores acima citados. Os vinculos que serdo estabelecidos possuem
convergéncias que abrem novas possibilidades para pensarmos a destruicdo do acervo da
antiga ontologia; entretanto, demonstraremos que tais similitudes permitem contemplar a
dimensdo mais profunda e particular destes conceitos e fornecer chaves valiosas de
interpretacdo para 0s mesmos ndo apenas dentro do pensamento heideggeriano, mas também
dentro da propria tradicdo que os funda. Trata-se de uma tarefa fenomenoldgica-hermenéutica
capaz de conquistar o sentido historico-filoséfico destes conceitos e, finalmente, estabelecer
0s parédmetros para delimitarmos tais pontos dentro da filosofia de Heidegger com mais

clareza devido ao seu nexo com uma tradi¢éo especifica.

PALAVRAS-CHAVES: Negatividade, Ontologia Fundamental, Kehre, Nada, Diferenca
Ontoldgica e Transcendéncia do Dasein.



ABSTRACT

The aim of this work is thematically analyze the concepts of nothing, ontological
difference and Dasein transcendence - and its structural developments into the concepts
of Aoyoc, aAnBeia and Being destination - as concepts that can converge to a specific current
of Western thought that we will cal as negativity thought tradition. This approach frees these
concepts from the strict heideggerian’s thought body and allows us to glimpse a tradition that,
despite the traditional metaphysical ontology, points to a more radical ontological dimension.
This tradition is understood as initiated by Philo of Alexandria, followed by Ammonius
Saccas and Jamblico, developed by Plotinus and Proclus and christianized by the mysticism
of Dinonisius, the Areopagite and Master Eckhart. From this last on, we can establish a link
between this tradition and the Heidegger’s thought.

We are not defining a mystical element into the Black Forest philosopher's thought,
but providing clues that can harness the existential analytic approach and later developments
of Heidegger's thought, the Kehre, with the the thinkers doctrines mentioned above. The links
that will be established have convergences which can opening new possibilities up for
thinking the collection of ancient ontology destruction, however, demonstrate that these
similarities allow to contemplate the deeper dimension and these particular concepts and
provide valuable clues for the interpretation not only within the Heidegger's thought, but also
within the quoted tradition. It is a phenomenological-hermeneutic task capable of achieving a
sense of historical and philosophical concepts, and finally set the parameters to define these
points within the philosophy of Heidegger more clearly due to its link with a specific

tradition.

KEY WORDS: Negativity, Fundamental Ontology, Kehre, Nothing, Ontological Difference

and Dasein Transcendence.



SUMARIO
APRESENTACAO:

Tradicdo judaica, Negatividade e a Kehre heideggeriana ...........ccccccoeveviieiveiesnenne. 10

CAPITULO |
A Tradicéo do Pensamento da Negatividade

1. As raizes cabalisticas do conceito de Negatividade...........cccovcvvvvininenicninieiecesene 28
2. Filon de Alexandria: helenismo e tradigdo hebraica...........ccocooeiiienincieninns 38
3. Plotino: teurgia e Negatividade...........cccccoiveiiiie i 46
4. Proclo: teologia platdnica e Negatividade ............ccccoveveiieiicie i 56
5. A Negatividade do Corpus AreopagitiCum .........cccoereriererenenesieie e 64
6. Mestre Eckhart e a via negativa: Abgeschiedenheit e Gelassenheit...............cc....... 73

CAPITULO 1l

A questdo do nada e a diferenca ontolégica

1. Das Nichten des NICNTS ....c..iiiiiiiiiiee e 85
1.1. Gestell: a questdo da ciéncia e da técnica............cccceeveeieeie e, 90
1.2. A questdo da re-velacdo do nada............cccccveveeieiieie e 95

2. Diferenca, Negatividade e tradi¢ao onto-teo-10giCa .........ccovevrereiriierecceee, 102

3. Heidegger € @ te0I0GIA .........oiiiieieiee e 113

4. Heidegger e Eckhart: Abgeschiedenheit, angustia e nada ............ccccceeveveiieceennnns 126

5. Heidegger, Plotino e Dionisius: ser ndo entitativo e a diferenca ontoldgica ............ 137

CAPITULO Il

A transcendéncia do Dasein e o destinamento do ser

1. A transcendéncia do Dasein e a questdo da alma no Neoplatonismo...................... 149
1.1. Ereignis e a abertura da alma ... 154

2. Destinamento do ser e Gelassenheit ..o 166
2.1. Geviert: o lugar do sagrado em Heidegger ........cccvevieiiiiciiciie e 166
2.2. Lichtung, destinamento do ser e Gelassenheit ...........cccccoovveviiiniiece s 172

3.7 ANnBe1c, Aoyos € Negatividade ...........cccvveiereeievcicicieeeesese e 183



3.1. AOYOG: MOSErar-se € VEIAMENTO ...........cc.oceveueveeeieeicieeee s 183

3.2.  AAnbBeia: existéncia, verdade € Hherdade .............coovveeeeeveeeeceeeeeeeeeee s 187
4. Heidegger e a Tradicdo do Pensamento da Negatividade ............cccccoovevvviieieennns 201
CONSIDERA(;OES FINAIS e 211

REFERENCIAS ...ttt 218



APRESENTACAO:
Tradicéo judaica, Negatividade e a Kehre heideggeriana.

A destruicdo do acervo da antiga ontologia proposta por Heidegger inicialmente no § 6
de Ser e Tempo tem como objetivo fundamental apontar para o esquecimento da questdo do
sentido do ser no seio da tradicdo que desde Platdo a Nietzsche articula-se num modo
metafisico onto-teo-1dgico. Heidegger quer atingir o impensado da tradicdo numa tarefa que
possui dois sentidos: Andeken e Vordenken. Tais modos do pensamento se referem a relacéo
com a tradi¢do: o primeiro indica o pensamento que quer pensar 0 ser num movimento de
retorno, enquanto o segundo aponta para um direcionar-se ao futuro. Tal tarefa quer visitar a
origem (Anfang), tanto num sentido positivo (definindo as possibilidades positivas, ou seja, 0s
limites da tradicdo), quanto num sentido negativo (voltando-se para 0s modos vigentes de se
tratar a historia da ontologia).

O primeiro Heidegger — na figura de Ser e Tempo — traz a tona a necessidade deste
empreendimento ja indicando seus desdobramentos nos conceitos de Aoyoc no § 7 e
aAnbeio no § 44. Essa abordagem inicial — que permitira os desenvolvimentos posteriores de
seu pensamento quando da virada (Kehre) de seu pensamento — também explicitara que a
urgéncia da mesma se faz sentir pelo esquecimento da diferenca ontoldgica. Esta diferenca é
tematizada inicialmente com o esclarecimento das constitui¢fes ontoldgicas diferentes quando
da passagem do ser para 0 Dasein e do Dasein para a existéncia e demais modos de ser
valendo-se dos termos temporario (temporal), temporariedade (Temporalitat), temporal
(zeitlich) e temporalidade (Zeitlichkeit), chegando a radicalidade da diferenca entre ser e ente
desentranhada a partir do método fenomenoldgico da ontologia que é composto por uma série
de passos que sdo dados para “[...] acessar 0 ser enquanto tal e para estabelecer suas
estruturas”.!

Além do mais, Ser e Tempo compde o conceito de mundanidade do mundo a partir das
determinacfes da constituicdo existencial do Dasein que, ela mesma, se da a partir da propria
diferenga ontoldgica. A abertura da significAncia conduz aos fundamentos da determinacao
ontolégica do “mundo” para alcangar a totalidade do fenomeno ser-no-mundo e 0s
constitutivos existenciais como ser-com, ser-proprio e o impessoal. Salta-se, entdo, para a
constituicio do Da, atingindo-se a compreensdo do Dasein como disposicdo que,

ontologicamente indicada, é onticamente aquilo que é o mais cotidiano, 0 humor (Stimmung).

! HEIDEGGER, Martin. Los Problemas Fundamentales de la Fenomenologia. Madrid: Editorial Trotta, 2000. p.
399.

10



Em conexdo com essa estrutura, Heidegger define no § 30 o temor como modo da disposi¢éo
e elege — a partir do desdobramento da questdo da totalidade originaria estrutural do Dasein
qgue demonstra a unidade ontoldgica da existencialidade e da facticidade, chegando a cura
como ser do Dasein — a angulstia como abertura privilegiada do Dasein. Na angustia, o Dasein
se encontra numa determinagao caracteristica: “[...] o nada e o ‘em lugar algum”.

A questdo do nada, aqui presente, encontrara eco na Kehre heideggeriana atingindo na
aula Que é Metafisica? de 1929 a conquista da compreensdo do nadificar do nada e suas
conquistas posteriores. O primeiro Heidegger, portanto, e mesmo a despeito das diferencas
surgidas na virada de seu pensamento, portard as bases para a realizacdo da Kehre. Mas,
mesmo apds a virada, ainda permanece o sentido da destruicdo da tradicdo e o
reconhecimento de seu carater onto-teo-l6gico. Contudo, ha um testemunho dado pelo préprio
Heidegger na conferéncia O Principio do Fundamento de 1956 que parece indicar um
momento dentro da tradicdo que foge as delimitacdes de uma abordagem ontica sobre a
questdo do sentido do ser: Heidegger cita textualmente um mistico, Angelus Silesius, e afirma
que “[...] nos agradaria chegar a ideia de que a grande Mistica pertenceria a mais extrema
agudeza e profundidade de pensamento. Esta €, com efeito, também a verdade. Mestre
Eckhart demonstra-o”.2

Agudeza e profundidade de pensamento sdo, para Heidegger, elementos de sua
ontologia fundamental e constituintes de sua virada, o segundo Heidegger. N&o h4, entretanto,
esclarecimento do local da grande Mistica no pensamento, ou seja, Heidegger ndo discute essa
tradicdo. De fato, quando trata da mistica, Heidegger a define apenas em relacdo a
Agostinh03. Mas toda mistica, crista ou paga, “[..] vive de uma experiéncia radical: aquela da
unidade do mundo com o supremo Principio ou do homem com Deus. Trata-se de uma
experiéncia imediata de Deus ou simplesmente do Uno™*. Colocando a mistica na esfera do
pensamento — agudo e profundo — Heidegger nos permite assinalar para uma tradigédo que
possivelmente possa portar um dizer e uma abordagem sobre Deus ou 0 Uno que a libertem

de uma aproximacdo meramente Ontica em relacdo ao sentido do ser — que nessa tradigdo

2 Idem.O Principio do Fundamento. Lisboa: Piaget, 2000. pp.61-2.

3 Cf. Idem. Estudios sobre Mistica Medieval. 22 ed. México: FCE, 1997. (Heidegger também defina a mistica a
luz da vivéncia, via teologia mistica e religiosidade mistica, uma vez que “[...] 0 mundo religioso se concentra
aqui na agitacdo da experiéncia vivencial de encontrar a Deus que se precipita”. Op. Cit. P. 160.)

* BOFF, Leonardo. In: MESTRE ECKHART. O Livro da Divina Consolacdo. 5% Ed. Braganca Paulista: Editora
Universitaria Sdo Francisco, 2005. Introducao. p. 16.

11



procurard, via teologia negativa, estabelecer esforgos “[...] para salvar Deus de todo atributo
ontico™.

Alguns pensadores comecaram a tecer comentarios sobre a obra de Heidegger (mais
especificamente em relacdo ao segundo Heidegger) em relacéo a tradicdo mistica na tentativa
de encontrar convergéncias ndo explicitadas ou mesmo ndo pensadas ou citadas pelo proprio
Heidegger. John Caputo, na obra The Mystical Element in Heidegger’s Thought, fala de
similitudes (kinships) entre Heidegger e Eckhart. John Jones, no artigo A Non-Entitative
Understandig of Be-ing and Unity: Heidegger and Neoplatonism, aproxima a abordagem nao
entitativa de Deus levada a termo por Dionisius com a concepcao da diferenca ontoldgica [de
fato, Jones chega mesmo a denominar de diferenca ontoldgica (ontological difference) o
termo Umepouciwe presente no Corpus Areopagiticum para denominar a diferenca entre
Deus e as criaturas]. Marlene Zarader, na obra A Divida Impensada. Heidegger e a Heranga
Hebraica, aponta numa direcdo ainda mais distante quando afirma que ha uma divida
impensada de Heidegger com a tradigo judaica®.

Caputo trata de similitudes, Jones de estruturas similares e Zarader de uma divida
impensada. Nestes termos, parece ser pertinente estabelecer as seguintes questdes: E possivel
estabelecer na tradicdo Ocidental um local em que esta proveniéncia do ser ao homem e vice
versa tenha lugar fora da ontologia fundamental e da Kehre heideggeriana? Ou ainda: ha um
pensamento que trate do homem para além de uma compreensdo meramente entitativa e
aponte a diferenca, a eclosdo e o ocultamento como lugares privilegiados, indo além de uma
compreensdo onto-teo-l6gica da metafisica? Ha, na tradicdo, uma compreensdo sobre o ser ou
Deus que indique uma abordagem néo entitativa? E possivel estabelecer convergéncias entre
essa tradicdo e o pensamento heideggeriano, mesmo sabendo que o mesmo ndo explicita essa
possibilidade, apenas quando cita Silesius e Eckhart?

Similitudes, se apenas estruturais, parecem esvaziar qualquer aproximacdo de
conteddo, enquanto pensar numa divida impensada, numa influéncia subterranea, parece ainda
mais dificil quando o proprio Heidegger ndo faz qualquer referéncia a heranca hebraica. E
preciso estabelecer, se quisermos abrir em definitivo novas possibilidades para a tarefa da
destruicdo da tradi¢do (tanto em seu aspecto negativo quanto positivo), convergéncias que

mesmo impensadas ou ndo ditas por Heidegger possam demonstrar seu direito de

> YANNARAS, Christos. On the Absence and Unknowability of God. Heidegger and the Areopagite. Londres:
T&T Clark, 2005. p. 56.

® A riqueza do pensamento heideggeriano serve ndo apenas para se estabelecer as convergéncias e diferencas
entre aqueles pensadores nomeados em suas obras, mas também para escolas que parecem portar um dizer ndo-
entitativo sobre o ser. Assim o atestam as abordagens que aproximam Heidegger da tradicdo mistica ou do
budismo, por exemplo.

12



aproximacgao. Esse “passo de volta” precisa conquistar o dizer de uma tradicdo que trate do
nada, da diferenga, do homem e de Deus (num sentido que busca libertar o sentido do ser de
uma compreensdo Ontica) sempre num modo estruturalmente ndo entitativo. Se Mestre
Eckhart possui o direito primordial dessa tarefa — e isso a partir do testemunho de Heidegger —
entdo se faz necessario descobrir a que tradi¢cdo Eckhart se filia para que a tarefa da destruicdo
possa ser enriquecida.

A hipdtese inicial é de que essa tradicdo — que denominaremos de tradicdo do
pensamento da negatividade — remonta, via Eckhart, a Dionisius, Proclo, Plotino e Filon,
alcancando a tradicdo hebraica da Cabala com o conceito de negatividade. Mas como é
possivel pensar o lugar dessa origem? O papel da tradicdo judaica como uma das fontes
inspiradoras para o pensamento filoséfico aleméo talvez sirva como norteador para iniciarmos
nossa pesquisa. De fato, diversos pensadores perceberam uma influéncia judaica subterranea
dentro das diversas escolas filosoficas alemds. Nao apenas devido ao fato de que muitos dos
grandes filésofos da Alemanha eram de origem judaica, mas também pelas ligacbes
estruturais que se apresentavam entre a tradicdo judaica e sua heranca cabalistica e certas
concepcdes especificas e fundamentais que surgiram no seio das doutrinas filosoficas dos
mais diversos pensadores alemées. Jirgen Habermas, num texto que aborda os pontos de
contato entre esta tradigdo e o idealismo alemé&o, afirma que:

E surpreendente, com efeito, até que ponto momentos centrais da Filosofia do idealismo alem&o,
essencialmente determinado pelo protestantismo, podem ser esclarecidos produtivamente a partir
da experiéncia da tradicdo judaica. Essa tradigcdo ilumina a natureza do idealismo de forma tanto
mais clara quanto a heranga cabalistica foi uma das correntes que contribuiram para a formacao
deste mesmo idealismo, no qual algo sobrevive da mistica judaica, por mais imperceptivel que

pareca’.

O ponto de partida do texto de Habermas € ir contra o interdito de Ernst Jinger que
afirmava que “o judeu nao pode desempenhar qualquer papel criador na vida alema, nem para

0 bem nem para o mal”®. Habermas afirma que na época em que leu esta interdic&o de Jiinger

"HABERMAS, Jurgen. O idealismo alemao dos filosofos judeus. In: . Sociologia. Org. B. Freitag e S. P.
Rouanet. Séo Paulo: Atica, 1980. p. 78. Reproduzido de HABERMAS, J. Der deutsche Idealismus der jldischen
Philosophen — 1961. In: . Philosophisch-politische Profile. Frankfurt am Main: Surkamp Verlag, 1973. pp
37-66.

8 Cit. in Op. Cit.

13



ainda ndo havia se dado conta da origem judaica de pensadores do porte de Husserl,
Wittgenstein, Scheler e Simmel. Entretanto, é naqueles pensadores que elaboraram um
retorno a origem judaica ou usaram desta tradi¢do para fundar suas idéias que Habermas ira
dar especial atencdo. Buber, Rosenzweig, Cohen, Maimon, Liebmann, Liebert, Lask e
Honigswald, entre tantos outros, compdem uma lista de peso que assinala de modo
indiscutivel e determinante a influéncia da tradigdo judaica dentro do pensamento alemé&o
mais contemporaneo — além das determinacdes essenciais dadas por Scholem, Arendt e
Benjamin, por exemplo.

Habermas estd ciente do papel que esta tradicdo exerceu no idealismo aleméo.
Contudo, ha um ponto em seu texto que parece destoar do todo de sua exposi¢cdo. Num
confronto entre Hegel, Kierkegaard e Schelling e esta genealogia de cunho judaico, Habermas
trata a partir da obra A estrela da redencdo® de Franz Rosenzweig de uma interpretagio “do
pensamento idealista a partir das profundidades do misticismo judaico™. Ele afirma que o
idealismo limitava-se a competir com a teologia da criagdo — preso ainda a Filosofia grega — e
“ndo olhava o mundo irreconcilidvel na perspectiva da salvacio possivel”**. Esta abordagem,
segundo Habermas, s6 é possivel por causa de uma logica que, ao contrario da ldgica
idealista, “ndo renega seu involucro lingiiistico”*?. Trata-se de uma velha ideia cabalistica: a
linguagem alcanga Deus porque ela mesma foi enviada por Deus.

Neste ponto, Habermas tece uma comparacdo que de inicio pode surpreender. Ele
afirma que “o idealismo rejeitou a linguagem como 6rganon do conhecimento, substituindo-a
por uma arte deificada. Através dessa reflexdo sui generis um judeu antecipou-se a Heidegger,
o philosophus teutonicus™*®. Habermas cita o fato de que Simmel, na sua obra Introducéo &
Filosofia, lanca méo da mistica do Mestre Eckhart como uma chave para a compreensdo da
revolucdo copérnica de Kant. Eckhart, como veremos a frente, possuia uma doutrina que pode

ser posta ao lado da mistica judaica, mas o problema aqui ndo é inserir Eckhart numa

% Cf. ROSENZWEIG, Franz. Der Stern der Erlosung. Frankfurt Am Main: Suhrkamp, 2006.(Em relagdo as
similitudes e diferengas do pensamento de Rosenzwieg e Heidegger, ver GORDON, Peter Eli. Rosenzweig and
Heidegger. Between Judaism and German Philosophy. Califérnia: University of California Press, 2003.
Especialmente o Capitulo 6).

Y HABERMAS, J. Op. Cit. p. 79.

1 Op. Cit. p. 80.

2 0p. Cit.

3 Interessante notar que Philosophus Teutonicus era também a alcunha de Jacob Boehme. Escreve Habermas:
“Jakob Spaeth, adepto da mistica de Bohme, impressionado com as afinidades dessa doutrina com a teosofia de
Isaac Luria, converteu-se ao judaismo. E quando, inversamente, o pastor protestante Friedrich Christoph
Getinger, cujos escritos tinham sido lidos tanto por Hegel e Schelling como por Baader, visitou poucos anos
depois o cabalista Koppel Hecht no gueto de Frankfurt, para ser iniciado na mistica judaica, este Ihe respondeu:
‘Os cristaos tém um livro que fala da cabala mais claramente que o Sohar’. Estava aludindo a Jakob Bohme™. In
Op. Cit. p. 94.

14



aproximacdo com Kant, mas sim entender como Heidegger surge neste percurso. A questao é:
hd um elemento da tradicdo judaica no pensamento de Heidegger? Qual o sentido da
antecipacdo de Rosenzweig e Simmel as idéias heideggerianas? Ou melhor: ha estruturas
similares entre os pontos cruciais da ontologia heideggeriana e a tradicdo judaica? Mas como
Heidegger, tdo conhecido por seu endossamento ao Nacional Socialismo de Hitler, poderia
estar ao lado de Rosenzweig? A resposta a tal questionamento — que de inicio pode soar
estranho - se desdobra em duas frentes: John Caputo e Marlene Zarader.

Caputo elabora suas anélises as ideias de Heidegger — no que concerne ao problema
levantado aqui — em dois momentos que se portam de modo antagbnico. Primeiramente,
temos uma analise minuciosa daquilo que Caputo denomina de “assombrosas e provocativas

e 14
similaridades”

entre Eckhart e Heidegger. Nesta obra — The Mystical Element in
Heidegger’s Thought — Caputo afirma que Heidegger desenvolve uma relagdo com o
misticismo que de modo algum é arbitréria, j& que na sua Habilitationsschrift, de 1915, o
proprio Heidegger aponta o fato de que na ldade Média a escolastica e o misticismo

»15 Segundo Caputo, Heidegger possuia um

pertencerem “essencialmente um ao outro
interesse especial por Mestre Eckhart, um mistico medieval. A idéia é que se uma
determinada filosofia ndo esta aberta e receptiva as visdes dos misticos, esta desemboca num
racionalismo estéril e, do mesmo modo, o misticismo que ndo se vale e se torna mais claro
com a ajuda da filosofia se transforma num irracionalismo que n&o alcanga fim nenhum.
Caputo acredita que esta abordagem do jovem Heidegger — anterior a sua analitica
existencial — sera uma chave muito importante para interpretarmos com a devida clareza a
Kehre heideggeriana e seu caminho em dire¢cdo & Serenidade. Temas fundamentais do

pensamento heideggerriano — o nada, a diferenca ontoldgica e a transcendéncia do Dasein®

4 CAPUTO, John D. The Mystical Element in Heidegger’s Thought. New York: Fordham University Press,
1986. p. 8. (Nota: os titulos que aparecerem em idioma estrangeiro possuem as citacGes referidas traduzidas pelo
autor).

® HEIDEGGER, Martin. Friihe Schriften. Frankfurt: Vittorio Klostermann, 1972. p. 352.

1% A tradicdo em lingua portuguesa se reserva o direito de traduzir Dasein por ser-ai, pre-senca ou ser-o-af. As
discussdes estdo ainda longe de chegar a um término e definir com clareza qual o melhor modo de traduzir tal
vocabulo alemdo. De fato, o termo ja existia antes de Heidegger — Kant o usa como modo de traduzir o vocébulo
latino existentia — porém, neste caso, dentro da Analitica Existencial, a palavra ganha uma nova dimenséo. Se
com ser-ai ou ser-o-ai quer se justificar uma dimensdo espago-temporal dos modos de se dar do homem, o que
mantém de certo modo a distingdo metafisica de existéncia e esséncia, deve-se notar o que o proprio Heidegger
comenta, sobre o0 Da, no primeiro seminario de Zollikon que “este Da ndo significa, como acontece comumente,
um lugar no espago proximo do observador. O que o existir como Da-sein significa é um manter aberto de um
ambito de poder-apreender as significagdes daquilo que aparece e que se lhe fala a partir de sua clareira” (in
HEIDEGGER, Martin. Seminarios de Zollikon. Petrépolis: Vozes, 2001.p. 33); por outro lado, o termo pre-
senc¢a, mesmo centrado na idéia de movimento de tais dindmicas, ndo traduz, também, a dimensdo real do termo,
ja que em alemédo o prefixo Da pode indicar, também, aqui ou ali, 0 que nos remete para uma maior elasticidade
do conceito, ja que o ser-ai ou o ser-0-ai pode ser meu ou de outrem, 0 que justifica a variacdo de ai e aqui e 0
existencial ser-com como constitutivo do ser-no-mundo. Manteremos, na falta de um termo adequado em

15



que se desdobram na compreensdo muito particular de Heidegger sobre 0 Aoyoc, a oAnbeia e
o0 destinamento do ser — possuem suas raizes mais profundas no misticismo medieval, mais
especificamente nas idéias de Mestre Eckhart. S&o as concepgdes eckhartianas sobre a
Gelassenheit, Abgeschiedenheit e das Nichts que permitem a Heidegger, segundo Caputo,
atingir pontos cruciais dentro de sua analise®’.

Neste primeiro momento, o trabalho de Caputo € demonstrar as similitudes que
surgem entre o pensamento eckhartiano e o pensamento heideggeriano. O que falta na
abordagem de Caputo é atingir as influéncias de Eckhart, 0 que nos permitiria tragar uma
Tradi¢do muito especifica em que a idéia central da negatividade trafega como o norteador de
uma abordagem ontologica radical que nos fara remontar aos primeiros momentos do
Neoplatonismo — mas tocaremos neste ponto mais a frente. O que é importante sublinhar aqui
€ que a auséncia de uma andlise da histéria da negatividade causa no segundo momento do
préprio Caputo um abandono as suas abordagens iniciais — inclusive ele mesmo traca
comparagdes proveitosas entre Heidegger e Toméas de Aquino®® - apontando para um
saudosismo da essentia medieval no trabalho que se segue, intitulado Desmitificando
Heidegger.

Neste segundo momento, jd ndo temos mais um Caputo interessado em se debrucar
sobre as influéncias de Heidegger para erigir o edificio de suas idéias mais instigantes™®. Ao
contrario, o que vemos é um Caputo mais religioso — e portanto menos mistico — tentando
justificar filosoficamente as atitudes politicas de Heidegger. Inicialmente, Caputo traca o
ponto de partida da analitica existencial a partir de uma persistente preferéncia dada por
Heidegger aos primeiros gregos. Cria-se, assim, uma mitologia do ser. Em Ser e Tempo, diz
Caputo, é a temporalidade (Zeitlichkeit) do Dasein que nos fornece a pista para entendermos a
temporalidade (Temporalitit) do ser’”: deve-se buscar um desvelamento - aArfeia - a-

historico, uma vez que se funda a temporalidade do ser na sua propria verdade. Mas o que era

portugués, o vocdbulo em alemao, assim como o faz a tradugéo chilena de Rivera e a americana de Macquarrie e
Robinson. Note-se que apesar de usarmos diversas referéncias ao texto da edicdo brasileira de Ser e Tempo,
manteremos, nas referidas citagdes, o termo Dasein no lugar de pre-senga, bem como no lugar do termo ser-ai
para as demais edic¢@es brasileiras.

7 Mais especificamente os pontos citados anteriormente: o nada, a diferenca ontolégica e a transcendéncia do
Dasein.

8 Cf. CAPUTO, John. Heidegger and Aquinas. An essay on overcoming Metaphysics. New York : Fordham
University Press, 1990.

9 E o proprio Caputo quem nos diz que “em Heidegger e Mestre Eckhart nos iremos encontrar as mais
assombrosas e provocativas similaridades. NGs iremos ver como cada pensador apela para que o homem abra a si
mesmo para a presenca de algo que o perpassa, e de quem o homem sozinho recebe sua esséncia engquanto
homem. Para cada pensador, o acesso a esta presenca ¢ ganha ndo por uma realizacdo humana, mas por “deixar”
algo ser realizado “no” homem. Cada um ¢é o porta-voz da “Gelassenheit”, do deixar ser — do deixar Deus ser
Deus, do deixar o ser ser em sua verdade”. In CAPUTO, J. The Mystical Element. Op. Cit. p. 8.

20 Cf. Idem. Desmistificando Heidegger. Lisboa: Piaget, 2000. p.30.

16



para ser a-historico, indica Caputo, ganha contorno historico em Heidegger, ja que se funda o
mito do ser entre 0s gregos que primeiro trataram da questéo do sentido do ser.

Este mito ndo surge inicialmente nas primeiras conferéncias de Heidegger em Freiburg
que deram origem a Ser e Tempo, ja que inicialmente teriamos aqui uma “hermenéutica da
facticidade” que Caputo compreende em duas frentes: “[...] por um lado, do mundo da vida
factico das comunidades do Novo Testamento, sedimentadas abaixo da ontoteologia
dogmatica da tradicdo; e, por outro lado, do mundo da vida factico da ética aristotélica,
sedimentada abaixo da metafisica da ousia*. Se seguirmos Caputo, podemos mesmo afirmar
que ja no § 44 de Ser e Tempo ha uma possibilidade de divisarmos este mito, e portanto o
funda, uma vez que ali se pensa o fenébmeno originario da verdade (Das urspringliche
Phanomen der Wahrheit) em oposi¢do ao conceito tradicional de verdade (Der traditionelle
Wahrheitsbegriff)?.

Isto € possivel porque sdo 0s primeiros gregos que pensavam 0 ser na sua existéncia
como presenca dentro da oAnBeta. A verdade sé pode ser romantizada e cristianizada como
veritas apos as tentativas de Platdo e Aristoteles em precisar “esta concepgdo com uma
<<defini¢cdo>> do elo existente entre 0 pensamento e o ser que relegou para segundo plano o
aspecto da alétheia como desocultagio”®. A questdo de Caputo é: como este Wesen da
histéria — que permite que a historia seja — e que nunca pode ele mesmo ser historico, pode
deixar suas marcas numa época historica?

O alvo é uma afirmativa complexa: este Wesen retorna da Grécia Antiga até a
Alemanha de Heidegger por meio de uma filosofia e de um Estado que permitem que o
sentido originario do ser seja novamente posto em questdo. O mito do ser é também o mito da
origem (Ursprung) e do comeco (Anfang) e que atinge, agora, um retorno histérico. A
compreensdo heideggeriana sobre a esséncia da técnica — Gestell — assim nos faz crer Caputo,
€ uma tomada de posicdo clara em direcdo ao nazismo. Caputo entende que Heidegger,
influenciado por Holderlin e os primeiros gregos, esta contra as turbinas, os computadores e
“as horriveis e trituradoras rodas do Gestell”®*. Heidegger, segundo Caputo, esquece a alta
taxa de mortalidade entre os primeiros gregos, bem como o lugar reservado as mulheres e aos
escravos.

A critica que Heidegger faz a tecnologia €, entdo, a parte mais poderosa de sua obra,

onde tudo ¢ sintetizado ao sabor do Aoyoc. Esta abordagem que surge apenas nos anos 30 se

21 Op. Cit. p. 19.

22 Cf. HEIDEGEER, M. Sein und Zeit. 192 ed. Tiibingen: Niemeyer, 2006. pp. 214 e 219.
2 CAPUTO, J. Op. Cit. p. 40.

% Op. Cit. p.58.

17



distancia do que nos é dito em Ser e Tempo onde a ciéncia aparece de modo positivo quando,
no § 69, b, procura-se estabelecer um conceito existencial da ciéncia (einen existenzialen
Begriff der Wissenschaft)®. O Gestell preenche o esclarecimento dado no seu préprio
afastamento. No invisivel do esclarecimento emerge a tecnologia que néo € o ser, mas 0 modo
como pretende ser, sendo algo dado, que ndo é o Ereignis e nem tampouco o Es gibt — e isto,
para Caputo, parece um grande distanciamento do real, da Histdria, da vida dos homens que
trabalham e sofrem. S6 um deus pode nos salvar, eis a célebre conclusdo de Heidegger e isso
mesmo porque o Ser se representou como Gestell.

Diante desta esséncia da técnica que coloca em um s6 bojo a producdo de trigo para
produzir o pdo que alimenta e a producéo de armas que matam, Caputo coloca a phronésis®®.
Esta ndo é um conhecimento do imutavel, mas sim conhecimento que lida com um cenario
que oscila e que se d4 num mundo que muda. Ela ¢ “uma sensibilidade para as exigéncias da
situacdo individual, uma intuicdo (nous) que o entendimento pratico efectua das
idiossincrasias do particular™?’.

O intuito de Caputo ¢ definir que esta postura de Heidegger em favor do Wesen aponta
para suas escolhas politicas. E conhecida a anuéncia de Heidegger a pergunta de Léwith se
seu envolvimento politico estava na esséncia de sua filosofia, acrescentando que era sua
concepgdo de historicidade que constituia a base deste envolvimento. Agora se torna claro o
intuito de Caputo: o endossamento de Heidegger ao nazismo esta na base de sua propria
filosofia — 0 mito do ser (que relne sobre um unico privilégio os primeiros gregos e 0s
alemées) valida o programa politico nazista na medida em que o povo (Volk) alemédo esta na
ponta, dentro da Historia, da escuta atenta do destinamento do ser.

E interessante notar que num artigo de 1992 — Heidegger and Theology — e que daria
ensejo a Caputo para estruturar o Capitulo 9 de seu Desmistificando Heidegger — Caputo
parecia muito ciente da necessidade de colocar fundamentos da formacdo intelectual de
Heidegger como ponto de partida para inserir suas “influéncias misticas”. Ele parte das
investigacoes historicas de Hugo Ott onde “aprendemos os detalhes da educagdo e criagdo
iniciais de Heidegger na Igreja Catélica™®®. O objetivo aqui é fundamentar os primeiros
momentos do pensamento heideggeriano e assegurar seu retorno dentro de sua propria historia

— e este retorno possui caracteres marcadamente misticos.

2 Cf. HEIDEGGER, M. Sein und Zeit. Op. Cit. p. 357.

% Cf. CAPUTO, J.. Desmitificando Heidegger. pp. 98-9.

2" Op. Cit. p. 99.

%8 |dem. Heidegger e a Teologia. Revista Perspectiva Filos6fica. Vol 11, 26, 2007. Trad. do Autor. p.111.

18



Ott descobriu as primeiras publicacbes de Heidegger numa revista catdlica
ultraconservadora nos anos entre 1910 a 1912%°. O percurso do jovem pensador apontava para

pontos que marcariam profundamente o seu modo de pensar. Escreve Caputo:

Os primeiros interesses filoséficos e teolégicos de Heidegger naqueles dias estavam centrados
numa nova e promissora apropriagdo da filosofia escolastica medieval a luz de suas pesquisas nos
fundamentos da moderna légica e na refutacdo de Husserl ao psicologismo. Como filosofo,
Heidegger rejeitava o psicologismo — a tentativa de encontrar I6gica e matematica na composicao
psicoldgica da mente humana — como uma forma de empirismo e relativismo, mesmo quando ele
era teologicamente contrario a0 modernismo como forma de relativismo histdrico que ameacava
minar a eterna verdade teologica. Heidegger viu uma continuidade entre as “investigagdes logicas”
de Husserl, que colocavam a ldgica e a matemética no fundamento da pura fenomenologia, € a
tradigdo escotista da “gramatica especulativa” no final da Idade Média. De acordo com esta
tradi¢do, que era profundamente anti-relativista e anti-psicologista, as formas da gramatica e da
linguagem (modus significandi) sdo funcGes de um reflexo puro, formas universais de pensamento

(modus intelligendi), que séo reflexdes, elas mesmas, do ser mesmo (modus essendi).®

Este artigo de Caputo se aproxima mais de seu tomo The Mystical Element do que o
todo buscado na obra Desmistificando Heidegger. Neste sentido, as pesquisas de Ott
demonstram como as abordagens de Heidegger saltam de seus interesses em teologia a sua
carreira universitaria como filésofo. Inicialmente, entretanto, Heidegger — nestes textos
encontrados por Ott — publica no “Der Akademiker da Unido dos estudantes alemé&es

5531

catolicos” um artigo na sombra do circulo de Romano Guardini e Oswald von Neel,

‘e . . . . q- 2
“estudante de matematica, pioneiro da doutrina social catolica™

, onde afirma a profunda
contradicdo existente entre as concepgGes modernas da vida e a antiga sabedoria da tradicédo
crista.

Na primavera de 1911, no numero de marco, Heidegger publica outro artigo onde
reconhece a filosofia como uma philosophia perenis, ‘um espelho verdadeiro do eterno™®,
Caputo estd ciente deste periodo histérico do pensamento de Heidegger. H4, aqui, uma

preocupacdo com o lado vivo da tradi¢do medieval; a “experiéncia de vida” medieval

2 Cf. OTT, Hugo. Martin Heidegger. Eléments pour une biographie. Paris: Payot, 1990. pp. 65-69
% CAPUTO, J. Op. Cit. pp. 111-2.

1 OTTO, Hugo. Op. Cit. p. 66.

%2 Op. Cit.

% Op. Cit. p. 68.

19



(Lebenserfahrung) apontaria para uma oposi¢do ao modo logico e logocéntrico de encarar
esta mesma vida. Neste ponto, Caputo retorna a sua tese inicial: Heidegger diz que “devemos
escutar a teologia moral e o misticismo medieval, em particular a do Mestre Eckhart™**,

Em Ser e Tempo — e isto nota o préprio Caputo — a analitica existencial surge livre de
um ideal existenciario, seja ele grego ou cristdo. O problema parece ser o fato de que Ser e
Tempo tenta “formalizar as estruturas da facticidade da vida crista”**. Rudolph Bultmann
saudou a obra com grande entusiasmo por entender que ali poderia residir uma fonte
importante para a teologia cristd. Ser e Tempo havia descoberto, segundo Bultmann, a

~ 6

estrutura de uma existéncia religiosa e cristd, “mas sem a visdo de mundo 6ntico-mistica que
era uma caracteristica idiossincratica das ontologias do primeiro século”.*® A questdo parece
problematica jd que exige estabelecer uma ligacdo entre a analitica existencial e a
formalizacdo citada. Escutar Eckhart, como indicado por Heidegger, indica a possibilidade de
pensarmos a tradi¢do da negatividade como ponto de convergéncia mais seguro em relacéo a
Kehre — e isso mesmo a partir do conceito de nada heideggeriano.

Heidegger retoma a problemética do nada na sua aula inaugural em Freiburg-im-
Breisgau no ano de 1929. Sua aula-prelecdo, intitulada Que é Metafisica? (Was ist

»37 ja que nesta ultima o ente em sua

Metaphysik?), afirma que o “nada se revela na angustia
totalidade se torna caduco. O nada, aqui, é que permite ao Dasein ser conduzido diante do
ente enquanto tal. Como o nada aqui dado pode servir como esta ponte? Ha uma influéncia
subterranea aqui ndo dita? Caputo tenta solucionar este problema apontando para um fato
interessante: Heidegger lanca sua prelecdo exatamente a 600 anos ap0s a morte de Eckhart.
Além do mais, a tematica da prelecdo, o nada, foi um dos assuntos essenciais da mistica
eckhartiana.

A negatividade de Deus [unico ser que possui o privilégio de ser puro de todo ente
(puritas essendi)] funda, para Eckhart, a diferenca entre Este e 0 mundo criatural. A alma,
para atingir o cerne desta diferenca e se realizar na plenitude da negatividade divina, deve se
desprender do mundo pelo desprendimento (die Abgeschiedenheit). E o desprendimento que
permite a alma (ou ao Dasein, se assim preferirmos) realizar a unido perfeita com o ser em si

mesmo, entendido aqui como o que é outro em relacdo a todos os entes (Andere zu allem

¥ CAPUTO, J. Op. Cit. p. 112.

% Op. Cit. p. 115.

% Op. Cit.

¥ HEIDEGGER, M. Que é Metafisica? In: . Conferéncias e Escritos Filosoficos. Sdo Paulo: Abril, 1984.
(Os Pensadores). p. 40.

20



3% & este, em Eckhart, é Deus. Para

Seienden)®. Ora, “a negagdo do nada é o ser dos entes
Heidegger, como é explicitado em sua prelecdo — e que retoma o 8§ 40 de Ser e Tempo, onde a
disposicao fundamental da angustia € entendida como abertura privilegiada do Dasein (eine
ausgezeichnete Erschlossenheit des Daseins) — o nada nadifica (Das Nichts nichtet) pela
angustia, tornando o ente caduco em si mesmo.

Caputo esta ciente desta possibilidade de interpretacdo, mas falha exatamente por ndo
dimensionar as influéncias de Eckhart. O pensamento eckhartiano € devedor das conquistas de
Dionisius, o Areopagita — especificamente as suas obras De caelesti Hierarchia e De divinis
nominibus — através do conceito de negatividade, Deus e mundo, ascensdo da alma e
hipostases ja dadas pelo Neoplatonismo, via Plotino e Proclo, mas definitivamente trazidas a
tona do pensamento Ocidental pela juncdo entre tradicdo judaica e tradi¢cdo helenistica
realizada por Filon de Alexandria, 0 que podemos notar nas suas obras Leggum Allegoriae,
De Vita Mosis e Quaestio in Genesis que refundam a questdo da negatividade da tradicdo
judaico-cabalistica nos termos da filosofia platdnica. Zarader percebe esta dimensdo de uma
tradicdo tdo especifica, ou seja, uma tradicdo que pensa o ser pelo viés da negatividade em

que o ser ¢ constantemente ‘desdito’ mais do que ¢ ‘dito’, ou seja, se oculta mais do que se

revela. Neste sentido:

Heidegger ndo é uma figura absolutamente solitaria: da diferanca de J. Derrida ao vestigio de E.
Lévinas, para recuar talvez, passando por Mestre Eckhart e Suso, & Siaotnua de Plotino, h4 como
que uma ‘tradi¢do’ paralela, tradigio mais subterranea — porque negativa®® — do que a sélida

tradicéo positiva que, do platonismo oficial ao saber absoluto, caracteriza a ontologia classica. **

O trabalho inicial de Zarader foi tornar claro para nos a busca de Heidegger pelas
palavras da origem na tradigéo grega — aquilo que Caputo denomina de mito do ser. Se suas
pesquisas apontaram para a citacdo dada acima, dever-se-ia tracar os dizeres mais especificos

e relacionados a tal desdizer do ser — nomeadamente em relacdo aos pensadores citados e a

% A mistica cristd posterior entenderé esta idéia como a comunhéo do ser. Cf. ZIZIOULAS, John. Being as
Communion: Studies in Personhood and the Church. Crestwood, NY: St. Vladimir's Seminary Press, 1985.

% CAPUTO, J. Op. Cit. p. 21.

0 No Capitulo | iremos definir a expresséo tradicdo do pensamento da negatividade, especificamente para nos
apartar daquilo que Marcuse chama de filosofia negativa nomeadamente em relacdo a Hegel. Cf. MARCUSE,
Herbert. Razao e Revolugdo. 52 ed. Sdo Paulo: Paz e Terra, 2004. p. 33.

* ZARADER, M. Heidegger e as Palavras da Origem. Op. Cit. p. 191.

21



sua influéncia sobre Heidegger — na sua obra seguinte, A Divida Impensada. Mas Zarader
assim néo o faz.

Ela se volta muito mais, na obra referida, as aproximacdes plausiveis de serem feitas
entre Heidegger e a Biblia, a nossa heranca hebraica. Zarader deriva sua obra ndo daquilo que
ela mesma havia tracado inicialmente com suas pesquisas sobre o retorno de Heidegger aos
gregos, mas sim a partir de um curso intitulado “Heidegger e a Biblia”, lecionado na
Universidade Paul Valéry no ano letivo 1986-1987.%> A formulacéo heideggeriana sobre as
nossas origens possui como resposta apenas uma via: somos herdeiros dos gregos. Zarader
entende que falta a tal resposta um elemento importante: a nossa heranca hebraica. Esta
heranca esta na base daquilo que Paul Ricouer chama de grupo hebraico e que assim o define

Zarader:

Grupo propriamente gigantesco, abundante, onde se entrelagam de uma forma inextrincavel: uma
lingua (o hebreu), um texto (a Biblia), uma tradicdo de pensamento e de escrita (as literaturas
talmuadicas, midraquica, cabalistica...), uma religido (o judaismo), um povo e finalmente a sua

histéria e os seus mitos.*

Entretanto, se podiamos esperar uma abordagem que levasse a termo as influéncias da
tradicdo hebraica no pensamento de Heidegger, Zarader segue uma via completamente oposta,
ou seja, quer ir para além de Heidegger ao nos informar que ndo podemos pensar o todo de
nossa Historia, do pensamento Ocidental e de sua tradicdo sem pensarmos a constituinte
hebraica que perpassa tais pontos da origem ao presente, mesmo que ao confrontar Heidegger
com Lévinas lemos Zarader afirmar que “Heidegger esta mais perto do universo biblico do

»4  Zarader

que aquilo que diz, e Lévinas mais perto de Heidegger do que aquilo que pensa
estava ciente de que ndo se podia falar de uma influéncia direta desta tradicdo sobre o
pensamento heideggeriano. O problema é que Heidegger parece conhecer bem a Biblia em
grego, mas ndo o texto hebraico® — nem tampouco parece suspeitar de uma tradicio

especifica que inclui o Talmude, a vertente midraquica, o Séfer letsira, o Zohar, o Bahir e 0s

2 Cf. Idem. A Divida Impensada. Heidegger e a Heranca Hebraica. Lisboa: Piaget, 1999. p. 12.
43 ;
Op. Cit. p. 23.
* ZARADER, M. A Divida Impensada. Op. Cit. p. 179.
> Cf. DUPUY, Bernard. Heidegger et le Dieu inconnu. In: KEARNEY, R. e O'LEARY, J.S (org.). Heidegger
et la Question de Dieu. Paris: Grasset, 1980.

22



cabalistas que derivam destes textos. Deste modo, parece problematica a questdo de imputar
uma determinada influéncia da tradicéo hebraica sobre Heidegger.

Zarader, seguindo Ott e Caputo, compreende que ha uma filiacdo subterranea que se
desenha a partir da propria formagdo de Heidegger enquanto estudante de teologia. Mas a
teologia para Heidegger é sempre a teologia cristd e o Deus onto-teo-l6gico heideggeriano
também é dado apenas em conexao com esta mesma tradi¢do. Os estudos do jovem Heidegger
— em relacdo a Biblia — foram sempre um estudo do Novo Testamento, excluindo qualquer
aproximacdo com os profetas e o Deus vetero-testamentario. A preocupacdo heideggeriana
neste momento é com a vinda do Senhor, a TTapoucia e com o tempo em suas dimensdes, a
saber, kaupoc e xpovos. Lehmann e Poggeler, como indica Zarader, sublinham que a
experiéncia cristd do tempo — a marca do ka1poc escatoldgico — permanecera para além da
analitica existencial, mesmo |4 na Kehre e na nogdo do destino do ser. A pergunta que
devemos fazer é: onde ha, entdo, uma influéncia desta tradi¢cdo hebraica no pensamento de

Heidegger? Zarader nos responde em duas frentes:

[...] 1) dependéncia do pensamento heideggeriano (incluindo o mais tardio) face a algumas nogdes
neo-testamentarias; foi ela que foi parcialmente reconhecida por Heidegger, ao mesmo tempo que
negligenciada na reconstrucdo que propde da sua obra; 2) dependéncia dessas nogfes neo-

testamentérias com relacéo na sua base hebraica e vetero-testamentaria[...]*.

Abrem-se, entdo, duas possibilidades de pensarmos a influéncia da tradicdo hebraica
sobre o pensamento heideggeriano: 1. Com Caputo podemos pensar ndo apenas o elemento
mistico presente na obra de Heidegger (mais especificamente o segundo Heidegger), mas as
convergéncias entre seu pensamento e a mistica de Mestre Eckhart. A questdo, que faltou a
Caputo®’, é delinear as préprias influéncias de Eckhart, tracando o percurso da tradicdo do
pensamento da negatividade, inserindo aqui a origem desta tradicdo com Filon de Alexandria
(Leggum Allegoriae, De Vita Mosis e Quaestio in Genesis) e a mistica judaica (a tradigédo
cabalistica), passando por Jamblico (De Mysterii), Clemente (Stromata), Plotino (Eneadas),
Proclo (Elementos de Teologia), Dionisius, o Areopagita (De Caelesti Hierarchia e De divinis
nominibus) e, por fim, Mestre Eckhart (Tratados e Sermdes); 2) Com Zarader podemos

delimitar a esfera de articulacdo da tradicdo hebraica e possiveis convergéncias com o

“® ZARADER, M. Op. Cit. pp. 194-5.
*" Trataremos de novas convergéncias que poderdo radicalizar ainda mais a tarefa aqui citada.

23



pensamento heideggeriano via seus estudos de teologia e as marcas deixadas ao longo de sua
obra, inferindo que o trabalho de Filon de Alexandria foi exatamente o de fundir a teologia
hebraica com a filosofia helénica, o que abre em definitivo as possibilidades de realizacdo da
mistica medieval e o cardter mais proximo desta com a tradicdo hebraica ndo dita por
Heidegger e tampouco por Zarader.

Ora, Heidegger — na obra Fenomenologia da Vida Religiosa (Phdnomenologie des

”48. AC]UI, a

religiosen Lebens) — afirmava que “a teologia medieval descansa sobre Agostinho
mistica medieval ¢ entendida como “uma revitalizagdo do pensamento teologico e da pratica
eclesial da religido, que se volta, no essencial, a motivos agostinianos™*°. Heidegger entendia
0 agostinianismo de dois modos: filosoficamente e teologicamente. O primeiro se refere a um
platonismo de caréater cristdo contra Aristoteles; e o segundo a uma determinada concepc¢éo da
doutrina do pecado e da graca™. Mas ha um ponto aqui que ndo pode ser olvidado.

Nas suas Confissdes, Agostinho nos diz que leu os neoplatonicos e que, ainda mais,
“instigado por esses escritos a retornar a mim mesmo, entrei no intimo do meu cora¢do sob
tua guia, e o consegui, porque tu te fizeste meu auxilio”. Heidegger estava ciente do alcance
desta influéncia em Agostinho. No texto Augustinus und der Neuplatomismus — que integra a
coletanea Phanomenologie des religitsen Lebens — Heidegger reconhece que de um ponto de
vista histérico-objetivo, em relagdo a filosofia agostiniana, “trata-se da questdo da medida e
do modo da influéncia da filosofia neoplatonica sobre o trabalho dogmatico-filosofico de
Agostinho™?. O problema reside na compreensdo heideggeriana de que ha apenas uma
vertente de fundo: a vertente grega. Trata-se, em Heidegger, de delinear apenas a influéncia
Grega no cristianismo; o processo de helenizacdo deste Ultimo.

Heidegger entende que a questdo da verdade se transforma, em Agostinho, na questéo
de Deus. A equacdo é: beata vita = vera beata vita = veritas = Deus. A abordagem factica do
problema™ néo se resume ao simples sentido dado pela igualdade desta equacéo. Este sentido
encobre a escolha desde ja sempre tomada por Heidegger: a dogmatica e a filosofia
agostiniana possuem um unico solo originario: a Grécia. Ndo é de se estranhar que todas as

abordagens heideggerianas sobre os trés modos da tentatio — e a busca por sua devida medida

*® HEIDEGGER, M. Estudios sobre Mistica Medieval. Op. Cit. p. 13.

* Op. Cit.

%0 Cf. as discussdes de Heidegger com Troeltsch, Harnack e Dilthey sobre este carater, ver Op. Cit. pp. 14 a 20.

*L AGOSTINHO. Confissdes. VI, 10.

2 HEIDEGGER, M. Op. Cit. p. 23.

>3 Como diz Heidegger citando Agostinho: “Veritas est Vera beata vita: ‘Veritas’ [A verdade é a verdadeira vida
feliz: “Verdade’]”. In Op. Cit. p. 52.

24



enquanto um existencial genuino - possuam como base uma interpretacdo heideggeriana-
grega. Nao ha, em momento algum, uma aproximagdo com a tradigdo hebraica.

No outro texto que segue a mesma coletanea — Die philosophischen Grundlagen der
mittelaterlichen Mystik — Heidegger afirma que quando tratamos dos fundamentos da mistica
medieval numa abordagem meramente historico-filoséfica (o que significa delimitar seus
“pressupostos metafisicos, os pontos de vista epistemoldgicos, as doutrinas éticas

%) erigimos uma compreensao

fundamentais e, sobretudo, o aspecto cientifico desta vivéncia
que nos conduz a Stoa, Platdo e Aristoteles. Parece, entdo, que a mistica medieval ndo deve
nada de sua construcdo a tradicdo hebraica. Ou pior: o carater mais profundo da mistica
hebraica — a Cabala — parece ndo ter exercido nenhuma importancia sobre esta mesma mistica.

% e que responde

Parece que o “carater estrutural de unidade do objeto e do sujeito
por seu Viés irracional — aquilo que se chama de consciéncia apofatica — ndo possui um
elemento fortemente marcado pela tradi¢do cabalistica-hebraica. Nossa afirmacao vai contra a
tese de Heidegger de que a teologia medieval possui como alicerce apenas uma base
agostiniana — entendida aqui desprovida de seu elemento hebraico. Afirmamos: a mistica
medieval possui tanto uma base grega quanto uma base hebraica para sua realizacdo. O
misticismo cristdo medieval em si mesmo € fruto destas convergéncias.

N&o é nosso intuito tracar aqui as interpretacdes de Heidegger sobre Agostinho; isto ja
foi muito bem feito anteriormente® e se trata de uma tarefa que foge completamente aos
nossos interesses aqui postos. E nosso objetivo demonstrar que a compreensdo heideggeriana
sobre o0 nada, a diferenca ontoldgica e a transcendéncia do Dasein — e seus desdobramentos
nos conceitos de Aoyoc, aAnbeia, sagrado, abertura, serenidade e destinamento do ser -
podem encontrar convergéncias com uma tradicdo metafisica surgida no seio do
Neoplatonismo, com raizes no misticismo hebraico, e que possui como centro gravitacional
de interpretacdo para sua ontologia o conceito de negatividade. A tarefa da destruicdo da
metafisica — a historia da ontologia (die Geschichte der Ontologie) — encetada por Heidegger
(e que possui um carater positivo e outro negativo)®’ ndo sugere que haja elementos da
tradicdo hebraica ndo apenas na Suma Teoldgica de Aquino ou nas Disputationes

Metaphysicae de Suarez, mas que a propria Légica de Hegel ndo é devedora da mesma. Nao

5 Op. Cit. p. 160.

> Op. Cit. p. 169.

° Cf. DE PAULO, Craig J. (Edt.). The influence of Augustine on Heidegger: The Emergence of an Augustinian
Phenomenology. EUA: Edwin Mellen Press, 2006. (Os estudos aqui presentes tratam mais especificamente da
influéncia de Agostinho sobre o Heidegger de Ser e Tempo).

> Caréter positivo: “[...] definir e circunscrever a tradi¢do em suas possibilidades positivas” (In. HEIDEGGER,
M. Ser e Tempo. Op. Cit. p. 51.), seus limites. Carater negativo: “sua critica volta-se para o ‘hoje’ e os modos
vigentes de se tratar a historia da ontologia”. Op. Cit.

25



entendemos com Heidegger que a ontologia medieval ¢ uma mera “ontologia grega

5855

desarraigada®”, mas concordamos quando este afirma que “dentro de uma recepgdo

dogmatica das concepcbes fundamentais do ser dos gregos, a sistematizacdo medieval
comporta ainda muito trabalho ndo realizado e pioneiro°.

Entretanto, acrescentamos: a propria sistematizacdo medieval possui elementos da
tradicdo judaica que permite @ mesma repetir uma ontologia da negatividade; uma ontologia
que ndo fala do ser apontando para o ente, mas fala do ser a partir do nada. Iremos
compreender que € com Filon de Alexandria que o elemento hebraico adentra a esfera da
filosofia neoplatbnica e cria as estruturas necessarias para permitir que uma tradicdo do
pensamento da negatividade seja fundada e tome corpo na mistica cristd medieval. Heidegger
entende que “foi com a ajuda da doutrina das ideias proposta por Platdo que se apreendeu o
conceito cristio de Deus”®®. O conceito de summum ens ou ens realissimus, derivado daqui,
possui sempre um carater éntico. Filon — e a tradigdo cabalistica — parece trafegar num ambito
em que se quer pensar Deus para além das determinac@es 6nticas através da via negativa.

Como explica David Runia, Filon estava ciente das dificuldades de interpretar Deus
nos diversos modos dados pela Septuaginta — Deus é Unico, espirito, fogo, luz, verdade (os
mais familiares) — e da necessidade de remover “o perigo da teologia materialista estdica ao
descrever o processo da criagio em termos platonicos” ®'. Neste sentido, ele funda uma
interpretacdo das Escrituras baseada numa aproximacdo hibrida entre o platonismo e a mistica
judaica da negatividade®”. Esta mesma negatividade dara ensejo aos desenvolvimentos
posteriores dos neoplatdnicos Jamblico, Saccas, Plotino e Proclo e na mistica cristd de
Clemente, Dionisius e Eckhart. Inserir convergéncias entre os conceitos de nada, diferencga
ontoldgica e transcendéncia do Dasein — e 0s desdobramentos citados - com o0s conceitos
fundamentais da teologia-mistica acima citada sera o objetivo principal de nosso trabalho.

Nesta empreitada, lancaremos mao da ontologia fundamental do primeiro Heidegger —
a analitica existencial de Ser e Tempo — para demarcarmos nossa pesquisa a partir da
elaboracdo da destruicdo da tradicdo — em seu sentido positivo e negativo — e 0 entendimento
inicial dos conceitos de Aoyoc e aAnbfeia. Ainda no admbito do primeiro Heidegger,
lancaremos mé&o de seus conceitos de diferenca ontol6gica, mundanidade, humor e angustia

para alcancarmos a sua Kehre. De fato, € no segundo Heidegger que encontraremos solo

*8 Op. Cit. p. 50

> Op. Cit.

% HEIDEGGER, M. Da Esséncia da Verdade. In: idem. Ser e Verdade. Vozes: Petrépolis, 2007. p. 156 .

1 RUNIA, David T. "Philo of Alexandria and the Beginnings of Christian Thought, Alexandrian and Jew,"
Studia Philonica Annual 7 (1995).p. 157.

62 Tema que iremos discutir de modo detalhado no Capitulo I.

26



fecundo para trazermos a tona aproximacdes com a tradi¢do citada, mais especificamente em
relacdo aos conceitos referidos e as conquistas posteriores como a compreensao heideggeriana
para a serenidade, abertura, sagrado, Ereignis e destinamento do ser®.

Para alcancar esta meta, nosso método se guiard por trés frentes especificas: uma
abordagem fenomenologica-hermenéutica da triade tematica estudada; uma leitura gramatico-
historica dos textos antigos e uma composi¢do tematica dos conceitos dados em trés capitulos
distintos, mas que — assim acreditamos — possuirdo unidade estrutural quando estabelecermos
as relacOes necessarias entre os mesmos. A unidade desta estrutura advird ndo apenas das
conquistas de Ser e Tempo — a base de toda analitica existencial — mas também a partir da
confluéncia que sera estabelecida entre estes conceitos e os temas do segundo Heidegger com
os fundamentos da tradicdo do pensamento da negatividade. A busca pela conquista do
sentido de Deus, a compreensdo desta tradicdo sobre mundo e alma e sobre o papel de
determinados existenciais fundamentais na consecucdo deste todo conceitual a luz da
negatividade nos fornecerdo pistas para atingirmos convergéncias que abram em defintitivo
novas possibilidades para a destruicdo da tradicdo. Assim, serd possivel aproximar a tradi¢do
do pensamento da negatividade com a analitica existencial e os seus desdobramentos a partir
da Kehre heideggeriana. Conquista-se, deste modo, uma nova maneira de entendermos o
papel da desconstrucdo da tradicdo metafisica Ocidental exigida pelo proprio Heidegger, tanto

elaborando um passo de volta quanto se langcando no futuro.

% E importante aqui diferenciar entre a ontologia fundamental e a Kehre. Entendemos a ontologia fundamental
em dois sentidos que se completam: 1. E fundamental por ser a partir dela que todas as outras ontologias podem
surgir. As antigas ontologias se fundam na estrutura ontica do Dasein: “[...] as ontologias que possuem por tema
os entes deprovidos do modo de ser do Dasein se fundam e motivam na estrutura dntica do prdprio Dasein, que
acolhe em si a determinacdo de uma compreensdo pré-ontoldgica do ser. E por isso que se deve procurar, na
analitica existencial do Dasein, a ontologia fundamental de onde as demais podem originar-se”. Heidegger, M.
Ser e Tempo. Op. Cit. p. 40. 2. Ela é também fundamental por ser uma ontologia fundada na analitica do Dasein:
“[...] agora revelou-se que a analitica ontoldgica do Dasein em geral constitui a ontologia fundamental e que,
portanto, o Dasein se evidencia como o ente a ser, em principio, previamente interrogado em seu ser”. Op. Cit.
p. 41. A Kehre, por seu turno, significa uma mudanga no pensamento heideggeriano e um salto sobre a propria
analitica inicialmente estabelecida em Ser e Tempo e uma concentracdo na propria Ereignis: “A Kehre, a entdo
chamada virada durante a década de 30, é onde o ponto focal da reflexdo de Heidegger passa sutilmente do
[Dasein] para o ser em si mesmo”. Sheehan, Thomas. GESCHICHTLICHKEIT /EREIGNIS /KEHRE.
Existentia (Meletai Sophia). Budapeste, X1, 3-4, 2001. p. 248. E na Kehre que Heidegger compreende que o
esquecimento do ser ndo é imputavel ao pensamento e, assim, ndo se pensa mais o ser a luz do Dasein, mas sim a
partir da historia onde ele se retira.

27



CAPITULO |

A Tradicao do Pensamento da Negatividade
1. As raizes cabalisticas do conceito de Negatividade.

A Cabala representa a suma judaica'. Trata-se de uma tradicdo judaica — que no
decorrer dos séculos adentra a esfera do misticismo cristdo e islamico - que se debruca sobre
as coisas divinas. Esta tradi¢do caminha lado a lado com a Biblia ¢ funciona como “uma
tradicdo destinada a capacitar certa classe de iniciados a explicar e compreender a Lei
(Thorah)”?. Em termos da dogmatica mistico-filoséfica da Cabala, esta pode ser estruturada a
partir de duas obras essenciais: 0 Séfer letsird e 0 Zohar. As especulacGes misticas nesta area
se dividem na obra do carro (maase mercaba — 0 Zohar) e na obra da criacdo (maasse
bereschit — o Séfer letsira)®>. O Séfer letsira trata da obra da criacdo estruturando uma
diferenca entre o Deus ndo manifesto entendido como pura negatividade, o Ein-Sof Or (mx =m0
*x), e 0 mundo manifesto, ou seja, as dez Sephiroth e os vinte e dois caminhos da Arvore da
Vida (=71 21). O Zohar, por seu turno, “¢ um comentario cabalistico do Pentatacuco™.

O Séfer letsira — texto provavelmente construido no século 1 d.C.°> — constitui uma das
fontes principais para se entender a filosofia e a dogmaética mistica da Cabala. Entretanto, ha
uma controvérsia sobre a origem do conhecimento e da prépria tradicdo cabalistica. Adolphe
Franck, por exemplo, sustenta a tese de que os principais conteldos das doutrinas cabalisticas
foram tomados emprestados dos tedlogos persas®. Scholem cita a teoria de F. A Tholuk
(Commentatio de vi, quam graeca philosophia in theologia Tum Muhammedanorum tum
Judaeorum exercuerit. Il. Particula: De ortu Cabbalae) que afirma que a Cabala €
historicamente dependente do Sufismo Mulgumano’. Scholem, porém, acredita que estas teses
ndo devem ser levadas academicamente a sério. Scholem parte da analise das teorias de

Graetz e Neumark para delimitar a origem da Cabala. Para Graetz, a Cabala surge como uma

! Cf. SCHOLEM, Gershom. A Cabala e seu simbolismo. 22 Ed. Sdo Paulo: Perspectiva, 2006. p. 7.

2 PAPUS. A Cabala. Sao0 Paulo: Martins Fontes, 2003. p. 22.

* Cf. Op. Cit.

* Op. Cit. p. 34.

® Como indica Kaplan: “O Séfer letsira é, sem divida, o mais antigo e mais misterioso de todos 0s textos
cabalisticos. Os primeiros comentarios sobre este livro foram escritos no século X, e o texto em si é citado como
do século VI. Referéncias ao trabalho aparecem ja no século I, enquanto a tradicdo considera sua existéncia
desde os tempos biblicos. Este livro é tdo antigo que sua origem ndo é acessivel aos historiadores. Somos
totalmente dependentes da tradigdo com respeito a sua autoria”. In: KAPLAN, Arieh. Séfer letsird. O Livro da
Criagdo. Sdo Paulo: Séfer, 2002. p. 17.

°Cf. FRANCK, Adolphe. La Kabbale ou la philosophie religieuse des Hébreux. 32 ed. Paris, 1892.

" Cf. SCHOLEM, G. Origins of the Kabbalah. Princenton: Princenton University Press, 1987. p. 6.



resposta contra o racionalismo radical de Maimdnides®. Neumark, ao contrario, assinala uma
data anterior e propfe que a Cabala na verdade se trata de um desenvolvimento filosofico e
mistico do préprio judaismo®.

Scholem defende a teoria de que a Cabala “como um fendmeno histérico no judaismo

1”° nasceu em Provenca, e mais ainda na parte ocidental, ou seja, em Languedoc.

medieva
Todavia, o préprio Scholem reconhece a impossibilidade de datarmos acertadamente o Séfer
letsira e cita um manuscrito do século dez do texto que ndo pode ser tomado como original,
mas apenas como indicacdo da existéncia mais tardia desta mesma tradicdo™. E nesta direc&o
que Kaplan pode afirmar a antiguidade do texto.

Os estudiosos da Cabala — independente desta controvérsia - afirmam que héa trés
divisbes categorias para a mesma: teodrica, meditativa e magica. A primeira divisao trata da
dinamica espiritual e se concentra, basicamente, no Zohar'2. Neste tratado temos a analise
cabalistica para 0 mundo fenoménico — as dez Sephiroth™® — a estrutura da alma e dos anjos. A
segunda categoria trata do uso dos nomes divinos através de meditagcdo e que traz em seu
lastro a maioria dos textos publicados sobre Cabala. A terceira categoria esta estritamente
ligada a segunda. Trata-se do uso de “sinais, encantamentos € nomes Divinos através dos
quais se poder4 influenciar ou alterar os eventos naturais™**.

Neste sentido, o Séfer letsird — de acordo com a tradi¢do talmudica — seria um texto
meditativo. Entretanto, a despeito de sua esséncia pratica, o texto possui como base uma
metafisica propria necessaria a compreensdo da pratica meditativa. Esta metafisica é a base
mesma da estrutura filosofica da Cabala. Ha, entdo, duas esferas de articulagdo: uma esfera
que a linguagem representacional ndo alcanca, ja que sua natureza € de pura negatividade e

outra cuja linguagem se debruca por um processo de surgimento desta esfera anterior. Em

 Op. Cit. p. 7.

° Op. Cit. p. 9.

19 0p. Cit. p. 12.

1 Op. Cit. p. 25.

12 Cf. SCHOLEM, Gershon. Zohar — The Book of Splendour. EUA: Schocken Books, 1995; GREEN, Arthur. A
Guide to the Zohar. Standford: Standford University Press, 2003; ROSENROTH, Knorr von. Kabbalah. The
Kabbalah Unveiled. 62 Ed. York Beach: Weiser, 2002.

3 As dez Sephiroth (mrac) — Sephirah (7120) no singular - respondem pela estrutura manifesta de Deus a partir
da negatividade, Ein-Sof Or (i ™o vx) . Esta estrutura recebe o nome de Arvore da Vida (Etz Hachayym -
CrT ¥ como em Génesis 2:9) — dez centros e vinte e dois caminhos (as 22 letras hebraicas) que os interligam.
Segundo Fortune: “Cada Sephirah (forma singular do substantivo plural Sephiroth) representa uma fase de
evolucdo e, na linguagem dos rabinos, as Dez Esferas recebem o nome das Dez EmanagBes Sagradas. Os
Caminhos entre elas sdo fases da consciéncia subjetiva, os Caminhos ou graus [...] através dos quais a alma
desenvolve a sua compreensdo do cosmo. As Sephiroth sdo objetivas; os Caminhos s3o subjetivos”. In:
FORTUNE, Dion. A Cabala Mistica. Sdo Paulo: Pensamento, 1999. p. 35.

“KAPLAN, A. Op. Cit.

29



termos filosoficos, poderiamos estabelecer uma analogia com a esfera ontologica e a esfera
ontica.

Em termos cabalisticos do proprio Séfer letsird, como lemos no Capitulo 1, Deus
(Yah) gravou com “32 caminhos misticos de Sabedoria” a estrutura de seu universo a fim de
cria-lo. O verbo gravar (Chacac, ppr) tem “usualmente a conotagdo de remover material .
Mas este verbo sé pode ser devidamente compreendido nesta formula quando possuimos a

idéia exata de criacdo dada. Isto significa:

Antes do universo ser criado, existia um espago vazio no qual ele pudesse ser feito. Mas,
inicialmente, s6 Deus existia, e toda a existéncia estava cheia da Esséncia Divina, a Luz do Infinito
(Or En Sof). Nesta Esséncia indiferenciada, um espago vago teve que ser gravado. O processo,
conhecido pelos cabalistas como o TsimTsum (Constricdo)™®, esta claramente descrito no Zohar:
No principio da autoridade do rei/ A LAmpada da escuriddo/ Gravou um vazio na Luminescéncia
Divina.../ O vazio gravado na Luminescéncia Divina foi o espaco Vago, no qual toda a Criacéo

subsequentemente ocorreu®”’.

Os cabalistas usam dois termos para falar deste espaco conceitual vazio que contém a
possibilidade para a informacdo: o Caos (Tohu) e 0 Vazio (Bohu)™®. Isto é retirado do préprio
relato do Génese 1:2 onde lemos que a terra antes era caos e vazio. O Caos é onde ha a
possibilidade da informacao existir, mas “no qual esta possibilidade ainda nao foi realizada™®
— 0s cabalistas determinam esta regido como o Espaco Vago onde primeiro temos 0 uso do
verbo “gravar” para depois surgir o verbo “criar”. A distingdo aqui dada ¢ importante: o
Espago Vago permite que o manifesto — os fendmenos — surjam. O mundo manifesto,
fenomeénico, é entendido na Cabala como a Arvore da Vida com suas dez Sephiroth e seus
vinte e dois caminhos. As Sephiroth abrangem o mundo dos atributos divinos. Entretanto,
para 0s misticos, as Sephiroth sdo a propria vida divina na medida em que esta se move em

direcdo a Criacdo. Mesmo que possamos pensar numa diferenca ontoldgica dada aqui pela

5 Op. Cit. p. 42.

1 Cf. ROTENBERG, Mordechai. Existéncia & Luz da Cabala. Teoria e pratica do Tzimtzum (Contrag&o) e
Psicologia. Rio de Janeiro: Imago, 1999.

7 Op. Cit. p. 43.

'8 Tohu indica a substancia pura sem informacao, enquanto Bohu fala da informag&o pura. Cf. aos conceitos em
relacdo as letras hebraicas e as Escrituras, ver KAPLAN, Arieh. The Bahir Illumination. Nova York: Samuel
Weiser, 1979.pp. 88-97.

¥ op. Cit.

30



propria Divindade em si e as Sephiroth, devemos entender que para os cabalistas esta vida ndo

estava apartada da propria Divindade:

Mas essa vida ndo é separada da Divindade, nem Ihe é subordinada, mas é, antes, a revelagdo da raiz
oculta, a respeito da qual nada pode ser dito, nem mesmo através de simbolos, ja que ela nunca é
manifestada, raiz essa que os cabalistas chamam en-sof, o infinito. Mas esta raiz oculta e as

emanacdes divinas sd0 uma s coisa®.

E do Espaco Vago que advém aquilo que é enquanto fendémeno. No versiculo 1:2 do
Séfer letsira lemos: “Dez Sefirot do nada”?*,

As Sephiroth, as emanagfes que manifestam mundo e que advém da pura
negatividade, Ein-Sof Or, originam-se do nada. Para falar do nada o Séfer letsird usa a
palavra Beli-ma (m~>52) que pode também ser traduzida por absoluto, inefavel, abstrato,

fechado. De modo conciso, temos:

Esta palavra aparece uma so6 vez na Escritura, no versiculo: “Ele estende o norte sobre o Caos,
pendura a terra sobre um nada (Beli-ma)” (J6 26:7). Segundo muitos comentarios, a palavra Beli-

ma deriva de duas palavras, Beli, que significa “sem”, e “Ma”, que significa “o que” ou “algo”. A

palavra Beli-ma viria entdo a significar “sem absolutamente nada” ou “nada”*.

Todavia, o conceito de Beli-ma nédo deve ser apressadamente associado ao conceito de
Deus. Na valoracdo cabalistica para Beli-ma — o valor numérico que cada letra hebraica
possui somado na palavra — teriamos a soma 87, enquanto que em relacdo ao nome divino
Elohim teriamos a soma 86; o nimero anterior. Deste modo, os cabalistas parecem entender
que Beli-ma se trata na verdade de um estagio posterior & pura esséncia do Divino. E este
carater incognoscivel desta esséncia — sua compreensdo — que permite a distingdo entre a
negatividade e o manifesto.

Porém, no solo proprio em que 0s conceitos da negatividade e do nada se articulam,

parece haver uma co-pertenca entre ambos, uma dindmica muito propria — se e possivel falar

% SCHOLEM, G. A Cabala e seus simbolismos. Op. Cit. p. 47. (E possivel encontrar a grafia, em portugués,
para o termo negatividade em hebraico como Ein-Sof, Em-Sof, Ain-Sof, Ein-Sof. Optamos pela primeira forma).
2 KAPLAN, A. Op. Cit. p. 51. O Termo Sephiroth aparece também grafado como Sefirot em algumas obras.

Op. Cit. P. 52.

31



assim sobre 0 que € incognoscivel — que é o fundamento daquilo que existe. Na dimensao
prépria do manifesto, os cabalistas se referem a Kether (7r>), a primeira Sephirah, como a
Causa, enquanto que Malkuth (ma5w), a dltima Sephirah, seria o Efeito. Mas como a Causa
ndo pode existir sem o Efeito, ha uma interdependéncia entre estas duas Sephiroth. Assim, em
termos cabalisticos: “Como Causa ndo pode existir sem Efeito, o Efeito ¢ também a causa da
Causa. Neste sentido, o Efeito é a causa e a Causa é o efeito. J& que principio e fim sdo
inseparaveis, ‘seu fim est4 contido em seu principio e seu principio em seu fim’”%,

Entretato, a Cabala ndo quer conquistar com isso uma definicdo do que possa ser
Deus. Deus, para a Cabala, ndo pode ser entendido como causa, uma vez gque a causa é, em
algum grau, dependente de seu efeito. A causa é uma criagdo e, portanto, posterior a Deus e
Este, em si mesmo, ndo depende de Seu efeito. Coloca-se, entdo, uma questdo problemética
sobre Deus e a Criacdo. Primeiramente devemos entender que para a Cabala — especialmente
em seu sentido mais pratico de aproximacdo com o Divino — todo e qualquer conhecimento
religioso de Deus s6 pode ser obtido através “da contemplagdo do relacionamento de Deus
com a criacio”**. Faz-se necessério, portanto, estabelecer minimamente a possibilidade de
entendermos ndo a Divindade em sua esséncia, mas sim o limite imposto entre aquilo que
pensamos entender e 0 que ndo esta sujeito a tal apreensdo. Esta distincdo é fundamental se
quisermos tornar claro o que a Cabala pensa sobre Deus e sua negatividade. Em sua
essencialidade divina, Deus ndo pode ser compreendido, ou seja:

Deus em Si, a Esséncia absoluta, estd além de qualquer compreensdo especulativa ou mesmo
extatica. A atitude da Cabala para com Deus pode ser definida como um agnosticismo mistico,
formulado de uma maneira mais ou menos extremada e perto da posi¢do do neoplatonismo. A fim
de expressar este irreconhecivel aspecto do Divino os antigos cabalistas da Provenca e da Espanha
cunharam o termo Ein-Sof (“Infinito”). Esta expresséo ndo pode ser remontada a uma tradugéo de
um termo filoséfico em latim ou arabe. E, antes, uma hipostatizacdo que, em contextos que lidam
com a infinitude de Deus ou com Seu pensamento que “se estende sem fim” (le-ein sof ou ad le-

ein sof), trata a relacdo adverbial como se fosse um nome e a usa como um termo técnico®.

3 Op. Cit. p. 83.

?* SCHOLEM, Gershom. Cabala. Judaica, Vol. 9. Rio de Janeiro: Koogan, 1989. p. 80.

2> Op. Cit. O primeiro grifo é nosso. Isto se faz importante na medida em que passaremos a tratar da negatividade
em Filon de Alexandria ja no proximo item deste Capitulo.

32



Scholem afirma que o termo Ein-Sof ndo remonta a uma tradigdo filosofica exterior a
tradicdo judaica. Ele tem em mente a tese de David Ginsburg onde o termo é uma derivagéo e
imitagdo do termo grego Apeiros (Ameipoc) e, mais ainda, o sentido dado ao Ein-Sof —
superior ao conhecimento, pensamento e ao ser atuais — é de origem neoplatdnica®. O
equivoco de Ginsburg, segundo Scholem, € entender que o documento mais antigo da tradicao
cabalistica refere-se ao catecismo neoplatonico sobre as Sephiroth elaborado por Azriel que
era discipulo de Isaac que em seus trabalhos j& cita o Bahir como uma das bases para suas
doutrinas cabalisticas. Para Scholem é possivel falar em certos momentos em que o conceito
de Ein-Sof trafega por influéncias neoplatdnicas, mas jamais se pode afirmar que este transito
delimita o todo do conceito. A questdo, posta por Scholem, e que é derivada deste contexto, é:

em que termos podemos entender a origem do conceito Ein-Sof? Ele explica:

Ele (o conceito) ndo resulta de uma traducdo deliberada, mas de uma interpretacdo mistica dos
textos que contém a composicdo do termo “en-sof num sentido perfeitamente adverbial, e ndo
como um conceito especifico. A doutrina de Saadya Gaon, em particular, abunda em afirmacées
sobre a infinitude de Deus [...] Tobias bem Eliezer, que escreveu por volta de 1097, também
acentua precisamente esta qualidade de Deus no contexto de uma referéncia aos escritos misticos
de Hekhaloth?’.

Neste sentido, parece plausivel afirmar que Scholem corrobora a tese de Kaplan sobre
a antiguidade das origens desta tradicdo. A negatividade ndo surge em sentido derivado, mas
como um conceito muito préprio, ja que responde por uma interpretacdo mistica dos textos e,
em especial, da prépria Biblia — 0 Velho Testamento.

Ein-Sof ¢ a perfeigdo absoluta ¢ ha, mesmo nesta “defini¢do”, a manutengdo deste
“mistério” que envolve Deus. Pode-se falar, em termos didaticos, de uma “causa infinita” — 0
que, para bem da verdade, ndo diz absolutamente nada, ja que os cabalistas entendem que na
negatividade nem mesmo ha vontade. A dire¢do apontada aqui € a de que com referéncia a

negatividade Divina o pensamento ndo pode atingir uma compreensdo. Trata-se de uma “luz”

%6 Cf. GINSBURG, David Christian. The Kabbalah. Londres, 1865.
2 SCHOLEM, G. Origins of the Kabbalah. Op. Cit. p. 266.

33



escondida?®, de uma superfluidade (provavelmente uma traducdo para o termo neoplatonico
hyperousia)®.

Por mais dispares que sejam os termos dados pelos cabalistas, devemos entender que
eles ndo estdo atras de uma conceituacdo do termo. Ao contrario, querem apenas indicar que
Ein-Sof e “seus sindnimos estdo acima ou além do pensamento”’. Isto é possivel de entender
quando a Cabala fala do ocultamento de Deus. Mesmo as especulagdes acerca de uma
possivel diferenca entre o Deus oculto e 0 Deus manifesto ndo € legitima para esta tradicdo, ja
que a Criacdo possibilita, em si mesma, que a Divindade torne-se ‘“acessivel para as

31 norém ndo em categorias exteriores ao Divino, mas dentro

investigagdes contemplativas
do proprio Deus.

H& uma aproximacdo — que €é seguida por alguns cabalistas - entre a compreensdo
aristotélica da “causa de todas as causas” e o sentido neoplatonico de “raiz de todas as raizes”
com o Ein-Sof. Entretanto, este parentesco so é possivel de ser estabelecido quando o Zohar
indica que ha uma relagdo entre o Ein-Sof e as “nove luzes do pensamento que brilham a
partir do Pensamento Divino, e trazem dessa maneira o Ein-Sof para fora do ocultamento até
um nivel de emanacao mais modesto”*,

Para a Cabala lurianica® — principalmente seu desenvolvimento posterior — temos
diversas diferencas dentro de Ein-Sof. O problema surge quando se aponta para um sentido
que afirma que Ein-Sof pode ser entendido como a realidade absoluta em conjungdo com o
pensamento divino. Mesmo quando surge a relacdo de Ein-Sof com a luz, deve-se entender
que ha a busca aqui por um sentido hiperbdlico e é possivel distinguir, nestas tradicdes, a
diferenca entre o proprio Ein-Sof e a luz de Ein-Sof. Scholem sintetiza esta possibilidade de
citar ou indicar o que venha a ser Ein-Sof usando de uma explicacdo de Kosover. Este Gltimo

diz que:

Ein-Sof ndo é Seu Nome, mas uma palavra que significa seu ocultamento completo, e nosso

idioma sagrado ndo tem palavra como estas duas para indicar o ocultamento. E ndo é correto dizer

28 O conceito de luz aqui possui apenas natureza hiperbélica.

2 Cf. Op. Cit. p. 81. (Trataremos mais detalhadamente deste termo quando abordarmos as concepcdes de
Dionisius).

% Op. Cit.

31 Op. Cit. p. 82.

%2 |dem. Cabala. Judaica, Vol. 9. Op. Cit. p. 81.

%% Refere-se as doutrinas cabalisticas do Rabino Isaac Luria que viveu no século XVI e que elaborou apenas uma
obra, o Sifra di-Tseni’uta (Livro de Ocultamento) que trata de uma secdo do Zohar. Suas doutrinas eram
oralmente passadas aos seus discipulos, “instruindo-0s tanto no seu sistema original de Cabala Teorica quanto no
modo de comungar com a alma dos justos (tsadikim)”. SCHOLEM, G. Op. Cit. p. 383.

34



‘Ein-Sof, bendito seja Ele’ ou ‘ possa Ele ser abengoado’ porque ele ndo pode ser abengoado por

nossos labios®*.

Sendo Deus criador, como € possivel pensar, entdo, este ocultamento a luz da Criacao?
Parece que ha uma deciséo de sair do ocultamento e mostrar-se. Liga-se, assim, a idéia de
uma transicdo de Ein-Sof para o que se manifesta, o fendmeno, que seria “Deus o Criador”,
centrada na compreensdo de que hd uma primeira emanacao. Entretanto os cabalistas estavam
cientes de que ndo se poderia elaborar um relato objetivo deste processo no Ein-Sof. Scholem

entende que explicacdes desta natureza possuem funcdo meramente simbdlica e acrescenta:

A decis@o de sair do ocultamento para a manifestacdo e criacdo ndo € em nenhum sentido um
processo que é necessaria conseqiiéncia a esséncia do Ein-Sof; é uma livre decisdo, que permanece
um mistério constante e impenetravel (Cordovero, no inicio de Elimah). Portanto, na opinido da
maioria dos cabalistas, a questdo da motivacdo Ultima da criacdo ndo é legitima, e a alegacéo
encontrada em muitos livros de que Deus queria revelar a medida de Sua bondade estd ali
simplesmente como um expediente que nunca é sistematicamente desenvolvido. Esses primeiros
passos para fora, em resultado dos quais a Divindade torna-se acessivel para as investigac6es
contemplativas dos cabalistas, acontecem dentro do Proprio Deus e ndo “saem da categoria do

Divino” (Cordovero).®

O que divisamos até aqui € uma doutrina cabalistica que trata da emanacdo e da
criagdo. O problema surge quando se quer pensar as determinacdes capazes de indicar este
primeiro movimento do Ein-Sof em direcdo a criacdo. A doutrina das etapas de manifestacdo
continua das Sephiroth parece, portanto, se confundir com esta primeira emanagdo. Porém,
seguindo uma direcdo um pouco diferente, temos a doutrina da criagcdo na Cabala lurianica.
Ali, temos uma diferenca radical (um abismo) entre o Ein-Sof e 0 mundo da emanacéo. Esta
doutrina possui trés pontos fundamentais de articulacdo: o0s conceitos de Tsimtsum
(Contragdo), Shevirah (A Quebra dos Vasos) e Tikun (Reintegracéo Césmica)®.

De modo sucinto, podemos delimitar o corpo conceitual destes termos do seguinte

modo:

¥ KOSOVER, Baruch. Amud ha-Avodah. Apud SCHOLEM, G. Op. Cit. p. 82. Grifo nosso.
% SCHOLEM, G. Cabala. Op. Cit. p. 82.
% Cf. Op. Cit. p. 116.

35



1.Tsimtsum: O primeiro ato do Ein-Sof nao foi “de revelagdo e emanagdo, mas, pelo
contrario, foi de ocultamento e limitacio™’. Deus se contrai e permite que algo que ndo o
Ein-Sof possa vir a existéncia. Este lugar € entendido como um ponto em Sua infinitude —
mas, segundo os cabalistas, compreende todo o Universo de nosso ponto de vista. Todos os
poderes de Deus estdo ocultos no Ein-Sof, mas o tsimtsum foi a realizagdo de um julgamento
(Din) e autolimitagdo. O Ein-Sof continua o tsimtsum dando forca formativa a criagdo, dai a
compreensdo cabalistica acerca da distingdo da luz do Ein-Sof (a vontade) e o préprio Ein-Sof
incognoscivel (¢ a primeira que permite que algo como a continuacdo ocorra). A
diferenciacdo, o maltiplo da criagdo se d& ndo no Ein-Sof em si mesmo, mas no tsimtsum
através da criagdo de vasos (kelim) onde a “esséncia divina que permaneceu no espago
primordial ¢ precipitada para fora”®. Entretanto, devemos ter em mente que para os cabalistas
toda esta descricdo deve possuir carater apenas figurativo ja que baseada numa perspectiva
humana.

2. Shevirah: trata-se da exigéncia de da termo aos processos anteriores a estrutura
complexa da criacdo e de uma diferenciacdo. Os vasos sdo as formas do manifesto que vao da
primeira forma assumida depois do tsimtsum (o Adam Kadmon, ou seja, 0 homem primordial
ou arquetipico) a Malkuth, a décima Sephirah. As luzes das Sephiroth recebiam vasos para se
organizarem — as trés primeiras Sephiroth conseguiram manter sua luz, mas a luz que se
propagou para as outras Sephiroth foi derramada de uma s6 vez e os vasos de cada Sephiroth
se quebraram. Parte desta luz retornou para sua fonte, “mas o resto foi arremessado junto

%9 o das cascas surgiram tanto a matéria bruta quanto a esséncia do

com 0s proprios vasos
mal, as kiplot.

3. Tikun:, os vasos quebrados estavam sujeitos a restauracdo e € por isto que Tikun
significa a “restauracdo do universo a seu designio original na mente do Criador™’; trata-se
de recompor a luz emanada por Adam Kadmon, ou seja, um processo de redengdo que so cabe
ao homem realizar*'.

Contudo, apesar destes desenvolvimentos posteriores a compreensdo da distingdo entre
Ein-Sof e mundo emanado, ainda permanece a questdo de sabermos se o0 conceito de

negatividade é, na tradicdo judaica, anterior ao Séfer letsird como aponta Kaplan ou se o

% Op. Cit. p. 117.

% Op.Cit. p. 118.

% Op. Cit. p. 125.

0 Op. Cit. p. 127.

1 Cf. a uma abordagem mais extensa e profunda sobre estes trés conceitos, ver SCHOLEM, G. Op. Cit. pp.116
a129.

36



mesmo é plenamente devedor do neoplatonismo com alguns acréscimos originais como indica
Scholem.

Como a primeira posicdo € inverificavel, devido ao carater mesmo das
impossibilidades de verificagdo documental sobre o tema, devemos partir das raizes
neoplatdnicas do conceito da negatividade que surgem com Filon de Alexandria quando este
conjuga a filosofia grega com a metafisica mistica dos judeus para conquistarmos uma Visao
mais abrangente do conceito e as implicacbes filoséficas de seus desenvolvimentos na
Histdéria. Com Filon se abre, em definitivo, a compreensdo desta negatividade do ser-Deus e
que trard implicacdes fundamentais nos desenvolvimentos do Neoplatonismo e da mistica

cristd que seguird aquilo que ficou conhecido como a via negativa.

37



2. Filon de Alexandria: helenismo e tradicéo hebraica.

Estudiosos como Emile Bréhier, David Runia, Hans Lewy, Giovanni Reale e Torrey
Seland estimam que Filon de Alexandria viveu no periodo que compreende os anos 20 a.C a
50 d.C. Este parece ser o periodo ideal para se estabelecer um ecletismo de idéias que
confluiam de diversas fontes, principalmente da tradicdo judaica (especialmente sua
metafisica e a moral) e a filosofia grega propagada no mundo helénico. Filon traz em si este
carater eclético e sincrético que paira no mundo Ocidental, mas € exatamente 0 modo como
ele conduz tal ecletismo que traz sua marca de originalidade. De suas diversas fontes,

comenta Bréhier:

A obra de Filon vibra com todos os ecos; ligado a lei judaica, vendo nos estoicos os melhores dos
filésofos, intimo dos cultos dos mistérios, conhecedor de Platdo e dos pitagdricos, usando, para
comentar a Biblia, um método tal que pudesse inserir nela elementos diversos, ele ndo podia ser
estudado sem que de todos os lados se abrissem horizontes; nele se refletia toda a historia da
filosofia grega até nossa era bem como a situacéo religiosa de seu tempo; nele se anunciava a

mistica paga e cristd que se seguiriam®.

A indicacdo de que Filon ndo podia ser estudado sem que “de todos os lados se
abrissem horizontes” ¢ sintomatica de uma abordagem que conjuga a um sO tempo 0s
elementos préprios da filosofia helénica e os elementos misticos da teologia hebraica. Ao
casar estes dois universos, o lugar do Aoyoc e da wioTic ganha novo contorno, especialmente
quando esta conjuncdo adentra o0 universo da mistica cristd posterior. Sobre o impacto deste

casamento, comenta Reale:

A tentativa de fuséo entre a teologia hebraica e Filosofia helénica operada por Filo, mesmo com
todas as incertezas e numerosas aporias, constitui um acontecimento de alcance excepcional ndo sé
no mbito da histéria espiritual da grecidade e na do hebraismo, mas também em geral, enquanto
inaugura a alianga entre fé biblica e razdo filosofica helénica, destinada a ter tdo amplo sucesso

com a difusdo do discurso cristdo, e da qual deviam brotar as categorias do pensamento dos

42 BREHIER, Emile. Comment je comprends I’histoire de la philosophie. Etudes de philosophie antique. Paris:
Presses Universitaires de France, 1955. pp. 2-3.

38



séculos posteriores. Com Filo, em suma, como foi justamente observado, comeca, em certo

sentido, a historia da Filosofia cristd e, portanto, ‘européia’.*®

Bréhier, todavia, ndo acredita que Filon esteja devidamente assentado sobre raizes
profundas no judaismo por acreditar que a coldnia judia alexandrina ficara esquecida pelos
comentadores da Torah*. Wolfson, por outro lado, discorda plenamente de Bréhier por
acreditar que o judaismo no tempo de Filon pertencia ao mesmo tronco do judaismo farisaico
que dominava o Sinédrio e que prosperava na Palestina®. Além do mais, Filon é acusado de
desconhecer o idioma hebraico e lancar mdo da Septuaginta, a traducdo grega da Biblia. Seja
como for, o préprio Filon ndo encarava tal questdo como problematica, uma vez que era
crenga pessoal sua de que se Deus havia inspirado os homens na composic¢ao da Biblia em
hebraico, Ele deveria ter inspirado os tradutores a escolherem os melhores termos em grego
para sua traducdo e manter, deste modo, viva a mensagem surgida originalmente em hebraico.

No seu De Vita Mosis € atestado essa sua compreensao, ja que se trata especialmente
de manter ativa uma aproximacdo, através da linguagem, com esse Deus vivo que surge para
Moisés e que deve ser conhecido por todos. O que se opera, entdo, € o choque entre uma
tradicdo criacionista, a hebraica, e a tradicdo grega, centrada num imanente perene e que,
mesmo tendo elaborado a figura do primeiro motor, ndo o pensava como um Deus criador
separado do mundo criado por Ele mesmo.

A separacdo entre aquele que cria e a obra de sua criagcdo € um privilégio da tradicao
hebraica e que penetra 0 mundo helénico exatamente através da figura de Filon. Deste modo,
entender-se-4, diferentemente do modo grego, que o cosmo ndo pode ser compreendido como
o primeiro Deus, como o Criador em si, mas sim como sua obra, sendo um Deus sem forma,
mas que torna todas as coisas Visiveis, construindo a natureza. Este Deus, para Filon, que

“ama a virtude, a piedade e a exceléncia™*®, ¢ “Pai e Criador do Universo™*’ e possuidor de
um abismo em que Ele mesmo é invisivel, sem forma, sendo um mundo incorporal, a

esséncia, que é 0 modelo de todas as coisas existentes™.

* REALE, Giovanni. Histéria da Filosofia Antiga. Vol. V. Sdo Paulo : Loyola, 1994. p. 221-2. (Nos textos em
portugués aparecem as grafias Filon, Filo, Philo e Philon. Optamos pela primeira).

Mt BREHIER, Emile. Les idées philosophiques et religieuses de Philon d’Alexandrie. Paris: J. Vrin, 1950.

® e, WOLFSON, Harry Austryn. Philo: foundations of religious philosophy in Judaism, Christianity, and
Islam. Vol. I. Cambridge: Harvard University Press, 1982.

“® De Vita Mosis I, XX VII, (148).

" Op. Cit. XX VIII, (158).

*8 Cf. Op. Cit.

39



Mas esta negatividade divina frente ao mundo ndo define uma diferenca ontoldgica
insuperavel. Ao contrario — assim como o processo de tikun cabalistico — 0 homem pode se
voltar para esta realidade e relacionar-se com ela. Esta € a estancia ontologica do divino que
estabelece 0 modelo de tudo o que pode ser visitado pelo homem que se dedica a virtude e a
exceléncia, pois em sua alma seré possivel realizar esta unido, ja que a propria origem é fonte
e pela imitacdo de suas virtudes no mundo manifesto a alma pode inserir-se num estado de

relacdo com a mesma. Escreve Filon:

E felizes sdo eles que foram capazes de tomar, ou que trabalham diligentemente para tomar uma
copia fiel desta exceléncia em suas almas; por deixar a mente, acima de todas as outras partes,
tomar a perfeita aparéncia da virtude e, se isso ndo se realizar, entdo € preciso deixar que um
sentimento decidido e constante surja para alcangar esta aparéncia; pois, de fato, ndo ha ninguém
gue ndo saiba que um homem numa condicdo inferior é imitador do homem de alta reputacéo e
estes Ultimos, como vemos, desejam principalmente em direcdo aquilo que aponta para suas

proprias inclinagdes e esforgos™®.

A lei divina, portanto, aqui parece indicar um modo pelo qual o préprio Deus pode
indicar um caminho para que a alma se direcione a Ele e realize esta unido. Filon levava em
alta conta a figura de Moisés que lhe parecia “o maior e mais perfeito homem que ja
existiu”™. Esta perfeicdo indica um modo de viver exatamente esta virtude, piedade e
exceléncia exigidas por esta esfera originaria. Tal compreensao é importante por permitir que
0s primeiros cristdos usassem as idéias de Filon saltando de Moisés para Jesus Cristo. Apesar
de Filon ndo ter nada a ver com as igrejas cristds em seus estagios iniciais, é interessante notar
que os trabalhos de Filon s6 sobreviveram “porque eles foram tomados pela tradigdo
cristi”®.  Runia inaugura sua interpretacdo da influéncia do pensamento filoniano no
pensamento cristdo inaugural através de uma comparacao entre a compreensdo de Agostinho
para Exodo 3:14-15 e a abordagem de Filon.

Agostinho se depara inicialmente com a idéia de Exodo 3:14 quando Deus responde —

guando perguntado por Moisés qual seu nome - que seu nome &, de acordo com a Biblia

*° Op. Cit. (159-160).

%0 Op. Cit. I, (1).

1 RUNIA, David T. Philo of Alexandria and the Beginnigs of Christian Thought, Alexandrian and Jew. Studia
Philonica Annual 7, 1995. pp. 143-160. p. 144.

40



latina, ego sum qui sum (eu sou aquele que sou). Ele diz a Moisés: “Eu sou me enviou a
vos™2. Contudo, a sequéncia desta passagem, de acordo com Runia, é menos bem conhecida.
Em Exodo 3:15 lemos que Deus agora se mostra como “Deus Abraham, Deus Isaac, et
Deus Jacob” (Deus de Abrado, Deus de Isaac e Deus de Jaco)>. Agostinho relaciona o que é
dito no Salmo 101:25 com o dito em Exodo 3:15. Neste Gltimo — o Exodo - temos que Deus
decreta a Moisés que deve dizer que estes sdo seus nomes na eternidade que devera ser
lembrado de geracdo em geracao (et hoc memoriale meum in generationem et generationem)
0 que Agostinho relaciona com o Salmo que diz “Meu Deus, disse eu, ndo me leves embora

. . . 4
no meio dos meus dias! Teus anos cobrem todos os séculos”

(No final, lemos in generatione
generationum anni tui, ou seja, de geracdo a gera¢do dando a idéia de todos os séculos). Tal
aproximacao permite a Agostinho elaborar uma explicacdo que aponta para uma possivel base

platdnica. Explica Runia:

Os anos de Deus indicam sua eternidade. A eternidade de Deus é sua substancia, pois ela ndo
possui hada que possa de algum modo mudar, nem o passado e nem o futuro, apenas o presente
convem ao verbo est (ele é). Este é o Deus que envia Moisés. Ele (Moisés) perguntou o nome
Daquele que o esta enviando. Sua sUplica ndo é deixada insatisfeita, ja que a resposta € ouvida: ela
ndo é tomada pela curiositas (curiosidade), mas pela necessitas ministrandi (uma necessidade de

ministrar ao povo). Meu nome, Moisés aprende, é o grande est™.

O que espanta Runia é que ndo h& nenhum predecessor cristdo que apresente esta
aproximacéo, mas apenas nos exegetas judeus e no filésofo Filon®**. Em Filon, “Deus
enquanto ser nio ¢ compreensivo para a mente humana”’. Nenhum nome pode predica-lo de
modo apropriado, ou seja, a “natureza de Deus ¢ para ser e ndo para ser falada”®. No De Vita
Mosis lemos a ideia filoniana de que Deus instrui Moisés nos seguintes termos:

“Primeiramente diga ao povo que eu sou aquele que €, entdo eles poderdo aprender a distingao

2 Ex 3: 14.

%3 Ex 3:15.

> S1101:25.

% RUNIA, D. T. Op. Cit. p. 146.

*® Runia cita o fato de que no seu escrito contra 0 maniqueu Faustus, Agostinho elogia Filon como vir liberatilter
eruditissimus. Mas esta visdo positiva de Agostinho ganha acentos negativos a maior parte do tempo,
especialmente porque era convicgdo sua de que Filon era o primeiro exemplo do que ocorre quando alguém,
assim como Faustus, ndo interpreta de maneira cristocentrada o Antigo Testamento. Cf. RUNIA, D.T. Op. Cit. p.
147.

> Op. Cit.

%8 Op. Cit.

41



entre ser e nao-ser e também serem ensinados que nenhum nome me descreve de modo
apropriado”™. Inferir que o estoicismo — especialmente nas figuras de Zendo e Cleanthes — é
recorrente na obra de Filon ndo nos deve induzir a afirmar que ele seria um seguidor desta
escola. Filon surge mais como um critico do estoicismo, e isto se torna claro quando em Filon
Deus ndo pode se resumir aos atributos que o homem Ihe d&®.

Quando nos deparamos com os textos fundamentais de Filon temos a larga impressao
de que um novo platonismo é formado, ja que ele ajunta as teses essenciais do platonismo
aquilo que ele bebeu das fontes hebraicas. Se, de um lado, ele toma da cultura e da tradicao
helénica o corpo conceitual para elaborar seu pensamento, por outro lado este s6 é usado na
medida em que Filon busca traduzir conceitualmente para o mundo helénico aqueles
conceitos principais do misticismo hebraico e que, para bem da verdade, compdem teses
completamente novas para a tradicdo helénica: ndo apenas por trazer e recuperar a dimensdo
do incorporeo em sua Filosofia, mas por pensar a negatividade enquanto um Deus que cria 0
todo a partir do ndo-ser.

Seu passo para além de Platdo — ou melhor, num sentido que parece apontar para uma
abordagem mais hebraica do que grega - se da na sua compreensdo de que este Deus esta
acima do conhecimento da virtude, daquilo que nosso intelecto possa entender por Bom e
Belo enquanto realidades inteligiveis. Pois, como lemos em sua obra De praemiis et poenis,
de exsecrationibus, Deus é seu proprio brilho e compreendé-Lo a partir das coisas criadas é o
mesmo que tentar definir a unidade a partir da dualidade, sendo a primeira o principio®.

Em Filon, Deus ¢é entendido como o “mais alto”. Entretanto, tal compreensao pode
conduzir a uma confusdo de carater teoldgico, ja que esta determinacdo parece indicar que
Deus “tem um aspecto espacial ou corporal, que Ele deve estar localizado em um lugar em
particular (tais ideias sdo muito comuns na filosofia grega)”’®2. Mas ao usar da citagdo extraida
de Génesis 14: 18-22 (onde lemos que Melquisedec — Malki-Sédeq — era sacerdote de Deus, 0

Altissimo) que aparece em Flaccus e Legatio ad Gaium é preciso levar em conta que a idéia

> De Vita Mosis. I, LXXV.

% No estoicismo, Deus é compreendido como uma causa ativa, a alma ou o intelecto universal. Filon, sequindo a
tradicdo da Negatividade hebraica, aponta para um sentido da negatividade divina que ir& se aproximar daquilo
que os cabalistas definem como Ein-Sof o que, por si sO, ja € um caminho oposto aos estdicos que rejeitavam a
transcendéncia e o inteligivel. Nestes termos, Filon ira criticar o naturalismo panteista de seu tempo. O Deus
filoniano ndo pode ser confundido com o pneuma (Tveupo) grego ja que Deus é absolutamente imaterial. Como
diz Filon, deve-se separar todo conceito daquilo que é criado Daquele que é incriado, imutavel e imortal. Cf.
Filon de Alexandria. De sacrificiis Abelis et Caini. § 101.

®! De praemiis et poenis, de exsecrationibus. §§ 43, 45-46. Cf. ao carater transcendente do Demiurgo platénico
ver REALE, M. Op. Cit. pp 124-152.

%2 RUNIA, D. T. How to read Philo. In: ., Exegesis and Philosophy: Studies on Philo of Alexandria
(Variorum, Aldershot, 1990), pp. 185-198.p. 197.

42



exposta aqui de Altissimo esta mais atrelada a idéia de Deus Criador (como lemos em Génesis
14:22) do que uma ideia de lugar da Divindade no plano cdsmico. Este papel do Deus Criador
é fundamental ja que estabelece ndo apenas uma diferenca entre aquele que cria 0 mundo e o
mundo em si, mas por permitir uma idéia de ocultamento e revelacdo do Criador, bem como a
possibilidade de que cada alma possa retornar ao seio da divindade criadora — processo este
que vimos como o Tikun cabalistico. Entretanto, ha aqui um carater que aponta para certas
doutrinas platonicas e estoicas que antecedem as teses centrais da Cabala. Filon, contudo,
transforma o Demiurgo platdnico no intelecto universal (0Acov vouc) estoico e indica uma
novidade: o L6gos (Aoyoc) € o pensamento de Deus criando o mundo — Deus cria 0 mundo
de Seu pensamento®.

No Legum Allegoriae, Filon entende o Génesis ndo apenas como a histdria do primeiro
homem e do povo eleito por Deus, mas sim como uma descrigdo dos processos da alma desde
sua gqueda do seio da Divindade até os caminhos que ela deve encetar para retornar a esta
mesma Divindade. Assim, Filon conecta a ideia da diferenca ontoldgica entre Deus e mundo a
idéia de relacdo entre esta diferenca e 0 modo como a alma deve lidar com esta mesma
diferenga. A alma, através de suas experiéncias, deve buscar por sua origem divina. Estas
experiéncias estdo atreladas a estados morais como prudéncia, fortaleza e sobriedade®.
Porém, hd uma distin¢cdo moral entre 0 homem bom e o homem mau, ja que apenas aquele

gue possui uma alma boa tera o direito de retornar ao seio da Divindade. Afirma Filon:

A morte do bom é o inicio de outra vida; pois a vida possui dois lados; uma vida no corpo,
corruptivel; outra vida sem o corpo, incorruptivel. Por esta razdo, um homem mau realmente morre
a morte enquanto esta ainda respirando e entre 0s vivos esta desde sempre enterrado, tanto quanto
ndo retém em si mesmo nenhuma centelha da vida real que é a virtude perfeita. Mas um homem
bom — aquele que merece tal titulo — realmente ndo morre, mas tem sua vida prolongada e entdo

alcanca um fim eterno®.

De fato, temos aqui ndo apenas a idéia de uma distincdo entre 0 bom e o mau, mas
entre a vida verdadeira e a vida falsa, sem “nenhuma centelha da vida real”. E nesta vida

verdadeira que a alma deve trafegar enquanto encarnada para poder ter acesso ao abismo que

%3 Cf. BREHIER, E. Les idées philosophiques et religieuses de Philon d’Alexandrie. Op. Cit.
% Cf. FILON. Quaestiones et solutiones in Genesim. I, 13.
% Op. Cit. I, 16.

43



conduz ao Deus Criador. Este retorno surge ja em Platdo e ganha contornos relacionados a
uma cosmologia criacionista com Filon. Parece-nos que Scholem se equivoca quando afirma

que este retorno € uma exclusividade das idéias cabalisticas:

Todas as coisas saem do Um e retornam ao Um de acordo com uma férmula emprestada dos
neoplatonistas; mas este movimento possui sua meta e seu ponto de retorno no homem quando,
voltando-se para dentro, ele comeca a reconhecer seu préprio ser e da multiplicidade de sua

natureza se esforca para retornar a unidade de sua origem.®®

Ainda que Scholem afirme que “ao discutir as concepcdes especificas dos cabalistas
acerca do significado da Tora, deparamos inevitavelmente com alguns impressionantes

paralelos em certas passagens da obra de Filon”®’

— parece-nos que a partir das idéias de Baer
e ndo da leitura do proprio Filon — é possivel demarcar seu desconhecimento das ideias
filonianas acerca do retorno da alma a Divindade. Mesmo que possamos aproximar tal ideia
de um sincretismo entre platonismo, estoicismo e principios pitagoricos, ndo se trata de
contemplacdo atraves de uma reminiscéncia da alma das realidades inteligiveis como vemos,
por exemplo, em dialogos como o Ménon, Fédon e A Republica; trata-se, com efeito, de uma
purificacdo da alma e de uma revelagdo divina que se combinam num jogo dindmico de
ascese espiritual onde a purificacdo da alma dos sentidos do corpo a aproxima da graga
entendida como uma dédiva de Deus.

A alma se prepara, entdo, para receber esta dadiva que lhe abre uma realidade
inteiramente nova e que antecipa claramente as ideias cabalisticas de “restauragdo dos vasos”.
A alma, permanecendo na perfei¢do da vida — que significa aqui a aproximagao com o divino
em contrapartida ao sensivel — atinge outra esfera de realidade que néo é sensivel, corporal.
Enoque, segundo Filon, agradou a Deus e foi trasladado para esta esfera do real por ser um
exemplo em vida desta vida perfeita e verdadeira®®. Este elemento de retorno & unidade seré a
tematica central dos neoplatonistas teurgistas como Saccas, Jamblico, Plotino e Porfirio. Este
neoplatonismo, por seu turno, incorporara praticas tedrgicas aos elementos doutrinais de
ascese espiritual em direcdo ao Uno. Parece plausivel pensar na influéncia que idéias como a

de Filon criaram nestes circulos de filosofos-misticos. A doutrina da diferenca ontoldgica

% SCHOLEM, G. Origins of the KABBALAH. Op. Cit. p. 415.
%7 |dem. A Cabal a e seus Simbolismos. Op. Cit. p. 46.
%8 Cf. FILON. Op. Cit. I, 86-87.

44



entre 0 Uno e o mundo fenoménico e o percurso de retorno da alma a sua origem divina, o
Uno, retomam as concepcdes neoplatonicas filonianas e escondem seu solo hebraico.

No préximo item iremos tratar das bases da compreensdo plotiniana sobre estes
topicos, 0 que ira demonstrar, assim acreditamos, uma juncao de carater estrutural entre as
principais ideias de Filon a respeito do tema e as doutrinas cabalistas luridnicas e pds-
luridnicas. O fundamental até aqui, por enquanto, é tornar claro a idéia neoplaténica de
diferenca ontologica entre Deus-Uno e mundo criado, bem como a possibilidade de

estabelecermos o percurso que a alma deve galgar para atingir sua origem divina®®.

% Apenas no Capitulo 11, quando iremos tratar mais especificamente dos conceitos de nada, diferenca ontolégica
e transcendéncia do Dasein em Heidegger em conexdo com as doutrinas expostas pela tradicdo do pensamento
da negatividade, é que poderemos retornar de modo mais detalhado sobre 0s pontos pertinente a tal conexdo com
os pensadores trabalhados no presente capitulo.

45



3. Plotino: teurgia e Negatividade.

O Neoplatonismo™ telrgico traz em si trés matizes fundamentais: uma base
doutrinaria e metafisica assentada sobre as idéias principais de Platdo e sua escola; praticas
magico-teurgicas e dos mistérios que se fundam no misticismo grego e em suas Escolas de
Mistérios, bem como nas praticas das escolas platdnicas e a compreensao da diferenca entre o
Uno e o ser manifesto, além do percurso que a alma deveria fazer para atingir o Principio-
Intelecto e o proprio Uno.

O principal representante do nascimento desta corrente foi Ammonius Saccas — entre
os séculos 1l e 111 d.C. — que a funda sobre trés pilares: o médio-platonismo, o neopitagorismo
e alguns elementos do pensamento filoniano™. Ammonius Saccas tomou parte no grupo
conhecido como Filaleteianos, ou seja, os “amantes da alétheia” advindos dos filésofos
alexandrinos ou theodidaktos (BeoS18akToc), 0s ensinados por Deus. Foi através do trabalho
de Jamblico, De Mysteriis, que Porfirio e Plotino adentraram a escola telrgica, ja que
inicialmente ambos rejeitavam este tipo de misticismo. Mas ao assumirem para Si este
caminho, pensadores como Porfirio, Plotino, Origenes e Longinus amalgamaram diferentes
tendéncias e formaram o que hoje se chama de Escola Eclética’.

Para nossos estudos, entretanto, iremos nos centrar apenas na doutrina metafisica de
Plotino que nos é legada através de sua célebre obra, as Eneadas. Aqui, por ora, trataremos do
conceito de Uno, o Principio-Intelecto, as hipdstases e a unido da alma e do Intelecto, ou seja,

0 percurso espiritual desta em direcdo ao Uno. Sobre o Uno, lemos na Quinta Enéada:

O Uno é todas as coisas e nenhuma delas; a fonte de todas as coisas e nenhuma das coisas todas;
todas as coisas sdo sua possessao [...]. Mas um universo de uma unidade inquebrantavel, em que a
diversidade ndo surge, nem mesmo a dualidade? Precisamente porque ndo ha nada dentro do Uno
gue todas as coisas vém dele; para que o ser seja provocado, a fonte deve ser ndo o ser, mas o
gerador do ser, que deve ser pensado como a fonte primordial de geragdo. Nada procurando, nada

possuindo, nada faltando, o Uno é perfeito e, em nossa metafora, cheio, e sua exuberancia

70«0 neoplatonismo &, inequivocamente, um fendmeno da Antiguidade Tardia. Certamente podemos afirmar que
foi a derradeira das filosofias helenisticas, engendrada pelas demandas éticas, morais e espirituais do complicado
contexto histérico em que nasceu: o terceiro século”. NETO, Ivan Vieira. Filosofia, Religido ¢ Misticismo na
Antiguidade Tardia: Plotino, Porfirio e Jamblico e as Diferentes Nuances do Neoplatonismo. As Origens do
Pensamento Ocidental. N° 5, Julho, 2010. p.129.

"™ Disto sabemos através dos escritos de seus discipulos, como o foram Eusébio, Origenes, Herénio, Hierécles e
Nemésio e, por via indireta, através da obra Vida de Plotino de Porfirio. Cf. a esta Gltima obra, ver PORPHYRE.
La vie de Plotin. BRISSON, L. et al. (Ed.). Paris: Vrin, t. I, 1982 e t. 11, 1992,

72 Cf. a0 tema e sobre Saccas ver WILDER, Alex. New Platonism and Alchemy. US: Wizard Bookshelf, 1980.

46



produziu o novo: este produto volta-se novamente para seu progenitor e preenche-se e torna-se seu

« S 73
contemplador e entdo o Principio-Intelectual

Trés pontos devem ser ressaltados aqui: 1. O Uno é fonte de todas as coisas, € todas as
coisas e nenhuma delas; 2. A origem do ser manifesto € anterior a este proprio ser, 0 que
Plotino chama de gerador e 3. O que o Uno “produz”, o fendmeno, o mundo, todas as coisas,
voltam novamente para sua fonte. O paradoxo filosofico — aquele mesmo que nos fala do Um
e do Multiplo no Dialogo Parménides de Platdo — entre o Uno e o Multiplo, entre aquele que
da forma a tudo e é, em si mesmo, sem forma, é a base da compreensdo plotiniana da

realidade. Explica-nos Santa Cruz:

Plotino concebe a realidade como um dinamismo de natureza espiritual. A realidade é uma
producdo continua do inferior pelo superior, produgdo que se verifica mediante a contemplagéo.
Mais ainda, a contemplagdo, a Bewpia, é producio, é moinoig.Tudo quanto existe tem um ponto de
partida, um primeiro produtor que paradoxalmente produz sem produzir, permanecendo em si
mesmo. E unidade e unicidade absoluta, além de toda dualidade. Quanto surge dele, surge sem que
ele o queira, nem que se incline, nem o proponha. A perfeicdo mesma que Ihe é propicia faz que
algo surja dele, como um desborde. O primeiro produto nascido do Uno, em duas etapas
(processdo e conversao), ¢ a Inteligéncia (Intelecto), primeiro grau ou nivel em que se estrutura a

realidade depois do Uno™.

O produto primeiro que nasce do Uno surge em dois niveis: processao (mpowdoc) e
conversdo (smoTpovr). Aqui temos o primeiro grau da manifestagdo, o Principio-Intelecto; e
da autocontemplacdo deste principio surge a alma. E esta, a alma, produz como imagem de si
mesma as formas que habitardo o mundo sensivel. A matéria (UAn), por fim, é a Gltima
producdo desta processdo, ou seja, 0 suporte para estas formas. Compde-se, neste esquema,
uma estrutura ontologica que comporta em si um nivel para 0 pensamento e para 0

conhecimento:

"% Enéadas. V, 2,1..
" SANTA CRUZ, Maria Isabel. Modos de conocimiento en Plotino. Estudios de Filosofia, n°® 34, 2006. In:

http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0121-36282006000200011&Ing=pt&nrm=iso.
Visitado em: 01/03/2010.

47



Como a realidade é de natureza espiritual, cada nivel ontoldgico é simultaneamente um nivel em
gue o pensamento e o conhecimento se estruturam de determinadas maneiras, cada vez mais
maltiplas, mais complexas e cada vez mais imperfeitas. Deste modo, cada nivel ontoldgico é assim

mesmo um nivel noético ou teorético”.

O problema reside, todavia, na possibilidade do pensamento atingir a diferenca entre o
Uno e o mundo manifesto. A compreensdo plotiniana do Uno — anterior ao ser, aquilo que
estd em todas as coisas, mas nao € coisa alguma e gerador do ser — ja esta presente na doutrina
filoniana da geracdo do ser a partir do ndo-ser. Além deste importante ponto de contato,
Plotino, ainda na sua Quinta Enéada, traz aquela compreensdo filoniana de que Deus - em
Plotino 0 Uno - ndo pode ser definivel, aquilo que vimos ser compreendido dentro da teoria
hebraica dos atributos de Deus como o Ein-Sof, a negatividade.

Por ser em si mesmo incognoscivel, este atributo ndo pode ser pensado ou mesmo
posto em termos de proposic¢des da linguagem — fala-se, outrossim, sobre aquilo que ele ndo o
€ em si mesmo — uma das caracteristicas da via negativa. Trata-se de uma aproximacéo
insuficiente para o pensar, mas que em Filon e Plotino permitem estruturar a base concisa de

seus sistemas. Explica Plotino que:

O Uno, Intelecto transcendente, transcende o conhecer: sobre toda necessidade, esta necessidade
de conhecer que pertence somente a Segunda Natureza. Conhecimento é uma coisa unitaria, mas
definida: o primeiro é o Uno, mas indefinido: um Uno definido néo seria o Uno Absoluto: o
absoluto é anterior & definigao®.

Lembremos, além do mais, que em Plotino o Uno € infinito e isso traduz, de certo
modo, um retorno ao pensar grego dos filésofos da physis (gvoic). Diferentemente de Plato e
Aristoteles, Plotino da um carater positivo ao infinito imaterial. Em Platdo prevaleceu a
compreenséo de que o primeiro Principio fosse dado como limite (Tepac) — peras indica ja o

limite e, portanto, aquilo que produz o delimitado e o determinado; o eidos (¢18oc) e a ousia

> Op. Cit.
" Op. Cit.. V, 3, 12.

48



(ovoia) platdnicas circunscreviam tematica e conceitualmente a compreensio de ser, 0 que
leva naturalmente & compreensio do fundante como Ideia (18¢a).

Em Aristoteles, o infinito s6 pode ser dado como puramente potencial e isso
circunscreve tal conceito na esfera da categoria da quantidade e, ainda mais, € necessario
pensar o perfeito como aquilo que implica um fim e um limite, 0 que ndo poderia ocorrer
dentro do infinito que traduziria, deste modo, um plano em que a imperfeicdo fosse
comportada, conduzindo a uma compreensdao do mesmo como incompleto e indeterminado.
Ao colocar o Uno no patamar do infinito, Plotino revive ndo s 0s preceitos gregos dos
filésofos pré-socraticos, mas retoma um dos pontos chaves dentro da filosofia filoniana.

O infinito plotiniano ndo esta atrelado a compreensdo da infinitude do espago nem a
propria quantidade. O infinito é entendido como “ilimitada, inexaurivel e imaterial poténcia
produtora’™. Abvapic —a poténcia — adquire ndo a significacio de potencialidade, mas de
atividade. Esta mudanca plotiniana visa distanciar-se da idéia aristotélica de potencialidade
atrelada a matéria, portanto ao ser corporal, ao sensivel. Esta mudanca neoplatdnica — ja
presente em Filon — se faz necessaria porque Plotino quer dar ao Uno um carater
transcendente que extrapola todos os niveis e possibilidades de linguagem. H4, portanto, a
estruturacédo entre o nivel ontolégico do Uno e o nivel dntico do mundo, cabendo a linguagem
lidar com o segundo, sendo o primeiro a fonte da propria linguagem e portanto terreno
infrutifero para conceituacdo assim como ocorre inversamente na esfera éntica.

Ao lado da infinitude do Uno, Plotino retoma a abordagem filoniana da
impossibilidade de descrever ou nomear o Uno. Ele, 0 Uno, é inominado porque ndo sabemos
dizer nada a seu respeito.”® Este ponto é de extrema importancia quando pensamos numa
teologia da negatividade — ou teologia negativa: Plotino, assim como Filon, trata 0 Uno ou
Deus como Inefavel, além de toda possibilidade de determinacdo pela linguagem, criando
uma diferenca entre o que €, 0 mundo, os entes, e aquele que €, mas foge a toda aproximacao
conceitual, ja que esta esfera do “€” ndo se da como fendomeno, como fato ontico. Ainda no

canto de sua Quinta Enéada percebemos o que Plotino traduz por inefavel ou inominavel:

Entretanto o Uno é em verdade além de toda afirmagdo: nem a afirmacéo de uma coisa, mas todo-
transcendente, estando além mesmo da augusta e divina Mente (NOuc), possuidor Gnico de todo

ser verdadeiro, e ndo € uma coisa entre coisas; nds ndo podemos lhe dar nome porque isto

" REALE, G. Op. Cit. p. 444.
® PLOTINO. Enéadas. V, 3, 13.

49



implicaria predicacéo: podemos apenas indica-lo em nosso débil modo, algo concernente a ele
quando em nossa perplexidade nos objetamos: ‘Entdo ele é sem auto-percepcdo, sem auto-
consciéncia, ignorante de si mesmo’; nés devemos lembrar que estamos considerando-0 apenas em
suas oposicdes. Se nés o fazemos conhecivel, um objeto de afirmacéo, nés o transformamos numa

multiplicidade’.

Na metafisica plotiniana hd uma processdo deste inefavel em direcdo ao sensivel. As
hipostases sdo de suma importancia dentro do sistema plotiniano porque justificardo nédo
apenas sua ¢tica e estética, mas o solo geral de sua “ontologia”, ou melhor, de sua teologia
negativa®®. Esse ponto crucial se d& quando Plotino, afastando-se “das idéias de procedéncia
seja platdnico-aristotélica, seja neopitagérica, atém-se aos novos conceitos forjados por ele”™,
erige a compreensdo da passagem do Uno para a multiplicidade — ja que aqui o pensamento
possui um objeto — e a necessidade de que essa dualidade indeterminada possa ser novamente
determinada como retorno ao Uno. H&, entdo, dois momentos constitutivos desta
compreensdo: um voltar-se ao Uno que ainda ndo é Espirito, posto que causa, e um refletir, o
espelhamento dessa poténcia sobre si mesma, aqui j& fecundada e potencializada.

Nessa processao espelhada, o Espirito, de fato, ndo pode pensar o Uno, mas pode
pensar a si mesmo como gerado em plenitude por ele. Ele, o Espirito, é poténcia infinita que o
leva a transbordar e aqui temos a terceira hipostase: do Espirito para a alma. A processdo do
Espirito para a alma segue o mesmo molde dado por Plotino para explicar a primeira
hipostase.

Neste sistema metafisico, portanto, devemos compreender que a caracteristica
essencial do Espirito € pensar e aqui temos sua dualidade e multiplicidade: pensamento é
sempre pensamento do ser e este é sempre multiplicidade de ideias. Todavia, o Espirito é
compreendido como Uno-muitos, ou seja, 0 Uno dado em sua multiplicidade e querendo se

pensar e, portanto, deve se fazer Espirito. E a alma, advinda do Espirito — este advindo do

" Op. Cit.. V, 3, 13.

8 A distincao se faz pertinente se tivermos em mente a ontologia fundamental em mira e sua compreenséo para a
tradicdo onto-teo-légica. Falar em teologia negativa ou em tradicdo do pensamento da negatividade significa
apontar para um momento dentro da histdria do pensamento Ocidental em que esta constituicdo foi suplantada
por uma visdo — seja de Deus ou do Uno — que extrapola suas determinacBes dnticas. Parece plausivel assinalar
que estas determinagdes, ou a impossibilidade das mesmas, apontam para uma esfera ontoldgica seja de Deus ou
do Uno, dai a importancia dada por estes pensadores a questdo do conhecimento e da linguagem em sua
ontologia metafisica.

81 REALE, G. Op. Cit. p. 460.

50



Uno — terd como esséncia ndo o pensar, mas em produzir e isto devido ao fato dela, a alma,
estar também atrelada ao Primeiro Principio.®

Como a alma — Enéada V, | — é entendida como imagem do Intelecto, ela é da mesma
natureza que seu principio, apesar de estar num nivel ontoldgico inferior, ou seja, mais
sensivel. A alma possui intelecto, ela é “dotada de inteleccdo, mas a intelecgdo que lhe é
propria é inferior, discursiva. Enquanto que, no Intelecto, todo o pensamento esta presente ao
mesmo tempo, a alma pensa uma coisa ap0s a outra: num momento é Sécrates, em outro é um
cavalo etc.”®. Esta distingdo propicia a linguagem que é prépria da inteleccdo. A unido da
alma com o Intelecto — j& que a primeira € uma entidade dispare e inferior ao seu principio — é
explicada por Plotino em V, 2, onde é afirmado que cada ser mantém identidade com seu
antecessor e gerador enquanto mantém contato com o mesmo sendo, ele mesmo,
individualidade. S&o as partes superiores da alma gue a conectam com seu principio superior.
A identidade do eu, a sede de sua subjetividade, estaria, em Plotino, atrelada ao principio-

Intelecto.

Pierre Hadot também tratou da questdo em mais de um artigo. Em Les niveaux de conscience dans
les états mystiques selon Plotin, ele diz que, segundo uma tradicao platbnica, a qual Plotino se liga,
a alma possui diferentes partes que tendem a ser como que almas superpostas e constituem, por seu
agrupamento, a realidade humana. A parte inferior exerce as atividades da alma animal, ou seja, a
sensacdo e 0 movimento, e da alma vegetativa, que é o crescimento. A central é a parte racional,
que realiza seu discurso interior ou exterior no tempo. Por fim, distanciando-se dessa tradi¢do
platonica, Plotino afirmaria que existe uma parte superior da alma, que exerce a atividade do
pensamento puro, tipico do Intelecto. Essa seria a parte da alma mencionada em 1V, 8, que ndo

desceu ao mundo sensivel, permanecendo sempre no inteligivel®.

H4, portanto, uma diferenca entre a alma encarnada — a esfera dntica de sua realizacéo
— e a alma unida ao Principio-Intelecto, a base de sua estruturacdo ontoldgica que permite que
algo como o homem possa vir a ser. A alma, neste sentido, pode retornar a sua origem por ser,
ela mesma, também, em sua esséncia, Intelecto. Todas as almas, ensina Plotino, advém desta

mesma fonte originaria, o Intelecto. Este, por seu turno, seguindo as hipdstases, advém do

® Enéadas. 11, 3, 8.
8 BRANDAO, Bernardo. A unido da alma e do intelecto na filosofia de Plotino. Kriterion, Belo Horizonte, n° 116,
Dez/2007, p. 481-491. p. 482.

84 Op. Cit. pp. 482-3. Cf. ao texto de Hadot ver HADOT, P. Les niveaux de conscience dans les états mystiques
selon Plotin. Journal de Psychologie, n. 2-3, p. 246-247, 1980.

o1



Uno. A questdo, todavia, ndo € saber aqui se a alma estava, antes de encarnar, no inteligivel
ou se a mesma era uma pura forma inteligivel, o que permitiria distinguir entre inteligivel e
Intelecto®™. O que nos interessa aqui é saber que o préprio Plotino afirma que a alma, ao

voltar-se para o Intelecto, harmoniza-se com ele. Lemos na Sexta Enéada:

Antes de nos tornarmos Aqui, nds existiamos La [no inteligivel], sendo outros homens e, alguns,
também deuses: éramos almas puras e intelectos unidos a totalidade da esséncia, partes do
inteligivel, sem separacdo, sem divisdo, integrados ao Todo (e nem mesmo agora estamos
separados). E mesmo agora, € verdade, ndo estamos separados; mas daquele homem primeiro
introduziu-se outro homem, querendo ser, e nos encontrando, pois ndo estdvamos separados do
todo, ele se revestiu de nos e acrescentou a si mesmo aquele homem, o que cada um de nos era

entio®.

O trabalho essencial da teurgia seria purificar a alma das suas relagbes com o corpo,
sublimar sua parte inferior e voltar-se plenamente para o Intelecto. Mas em Plotino, como
entre os neoplatdnicos, ndo podemos entender este retorno como uma unido mistica ao modo
dos misticos cristdos medievais. O sentido de unido mistica em Plotino carece das

determinagOes medievais. Explica Brisson:

Tanto em Plotino, como em Porfirio, o termo mystikds, e seus derivados, é, entdo, utilizado para
designar um certo tipo de interpretacdo alegorica de mitos e de ritos que tém, como modelo, a
pratica dos mistérios. Uma interpretacdo alegérica desse género propde-se a mostrar como 0S
poetas que parecem falar da realidade sensivel evocam, de fato, a realidade inteligivel, que é o
objeto da filosofia. Quando Plotino e Porfirio utilizam o vocabuléario dos Mistérios, fazem, assim,

referéncia a certo tipo de interpretaco alegdrica e néo a unido da alma com o primeiro principio®’.

Mas tanto em Plotino quanto em Porfirio a alma pode retornar e realizar a unido com

sua origem. Mas o homem daimoénico, aquele que opera constantemente em dire¢cdo ao

Intelecto e ao Uno gracas as “nocdes que se encontram no seu intelecto (tafs ennofais)”®,

8 cf, BLUMENTHAL, H. Nous and Soul in Plotinus: some problems of demarcation. In: Atti del Convegno
Internazionale sul tema: Plotino e il neoplatonismo in Oriente e in Occidente. Roma: 1970, p. 203-219.

% Enéadas, VI, 4, 14.

% BRISSON, Luc. Pode-se falar em unido mistica em Plotino? Trad. Loraine Oliveira. KRITERION, Belo
Horizonte, n° 116, Dez/2007, p. 453-466. p. 459.

8 PORFIRIO, Vida de Plotino, 23, 7-18. Apud Op. Cit. p. 460.

52



permitem que ele possa elevar-se em “dire¢do ao deus primeiro e que se encontra para além
(ton proton kai epékeina), seguindo as vias ensinadas por Platdo no Banquete, que apareceu
(ephane) este deus (ho théos) que ndo tem nem figura nem forma nenhuma (mete morphen

méte tind idéan ékhon)”®; este deus, que aqui opera em unido com o Uno, “esta estabelecido

(hidryménos) acima do Intelecto e de todo o Inteligivel (hypér dé notin kai pan to noetén)”%.
A questdo natural que faz Brisson é: mas em que consiste esta experiéncia de unido com o
Uno que Porfirio diz que seu mestre realizou quatro vezes e ele, uma? Eis a resposta de

Brisson:

Em tudo fazer, gracas as no¢Bes que se encontram no intelecto (tais ennoiais), para se aproximar
do deus supremo (tdi epi pési thedi), acdo descrita pelos verbos plesidzein e pelazein, e em se unir
a ele, em uma acédo designada pelo verbo enoln. Essa ascensdo da alma lembra aquela descrita no
Banquete (210a-212a), em que a alma ultrapassa as belezas sensiveis e as belezas psiquicas para
atingir a contemplacgdo da Beleza. Entdo, aparece (ephane) para a alma este deus que s6 pode ser o
Um, pois ele esta estabelecido acima do Intelecto e de todo o Inteligivel (hypér dé nolin kai pan to
noeton), o que explica que ele ndo tenha nem figura, nem forma nenhuma (méte morphén mete

tina idéan ékhon)®.

O primeiro problema surge quando se pensa em como é possivel contemplar aquilo
que nédo possui forma. Plotino elabora um sistema de acdo da alma que pode ser dividido em
quatro sec@es principais: 1. A alma, inicialmente, deve praticar as virtudes civicas que sdo um
nivel menor das virtudes cardeais: moderacao, coragem, sabedoria e justica; 2. Depois a alma
deve se desligar das coisas terrenas através das virtudes purificativas, dirigindo a alma para
seu ser verdadeiro; 3. As virtudes purificativas ainda se referem a juncdo da alma com o corpo
e 4. Agora é preciso que a alma pratique as virtudes contemplativas que significam um
desligamento gradual da alma com as coisas sensiveis, recusando as paixdes terrenas. Ao
distanciar-se das coisas terrenas, a alma atinge uma esfera contemplativa que lhe permite
vislumbrar o ser verdadeiro, ou seja, o inteligivel®.

Mas € preciso compreender que este processo esta atrelado a alma unida ao corpo: “As

virtudes purificativas sdo virtudes da alma humana, ou seja, da alma unida a um corpo. Sua

% Op. Cit.

% Op. Cit.

L Op. Cit.

% Na gnosiologia platdnica, podemos afirmar que esta esfera corresponde a ciéncia (motru) do inteligivel em
seu aspecto mais elevado, ou seja, a intelecgio (vonoic) das Idéias.

53



aquisicdo faz-se nesta vida. E seu objetivo é liberar a alma de paixGes que, até entdo,
receberam apenas uma medida”®. Sendo originalmente unida ao Intelecto, a alma atinge,
agora, um nivel de realizacdo superior e que vai além dela mesma: trata-se das virtudes
paradigmaticas. Estas virtudes “(aretai paradeigmatikai) sdo virtudes do Intelecto enquanto
Ele € intelecto e separado da Alma. Elas encontram-se no Intelecto e sdo as formas
inteligiveis. Superiores as virtudes da alma, elas sdo os modelos dos quais as virtudes da alma

sd0 as imagens”®.

Este esquema plotiniano parece ligado diretamente aquela ideia
fundamental do Fédon de Platdo que apresenta quatro perspectivas na relacao entre o sensivel
e o inteligivel: mimese (uipnoic), métexis (ueBeEic), koinonia (xowwwvia) e parusia
(Tapoucia)®. Esta aproximacdo se faz importante porque com as virtudes paradigmaticas —
ou virtudes-modelo — atinge-se um nivel que extrapola o nivel do humano, mas participa em
seu mostrar-se a partir da relagéo que se estabelece entre o corpo, a alma, o Intelecto e o Uno.
Assim, a alma vence o corpo em direcdo ao Intelecto e se assemelha a este. Mas 0 processo
desta “unido mistica” nao cabe a propria alma; € o Intelecto que ascende em direcdo ao Uno.
A idéia de Plotino é que por alguma razdo — em funcao de sua perfeicdo — o Uno sai de si
mesmo e produz outro, o Intelecto. Mas ao se por como Intelecto, ele, o Uno, torna-se
multiplo — uma doutrina que pode ser derivada do dialogo Parménides de Platdo — incapaz de
ver 0 Uno como ele é.

O Intelecto sé pode contemplar o Uno como multiplo. O Intelecto possui uma primeira
poténcia para pensar que lhe permite ver o que ha nele mesmo e uma segunda poténcia capaz
de permitir o contato com o que esta além dele mesmo, o Uno, através de um movimento de
intuigdo que lhe conduz a simplicidade. No final deste estagio, ¢ preciso que “0 Intelecto volte
atras, por assim dizer, e que ele se retire, de algum modo, de si mesmo, que ele proprio se
abandone, de algum modo, ele mesmo a isso que se encontra atras dele, pois ele tem duas
faces. E, ento, se ele quer ver o Primeiro, é preciso que ele n&o seja inteiramente Intelecto”®.

Na Enéada VI, lemos que, no mais alto grau deste estado de ascensao, a alma despreza
0 uso do seu intelecto, ja que este uso indica certo movimento e ela ndo quer mais se
movimentar. Dai a distin¢do plotiniana entre pensar e contemplar, j& que no primeiro ha
movimento e no segundo ha uma aproximacgdo com o Principio-Intelecto. A contemplacéo,

aqui, significa tornar-se (a alma) uma com o Intelecto. Assim, o que é para o Intelecto um

% Op. Cit. p. 463.

% Op. Cit.

% Cf. PLATAO. Fédon, 100 c-d.
% ENEADAS, Ill, 8.

54



J4

estado permanente, para alma ¢ “um estado excepcional, o qual implica que, antes, ela tenha
conseguido se estabelecer no Intelecto”?’.

Plotino estrutura uma dinamica ontoldgica assentada sobre o Uno, o Intelecto e a alma.
Na esfera sensivel, a alma ndo se coloca na abertura que lhe permite, de modo auténtico,
abrir-se a sua verdade mais radical, para além do proprio Intelecto. Quando coloca a
negatividade do Uno, Plotino forja uma abertura que se distancia daquilo que é sensivel para
atingir a radicalidade origindria do homem. O direcionar-se do Uno ao Intelecto e,
posteriormente a alma, também possui o carater de apelo, a alma, do retorno a sua casa. Nesta
casa habita a verdade da alma que ndo pode ser entendida como algo da esfera sensivel. A
impossibilidade da linguagem de nomear essa abertura — e 0 Uno que se destina ao Intelecto —
¢ sintomatica de uma visdo ontologica (distante de qualquer determinacdo 6ntica sobre o
Principio ou o ser) que fundamenta um dizer que fala mais daquilo que se mostra no seu
ocultamento do que daquilo que, se mostrando, poderia ser entendido como o todo da
compreenséo do ser.

A tradicdo do pensamento da negatividade € devedora desta composi¢éo plotiniana. Se
Dionisius — como iremos ver no item 5 deste Capitulo — funda a mistica cristd negativa a
partir das hipostases plotinianas, € de relevancia colocar Proclo na esteira desta tradigdo, uma
vez que é ainda mais evidente o conhecimento travado por Dionisius sobre as obras deste
neoplaténico e que podem, assim, assegurar de modo mais rigoroso a tarefa de configurar os
momentos mais importantes desta mesma tradicdo para atingirmos Eckhart e, deste modo,

definitivamente Heidegger.

% BRISSON, L. Op. Cit. p. 465.
55



4. Proclo: teologia platonica e Negatividade.

Proclo nasceu em Bizancio em 412 d.C e faleceu em 485 d. C. Um dos maiores
representantes da escola de Plotino quando esta se desloca de Alexandria para Atenas,
estudou com Olimpiodoro onde, inicialmente, busca conjugar as ideias de Aristoteles com
Platdo e Pitagoras, mas sem deixar de lado 0 mesmo élan mistico e o rigor de pensamento t&o
presentes em Plotino. Como indica Simon, Marinus afirma na sua Vida de Proclo que este,
em seus v6os mais altos, liberta-se do misticismo e da poesia, conduzindo seu pensamento a
metafisica e & l6gica®. Junta-se a Plutarco e Syrianus na Escola em Alexandria e comeca a
redigir seus tratados mais conhecidos. Ali reler Aristételes e coloca a filosofia e a razdo como
fontes de toda sabedoria, o que indica, de certo modo, que “o misticismo dos alexandrinos nao
¢ um misticismo de inspiragﬁo”gg.

Mesmo se aprofundando na l6gica, moral, fisica, politica e teologia aristotélicas,
Proclo torna-se “com Syrianus um verdadeiro platénico, para quem Aristoteles ndo era mais
gue o degrau mais humilde, grandioso em si mesmo, vantajoso para os leitores, mas
defeituoso, incompleto e voluntariamente exilado por sua oposi¢do a teoria das ideias, do
mundo dos fatos e das sensag6es”1oo. Esta “retomada” ao mestre Platdo acentua novamente a
unido do pensamento de Proclo com a Escola de Alexandria que amalgamava as doutrinas
teoldgicas dos egipcios, 0s mitos gregos, o simbolismo pitagorico e as exposi¢cGes metafisicas
de Platdo'®. Isso se torna ainda mais evidente no comentario de Proclo ao Timeu de Plat&o —
obra das mais importantes para a Escola de Alexandria por trazer, em si, as caracteristicas
acima citadas. Aqui se encontram as ideias de Proclo — & luz de Platdo e da teurgia
alexandrina — sobre Deus, a origem do mundo, o devir da humanidade, a metempsicose, as
revolucgdes celestes, o lugar da alma no mundo e sua relacdo com Deus e da alma do mundo.

Segundo Simon, Proclo abragou todos os conhecimentos de sua época: astronomia,
musica, geometria, politica, filosofia, religido, teurgia, poesia, teologia, etc*®?. Este homem
erudito e eclético nos legou diversas obras, sendo as mais importantes Elementos de Teologia,
A Teologia segundo Platdo e 0os comentarios sobre o Timeu e o Parménides de Platdo. Seu

espirito reunia a um s6 tempo “o filésofo e o iluminado, o platonista e o mistico™®. O caréter

% Cf. SIMON, Jules M. Histoire de L Ecole d"Alexandrie. \VVol. 1. Paris: Joubert, 1845. p. 385.

% Op. Cit. p. 388.

100 9p, Cit. p. 389.

101 ¢f. |dem. Du commentaire de Proclus sur Le Timée de Platon. Paris: Moquet et Comp., 1839. p. 12.
102 Cf. Idem. Histoire de L"Ecole d”Alexandrie. Op. Cit. pp. 393-4.

13 op. Cit.

56



filosofico de Proclo € determinado pela dialética platdnica e pelo espirito regular e sistemético
de Aristoteles. Sobre essa jungdo, explica Simon:

Se para demonstar as ideias ele recorre, como faria um platonista puro, a reminiscéncia, ele se
aproveita das andlises do pensamento, que a filosofia deve a Aristoteles, para estabelecer que toda
demonstracdo repousa em definitivo em seus axiomas, e consequentemente sobre os principios que
ndo se demonstram, pois se 0s principios se demonstrassem, qualquer demonstracdo seria

impossivel e entraria num circulo vicioso™®.

Proclo parte da compreensao de que todo principio necessario do raciocinio reside nas
ideias, identificando o sistema das categorias com a teoria das ideias — ecletismo essencial da
Escola da Alexandria e que Proclo realiza de modo radical'®. Proclo ndo é apenas o mais
eclético dos alexandrinos, mas o mais erudito também. Essa erudicdo se faz presente também
em sua teologia. Aqui, Proclo se refere aos mesmos principios que Plotino e aceita as
hipostases. A contribuicdo fundamental de Proclo aqui € que ele divide estas hipdstases numa
trindade. Assim como todos os pensadores desta tradicdo que nomeamos de tradicdo do
pensamento da negatividade, Proclo parte do Deus supremo e desconhecido em sua

“esséncia”. Ele comenta no segundo livro de sua obra Sobre a Teologia de Platéo:

Deixe-nos celebrar o primeiro Deus, ndo como estabelecido na terra e nos céus, ndo como o
doador de substancia a alma e a geracdo a todos os animais; de fato, ele produziu todas essas
coisas, mas, entre as Ultimas coisas, e antes de todas elas, deixe-nos celebra-lo como a explicacéo
(desdobramento) na luz de todas as espécies de Deuses inteligiveis e intelectuais, juntos com todas
as divindades supermundanas e mundanas — como o0 Deus de todos os Deuses, a unidade de todas

106

as unidades, e além da primeira adyta ", - tanto mais inefdvel do que todo siléncio, e mais

104 Op. Cit. p. 396.

105 No sistema de Platdo, as ideias ndo sdo pontos dos axiomas, mas apenas dos seres, enquanto no sistema de
Aristoteles os principios do pensamento ndo sdo principios dos seres, mas sim dos axiomas, ou seja, das formas
necessarias — do entendimento ou da inteligibilidade. Acrescenta Simon: “Dar a estas formas supremas aquelas
em gue a ciéncia resolve todo ser e todo pensamento, o carter de uma realidade concreta, ou como tinha dito
Platdo, 0 To xwplotov eivat , é identificar o sistema das categorias com a teoria das ideias. Dar a esses seres
eternos, necessarios, imutaveis, que a reminiscéncia nos faz entrever, e que a dialética nos faz conhecer, sob
essa ldgica, se é que podemos nos expressar assim, aquelas nossas concepcles acidentais, isoladas, efémeras,
indiferentes umas as outras, mas que se conecta e adquire a duracdo e a inteligibilidade ao se unir a uma nocéao
de outra ordem que as governa e as coordena, é colocar em um Unico método a doutrina dos analiticos e a
dialética de Platdo — e tal € a grande arte de Proclo”. In: Op. Cit. p. 396-7.

106 |sto &, a mais alta ordem dos seres inteligiveis.

57



desconhecido do que toda esséncia, - e santo entre todos os santos e oculto nos Deuses

inteligiveis™’.

A compreenséo citada aqui se coloca dentro de uma ideia mais abrangente de trindade
daquilo que Proclo entendia como a totalidade das relacbes do mundo: 1. A existéncia do
eterno, absoluto e perfeito; 2. A existéncia do mundo efémero e 3. A existéncia do homem em
meio a estes dois pdlos que sdo a base de todo pensamento e de toda a vida, langado na terra
pelas paix0es e desejos do corpo e a caminho de Deus através da filosofia, religido, éxtase e
da teurgia. N&o interessa a Proclo a questdo se 0 mundo existe ou ndo — ele admite a evidéncia
dos sentidos e a existéncia do mundo— o que ele quer saber se é se ha o perfeito. O perfeito
deve existir por si mesmo, deve ser claramente percebido por nossa razdo, deve ser a partida e
o retorno de todo ato de nossa inteligéncia e que a vida do mundo sensivel e real é derivada de
uma via anterior que a contém.

Ha, portanto, uma fonte de todas as coisas: “Destes apices deslumbrantes, estas
floragdes inefaveis, estas propagacdes divinas, ser, vida, intelecto, alma, natureza e corpo
dependem; monadas suspensas a partir das unidades; naturezas deificadas procedendo das
deidades™'®®. Cada monada é a lider de uma série que se estende de si mesma até as Gltimas
coisas manifestas. Porém, a base mais radical desta precessao reside num Deus sobre o qual
nada pode ser dito ou pensado, uma vez que Ele mesmo ¢ “infinito dentro de todas as ordens
de perfeicdo™®. Nestes termos, o mundo ndo pode existir sem Deus, j& que o primeiro é
imperfeito em si mesmo, ndo sendo eterno e, portanto, ndo necessario. Aqui ha a necessidade
de se estabelecer uma causa primaria aos moldes de Aristételes. Entretanto, a compreensao de
Proclo para a substincia (substantia, oucio) aristotélica adquire os tracos da compreensdo
alexandrina para a questdo: a ousia € derivada da hiperousia, UTrepoucicoc — termo recorrente
em Dionisius como iremos ver'™.

Assim como Plotino, Proclo parece saturado dos termos ser e ousia, uma vez que

ambos indicam, em certa medida, “permanéncia” daquilo que ¢é possuido pelos niveis de

Y97 PROCLO. Sobre a teologia de Platéo. Livro Il.

198 TAYLOR, Thomas. Introdugdo. In: PROCLO. The six books of Proclus. Vol. I. Londres: Edicdo do Autor,
1816. p. xi.

199 SIMON, Jules M. Histoire de L Ecole d”Alexandrie. Op. Cit.p. 408.

19 como indica Fackenheim: “A relagio aristotélica substancia-acidente é totalmente ignorada, mas néo negada.
O papel importante da estrutura cosmoldgica conduz a relacdo substancia-acidente a insignificancia”. In:
FACKEINHEIM, Emil. ‘Substance’ and ‘Perseity’ in Medieval Arabic Philosophy with introductory chapters
on Aristotle, Plotinus and Proclos. Tese de Doutorado. Universidade de Toronto: Biblioteca da Universidade,
1945, pp. 73-74.

58



percepgdo do inteligivel e da alma. O ser tinico, Deus, segundo Proclo, esta “além” da ousia
no sentido ndo apenas da anterioridade ou de ser a priori, mas do fato derivado mesmo da
determinacéo de sua natureza incognoscivel™'!. Entretanto, a aporia que surge diante do fato
inevitavel de pensarmos a existéncia do mundo sensivel a luz de uma causa ininteligivel,
Proclo resolve seguindo as diretrizes do Didlogo Parménides de Platdo: ha a coexisténcia “de
Deus e mundo, do um e do mudltiplo, da causa e do fim, o mundo, o produto e a
manifestacdo™*?. Proclo observa que nos Dilogos de Platdo — Sofista, Parménides, Gorgias,
Banquete e Protagoras — se pensa 0 ser numa dindmica dialética relacionada a unidade e,
portanto, a0 Um em si mesmo. Para Proclo, Deus é a unidade pura**,

Como observamos anteriormente, Proclo coloca as hipostases plotinianas numa base
ternaria. Depois da Unidade, a forma mais proxima a perfeicao é o Espirito. Como o Espirito
ndo pode existir sendo numa alma, o Deus de Proclo possui uma unidade e um carater
ternario, ou seja, Deus enquanto o Um, o Espirito e a Alma. Como o Um é superior & esséncia
e ao pensamento, 0 mesmo ndo pode ser nomeado, compreendido ou descrito. Deve-se
entender que em Proclo é a razdo que nao pode compreender Deus, sendo acessivel apenas
através do éxtase. A ciéncia ndo pode conduzir o homem a Deus, mas sim aos limites do
mundo. Apenas 0 éxtase possui tal privilégio. Enquanto em Plotino o Uno é diferenciado das
hipostases inferiores pela negacdo, em Proclo Deus € a fonte e o autor de tudo, mas numa
diferenciacdo radical com tudo aquilo de que Ele mesmo é fonte e criador.

N&o conhecemos, segundo Proclo, a unidade, mas sim o maultiplo. Mas, em certa

medida, ele segue Plotino ao entender que o multiplo é o oposto da unidade e que de degrau

1 bode-se inferir que a partir da compreensdo de Proclo de que “o Um ¢ anterior e causa do ser” que estamos
diante de uma influéncia de Speusippus — filho de Potone, irma de Platdo. Entretanto, essa influéncia ndo é
evidente e é controversa — dai ndo colocarmos Speusippus como integrante da tradicdo do pensamento da
negatividade. Suas ideias metafisicas sdo citadas por Aristoteles na sua Metafisica - VII 2. 1028b21 e XII 7.
1072b31 — mas ndo se pode nem mesmo falar em fragmentos de Speusippus. A visdo de Proclo, se
compartilhada por Speusippus, parece indicar muito mais uma leitura neoplat6nica deste, ou seja, contaminada
com as ideias daquela tradicdo. Como Speusippus nega que 0 Um é o Bem, possivelmente esta proposicdo deve
ter parecido tdo bizarra a um neoplatdnico que parecia natural acrescentar “melhor do que” em relagdo a
proposicao citada. A controvérsia se estende desde a compreensdo platonica dada na Republica - VII 518cd,
526e — em que a forma do Bem esta atrelada ao ser. Talvez seja melhor falar de parafrases dos neoplatdnicos —
Iamblico, Porfirio e Plotino — em relagdo a Speusippus do que uma influéncia direta de citacGes deste. Mesmo as
ideias em relagdo ao Um contidas no De communi mathematica scientia de lamblico mantém muito mais este
carater de parafrase. Diante do Theologumena arithmeticae — possivelmente obra de Anatolius, Nicomaco de
Gerasa e, talvez, do proprio lamblico — nos deparamos muito mais com um Speusippus pitagérico. Como
indicamos acima, ndo had um consenso sobre o lugar de Speusippus em relacdo aos neoplatdnicos, dai a
dificuldade de iniciar esta tradicdo — seu conteldo direcionado a negatividade - com o mesmo. Cf. DANCY,
Russell, "Speusippus"”, The Stanford Encyclopedia of Philosophy, outono de 2009, Edward N. Zalta (ed.), URL =
<http://plato.stanford.edu/archives/fall2009/entries/speusippus/>.

. Visitado em 15/04/2010.

112 5IMON, J. Op. Cit. p. 408.

13 Cf. PROCLO. Sobre a teologia de Platdo. I, 1.

59



em degrau, de hierarquia em hierarquia a alma vai se elevando e atingindo o abismo que
separa a Unidade da multiplicidade. O carater do éxtase se faz presente aqui: “em suas alturas,
a atividade do pensamento expira, ¢ tudo se passa em siléncio entre a alma e Deus”™. A alma
¢ entendida, assim como a compreendiam Aristander ¢ Numénius, “como um ser matematico,
ou seja, como um intermediério entre o sensivel e o supra-sensivel”™.

Todas as formas da realidade e todos os atributos do ser ndo séo o proprio Deus em si
mesmo. De fato, Deus ¢ a fonte das formas e do ser. Apesar de existir na “substancia” mesma
de Deus, o homem esta separado deste por um abismo. Este Deus, portanto, ndo pode ser
limitado por qualquer ser, “sendo indeterminado, superior a toda defini¢do, inefavel,
incompreensivel”**®. Seguindo Plotino, Proclo entende que a imutabilidade de Deus é a causa
das hipostases inferiores. Nous é a segunda destas precessdes e, por consequencia, 0 Ser — 0
ser é analogo a inteligéncia, sendo o primeiro inteligivel. Mesmo havendo dualidade na
segunda hipdstase — ja que é inerente ao conhecimento a dualidade — hd uma unidade entre ser
e inteligéncia, a unidade existente, imagem a mais perfeita da unidade superior ao ser. A
terceira hipostase participa desta unidade, mas hierarquicamente esta num nivel ainda mais
inferior.

Novamente, percebe-se que a trindade das hipdstases — Unidade, Espirito e alma —
possuem seu ser em Deus, mas numa participacdo que indica sua maior ou menor perfeicdo. A
alma é um intermediério entre o Espirito e as naturezas de ordem inferior. Mas, assim como
na alma e assim como nas criaturas, 0 bem que estas possuem tem como fonte a unidade
originaria''’. Assim, a alma “forma uma proporg¢io com o Espirito e os corpos, ela é para os
corpos o que o Espirito é para si mesmo™**®. Deus, em si mesmo, é a unidade absoluta, sendo
o primeiro multiplo a inteligéncia-espirito (Nous), cabendo a alma o terceiro degrau nesta
hierarquia — compreensdo também plotiniana.

A distincdo que Proclo faz em relacdo a Plotino é que este se relaciona mais
diretamente com os detalhes interiores das hipostases, enquanto o primeiro se volta para a
natureza mesmo das coisas, saindo das teorias puramente alexandrinas e adentrando o campo
da grande Filosofia. Para Proclo, a possessao e o exercicio do poder criativo € um aumento do

ser. Entretanto, deve ficar bem claro que para Proclo estes trés momentos diferentes nada

14 SIMON, J. Op. Cit. p. 414,

15 1dem. Du commentaire de Proclus sur Le Timée de Platon. Op. Cit. p. 64.
118 |dem. . Histoire de L"Ecole d"Alexandrie. Op. Cit.p. 417.

17 cf. PROCLO. Sobre a teologia de Platdo. I, XVII.

18 SIMON, J. Op. Cit. p. 419.

60



mais sdo do que “manifestacdes diversas de uma mesma natureza, uma hierarquia entre as
funcdes de um mesmo ser”°,

A distin¢do que Proclo elabora em relacéo a Plotino e Porfirio — e seguindo 0s passos
de lamblico e Teodoro - € compreender esta triade como uma triade inteligivel. A questdo que
se pbe, entdo, é como a unidade, o Um, pode ser pensado a luz desta multiplicidade, mesmo
que a triade se refira a diversos momentos de uma unidade, uma vez que a diversidade de
momentos ja assinala, em termos, um problema quanto a “esséncia” do Um. No capitulo Il da
obra Sobre a Teologia de Platdo, Proclo discute o0 Um. Seguindo Plotino e a tradi¢do que o
precede — notadamente o Parménides de Platdo -, Proclo afirma que o Um é a causa de todos
o0s seres. Todos os entes participam do Um, sendo este 0 mesmo em todas as coisas. SO ha
conhecimento sobre os entes porque o Um é. Entretanto, o problema reside exatamente em
tornar claro como ¢ possivel pensarmos o “¢” do Um, ou seja, 0 modo de sua existéncia — se €
possivel falarmos assim.

O Um ndo pode ser divisivel, sendo tomaria parte na multiplicidade e deixaria de ser
Um. Assim, o Um “ndo ¢ divisivel, porque ele ndo tem partes. Além do mais, ele ndo tem
inicio, meio ou fim. Novamente, se 0 Um sozinho possui substancia, entdo nenhum ente tera
figura™'?®. Mas, como o mltiplo é, Proclo baseia-se em Platdo para afirmar que o Um é e 0
maltiplo €, mas sendo o multiplo a partir do Um: € o Um que possui 0 poder de unir o
maltiplo e ndo ao contrério. Porém, o Um deve ser compreendido de um modo ainda mais
radical no que se refere a esséncia. Proclo compreende que a esséncia ndo pode ser 0 mesmo
que o Um. Escreve Proclo: “Mas se o Um de fato ¢ anterior a esséncia, este — e ndo a esséncia
— € 0 principio de todas as coisas. Pois € necessario que nada seja melhor do que o

principio™?!. O Um, enquanto principio, é melhor do que o ser e a esséncia:

O principio, contudo, é separado e pertence a um grau maior para si mesmo do que para as outras
coisas. Além disso, toda coisa que é participada procede de outra causa mais excelente; desde que
0 que ndo participa é melhor do que o que participa. Nao é possivel, pois, conceber algo melhor do
que aquilo que é o mais excelente e que n6s chamamos de principio [...] A causa de todos os seres,
portanto, estd acima da esséncia, separada de toda esséncia e ndo € esséncia, ndo possui uma

esséncia adicionada & sua natureza.'?

19 Op. Cit. p. 431.

120 pROCLO. Op. Cit. II, I.
121 Op. Cit. I, 1.

122 Op.Cit.

61



Proclo coloca 0 Um como anterior a esséncia, ao ser e ao multiplo, sendo a causa de
todas as causas. Mas, a0 mesmo tempo, esta distin¢do entre 0 Um e a esséncia obriga-o, como
vimos, a chamar o Um — ou Deus — de incognoscivel. Esta compreensao se assenta em Plotino
e, como também vimos, advém de Filon. Nesta tradicao, a alma possui lugar privilegiado, ja
que a mesma pode se abrir para a perfeicdo e, no éxtase, comungar com este abismo que
separa a criagdo — o multiplo — de sua causa — 0 Um, Deus. A alma aspira ao absoluto, mas
iss0 SO € possivel porque ela mesma é fundada na causa, 0 Um. Ha, portanto, uma co-pertenca
de carater ontologico entre a alma e a causa. A alma, entretanto, vive no corpo e reside no
mundo. Saltar sobre o mundo, reconhecendo que 0 mesmo ndo é nada, é a base da teurgia
alexandrina e um dos pontos altos de suas préticas.

A alma quer se aproximar desta fonte infinita de felicidade, sentir sua forca e seu
amor. Trata-se de um processo dialético que vai de ideia em ideia, de causa em causa até
atingir a unidade. Contudo, as ideias superiores devem negar a prépria dialética, ja que a
dialética abstrai, sem dlvida, mas abstrai a partir dos limites. Assim, toda afirma¢do humana
sobre Deus € impossivel, ja que toda afirmacdo implica, naturalmente, uma limitacdo. Aqui
percebemos que Proclo se une, definitivamente, a tradicdo do pensamento da negatividade.
N&o se pode dizer que Deus é perfeito, mas que a perfeicdo esta nele. O termo de Proclo,
seguindo Plotino, é que o absoluto, Deus, ndo € existente, mas este termo é melhor do que o
existente.

Esta separacdo se faz necessaria para apartar Deus das criaturas em termos meramente
ontoldgicos, ja que onticamente todas as coisas possuem ser a partir do principio, Deus. Este,
em Si mesmo, s6 pode ser referido a partir da negacdo de tudo aquilo que € criatural, logo
tudo aquilo que é no modo da afirmac&o positiva. O principio, portanto, é negatividade radical
em si mesmo — apartado de toda criatura, mas, a0 mesmo tempo, causa de todas elas. A alma,
neste jogo, deve se direcionar para o mais perfeito, Deus, através de uma ética e compreensao
voltadas para saltar para além do mundo, o terreno positivo da criagdo, para atingir a unido
mistica — 0 éxtase — com a Unidade.

Tal é, em termos sucintos, as bases da negatividade em Proclo. A importancia de
Proclo nesta tradicdo — de Filon a Eckhart, como estudado aqui — reside, primeiramente, na
influéncia de Proclo sobre Dionisius — como demonstraram Koch e Stilgmayr a partir do

123

conceito de malorum subsistentia = — como fato decisivo para que a negatividade adentre a

teologia cristd. Fato controverso, entretanto, é a influéncia de Plotino e de suas Eneadas na

123 cf. MULLER, H. F. Dionysios. Proklos. Plotino. Ein Historischer beitrag zur Neoplatonischen Philosophie.
2% ed. Mnster: Aschendorffchen, 1926. p. 21.

62



obra de Dionisius™®*. Seja como for — ja que aqui ndo hé espaco para tratarmos desta possivel
influéncia — o importante é sabermos que as doutrinas de Dionisius possuem influéncias
diretas de Platdo, mas com uma abordagem prépria dos neoplatnicos que, assim acreditamos,
se inicia com Filon e a tradicdo cabalistica e alcanca seu apice em Plotino. Como Proclo, em
seu ecletismo, reine a um sé tempo as principais concepcdes de Platdo e Aristoteles a luz de
Plotino e com uma abordagem também original, pode-se afirmar que Proclo — cujas obras
eram conhecidas de Dionisius — foi a ponte necessaria entre a negatividade neoplatonica e a
negatividade da teologia cristd assim como esta aparecera no Corpus Areopagiticum. Depois,
como veremos no item 6 deste capitulo e no item 3 do capitulo 2, Eckhart adotara o método
tripartitum de Proclo e seguira a abordagem do carater negativo da divindade.

Entretanto, é importante dizer que tanto Dionisius quanto Eckhart terdo voz propria em
suas doutrinas, ja& que novos elementos serdo atrelados a tais abordagens teoldgicas. O papel
de Proclo se faz sentir ndo apenas como uma ponte entre a tradicdo neoplatonica e Dionisius,
mas também pelo carater metodolégico que, influenciando Eckhart, permitira que este pense
as proposicOes da Escolastica numa abordagem nova a luz da prépria negatividade. O aspecto
cristdo de suas doutrinas serd muito mais evidente do que suas bases filoséficas e, ainda mais,
o carater ontolégico que as perpassa. Porém, ao assinalarmos as bases ontoldgicas desta
compreensdo que parte sempre da diferenca, estaremos mais a frente aptos a delimitar com

seguranca as similitudes entre esta tradicdo e o pensamento de Heidegger.

124 cf. Op. Cit. p. 36.
63



5. A Negatividade do Corpus Areopagiticum.

Como atestam Boehner e Gilson®, o equivoco que perdurou por muitos séculos de
que Dionisius, o autor do Corpus Areopagiticum, fosse 0 mesmo Dionisius convertido por séo
Paulo j& esta hoje ratificado, mas isso ndo reduz as dificuldades de se estabelecer a realidade
sobre a vida histérica deste autor'?®. Pouco se sabe sobre sua vida, mas parece certo afirmar
que este foi mesmo o autor das obras que na Idade Média circulavam com o titulo geral de
Corpus Dionisyacum: De Caelesti Hierarchia (A Hierarquia Celeste); De ecclesiastica
Hierarchia (A Hierarquia Eclesiastica); De Divinis Nominibus (Os Nomes Divinos); De
Mystica theologia (A Teologia Mistica); ainda dez Cartas ou Epistolas e alguns poucos
escritos que se perderam.

Sabe-se, como afirma Gilson'*’, que seus escritos apareceram na Histéria pela
primeira vez em 532 durante um coldquio teoldgico, o Concilio de Constantinopla. Na Idade
Média, o Corpus foi considerado um modelo de Teologia Mistica e vemos que seu nome
recebeu inumeros comentarios, pois “basta dizer que Alberto Magno, quando em suas aulas
em Coldnia, a0 que consta, montou o curso sobre a obra dionisiana. Pouco mais tarde, seu
aluno, Tomas de Aquino, cita o Pseudo-Areopagita 1704 vezes”'**. Alguns pontos, entretanto,
podem justificar esta importancia: sua preocupacdo em provar a superioridade cristd sem
refutar os gregos e o carater fundamental de sua teologia negativa que afirma o fato de que a
natureza intima divina permanece incompreensivel ao conhecimento humano. Mas o limite
central desta situacdo se d4 no ambito mesmo da nossa linguagem, ja que a propria divindade
¢ transcendente a nossa capacidade linguistica. Como o Corpus Areopagiticum opera, entdo, a

possibilidade do homem conhecer a Deus se Este, em sua esséncia, transcende a linguagem?

A teologia negativa ou mistica de Dionisius ndo € o elemento tnico e centralizador de

suas doutrinas. Ao lado desta abordagem negativa, Dionisius traz a teologia afirmativa e a

125 GILSON, Etienne; BOEHNER, Philotheus. Historia da filosofia crista: desde as origens até Nicolau de
Cusa. 9. ed. . Petropolis: Vozes, 2004. p.115.

126 Koch e Stilgmayr demonstram a influéncia de Proclo na obra de Dionisius e que os textos do Corpus
Dionisianum foram elaborados por um neoplatonico que viveu entre os séculos V e VI. Cf. BRANDAO, B. G.
Mistica e Paidéia: O Pseudo-Dionisio Areopagita. Revista Mirabilia, n® 4. Revista Eletrénica de Histéria Antiga
e Medieval. Dezembro, 2004. In: http://www.revistamirabilia.com/Numeros/Numd4/artigos/index.htm. Visitado
em 20/06/2009. Cf. a influéncia da escrita de Proclo em Dionisius, ver MULLER, H. F. Op. Cit. p. 39.

127 GILSON, Etienne. A filosofia na Idade Média. 3. ed. Sao Paulo: Martins Fontes, 2001. p. 83

128 COSTA, Joice Beatriz da. A teologia mistica do Pseudo-Dionisio. In. BAUCHWITZ, Oscar Federico (org).
O Neoplatonismo. Natal : Argos Editora, 2001. p. 48.

64



teologia simbolica. Assim, temos que a teologia afirmativa — de carater catafatico - cuida de
tratar dos atributos de Deus, ou seja, os aspectos onticos da divindade que podem ser tratados
através da linguagem. Estes aspectos referem-se ao fendmeno mesmo do mundo que ¢
entendido como uma manifestagao desta causa essencial ¢ informe. Assim, ¢ atribuido a Deus
as perfeicdoes que o homem descobre no mundo criado por Ele como ser, bondade, vida,

sabedoria, forga, criando uma conexao entre o0 mundo criado e seu Criador, entre o modelo e o

ser'”’. A afirmacdo fala do multiplo que indica, numa gradagdo ontoldgica, sua divida com

59130

Aquele que “ndo se pode nem ver nem conhecer” ", pois “esta além de toda visdo e de todo

59131

conhecimento” ~". Nas palavras do proprio Dionisius:

Nos Esbogos teologicos, celebramos as principais afirmac¢des da teologia afirmativa, mostrando
em que sentido a excelente natureza de Deus ¢ dita una, em que sentido ela ¢ dita trina, o que se
chama nela Paternidade e Filiacdo, o que a teologia pretende significar quando fala do Espirito, o
modo como do proprio coragdo do Bem imaterial e indivisivel sairam as luzes da bondade, como
estas luzes se difundiram ao mesmo tempo permanecendo, gragas a seu eterno renascimento, nele

: 132
mesmo, cada um em si e todas mutuamente umas com as outras'-.

O tratado De Divinis Nominibus é a base da teologia simbolica em Dionisius. Esta
teologia trata das “metonimias do sensivel ao divino™*. Entretanto, se a Supra-essencialidade
ultrapassa a razéo, o pensamento e a esséncia, se sobre a Deidade supra-essencial ¢ secreta “¢é

. . 134
preciso evitar toda palavra” 3

, & através da teologia simbdlica que pode-se conhecer o que
significam em Deus 0 que se mostra, aquilo que é fenbmeno, o sensivel. Assim, esta teologia

indica o que significam em Deus:

[...] as formas, as figuras, as partes, os 6rgdos, o que significam em Deus os lugares e 0s

ornamentos, o que significam as cdleras, as dores, 0s ressentimentos, o que significam os

129 cf. De Divinis Nominibus. 5, § 1, 816 B.
130 De Mystica theologia. 2, 1025 B.
BLop. Cit.

32 Op. Cit. 3, 1032 D.

133 Op. Cit.

134 De Divinis Nominibus, 1, § 2, 588 C.

65



entusiasmos e a embriaguez, o que significam os juramentos, as maldi¢des, 0s sonos e as vigilias, e

todas as formas de que se reveste a santidade divina para Ihe dar uma figura**®.

A teologia simbdlica trata, portanto, da transnominacéo do sensivel ao Divino. Neste
sentido, “esta teologia comporta ja uma dialética de afirmagao e de negagéo”lge, uma vez que
a imagem, independente de seu valor de representacéo, “deve sempre ser purificada em favor
da transcendéncia, ultrapassando assim a maternidade dos simbolos e o sentido limitado que
lhe poderia conferir a inteligéncia humana™*’. O simbolo encerra em si esta propria dialética,
ja que ele mesmo funciona como uma semelhanca sobre o que afirma, mas é, em si mesmo,
uma negacao ontologica daquilo sobre o que afirma. Esta teologia segue de perto os passos da
teologia filoniana ao encarar que a partir da saida de Deus de si mesmo — sua criagdo —
encetamos um caminho de volta ao negarmos aquilo que nos serve inicialmente de apoio, pois
o0 sentido alegdrico e transcendental de Deus funda a ordem sensivel.

A teologia mistica ou teologia negativa, por sua vez, é apofatica’®. O caréter desta
radical negatividade presente nesta teologia surge porque a mesma se assenta numa base
“ndo-ontolégica — ou, melhor ainda, supra-ontolégica da compreensio de Deus™**°. A alma
busca atingir o cume das ascensfes divinas. Porém, mesmo neste alto grau de elevacdo, o
sujeito ainda ndo estd em relacdo completa com Deus, ja que é a prépria negatividade da
Divindade quem pode reger esta impossibilidade, porque Deus “ndo € visivel, mas somente o
lugar onde Deus reside, o que significa, penso, que na ordem visivel e na ordem inteligivel os
objetos mais divinos s&o apenas as razdes hipotéticas dos atributos [de Deus]”**.

O carater fundamental desta negatividade é que o Deus de Dionisius transcende todas

as categorias das coisas (0s seres), sendo 0 mesmo passivel de ser entendido como Aquele que

135 De Mystica theologia, 3, 1033 D.

13 NUNES COSTA, M. R e OLIVEIRA, J. E. O conhecimento de Deus e a problemética da linguagem em
Dionisio Pseudo-Areopagita. Agora Filosofica. Ano 1, n° 1. Jul/dez. 2007. p. 5.

37 0Op. Cit.

138 pode-se argumentar que se trata de dois tipos distintos de teologia, ja que sendo cristdo, Dionisius ndo negaria
plenamente uma via de acesso a Deus. Entretanto, devido as suas influéncias de Filon, Plotino e Proclo — mesmo
sabendo que ele ndo cai, todavia, numa via de mao Unica, como se deu com os Capaddcios através de suas visdes
sobre o conhecimento negativo de Deus, especialmente em Gregério de Nazianzo, Basilio Magno e Gregério de
Nissa que defendiam, cada um a seu modo, a impossibilidade de se conhecer a Deus — vemos que é pela via
apofatica que se realiza uma negacao do conhecimento e exaltacdo do siléncio (teologia mistica) a partir das
bases ontoldgicas levantadas sobre o ser Deus da teologia negativa. H4, de fato, um caminho de retorno da alma
ao Criador, assim o atesta a teologia mistica de Dionisius, mas este so é possivel na medida em que este mesmo
Deus se direciona a alma. Como diz Miiller, “Deus ¢ a luz, e se ela aparece, a alma ¢ iluminada”. Op. Cit. p. 43.
A vontade supraessencial vai além do conhecimento da alma sobre esta Luz.

139 BUCUR, Bogdan. The Theological reception of Dionysian apophatism in the Christian East and West:
Thomas Aquinas and Gregory Palamas. The Downside Review, 125, 2007. p. 131.
10 pe Mystica theologia. 1, § 3, 1000 D.

66



11 Este termo, Umepoucicoc, impede que

é além de todo modo de ser (Umepoucicdc)
rapidamente queiramos chegar a compreensdo de Deus como Aquele que é supra-
essencialmente, ja que assim seriamos obrigados a inferir na Divindade um modo de
existéncia.

Ao contrario, Hiperousios indica que devemos entender a expressao dionisiana como
Aquele que ¢ “além de todo modo de ser”**2. Além do mais, Dionisius caracteriza a divindade
COMO UTEPTVGINEVOC — este termo “deve ser entendido como ‘além da unidade’ ou ‘além do

1% Seria dificil ajustar esta abordagem

que ¢ unificado’ e ndo como o ‘supremo unificado
radicalmente “negativa” com o sentido que nos ¢ dado na Teologia Simbdlica, ou seja,
Dionisius elabora um processo de compreensdo da Divindade que se inicia com afirmacdes
daquilo que é para atingir uma esfera ainda mais radical, aquilo que ndo é. Pode-se inferir,
entdo, que a Teologia Mistica elabora uma diferenca ontoldgica entre as coisas que sao, 0S

entes, os seres e Deus. Como diz o proprio Dionisius:

Deus ndo é ser segundo esse ou aquele modo, mas de maneira absoluta e indefinivel, porque
contém em si, sintética e antecipadamente a plenitude do ser. E por isso que é chamado Rei das
durac0es perpétuas (1 Tm 1,7), porque todo ser existe e subsiste nele e em relagdo com ele. Mas
ele mesmo nem foi, nem sera, nem se tornou, nem se torna, nem se tornara. Digamos melhor, ele

nio é ser, mas é o Ser dos seres**.

Como podemos constatar, aqui had uma diferenca entre os seres (0s entes, as coisas, as
criaturas) ¢ o Ser. Este Ser, em Dionisius, ¢ a “Perpetuidade das perpetuidades, ele que
subsiste antes de toda perpetuidade”*®. Mas a temporalidade que pode ser escutada nesta
perpetuidade procede deste mesmo Ser e isso ja € um indicio de que a existéncia em Dionisius
é possuida pelos seres antes da vida em si ou da sabedoria em si**. Tal ontologia permite,
portanto, que haja um caminho em direcdo a esta Divindade, 0 que impede que possamos

acusar Dionisius de ateismo. Como considera Bucur:

141 cf. BUCUR, B. Op. Cit.

192 5. JONES, John D. The Ontological Difference for St Thomas and Pseudo- Dionysius, Dionysius 4, 1980.
p.121.

3 op. Cit.

44 De Divinis Nominibus. 5, § 4, 817 C e D.(Grifo nosso).

145 Op. Cit.

146 Cf. Op. Cit. § 5.

67



Dionisius nado &, evidente, um ‘ateista’. Ndo podemos esquecer que estas expressdes ocorrem num
trabalho que acentua a presenca de Deus, detalhando os niveis individual, eclesial e celestial da
experiéncia de Deus. De fato, o discurso sobre Deus como ‘nada’ (isto ¢, coisa alguma, ‘no thing”)
ndo € para o Areopagita antagdnico com a experiéncia da purificacdo, iluminacdo e unido, mas é,

além disso, a condicéo sine qua non para a experiéncia genuina e o discurso teolégico genuino®’.

Em Dionisius, o sentido que se quer “conquistar” de Deus aponta para uma
compreensdo que traduz, a seu modo, uma diferenca radical entre os entes e o ser. Deus é
entendido aqui como “nao-ser”’, como Aquele que ¢ “além de todo ser”. Deus ¢ “além de toda
maneira de ser”**. E importante, entdo, retornar ao sentido dado pelo Areopagita ao vocabulo
UTrepouciwe, ja que aqui se encontra a chave para interpretarmos adequadamente a ideia
dionisiana da diferenca ontoldgica entre Deus e criaturas. Dionisius quer afastar qualquer
possibilidade de transformar Deus num modo de existéncia que implique a compreensao do
ente. Ele lanca mio do termo Umepoucicoc para dar conta deste distanciamento, desta
diferenga que reside radicalmente entre Deus e as criaturas. Segundo Jones, o termo nomeia a

diferenca ontoldgica (ontological difference) em Dionisius. Em suas palavras:

O termo UTepoucicac nomeia a diferenca ontolégica para o Pseudo-Dionisius. Ele (o termo) nio
nega meramente que 0 ser esta além de todas as esséncias finitas como uma esséncia infinita. Ele
nega que o ser é qualquer esséncia e, portanto, qualquer ente. Logo, ele ndo reduz a diferenca
ontolégica a uma diferenca oOntica. Colocado de outro modo, desde que oucio expressa

fundamental modos de ser, s&o precisamente 0s entes que sd0 existentes (oUc1G).

O ser em si mesmo ndo € um ente. Esta definicdo implica em entender que a divisao
que a metafisica tradicional coloca sobre a possibilidade que temos de saber que Deus é, mas
ndo saber o que Deus é ndo cabe aqui. Segundo Jones, & luz de Umepoucicc ndo cabe a
esséncia de Deus, ou melhor, ndo podemos conhecer a esséncia de Deus pelo simples fato de
que ndo ha um “o que ¢” em Deus™*°. Um dos temas essenciais do trabalho de Dionisius n&o é

elaborar uma teologia capaz de dizer o que Deus é — impossivel em si mesmo pelo termo dado

7 BUCUR, B. Op. Cit. p. 132.
148 JONES, J. Op. Cit.
149 Cf. JONES, J. Op. Cit. p..

68



— mas sim construir uma celebracdo liturgica da Divindade, celebracdo esta voltada para os

nomes divinos, ou seja, para atingir “o cume das ascensdes divinas™™°,

Este processo que
busca alcangar essa “unidade” possui como lastro uma compreensédo plotiniana da processédo

do Inefavel em direcdo ao sensivel. Explica o Areopagita:

O préprio Deus, que é causa universal e cujo desejo amoroso, a0 mesmo tempo belo e bom, se
estende a totalidade dos seres pela superabundancia de sua bondade amorosa, sai também de si
mesmo quando exerce suas Providéncias em relacdo a todos os seres e que de alguma forma ele os
cativa pelo sortilégio de sua bondade, de sua caridade e de seu desejo. E assim que, total e
perfeitamente transcendente, ndo condescende menos ao cuidado de todos 0s seres gragas a este

poder extatico, supra-essencial e indivisivel que lhe pertence™".

Entretanto, para que ndo haja uma compreensdo indevida do que foi citado, devemos
lembrar que para Dionisius ha uma distingdo entre este Deus que ¢ “causa universal” e a
Divindade. A Divindade estad além mesmo de Deus, trata-se da substancialidade que
ultrapassa toda esséncia'?. O que os estudiosos apontam é que a leitura de Aquino
influenciou definitivamente 0 modo como se leria Dionisius. Bucur indica a passagem do
terceiro argumento da Questdo 12, artigo 2 da Suma Teoldgica como uma destas bases de
interpretagdo. Ali lemos que “Deus ndo é um eXistente, como se de nenhum modo fosse
existente, mas que estd acima de todo e qualquer existente, pois Ele é seu ser. Portanto, dai
ndo se segue que ndo possa ser conhecido de maneira nenhuma, mas que excede todo
conhecimento, isto é, que ndo pode ser compreendido™*,

Bucur indica que esta passagem opera duas ideias de importancia crucial para o
entendimento de Dionisius. Primeiro, enquanto Dionisius coloca Deus como além do ser, em
Aquino Deus é o superesse, 0 Esse puro e simples*>*. Segundo, o que nos escapa, aquilo que

transcende nosso conhecimento é o modo de ser de Deus, 0 que transcende nosso

%0 pe Mystica theologia. Op. Cit.

'L De Divinis Nominibus 4, § 13, 712 A, 712 B.

152 Cf. Op. Cit. 1, § 4, 641 A.

153 AQUINO, Tomés. Suma Teoldgica. 1:12:1 ad 3. (Lemos no original: Deus non sic dicitur non existens quasi
nullo modo sit existens, sed quia est supra omne existens, inquantum est suum esse. Unde ex hoc non sequitur
quod nullo modo possit cognosci; sed quod omnem cognitionem excedat).

154 A questdo de saber se cabe uma teologia mistica em Tomas de Aquino é complexa e ndo caberia aqui. Cf.
HANKEY, Wayne. Aquina’s First Principle: Being or Unity? Dionysius 4, 1980 e CAPUTO, John. Heidegger
and Aquinas. New York : Fordham University Press, 2000.

69



conhecimento é o invisibilia Dei*. Todavia, a transcendéncia indicada aqui ainda esta
operando no nivel do “ser” e ndo na diferenca. A diferenca estabelecida por Aquino € ainda
entitativa. Bucur cita Jones: “[...] ha uma continuidade metafisica e epistemoldgica entre
Deus e 0s entes que est enraizada na analogia do ente (ens) e se estende a esséncia™**®.

O percurso encetado por Dionisius é aquele ja trilhado por Filon, Plotino, Proclo e que
pode ser posteriormente encontrado também em Jodo Scotus Eriugena no seu Periphyseon®’,
bem como em Jodo Sarraceno, Roberto Grosseteste e Marsilio Ficino®. John D. Jones,
contudo, elabora uma visdo interessante sobre as diversas vertentes que explicam o trabalho
de Dionisius. Ele acentua que ndo ha apenas esta base clara do Neoplatonismo. Para Jones,
Dionisius também deve ser lido a luz da tradicdo escolastica e da tradicdo bizantina. A
preocupacdo central de Jones neste artigo € discutir os conceitos de esséncia divina e energia
divina, bem como a compreensao da relacdo de Deus com as criaturas e a possibilidade de
uma unido da alma com Deus. Estas preocupacOes, de fato, s&o fundamentais no Corpus

Areopagiticum.

1% BUCUR, B. Op. Cit. p. 135.

156 JONES, John. Frameworks.pp. 380-381. Apud: BUCUR, B. Op. Cit. pp. 135-136.

157 3040 Scotus Eriugena (800 d. C. — 877 d. C.) foi um fildsofo irlandés da era Carolingea. Sua familiaridade
com a lingua grega permitiu-lhe fazer uma tradugdo dos Corpus Dionysii, além de traduzir a obra De hominis
opficio de Gregdrio de Nissa e Ambigua ad lohannem de Maximo, o Confessor. Para Eriugena, a natureza divina
suplanta tudo, ja que ela ndo é esse, mas é dela que todos os esses derivam. Esta natureza esta além do que é
finito e da propria infinitude, ja que Deus ndo conhece o que ele mesmo é, pois ndo cabe em Deus um “o qué”. A
cosmologia de Eriugena é marcadamente neoplatonica. Deus esta além do ser e do ndo-ser, mas se articula a
partir de sua “escuriddo” divina em direcio a luz do ser, falando a palavra (Verbum, Adyoc) que é entendida por
Cristo. Deus é o mais alto principio que transcende tudo e deve ser dito sobre Ele que é “o ndo-ser que
transcende o ser”. O Periphyseon elabora uma physiologia, ou seja, um estudo da natureza. Natureza (natura)
em Eriugena é definida como universitas rerum, a totalidade de todas as coisas — incluindo as coisas que sdo (ea
quae sunt) e as coisas que ndo sao (ea quae non sunt). Esta natureza divina possui quatro divisdes que podem ser
entendidas como Deus, ou seja, 0 Principio, 0 Meio e o Fim de todas as coisas. Estas quatro divisdes indicam a
natureza que cria e a natureza que nao é criada (Deus), a natureza que cria e € criada (Causas primordiais),
natureza que é criada e ndo cria (Temporalidade) e a natureza que ndo é criada e ndo cria (N&o-ser). Eriugena
elabora aqui as cinco modalidades de ser e ndo-ser. Eis as cinco modalidades: 1. Ele divide sua interpretacéo
entre aquilo que é e aquilo que ndo é. Deus € nihil per excellentiam; 2. As ordens e diferengas entre as coisas
criadas, se um nivel da natureza é dito que €, os niveis acima ou abaixo sdo ditos que ndo sdo; 3. Contrasta o ser
das coisas atuais com o ndo-ser das coisas potenciais ou possiveis; 4. Considera as coisas contempladas apenas
pelo intelecto e que devem ser e 5. De carater teologico: aqueles que foram santificados pela graca sdo, enquanto
0s pecadores que renunciam a imagem divina ndo sdo. Ao falar dos atributos de Deus, Eriugena afirma que Deus
€ nada, nihilum, e cuja real esséncia é desconhecida para todos os seres criados. Neste sentido, Deus nao
conhece a Si mesmo, ja que ele é o infinito dos infinitos; nem mesmo o mal Ele pode conhecer. Para Eriugena, a
ignorancia de Deus é sua maior sabedoria. Eriugena também elabora um retorno de todas as coisas para Deus, ja
que ele acredita que todas as coisas retornam para sua origem ou causa. Por fim, sua antropologia afirma que a
natureza humana esta num nivel intermediario entre os animais e 0s anjos e reflete todas as coisas divinas em si e
que busca em todas as coisas um retorno para o Criador. Cf: MORAN, Dermot, "John Scottus Eriugena", The
Stanford Encyclopedia of Philosophy, outono de 2008, Edward N. Zalta(ed.), URL =
<http://plato.stanford.edu/archives/fall2008/entries/scottus-eriugena/>. Visitado em: 05/01/20009.

158 Cf: JONES, John. An Absolutely Simple God? Frameworks for reading Pseudo-Dionysius Areopagite. The
Tomist, 69, 2009, p. 371.

70



Jones cita o Parménides de Platdo — 141 D-142 E — onde ¢ colocado que ha “um
principio ilimitado que de algum modo transcende a forma: por exemplo, o bem além do ser
(epeikena tes ousias). A luz da primeira hipétese do Parménides, os neoplatonistas entendem

este principio ilimitado como o Uno™**°.

Esta base neoplatonica encontra-se presente em
Dionisius, mas o problema reside naquilo que a Escolastica teve que enfrentar diante de
Aristételes. Para ele, ndo h&d um ser infinitamente atual, j& que tal coisa infinita & sempre
poténcia. A cristandade afirma que Deus é puramente um ser infinito atual. A saida de
Aquino é dada na sua Suma Teoldgica I, questdes 2-4, onde Deus € ipsum esse per se
subsistens, o ser si mesmo subsistindo em si mesmo. Contudo, j& salientamos que a diferenca
proposta por Aquino ainda trafega no ambito Ontico, ou seja, trata-se de “uma diferenga entre
duas ordens de entes: Deus como ser incriado e todos os outros seres como seres criados”®°,

Por fim, na tradi¢do bizantina, Jones acentua as interpretacdes de Gregdrio Palamas,
Jodo Damasceno e Maximo, o Confessor. Gregorio Palamas escreve que “a natureza divina
deve ser chamada ao mesmo tempo de incomunicavel e, num certo sentido, comunicével; n6s
atingimos a participacdo na natureza de Deus e, contudo ele permanece totalmente
inacessivel”'®!. Entende-se aqui que a energia divina desce até nés, mas a esséncia divina
permanece a mesma. Damasceno confirma estd abordagem ao dizer que a divindade é
inefavel e incompreensivel, ja que sua esséncia nos escapa completamente’®?.

“A incompreensibilidade da esséncia divina ndo é apenas uma funcdo de nossas
limitagdes que sera sobrepujada na proxima vida™'®® diz Jones seguindo as orientages de
Palamas. A tradicdo bizantina, de fato, radicaliza a via negativa, o apofantismo de Dionisius
quando entende que nem a esséncia € nem a natureza podem ser atribuidas a Deus. O que
permanece da via negativa nesta abordagem € a manutencdo consciente da absoluta diferenca
entre Deus e os seres. Se Deus é natureza, entdo todas as outras coisas ndo sdo natureza. Se
Deus € ser, entdo todas as outras coisas ndo sao ser. Parece-nos que esta aproximagao possui
muito do caréter judaico ja presente em Filon e que acentuamos anteriormente™®.

Jones cita Sobre a Fé Ortodoxa de Damasceno para ilustrar a importancia da

compreensdo adequada dos termos ousia, energeia e hypostasis. Os capadocios tendem a nédo

19 Op. Cit. p. 375.

180 Op. Cit. p. 380.

11 pALAMAS, Gregério. Theophanes. Apud: Op. Cit.

162 Cf: Op. Cit. 383.

163 Op. Cit.

164 A cristandade se preocupava em entender como era possui a unidade de Deus e as trés pessoas da Divindade,
a Trindade. Entretanto, ndo € intuito deste presente trabalho discutir uma questdo tdo prépria ao ambito da
teologia.

71



agrupar o sentido de ousia e hypostasis, mantendo entre elas a mesma distingdo entre comum-

particular e particular-universal. Segundo Damasceno:

Mas observe que energia [energeia] e a capacidade pela energia [energtikon] e o produto da
energia [energtéma] e o agente da energia [energdn] sédo diferentes. Energia ¢ a atividade eficiente
e essencial da natureza. A capacidade pela energia é a natureza de quem a energia procede. O
produto da energia é aquilo que é efetuado pela energia. E 0 agente da energia é a pessoa ou 0

subsistente [hypostasis] que emprega a energia®.

Estes trés alicerces (frameworks) citados por Jones nos auxiliam a compreender com
mais acuidade os principais conceitos de Dionisius. Entretanto, apesar das trés aproximacdes
conterem diferencas entre si, o que é essencial aqui é acentuar que o termo
UTEpousiwc oucia em Dionisius permite uma abordagem — a via negativa — da quest&o do
ser-Deus. A negatividade do termo explicita a ideia de um “ser além do ser”, do inefavel,
daquilo que ndo se pode falar, ja que se atingiu um limite dréastico da linguagem. A
caducidade daquilo que é, daquilo que se mostra como mundo é explodida pelo termo. A
teologia mistica e negativa de Dionisius segue um percurso diferente daquele trilhado pela
Escoléstica — onde Aquino afirmava que os nomes divinos se referiam as processdes de Deus
e nomeavam a propria fonte.

Em Dionisius € recuperada a via negativa inaugurada por Filon e seguida pela escola
de Plotino. O que iremos notar, logo a seguir, é que esta tradicdo permaneceu subterranea
devido exatamente as interpretacdes de Aquino. Mas veremos que com Mestre Eckhart a
negatividade ganha novo posto dentro da mistica cristd e ird incorporar ndo apenas o cerne das
questdes metafisicas acerca da Divindade, mas também o modo como a moral cristd — a moral
da mistica cristd — ird sugerir novos pontos de contato com esta tradi¢do através de conceitos

inovadores como Abgeschiedenheit e Gelassenheit.

165 DAMASCENO, Jodo. Sobre a ortodoxia da Fé. Apud Op. Cit. p. 387.
72



6. Mestre Eckhart e a via negativa: Abgeschiedenheit e Gelassenheit.

Assim como inumeros autores medievais, a biografia de Mestre Eckhart possui
diversas lacunas. Afirma-se que Johann Eckhart nasceu em Hocheim perto de Gotha na
Turingia em 1260 — mas mesmo este dado ainda é controverso entre seus bidgrafos e
estudiosos. Ainda jovem, adentrou a Ordem dos Dominicanos que havia sido aprovada pelo
Papa Honorio 11l em 1216. Em Paris, por volta de 1277, estudou artes: ldgica, gramatica,
retorica, astrologia, geometria, musica e aritmética. E sabido que ele se torna aluno de Alberto
Magno em 1280 ao estudar teologia no Studium Generale da Ordem dos Pregadores em
Colonia.

Torna-se doutor em teologia em Paris por volta de 1302 e dai advém o titulo que
precede seu nome: Mestre, Meister, Magister. Apesar de sempre ser colocado dentre 0s
pensadores misticos de seu tempo, Eckhart foi extremamente devedor da tradicdo escoléstica
e neoplatdnica. Ele, de fato, foi fortemente influenciado por Agostinho e Tomas de Aquino,
Aristoteles e Filon. Quanto aos dois primeiros, ele chegou mesmo a efetuar uma sintese entre
estes dois pensadores. Ao manter sua fé nos métodos escolasticos com suas divisbes e
subdivisdes, as citacdes as Escrituras e seus silogismos, seu trabalho aponta ja esta divida,
entretanto 0 mesmo é penetrado por uma forte corrente mistica.'®

Nos Sermdes Aleméaes de Eckhart — j& que os Dominicanos foram ordenados pelo Papa
para pregar as ordens religiosas femininas que ndo podiam aprender o latim — temos a
construcdo de varias analogias e comparaces que o levam a escolher as melhores palavras
em alemado para traduzir a terminologia do latim, o que o transformou “num mestre da escrita
com uma grande afeigio por paradoxos”.®” Eckhart, ao escrever em alemdo, distancia-se da
tradicdo escolastica e funda seu misticismo em trés conceitos essenciais para seu pensamento:
a negatividade de Deus, o desprendimento (Abgeschiedenheit) e a serenidade (Gelassenheit).

Eckhart entendia que Deus € 0 Unico que possui o privilégio de ser puro de todo ser
(puritas essendi). Este entendimento aponta em direcdo oposta aquela dada por Aquino. A
célebre proposicdo de Aquino é deus est suum esse, Deus é seu ser. Eckhart opera no mesmo
sentido deixado por Dionisius quando afirma que o ser é Deus (esse est deus) — isso indica
que o ser possui sua raiz em Deus e que ndo ha uma identificacdo do primeiro com o segundo.

Explica Caputo:

186 cf. ANCELET-HUSTACHE, Jeanne. Master Eckhart and the Rhineland Mystics. Harper: Hilda Graef,
1957.p. 52.
7 CAPUTO, John. The Mystical Element in Heidegger’s Thought. Op. Cit.. p. 101.

73



Aquino, realista e aristotélico, enfatizou que as criaturas possuiam sua prépria propriedade e
proporcionalidade compartilhadas no ser, enquanto Deus possuia a totalidade ilimitada do ser em
Si mesmo. Mas o mistico Eckhart acentua, ao invés, a dependéncia radical das criaturas sobre
Deus. De si mesma, ele diz, a criatura é absolutamente nada (nihil penitus), um puro nada (ein
reines Nichts), nem mesmo um modicum. A criatura ndo tem ser em si mesmo, mas apenas em

Deus.®®

Caputo acentua a relacdo entre ser si mesmo (ipsum esse) e um ser particular (ens hoc
aut hoc), distincdo de carater platénico, para indicar que Eckhart quer pensar Deus como a
“pureza e plenitude do ser (plenitudo esse, purum esse)”'®®. Eckhart elabora sua propria
versdo do Argumento Ontoldgico ao afirmar que nada é mais evidente do que uma proposi¢do
de identidade, logo se é verdade que ser é Deus, entdo Deus é. Os dois termos possuem uma
identificacdo que deve ser meditada a luz da propria negatividade de Deus elaborada por
Eckhart. Eckhart quer se distanciar de uma aproximacdo do ser de carater 6ntico. Ser e
Deus pertencem, assim, a esta esfera comum em que a negagdo toma parte. Sendo assim,
Deus s6 pode ser considerado como uma simplicidade atemporal que exclui qualquer traco de
multiplicidade e sucessdo. O Uno plotiniano e a teologia mistica de Dionisius ecoam na

definicdo eckhartiana do Um e da negacdo:

O Um é um negar do negar. Quando digo: Deus é bom, isso acrescenta algo (a Deus). O Um (ao
contréario) é um negar do negar e um denegar do denegar. Que significa <<Um>>? Um significa
aquilo a que nada se acrescentou. A alma toma a Divindade, tal como esta é puramente em si, onde
nada se (Ihe) acrescentou, onde nada se lhe juntou em pensamento. O Um é um negar do negar.
Todas as criaturas trazem em si uma negagdo: uma nega a outra. Um anjo diz que ndo é um outro
(anjo). Deus, porém, tem um negar do negar: ¢ Um e nega todo o outro, pois nada é fora de Deus.
Todas as criaturas sdo em Deus e sdo a sua propria Divindade, e isto significa a plenitude, como eu
disse acima. Ele é um Pai da Divindade inteira. Eu digo uma Divindade por isso que ali nada ainda
emana e nada é tocado nem pensado. No ato de denegar algo a Deus — por exemplo, quando lhe

denego a Bondade; na verdade, (é claro), nada posso denegar a Deus -, no ato, pois, em que

188 Op. Cit.. p. 103-4.
189 Op. Cit. 104.

74



denego algo a Deus eu aprendo algo que Ele néo é; e isso mesmo deve ficar de fora. Deus € Um,

Ele é um negar do negar.'™

A questdo do Um como um “negar do negar” demonstra que qualquer predicativo que
tenha como sujeito Deus, segundo Eckhart, acrescenta algo a Deus e isso, dentro de sua
doutrina teoldgica, ndo ocorre. Deve-se perguntar, portanto, quais caracteres impeditivos
surgem desta concepcdo. Bem, Deus € Um, logo este é entendido como aquilo a que nada se
acrescenta. Sendo o Um, e, portanto Deus, um negar do negar, ndo lhe cabe determinacdes
onticas, o que se infere pela predicacdo. Diferentemente das criaturas, a esfera éntica (onde o
negar, a negacao, se da por cada uma negar a outra) ndo caberia quando se trata de “pensar”
Deus — pensar no sentido ja dado por Dionisius -, ja que Nele nada pode ser pensado como um
fora. Com razdo, Eckhart acentua que todas as criaturas sdo em Deus, ou seja, que toda
criatura tem Deus para ser, ja que Deus € o que realiza, nelas, a plenitude. Mas ndo nos
esquecamos: diferente de Aquino, Eckhart coloca que Deus é causa do ser, ja que O entende
como algo mais elevado do que o ser — dai a necessidade que tivemos de acentuar a regido em
que ser e Deus pertencem configurando a identidade entre ambos. Eis um interessante

comentério de Gilson de sua obra A Filosofia na Idade Média:

N&o se pode subordinar mais nitidamente o plano do ser, e Eckhart o faz de pleno acordo com o
neoplatonismo do De causis, do qual faz sua a formula célebre: Prima rerum creaturam est esse.
Em vez de atenuar seu sentido como Tomas de Aquino fizera em seu Comentario, acolhe-o0 em
toda a sua forga: Unde statum cum venimus ad esse, venimus ad creaturam. Se abordarmos a
ordem da criatura chegando a do ser, estaremos acima da ordem do ser enquanto nos ativermos a
Deus. Ja que o ser convém as criaturas, ele sé estd em Deus como sua causa: non est ibi

formaliter.™*

O problema enfrentado por Eckhart — de carater conceitual — é adequar esta visao
particular do ser e de Deus com a tradicdo crista, especialmente o conceito de Trindade. O ser,
identidade imutavel, responde nesta tradicdo pela passagem do Intelecto a cria¢cdo do mundo.

Esta compreens&o surge claramente em Agostinho quando medita sobre a Divindade a luz das

10 ECKHART, Mestre. O Livro da Divina Consolac&o. 5 ed. Braganca Paulista : Sd0 Francisco, 2005.p.53.
1 GILSON, Ettiene. A Filosofia na Idade Média. Sdo Paulo: Martins Fontes, 1998. p. 865.

75



Enéadas’’?. Nas Confissdes, Agostinho fala da queda de Adéo a partir da qual a humanidade
foi privada de uma “similaridade” que significa, aqui, a inadequacio ontologica da criatura
com Deus. O termo usado por Agostinho é regio dissimilitudinis — o ser que ndo é
verdadeiramente e que corresponde aquelas criaturas reguladas pelo devir plotiniano: os seres
criados sdo e ndo sdo a um sé tempo. Esta diferenga obriga a teologia a pensar esta passagem
da unidade inamovivel de Deus para a cria¢do, 0 mundo com seu devir. Em Eckhart, contudo,
h& uma radicalizacdo extrema desta diferenca e que acentua a via negativa. Segundo Lossky,
“a expressdo regio dissimilitudinis, tomada de santo Agostinho, recebe uma significacédo
ontoldgica e noética ainda mais acentuada, pois ela deve designar a distancia que separa Deus,
‘inamovivel em sua imensiddo’, de suas ‘obras exteriores’ a partir das quais Ele se faz
conhecer ¢ nomear™!",

Mas como pensar esta diferenca em Eckhart? O mestre de Hocheim usa de uma
distincdo triplice para dar conta deste problema — distingdo esta que aponta inegavelmente
para sua divida com Plotino e Dionisius. Eckhart articula a trindade divina em 3 modos que se
conformam em uma unidade: intelligere, vivere e esse. Assim, temos o Deus Pai como o
intelligere, o Filho como o vivere e o Espirito Santo como o esse. Eckhart situa o ser em
Deus, mas o faz apenas na medida em que o primeiro esta dentro do terceiro momento da
precessdo divina, o Espirito Santo. O intelligere é que ocupa, nesta estrutura, a primazia, o
primeiro lugar nesta hierarquia divina e este, por seu turno, esta subordinado a uma instancia
ainda superior, ou seja, 0 Uno. A unidade pura so pode ser o intelligere, e ndo o esse, ou 0
vivere, ja que os dois ultimos, bem ao estilo de Plotino, estdo inseridos ontologicamente na
esfera do primeiro. H4, aqui, portanto, uma doutrina metafisica muito especial: o ser, em si
mesmo, s6 0 € como precessao de algo “anterior” a este, sendo o intelecto divino uma espécie

de Demiurgo do ser. Como demonstra Gilson:

Deus é o ser, esse est Deus, e 0 é em sua pureza e sua plenitude, esse purum et plenum. N&do que
ele tenha mudado verdadeiramente de pensamento, mas ele se exprime de modo diferente. Desde a
época das Questdes, vemos Eckhart identificar Deus com o ato de intelec¢do. Do ternario esse,

vivere et intelligere é o terceiro que ele coloca em primeiro lugar, ndo mais simplesmente como

172 cf. LOSSKY, Vladimir. Théologie négative et connaissance de Dieu chez Maitre Eckhart. 32 ed. J. Vrin :
Paris. 1998.

%3 Op. Cit. p. 175.
76



fizera Agostinho no De libero arbitrio (I, 3, 7), porque sua presenca implica a dos outros e ndo o
inverso (as pedras sdo e ndo conhecem), mas porque o intelligere divino ndo pode ser causa de

todo o ser, se ndo for ele mesmo ser.*’

O intelligere ndo permite definicdo por ndo caber em sua plenitude negativa uma
predicacdo. Mesmo quando afirmamos que ha no intelligere uma plenitude negativa ja
estamos, de certo modo, traindo a concepgéo original de Eckhart. No entanto, percebe-se que
Eckhart equaciona, assim como Plotino, Deus com o ato de inteleccdo, primeira estancia
ontoldgica de Deus que surge aqui como 0 mesmo que o ser. O ser em Eckhart, portanto, so é
possivel de ser colocado a luz da diferenca ontoldgica. Esta diferenca, por seu turno, ndo
comporta uma dimensdo inatingivel em toda a sua expressao, ja que, em certo sentido, ¢ ela
mesma a causa do ser das criaturas. Eckhart parece lancar méo das hipostases plotiniana para
elaborar o percurso da alma a Deus:

Santo Agostinho disse que a parte mais elevada da alma é chamada mens ou mente, foi criada por
Deus junto com a esséncia da alma num poderio o qual 0s mestres comparam com um vaso, ou um
templo de formas mentais, ou de imagens formadas. Este poder, esta fagulha na alma, faz Deus
como a alma em seu cume que flui, desde onde Ele verte todo o tesouro de sua esséncia divina no
Filho e no Espirito Santo (na distingdo das pessoas), assim como a memdria da alma verte 0 seu
tesouro de imagens nos poderes da alma.'”

O processo indicado aqui possui mdo dupla: o direcionamento de Deus para a alma e a
preparacdo da alma para receber, em toda a sua plenitude, este chamado. E por isso que
Eckhart ird afirmar que “quem quiser existir na nudez de sua natureza, livre de toda mediacgao,
deve ter deixado atras de si toda distin¢do de pessoa, de forma que esteja tdo aberto aquele
que esta longinquo, e a quem nunca tenha visto, quanto a pessoa com a qual se encontra
agora™"®. Este abandono de toda distingéo — e portanto a possibilidade de estabelecer-se uma
unio mystica — é indicada por Eckhart como a mais alta das virtudes, o desprendimento
(Abgeschiedenheit). O termo, forjado por Eckhart, ndo e facil de ser traduzido, ja que para
termos desta natureza ndo ha uma referéncia imediata capaz de lhe assegurar um significado

de fécil determinagdo; ao contrario, 0 que vemos — em relagdo a tais conceitos — é a

1% GILSON, E. Op. Cit. p. 866.
1 ECKHART, Mestre. Sermdes Alemdes. XIV° sermio.
176 Op. Cit. V° serméo.

77



necessidade de estabelecer um processo de construcdo de seu significado inserido em certo
contexto. Leonardo Boff, na introducéo sobre O Livro da Divina Consolacéo (incluindo ai a

traducdo para o tratado Von Abgeschiedenheit), assim se refere acerca de tal dificuldade:

Abgeschiedenheit, palavra cunhada por Mestre Eckhart, é de dificil traducdo (em francés
détachement, em inglés detachment ou desinterest). A palavra estd em conexdo com
disponibilidade plena, com liberdade de e para, com desprendimento, pobreza, despreocupacéo,
esvaziamento de si, perfeito equilibrio interior. As descri¢fes que Eckhart faz da Abgeschiedenheit

nos revelam as distintas significacdes. Todas as significagdes ndo visam a si mesmas, sendo abrir

0 homem & presenca de Deus em todas as situacdes e estar em unido com ele*’”.

O desprendimento, portanto, indica em Eckhart uma libertacdo das imagens, libertacao
de qualquer coisa que possa impedir o individuo de esvaziar-se completamente do mundo,
ndo querendo nada, ja que ao querer isto ou aquilo ele ndo é livre nem disponivel para este
chamado. A proposicdo de Eckhart é: Sie will nichts anders als sein, ou seja, “é¢ querer
simplesmente ser”. Trata-se de total pobreza (eigentlichste Armust) capaz de libertar a alma
de seus grilhdes com o mundo das criaturas, assentando-se no puro nada. O ato méximo deste
desprendimento — e toda a carga de realizacdo que a mesma encontra na mistica eckhartiana -
reside numa relacdo da alma consigo mesma: ela deve abandonar a sua propria vontade, o seu
projeto pessoal, entregar-se plenamente ao apelo de Deus. Neste processo mistico, cabe a
alma renunciar as imagens que a povoam — incluindo ai aquilo que sua vontade coloca como
realizacdo pessoal — para atingir a maxima receptividade. Liberta das imagens que habitam
seu espirito, o homem estara apto a adentrar a regido da plena liberdade e total
disponibilidade.

Para Eckhart, o desprendimento é a mais alta virtude. Mais alta do que a caridade
como esta é celebrada em Corintios | -13, 1s, por sdo Paulo. O desprendimento € maior do
que a caridade porque esta nos forca a amar Deus, enquanto o desprendimento forga Deus a
nos amar*’®. O desprendimento &, antes de tudo, uma categoria religiosa e ndo ética. Esta
virtude constréi uma via de acesso a negatividade de Deus que estd na base do processo

mistico e religioso defendido por Eckhart. Em suas palavras:

" BOFF, Leonardo. In: ECKHART, Mestre. O Livro da Divina Consolac&o. Op. Cit. p. 37.
%8 MESTRE ECKHART. O Livro da Divina Consolag&o. Op. Cit. p. 148.

78



E que o desprendimento ndo da acesso sendo a Deus, eu o provo assim: O que deve ser acolhido
deve ser acolhido em alguma coisa. O desprendimento, porém, tdo perto estd do Nada que coisa
alguma é subtil bastante para nele ter lugar, a ndo ser Deus somente. Sé Ele, com efeito, é simples
e subtil bastante para bem caber no coracio desprendido. E por isso que o desprendimento nio da

acesso sendo a Deus'”.

O nada se articula na mistica eckhartiana como uma diferenca: Deus e as criaturas.
Como toda criatura € uma negacdo de outra, s6 cabe a Deus, 0 Um, ser em Si mesmo e
separado de tudo, ou seja, um negar do negar. O Um (Deus) nega todo outro, pois se assim
ndo fosse, haveria algo fora de Deus. Como ndo ha nada fora de Deus, segundo Eckhart, entéo
seu negar do negar se transforma na maxima plenitude.*® De certo modo, a alma deve visitar
0 nada através do desprendimento. Em termos mais concisos, o0 desprendimento possui 0
privilégio ontoldgico de conduzir a alma ao nada através de uma ruptura com o mundo que
entra em caducidade.

S6 o desprendimento permite que Deus se mostre a alma, que Deus ame a alma, que
Deus se torne presenca para a alma. H4 uma constancia do direcionar-se de Deus a alma, mas
esta deve se “preparar” para este direcionamento através desta virtude. A alma, contudo,
centrada no mundo, em seus projetos, se torna surda aos apelos de Deus. Ao assentar-se num
puro nada, o desprendimento forja uma unido com Deus capaz de fazer a alma compartilhar
de Sua vontade. No desprendimento, “Deus pode agir segundo a sua vontade total '8,

E pelo desprendimento que a alma “toca” o nada. Neste tocar, hd uma disposicdo
existencial da alma: o espirito permanece “tdo insensivel em face de todas as vicissitudes da

»182 que 0 mundo se torna, de fato, um nada para ela. Trata-se de um processo

alegria e da dor
existencial que carrega em si uma forte conotagéo ética e religiosa: a alma, através de um
exercicio — o desprendimento — conduz 0 homem a pureza, e da pureza a simplicidade e desta
a imutabilidade.’®® A pureza, na mistica medieval, se traduz pelo despojamento de tudo aquilo

gue liga a alma ao mundo. Este despojamento marca um processo que conduz a simplicidade,

1% Op. Cit. p. 149. (Grifo nosso).

180 plenitude aqui nos diz: todas as criaturas s&0 em Deus.
181 Op. Cit.. p. 155.

182 Op. Cit.. p. 150.

183 Op. Cit.. p. 151.

79



ou seja, aquilo que depende apenas de si mesmo. Neste estado de pura simplicidade, a alma
atinge a unicidade, o que é o mais simples em si mesmo. A unicidade, o Um, é o imutével,
Deus. E assim que Eckhart pode afirmar com grande convic¢do: “Donde resulta uma
semelhanca entre Deus e o homem™®. Mas tal semelhanca s6 advém com a graca. E o apelo
de Deus a alma que se faz ouvir e esta, pura e simples, se dirige docilmente a este apelo.

Mas devemos lembrar que Eckhart conjuga o desprendimento com sua base metafisica
de compreensdo da Trindade: esse, vivere et intelligere. O vivere, o Filho, € trazido a vida
pelo Pai, o intelligere. O prélogo joanino celebra esta unido: In principio erat Verbum,
"Ev apxn fiv 0 Aoyoc - No principio era o Verbo ou: no fundamento ha 16gos. A esséncia do
Pai é principio e a esséncia do Filho é nascer. Em Eckhart, devemos entender que a sentenca
inicial do prdlogo joanino é uma referéncia ao Verbo (16gos, verbum, Wort) como o co-eterno
que estd no Pai Eterno. Segundo Caputo, a “sentenca significa: no Pai, o Filho é nascido™'®.
O Verbo ¢ 0 mesmo que Deus e da mesma natureza. A filiacdo divina da alma e do
nascimento do Filho é uma doutrina j& presente na teologia ortodoxa cristd, nomeadamente
Origenes, Ciril de Alexandria, Gregdrio de Nissa, Ambrosio e Agostinho (a doutrina do corpo
de Cristo) bem como no medieval Ricardo de Sao Vitor'®.

Eckhart elabora, além do mais, uma distin¢do entre o Filho pela natureza e pela graca.
O primeiro é o Verbo Eterno em Si mesmo, enquanto o segundo se refere a relacdo do Filho
para com a alma, relagdo esta que se estabelece como o fundamento da segunda. “Pela graga,
o Filho reside na alma™*®’. A alma possui um verbo interior (verbum cordis) e apenas pelo
desprendimento este verbo poder atingir sua plenitude de realizacdo, ja que estd
ontologicamente atrelado ao nascimento do Filho e ao pai como Principio.

O desprendimento conduz ao siléncio absoluto, ao nada em que Deus se comunica
plenamente com a alma. H& um esvaziamento das possibilidades positivas que sdo superadas
para se atingir uma experiéncia daquilo que esta para além da linguagem, portanto fora da
representacdo, mas que por este vinculo ontolégico permanece em estado de realizacdo
cognitiva. Esta experiéncia que vai além da linguagem é definida como uma experiéncia da

consciéncia apoféatica ou ascese apoféatica. Define Luiz Ponde:

184 Op. Cit..

18 CAPUTO, J. Op. Cit. p. 114.

18 Cf. RAHNER, Hugo. Die Gottesgeburt. Zeitschrift fir katholische Theologie, 59, 333-418, 1933. Apud
CAPUTO, J. Op. Cit. p. 115.

87 CAPUTO, J. Op. Cit. p. 116.

80



E pela presenca de Deus diante do campo de realizacdo cognitiva que se déa a ascese apofatica.
Trata-se de uma experiéncia linguistica que fala de uma superacdo da linguagem pela catastrofe
que esta sofre ao ser despedacada contra aquilo que é irrepresentavel (logo, funda-se uma
consciéncia dessa irrepresentabilidade). Esse “estar em Deus” opde o “excesso” a falta, sendo que
tal “excesso” parece aos olhos do ndo visitado (a razdo nao assistida por Deus) como a falta do que
exatamente abunda. A mistica conhece tanto Deus que as que nao sdo misticas, mas religiosas,
pensam que ali ndo ha Deus, ela é tdo estavel no que sabe e no que é que parece instabilidade e

ignorancia puras'®.

O carater particular desta experiéncia precisa, até aqui, de um campo de referéncia
préprio do universo mistico. Esta catastrofe ou caducidade do mundo e da linguagem fala de

uma ruptura, de uma diferenca ontoldgica que pode ser vivida. Assim:

A consciéncia mistica caracteriza-se pela narrativa de uma descontinuidade psicoldgica em sentido
naturalista, o0 mistico ndo cré em si mesmo porque ndo se constitui num eidos e porque, acima de
tudo, ndo sofre da angustia de referéncia semantica, o que é um modo de descrever seu gozo:
liberta-se do imperativo semantico. A experiéncia do Incondicionado implica uma visdo do mundo
como necessariamente sem substancia: ndo se trata de um mero discurso acerca da desgraca, ainda
que sejam comuns, em autores misticos, referéncias a consciéncia de que a proximidade de Deus

implica a percepgéo da miséria da criatura’®®.

O contetdo desta experiéncia da ndo-substancialidade do mundo deve antes passar por
um processo de preparacdo que se traduz pela ética mistica e que em Eckhart possui uma
condicdo muito especial, o desprendimento e, logo em seguida, a serenidade (Gelassenheit).
O objetivo é alcancar uma unido com aquilo que transcende o Deus do teismo e atingir a
Divindade, ja que Deus aqui se refere a Trindade, enquanto a Divindade é aquilo que esta para
além de toda criagdo. A Trindade possui uma vida descrita por Eckhart como bullitio, fervura,

cuja dindmica interior surge como ebullitio, ebulicdo que resulta em criagéolgo. Seja como for,

!8PONDE, Luiz Felipe. Elementos para uma teoria da consciéncia apofatica. Revista de Estudos de Religido,
PUC. N° 4, 2003. p. 84.

189 Op. Cit.. p. 87.

1% cf. DOURLEY, John. Tillich e Mestre Eckhart. Trad. Jaci Maraschin. Correlatio. Universidade Metodista:
Sdo Paulo.In: http://www.metodista.br/ppc/correlatio/correlatio07/tillich-e-meister-eckhart/.  Visitado em
10/07/20009.

81


http://www.metodista.br/ppc/correlatio/correlatio07/tillich-e-meister-eckhart/

apenas a alma possui o privilégio ontoldgico de saltar sobre a ebullitio e alcangar o terreno a
priori da bullitio — processo este que Eckhart define como uma realizagdo mistica, um estado
de paz e unido perfeita com a Divindade.

Esta unido e este estado de paz séo traduzidos por Eckhart como a serenidade: “Escuta
pois esta maravilha! Coisa admirdvel: encontrar-se fora como dentro, abragar entendendo e
ser abracgado; ver e ser 0 que é visto; segurar e ser segurado — eis aqui o estado final, onde o
espirito repousa na paz, unido perfeita com o doce Eterno”'®’. A serenidade, ao lado do
desprendimento, ocupa papel privilegiado dentro da doutrina eckhartiana. Se pelo
desprendimento a alma busca atingir uma relagdo profunda com a Divindade, na serenidade a

alma esta sempre aberta para receber a Divindade. Explica Caputo:

A raiz desta palavra, lassen, significa deixar ir, renunciar, abandonar. A alma na Gelassenheit deve
renunciar a tudo que impega o advento de Deus na alma. Mas “lassen” também significa “deixar”
ou “permitir” e também sugere abertura e receptividade. Deste modo, a alma que deixou para tras
todos os obstaculos para o nascimento de Deus pode, ao mesmo tempo, permitir ou deixar o Pai

sustentar Seu Filho ai. O primeiro momento é negativo — renunciar as criaturas — e o segundo é

positivo — permitir o nascimento do Filho®.

O apelo esta sempre presente na alma, mas cabe apenas a ela realiza-lo a plenitude.
H&, segundo Eckhart, dois grandes obstaculos para a realizacdo deste chamado: o amor
préprio (Eigenliebe) e a vontade propria ( Eigenwille). Apenas se desvencilhando destes é que
a alma estara apta a abrir-se para o0 nascimento do Filho — etapa inicial para a configuracdo da
serenidade. Ao atingir a perfeita serenidade, a alma se torna como um vaso: fechada embaixo
para as criaturas e aberta em cima para Deus. Na serenidade, a alma deve abandonar tudo e
adentrar o ritmo da origem, o ritmo do proprio Deus em Si mesmo. Eckhart afirma que “vocé
deve desistir de vocé mesmo, completa e definitivamente, e entdo tera de fato tudo
abandonado™®®. E pela serenidade que a alma recebe Deus e se une a Ele em Sua pura

unidade, isento de Suas imagens e representacfes. Por ser o principio de todas as coisas, por

191 ECKHART, M. O Livro da Divina Consolacdo. Op. Cit. p. 175.
192 Op. Cit. p. 118.
198 |dem. Sermdes Alemaes. X11° sermio. .

82



ser o principio da vida e ser Ele mesmo sem principio (principium sine principio) é que ndo
ha por qué em Deus.

Neste estagio ontoldgico, a alma realiza o fiat divino ao desprender-se das coisas
(Abgeschiendenheit) e deixar-ser (Gelassenheit). Na serenidade, a alma descobre-se na acao
sem fundamento (ohne Grund) ja que ela mesma se desvencilnou de seus proprios
fundamentos e permite-se trafegar na esfera em que o fundamento da alma e o fundamento de
Deus sdo um. A alma entrega-se ao apelo da Divindade que é transcendente a Deus e

descobre, assim, sua origem:

Mas no meu abandonar corpo e mente, onde me quedo livre de minha vontade, da vontade de Deus
e de todos os seus trabalhos e do préprio Deus mesmo, entdo me encontro acima de todas as
criaturas e ndo sou nem mais Deus nem criatura, mas sim aquilo que era, que deverei para sempre

permanecer sendo.'*

A imagem de Deus é o seu perfeito autoconhecimento e a alma, na compreensdo
verdadeira, se torna “da mesmissima forma que esta imagem ¢”*%°. Como a alma possui trés
poderes — 0 conhecimento, o irascibilis (poder que tenta encontrar aquilo que é mais elevado)

e a vontade®®®

- que se conjugam para atrair o amor de Deus para si mesma, pode-se falar
numa ética mistica em Eckhart, mas que ndo deixa de estar atrelada a sua compreensdo
ontoldgica da alma e de Deus: a questdo do apelo, o direcionar-se de Deus a alma e a abertura
que esta opera diante deste apelo. Temos, entdo, a estrutura fundamental da doutrina
eckhartiana sobre Deus, a Divindade, a alma, o desprendimento e a serenidade.

Como vimos, Eckhart se insere na tradicdo do pensamento da negatividade e permite
que haja uma especulacdo independente na Alemanha, transformando os misticos alemées em

197

patriarcas desta direcéo Esta tradicdo — o seu carater proprio na especulacdo mistica

alemd, como indicam Dilthey e Maier — continuard nas especulagdes da Idade Média e no

|198

idealismo alemé&o de Fichte, Schelling e Hegel™", surgindo como base para aquilo que ficou

conhecido em Deleuze e Derrida como a filosofia da diferenca e atingindo, de modo

194 Op. Cit. XLIV® Sermio.

1% Op. Cit. XXI11° serméo.

1% ¢f. Op. Cit.

197 Cf. a esta tradicdo na Alemanha ver PASQUA, Herve. Eckhart, Le procés de I"Un. Paris: Cerf. 2006.
1% cf. Op. Cit.

83



subterraneo, a analitica existencial, mas especificamente os conceitos de nada, diferenga
ontoldgica e destinamento do ser.

Estabelecidos os fundamentos da tradicdo do pensamento da negatividade e seus
representates mais destacados, cabe-nos agora delimitar as convergéncias entre essa tradi¢éo e
0 pensamento de Heidegger. Como indicado anteriormente, lancaremos mé&o do primeiro
Heidegger — especialmente Ser e Tempo — para conquistarmos o conceito de destruicdo da
tradicdo e seu desdobramento na visdo de Heidegger sobre a tradicdo metafisca onto-teo-
l6gica, bem como o lugar dos conceitos de Aoyoc e aAnbeia e seus desdobramentos no
sentido da quadratura (Geviert) e o lugar do sagrado no segundo Heidegger. Além do mais,
Ser e Tempo nos permitird divisar a diferenca ontoldgica — sempre presente no pensamento
heideggeriano e um de seus fundamentos mais essenciais — e a questdo do mundo e da
mundanidade que se desdobraréo no sentido da diferenca entre mundo e terra; bem como a
colocacdo, na analitica existencial, da angustia como um humor privilegiado que revela o
nada, tema esse desdobrado no conceito do nadificar do nada. O segundo Heidegger,
portanto, nos permitird estabelecer convergéncias com a tradicdo referida, tarefa essa que
enriquecerd a destruicdo da tradicdo e nos permitira vislumbrar um momento em que o dizer
sobre Deus, alma, mundo e abertura parecem portar uma abordagem ndo entitativa, portanto
ndo Ontica e mais préxima da ontologia. Essa via ndo entitativa — e que fala sempre em termos
da diferenca — revelara o carater ainda ndo acabado da destruicdo mesma e apontard para
novas possibilidades de aproximacoes, 1ém de justificar e tornar mais clara as aproximacdes

que srdo estabelecidas.

84



CAPITULO I
A questéo do nada e da diferenga ontoldgica.

1. Das Nichten des Nichts.

No texto Que é Metafisica? (Was ist Metaphysik?), Heidegger afirma que o ““ser ndo
se deixa representar e produzir objetivamente a semelhanca do ente. O absolutamente
outro com relacdo ao ente é ndo-ente. Mas este se desdobra (west) como ser™.
Heidegger estabelece a diferenca entre o ente e aquele que € absolutamente outro com
relacdo a este, 0 ndo-ente ou o ser (Dies schlechthin Andere zu allem Seienden ist das
Nicht-Seiende). O Dasein, entdo, possui um privilégio ontoldgico para realizar o apelo
de experienciar o ser no nada — esta disposicdo fundamental Heidegger denomina de
angustia (die Angst). A angustia nos conduz ao abismo que diferencia o ser do ente e
permite afirmar que “o nada ¢ a negacdo da totalidade do ente, o absolutamente nao-

2 Mas o nada é mais originario do que o n&o e a negacéo, ja que o nada ¢ “plena

”3

ente
negagdo da totalidade do ente”” — (Das Nichts ist die vollstadige Verneigung der Allheit
des Seienden).

Ao por em fuga o ente em sua totalidade, a angustia nos suspende e manifesta o
nada. O que responde ao proprio “com o qué” da angustia ¢ o nada. Mas esta ndo pode

ser entendida como uma apreensédo do nada. Explica Heidegger:

O nada se revela na angUstia — mas ndo enquanto ente. Tampouco nos é dado como objeto.
A angustia ndo é uma apreensdo do nada. Entretanto, o nada se torna manifesto por ela e
nela, ainda que nd3o da maneira como se o nada se mostrasse separado, “ao lado” do ente,
em sua totalidade, o qual caiu em estranheza. Muito antes, e isto ja o dissemos: na angustia

deparamos com o nada juntamente com o ente em sua totalidade.

Na angustia ndo se trata de um retroceder diante de... mas sim de “uma quietude
”4

fascinada™ que remete ao ente em sua totalidade em fuga — é desta maneira que o nada
! HEIDEGGER, Martin. Que é Metafisica? In: . Conferéncias e escritos filos6ficos. Sdo Paulo:
Abril Cultural, 1984. (Os Pensadores). p. 48.

2 Op. Cit. p. 37.

* Op. Cit. 38.

* Op. Cit. p. 40.



assedia o Dasein na angustia. N&o h4, aqui, destruicdo do ente ou sua total negacéo. O
que ocorre é a revelacdo, até entdo oculta, da estranheza do ente como absolutamente
outro, e isto em face do nada. Esta revelagdo Heidegger define como o “nadificar do
nada™. Este conceito de que o nada nadifica, o nadificar do nada (das Nichten des
Nichts), até entdo totalmente novo, surge como uma das bases centrais do pensamento
heideggeriano e € alvo de diversas controveérsias.

A controvérsia mais conhecida, possivelmente, aparece no texto Elimination of
Metaphysics Through Logical Analysis of Language® de Rudolf Carnap’. Carnap
principia afirmando que a l6gica moderna possibilitou novas e mais exatas respostas as
questBes metafisicas e que as analises ldgicas conduzem a resultados positivos ou
negativos. O sentido positivo é conquistado no dominio das ciéncias empiricas, ja que
seus conceitos e ramos sao clarificados, enquanto o lado negativo reside na metafisica,
pois “as sentencas alegadas neste dominio sdo inteiramente desprovidas de sentido™®. As
sentencgas metafisicas, para Carnap, na verdade sdo pseudo-sentencas.

Carnap responde a questdo “o que ¢ o significado de uma palavra?” através de duas

9 _ o que ele

dire¢des que se completam: “Primeiro, a sintaxe da palavra deve ser fixada
chama de sentenca elementar — e, depois, “para uma sentenga elementar S contendo a
palavra, uma resposta deve ser dada para a seguinte questdo que pode ser formulada de
diversos modos™'%: 1. De quais sentencas S é dedutivel e quais sentencas sdo dedutiveis
de S? 2. S é verdadeira ou falsa em quais condi¢des? 3. Como é possivel que S seja

verificada? e 4. Qual o significado de S?*

> Op. Cit. p. 41.
® No original: Uberwindung der Metaphysik durch Logische Analyse der Sprache. In: Erkenntinis, VVol. I,
1932.
" Quando colocamos o texto de Carnap em relacdo & concepcéo do nadificar do nada heideggeriano, ndo
estamos tentando estabelecer o lugar da linguagem nesse debate. De fato, a extensdo da problematica da
linguagem no pensamento heideggeriano exigiria, por si s6, uma tese a parte. Nosso intuito é apenas
ilustrar a controvérsia para, a partir dai, demonstrar os desdobramentos que o conceito ganha no segundo
Heidegger. O lugar da linguagem ganha em importancia, no contexto de nossa pesquisa, quando
Heidegger, a partir de suas interpetagdes aos poemas de Hdélderlin, transita “[...]da questdo do sentido e
histéria do ser para esta da linguagem como sentido e histéria do ser”. FERREIRA, A. Maria Cabral. O
Sagrado em Heidegger. In: Idem (Org.) Fendmeno e Sentido. Salvador: Quarteto, 2003. p. 9. E a partir
desses estudos — surgidos a partir da Kehre heideggeriana - que Heidegger inclui o conceito de sagrado
em sua obra em conexdo com os conceitos de clareira, Ereignis e quadripartido (Geviert). Evidencia-se,
assim, o lugar privilegiado do segundo Heidegger quando da estruturacdo de convergéncias entre
conceitos fundamentais da tradicdo do pensamento da negatividade com os temas sugeridos e presentes
na virada.
8 CARNAP, Rudolf. Elimination of Metaphysics Through Logical Analysis of Language.In: AYER, A. J.
(ed). Logical positivism. Nova York: The Free Press. 1959. p. 61.
° Op. Cit. p. 62.
0 op. Cit.
1 cf. Op. Cit.

86



Carnap estava ciente de que entre os tedricos do conhecimento ndo ha unanimidade
quanto ao fato de que as sentencas elementares se reportam aquilo que é denominado
como o dado (the given). Os diversos sentidos apontam, basicamente, para trés
definicbes sobre o dado: 1. As sentencas sobre o dado falam das qualidades mais
simples dos sentidos; 2. Referem-se as experiéncias e similaridades entre elas e 3. Estas

sentencas referem-se as coisas. Seja como for, para Carnap:

Independentemente desta diversidade de opinido, é certo que a sequéncia de palavras tem
um sentido apenas se as suas relacfes de dedutibilidade para as sentencas protocolares séo
fixadas, seja qual for as caracteristicas das sentencas protocolares; e; similarmente, uma
palavra s6 é significativa somente se as sentencas em que elas possam ocorrer sdo

redutiveis a sentencas protocolares.

Carnap afirma que para seu intento ndo interessa discutir a forma das sentencas
primarias (as sentengas protocolares). O que importa é determinar o significado da
palavra através de um critério de aplicacdo, o que significa apontar as relacGes de
dedutibilidade que ocorrem por suas sentencas-formas elementares, por suas condicdes
de verdade e por seu método de verificacdo. E muitas palavras que pertencem ao ambito
da metafisica, segundo ele, sdo sem sentido como as palavras principio
(apkn, principio) e Deus (@¢oc, Deus).

No caso da palavra Deus, ela trafegou em diversos sentidos e saiu da esfera
mitoldgica para entrar na esfera metafisica que a une com outras palavras como o
absoluto, o incondicionado, a base primordial, etc. Estas palavras ndo acrescentam
nenhum esclarecimento. Mas isso indica apenas que o fato natural da linguagem
permitir sentencas sem sentido sem contrariar as regras gramaticais derivam da
inadequacdo, em sentido ldgico, da sintaxe.

Para ilustrar sua teoria, Carnap lanca mdo da prelecdo Que é Metafisica? de
Heidegger para discutir, principalmente, a sentenca o nadificar do nada. Tais sentencas
ou pseudo-sentencas, indica Carnap, sO sdo possiveis devido ao defeito logico da
linguagem. O problema da assertiva heideggeriana de que o nada nadifica reside no

tratamento dado ao nada como substantivo. Do mesmo modo, tratar o nada como um

2 0p. Cit. p. 63.
87



nome para descrever uma entidade cai em erro pela prépria defini¢do, criando uma
sentencga contraditdria e absurda, ja que o nada deveria ser encarado apenas como um
operador existencial.

Como é possivel, entdo, pensar seriamente a questdo do nada? Ainda mais:
Heidegger afirma categoricamente que a alegada superioridade e sobriedade da ciéncia
ndo podem ser levadas a sério se ela mesma ndo considerar a questdo do nada. A
posicdo de Heidegger, segundo Carnap, corrobora esta ideia, ou seja, um metafisico
coloca a questdo “fora” da esfera da logica ¢ da ciéncia.

Alegar uma limitagdo para o conhecimento humano traz em si outra limitagao:
“se o significado de uma palavra ndo pode ser especificado, ou se a sequéncia de
palavras ndo entra em acordo com as regras da sintaxe, entdo nao se pode nem mesmo
elaborar uma questdo™. O problema essencial da questdo do nada, para Carnap, é a
impossibilidade intrinseca de sua verificagdo. Sem este teste, a questdo deve ser posta
de lado, ja que trafega num reino sem sentido™. Nosso conhecimento sé pode aumentar
através do contato com outros entes, “ndo importando se eles sabem mais, menos ou
tudo”®®. Para Carnap, 0 erro de Heidegger é o mesmo de todos os outros metafisicos, a

exemplo de Hegel que afirmava que o puro ser e 0 puro nada s&o o mesmo™®.

Do mesmo modo, formas como “ser” e “ndo-ser”’, que desde tempos imemoriais tomam um
papel importante na metafisica, possuem a mesma origem. Numa linguagem logicamente
correta, tais formas ndo podem nem mesmo ser construidas. Parece que no latim e no
alemio as formas “ens” e “das Seiende” foram, talvez devido a influéncia sedutora do
exemplo grego, introduzidas para serem usadas especificamente por metafisicos; deste
modo, a linguagem deteriorou-se logicamente enquanto acreditava-se que tal adicdo

representava uma melhoria.*’

3 Op. Cit. p. 72.
% Nestes termos, podemos aduzir que o que pode ser considerado o deve ser apenas pelas ciéncias
naturais, tema desenvolvido por Wittgenstein no seu Tractatus, ou seja, de que a totalidade das
proposicOes verdadeiras é a totalidade das ciéncias naturais.
5 Op. Cit. p. 73.
16 Carnap também nos fornece o exemplo da célebre proposicao de Descartes: cogito, ergo sum. O fato de
afirmar que eu penso nao torna necessaria a afirmativa de que eu existo, mas sim de que existe algo que
pensa. Trata-se de um erro causado pelo proprio verbo ser, ja que 0 mesmo indica ser e existir a um s
tempo. O problema da metafisica foi ndo compreender bem essa distin¢do. Cf. Op. Cit. p. 74.
7 Op. Cit. p. 74-75.

88



A metafisica, com suas sentengas sem sentido ou pseudo-sentencas, s6 pode ser
entendida como “uma atitude geral de uma pessoa em relagio a vida”'®. O metafisico é
visto como um musico sem habilidades musicais e que se usa das sentencas metafisicas
para expressar uma atitude de carater geral da pessoal diante da vida - exatamente esta
atitude de carater geral (Lebenseinstellung, Lebensgefiihl). Neste sentido, a metafisica se
origina da mitologia e alcanga o terreno da poesia que “intensifica os efeitos da
mitologia na vida de um modo deliberado”*®. Além do mais, a metafisica toma o lugar
da teologia que se baseia numa fonte de conhecimento de natureza trans-empirica.
Assim, o metafisico acredita que a verdade e a falsidade estdo em jogo em suas
assertivas quando, para Carnap, elas possuem um contetdo de expressdo idéntico as
assertivas dos artistas.

Heidegger quer responder a questdo sobre os fundamentos da metafisica: um
pensar que medita a partir dos fundamentos da metafisica, mas que é, em si mesmo, nao
mais metafisico. Se podemos pensar a questdo essencial da prelecdo em relacdo as
criticas de Carnap, entdo parece necessario estabelecer trés caminhos — e que sempre se
tocam — que Heidegger usa para “falar” sobre o nada: 1. Redimensionar o privilégio da
ciéncia como referéncia de mundo que é sustentada por um comportamento humano de
carater marcadamente objetivo e que, na sua acao, determina e funda o ente naquilo que
Heidegger chama de pensamento calculador®; 2. A partir do entendimento do insélito
da questdo, elaborar a mesma a luz da ontologia fundamental, ou seja, a partir da
diferenca ontoldgica e das disposicdes essenciais daquele que interroga, reconhecendo
que o Dasein esta suspenso dentro do nada, ou seja, ele procede diante do ente enquanto
tal a partir do nada revelado e 3. Situar a questdo no ambito de uma tradi¢do especifica
do pensamento: a tradicdo do pensamento da negatividade via aproximacao de estrutura
similar com o pensamento de Mestre Eckhart, o que lhe confere uma nova dimensao e
possibilita, a0 mesmo tempo, uma nova abordagem.

A partir do ultimo ponto indicado, seremos capazes de abrir definitivamente a
discussdo entre os fundamentos da ontologia fundamental e a dimenséo negativa da
metafisica da referida tradicdo que parece fugir da prisdo imposta pelo proprio
Heidegger quando delimita toda a tradicdo metafisica a esfera da constituicdo onto-teo-

l6gica. Sendo assim, trataremos, aqui, dos itens 1 e 2 acima citados, enquanto nos

'8 Op. Cit. p. 78.
¥ op. Cit.
20 Cf. Idem. A quest#o da técnica. In: . Ensaios e conferéncias. 22 Ed. Petropolis: Vozes. 2001.

89



reservamos o direito de elaborar de modo mais demorado o item 3 a parte, uma vez que
se fard necessario ir além das paginas da prelecdo e convocar Caputo, Zarader e Jones
para clarificar esta “filiagdo subterranea”. Entretanto, devemos partir, inicialmente, do

préprio Heidegger para que esta dimensao indicada possa ganhar sentido.

1.1.  Gestell: a questdo da ciéncia e da técnica.

Em termos gregos, para Heidegger, vogilv, ¢ov e uoipa definem um territorio
em comum, o Ereignis: o advento, o acontecimento-apropriacdo pelo qual o ser se
ilumina no que lhe é proprio, ou seja, na sua esséncia e na sua proveniéncia. Neste
sentido, parte-se primeiramente do pensamento (voegiv) para o trazer de volta ao ser
como Dobra (ov) que s6 € possivel ser pensado a partir de sua destinaco (uoipo). Mas
desde Parménides — Frag. 6 — que 0 pensamento esté atrelado ao dizer, Aeysiv. O dizer,
em sentido mais originario — via Homero — nos indica um “po6r” (legen), constituindo
uma plurivocidade do termo. Heidegger interpreta esta dindmica de sentidos afirmando
que “para os Gregos, deixar qualquer coisa ser posta-diante-de tal como ja esta posta, é

»21 " Aéyew e voelv formam um par que surge como o “deixar-estar-

deixa-la aparecer
posto-diante-de (Vorliegen-lassen) e o tomar & sua guarda (In die Acht nehmem)”?: o
primeiro determina o segundo, ocorrendo uma co-pertenca, uma reciprocidade mutua
entre ambos.

Deste modo, 0 pensamento, em sua abertura original, se mostra como uma
memoéria e uma escuta, um recolhimento do presente?®. Tanto assim &, que voelv ira
aparecer no Fragmento 3 de Parménides atrelado ao verbo eivoi. Ser e pensar, o
mesmo. O To auTo — 0 mesmo — é compreendido como uma relagio de pertenca matua
entre ser e pensar. Mais ainda: 0 pensamento pertence ao ser. SO onde ha ser, eclode o
pensar. O pensamento meditante, segundo Heidegger, é aquele que se mantém na
obediéncia ao ser. O pensamento calculador, por outro lado, € aquele que se afastou de
seu elemento original. Nao se trata de um pensamento vazio, sem contetdo, mas de um
pensamento que se mantém na obediéncia daquilo que ndo lhe é préprio. Como nos diz

Heidegger na sua carta Sobre o “Humanismo

2! ZARADER, Marlene. Heidegger e as palavras da origem. Lisboa: Piaget, 1998.p. 134.
22 Op. Cit. p. 135.
2 Cf. Op. Cit. p. 138.

90



Para primeiro aprendermos a experimentar, em sua pureza, a citada esséncia do pensar, 0
que significa, a0 mesmo tempo, realiza-la, devemos libertar-nos da interpretagdo técnica do
pensar, cujos primérdios recuam até Platdo e Aristoteles. O préprio pensar é tido, ali, como

uma tékhne, o processo da reflexdo a servico do fazer e do operar®.

O sentido da reflexdo, neste ponto, se assenta sobre a praxis e a poiesis. A
Tolnoic, que ja no Banquete (205b) de Platio surge como produgdo — e que tem na
natureza, vuolc, sua maxima expressao — rege a esséncia daquilo que foi denominado
como Texvn (tékhne). Este entrelagamento, que une sob uma co-pertenca termos que
aparentemente sao distintos entre si, permite que Heidegger pense a esséncia da técnica
atrelada a sua compreensdo muito particular da verdade, dAﬁGeu&. Se nds traduzirmos a
palavra grega oAnbeiacde modo direto, teremos o termo desvelamento
(Unverborgenheit). O que se pensa com esta afirmagio € que a aAnfeio €, mais
precisamente, “a saida para fora da Anfn, o surto ao aparecer, a vinda & presen(;a”26. A
aAnbero fala de um deixar para tras a Anfn, sua origem e, neste deixar para trés,
assinala sua desocultacdo, ou seja, ela mesma, como condi¢do de conhecimento do ente,
aponta para a primeira determinagio da vUoic grega, ou seja, “a eclosio mesma do ente
no seu ser™’, j4 que o ser é o que se oculta e se vela e se mostra a partir deste
ocultamento?.

3

E assim que Heidegger podera definir a técnica como “uma forma de
desencobrimento™®. Este desencobrimento vale como o traco fundamental da técnica,
dai sua relacdo com a verdade. As quatro causas fundantes da filosofia — causa
materialis, formalis, finalis e efficiens — encontram seu seio no ambito mesmo deste

desencobrimento. Por qué? Ora, € no desencobrimento que se funda toda producdo.

** HEIDEGGER, Martin. Sobre o “Humanismo”. In: . Conferéncias e Escritos Filosoficos. Sdo
Paulo: Abril, 1984. (Os Pensadores). pp. 149-50.

% Trataremos de modo mais detalhado a aArBe1a, Ereignis e o destinamento do ser no Capitulolll.

26 ZARADER, M. Op. Cit. p. 78.

2’ HEIDEGGER, Martin. Einfilhrung in die Metaphysik. Tibigen: Niemeyer. 1953. p. 77. Apud
ZARADER, M. Op. Cit. p. 78.

%8 Cf. ao ser como ser dos objetos da experiéncia — e sua relagdo com o poder de conhecer — ver o
segundo capitulo, § 27, y, da obra Que é uma coisa?(Die Frage nach dem Ding) de Heidegger. Rio de
Janeiro: Edi¢des 70, 1990. pp. 228-9.

2 HEIDEGGER, Martin. A questdo da técnica. In: .Ensaios e conferéncias. 22 ed. Petropolis:
Vozes, 2002.p. 17.

91



Produzir ja diz este trazer a tona, o desocultar daquilo que estava velado, de-monstrar,

trazer & luz. Diferentemente da vUoic, que é um “surgir e elevar-se por si mesmo”*

, a
técnica “des-encobre o que nao se produz a si mesmo ¢ ainda nao se da”®!. Mas, em
sentido diverso da técnica entendida como woinoic, a técnica moderna é uma
explora¢do que “impde a natureza a pretensdo de fornecer energia, capaz de, como tal,
ser beneficiada e armazenada™; trata-se de uma provocacdo. Heidegger, para acentuar
esta diferenca, usa de exemplos que, num primeiro momento, nos parecem estranhos — a
nos, aqueles inseridos na vida factica da técnica moderna. Assim, o trabalho do
camponés, bem como o0 antigo moinho de vento, ndo provocam e desafiam o solo
agricola ou o rio. A técnica moderna dis-pGe da natureza, e isto mesmo no sentido de
uma exploracdo. Este processo abre e ex-pde a propria natureza.

H4, neste ponto, a compreensdo de um desencobrimento explorador: aquele que
extrai, transforma, estoca, distribui e reprocessa. Entretanto, mesmo aqui, sabendo-se
que € o homem quem realiza a exploracdo que des-encobre o chamado do real, para
Heidegger o homem ndo possui em seu poder o desencobrimento “em que o real cada
vez se mostra ou se retrai e se esconde”. O homem realiza sua participagdo no
desencobrimento quando age na técnica. Isto significa que a esséncia da técnica esta
para além de sua onticidade. Este modo de pensar s6 é possivel porque Heidegger,
desde os primdrdios de sua analitica existencial, elaborou a questdo do sentido do ser a
luz da diferenca ontoldgica. Ele salta do essentia latino-romantico para o Wesen greco-
germanico.

O homem é provocado a abordar a natureza como objeto de investigagdo.
Heidegger propde um termo de dificil tradugdo para indicar esta “interpelacdo tnica que
reine 0 homem e o real a volta de uma Unica tarefa de que eles sdo apenas os dois
elementos complementares”: Ge-Stell. Nas palavras de Heidegger, Ge-Stell significa
“a forga de reunido daquele por que pde, ou seja, que desafia 0 homem a des-encobrir o
real no modo da dis-posicao, como dis-ponibilidade™*. Esta compreensio esta atrelada
a propria compreensdo heideggeriana da diferenca ontologica: a diferenca entre o ser e
o0s entes. Esta diferenga, e sua estruturagdo na vida factica, comporta, ainda, uma idéia

heideggeriana bastante interessante: trata-se do destinamento do ser. Este destinamento

% Op. Cit. p. 16

31 Op. Cit. p. 17.

%2 Op. Cit. p. 19.

% ZARADER, M. Op. Cit. p. 148.

% HEIDEGGER, M. A questdo da técnica. Op. Cit. p. 24.

92



nos diz que “o ser se nos atribui e se aclara e clarificante arruma o tempo-espaco, onde o
ente pode aparecer”. E ainda mais: “[...] o ser, ao remeter-se, produz o campo livre do
espaco de jogo temporal e com isso 0 homem primeiramente num campo livre liberta as
suas respectivas possibilidades essenciais remetidas™®.

A historia do direcionar e do libertar é a base para entendermos que, na época
moderna, “o presente mostra-se em posicdo de objetividade™’. Deste modo, Heidegger
pode entender que a esséncia historial da técnica, posterior a apari¢do histdrica da
ciéncia — entendida aqui como teoria do real — é que determina seu curso. O Ge-Stell
determina, nas diversas manifestacGes da técnica, sua esséncia enquanto comum. Este
encadeamento historico — que envolve um a priori e um a posteriori — permite pensar o
coragio da ciéncia moderna como emioTtnun (episteme). Esta determinacdo da esséncia
da técnica ndo se da como algo técnico ou maquinal, mas indica, outrossim, o modo
como o todo do ente se des-encobre - e ai reside a dis-ponibilidade. N&o se trata,
contudo, de pensar uma demonia da técnica, ja que Heidegger localiza o perigo em
outro lugar. Uma vez que ao realizar a técnica 0 homem ja participa da dis-posicao —
entendida como um modo de desencobrimento — entende-se o perigo atrelado ao fato do
homem ficar ex-posto a um perigo que provém do proprio destino. O perigo mesmo € o
destino do desencobrimento, nomeadamente quando o homem equivoca-se com 0
desencobrimento e chega a interpreta-lo mal. Para Heidegger, ndo se trata de um entre
tantos outros perigos, mas este € o perigo.

A conferéncia A questdo da técnica de 1953 é um desdobramento da prelecédo
Que é Metafisica? de 1929. Na prele¢do, Heidegger afirma que “em todas as ciéncias
nos nos relacionamos, doceis a seus propodsitos mais auténticos com o proprio ente”. A
ciéncia, em seu papel de desvelar as coisas objetivamente, pergunta pelo ente e mais
nada: “somente o ente e além dele — nada™®. Heidegger possui uma preocupacdo que
ndo cabe no ambito da propria ciéncia que trata apenas do ente e nada quer saber do
nada. Alem do mais — e aqui podemos entender as criticas de Carnap — Heidegger
também quer pensar a questdo do nada para além do império da logica. Sua afirmacéo é

categorica: “pois o nada ¢ a negagdo da totalidade do ente, o absolutamente nao-ente

% |dem. O Principio do Fundamento. Lisboa: Piaget, 1999.p. 95
% Op. Cit. p. 138.
¥ ZARADER, M. Op. Cit. p. 145.
% HEIDEGGER, M. Que é Metafisica?. Op. Cit. p. 35.
% Op. Cit. p. 36.
93



[...] 0 nada é mais originario que o ‘ndo’ e a negagio”*°. O absolutamente n&o-ente (das
schlechtin Nicht-Seiende) é mais originario que o ndo e a negacdo entendidos como
operadores 16gicos, ou seja, circunscritos a esfera da linguagem.

Pode-se inferir que a disputa entre Carnap e Heidegger esta assentada nas
escolhas neo-kantianas que ambos tomaram. Carnap seguiu as tendéncias da escola de
Marburg onde ndo pode haver uma distingdo entre linguagem ldgica e o mundo,
enquanto Heidegger entende que a logica € posterior ao entendimento do Dasein sobre
mundo. Peter Gizzi esclarece este ponto entendendo que este desacordo reside na

compreensdo da relacao entre Idgica e mundo:

Carnap, seguindo a tradicdo neo-kantiana de Marburg, acredita que a légica e a realidade
ndo podem ser entendidas como unidades independentes. Heidegger, contudo, acredita que
a logica é secundaria a compreensdo do Dasein sobre 0 mundo. Deste modo, é apropriado
perguntar a ciéncia como ela exclui e requer a existéncia do nada. Enquanto acredito que
Heidegger retrata de modo mais acurado a maneira como nds interagimos com o mundo,

reconhego que o argumento de Carnap é consistente dentro de sua propria perspectiva®.

O ponto essencial aqui € que para Carnap ndo pode haver diferenca entre a
I6gica e 0 mundo, enquanto para Heidegger é preciso estabelecer novas bases para a
ontologia através da compreensdo do Dasein sobre mundo a luz de sua totalidade e do
nada. Como acentua Gizzi, Heidegger pode pensar o nada tambeém a partir da tensao
entre linguagem e logica, ou seja, através do fato de que h& duas concepcdes de
linguagem: a concepcdo da linguagem técnica e cientifica (Sprachauffassung) e a
linguagem especulativa, da experiéncia hermenéutica (Spracherfahrung)*. Para
Heidegger, a linguagem proposicional e a logica sdo posteriores a compreensdo de
mundo do Dasein. Assim, torna-se plausivel colocar a questdo do nada ndo apenas
diante da ciéncia, mas do préprio pensamento rigoroso. A questdo da técnica serve

como base para levantar o problema, mas ndo para respondé-lo. Para isso, Heidegger

0 Op. Cit. p. 37.
4 Gl1ZZ1, Peter. In Defense of Nothing. SubStance - N° 110,Volume 35, 2, 2006, p. 127.

% cf. KOCKELMANS, Joseph. “Heidegger on Theology”. In: Thinking About Being:
Aspects of Heidegger’s Thought. Ed. Robery W. Shahan & J.N. Mohanty. OK : University
of Oklahoma Press, 1984. 85 — 108.

94



precisara elaborar um novo olhar sobre a questdo. De fato, assim ele o faz na prelecdo
Que é Metafisica? Seu ponto de partida € o fendmeno mesmo que permite uma
aproximacéo com a pergunta pelo nada atraves de uma abordagem fenomenoldgica.

De inicio, iremos tratar da questdo assim como esta é abordada por Heidegger.
Seguiremos seus passos tanto na prelecéo referida quanto em Ser e Tempo que langa as
bases para a compreensdo do problema dentro da analitica existencial. Depois, munidos
desta compreensdo, estaremos apto a seguir John Caputo na aproximagdo que este
pensador faz da ideia heideggeriana em relacdo a compreensao de Mestre Eckhart sobre
o desprendimento e a serenidade. Estabelecida as similitudes entre 0o pensamento de
Heidegger e as doutrinas de Eckhart, estaremos aptos a abrir caminho em diregdo a
tradicdo aqui estudada e inferir novas similitudes capazes de nos auxiliar a compreender
as criticas a tradicdo onto-teo-ldgica encetadas por Heidegger. Além do mais, as
mesmas podem encontrar na tradicdo do pensamento da negatividade um eco a priori,
demonstrando que a questdo essencial exigida por Heidegger ndo esta tdo esquecida
assim dentro da Histéria da Filosofia, fazendo-se presente nomeadamente entre 0s

neoplaténicos.

1.2. A questéo da re-velacdo do nada.

Em Ser e Tempo, Heidegger da um lugar privilegiado a angustia. Inicialmente,
devemos entender que na analitica existencial o Dasein é entendido como disposi¢do
(Befindlichkeit) — isso, onticamente falando, é indicado pelo humor (Stimmung), ou
seja, 0 estado e a integracdo de sentir-se e relacionar-se em todas as suas variantes,
ocorrendo, aqui, 0s sentimentos, emocdes e afetos*. O Dasein tem de ser - ele esta,
desde sempre, lancado em seu Da, ou seja, enquanto ser-no-mundo, esse ente
especifico ser sempre o seu Da. Estar-langado (Gerworfenheit) deve “indicar a

5944

facticidade de ser entregue a responsabilidade Facticidade (Faktizitat) aqui ndo

indica 0 modo de ser do ser simplesmente dado®, mas sim, e apenas, um caréter

8 Como indica Heidegger, “o humor j4 abriu o ser-no-mundo em sua totalidade e s assim torna possivel
um direcionar-se para...”. In: Heidegger, M. Ser e Tempo. Op. Cit. p. 191.

* Op. Cit. p. 189.

# Cf. a0 conceito de ser simplesmente dado (Vorhandenheit) a partir da compreens&o heideggeriana para
o0 termo exiténcia (Existenz) como este surge na tese de Kant sobre o ser presente na Critica da Razéo
Pura, ver MARCAL, J. C. “Existéncia” e “Verdade” em Martin Heidegger. Saberes: Revista
Interdisciplinar de Filosofia e Educagéo: Natal, n° 6, 2011.

95



ontolégico do Dasein assumido na existéncia. Assim, na disposi¢do o Dasein se coloca
sempre diante de si mesmo num dispor-se no humor. O enigma inexoravel, como o
chama Heidegger, reside no fato de que o humor coloca o Dasein diante do fato de seu
Da — e este, 0 humor, é um modo originario de ser do Dasein.

O primeiro carater ontoldgico da disposicdo é que esta “abre o Dasein em seu
estar-langado e, na maior parte das vezes e antes de tudo, segundo o0 modo de um

desvio que se esquiva*®.

Todo direcionar-se para do Dasein sé € possivel porque o
humor ja abriu o ser-no-mundo em sua totalidade. Dai o segundo carater fundamental
da disposigdo: “ [...Jela é um modo existencial basico da abertura igualmente
originaria de mundo, de co-presenca e existéncia, pois também este modo é em si
mesmo ser-no-mundo™*’. O terceiro caréter essencial se revela no fato de que o mundo
que se abriu permite que o ente intramundano venha ao encontro, 0 que caracteriza
uma abertura prévia do mundo pertencente ao ser-em. A circunvisdo (umsicht) é um
modo da disposicdo que deixa e faz vir ao encontro, dai o fato de poder ser atingido.
Isso significa, portanto, que “o estado de humor da disposi¢do constitui,
existencialmente, a abertura mundana do Dasein”®,

No paragrafo 30 de Ser e Tempo, Heidegger prepara a questdo da angustia e do
nada a luz da comprensdo do temor como modo da disposi¢do. Heidegger analisa o
fendmeno do temor através de trés perspectivas: o que se teme, o temer e pelo que se
teme. De modo sucinto, podemos afirmar que o que se teme, o temivel, “é sempre um

949

ente que vem ao encontro dentro do mundo” - este possui o carater de ameaca.

Segundo, o temer libera a ameaca que se deixa e faz tocar a si mesma, ou seja, “a

circunvisdo v€ o temivel por ja estar na disposi¢do do temor”’.

Apenas a
espacialidade essencialmente existencial do ser-no-mundo pode liberar a possibilidade
de aproximacgdo. Por fim, o proprio ente que teme, o Dasein, “¢ aquilo pelo que o
temor teme. Apenas 0 ente em que, sendo, esta em jogo seu proprio ser, pode temer. O
temer abre esse ente no conjunto de seus perigos, no abandono a si mesmo™>". Sendo
assim, o temor desentranha o Dasein no ser de seu Da.

Nos paragrafos 39 e 40 de Ser e Tempo, Heidegger discute a questdo da

totalidade originaria do todo estrutural do Dasein e a disposi¢do fundamental da

*® HEIDEGGER, M. Op. Cit. p. 190.
" Op. Cit. 191.
“8 Op. Cit. p. 192.
* Op. Cit. p. 195.
%0 Op. Cit. p. 196.
51 Op. Cit.
96



angustia como abertura privilegiada do Dasein. Heidegger entende que o ser-no-
mundo “é uma estrutura continua e originalmente total”®’. O que se busca aqui,
inicialmente, é determinar a totalidade do todo estrutural do Dasein do ponto de vista
ontoldgico-existencial. Heidegger questiona a “unidade ontologica da existencialidade
e da facticidade, a copertinéncia essencial destas com relagdo aquela™. Inicialmente,
Heidegger estabelece a maneira originaria do ser-no-mundo atrelada ao ser junto e ser-

com, chegando a de-cadéncia e a cotidianidade mediana:

O ser-no-mundo, ao qual pertencem, de maneira igualmente originaria, tanto o ser junto ao
gue estd & mdo quanto o ser-com 0s outros, é sempre em fungdo de si préprio. Mas, de
inicio e na maior parte das vezes, o préprio é improprio, ou seja, o préprio-impessoal. O
ser-no-mundo ja é sempre numa de-cadéncia. Pode-se, portanto, determinar a cotidianidade
mediana do Dasein como ser-no-mundo aberto na de-cadéncia que, langado, se projeta e
gue, em seu ser junto ao “mundo” e em seu ser-cCOm 0S outros, est em jogo o seu poder-ser

mais proprio.>*

Heidegger questiona-se, entdo, se é possivel apreender esse todo estrutural da
cotidianidade do Dasein em sua totalidade. Essa possibilidade ndo pode ser montada a
partir de diversos elementos, ja que, segundo Heidegger, o ser do Dasein € sustentacao
ontoldgica para esse todo estrutural e que se torna acessivel num olhar completo capaz
de revelar esse fendmeno originariamente unitario, fundando cada momento estrutural
em sua possibilidade. A base para a resposta de Heidegger a questao referida reside na
sua compreensdao de que um olhar orientado para o ente intramundano “ndo ¢ capaz de

»% A analise

oferecer o Dasein, Ontica e ontologicamente, a analise ontoldgica
ontologica exige que o ser do Dasein n&o seja reduzido a ideia de homem — a concepgéo
de sua humanitas -, exigindo, ao contrario, a compreensdo do ser a partir da abertura ao
mesmo através da disposicdo e da compreensdo que constituem o modo de ser desta
abertura. E preciso, portanto, estabelecer uma disposicio compreensiva do Dasein

privilegiada, ou seja, uma disposi¢do em que o Dasein estaria aberto para si mesmo.

52 Op. Cit. p. 243.
53 Op. Cit.
5 Op. Cit. p. 244.
% Op. Cit.
97



Heidegger entende que a exigéncia de buscar “uma das possibilidades de

756 & satisfeita

abertura mais abrangentes e mais originarias dentro do préprio Dasein
através do fendmeno da angustia (das Phanomen der Angst). Aqui, segundo Heidegger,
temos o solo fenomenal em que podemos conquistar a apreensdo explicita da totalidade
originaria do Dasein. Esse ser, afirma Heidegger, desentranha-se como cura®’. A
vontade, o desejo, a tendéncia e a propensao estdo fundados e derivam da cura e ndo ao
contrario.

A exigéncia metodoldgica de se colocar a cura como estruturacdo do Dasein
parte da constatacdo de que as tentativas para responder a questdo do sentido do ser se
deram a partir de uma compreensdo pré-ontoldgica ou Ontica que surgiu atraves da
colocacdo da questdo a luz da compreensdo do ser no sentido de ser simplesmente dado,
permanecendo o ser do Dasein indeterminado. Como Heidegger quer discutir o nexo
ontoldgico que ha entre cura, mundanidade, manualidade e ser simplesmente dado para
atingir o ser do Dasein, faz-se necessario voltar-se para a prépria abertura do Dasein
para que a compreensdo a questdo torne-se ontoldgica, ja que estamos tratando de um
nivel originario — portanto ontoldgico — de fundamentacéo do Dasein.

Numa perspectiva ontoldgica, Heidegger alega que a angustia € uma disposicdo
privilegiada capaz de atingir o solo em que o Dasein se coloca diante de si mesmo a
partir de seu ser. O Dasein foge de si mesmo “como seu poder-ser propriamente™® na
de-cadéncia, ja que aqui ele imerge no impessoal junto ao “mundo”. Em sua abertura
constitutiva, o Dasein, a priori, se coloca sempre diante de si mesmo — de outro modo,
ele ndo poderia fugir de si mesmo na de-cadéncia: é a propriedade do ser-préprio que
esta obstruida aqui. Esse fugir de si mesmo significa “o fato do Dasein de-cair no

» O carater do temor ja antevé essa

impessoal e no ‘mundo’ das ocupagdes
possibilidade mais originaria; o problema inicial é que a angustia e 0 temor possuem um
parentesco fenomenal. Entretanto, o que pode ser temido e adquirir o carater de
“temivel” que se descobre no temor advém sempre de algo intramundano. A angustia

possui um carater ainda mais originario, ja& que para Heidegger “0 desvio da de-

°° Op. Cit. p. 245.

" O Dasein sempre se dd num exercicio de relagdo com os seres simplesmente dados e 0s outros seres
que possuem seu mesmo modo de ser. Heidegger utiliza-se do termo alem&o Sorge (do latim “cura”) para
explicitar a base desses dois campos de irradiagdo e exercicio: Besorgen é ocupar-se (relagdo com os
seres simplesmente dados) e Fiirsorge é preocupar-se (relagdo com os seres existentes). Cura, portanto,
refere-se a constituicdo ontoldgica do Dasein, ou seja, 0 nivel de estruturagdo do mesmo.

%8 Op. Cit. p. 247.

9 Op. Cit. p. 249.

98



5560

cadéncia se funda na angustia que, por sua vez, torna possivel o temor”™". A afirmacéo

fundamental de Heidegger, neste ponto, é que “aquilo com que a angustia se angustia é
0 ser-no-mundo como tal”®".

O privilégio ontoldgico se estabelece na angustia, em detrimento ao temor, por
sair da esfera Ontica — 0s seres intramundanos que adquirem o carater daquilo que pode
ser temido — e atingir a esfera ontoldgica: na angustia, é o préprio ser-no-mundo que € a
base da realizacdo do fendmeno. A analitica existencial conquista esta afirmacao
quando entende que 0 com 0 qué a angustia se angustia possui um carater inteiramente
indeterminado, impossibilitando circunscrever fenomenologicamente que ente

intramundano surge como ameaca na angustia. Explica Heidegger:

Nada do que é simplesmente dado ou que se acha & méo no interior do mundo serve para a
angustia com ele angustiar-se. A totalidade conjuntural do manual e do ser simplesmente
dado que se descobre no mundo ndo tem nenhuma importancia, ela se perde em si. O
mundo possui o carater de total insignificAncia. Na angustia, ndo se da o encontro disso ou

daquilo com o qual se pudesse estabelecer uma conjuntura ameacadora®.

Na compreensdo ontoldgica fundamental, o nada ndo se revela “em parte
alguma”. Sendo assim, o ameagador da angustia, que ndo se encontra em lugar algum,
SO pode ser o proprio nada. A angustia ndo sabe com o que ela se angustia. Sendo a
compreensdo o ser do poder-ser do Dasein que é “a possibilidade de ser livre para o

poder-ser mais proprio”®

e saber-se a quantas ele mesmo anda, a angustia possuli,
entdo, uma conexdo com esse existencial. Compreensdo e angustia s6 podem ser
compreendidas num nexo existencial de parentesco quando entendemos que: 1. A
angustia se angustia com o proprio ser-no-mundo; 2. A angustia se angustia com o
mundo como tal; 3. Na angustia, 0 mundo se impde em sua mundanidade; 4. O nada
da manualidade se funda no mundo®; 5. Em sentido ontoldgico, o nada pertence ao ser
do Dasein como ser-no-mundo; 6. Como modo da disposi¢do, a angustia abre o0 mundo

como mundo; 7. A angustia impossibilita o Dasein o poder de compreender a si

% Op. Cit.

%1 Op. Cit.

%2 Op. Cit. p. 250. (Grifo nosso).

% Op. Cit. p. 199.

% «“O nada da manualidade funda-se em ‘algo’ mais origindrio, isto ¢, no mundo”. Op. Cit. p. 251.

99



mesmo a partir do “mundo” e na interpretagdo publica e 8. A angustia singulariza o
Dasein em seu proprio ser-no-mundo®. O poder-ser mais préprio é revelado na
angustia.

H4, na angustia, uma funcdo libertadora que se verifica no fato de que ela arrasta
0 Dasein para o ser-livre para, ou seja, para a “propriedade de seu ser enquanto
possibilidade de ser aquilo que ja sempre ¢°°. O que ocorre na anglstia ¢ “um
sentimento de estranheza, de nadificacdo, de sentir-se fora de casa. Por isso, retira 0
homem da aparente seguranca e bem-estar de sua fuga decadente no ‘mundo’®’. Neste
sentido, a angustia lanca o Dasein diante de uma estranheza que Ihe é inerente: ser-no-
mundo langado para si mesmo em seu ser. A existencialidade, a facticidade e a de-
cadéncia - constitutivos do ser do Dasein como cura — se revelam como totalidade
existencial de toda a estrutura ontoldgica do homem como ser-no-mundo através da
angustia.

Além do mais, a angustia “confere ao Dasein justamente um sentido extremo em
que ele é trazido como mundo para o seu mundo e, assim, como ser-no-mundo para Si
mesmo”®. Como a analitica existencial define o ser-em como habitar em... e estar
famililiarizado com... determina-se a estranheza da angustia extamente como este “ndo
se sentir em casa”. A angustia priva o Dasein de seu empenho de-cadente no “mundo”,
rompendo a familiaridade cotidiana: “O Dasein se singulariza, mas COMO Ser-no-

%% O fendmeno mais originario, portanto, ndo é o sentir-se em casa, mas , a0

mundo
contrério, e isso numa compreensdo existencial e ontoldgica, o ndo sentir-se em casa.
Aqui, o Dasein se abre para a possibilidade de propriedade e impropriedade, ja que na
angustia se realiza a liberdade de ser para o poder-ser mais proprio que significa que
“em seu ser, o Dasein ja sempre precedeu a si mesmo”’°.

Ao afastar os entes intramundanos como o qué do angustiar-se e colocar em
caducidade o “mundo”, a angustia aponta para o além de todo ser simplesmente dado.

O indeterminado da angustia se torna foco da abordagem existencial. Como explicitar

% Escreve Heidegger: “A anglstia singulariza o Dasein em seu proprio ser-no-mundo que, na
compreensdo, se projeta essencialmente para possibilidades. Naquilo pelo que se angustia, a angustia abre
o Dasein como ser-possivel e, na verdade, como aquilo que, somente a partir de si mesmo, pode
singularizar-se numa singularidade”. Op. Cit. p. 252.

% Op. Cit.

 TORRES, Jesus Vézquez. Anglstia e Desamparo numa perspectiva heideggeriana. Perspectiva
Filostfica. Volume VI, n° 11. Janeiro/Julho de 1999. p. 151.

% HEIDEGGER, M. Op. Cit.

% Op. Cit. p. 253.

0 Op. Cit. 256.

100



existencialmente, portanto, essa indeterminacdo? Como indicamos no inicio deste
capitulo, o absolutamente outro com relacdo ao ente é ndo-ente e este se desdobra
como ser. Ora, Heidegger afirma que o Dasein possui um privilégio ontoldgico para
realizar o apelo de experienciar o ser no nada. O cerne desta experiéncia — o nadificar
do nada — Heidegger tratard de modo mais especifico na prelecdo Que é Metafisica?
Sendo assim, trataremos desta abordagem no item 4 deste Capitulo, mas agora néo
apenas centrados na visao heideggeriana, mas sim inferindo essa compreensao a luz da
tradicdo que a precedeu: o desprendimento de Eckhart. As similitudes entre o nadificar
do nada e a questdo da negatividade em Eckhart nos permitirdo, mais a frente,
vislumbrar um novo modo de encarar as criticas de Heidegger aquilo que ele mesmo

chamou de tradicdo metafisica onto-teo-légica.

101



2. Diferenca, Negatividade e tradigdo onto-teo-ldgica.

A questdo do sentido do ser é o ponto de arrancada da analitica existencial. Em Ser e
Tempo, Heidegger inicia o 81 afirmando que nos consideramos dispensados de
desenvolver novamente uma ylyavTopoxia Tekl TNG ouclac, uma real investigagdo
sobre esta questdo: de Platdo a Aristoteles até a Logica de Hegel, a questdo referida foi
esquecida. Ser se tornou, portanto, o conceito mais universal e vazio. A questdo, que
antes incomodava a filosofia, encoberta em si mesma, transforma-se em evidéncia
meridiana. O que ocorre na tradi¢do, de acordo com Heidegger, ¢ uma “dispensa de um
questionamento do ser”’".

Neste ambito, a tradi¢do responde a questdo atraves de trés pontos chaves: 1. Ser é o
conceito mais universal; 2. O conceito de ser é indefinivel e 3. O ser é o conceito
evidente por si mesmo. Resumidamente, Heidegger apresenta os problemas que esta
tradicdo traz ao atrelar a questdo do ser a estes trés pontos basicos: 1. A universalidade
do ser transcende toda universalidade genérica, entendida por Aristoteles como unidade
da analogia e discutida variadamente na ontologia medieval, principalmente nas escolas
tomista e escotista, até chegar a Hegel com a definicdo de ser como o imediato
indeterminado. A critica de Heidegger € que definir o conceito de ser como 0 mais
universal ndo o torna mais claro sendo, na verdade, o conceito mais obscuro; 2. O ser
ndo pode ser concebido como ente — mas esta defini¢do negativa s6 faz emergir novos
problemas, notadamente o fato de que tal impossibilidade de definicdo ndo dispensa a
questdo, mas a exige ¢ 3. A evidéncia do conceito esconde um enigma ja ‘“sempre
inserido a priori em todo ater-se e ser para o ente, como ente”’?. Tal obscuridade s6
reforca a necessidade de repetir a questdo.

Coloca-se a questdo do sentido do ser (die Frage nach dem Sinn Von Sein).
Heidegger assinala que aquilo para onde a filosofia esta a caminho é o ser do ente’®.
Entretanto, a tradicdo indicada por Heidegger petrificou o questionamento, sendo
necessario agora “uma apropriagio e transformagdo do que foi transmitido”™®. A

analitica existencial deve se apropriar da historia e encontrar uma via para se chegar ao

"M HEIDEGGER, M. Ser e Tempo. Op. Cit. p. 28.
2 Op. Cit. p. 29.
™ Cf. Idem. Que é isto — a Filosofia? In: . Conferéncias e Escritos Filosoficos. Sdo Paulo: Abril,
1984. (Os Pensadores).
™ Op. Cit. p. 20.
102



questionamento radical da pergunta pelo sentido do ser. Heidegger chama esta

apropriacao e transformacao de “destruigéo”:

Caso a questdo do ser deva adquirir a transparéncia de sua propria histdria, é necessario,
entdo, que se abale a rigidez e o endurecimento de uma tradicdo petrificada e se removam
os entulhos acumulados. Entendemos essa tarefa como destruicdo do acervo da antiga
ontologia, legado pela tradicdo. Deve-se efetuar essa destruicdo seguindo-se o fio condutor
da questdo do ser até se chegar as experiéncias originarias em que foram obtidas as

primeiras determinagdes do ser que, desde ento, tornaram-se decisivas’.

Como a analitica existencial atrela a questdo do sentido do ser a compreenséao do

Dasein, Heidegger defende que a ontologia grega e sua histdria, com seus

desdobramentos, entendem o Dasein ¢ o ser mesmo a partir do “mundo”. Mas

Heidegger esta ciente de que na lIdade Média — e aqui acrescentariamos, em sentido

oposto, a tradicdo dos neoplaténicos e sua via negativa — ha uma recep¢do dogmatica

das concepgdes fundamentais do ser dos gregos e que muito trabalho ainda néo

realizado e pioneiro deve ser feito. Das Disputationes Metaphysicae de Suérez a Légica

de Hegel, Heidegger entende que o essencial da ontologia grega se transformou na

metafisica e filosofia transcendental da Idade Moderna. Ha, nesta tradicdo, regides

privilegiadas do ser:

Na medida em que, no curso desta historia, se focalizam certas regides privilegiadas do ser
gue passam entdo a guiar, de maneira primordial, toda a problemética (o ego cogito de
Decartes, 0 sujeito, 0 eu, a razdo, o espirito, a pessoa), essas regibes permanecem
inquestionadas quanto ao ser e a estrutura de seu ser, de acordo com o constante descaso da
questdo do ser. Ao invés disto, estende-se a este ente 0 acervo categorial da ontologia
tradicional mediante uma formalizacdo correspondente e delimitagbes meramente
negativas; ou entdo, recorre-se a ajuda da dialética com vistas a uma interpretacdo

ontoldgica da substancialidade do sujeito™.

> |dem. Ser e Tempo. Op. Cit. p. 51.

6 Op. Cit.

103



A substancialidade do sujeito e a dialética ganham lugar nesta tradicdo para
responder ao questionamento sobre o ser. Entretanto, o fio condutor de toda ontologia,
sua orientacdo fundamental, € grega. Heidegger, portanto, realiza dois movimentos
fundamentais para atingir seu questionamento: 1. Retornar aos gregos num retorno que
busca pensar a esséncia da verdade e do ser. Este passo de volta (Schritt zuriick)
significa partir “da tradicdo para o seu fundamento secreto, ou do pensado para o

" e ainda mais, “efectuar o Schritt zuriick, é neste caso voltar a subir da

impensado
metafisica para sua trave-mestra (a distincdo quidditas-quodditas) e desta para a sua
proveniéncia (a diferenca do ser e do ente)”’® e 2. “Destruir” uma tradi¢io especifica
que trata da questdo do ser no modo do esquecimento, voltando a tematizacdo do

problema a luz da diferenca ontoldgica. Comenta Heidegger:

Falamos da diferenca entre o ser e 0 ente. O passo de volta vai do impensado, da diferenca
enquanto tal, para dentro do que deve ser pensado. Isto é o esquecimento da diferenga. O
esquecimento a ser aqui pensado é o velamento da diferenca enquanto tal, pensado a partir
da léthe (ocultamento), velamento que por sua vez originalmente se subtrai. O
esquecimento faz parte da diferenca porque esta faz parte daquele. O esquecimento ndo
surpreende a diferenca, apenas posteriormente, em consequéncia de uma distracdo do

pensamento humano.™

O esquecimento da diferenca (die Vergessenheit der Differenz) esta no centro da
problemética da ontologia tradicional. E preciso suplantar este esquecimento e retornar
aos fundamentos do pensamento originario onde a questdo do sentido do ser foi
originalmente posta. H4 um modo desta tradicdo ontoldgica ou metafisica encarar a

questdo. Heidegger parece vislumbrar apenas um viés desta tradigdo. Ele comenta:

" ZARADER, M. Heidegger e as palavras de origem. Op. Cit. p. 132. (De fato, parece que Zarader
limita de modo radical o passo de volta heideggeriano, ou seja, limitando-o ao universo da metafisica,
excluindo, assim, o retorno encetado por Heidegger ao escutar 0s gregos matinais. O sentido do passo de
volta e o olhar para o futuro — constituicdes do pensamento enquanto Andenken e Vordenken — assinalam
para uma dimensdo mais ampla — positiva e negativa - do que a que foi indicada aqui por Zarader).

8 Op.Cit. p. 183.

" HEIDEGGER, M. A constituicio onto-teo-légica da Metafisica. In: . ldentidade e diferenca.
Conferéncias e Escritos Filosoficos. Sdo Paulo: Abril, 1984. (Os Pensadores). p. 193.

104



A metafisica pensa o ente enquanto tal, quer dizer, em geral. A metafisica pensa o ente
enquanto tal, quer dizer, no todo. A metafisica pensa o ser do ente, tanto na unidade
exploradora do mais geral, quer dizer, do que em toda parte € in-diferente, como na unidade
fundante da totalidade, quer dizer, do supremo acima de tudo. Assim é previamente
pensado o ser do ente como o fundamento fundante. Por isso, toda a metafisica §,
basicamente, desde o fundamento, o fundar que presta contas do fundamento; que Ihe presta

contas e finalmente lhe exige mais.®

O principio da metafisica é exatamente pensar o fundamento. Mas o fundamento
deveria apontar para o ser, e ndo para o ente. O principio do fundamento reza que nihil
est sine ratione. E Leibniz quem traz, pela primeira vez, a formulagdo do principio
como principium rationis sufficientis®’. Este principio indica que nada é sem
fundamento. Mas o sentido da entonacdo inicial da proposicdo possui um carater
metafisico arraigado na tradicdo: nada, aqui, significa “nao um qualquer de tudo aquilo

82 Como principio fundamental, h& a

que de algum modo ¢, o ¢ sem fundamento
determina¢do da identidade, que significaria, aqui, a “co-pertenca de varios no mesmo,
ou mais claramente: co-pertenca de vérios com fundamento do mesmo”®®. Todavia, ao
voltar-se sobre si mesmo, o proprio principio parece esgotar-se e ndo encontra
fundamento para si mesmo — seguindo o principio da contradi¢cdo indicado por
Aristoteles®.

O objetivo principal de Heidegger na conferéncia O Principio do Fundamento
foi demonstrar que como para Leibniz o principium rationis era pensado rigorosamente
como principium reddendae rationis - e este significa devolver o fundamento - fazia-se
necessario mudar a entonacao da proposicdo-principio para atingir a diferenca, saltando
sobre a identidade. O fundamento exige que seja devolvido como fundamento —
“restituir, a saber, na dire¢ao do re-presentado, isto é, do sujeito representante e atraves

8 E na ratio reddenda que o fundamento “demonstra-se no carater

deste para aquele
da reivindicacdo a entrega”®®. Esta entrega — e 0 através e para indicado acima — s6 é

possivel de ser pensando quando a ontologia salta das determinagdes tradicionais e

8 Op. Cit. p. 195.

81 Cf. idem. Sobre a esséncia do fundamento. In: . Conferéncias e Escritos Filosoficos. Sao Paulo:
Abril, 1984. (Os Pensadores).

82 |dem. Principio do Fundamento. Op. Cit. p. 14.

8 Op. Cit. p. 19.

8 Cf. ARISTOTELES. Metafisica, I" 3 e segs.

% HEIDEGGER, M. Op. Cit. p. 47.

% Op. Cit. 55.

105



elabora uma analitica existencial do Dasein: o onde da entrega, do através e do para.
Heidegger entende que no “porqué?” reside a nossa pergunta pelo fundamento. Ele usa
um verso do mistico Angelus Silesius para chegar do fundamento ao ser e ao nada. O

verso diz: “A rosa é sem porqué; ela floresce, porque ela floresce, ela nao repara em si
2587

A0

propria, ndo pergunta, se a vemos” . Este “porqué” contém, entdo, a referéncia
respondente ao fundamento. Heidegger faz uma importante observacdo sobre esta
relacdo estabelecida entre o principium reddendae rationis, o verso de Silesius e o lugar

do “porqué”:

Na medida em que a primeira parte do primeiro verso nega a presenca do fundamento, mas
a segunda parte do mesmo afirma terminantemente o subsistir do fundamento através do
<<porque>>, apresenta-se afinal uma contradigdo, isto é uma simultanea afirmacéo e
negacdo do mesmo, quer dizer, do fundamento. Afinal, o fundamento que o <<porqué>>
busca e 0 que o <<porque>> alega, é 0 mesmo fundamento? A resposta da-no-la o segundo
verso do dito. Ele contém o esclarecimento do primeiro verso. Todo o aforismo é tdo
espantosamente claro e laconicamente construido, que nos agradaria chegar a ideia de que
a grande Mistica pertenceria a mais extrema agudeza e profundidade de pensamento. Esta

é, com efeito, também a verdade. Mestre Eckhart demonstra-0.%

Os fundamentos que essencialmente determinam o homem sdo sem fundo (Ab-
Grund). A dire¢do dada aqui aponta para dois caminhos que se encontram: 1. O “sem
porqué” e o “sem fundamento” ndo sdo o mesmo e 2. O Ab-Grund aponta para a esfera
da diferenca ontoldgica. Estes caminhos permitem Heidegger compreender que o
principio do fundamento possui como sujeito ndo o préprio fundamento, mas sim o
ente. Esta possibilidade se abre quando pensamos o principio a luz da entonagéo forte
que reside no fundamento: Nada é sem fundamento. Esta entonagdo “permite-nos ouvir
uma unissonancia de <<é>> e <<fundamento>>, est e ratio”. Agora, a escuta atenta

concentra-se no inicio da proposicdo: Nada é... Explica Heidegger:

8 SILESIUS, Angelus. Cherubinischen, Wandersmann. Apud Op. Cit. p. 59.

8% HEIDEGGER, M. Op. Cit. pp. 61-62. (Grifo nosso. Trataremos mais & frente da questio da grande
Mistica (grosse Mystik) em relacdo ao pensamento heideggeriano. Neste momento, vale ressaltar que
colocamos essa citagdo na Introducdo como lugar privilegiado em que Heidegger permite que a tradigdo
aqui estudada possa ser posta em convergéncia com seu pensamento. E o proprio testemunho de
Heidegger que salvaguarda essa aproximag&o).

106



<<Nada é..>> O que diz: <<é>>? Da Gramatica sabemos: ‘¢’ pertence a flexdo do verbo
auxiliar ‘ser’. Ndo ¢ necessario no entanto o recurso a Gramatica. O contetido do principio
da informagdo suficiente. ‘Nada’, isto é, nenhum que de certo modo é um ente ‘é — sem
fundamento’. O ‘¢’ nomeia, se bem que de modo totalmente indeterminado, o ser do sempre
de cada vez ente. O principio do fundamento, que agora existe como enunciado sobre o
ente, diz: ao ser do ente pertence qualquer coisa como que um fundamento. Com isso
comprova-se 0 principio do fundamento, ndo apenas como enunciado sobre o ente. Nds
temos antes isto: o principio do fundamento fala do ser do ente. O que diz o principio? O
principio do fundamento diz: ao ser pertence qualquer coisa como fundamento. O ser € de

carater fundamental, ¢ de tipo fundamental.®

O principio do fundamento, agora, € entendido como um falar sobre o ser.

Sendo assim, ser e fundamento “pertencem um ao outro de modo concomitante. A partir

A i 29990
da sua copertenga com o ser enquanto ser, o fundamento recebe sua esséncia” .

Heidegger identifica — e isto a partir do referido principio — o ser como o sem-fundo
(Ab-Grund). A explicacdo de Heidegger aproxima esta compreensdo do ser como sem-
fundamento com a negatividade de Deus da tradicdo do pensamento da negatividade.

Nas palavras de Heidegger:

Ser e fundamento pertencem um ao outro de modo concomitante. A partir da sua
copertenga com o ser enquanto ser, o fundamento recebe a sua esséncia. Inversamente, o ser
enquanto ser rege a partir da esséncia do fundamento. Fundamento e ser ‘sdo’ o mesmo,
ndo o igual, o que logo a diferenca dos nomes ‘ser’ e ‘fundamento’ indica. Ser ‘¢’ na
esséncia: fundamento. Por isso o ser nunca pode anteriormente ter um fundamento, que o
deva fundamentar. Em conseqléncia disto o fundamento do ser permanece fora. O
fundamento permanece fora do ser. No sentido de um tal permanece-fora do (Ab-bleibens)
fundamento do ser, ‘¢’ o ser o sem-fundo (Ab-Grund). Na medida em que o ser enquanto tal
¢ fundamentado em si proprio, permanece ele mesmo sem fundamento. O ‘ser’ ndo cai no

dominio do poder do principio do fundamento, mas apenas no do ente.”

8 Op. Cit.p. 78.
% Op. Cit. pp. 80-81.
% Op. Cit.. p. 80-1.
107



O que se revela aqui é que a esséncia do ser ainda permanece oculta, ja que o
modo como 0 Ser no ente se nos dedica na tradicdo é apontando para o ente®?. Este
olhar para a questdo do ser do ente dado pela tradicdo, Heidegger denomina metafisica.
Mas esta metafisica é aquela entendida a partir da concepcao tradicional dada por
Baumgarten na sua obra Metaphysica: 1. Metaphysica est scientia prima cognitionis
humanae principia continens e 2. Ad metaphysicam referuntur ontologia, cosmologia,
psychologia, et theologia naturalis. Ou seja: a metafisica é a ciéncia que contém o0s
primeiros principios nos quais se realiza o conhecimento humano e se refere a
ontologia, cosmologia, psicologia e teologia natural®.

Mas a ontologia desta tradicdo — onde o principio do fundamento se faz presente
— trata do ente enquanto tal e ndo do sentido do ser enquanto tal. A metafisica, portanto,
nada mais é do que a verdade sobre a totalidade dos entes. O pensamento ocidental-
europeu em que o todo do fundamento da metafisica habita é conduzido pela questéo

, . . 4
“que ¢ o ente?”: “E fazendo esta pergunta que ele questiona o ser™®

. Ao questionar “o
que é o ente?”, a metafisica segue em direcdo ao ente supremo — ambito relativo ao
divino e a Deus, o que fornece o caréater teoldgico ao questionamento. Quando questiona
“que ¢ o ente em geral enquanto ente?”’, a metafisica possui o carater ontologico.

H&, entdo, um carater ambivalente da questdo do ente. Em relagdo a esta
ambivaléncia, Heidegger a denomina de carater onto-teo-16gico da tradicdo metafisica.
Tal constituicdo “emerge do imperar da diferenca que sustenta separados e unidos ser

como fundamento e ente como fundado-fundamentante, sustentacdo que a de-cisdo

consuma™®®. Engajada na diferenca como tal impensada, a metafisica ndo pode pensar o

% No Capitulo 111 trataremos do destinamento do ser como desdobramento da abordagem heideggeriana
ao principio do fundamento.

% Cf. HEIDEGGER, M. Kant und das Problem der Metaphysik. Frankfurt: Vittorio Klostermann, 1991.p.
22.

% |dem. A tese de Kant sobre o ser. In: . Conferéncias e Escritos Filosoficos. Sdo Paulo: Abiril,
1984. (Os Pensadores). p.237.

% |dem. A constituicdo onto-teo-l6gica da Metafisica.Op. Cit. p. 201. (Ha um problema de tradugao aqui.
De fato, no original da Constituicdo onto-teoldgica da Metafisica, lemos: “Der Gott kommt in die
Philosophie durch den Austrag”. HEIDEGGER, M. Die onto-theo-logische Verfassung der Metaphysik.
In: . Identitat und Differenz. Frankfurt: Vittorio Klostermann, 2006. p. 77. Ernildo Stein traduziu
der Austrug por de-cisdo e assim se justifica: “Heidegger procura captar a ambivaléncia que se oculta na
di-ferenca (entre ser e ente) com as palavras ‘sobrevento’ e ‘advento’. Sobrevento (Uberkommnis), como
acontecimento inesperado, é o ecsaiphnes (de repente) que manifesta 0 advento (Ankunft). O ser é o
sobrevento que desoculta o ente e assim desvela aquilo que oculta: o advento do ente. Chega-se entdo a
uma solucdo, que logo se torna dis-solugdo; por isso traduzo Austrag por de-cisdo, que designa a
insuprimivel di-ferenga entre ser e ente”. Nota para Heidegger, M. A Constitui¢do onto-teo-légica da
metafisica. Op. Cit.p. 198. O problema aparece quando lemos no Vol. Il de Ser e Tempo, § 60, a
afirmagdo de que “chamamos de de-cisdo essa abertura privilegiada e propria, testemunhada pela
consciéncia no proprio Dasein, ou seja, 0 projetar-se silencioso e prestes a angustiar-se para o ser e estar
em débito mais proprio”. Idem. Ser e Tempo. Vol. Il. Petrépolis: Vozes, 2000. p.86. No original, lemos:

108



nada e o ser a partir da diferenca ontoldgica mesma. O distanciar-se — ou néo
aproximar-se — da diferenca em si mesma, fornece-lhe o carater de onto-teo-logia.

Como assinala Heidegger:

Na medida em que a metafisica pensa o ente enquanto tal, no todo, ela representa o ente a
partir do olhar voltado para o diferente da diferencga, sem levar em consideracéo a diferenga
enquanto diferenca. O diferente mostra-se como o ser do ente em geral e como o ser do ente
supremo. Porque o ser aparece como fundamento, o ente é fundamentado; mas o ente
supremo é o fundamentante no sentido da primeira causa. Pensa a metafisica o ente no que
respeita seu fundamento, comum a cada ente enquanto tal, ela é l6gica como onto-logica.
Pensa a metafisica o ente enquanto tal no todo, quer dizer, no que respeita o supremo (que é

0) ente que a tudo fundamenta, ela é l6gica como teo-l6gica.”

No que se refere ao ambito proprio da constituicdo onto-teo-logica da metafisica
— dai a importancia de pensar o principio do fundamento e sua relagdo com o ser e 0
ente — Deus entra na filosofia pela de-cisdo por onde se manifesta a diferenca entre ser e
ente. Mas ser aqui € pensado na relacdo com o ente fundado, ou seja, ser como causa,
como fundamento que necessita, ele préprio, a fundamentacdo que Ihe é adequada. O
termo que Heidegger usa para tratar de Deus como causa sui € Ur-sache: Dies ist die
Ursache als die Causa sui®’. Ur-sache é a coisa mais originaria. O Deus desta tradicdo
esta inegavelmente atrelado ao principio do fundamento e a compreensao da copertenca

“Diese ausgezeichnete, im Dasein selbst durch sein Gewissen bezeugte eigentliche Erschlossenheit — das
verschwiegene, angstbereite Sichentwerfen auf das eigenste Schuldigsein — nennen wir die
Entschlossenheit”. Idem. Sein und Zeit. Op. Cit. pp. 296-297. Die Entschlossenheit é um modo
privilegiado de abertura (die Erschlossenheit) do Dasein. Evidente que Austrag e Entschlossenheit ndo
podem dizer o mesmo; de fato, indicam relacdes diferentes do ser com o ente e com o Dasein. Sendo
assim, manteremos a tradugdo de Stein — Austrag por de-cisdo — mas indicaremos Entschlossenheit como
destrancamento. Preferimos traduzir Entschlossenheit de modo direto, pois acreditamos que o vocabulo
destrancamento traduz perfeitamente a idéia usada por Heidegger, uma vez que a palavra alema deriva-se
do verbo schliessen, trancar, e é composta pelo prefixo ent que fornece a idéia contraria ao verbo dado.
Duas citagbes operam a nosso favor: 1.”0 destrancamento conduz o ser do Da a existéncia de sua
situacdo. O destrancamento, porém, delimita a estrutura existencial do poder-ser préprio, testemunhado
na consciéncia, isto €, do querer-ter-consciéncia. Nele reconhecemos a compreensdo adequada do
aclamar” (Ser e Tempo. Vol. II. Op. Cit. p. 90) e 2. “Caracterizou-se 0 destrancamento como o projetar-se
silencioso e prestes a angustiar-se para o0 ser e estar em débito mais proprio. Este pertence ao ser do
Dasein e significa ser-fundamento nulo de um nada” (Op. Cit.. p. 97). Deste modo, manteremos, nas
citacdes da edicdo brasileira de Ser e Tempo, o termo destrancamento no lugar de de-cisdo, tanto para
alcancar um sentido mais préprio ao termo, como para desvincula-lo de um possivel erro com o vocabulo
Austrag.

% Op.Cit. PP. 200-201.

%7 |dem. Identitat und Differenz.Op. Cit.

109



entre ser e ente a partir do esquecimento mesmo da diferenca, ja& que o nada, como
assinalamos antes, é pensado como nihil negativum.

Heidegger radicaliza a diferenca a partir da compreensdo do fato de que o
homem pertence ao ser e que este pertencer escuta ao ser e somente 0 homem, aberto
para o ser, pode propiciar-lhe o advento enquanto presentar. H4 um comum-pertencer
(Zusammengehorigkeit) entre ser e homem. Mesmo lancando méo da dialética, a
tradicdo parece esquecer este comum-pertencer. Como pensar, entdo, de modo rigoroso,
esse acontecimento privilegiado? O Dasein, entdo, 0 homem, é apropriado ao ser na sua
co-pertenca (Zusammengehdren) que se d4 no Ereignis®. Eis como Zarader explica este

ultimo vocabulo:

Ereignis deve ser entendido segundo trés dire¢cBes semanticas: a idéia de captar com o olhar
(er-augen), a idéia do ser proprio (eigen), a idéia de ter lugar ou de se produzir (sich
ereignen) . Se mantivermos juntas estas trés dire¢des, o Ereignis aparece como esse ‘deixar
vir a si’, essa ‘apropriacdo’ ou melhor ainda esse ‘advento’, pelo qual o ser (da mesma
maneira que o homem) se ilumina no que lhe é préprio, quer dizer na sua esséncia e na sua

proveniéncia®.

Estabelece-se, assim, a diferenca no pensamento heideggeriano na escolha dos
termos Differenz e Unter-Schied que ja € um indicativo da necessidade de Heidegger
pensar a diferenca mesma como um movimento de diferenciagdo, ou seja, ndo ha a ideia
de um congelamento, de uma verificacdo a posteriori daquilo que se da pela diferenca;
ao contrario, a diferenca mesma ¢ que permite que possa “haver” tanto ser como ente.
S6 a partir da diferenca é que o ser pode ser pensado.’® Na diferenca se oculta a

unidade. Explica Zarader:

A diferenca ndo tem pois nada de uma verificacdo posterior (verificacdo segundo a qual o
ser ndo é redutivel ao ente). Ela é aquilo a partir do qual <<h&>> tanto ser como ente; mas

como a divisdo por ela instaurada é também de fato um relacionar, ela é igualmente aquilo

% Na tradugdo brasileira para a conferéncia Identitat und Differenz, Ernildo Stein segue os passos da
traducdo francesa, evénément-appropriation, e traduz Ereignis por acontecimento-apropriagao.

% ZARADER, M. Op. Cit. p. 169.

100 cf, Op. Cit. pp. 183-4.

110



a partir do qual ha, num so, ser-ente, quer dizer o ser do ente. Assim se torna visivel pouco
a pouco o que acreditamos ser a condicdo absoluta para toda e qualquer apreensdo do
penamento heideggeriano da diferenca: a saber, que esta — mesmo quando Heidegger a
apresenta como <<diferenca do ser ao ente>> ou <<do ser e do ente>> - ndo € a diferenca
de dois, mas o diferenciar de um mesmo, de um Simples, que no entanto ndo é simples
sendo pela sua Dobra. Por outras palavras, pensar a diferenca, ndo é de maneira nenhuma
contentar-se com distinguir um (<<o ser) do outro (<<o ente>>)) — como se estivéssemos ai
duas realidades distintas que Heidegger se esforcaria por delimitar uma em relacéo a outra

— mas é captar simultaneamente o afastamento e a relagio de um com o outro™™.

A radicalizagdo da compreensdo da diferenca do mesmo é o traco fundamental
do esquecimento, pela tradicdo metafisica, da questdo da diferenca ontoldgica e da
questdo pelo sentido do ser. O passo de volta heideggeriano se remete apenas ao inicio
do pensamento grego'® — toda a tradicdo é entendida a partir, e apenas assim, deste
esquecimento. Mas serd que esse salto sobre um abismo (sem-fundamento) e que se
direciona para o pertencer ao ser, ndo é sentido, em termos estruturais, em nenhum
momento desta tradi¢do? Sera que pensar ser e fundamento como o mesmo, numa co-
pertenca, e isso a partir da abertura privilegiada que a disposi¢do da angustia conduz
através do nada, ndo surge no horizonte da tradicdo em momento algum? Serd que
pensar o ser como o “¢” sem fundamento (Ab-grund) ndo se faz presente nesta tradi¢cao?
Sera que o acontecimento apropriador que € “a lei porque retine os mortais no apropriar

103 & que permite que o poder escutar, portanto escutar a diferenca

de sua esséncia
mesma, ndo sdo ouvidos em outro momento da tradicdo? Toda a tradicdo descrita por
Heidegger é sempre onto-teo-l6gica, mas sera que dentro desta mesma tradi¢do ndo ha
nenhum salto sobre esta compreensao, ou seja, um salto que permita, dentro da tradicéo,
escutar um traco indicativo de uma ontologia fundamental? Sera que, nesta tradicéo,

Deus é sempre pensado como causa sui e, portanto, onticamente?

191 Op. Cit. pp. 185-186.

192 N#o caberia aqui discutir a relagdo de Heidegger com a compreenséo aristotélica para a metafisica
como a “filosofia primeira”’,ou seja, o estudo do ente enquanto ente. Cf. THOMSON, Ilain.
Ontotheology? Understanding Heidegger's Destruktion of Metaphysics. International Journal of
Philosphical Studies. Vol. 8 (3), 2000. pp. 297-327. Nem tampouco a dimensdo desta discussdo em
relagdo aos conceitos de dynamis e energéia. Cf. HEIDEGGER, M. Metafisica de Aristételes 61-3.
Petrépolis: Vozes, 2007 ou a tradicdo renascentista que tomou para si diversos conceitos de Plotino,
Proclo e Dionisius. Cf. The Cambridge Companion to Renaissance Philosophy. James Hankins (Ed.).
Cambridge: Cambridge Universitu Press, 2007.

1% HEIDEGGER, M. A caminho da linguagem.Petrépolis: Vozes, 2003. p. 208.

111



Acreditamos que h& uma tradicdo que segue uma via diferente. Uma tradigdo

ue permite, por exemplo, que Silesius afirme que “eu sei que sem mim, Deus nio vive
plo, q q q

um sé instante”'%

1105

e que “para onde devo pender entdao? Devo ir além de Deus, a um

deserto e que, por fim, afirma que “sou tdo grande quanto Deus. Ele ¢ tdo pequeno

1% ‘hao contém estruturas que vao além de uma compreensdo dntica sobre o

quanto eu
ser? Esta tradicdo, que encontra em Eckhart seu termo mais acabado, profundo e
rigoroso, ndo pode nos fornecer pistas suficientes para pensarmos sobre um novo angulo
a “desconstrugdo” exigida por Heidegger? Sera possivel estabelecer convergéncias entre
esta tradicdo que denominamos de tradicdo do pensamento da negatividade e a
ontologia fundamental e a Kehre heideggeriana ?

Antes que iniciemos a tarefa de conjugar as convergéncias entre 0 pensamento
de Heidegger e o dizer desta tradi¢do, se faz necessario que entendamos o inicio do
pensamento heideggeriano. Essa aproximacao com a formacao intelectual de Heidegger,
assim cremos, nos dard uma base para alcancarmos uma compreensdo histérica da
ontologia fundamental e da Kehre que alarga o passo de volta e que encontra eco nas
vozes indicadas da tradicdo da negatividade. Lancaremos mao das pesquisas de Ott,
Caputo e Safranski para que, via biografia intelectual, possamos inserir a tradigdo da
negatividade numa aproximacdo adequada com os principais conceitos de Heidegger, ja
que esse inicio permite, em certa medida, tornar clara a presenca de Eckhart nos escritos
de Heidegger.

Este primeiro momento de nossa aproximacdo se faz necessario para que as
aproximacgdes indicadas ndo parecam arbitrarias, mas sim devedoras de uma
compreensdo inicialmente trazida a tona pelo proprio Heidegger. Tornar-se-a evidente
gue, mesmo entre os comentadores que buscam sugerir similitudes, esta aproximacao so
é vélida se encararmos o carater subterrdneo que esta tradicdo possui no pensamento
heideggeriano. No entanto, estaremos seguindo as exigéncias levantadas pelo proprio
Heidegger em relacéo a tradicdo quando construirmos — a partir de Caputo e John Jones
— trabalho ainda ndo elaborado e aproximacbes ainda ndo feitas que permitam
vislumbrar o lugar da negatividade e da ontologia fundamental e seus desdobramentos
dentro do pensamento ocidental numa confluéncia ainda ndo pensada. Aqui reside a

maior originalidade de nossos esforgos.

104 SILESIUS, Angelus. O Peregrino Querubinico. I, 8.
195 op. Cit. I, 7.
196 op. Cit. 1, 10.

112



3. Heidegger e a teologia.

Na sua biografia sobre Heidegger, escreve Safranski:

Ele (Heidegger) foi realmente um “mestre” da escola do mistico Meister Eckhart. Manteve
aberto, mais do que ninguém, o horizonte para a experiéncia religiosa numa época néo-
religiosa. Encontrou um pensar que permanece préximo das coisas, mas preserva-o da
queda da banalidade.*”’

Como é possivel, logo na abertura da biografia, uma afirmacgdo tdo veemente?
Um mestre da escola de Eckhart. No final do referido tomo, Safranski complementa
afirmando que “os exercicios do pensar o ser comegam pois com um esvaziamento.
Assim também Meister Eckhart e Jakob Bohme quiseram vivenciar o Deus de
Heidegger™'®. Mas que trajetéria encetou Heidegger para merecer esta alcunha de
“mestre” de uma escola de base nitidamente mistica? Essa mistica aqui indicada — a
grosse Mystik — possui 0s tracos ja delineados no capitulo I. Interessa saber como
Heidegger se aproxima desta tradi¢do e, até que ponto, esta tradicdo possui confluéncias
com 0 seu pensamento.

No seu artigo Heidegger and theology — John Caputo'®

quer nos fazer ver que o
pensamento de Heidegger ndo esta apenas alicercado em sua base académica e
filosofica, mas também em seu percurso como pessoa, como um homem inicialmente de
fé que vai, aos poucos, reestruturando as bases de seu pensar numa dire¢do que
inicialmente parece bem oposta ao seu inicio. Caputo, logo de saida, nos informa que
“Heidegger nasceu nas fazendas catolicas e conservadoras do sul, na Alemanha
Central”**°. Fincando Heidegger num determinado espaco geografico e cultural, Caputo

quer nos mostrar que & a partir desta influéncia inicial que nascerd o pensamento

197 SAFRANSKI, Riidiger. Heidegger — um mestre da Alemanha entre o bem e o mal. Sdo Paulo :
Geragao Editorial, 2000. p. 18. Veremos mais a frente que Paul Hithnerfeld chama Heidegger de “o falso
Eckhart”.
1% Op. Cit. p. 364.
199 Michael Zimmerman, da Tulane University, chega mesmo a afirmar que “nunca houve um comentador
mais lUcido sobre o pensamento de Heidegger do que John D. Caputo e poucos foram tdo perspicazes. Ele
derramou uma bem-vinda luz até mesmo sobre as expressfes heideggerianas mais obscuras e também
gerou conversas brilhantes cujos interlocutores incluiam Heidegger, Derrida, Levinas, Kierkegaard e o
proprio Caputo”. A Postmodern, Prophetic, Liberal American in Paris. Continental Philosophy Review,
31,1998, p. 195. Trad. do Autor.
10 CAPUTO, John. Heidegger e a teologia. Revista Perspectiva Filoséfica. Vol 11, 26. 2007. p. 111.
Trad. do Autor. (Este artigo comp®e a base do Capitulo 9 da obra Desmitificando Heidegger de Caputo.
Op. Cit. pp. 237-58.)

113



heideggeriano. Inicialmente, Heidegger pensava em fazer doutorado em Tomas de
Aquino. “Hugo Ott descobriu que as primeiras publicacbes de Heidegger apareceram
em 1910-12 no Der Akademiker, uma revista catélica ultra-conservadora que seguia a
linha do Papa Pio x>

Heidegger, na época com vinte anos, fala do perigo do “Modernismo” contra a
sabedoria eterna da religido catdlica. “Heidegger cita com aprovagao o dito do ‘grande
(Josef Von) Gorres’: ‘Cave profundamente e vocé vai se descobrir em solo catolico’ 2.
Interrompendo seus estudos por motivos de salde, ele volta-se para a matematica e para
as ciéncias, para entdo depois se concentrar na Filosofia, “onde era abertamente

»113 " Heidegger buscava se apropriar da filosofia

identificado com a confissdo catdlica
escolastica medieval a partir da refutacdo de Husserl ao psicologismo e das conquistas
da logica moderna, ja que ele enxergava uma continuidade entre as investigacoes
I6gicas de Husserl “que colocavam a ldgica e a matematica no fundamento da pura
fenomenologia, e a tradicdo escotista da ‘gramética especulativa’ no final da Idade
Média”. "

A validade desta apropriacéo reside no fato de que esta tradicdo possui um lastro
anti-relativista e anti-psicologista, ja que as formas da gramética e da linguagem (modus
significandi) s@o entendidas como funcbGes de um reflexo puro, ou seja, formas
universais de pensamento (modus intelligendi) que sé&o reflexdes do modus essendi, 0
ser mesmo. Todavia, esta apropriacdo possui uma base ainda mais profunda: Heidegger
estava também preocupado com o aspecto da experiéncia de vida (Lebenserfahrung)
medieval™™®. Fazia-se necessario, entdo, para adentrar as dificuldades que os
medievalistas nos impunham, participar deste modo de vida, desta experiéncia concreta.
“Para ganhar acesso aquela dimensao da tradicdo medieval, Heidegger diz que devemos
escutar a teologia moral e o misticismo medieval, em particular a do Mestre Eckhart™**®,
Trata-se, com efeito, de uma nocdo mistica: a alma pertence completamente a Deus —

uma transcendéncia para Deus — e que se traduz numa correspondéncia entre a no¢ao

1 op. Cit..

12 op. Cit..

3 0op. Cit..

14 op. Cit. p. 112.

5 Trata-se de uma apropriacéo que privilegia a vida religiosa em si mesma mais do que em seu aspecto
I6gico e logocéntrico.

16 op. Cit..

114



metafisico-conceitual de que “o intelecto tem uma harmonia interna com e pertencente
(convenientia) ao ser”**’.

Segundo Caputo, reside aqui o primeiro passo de “desconstrucao” da Metafisica
levada a termo por Heidegger. No seu livro Heidegger and Aquinas®*®, Caputo nos
mostra uma carta que o préprio Heidegger escreveu para Engelbert Krebs, o jovem
padre que havia casado Martin e Elfride em 1917. Ali, num tom confessional, ele
afirma que seus insights epistemoldgicos e o estudo da teoria do conhecimento
histérico tornaram, para Heidegger, inaceitavel o catolicismo, mas ndo a cristandade
em si e a metafisica. Esta €, segundo Caputo, a primeira virada do pensamento de
Heidegger. Caputo langca mais luz sobre esta primeira virada do pensamento

heideggeriano quando nos diz, no referido artigo, que:

Da virada do catolicismo para o protestantismo, os interesses filosoficos do jovem
pensador mudaram das questBes de l6gica para as de historia, da pura fenomenologia
(husserliana) para o que ele chamou de ‘hermenéutica da facticidade’ (i.e., a vida concreta)
e da teologia dogmatica para a teologia do Novo Testamento. Ele centrou sua aten¢do néo
para te6logos escolésticos como Aquino, Scotus e Suarez, mas para Pascal, Lutero e
Kierkegaard que o levaram de volta a Agostinho e Paulo. Entre 1919 e 1922, Heidegger —
gue se identificou em 1912 para Karl Léwith como um teélogo cristdo — empreendeu um
intensivo estudo da ‘experiéncia factual de vida’ das comunidades do Novo Testamento
(em particular a experiéncia deles de tempo) num esforco para restaurar a auténtica

experiéncia crista.**®

Neste momento, o aspecto mais forte da Kampfsphilosophie heideggeriana — e
que se aproxima da teologia da cruz de Lutero pelas reminiscéncias contidas na mesma
— estd na busca por uma neutralidade filosofica que aponte apenas para a concretude
historica da existéncia — quer grega ou cristd — através das estruturas universais da
existéncia factica. Caputo afirma que Heidegger adotou como modelo para seu projeto a
critica de Lutero a Aristételes e, por consequéncia, aos fundamentos da escolastica
aristotélica medieval. Lutero usava até mesmo o termo “destruigdo” para descrever seu

projeto de “restaurar uma auténtica cristandade escritural sobre o alicerce conceitual da

117 H
Op. Cit..
18 CAPUTO, J. Heidegger and Aquinas. An essay on overcoming Metaphysics. New York : Fordham
University Press, 1990.
MWCAPUTO, J. Heidegger e a teologia. Op. Cit. p. 113.

115



teologia medieval”*?°. Caputo informa que n&o deve ser encarado como um exagero o
fato de entendermos que aquilo que Heidegger delimita como uma “hermenéutica da
facticidade” — aquilo que em Ser e Tempo se traduz pela analitica existencial — tem seus
alicerces fincados na critica de “Lutero a teologia metafisica medieval e na critica de
Kierkegaard da cristandade especulativa hegeliana™?'. Além do mais, sabe-se que as
paletras-cursos de Heidegger em Freiburg — contidas na sua Gesamtausgabe, tomo 9
(Wegmarken, Phanomenologie und Theologie) - registram seus estudos sobre
Agostinho e a tentativa de Heidegger de restaurar (no sentido de abrir a compreenséo
um modo mais radical dessa vivéncia) a experiéncia cristd originéria de tempo que se
desvela na medida em que se adentram as superestruturas da metafisica neoplatonica
que sao tao proprias do pensamento de Agostinho.

E preciso assinalar que Heidegger ndo leva a termo a analise das influéncias
neoplatdnicas presentes no pensamento de Agostinho. De fato, mesmo quando se
debruga de modo en passant sobre Mestre Eckhart, ndo ha indicios de reconhecimento
explicito destas influéncias. E nem tampouco assim o faz o préprio Caputo?®. Segundo
ele, o carater a-histérico dos existenciais de Ser e Tempo é devedor de uma realizacédo
tanto dos husserlianos quanto dos neo-kantianos, ainda mais quando se pode perceber
que se trata de formalizar as estruturas aqui entendidas como factuais através de uma
conceitualizagdo capaz de lhes dar um acabamento formal-ontoldgico — o que nos leva a
pensar numa certa “neutralidade” para sua concretude histérica.

Podemos mesmo concluir que, seguindo este raciocinio de Caputo, “o objetivo
de Heidegger foi colocar as estruturas a priori da vida existencial, da existéncia do
Dasein, sem ver se tais estruturas eram de fato atuais — isto ¢, como uma matéria
existenciaria — grega ou crista”'?*. Em Ser e Tempo temos a realizacdo de um ideal
existenciario que nao pode ser delimitado por um momento histérico da vida, seja ela
grega ou cristd. De fato, este modo factual de ser é a base a priori destes mesmos modos
de vida®. Esta tarefa, que pode apontar para diversas nuances, surge para os te6l6gos

cristdos como um modo novo de encarar a si mesmos. Para alguns destes te6ldgos

120 Op. Cit..

21 op. Cit.

122 Caputo cita The Heidegger affair de Hiihnerfeld, citando a relacéo que este estabelece entre Heidegger
e Plotino, mas ndo vai além de uma simples citagdo. Cf. CAPUTO, J. The Mystical Element in
Heidegger’s Thought. Op. Cit. pp. 31 e segs.

12 CAPUTO, J. Heidegger e a teologia. Op. Cit.. p. 115

124 Bultman — te6logo cristio — como informa Caputo, havia saudado Ser e Tempo com grande
entusiasmo. Cf. Op. Cit.

116



tratava-se muito mais, através de um discurso enfaticamente filosofico, de
desmitologizar a cristandade.

Contudo, o carater desta a-historicidade possui elementos forjados dentro de
uma tradicdo muito especifica. Os existenciais heideggerianos surgem num tempo
historico que, devedores das conquistas ou esquecimentos anteriores, s6 podem ser
realizados a partir dos mesmos. Parece plausivel pensar, assim como o faz Derrida'®,
que o proprio Heidegger opera sua “desconstru¢dao”, e, portanto o inicio de sua
ontologia fundamental, tendo como ponto de partida um esquecimento e uma memoria.
“Esquecimento” da divida hebraica que dormita como influéncia subterrdnea na
tradicdo neoplatonica via Filon de Alexandria e a compreensdo da via negativa e
“memoria” enquanto retorno ao pensamento originario dos primeiros gregos.

Este esquecimento se opera em diversas frentes. Numa carta que Heidegger
escreveu para Karl Lowith em agosto de 1921, em que afirma que “trabalho de forma
concreta e factica a partir do meu ‘eu sou” — a partir de minha heranga espiritual

»126 & que, de modo ainda mais radical, a0 menos para este periodo

inteiramente factica
de sua vida, que “vivo os deveres interiores de minha facticidade tao radicalmente como
os compreendo. A esta, a minha facticidade, pertence o que designo brevemente assim:
sou um ‘tedlogo cristdo™**’. Mas, apds este periodo, Heidegger retorna a Freiburg como
sucessor de Husserl em 1928 e ai se da uma mudanca radical em seus interesses:
primeiro temos o seu “infernal endossamento ao Nacional Socialismo e seus ardorosos

esforos para nazificar a universidade alema™?® e seus interesses passando de

Kierkegaard, Lutero e Aristoteles para Nietzsche.'®

125 « I . -

Estamos centrados na questdo das convergéncias entre Heidegger e a tradi¢do do pensamento da
negatividade, enquanto Derrida, na referida conferéncia, centra-se na questao do esquecimento da questdo
do Espirito dentro da tradi¢do. Escreve Derrida: “Por que esta lacuna com relagdo a tradigdo e esta
discriminacéo? Por que na rejei¢do mesma deste legado, o Geist ndo ocupa o lugar que lhe é legitimo nos
grandes temas e nas grandes palavras — o ser, o Dasein, o tempo, 0 mundo, a historia, a diferenca
ontoldgica, o Ereignis, etc?”. DERRIDA, Jacques. De I"Esprit. Heidegger et la question. Paris: Galilée,
1987. p. 10.. Além do mais, vale salientar que Derrida afirma — ao ler Nietzsche “liberto” de Heidegger
em Esperons: Les Styles de Nietzsche e De La Grammatologie — que Heidegger ndo possuiu a habilidade
de transcender a época metafisica. Embora Heidegger buscasse evitar atingir uma realidade metafisica
Gltima, Derrida pensa que Heidegger ao falar da presenca do ser e de sua apropriacao ja esta envolvido
numa metéfora metafisica e que a base desta ambiguidade esta na teoria da linguagem heideggeriana. Cf.
HOY, David Couzens. Forggeting the text: Derrida’s critique of Heidegger. boundary 2, Vol. 8, No. 1,
The Problems of Reading in Contemporary American Criticism: A Symposium. Outono, 1979.
ﬁj BARASH, Jeffrey Andrew. Heidegger e seu século. Lisboa: Piaget, 1997. p. 103.

Op. Cit..

128 CAPUTO, John. Heidegger e a teologia. Op. Cit. p. 117.
129 Sobre dois pontos de vistas tdo interessantes quanto antagonicos relativamente ao nazismo de
Heidegger, ver as obras FARIAS, Victor. Heidegger e o Nazismo. S8o Paulo : Paz e Terra, 1998 e
LOPARIC, Zeljo. Heidegger réu. Sdo Paulo: Papirus, 1990.

117



E neste momento que Heidegger comeca a se antagonizar com o catolicismo
ultra-conservador de seu inicio e com a teologia histdrico-liberal protestante, dando
claros indicios de que estava se tornando ateu. Neste periodo Heidegger comeca mesmo
a hostilizar o pensamento cristdo e sua propria conduta pessoal em Freiburg “passou a
ser de hostilidade para com a cristandade”™°. Entretanto, esta hostilidade corre em
paralelo com os estudos que os tedldgos faziam do pensamento heideggeriano, chegando
mesmo a se apropriar de suas ideias em termos teoldgicos, como o faz, por exemplo,
Rahner em sua obra The Theology of Death quando se apropria do ser-para-a-morte da

analitica existencial. Este paralelismo aponta para um fato inegéavel. Explica Caputo:

Mas é muito claro, até mesmo para o mais fanatico discipulo de Heidegger, que ele estd
claramente helenizando e secularizando a fundamental concepcéo biblica da histéria da
salvagdo. Ele estava construindo — de modo literal — uma Heilsgeschichte rival para a

histéria da salvacdo biblica que ele havia descoberto em seus estudos do Novo

Testamento. ™!

Rigorosamente falando, ndo é possivel estabelecer essa guinada pessoal de
Heidegger em direcdo ao Nazismo como uma das fontes de seu esquecimento da divida
hebraica que possibilitard a leitura negativa da divindade e que, deste modo,
possibilitard uma visdo metafisica voltada para a prépria diferenca a partir de si mesma
e ndo da identidade. Também, ndo se pode negar a influéncia gigantesca que 0s gregos
exercerdo na tradicdo Ocidental de suas apropriagdes tanto do Velho quanto do Novo
Testamento. O que incomoda neste esquecimento e memoria € o fato de que Heidegger
parece manter, de modo subterraneo, uma ligagdo ao grupo hebraico, numa relacéo que

»132 o privilegiando apenas o retorno as fontes gregas. A

parece “‘secreta e disfarcada
questdo da regra de leitura que guia Heidegger diante da tradicdo — e que o forca a
estabelecer a “desconstrugdo” — € sempre guiada a partir, exclusivamente, do segundo
ponto.

A historia da metafisica, para Heidegger, em certo sentido, ocultava a historia do

pensamento originario. Mas Heidegger ird saltar dessa manhd grega inaugural do

130 op. Cit.
131 Op. Cit.. p. 120.
132 ZARADER, M. A Divida Impensada. Op. Cit. p. 27.

118



pensamento origindrio para a compreensdo de que a esséncia original da verdade,
portanto do sentido do ser, ndo esta devidamente “configurada” entre os pré-socraticos.
A verdade do ser ndo foi objeto de experiéncia. Desde a sua célebre “carta” a Jean
Beaufret — onde Heidegger levantava “os limites ‘humanisticos’ do existencialismo e da

A 133
exigéncia real de ‘pensar o ser’”

— percebemos um Heidegger menos voluntarioso,
deixando de lado suas especulacOes acerca da vontade e se centrando mais numa
perspectiva de “deixar ser”, ou seja, a Gelassenheit, que fora uma das palavras mais
usadas pelos misticos do Reno, em especial por Mestre Eckhart. O ser ndo é a partir de
agora mais entendido como algo que possa ser concebido ou que podemos nos apoderar;
ao contrério, o ser, em relacdo ao pensamento, pode ser apenas garantido. Os
pensamentos vém até nos! “Pensar ¢ um dom ou uma graga, um evento que nos toma,
uma dire¢ao visitada por nos” 3,

O advento do ser se da na cooperacdo e no comportamento do homem em estar
no aberto deste advento. Evidente que tal postura filoséfica pode ser tachada, neste nivel,
de quietismo e ascetismo e se impde, entdo, uma pergunta pelo lugar da ética no
pensamento de Heidegger. Esta é, de fato, a antiga disputa medieval entre a vita activa e
a vita contemplativa. Parece que na sua ultima virada, Heidegger retorna ao seu inicio
teolégico. Mas, devemos dizer, este retorno ganha um viés muito mais mistico. No
ultimo Heidegger ainda é muito debatida a questdo de Deus e dos deuses — mesmo
sabendo-se que, do ponto de vista judaico-cristdo — este mesmo Deus esta atrelado a
Histdria e a sua relacdo com a propria histéria do ser e seu destinamento. Sobre este

momento, escreve Caputo:

Heidegger demonstra nestes escritos uma decidida preferéncia pelos primeiros gregos, pela
experiéncia grega de ser como physis e alétheia e pela experiéncia dos ‘deuses’ como parte
do ‘Quadruplo’, O Quadruplo — terra e céu, mortais e deuses — é uma profunda concepgao de
Holderlin que Heidegger deriva de suas leituras desse poeta sobre o mundo grego. Entdo o
deus que emerge nos uUltimos escritos de Heidegger é um deus poético, uma experiéncia

poética do mundo como algo sagrado ou merecedor de reveréncia.™*

133 CAPUTO, J. Heidegger e a teologia. Op. Cit.. p. 121.
134 Op. Cit. p. 122.
135 Op. Cit. pp.123-4.

119



Diversas aproximacdes foram levadas a termo a partir desta constatacdo’®. Mas
a questdo norteadora aqui é: como é possivel pensar as convergéncias entre o
pensamento heideggeriano e a tradicdo do pensamento da negatividade a partir de seu
envolvimento com a teologia? Isso ndo significa, contudo, afirmar que ha algo de
mistico ou teoldgico no pensamento heideggeriano. O que ha, de fato, é um elemento
mistico em seu pensamento e que € devedor de uma tradi¢do que o precede. Hihnerfeld
acusa Heidegger, a partir desta influéncia, de arrogancia, nacionalismo e irracionalismo.
Interessa-nos apenas o Gltimo ponto.

Para Hihnerfeld, os temas da analitica como angustia, morte e nada estavam ja
presentes entre 0s poetas expressionistas aleméaes: Heidegger surge como um fildsofo da
melancolia niilista, j& que, segundo Hihnerfeld, Heidegger se nega a encontrar um
sentido racional nas coisas: isso se evidencia quando ele salta do principio do
fundamento para o sem-fundamento de Silesius, por exemplo. Hihnerfeld acusa Ser e
Tempo de soar mistico sem sé-lo. Entretanto, a afirmacdo mais contundente de
Huhnerfeld é que Heidegger gravita sobre duas fontes principais: Plotino e Eckhart™’.

Em relacdo a Plotino, Huhnerfeld afirma que Heidegger toma emprestada uma
distincdo prépria do neoplatonismo das Enéadas: a distingdo entre aquilo que é visto
pelo poder de iluminacédo do sol (a esfera dntica em que as coisas, os fendmenos podem
ser pensados) e a luz do sol em si mesma (a esfera ontolégica em que 0 ser e 0
fundamento se confundem para trazer a luz algo como o ente). A verdade Ontica sé é
possivel de ser pensada quando o sol em si mesmo traz a verdade ontoldgica, o ser. O
que separa Heidegger de Plotino, indica Huhnerfeld, é que em Plotino o sol é a
representacdo de Deus no sentido ontoldgico do termo, ou seja, a negatividade daquilo

136 N#o é nosso intuito aqui tragar os envolvimentos de Heidegger com a Escola de Kyoto ou com a
tradicdo mistica medieval, por exemplo. Este envolvimento daria para elaborar uma obra a parte devido a
extensdo de suas consequéncias. Muitas obras poderiam ser citadas que tratam deste envolvimento de
Heidegger com a tradicdo mistica medieval e budista. Eis algumas especialmente interessantes: HIRSCH,
Elisabeth Feist. Martin Heidegger and the East. Philosophy East and West. Vol. 20, n® 3. Julho, 1970.
GUMBRECHT, Hans Ulrich. Martin Heidegger and his Japanese interlocutors: about a Limit of Western
Philosophy. Diacritics, Vol. 30, n°4. Inverno, 2000. MACQUARRIE, John. An Existentialist Theology: A
Comparision of Heidegger and Bultmann. New York : Harper, 1965. MARX, Werner. Heidegger and the
Tradition. Evaston : Nortwestern University, 1971. PEROTT]I, James. Heidegger on the Divine. Athens :
Ohio University Press, 1974. VYCINAS, Vicent. Earth and Gods: An introduction to the philosophy of
Martin Heidegger. The Hague : Martinus Nijhoff, 1961. DALLMAYR, Fred. Nothing and Sunyata: a
comparision of Heidegger and Nishitani. Philosophy East and West. Vol. 42, n° 1. Janeiro, 1992.
ZIMMERMAN, Michael. Heidegger, Budhism, and deep ecology. In: Cambridge Companion to
Heidegger. Cambridge: Cambridge University Press, 1993.

137 Caputo traga em seu The Mystical Element of Heidegger sThought as principais concepcdes de
Huihnerfeld, Versényi e Lowith sobre esse elemento mistico no pensamento heideggeriano. Cf. CAPUTO,
J. Op. Cit.

120



(P42

que se mostra, o “¢”. Mas o mundo mesmo ¢ a razao sdo pensados como caminhos para
se atingir essa luz originéria.

De Eckhart, diz Hihnerfeld, Heidegger se vale de seu vocabulario. Aqui ainda se
mantém as aproximacOes e diferencas entre Heidegger e Plotino. Para Eckhart, o
homem deve se afastar das multiddes, do barulho do cotidiano e da busca por
consolagédo nas coisas, voltando-se unicamente para o desejo de se unir a Deus. Esta
unido que se da através do desprendimento e encontra sua contraparte mais refinada na
serenidade ndo indica um desprezo pelo mundo, ja que este é sempre visto como criado
por Deus e em estrita relagdo com Este. No mundo, o homem, pelo desprendimento, se
abre para os bragos amorosos de Deus. Em Heidegger, salta-se do mundo para o nada,
onde a impropriedade reside exatamente no mundo das ocupagdes cotidianas, no “eles”.

Para Huhnerfeld, pode-se entender que as aproximacdes com Plotino e Eckhart
nos permitem entender que o misticismo de Heidegger é pretensioso e uma simulacéo.
Esta critica se assenta em duas frentes: 1. Heidegger nos fala de um salto que é um
abismo de nada, ndo sendo um pleno do ser e nem confiavel e 2. Heidegger ndo chega a
elaborar um juizo adequado para a relacdo entre ser e razdo: o0 mundo ndo é pensado
filosoficamente — dai o lugar da técnica e do pensamento origindrio. Na mistica, Deus
ndo pode estar ausente, mesmo entendido em sua negatividade. Para Huihnerfeld, o que
falta em Heidegger é exatamente Deus, sendo 0 seu pretenso misticismo um puro
vocabulario sem contetido™*®. Entretanto, deve-se assinalar que Huhnerfeld é a favor do
misticismo Ocidental: sua critica estad baseada no vazio de contetdo estabelecido pelo
vocabulario heideggeriano, especialmente o “altimo Heidegger”.

Karl Lowith, por outro lado, na obra Heidegger: Thinker in a Time of Need,
centra-se no ultimo Heidegger para criar uma conexao com a tradicdo do misticismo
Ocidental. A questdo essencial para Léwith é saber se o fundamento do Dasein esta em
seu ser auténtico mesmo ou no ser mesmo que se apropria do Dasein. Lowith entende
que Heidegger nos da& duas respostas ao questionamento: 1. Na Carta sobre o
“Humanismo”, entende-se que € o Dasein a base do ha (es gibt) ser e 2. E 0 ser mesmo
que esta na base do ha (es gibt) Dasein. O que € preciso saber aqui é a garantia de que o

ser se concebe, se oculta e se revela a si mesmo. H4, de fato, esta garantia? No “perigo”

138 Hijhnerfeld entende que é dificil afirmar que a experiéncia (Erfahrung) da linguaggem e do
pensamento, assim como Heidegger as entende, possa ser realmente uma experiéncia de primeira mao e
ndo simplesmente um vocabulario sem contetdo. Além do mais, Eckhart encontra, no final das contas,
uma consolacéo, a divina. Em Heidegger, encontra-se apenas o perigo e a falta de esperanca. Cf.
HUHNERFELD, Paul.Op. Cit.

121



ha algo como a “salvagdo”, repete Lowith. Mas como estabelecer este enraizamento
(Bodenstandigkeit) entre os objetos? Esta garantia é fundamental para que possamos,
assim como ensina a mistica, nos portar diante das coisas deste ou de outro modo. Ha
uma conexao aqui entre a compreensdo do fundamento e a atitude pratica: a via
contemplativa e a via ativa.'*®

Lowith também entende que o “altimo Heidegger” — que para Caputo representa
o retorno final de Heidegger as suas bases teoldgicas — radicaliza a compreensédo sobre o
sentido do ser . A diferenca ontoldgica radicaliza o ser, ndo sendo mais tratado como o
ser dos entes — o termo que Heidegger usa é Seiendheit. Lowith pensa que aqui
encontramos a raiz para se pensar 0 ser em sua ab-solutidade, o que em termos da
mistica eckhartiana pode ser entendido como o desprendido. Como é possivel, entdo,
que o ser se dirija e encontre-se com o Dasein, abrindo esse ai? Na mistica cristd e na
mistica neoplatdnica isso ndo possui grande dificuldade, ja que a alma possui origem
ontoldgica no proprio Deus, dirigindo-se sempre, no mundo, para Ele.

Mas como o ser de Heidegger ndo é o deus cristdo, como é possivel que o
homem preserve o0 ser em sua verdade? Lowith acredita que tais concepgdes
heideggerianas s6 podem ter surgido a partir de uma aproximacao subterrdnea com 0s
motivos do pensamento religioso: Heidegger possui um pensamento de carater religioso
— mesmo nado o sendo. O Heidegger pos-cristdo, diz Lowith, determina o Dasein como
ser-no-mundo, mas ainda deixa ambigua e indeterminada a questdo de sabermos se o ser
em geral fala sobre tudo, assim como o mundo para o Dasein do homem ou como Deus
em seu direcionamento para a alma.

Caputo acerta quando afirma que Heidegger ndo esta interessado com a relagdao
da alma com Deus, mas sim com o tempo e a historia, acrescentando que Léwith nos
permitiu ver que para Heidegger esta relagdo — da alma para com Deus — deve ser
entendida como um “modelo” para a relacdo de ser com o pensamento. A literatura
mistica sempre acentuou a importancia desta relacdo, assim como o faz Heidegger
quando trata da relacdo entre ser e Dasein: seja em que estrutura se articule, ha sempre
um direcionar-se, uma espera e uma escuta, um esquecimento e uma clareira. Como ja
indicamos, o problema central estd no fato de que as proprias indicacdes deixadas por

Heidegger a respeito de seu envolvimento com esta tradicdo Sdo sempre obscuras e

139 Na sua entrevista ao Der Spiegel, Heidegger é questionado se h4 algo que ele possa dizer para ajudar
as pessoas comuns a tomarem decisdes em suas vidas. A resposta de Heidegger ¢ enfatica: “Nao, ndo
posso”. In: Der Spiegel. Interview with Martin Heidegger. In:
http://web.ics.purdue.edu/~other1/Heidgger%20Der%20spiegel.pdf. Visitado em : 23/05/2009.

122



({4

evasivas. Mas o “Oltimo Heidegger” parece mais proximo destas comparagdes. As
obras Gelassenheit e Der Satz vom Grund assim o indicam. E aqui que o pensamento de
Heidegger toma uma dimensdo mais abertamente simpatizante da tradicdo mistica
Ocidental.

Laszlo Versényi, na obra Heidegger, Being and Truth, segue essa mesma Vvisao.
Versényi chega mesmo a falar em caracteristicas misticas no pensamento de Heidegger.
O Heidegger de Ser e Tempo ndo é negado na Carta sobre o “Humanismo”, diz
Versényi. Ao contrario, ha um caminho que Heidegger trilha do relativismo inicial para
um pensamento mais centrado no ser mesmo. Heidegger busca suplantar uma viséo que
aponte para a humanizacéo da verdade, atingindo o ser em seu abismo mais radical: a
verdade do ser mesmo que se nos dirige e, assim, nos permite ser. A verdade é um
evento que acontece para 0 homem a partir do ser mesmo. Mas, nesta direcdo, Versényi
acredita que Heidegger desumaniza a verdade, mas humaniza o ser, ja que o ser ainda
precisa do homem.

Em Ser e Tempo, ser e Dasein se ddo numa co-pertenca: “ha” ser apenas
enquanto “hd” homem e “ha” homem apenas enquanto “ha” ser. Nesta correspondéncia,
0 ser se endereca ao homem e este responde a tal apelo. Entretanto, Versényi acredita
que os textos de Heidegger acima citados - Gelassenheit e Der Satz vom Grund —
abalam esta delicada balanca. Para VVersényi, 0 movimento dialético de correspondéncia
entre o ser e 0 homem é diminuido e seus contornos ndo possuem mais clareza. Ele

acentua que:

Em seu uso original, pelos misticos aleméaes, Gelassenheit denota a atitude e o estado de
mente de um homem que tenha resignado sua prépria vontade, desprendendo-se de si
mesmo e do mundo e abandonando tudo o que seja terreno, devotando-se, confiando e
abandonando-se totalmente a Deus. A palavra possui uma conotacgéo de duplo movimento:
longe de si mesmo e do mundo e voltando-se para Deus. A despeito da relutancia de
Heidegger em falar de Deus — “nds fomos muito tarde para os deuses e muito cedo para o
ser” — seu uso da palavra carrega 0 mesmo tom e refere-se a uma relagdo estruturalmente

idéntica a Gelassenheit mistica.**

10 \/ERSENY], Laszlo. Heidegger, Being and Truth. Apud CAPUTO, J. Op.Cit. p. 39.
123



Em Der Satz vom Grund, Versényi entende que Heidegger ainda mantém a co-
peretenca entre ser e Dasein, mas entende que € dificil dizer por que ha esta co-pertenca
e esta necessidade reciproca. Tanto o destino do ser como o destino do homem tornam-
se um mistério: este mistério bloqueia o questionamento, sendo necessario abandonar a
filosofia como reflexdo e como autoreflexdo, restando apenas encontrar consolo na fé e
na poesia mistica. Nestes termos, parece apropriada a citacdo que Heidegger faz de um
verso de Angelus Silesius onde este afirma que a rosa € sem porqué. O dito de Silesius
se contrapde ao dito de Leibniz do Principio da Razdo Suficiente. O uso do verso de
Silesius indica que o questionamento sobre o fundamento deve ficar de lado e o proprio
fundamento — o ser — deve ser, ou seja, 0 homem € verdadeiramente quando, assim
COmo a rosa, € sem porque.

Este dito de Silesius ja estd presente na mistica eckhartiana. Este fundamento
que € revelado ao pensamento €, de fato, um fundamento que nao é fundamentado, um
abismo (Ab-grund). Contudo, para Versényi, quando Heidegger nos fala de um
abandono ao fundamento sem fundamento, ele destr6i o didlogo entre ser e Dasein, ja
que agora o homem se ver inserido numa dinamica em que espera suplicante pelos
movimentos de um “mistério” enigmatico.

Versényi, por fim, chega a quatro conclusdes: 1. Heidegger bloqueia a discussédo
filosofica quando assume uma posi¢ao de “profeta” ou “mistico”, colocando-0 numa
posicdo metodoldgica impregnada que a razdo, em si mesma, ndo possui Mais espaco
neste jogo, ja que se trata de um carater humanistico e invalido; 2. Heidegger trafega
num tipo de misticismo e teologia negativos, ou seja, fala uma lingua ndo humanistica
ao deixar a metafisica humanistica para trés. Para Versényi, o proprio Heidegger torna-
se vitima daquele perigo do esquecimento do ser que ele tanto sublinhara. O ser e os
entes formam os dois pélos essenciais do pensamento filoséfico que ndo podem ser
trasncendidos dentro da prépria filosofia — apenas o misticismo e a teologia assim o
podem fazer. Para além da filosofia e do dominio do pensamento empirico e técnico,
reside o ser sozinho que se move num abismo vazio e formal; 3. A teologia negativa —
acentuadamente Mestre Eckhart — ha muito tempo assumiu a tarefa indicada por
Heidegger: atender um apelo que surge além do mundo. Ao buscar os limites da
linguagem, Heidegger apenas descobriu seus limites mais extremos. Poréem, afirma
Versényi, esta descoberta é de carater filosofico: similar as consideragdes de Platdo
sobre a impossibilidade de dizer adequadamente algo sobre o Bem; ou ao argumento de

Kant de que, para além das condi¢des da experiéncia, as categorias do entendimentro
124



sdo sem sentido; ou a constatacdo de Kierkegaard de que a filosofia ndo pode pensar o
que o cristianismo é ou as tentativas de Wittgenstein de estabelecer criticamente as
fronteiras da linguagem. A critica heideggeriana a metafisica ocidental, portanto, & uma
tarefa da propria filosofia e 4. Para Versenyi, por fim, Heidegger falha por ndo indicar
um critério para determinar o que é para ser feito ou o0 que ndo € para ser feito. A
relagdo de Heidegger com a ética é deteriorada: no ultimo Heidegger entende-se que
todas as acOes humanas — ética, politica, social, etc — sdo tdo desvalorizadas que a
questdo da ética ndo pode nem mesmo ser posta. A perda de si mesmo e a passividade
que aparecem no Ultimo Heidegger, diz Versényi, é prépria da ética do misticismo:
Heidegger toma para si 0 modo do misticismo e abandona a esfera da atividade.

A partir das analises de Huhnerfeld, Léwith e Versényi, Caputo questina se a
experiéncia do ser em Heidegger ¢ genuina ou se estamos diante de um “falso Eckhart™?
A experiéncia de Heidegger é genuina? E mistica? O que se torna, entdo, a humanidade
do homem diante deste fundamento que ndo ¢é fundado? O caminho de Heidegger para o
desprendimento (Abschied vom Seiendem) ¢ para o “deixar ser” (Gelassenheit) esta
numa esfera distante de todo terreno religioso ou mistico? E possivel, entdo, pensar
numa relacdo entre pensar e ética a partir destas categorias ndo humanisticas? Ha um
lugar para pensarmos a relacdo do pensamento com a filosofia, na medida em que € uma
questdo da razdo?'

Tais questionamentos acentuam ainda mais a trilha que inicamos neste Capitulo:
indicar as convergéncias do pensamento heideggeriano com esta tradicdo do
pensamento da negatividade. Entretanto, iremos para além de Caputo quando inserirmos
nestas similitudes ndo apenas o pensamento de Eckhart, mas a tradi¢cdo neoplatonica que
possui acento negativo na sua compreensdao do ser. O neoplatonismo nos permitiu
pensar a propria base de realizacdo da negatividade em Eckhart via Dionisius. Mas 0
pensamento de Dionisius é devedor de uma tradicdo que o precede, dai a validade de
pensarmos o todo desta tradicdo de cardter negativo. Ao elaborarmos tais
convergéncias, as dicifuldades levantadas pelo pensamento heideggeriano ndo apenas
encontrardo uma afinidade com a tradigdo filoséfica e mistica, mas poderdo ser
pensados a luz da prépria historia da filosofia, ou seja, a luz de uma compreensao que

ndo o isola mais.

141 cf. CAPUTO, J. Op. Cit. p. 45.
125



4. Heidegger e Eckhart: Abgeschiedenheit, angustia e nada.

Ao elaborar a questdo sobre o nada, Heidegger responde que o nada ¢ “a negagao

da totalidade do ente, 0 absolutamente ndo-ente”**?

€ que o0 mesmo ¢ “mais originario
do que o ‘ndo’ e a negacido” . A negacdo, enquanto atividade do entendimento,
depende, em certo modo, do nada. O nada, que é a plena negacdo da totalidade do
ente, se manifesta na angulstia que surge como disposicdo privilegiada. O que
sobrevém e resta na fuga do ente é o fato de que o Dasein se vé diante de “nenhum”
apoio. A angustia, portanto, suspende o Dasein ao por em fuga o ente em sua
totalidade. O que Heidegger se pergunta, entdo, € 0 que acontece com 0 nada. Ja
dissemos antes que o nada, ao assediar o Dasein na angustia, ndo destrdi o ente em sua
totalidade, mas sim que ha a revelacdo da estranheza do ente como absolutamente
outro em face do nada: tal revelacdo € o citado nadificar do nada.

Heidegger afirma que o Dasein esta suspenso dentro do nada por entender que o
nada pertence originariamente a esséncia mesma do ser: “no ser do ente acontece o
nadificar do nada™*. Entretanto, Heidegger assinala que esta angustia originaria
raramente ocorre e isso devido ao fato de que o Dasein se perde, de determinada
maneira, absolutamente junto ao ente. O Dasein, em suas ocupacgdes cotidianas, afasta-
se do nada, jogando-se na publica superficie de si mesmo. Mas, enquanto originario, 0
nadificar do nada é quem remete o Dasein ao ente — é aqui que o Dasein sustenta seu
estar-jogado, ainda que ndo o domine. Ou seja: “o estar suspenso do Dasein dentro do
nada originado pela angustia escondida € o ultrapassar do ente em sua totalidade: a
transcendéncia™*.

Na angustia, portanto, ha uma fuga: “[...] fugimos continuamente da angustia,
ameacada pelo poder-ser si mesmo da existéncia. Numa dialética discreta, mostra-nos
Ser e tempo que, nesse sentimento, o intramundano cede lugar ao mundo, ao passo que
0 objeto ameacador nada €. Mas, além da fuga, h4 uma revelacdo: enquanto o

temor revela a inautenticidade, a angustia revela a autencidade: “Onde o temor esta

2 HEIDEGGER, Martin. Que é Metafisica? Op. Cit. p. 37.
143 0 Ct
p. Cit.
44 Op. Cit. p. 41.
145 Op. Cit. p. 42. (A questéo da transcendéncia do Dasein sera tratada no Capitulo 111).
146 NUNES, Benedito. Heidegger & Ser e tempo. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 2002. p. 20. Grifo
Nosso.

126



direcionado para algo especifico, a angistia é sobre 0 mundo como um todo”**’. Esta
compreensdo s6 é possivel de ser defendida quando se entende que a angustia
possibilita ao Dasein escolher seu proprio ser, ou seja, encarar a possibilidade de sua
potencialidade-para-ser. De maneira geral, 0 Dasein existe num modo inauténtico.
Contudo, a angustia o conduz ao apelo de encarar seu proprio ser com honestidade e
integridade. Neste jogo entre a inautenticidade e a autenticidade, h4 dois movimentos

em direcdo a... que o Dasein exerce existencialmente. Como explicita J. M. Magrini:

A existéncia auténtica constitui a possibilidade mais extrema da existéncia do Dasein que
primariamente determina seu ser. Em oposi¢do ao mover-se passivamente na correnteza e
no fluxo das coisas, 0 Dasein, pela primeira vez, esta enfaticamente escolhendo escolher a
si mesmo e seu préprio caminho no mundo. Por esta razdo, Heidegger considera a
existéncia auténtica uma possibilidade extrema para o Dasein. Todavia, antes que o Dasein
comporte-se autenticamente, ele deve ser trazido para fora da queda [...] Isto se realiza
através do modo revelador da anglstia que para Heidegger representa o prendncio da

autenticidade™®,

No extremo desta experiéncia, em que o nada é revelado, Heidegger assoma a
ideia de co-pertenca entre ser e nada. A diferenca ontolégica**® — a diferenca entre o
ser e 0 ente — demarca a possibilidade de se pensar esta co-pertenca, ja que o ser
também é pensado como diferenciado de todo ente. A ontologia fundamental parece,
portanto, colocar a questdo do ser numa esfera totalmente diversa da tradicdo

metafisica que a precede. O que interessa a Heidegger, entdo, e justificar sua postura

YT TIETZ, John. Martin Heidegger's Being and Time. Frankfurt: Humanities Online, 2001.p. 85. In:
www.humanities-online.de. Visitado em 05/10/209.

148 MAGRINI, J. M. “Anxiety” in Heidegger's Being and Time: the Harbinger of Authenticity.
Philosophy Scholarship, 15, abril, 2006.p. 78. In: http://dc.cod.edu/phisolophypub/15. Visitado em :
25/10/2008. A queda, aqui referida, deve ser sempre entendida a luz da de-cadéncia e de seu contetudo
ontoldgico. Como explica Lourengo Leite: “Caido e retomado, desmoronado e fracassado, o homem do
Dasein experimenta a perdicdo do nada. A sua parceria de jornada, a angustia, ira conduzi-lo, e, ao
mesmo tempo améa-lo como se o resgatasse na sua propria presenca de ser-ai e ndo de ser deslocado.
Nesta facticidade de queda ndo estd presente uma hermenéutica ontoldgica da queda e do fracasso
ontoldgico de um movimento (Heidegger em Ser e Tempo,p. 180), mas confirma a sua existencialidade
(Existenzialitat).O homem perde-se de si-mesmo e encontra a si-mesmo numa experiéncia da propria
perdicdo e de cuidado”. In: LEITE, Lourenco. Da estranheza ao cuidado: uma questdo de tempo: com
Freud e Heidegger uma trajetéria na temporalidade dos afetos. Ideacdo. n° 1. Feira de Santana, setembro,
1997. p. 32.

19 Trataremos especificamente da diferenca ontoldgica no préximo item deste Capitulo.

127


http://dc.cod.edu/phisolophypub/15

diante desta tradicdo e afirmar sua originalidade. Surge, portanto, a questdo do lugar
do nada dentro da tradi¢do metafisica que precede a analitica existencial.

Antes que passemos a analise de Heidegger sobre o nada na compreensdo da
metafisica a partir da concepcdo da enunciacdo ex nihilo nihil fit, devemos destacar
dois pontos essenciais a sua prelecdo — determinagdo fundamental para efetuar a
aproximacdo estrutural com Mestre Eckhart: 1. Ao deixar a metafisica falar por si
mesma a luz da questdo do nada, Heidegger ja possibilita uma ponte entre o seu dizer
e o dizer da tradicdo e 2. Ao entender que o nada € algo experienciado, encontrado
numa experiéncia fundamental (Grunderfahrung), Heidegger ndo apenas assinala que
0 nada é diferenciado (unter-schieden) dos entes, mas que o préprio nada é a revelacao
da distincdo do ser — dai, novamente, a importancia da diferenca ontolégica como
fundamento determinante desta possibilidade.

Ora, para Heidegger, a metafisica antiga concebia o0 nada no sentido do ndo-ente,
OuU Seja, “da matéria informe, que a si mesma nao pode dar forma de um ente com
carater de figura, que, desta maneira, oferece um aspecto (eidos)”lSO. A dogmatica
crista, por seu turno, nega a verdade do enunciado citado, modificando o sentido do
nada como a absoluta auséncia do ente fora de Deus: ex nihilo fit — ens creatum. Na

concepcao de Heidegger, temos:

O nada torna-se agora 0 conceito oposto ao ente verdadeiro, ao summum ens, a Deus
enquanto ens increatum. A discussdo metafisica do ente mantém-se, porém, a0 mesmo
nivel que a questdo do nada. As questdes do ser e do nada enquanto tais ndo tém lugar. E
por isso que nem mesmo preocupa a dificuldade de que, se Deus cria do nada, justamente

precisa poder entrar em relagdo com o nada. Se, porém, Deus é Deus, ndo pode ele

, . . . 151
conhecer o nada, se é certo que o “absoluto” exclui de si tudo o que tem carater de nada™".

H& uma co-pertenca entre o ser e 0 nada que esta tradicdo metafisica desconhece.
Heidegger assinala que desde Aristoteles o desvelamento do ente enquanto tal se
projetou numa dupla direcdo: 1. A metafisica representa a totalidade do ente enquanto
tal, no sentido de tracos gerais e 2. A metafisica representa esta mesma totalidade no

sentido do ente supremo, divino. H& um sentido ontoldgico e teoldgico na metafisica

0 HEIDEGGER, M. Op. Cit. p. 43.
1 op. Cit.
128



que corta de cima a baixo toda compreensdo do ente e, por isso mesmo, do ser'®?. A
metafisica surge, seguindo esta compreensdo, como a representacdo do ente enquanto
ente, impossibilitando a si mesma de experienciar o ser, ja que ela representa o ente
“constantemente apenas naquilo que a partir dele se mostrou enquanto ente”™>. A
ontologia fundamental se desloca desta aproximacdo do ente enquanto ente (on he 6n) a
luz da metafisica e procura o elemento velado no 6n — de fato, esta interrogacéo € o seu
fundamento.

A separacdo estabelecida por Heidegger parece, a primeira vista, uma cisdo
radical com a tradicdo metafisica. Por outro lado, a prelecdo Que € Metafisica? ja se
move no ambito préprio da metafisica ao colocar a questdo do nada como essencial. A
tonalidade prépria de co-pertenca com o ser € que da a questdo seu poder de ruptura.
Entretanto, surge um novo questionamento: A ciséo elaborada por Heidegger possui, de
fato, o direito de delimitar toda metafisica como esquecimento do ser, ou seja, da
diferenca ontoldgica e do sentido ontoldgico mesmo do nada? N&o havera, portanto,
uma tradi¢do em que o ser é pensado, de certo modo, em uma “co-pertenca’ com o

nada? Zimmerman nos da uma pista:

Para a maioria, quando pensamos na negatividade, n6s simplesmente pensamos... em nada!
A negatividade, na nossa mente, € meramente a auséncia de qualquer coisa: pura falta, o
vazio num sentido negativo. Pensadores ocidentais que enfatizaram a importancia da
negatividade foram, inicialmente, misticos como Mestre Eckhart - que influenciou
enormemente o Ultimo Heidegger. Eckhart insistiu que “Deus” estd longe de nossas
categorias conceituais, que sdo apropriadas apenas para compreender as criaturas. Em vez

de falar de Deus em termos positivos, é melhor falar da negatividade Divina.**

Eckhart elabora o todo de sua obra a partir de uma base ternaria: a sua Opus
tripartitum. A mesma esta dividida em Opus propositionum ( a obra da proposi¢éo),

Opus quaestionum (a obra da questdo) e Opus expositionum (a obra da exposicdo). Esta

1520 carater ontolégico da metafisica reside no fato desta possuir um 16gos (enunciag&o) sobre o 6n (0
ente). Seu carater teoldgico reside na sua interpretacdo da totalidade do ente enquanto ente no sentido do
ente supremo, Deus.

153 Op. Cit. p. 62.

154 ZIMMERMAN, Michael E. Heidegger, Budhism, and deep ecology. In: Cambridge Companion to
Heidegger. Cambridge: Cambridge University Press, 1993. p. 241.

129



r

abordagem ndo ¢ apenas nova na Idade Média, como ¢ “derivada do neoplatdnico
Proclo (Elementatio theologica) e do andnimo Livro das Causas (Liber de Causis)”**°.
Um dos motivos desta estrutura ternaria reside na necessidade de Eckhart de seguir um
caminho diferente de Aquino na sua Suma Teoldgica — a causalidade das cinco vias — e

%6 O primeiro

responder a questdo sobre a proposigao “ser ¢ Deus” (Esse est Deus)
tratado da Opus € exatamente sobre a diferenca de ser (esse) e ente (ens).

Eckhart elabora uma metafisica dos transcendentais, ja que o foco é o ser, a
unidade, a verdade e a bondade como relacionados com os transcendentia (teoria
desenvolvida no século XIII). Nos tratados 1-V, Eckhart divide os transcendentia em
termos abstratos e concretos: “um abstractum significa uma perfeicdo separada de

»157 Diferentemente de Aquino, Eckhart concentra-se nos

seus termos concretos
transcendentais abstratos. Essa distincdo é importante para entendermos que em
Eckhart a compreensdo de que Deus é ser, um, verdade e o bem vai num sentido ainda
mais radical daquele posto por Aquino, onde 0s nomes transcendentais sao, a0 mesmo
tempo, nomes divinos. A questdo, aqui, ganha dois rumos: 1. Em que sentido 0s
transcendentais podem ser ditos de Deus? e 2. E em que alcance os transcendentais
podem ser ditos das coisas finitas? Estas questdes aportam numa ainda mais essencial:
se ser e intelligere sdo 0 mesmo em Deus?

A dimensdo alcangada por Eckhart — e que ja vimos no capitulo anterior — é de
que este “desenvolve uma série de argumentos apoiando a prioridade do entendimento
(intelligere) do ser, argumentos que podem ser lidos como uma critica a teo-ontologia
medieval™*®®. A quarta proposicdo do Livro das Causas afirma que a primeira das
coisas criadas € o ser — entdo, para Eckhart, Deus ndo é esse, mas intelligere. Essa
afirmacéo eckhartiana indica uma de suas ideias centrais, a distincdo entre ente (ens) e
este ou aquele ente (ens hoc aut hoc). A proposi¢cdo Deus communis est indica ndo
apenas o fato de que Deus € comum a todas as coisas, mas que Ele mesmo “esta” para
além de todo género ou espécie. A propriedade dos transcendentais nas coisas é
derivada do proprio Deus, ja que é a partir de Deus que as criaturas possuem suas

propriedades. Conclui Artsen:

1% AERTSEN, Jan A. Mestre Eckhart. In: A Companion to Philosophy in the Middle Ages. Oxford:
Blackwell Publishing, 2002. p. 435.

1% Concordamos com Artsen e entendemos que a obra em latim de Eckhart possui as mesmas
caracteristicas fundamentais de sua obra em alemé&o.

57 Op. Cit. p. 437.

158 Op. Cit. 438. (Grifo nosso).

130



Dos transcendentais sao ditos “analogamente” a Deus e as criaturas. Na compreensdo de
Eckhart da analogia, as perfeicBes séo tais como apenas uma das analoga, Deus; elas ndo
sdo enraizadas nas criaturas. Eckhart nega qualquer autonomia relativa as criaturas. Em si
mesmas, isto ¢, separadas de Deus, elas sdo “nada”. Esta visdo determina a estrutura dos
tratados I-V;elas se relacionam com os transcendentais e seus opostos: “nada”, “muitos”,

“falso” ¢ “mal”. Esta estrutura dialética reflete a oposi¢do entre Deus e as criaturas quando

mais tarde sdo separadas de Deus. Fora do ser, que é Deus, ha o “nada”™**°.

Esse “nada” indicado aqui coloca a questdo da participa¢do das coisas — e ai se
inclui o homem e a sua alma — no ser, Deus. As criaturas, finitas, participam dos
transcendentais que sdo proprios de Deus. O homem, na estrutura teoldgica
eckhartiana e participante do misticismo de Dionisius — possui seu fim em Deus, ja
gue na ética e no pensamento medieval as criaturas racionais visam este fim. A
diferenca entre Deus e as coisas possui uma conexao nesta possibilidade de unido do
homem com Deus (filius Dei). Como vimos, € pelo desprendimento
(Abgeschiedenheit) que a alma atinge Deus em sua extrema negatividade.

O problema do “nada” (das Nichts) é a questdo fundamental do tratado O
desprendimento de Eckhart. H&, aqui, o apelo ao homem para abrir a si mesmo para a
presenca de algo que o ultrapassa e da qual ele recebe sua esséncia enquanto homem,
abertura esta possivel através de uma disposicdo fundamental, ou seja, o préprio
desprendimento. Para 0 homem, entregar-se ao desprendimento, deixar-ser, permite
que Deus seja Deus. Na prelecdo Que é Metafisica?, Heidegger segue numa direcdo
semelhante: o nada é revelado por uma disposicdo privilegiada, a angustia, que
permite que o ser do Dasein se revele.

Como acentua Caputo, “Heidegger apresenta sua prelecdo seis seculos depois da

morte de Eckhart”*%.

Para Caputo, hd uma grande proximidade entre os dois
trabalhos, apesar da distancia historica. Esta conex&o possui uma estrutura de
similitude (kinship): em Heidegger, temos o ser, o Dasein, 0s entes, a de-cadéncia, a
angustia e o nada; em Eckhart, temos Deus, 0 homem, as criaturas, a consolagdo nas

coisas, o desprendimento e a negatividade. Para estabelecer com mais clareza esta

19 Op. Cit. p. 440.
160 CAPUTO, J. Op. Cit. p. 10.

131



similitude estrutural, seguiremos o0s passos de Caputo na compreensdo do
desprendimento eckhartiano e da angustia heideggeriana.

Caputo faz uma distincdo importante entre o nada (nothing) e o Nada (Nothing).
Esta distincdo € necessaria para estabelecer o lugar privilegiado do desprendimento
dentro da doutrina mistica de Eckhart. O desprendimento surge como a mais alta
virtude, ja que se a alma possuir o desprendimento ela ird possuir todas as outras
virtudes. O sentido dado ao vocabulo desprendimento por Eckhart ja € indicativo desta
superioridade. Literalmente, o desprendimento significa um estado do ser em que este
esta separado de algo (ab-scheiden). Caputo indica que, no alemdo moderno, Abschied
significa “partida” e que das Abgeschiedene significa aquele que partiu, no sentido de
ter morrido. Num sentido mais estrito, “Mestre Eckhart usou a palavra alema
Abgeschiedenheit da Alta Idade Média como traducdo para abstractus, aquilo que é
‘retirado’ ¢ € ‘removido da’ matéria e das condi¢oes da matéria”®. Tal termo também
significa “substancia separada” (substantia separata), como traducdo para a palavra
separatus — substancia separada da matéria: der abgeschiedene Geist. O sentido mais
abrangente, portanto, é: Abgeschiedenheit significa a separacao de tudo o que é criado;
trata-se de uma separacao do “mundo”, um estado de “pureza” da alma.

Deus, para Eckhart, é puro desprendimento. Dai a separacdo entre nada e Nada
estabelecida por Caputo. Deus é, nestes termos, 0 ens separatissimum. Deus néo é isto
ou aquilo. A expressdo mais radical de Eckhart é que Deus € um puro nada: “[...] o ser
de Deus é uma simplicidade perfeitamente imutavel que é totalmente intocada por toda
sorte de criaturas™®?. A conclusdo eckhartiana é de que o desprendimento esta perto
do nada — mas este nada aqui assinalado é o Nada indicado por Caputo.

Esta compreensdo de Eckhart sé é possivel na medida em que ele mesmo
contempla a possibilidade mesmo desta regido falar por si sé: o nada se da pela
diferenca, ndo é ente algum, assim como a prépria Divindade. Esta € puritas essendi,
é aquele momento que € o apelo, a graca que direciona ou chama a alma a se realizar
no desprendimento, a encontrar no nada o Deus que a impele ao encontro, que a
chama — apelo este que podemos traduzir pelo destino do ser entendido aqui como
Divindade. O estatuto de privilegio da Abgeschiedenheit é ser abertura para este
mesmo nada e caminho de conquista desta regido pelo advento da Gelassenheit.

161 Op. Cit. p. 11.
162 Op. Cit. p. 12.

132



O desprendimento possui um carater ainda mais privilegiado quando Eckhart
afirma que a caridade “me forga a amar Deus, ao passo que o desprendimento forca
Deus a me amar”*%. O Nada — a negatividade da Divindade — ndo é alcancado no trato
cotidiano com as coisas, mas sim com a ruptura radical com as mesmas. Como toda
criatura é uma negacao de outra, sé cabe a Deus, 0 Um, ser em Si mesmo e separado
de tudo, ou seja, um negar do negar. O Um (Deus) nega todo outro, pois se assim nao
fosse, haveria algo fora de Deus. Como ndo ha nada fora de Deus, seu negar do negar
se transforma na méaxima plenitude — e é a esta maxima plenitude que a alma se vé
impelida pelo apelo de Deus. N&o se trata de um ir para Deus, mas muito mais um
deixar Deus ser no amago da alma. N4o se trata, portanto, de uma relagéo entre a alma
para com Deus, mas sim de uma relacdo da Alma para o direcionamento que Deus faz

de modo originario para esta. O desprendimento, portanto, d& acesso ao Nada:

E que o desprendimento ndo da acesso sendo a Deus, eu o provo assim: O que deve ser
acolhido deve ser acolhido em alguma coisa. O desprendimento, porém, tdo perto esta do
Nada que coisa alguma é subtil bastante para nele ter lugar, a ndo ser Deus somente. S
Ele, com efeito, é simples e subtil bastante para bem caber no coragéo desprendido. E por

isso que o desprendimento ndo da acesso sendo a Deus [...] o desprendimento toca tdo de

perto o Nada que ndo ha o que se interponha entre o desprendimento perfeito e o Nada. %4

Eckhart acrescenta que ha dois tipos de homens: o interior e o exterior. O
primeiro serve-se dos cincos sentidos e esta cheio de todas as criaturas, portanto, vazio
de Deus; o segundo se refere as poténcias que a alma possui para além daquilo que
aplica aos cinco sentidos e esta vazio de toda criatura, portanto, cheio de Deus'®. O
assentar-se no puro nada do desprendimento s é possivel no homem interior, apartado
das preocupagdes do “mundo”. Tanto a Abgeschiedenheit quanto a angustia sao
humores, um modo constitutivo a priori da alma e do Dasein na sua relacdo com a
diferenca, com sua relacdo que salta sobre a esfera dntica em dire¢do a Deus ou ao ser.
Em Heidegger, é o nada que se revela na angustia. Neste ponto, ndo se trata de pensar

0 nada como negacgédo de todos 0s entes, mas sim como 0 ser mesmo - 0 Andere zu

163 MESTRE ECKHART. O desprendimento. In: O Livro da Divina Consolagdo. Op. Cit. p. 148.

164 Op. Cit. p. 149.(Eckhart estabelece, assim, uma co-pertenca entre Deus e 0 nada, assim como
Heidegger estabelece a co-pertenca entre ser e nada).

165 0 sentido dado por Eckhart aqui de cheio e vazio ndo deve ser tomado de modo literal.

133



allem Seienden. A angustia, assim como o desprendimento, permite ao Dasein
apreender aquilo que ndo é o ente, o ser. Além disto, deve-se salientar que o nadificar
do nada, aqui exposto enquanto momento privilegiado da angustia, sé se da porque o
homem, em sua esséncia, a ec-sisténcia, pertence a esséncia do ser. Assim, fica claro
que a angustia, ao desentranhar o Dasein da estranheza do ser-no-mundo cotidiano e
familiar, opera um privilégio: abrir o Dasein ao ser em sua constitui¢do originaria e
unitaria.

A base da aproximacdo da convergéncia se da no fato de que em Eckhart a
questdo do nada se refere a relacdo entre Deus e a alma, enquanto em Heidegger a
questdo do nada se refere a relagdo ser e Dasein. Em ambos, o interesse sobre o nada é
notorio, sugerindo que hd uma importancia no nada que ¢ “mais do que meramente a

5166 . . L
”=". Em Heidegger, o nada ¢ “experienciado”

‘nulidade e vazio’, o ‘nihil negativum
ou “encontrado” ou “alcangado” através de uma experiéncia fundamental que
estremece o Dasein em suas preocupagdes cotidianas com “o que ¢”, a esfera dos
entes. Como humor privilegiado, a angustia ndo “tem haver com isto ou aquilo, mas
com aquilo que é fundamentalmente diferenciado (unterschiedene) disto ou

daquilo™®’. Explicita Caputo:

A analogia com Eckhart torna-se mais proxima. Assim como Eckhart, Heidegger define o
‘nada’ como aquilo que ndo é nem isso ou aquilo de determinado ente. Assim como
Eckhart, hd a necessidade de uma experiéncia fundamental — para Eckhart era o
desprendimento — pela qual n6s nos apartamos de nossos vinculos com as coisas e abrimos
a nGs mesmos para a “revelagdo” do nada. Ambos pensadores fazem uso de uma expressio
similar. Para Eckhart, Deus subsiste no puro “Ab-geschiedenheit”; para Heidegger, o nada é

fundamentalmente “diferenciado” (unter-schieden) dos entes™®.

No texto Identidade e Diferenca, Heidegger assinala que o ser e 0 homem se co-
pertencem. Mas tal comum-pertencer sé é possivel a partir da diferenciagdo mesma
entre ser e ente. A palavra Unter-Schied indica a diferenciacdo mesma e possui sentido
proximo a Abgeschiedenheit eckhartiana. Assim como Heidegger, Eckhart ndo entende

0 nada como algo meramente negativo. Se em Heidegger o nada ndo é uma simples

166 CAPUTO, J. Op. Cit. p. 18.
167 Op. Cit. p.19.
168 Op. Cit.
134



negacdo daquilo que é, mas o ser em si mesmo tomado como outro que todo ente, em
Eckhart o0 nada € o préprio Deus: Deus € puro ser e puro nada e sua pureza consiste em
ser desprendido das coisas, de tudo aquilo que é isto ou aquilo. O ser de Heidegger ou o
Deus de Eckhart possuem, portanto, um trago em comum: Ser outro que os entes. Assim
como em Heidegger o homem sé ganha acesso ao ser pela diferenca, o Deus de Eckhart
s6 é alcancado pelo desprendimento. Assim como a angustia de Heidegger, o
desprendimento de Eckhart ndo possui um objeto especifico de realizacdo: ambos
conduzem o homem para além do mundo dos entes e das ocupacdes cotidianas,
atingindo a esfera da diferenciacdo que arrasta 0 homem para além da agitacdo do
“mundo”.

Ha, aqui, entdo, uma aproximacdo com outra compreensao eckhartiana: o
homem exterior e 0 homem interior: o homem exterior se refere aquele homem
absorvido nas tarefas cotidianas, preocupado com o mundo, enquanto o homem interior
é aguele que salta sobre as coisas em direcdo a Deus pelo desprendimento. Em
Heidegger, 0 homem exterior € aquele que € arrastado pelas preocupacdes do cotidiano,
voltado apenas para os entes, enquanto o homem interior se refere ao homem tomado
pela angustia em que o mundo cotidiano se esvazia e 0 nada se manifesta.

Este paralelo pode ser notado também na compreensdo de Heidegger para a
questdo da técnica e da ciéncia. H& o pensamento representacional (vorstellendes
Denken) e o pensamento essencial (wesentliches Denken): o primeiro se dedica as
coisas, aos entes, enquanto o segundo se direciona a experienciar o ser. Em Eckhart, o
homem exterior despende seus esforcos e 0 poder de sua alma nas coisas exteriores,
enquanto o homem interior vai além dos sentidos, das imagens e das representacdes
para atingir um pensamento ndo representacional, deixando a razdo metafisica para tras.
“Para Heidegger e Eckhart ha a percepcdo de que o caminho para relacionar-se com o
transcendente e a realidade ‘simplesmente outra’ (de Deus ou do ser) é ndo relacionar-se
de modo algum, mas permitir que ele relacione-se conosco™ .

Em Eckhart, Deus une-se melhor ao homem do que o homem une-se a Deus e 0
terreno em que o pensamento essencial torna-se um evento do ser é chamado por
Heidegger de Ereignis'’®. Como vimos, no nada o Dasein experiencia sua finitude
radical, mas isso mesmo por apontar para o proprio ser, dai Heidegger ter determinado a

angustia em termos de calma, serenidade, descanso e siléncio. Na Gelassenheit, o

159 Op. Cit. p. 25.
170 Cf. a0 sentido de abertura ver nota 95 do item 2 do Capitulo I1.

135



Dasein entra em contato com outro que o ente: de fato, a Gelassenheit ndo € a
contrapartida da angustia, mas sim o seu refinamento.

Se em Eckhart o desprendimento é uma experiéncia do homem em direcdo a
Deus, em Heidegger esta experiéncia se dirige ao ser. Caputo assinala que o postscript
da prelecdo Que é Metafisica? possui um tom extremamente mistico — e até mesmo
religioso. Para Caputo, Heidegger usa expressdes que ddo a impressao de que ele quer
consciente e intencionalmente aludir aos misticos: “Se alguém quer aprender a pensar,
aprender o que o pensamento €, ele parece dizer, entdo va para os misticos™™. No
misticismo de Eckhart, por exemplo, h& o sacrificio da esséncia humana em direcéo a
esséncia divina, enquanto em Heidegger o sacrificio significa a preservacdo da verdade
do ser. A graca que o ser reserva para 0 homem, reservada em seu apelo que se
direciona para o Dasein, possui similitude com o apelo que Deus faz a alma: em ambos
0s casos, hd um empobrecimento do Dasein ou da alma em favor do ser ou de Deus.

O caminho que o Dasein percorre em dire¢do ao ser € o caminho do pensamento
ndo representacional que é tomado pela esséncia de todo sacrificio que €, neste sentido,
um desprender-se e uma abertura para o ser. O caminho ndo discursivo empregado por
Heidegger em direcdo ao ser € 0 mesmo caminho empregado por Eckhart em direcéo a
Deus: trata-se de um caminho preenchido por uma postura meditativa serena e sempre
aberta. Todavia, vale salientar, por fim, que o Deus eterno e criador de Eckhart ndo
pode ser posto ao lado do ser heideggeriano que € essencialmente historico: ser ndo é
criador de entes e nem mesmo o ser poderia ser sem 0s entes — em Eckhart, Deus nédo é
afetado pela extin¢cdo do mundo ou pelo desaparecimento das criaturas. O que € preciso
acentuar aqui é a similitude estrutural que Eckhart e Heidegger possuem em comum no
que se refere ao direcionar-se a algo que ndo é entitativo, que ndo é uma coisa, um ente.
Esta estrutura, esta similitude, também pode ser sentida quando tomamos a doutrina
negativa de Dionisius e comparamos com a compreensdo heideggeriana da difernca

ontoldgica — tarefa que encetaremos no proximo item deste Capitulo.

YL CAPUTO, John. Op. Cit. p. 27.
136



5. Heidegger, Plotino e Dionisius: ser ndo entitativo e a diferencga ontoldgica.

Em termos aristotélicos, a metafisica pode ser concebida inicialmente como
pesquisa das causas primeiras. Aristoteles define causa como aquilo que funda e
estrutura aquilo que é. Sdo quatro as causas: formal, ou seja, a forma ou a esséncia
(180c, To TI R €lvan); material ou matéria (UAn); eficiente, ou seja, aquilo de que
provém a mudanca e final que é o bem (ayaBov) de cada coisa. A questdo fundamental

aqui, portanto, é a questdo do ente enquanto ente (ov 1 6v)*'2

que se desdobra nas
categorias que dizem o que um ente propriamente é*”>. Contudo, a articulacdo da
resposta ao questionamento citado dirige-se a busca pelas causas e principios em

conexdo com o ser e a unidade!”

. Mas o ser, na Metafisica, “se diz em multiplos
sentidos™ . Esta multiplicidade encontra sua unicidade, ou seja, uma referéncia Unica
de sentido na ousia (oucia), aquilo que determina a forma pela qual a matéria é
determinada coisa'’®.

Forma-se um dogma a partir desta arrancada grega, ja presente em Platdo, para
interpretar o ser que Heidegger identificou como o esquecimento da questdo do sentido
do ser e o carater onto-teo-l6gico da metafisica’’’. Entretanto, seria razoavel questionar
a postura de Heidegger e indicar outros pensadores que tentaram, cada um a seu modo,

dar uma resposta ndo entitativa a questdo do sentido do ser. Eis a ideia de John Jones:

Contudo, nos escritos de Heidegger e dos neoplaténicos, Plotino e Dionisius, encontramos
uma compreensdo ndo entitativa do ser e da unidade (ereignis para Heidegger), uma

compreensdo que nega que ser e unidade sdo entes ou aquilo que é. Tal compreensdo requer

172 Aquino, seguindo Aristoteles, define o ente como aquilo “que significa a substincia de alguma coisa”
em juncdo a esséncia, quidditas, que indica aquilo que é “comum a todas as naturezas, através das quais
os diversos entes sdo englobados nos diversos géneros e espécies. Cf. AQUINO, Tomas de. De Ente et
Essentia. I.

173 Aristoteles elenca dez categorias: “substincia” (ovoia), qualidade (moidv), quantidade (moodv),
relagdo (mpoc T1), agdo (molev), paixdo (mooxewv), lugar (mou), quando (ToTe), ter (Exewv) e jazer
(xetonaon).

1% Cf. JONES, John D. A Non-Entitative Understanding of Be-ing and Unity: Heidegger and
Neoplatonism. Dionysius, Vol. IV, Dezembro, 1982. p. 94.

> ARISTOTELES. Metafisica. G 2, 1003 a 33-b 6.

76 Cf. Op. Cit. Z 17, 1041 b 5-9.

Y7 yannaras afirma que Heidegger identifica em Nietzsche a clara compreensdo de que a teologia cristé é
um pensamento platonico. Heidegger parte da célebre afirmagdo de Nietzsche que Deus estd morto e
entende ndo apenas que este Deus ¢ o Deus da cristandade, mas que o mesmo foi “identificado com o
mundo transcendente da metafisica racionalista, tanto quanto, também, foi identificado com o contexto
cultural ou objetivos de estruturas sociais especificas”. YANNARAS, Christo. On the Absence and
Unknowability of God. Heidegger and the Areopagite. Nova York : Continuum Publishing, 2005. p.46.

137



a negacdo das pressuposicdes acima citadas (que une ser e unidade ao conceito de um ser
simples e supremo chamado Deus e que implica, nestes termos, uma visdo entitativa). De

fato, tal negacdo é feita de diversos modos nos escritos destes autores.*’

Jones compreende — assim como Caputo entende em relacdo as similitudes entre
Eckhart e Heidegger — que ha convergéncias, mas também diferencas, entre Heidegger e
o0s neoplaténicos citados. Inicialmente, devemos entender que a critica heideggeriana a
metafisica se assenta na sua compreensdo de que a mesma une 0s entes a principios e
causas entitativas. Heidegger explicita esta abordagem ja no § 2 do Primeiro Capitulo de

Ser e Tempo:

O questionado da questdo elaborada é o ser, 0 que determina o ente como ente, como o ente

(3341

ja é sempre compreendido, em qualquer discuss@o que seja. O ser dos entes ndo “é” em si
mesmo um outro ente. O primeiro passo filoséfico na compreensdo do problema do ser
consiste em puBov Tva Stvyeicbot. “Nio contar estérias” significa: ndo determinar a

proveniéncia do ente como um ente, reconduzindo-o a um outro ente, como se 0 ser tivesse

o carater de um ente possivel.'”

A grande confusdo da metafisica consistiria em entender o ser enquanto ente.
Esta ma compreensdo adentra a maneira em que o ser é questionado dentro da tradicdo
metafisica. Socrates, Platdo e Aristoteles teriam como questdo fundamental a pergunta
“o que ¢é isto?” — entdo o conhecimento significaria saber o que uma coisa é. Os
caminhos tomados possuem parentesco entre si: “Socrates/Platdo respondem a esta
questdo posicionando os eidei que determinam os entes para ser o que sio”®. A
resposta de Aristoteles € indicada “ao elucidar as esséncias (os multiplos to ti en
einai)”'®!. A primazia que o questionamento por aquilo que é tem na tradicdo grega
reside na “insisténcia da finitude e determinabilidade do que é”'*%. Como Avrist6teles
nega qualquer eficécia e atualidade ao infinito, a questdo, no cristianismo, adquire uma

postura inversa: o ser, agora, € infinito e o ser mais real é Deus. O infinitum e primum

178 JONES, John. Op. Cit. p. 94.
9 HEIDEGGER, M. Ser e Tempo. Vol. I. Op. Cit. p. 32.
180 JONES, John D. Op. Cit. p. 96.
181 Op. Cit.
182 Op. Cit.
138



ens ainda transparece esse carater entitativo derivado do questionamento por aquilo que
¢. Este ser é “uma substancia: supersubstancial e infinita, para ser claro, mas ainda uma
substincia™®,

A tese fundamental de Jones é que o criticismo que Heidegger elabora - a partir
da nocdo de que o entendimento de Deus enquanto ser implica no desconhecimento
daquilo que ele é e que ainda se pauta pelo questionamento daquilo que €, o ente,
portanto um questionamento entitativo - ndo estd sozinho, mas encontra suas raizes no
neoplatonismo, mas especificamente em Plotino e em Dionisius. De fato, essas raizes ja
podem ser encontradas no préprio Platdo, mas precisamente na primeira hipétese do
didlogo Parménides.

Neste dialogo, a questdo do ser, posta pelo filosofo eleata, se transforma na
questdo do um. Logo na abertura do dialogo, Zendo — que também nasceu em Eléia e era
discipulo e amigo de Parménides — afirma que se os seres sdo mdltiplos, “entdo ¢
preciso que eles sejam tanto semelhantes quanto dessemelhantes, mas que isso é
impossivel, pois nem as coisas dessemelhantes podem ser semelhantes nem as
semelhantes, dessemelhantes™®*. Zendo afirma isto por querer dizer que o Todo, o ser, é
uno. Sécrates pergunta, entdo, se Zendo ndo julga haver uma certa forma em si: dai
haver um em si da semelhanca e um em si da dessemelhanca. Para Socrates, ndo ha
problema em demonstrarmos que somos um e multiplos. Ele afirma que a semelhanca
mesma é algo separada da semelhanca sensivel, da mesma forma que temos também o
uno e as maltiplas coisas.'®®

O questionamento de Parménides é o seguinte: se as formas sdo divisiveis, e as
coisas que delas participam participariam de uma de suas partes, seria plausivel admitir
que a forma, uma, em verdade, se divide e mesmo assim permanece uma? Sécrates ndo
admite esta tese que em si mesma parece ser contraditéria. Aqui Parménides inicia o
célebre argumento do “terceiro homem”. Eis o argumento:

“Creio que tu crés que cada forma é uma pelo seguinte: quando algumas coisas,
maltiplas, te parecem ser grandes, talvez te pareca, a ti, que as olhas todas, haver uma
certa idéia uma e a mesma em todas; donde acreditas o grande ser um.

Dizes a verdade, disse ele.

183 Op. Cit.
184 pATAO. Parménides. Sdo Paulo: Loyola, 2003. 128 e.
185 Op. Cit. 130 b.

139



Mas... e quanto ao grande mesmo e as outras coisas grandes? Se olhares da
mesma maneira, com a alma, para todos esses, ndo aparecerd, de novo, um grande, um,
em virtude do qual é necessario todas aquelas coisas aparecerem como grandes?

Parece que sim.

Logo, uma outra forma da grandeza aparecerd, surgindo ao lado da grandeza
mesma e das coisas que desta participam. E, sobre todas essas, <aparecera> de novo
uma outra, de modo a, em virtude dela, todas essas parecerem grandes. E ndo mais sera
uma cada uma das tuas formas, mas ilimitadas em quantidade”*®.

Sdécrates responde que cada uma dessas formas € um pensamento e que nédo lhe
cabe surgir em nenhum outro lugar a ndo ser nas almas. O problema é que o pensamento
¢ sempre pensamento de algo, diz Parménides. E retruca: “’Nao é <pensamento> de
algo um, <algo> que esse pensamento pensa como estando sobre um todo, <algo esse>
que é uma ideia uma?”*®’. Para resolver esta aporia, o dialogo de Platdo se desdobra em
tese e antitese sobre as hipdteses que serdo levantadas por Parménides. De inicio, parece
que “é-nos incognoscivel tanto o belo mesmo, o que realmente é, como o bem e todas as
coisas que concebemos como sendo idéias mesmas™ %8,

Diante desta impossibilidade, Parménides aceita fazer uma demonstragéo sobre
0 exercicio de tirar conseqiiéncias de hipdteses. A 12 hipdtese é: Se € um e tem como
consequéncia o fato de que ele ndo é nem todo nem partes. O um, sendo, ndo podera ter
fim nem limite e nem poderia ser coisas multiplas. Nao poderia ser o todo, ja que este é
composto de partes e nem poderia ser as partes mesmas. Ndo tendo fim e limite, ndo
poderia ser nem reto e nem circular, jA que redondo é aquilo cujas extremidades, em
todos os pontos, distam igualmente do meio'®® e reto aquilo cujo meio “esteja fazendo
obstaculo as duas extremidades™.

O um, entdo, também ndo estaria nem em si mesmo nem em outra coisa, logo
ndo estaria no espaco e também ndo estaria nem em repouso € nem em movimento.
Primeiro, é impossivel algo estar em algo que ndo o envolva - e que uma coisa seria 0
envolvente e o outro o envolvido. Se assim fosse, 0 um seria agente e paciente, logo néo
seria um e sim dois. Da mesma forma, ndo poderia estar em movimento, ja que 0

movimento se d& por alteracdo ou deslocagéo, o que ndo caberia ao um; por outro lado,

186 Op. Cit. 131 e, 132.
87 Op. Cit. 132 c.
188 Op. Cit. 134 c.
189 Cf. Op. Cit. 137 e.
1% op. Cit.
140



ndo pode estar em repouso, pois como 0 um ndo pode estar nem em si Mesmo e nem em
outra coisa, 0 um jamais estaria no mesmo lugar ou estado. Tudo isto s6 é possivel de
pensar em relacdo aquilo que possui partes.

Do mesmo modo, 0 um nem é 0 mesmo e nem o diferente: “[...] se o um e 0
mesmo de maneira alguma diferem, toda vez que algo <se tornasse> um, <tornar-se-ia>
0 mesmo. — Perfeitamente. — Logo, se 0 um for o0 mesmo que si mesmo, nao serd um
consigo mesmo, e, assim, sendo um, n&o sera um”**.

Ora, 0 mesmo e o diferente nos indicam que o um também ndo seria o
semelhante, nem tampouco o dessemelhante. Assim, também n&o seria nem igual e nem
desigual, principalmente porque o um ndo é uma unidade de medida. A unidade
matematica de medida parece ser derivada deste um primordial.

O um também ndo estd no tempo. O tempo cronoldgico sempre nos diz de um
anterior e um posterior, de um jovem e um velho e isto é sempre alteracdo. Quando algo
esta no tempo, é necessario que sua idade mude — e isto ndo caberia ao um.

Estas conquistas iniciais obrigam Parménides a afirmar que sobre 0 um ndo ha
ciéncia, enunciacdo, percep¢do ou conhecimento. O que se falou até agora do um
possivel é de carater puramente negativo'®’. Este ensinamento toma lugar na
compreenséo de Plotino sobre o um e em Dionisius sobre a unidade e o ser. A afirmagéo
de Dionisius € de que a unidade e o ser estdo para além do pensamento e dos entes — e
nem mesmo pode ser um ente infinito'**. Entretanto, Jones indica que diferentemente de
Heidegger, Plotino e Dinisius nem sempre entendem o ser no modo de contraste com 0s
conceitos em que os entes adquirem sua significacdo determinante ou estabelecem
consideracdes metodoldgicas sistematicas para reforcar essa mesma diferenca ou forjam
um vocabulério para evidenciar essa diferenca®*.

Contudo, a infinitude do Uno plotiniano ou o Hiperousios ousia de Dionisius
apontam para a diferenca. Jones indica que os trés itens citados acima e elaborados por
Heidegger conduzem a uma leitura destes neoplatonicos no sentido estrito de uma
abordagem entitativa. Plotino e Dionisius seguem a tradicdo que 0s precedem,
diferentemente de Heidegger, mas é preciso indicar que a questdo da determinacdo do
ser como presenca esta inserida na propria tradicdo. Heidegger, apesar de distanciar-se

da tradicdo, parte da mesma para estruturar sua ontologia fundamental. Porém, Plotino e

191 Op. Cit. 139 d.e.

192 Esta sugestéo reaparece no Sofista, 244 Dff.

193 Cf. DIONISIUS. De Divinis Nominibus, I, 6. 593 D.
194 Cf. JONES, J. Op. Cit. p. 97.

141



Dionisius parecem apontar para um sentido ndo entitativo da questdo do ser que, de
certo modo, assemelha-se ao percurso heideggeriano.

Nas Enéadas, Plotino afirma essa diferenca ao afirmar que o ser so é conhecido
por seus efeitos, sendo uma causa que € principio e que, ela mesma, ndo tem
195

principio™”.Em relac&o a esta compreensdo, Jones elabora quatro explicagdes:

Primeiro, a caracterizacdo do um como ndo-subsistente (me huposten) claramente pde em
perigo qualquer tentativa de entendé-lo como a primeira hipostase. Segundo, somos noés que
atribuimos o ente ao um. De fato, ndo deveriamos fazé-lo, pois a mais adequada apreensédo
do mesmo se faz sem o ente. Terceiro, nds profanamos o um ao atribuir algo a ele, até
mesmo a esséncia. Assim, devemos desistir de perguntar “o que ¢?” 0 um como se essa
questdo pressuposse que a esséncia pertence ao um. Quarto, enquanto neste texto Plotino
permite que o um seja chamado de “causa”, em outro lugar ele sugere que este termo

descreve mais adequadamnente nossa relacio com ele do que simplesmente seja o um™®.

Para Plotino, quando nos “até mesmo chamamos o um de causa, ndo estamos
predicando nenhum atributo a ele, mas sim a nés mesmos™'®’. Plotino e Dionisius
entendem que o discurso entitativo é paradoxal. O discurso de ambos procuram nos
advertir da impossibilidade e inapropriacdo radical que este discurso possui quando se
trata de pensar o ser: o ser ndo é o ente e ndo pode ser pensado de modo entitativo.
Como vimos, o termo Hiperousios ousia em Dionisius nega a ousia e a unidade ao ser.
Nestes termos, o ser de Plotino e de Dionisius estd para além da esséncia e da
unidade'®. Esta direcdo é semelhante aquela tomada por Heidegger: “Heidegger,
Plotino e Dionisius, cada um a seu modo, minam a prioridade da questdo ‘o que é?’
tanto quanto a metafisica entitativa que surge deste questionamento”lgg. Mesmo que
ambos pensadores neoplaténicos ainda facam metafisica ao indicar que o Uno ou o
infinitamente ser sdo a causa de todos os entes, ndo o fazem num sentido entitativo: a

causalidade ndo possui natureza entitativa.

1% Cf. PLOTINO, Enédas. VI. 8, 11.

1% JONES, J. Op.Cit. p. 99.

¥ PLOTINO. Op. Cit. 11. 8, 15.

198 Cf. & questdo da relagdo entre ser, ousia e energias, ver o artigo de Jones An Absolutely Simply God?
Op. Cit. p. 390 ss.

%9 JONES, J. A Non-Entitative Understanding of Be-ing and Unity: Heidegger and Neoplatonism . Op.
Cit.p.100.

142



Além do mais, como nos lembra Jones, Heidegger priveligia o pensamento
originario frente ao pensamento calculador, atitude semelhante aquela tomada por
Aristoteles em relacdo as ciéncias da natureza e a metafisica, a ciéncia das causas. A
questdo pelo “ente enquanto ente” busca entender os primeiros principiOS € Causas.
Entretanto, a questéo pelo sentido do ser em Heidegger néo se direciona para a questao
da natureza dos entes e torna impossivel delimitar o ser como causa, algo entitativo.
Heidegger ndo considera o ser do ente como fator de determinacdo de seu carater
entitativo, mas indica que nossas possibilidades de compreensdo do ente em sentido

mais rigoroso e profundo devem passar pela elucidacdo da questdo do sentido do ser.

Mas, entéo, ser, como uma condigdo a priori para a possibilidade de compreender os entes
e como aquilo que determina os entes como entes € um fator explanatério dos entes e uma
causa dos entes no sentido amplo que nds caracterizamos como “causa”. Enquanto ndo ¢ o
telos dos entes, € um tipo de arché para os entes. Com essa concepcdo da ontologia
fundamental, Ser e Tempo oferece, ou melhor, permanece nos limites da metafisica que é

fundamentalmente de carater ndo entitativo®®.

A “apropriacdo” que Heidegger faz apos sua Kehre de um pensamento que se
direciona para a serenidade - e que possui raizes na mistica eckhartiana — parece indicar
a possibilidade de pensarmos esse pensamento como uma metafisica da metafisica, ja
que em Eckhart teriamos o pensamento que realiza a unido mistica com Deus em sua

negatividade radical®®.

Em outros termos teriamos, de modo mais claro, um
pensamento que € sem ter um porqué. O pensamento que se dirige assim ao ser se
liberta da necessidade de pensar ou experienciar o ser pelo viés do ente: ser como inicio

(arché) ou fim (telos) dos entes. Jones entende que essa atitude ja se encontra presente

20 Op. Cit. p. 102.

201 parece plausivel indicar aqui a possibilidade de pensarmos a questio da verdade do ser & luz da
Historia e da propria Historia da Filosofia em dois sentidos: o primeiro sentido entende o ser como
resposta ao que é o ente e uma segunda possibilidade que quer pensar o ser a luz do questionamento de
seu sentido, portanto uma abordagem ndo entitativa. O problema reside em tratar a verdade num sentido
a-histdrico. A questdo levantada por Caputo é: como é possivel pensar esse Wesen da Histdria — que
permite que a historia seja — e que nunca pode ele mesmo ser histérico, deixar suas marcas numa época
histérica? Cf. CAPUTO, John. Desmitologizando Heidegger. Op. Cit. Em relacdo a problemética da
questdo da verdade do ser e sua relagcdo com a Historia, ver OKRENT, Mark. The Truth of Being and the
History of Philosophy. In: A Companion to Heidegger. Oxford: UK, 2005. CF. ao carater para além da
arché da serenidade, ver SCHURMANN, Reiner. Heidegger and Eckhart on Releasement. Research in
Phenomenology, Vol 3, 1973.

143



em Eckhart — assim como ja apontaram Caputo e Schurmann — mas possui raizes ainda

mais longinquas, ou seja, em Dionisius e Plotino:

Uma versdo dessa superacao radical da metafisica, que de fato é a fonte primaria da
compreensdo de Eckhart para a serenidade, é também encontrada em Plotino e Dionisius.
Esta supreracéo da metafisica toma lugar na henosis. A teologia ‘negativa’ que conduz a tal
unido nao é, como é frequentemente mal entendida, um aspecto da metafisica que expressa
a diferenca radical entre o um (ou ser ou Deus) e 0s entes. Mais do que isso, a pratica de tal
teologia mistica negativa conduz ao abandono da diferenca e, deste modo, identifica-se
entre 0 em si mesmo e o inominado. Tal abandono requer o abandono da metafisica uma
vez que na experiéncia metafisica uma causa é sempre experienciada como outra em

relagdo a seus efeitos®®.

A diferenca ontoldgica posta por Heidegger implica na necessidade de superar a
metafisica. Entretanto, como a propria metafisica parece se mover sempre no sentido de
falar sobre o ser em termos do ente quando elabora afirmag6es propositivas, Heidegger
segue um caminho que necessita pensar o sentido do ser ndo mais a partir do ente, logo
para além das afirmacdes propositivas. Ndo é de se estranhar que Heidegger nos legue
proposi¢oes como “o nada nadifica”, “a apropriagdo apropria” e “a temporalidade
temporaliza”, por exemplo. Estas frases sdo “embaragosas para um positivista como
Carnap™®®. Mas, como ja haviamos discutido antes, elas permanencem sem sentido
qguando se quer conquistar a compreensdo das mesmas no terreno da entificacdo, ou
seja, da afirmacdo proposicional. Heidegger parece quer livrar-se da incumbéncia de
pensar o ser a luz deste terreno entitativo quando elabora frases que querem suplantar a

relagdo sujeito-verbo.

CEINT3

Contudo, apropriacdo, temporalidade e o nada ndo sdo entes; “apropriar-se”, “temporalizar”
e “nadificar” nao se referem as atividades entitativas. Além do mais, as frases enigmaticas
citadas acima expressam uma apropriacdo, temporalizacdo e nadificagdo ndo entitativa.
Para Heidegger, estas frases sdo todas maneiras de pensar o ser (Das Sein). Mas, é claro,

Heidegger ndo entende o infinitivo “das Sein” como um substantivo.?*

202 JONES, J. Op. Cit. p. 103.
203 Op. Cit. p. 104.
204 Op. Cit.
144



Determinar o ser como presenca — e ai a questdo da verdade se transformar na
questdo da re-velacdo (Unverborgenheit) — parece ser uma das tarefas fundamentais da
ontologia heideggeriana. O alinhamento que Heidegger faz com os termos nada,
transcendéncia do Dasein, verdade, existéncia e dizer possuem como ponto de encontro
a diferenca ontologica que culmina na sua compreensdo sobre o Ereignis. O todo do
processo é inalcancavel em termos de afirmagdes proposicionais, j& que a compreensao
do ser requer uma compreensdo nao entitativa. Como indica Jones, o caminho correto a
seguir ¢ atingir uma compreensao pré-proposicional ou pré-teorética.?®

Em termos estruturais, encontramos essa mesma abordagem em Plotino quando
esse trata do Uno Absoluto. Ele afirma que o Uno ndo possui um nome e ndo se pode
falar sobre ele e, além do mais, ndo possuimos nenhuma percepgdo ou conhecimento
sobre ele. O Uno ndo ¢ nomeado ou falado, “ndo ¢ objeto de opinido ou conhecimento,

»206 O pensamento, para Plotino, unifica as

nem pode ser percebido por algo
multiplicidades daquilo que possui ser, sendo direcionado aos entes. N ha um
conhecimento proposicional sobre o Uno.

A teologia mistica de Dionisius, também de carater negativo, segue a mesma
direcdo quando fala do autor transcendente de todas as coisas. Ele afirma que sobre
Deus é preciso adotar uma atitude diferente da aproximacao entitativa, uma vez que
para atingir a compreensdo sobre Ele € preciso renunciar a toda visdo e a todo
conhecimento, Unica forma para que “possamos assim ver € conhecer que nao se pode
nem ver nem conhecer Aquele que estd além de toda visdo e de todo conhecimento™?"’,
Dionisius parece entender essa compreensdo também como pré-compreensao ou
compreensdo pré-proposicional: “Porque ai se encontra uma visdo verdadeira ¢ um
verdadeiro conhecimento, e pelo fato mesmo de abandonar tudo o que existe se celebra
0 Supra-essencial segundo um modo supra-essencial”*®®, Este abandono parece indicar a
necessidade de um pensamento pré-teorético e mais originario sobre aquilo que se quer
conhecer, ou seja, Deus. Mas até mesmo indicar conhecimento aqui pode parecer
contraditorio, j& que Dionisius deveria estar pensando num modo de conhecimento que

esta para além do conhecimento entitativo.

205 Cf. JONES, J. Op. Cit. e HEIDEGGER, M. A Caminho da Linguagem. Op. Cit.
2 P OTINO. Eneadas. VI.9. 1-4.

27 DIONISIUS. De Mystica theologia. 2, 1025-B.

208 Op. Cit. (Grifo nosso).

145



Assim como Heidegger sobre o ser - que exige uma apreensdo sobre o ser que
possua um carater ndo proposicional e ndo entitativo - Plotino e Dionisius parecem
indicar um mesmo modo de apreensdo sobre o Uno ou Deus. Plotino e Dionisius
aceitam aquele colapso que a linguagem sofre no Parménides de Platdo quando na
primeira hipétese se refere a uma metafisica ndo entitativa. Contudo, ambos estéo
cientes de que a tarefa do pensamento é apreender a multiplicidade. Entretanto, nesta
apreensdo, ha sempre a apreensdo daquilo que € e que possui unidade e que tem um ser,
mas que é pluralidade, ou seja, os entes. Plotino, além do mais, entende que a unidade é
0 que permite que 0s entes sejam entes e que a identidade na diferenca jamais pode dar
conta da apreensdo toda, uma vez que é preciso ir além do pensamento eidético e do
julgamento proposicional para se ‘“experienciar” o Uno. Dionisius segue a mesma
abordagem quando fala do ser ilimitado quando o ser, entendido como causa, hdo € um
ente: “[...] consequentemente, nés ndo podemos entender a emergéncia dos entes como
o ser em si mesmo deixando os entes serem”?%.

Em seu terreno fundamental, o que esses pensadores parecem sugerir é que a
gramatica — a gramatica do discurso proposicional-teorético — ndo da conta de pensar
algo para além dos entes. Estabelecer o que faz a distin¢do entre verbo e substantivo s6
é possivel quando se sai da esfera entitativa e adentra-se a esfera ontolégica radical do
sentido do ser: “Mas para uma compreensao nao entitativa do ser, ndo ha nenhum ente
deixando ser os entes no ser sendo”**°. Este Gltimo termo ndo pode ser entendido como
substantivo ou verbo. John Jones, para ilustrar essa aproximacdo, vale-se do exemplo do
décimo segundo tom na musica de Schonberg que vai além da convencional harmonia
diatonica. Um acorde dado no décimo segundo tom “pode geralmente ser analisado em
termos da harménica convencional, a transicdo entre 0s acordes sempre permanece nao
analisada, incompleta e faltando uma resolugdo”*"*. Falta um tom n&o tonico ao redor de
como o mesmo € arranjado. Neste sentido, a expressdo ser (be-ing) ndo encontra

resolucdo na gramatica tradicional.

29 JONES, J. Op. Cit. pp. 105-6.

219 Op. Cit. 106.

211 Op. Cit.(Esta compreensdo de John Jones s6 se torna clara quando entendemos que ele traduz ser (das
Sein) por be-ing, em inglés. Jones quer mostrar a diferenca radical entre o ente (being) e o ser (be-ing). A
expressdo chave de sua compreensdo é “be-ing beings”, ou seja, algo como o ser sendo e que contém um
gertndio em ing no termo be-ing. Este gerdndio ndo é propriamente um substantivo verbal como se
pegassemos um verbo e um substantivo e 0 combinassemos de maneira estranha a gramatica tradicional:
“[...] este gerundio expressa infinitamente e transitivamente o que ¢ anterior a distingdo entre verbo e
substantivo”. JONES, J. Op. Cit).

146



Dionisius procura solucionar esse problema numa direcdo que pode se
aproximar da compreensdo heideggeriana para o ser dos entes. Como nota Jones, tal
expressao é ambigua por denotar tanto 0 ser quanto os entes que sdo — contudo, é
preciso estabelecer, como ja indicamos, em que consiste esta relacdo. Dionisius entende
a expressdao “existencial” dos entes como tendo ser — habens esse ou metechon tou
ontos?? - ou seja, os entes devem ser entendidos como tendo ser. Nestes termos, ousia
pode significar as maneiras do ser ou 0s modos como o ente é e a expressao “tendo ser”
como ousios on. Com o termo Hiperousios, Dionisius quer tratar do ser
“supraeesencial”, mas que ndo deve ser entendido em termos entitativos — isso indica a
aproximagéo, sempre em termos de similitude estrutural, acima indicada.

Em termos gerais, pode-se afirmar que Plotino e Dionisius, assim como
Heidegger, “criticam o discurso proposicional e¢ sugerem uma compreensio pre-
proposicional do ser e da unidade”®®. Heidegger pensa essa compreensdo a luz da
identidade e da diferenca, uma vez que seu pensamento nao metafisico indica a co-
pertenca do ser e do pensar no mesmo (a co-pertenca, melhor dizendo, que se abre no
acontecimento-apropriacéo, Ereignis). Quando Plotino e Dionisius procuram pensar o
Um e o ser para alem de uma substancia-unidade substancial, acentuam ainda mais a
similitude sugerida: a identidade ndo pode ser pensada sem a diferenca. Mas é preciso
acentuar que ha diferencas entre estes neoplatonistas e Heidegger. Heidegger quer
desenvolver um pensamento ndo metafisico, bem como um dizer do ser e do Ereignis
também ndo metafisico. O que se estabelece a partir de uma abordagem nao entitativa a
questdo do sentido do ser e da unidade em Plotino e Dionisius é a possibilidade de
pensar essa similitude a partir de estruturas que buscam ir além do pensamento
proposicional.

De Eckhart a Filon se abre uma tradicdo que pode servir como contraponto a
compreensdo heideggeriana sobre a tradicdo metafisica. Entender toda essa tradigéo
como onto-teo-légica € delimitar de maneira definitiva qualquer possibilidade de
pensamento critico. De Filon a Eckhart se abre uma compreensao radical sobre Deus ou
0 ser ou 0 Um que pode ser usada como modelo para pensarmos esta tradicdo como para
além da tradicdo onto-teo-logica que pensava o ser no modo entitativo. A partir de
Eckhart a Filon é possivel ndo apenas tracar possiveis influéncias subterraneas no

pensamento heideggeriano, mas também demonstrar o alcance de abordagens nao

212 cf, Op. Cit.
23 Op. Cit. p. 108.

147



entitativas & questdo do sentido do ser no Neoplatonismo como modos também radicais
do pensamento ontolégico pré-heideggeriano e que possibilitam desconstruir — no
sentido estrito de alargar o passo de volta e a destruicdo da tradicdo - a critica feita por
Heidegger a tradicdo metafisica. As aproximacdes que faremos no proximo Capitulo
entre temas fundamentais do pensamento heideggeriano (transcendéncia do Dasein,
Serenidade, Aoyoc, aAnfsia e destinamento do ser) com esta tradicio citada, tornardo

ainda mais valida e ampla essa visdo sobre uma tradicdo que se quer ndo entitativa.

148



CAPITULO 111
A transcendéncia do Dasein e o0 destinamento do ser

1. A transcendéncia do Dasein e a questdo da alma no Neoplatonismo.

Uma das tarefas essenciais de Ser e Tempo era tornar claro o projeto concreto-
desvelador da transcendéncia do Dasein para se conquistar o horizonte transcendental
da questdo do ser. A compreensdo heideggeriana da transcendéncia funciona como uma
ruptura entre seu pensar e o pensar metafisico da tradicdo, mais especificamente aquele
consolidado pelo Idealismo em que se pensava o sujeito e o objeto como duas esferas
distintas de articulacdo’. Aqui, o que temos ¢ a compreensio de que o “mundo como
totalidade ndo ‘¢’ ente, mas aquilo a partir do qual o Dasein se da a entender a que ente
pode dirigir-se™?, logo deve-se abrir a possibilidade de compreender que o Dasein é de
um modo tal que existe em-vista-de-si-mesmo ¢ que o mundo se mostra como “aquilo
em-vista-de-que o Dasein existe”. E preciso, portanto, evidenciar o que significa a

transcendéncia em termos heideggerianos.

No § 16 de Ser e Tempo somos interpelados pelo questionamento sobre 0 mundo
a partir do fato de que este ndo € um ente intramundano — mesmo que o determine —e 0
atrelamento da questdo do mundo com a cotidianidade entendida como o fato de que “a
cotidianidade do ser-no-mundo pertecem modos de ocupagdo que permitem o encontro
com o ente de que se ocupa”™. Heidegger ir4 analisar os quatro sentidos fundamentais da
expressao mundo ao longo da tradicdo para deles extrair o conceito ontoldgico radical
da mundanidade. O conceito de mundo — para ir além da tradicdo metafisica — é

fundamental para se conquistar o sentido mais rigoroso de transcendéncia do Dasein.

! Transzendenz, transzendent e transzendieren derivam do latim transcendere que indica escalar
(scendere), atravessar (trans). Os filosofos medievais aplicavam o0s termos transcendens e
transcendentalis ao ser, a verdade, a unidade e ao bem. A universalidade da aplicacdo destes termos a
todos os entes em todas as categorias e nos genéreos mais altos Ihe conferiam esse carater transcendental.
Kant entende o termo transcendente como um conceito ou entidade que estdo para além de nossas
experiéncias, reservando o termo transcendental aquilo que pertence as possibilidades de nosso
conhecimento, mas ndo explica o que é a transcendéncia. Heidegger entende a transcendéncia como
transcendéncia do Dasein e explica, como iremos demonstrar a frente, que a mesma possui quatro
sentidos: transcendéncia Ontica, ontoldgica, fundamental-ontoldgica e epistemolégica. Cf. INWOOD,
Michael. A Heidegger Dictionary. Oxford: Blackwell Publishing, 1999. pp. 225-227.

2 HEIDEGGER, M. Sobre a esséncia do fundamento. In: . Conferéncias e escritos filoséficos. Sdo
Paulo: Abril Cultural, 1984. (Os Pensadores). p. 115.

* Op. Cit..

* Op. Cit. p. 115.

149



Heidegger se vale de uma compreensdo quaternaria da questdo mundo: 1. E conceito
ontico e significa a totalidade dos entes; 2. Ontologicamente € o ser dos entes; 3. E 0
contexto, na esfera oOntica, “em que” de fato o Dasein vive ¢ 4. Trata-se do conceito
existencial-ontoldgico da mundanidade — discussdo do § 18 e que traz a tona o conceito
de conjuntura que se da pela abertura da “significagdo como constitui¢do existencial do

995

Dasein, 0 ser-no-mundo™’que se trata de uma condi¢do Ontica da possibilidade da

descoberta da totalidade inerente a conjuntura.

Como a questdo do nada e da diferenga ontoldgica esta na base da ontologia
fundamental e em seus desdobramentos, é preciso pensar o principium rationis® - que
reza que nihil est sine ratione — a luz do proprio nada. No curso O Principio do
Fundamento, Heidegger acentua o carater de “devolver” presente em todo
reconhecimento, j& que rationem reddere significa devolver o fundamento e, ainda
mais, todo conceber é re-presentatio. Ou seja: 0 que vem ao encontro, vem em dire¢cdo
ao eu representante. “Conforme o principium reddendae rationis, o representar tem de,
caso pretenda que seja reconhecedora, dar de volta o fundamento daquilo que vem ao
encontro ao representar, e isto quer dizer, da-lo de volta a si mesmo (reddere)”.’
Heidegger opera uma mudanca da tonalidade sobre o principio do fundamento — Nada é
sem fundamento — indicando que 0 mesmo € um falar sobre o ser, de que 0 ser mora em
si como fundamentado. A radicalidade de tal postura leva a uma concluséo peculiar: o
fundamento e o ser “sdo0” 0 mesmo, mas 0 mesmo aqui ndo indica o igual — aponta para
o fato inequivoco de que a esséncia do ser “€¢” fundamento, e este ja entendido como
permanecendo fora do ser. Esta é a célebre compreensdo do ser como o sem-fundo (Ab-
Grund) da tradicdo da negatividade. Mas em Heidegger a radicalidade reside na

pertenca entre ser e fundamento:

Ser e fundamento pertencem um ao outro de modo concomitante. A partir da sua copertenca
com o ser enquanto ser, o fundamento recebe a sua esséncia. Inversamente, o ser enquanto
ser rege a partir da esséncia do fundamento. Fundamento e ser ‘sdo’ 0 mesmo, ndo o igual, o
que logo a diferenca dos nomes ‘ser’ e ‘fundamento’ indica. Ser ‘¢’ na esséncia:
fundamento. Por isso o ser nunca pode anteriormente ter um fundamento, que o deva

fundamentar. Em consequéncia disto o fundamento do ser permanece fora. O fundamento

> Op. Cit., p. 133.
® Heidegger se refere ao tratado Primae Veritas de Leibniz.
" Idem. Op.Cit. p. 40.

150



permanece fora do ser. No sentido de um tal permanece-fora do (Ab-bleibens) fundamento
do ser, ‘¢’ o ser o sem-fundo (Ab-Grund). Na medida em que o ser enquanto tal é
fundamentado em si proprio, permanece ele mesmo sem fundamento. O ‘ser’ ndo cai no

dominio do poder do principio do fundamento, mas apenas no do ente.®

O sentido dado aqui é préprio daquele pensamento ndo entitativo tratado no
Capitulo anterior. Heidegger afirma que o pensamento l6gico — aquele que opera na
esfera dntica — pode conformar-se com a norma do pensamento, mas nunca ser elevado
a instancia do verdadeiro.” Adentrar a esfera do verdadeiro é, portanto, adentrar o
questionamento sobre o sentido do ser. A questdo do fundamento e do nada se casam
para dar novas possibilidades ao que a tradicdo ontoldgica havia soterrado:
desvencilhar o pensamento de uma interpretacdo equivocada a respeito de suas origens
e, hum caminho de retorno, desvelar o sentido mais préprio do que nos foi legado pela
tradicdo grega e des-construir a tradicdo metafisica onto-teo-l6gica.

A analise hermenéutico-historica — que aqui se da especificamente através de um
trabalho hermenéutico sobre o referido texto de Leibniz — visa demonstrar que aquilo
sobre 0 que a nossa tradicdo havia se debrucado tdo longamente deveria ser pensado a
partir de um restabelecimento adequado da questdo do sentido do ser sobre novos
prismas, ou seja, reconquistando o lugar devido que o dizer desta mesma tradicdo
pOSSuUi.

Ao traduzir vioic por Aufgehung, Heidegger quer nos fazer ver que “vicic €0
movimento de eclosdo, a emergéncia pensada verbalmente e dita na forma nominal
(nunca réplica precisa a palavra grega), e é essa emergéncia que é ser”**. O fundamento,
0 ser, s6 pode ser pensado pela diferenca ontoldgica, pelo rendimento do pensamento a
tal diferenca, sem jamais querer enquadra-lo através das regras que se ddo na esfera
ontica, ou seja, o pensamento teorético proposicional calculador. O Abgrund é trazido
para que o0 pensar possa ir além dos seus limites positivos e encarar 0 questionamento
essencial de sua propria tradigdo e de seu elemento negativo.

Apenas possibilitando e desarticulando a rigidez com que esta mesma tradicéo

pensou 0 homem e o mundo — dai a colocagdo da necessidade de se estabelecer a

® Op. Cit.. p. 80-1.

° Cf. ZARADER, Marlene. Heidegger e as palavras de origem. Piaget: Lishoa. 2004, p. 54.

19 percurso este encentado — guardada as devidas proporcdes — pela a tradicdo da negatividade quando
esta quer pensar Deus pela diferenca — Deus e Divinitas, Deus e as criaturas — e pelo nada, a prdpria
negatividade.

11 Op. Cit.. p. 49.

151



transcendéncia do Dasein e o lugar privilegiado do nada — é que se faz surgir no
horizonte do pensamento o estabelecimento da diferenga ontolégica e uma nova
possibilidade de pensar esta mesma tradi¢do. Heidegger esta muito ciente de sua tarefa:
ao retomar a questdo do sentido do ser em toda a sua radicalidade — e vislumbrar a
necessidade de pensar o impensado daquilo que nos foi legado™ — ele afirma que “o
pensamento do ser ndo procura apoio no ente”'®. Trata-se, com efeito, de uma atitude
que dentro da analitica existencial visa permitir ao pensamento essencial encontrar as
palavras através das quais a verdade do ser antija a linguagem. E nesta busca, pela
possibilidade de escutar-se atentamente o apelo do ser, que a analitica existencial se vé
na incumbéncia de ir além do pensamento estabelecido pela tradigdo pensando o nada e
o0 ser. Apelo este que nos remete, dentro dos pensadores da negatividade, ao apelo que a
alma recebe insistentemente de Deus™.

A afirmacdo de que “o nada nao permanece o indeterminado oposto do ente,

1
mas se desvela como pertencente ao ser do ente” >

néo se trata de uma igualdade entre
ser e nada, mas sim de um co-pertencer — e isto mesmo porgue o ser mesmo € finito em
sua manifestacdo no ente (Wesen), e s6 pode se manifestar na transcendéncia do ser no
Dasein dentro do nada. Este €, portanto, o ponto basilar de nossa discusséo até aqui. E
assim que Heidegger pode assinalar que “somente no nada do Dasein o ente em sua
totalidade chega a si mesmo™®,

Chegar a si mesmo nos fala desta finitude radical que € a manifestacdo do ser no
Dasein dentro do nada. E assim que o pensamento originario pode apropriar-se daquilo
que Heidegger chama de o Unico acontecimento: que o ente é. A transcendéncia do
Dasein — e devemos entender esta transcendéncia aqui como aquilo que se refere ao

préprio Dasein humano, ou seja, sua constituicdo fundamental enquanto ente e que

12 A questdo de pensar o impensado de nossa tradicdo é delimitada por Heidegger em trés questdes

basilares nomeadamente em relagdo ao pensar hegeliano: 1. Qual o objeto do pensamento em Hegel e
Heidegger? 2. Qual a medida em um e outro para estabelecer-se um didlogo com a historia do
pensamento? e, por fim, 3. Qual é em um e outro o carater deste dialogo? Em Heidegger temos: 1. O
objeto do pensamento é 0 mesmo, portanto o ser, mas o ser sob o ponto de vista de sua diferenca com o
ente; 2. Estabelece-se um didlogo com a tradicdo historial enquanto se penetra na forga do pensamento
antigo e 3. O caréater deste dialogo ndo é mais o suprassumir (Aufhebung), mas o passo de volta apontando
para o @mbito a partir do qual a esséncia da verdade se torna digna de ser pensada. CF. HEIDEGGER,
Martin. A Constituicdo Onto-teo-légica da Metafisica. Identidade e Diferenga. In: . Conferéncias e
escritos filosoficos. Sdo Paulo: Abril Cultural, 1984. (Os Pensadores). pp. 191-2.

¥ HEIDEGGER, M. Que ¢é Metafisica? Op. Cit. p. 51.

%0 conceito de Deus referido aqui é sempre como este é compreendido pela tradicdo do pensamento da
ngatividade.

> 0Op. Cit.. p. 43.

16 Op. Cit..

152



acontece antes de qualquer comportamento — é colocada para se ajustar, dentro deste
percurso, ao nada e ao ser e a sua manifestacdo. Ensina Heidegger:

A transcendéncia constitui a mesmidade (ipseidade). Mas, novamente, ndo apenas a ela; a
ultrapassagem sempre se refere também, ao mesmo tempo, ao ente que ndo é o Dasein
‘mesmo’; mais exatamente: na ultrapassagem ¢ através dela pode apenas distinguir-se e
decidir-se, em meio ao ente, quem e como ¢ um ‘mesmo’ ¢ 0 que ndo o ¢é. Na medida,
porém, em que o0 Dasein existe como mesmo — e somente nesta medida — pode ele ter um
comportamento (relacionar-‘se’) para com o ente, que, entretanto, deve ter sido ultrapassado
antes disso. Ainda que sendo em meio ao ente e por ele cercado, o Dasein enquanto

existente ja sempre ultrapassou a natureza®’.

A ultrapassagem aqui indicada se refere, com efeito, & prdpria transcendéncia
que &, em si mesma, a ultrapassagem que possibilita a existéncia. O indicativo aqui €: sO
sendo transcendente ¢ que o Dasein pode “ultrapassar” a natureza e ser o mesmo,
relacionando-se com 0s outros entes que se ddo no mundo. Sem a transcendéncia nao
haveria Dasein, mas apenas seres simplesmente dados™®. Deste modo é possivel colocar
a transcendéncia como ser-no-mundo. O mundo, neste sentido, nada mais é do que a
estrutura unitaria da transcendéncia e atribuida apenas ao Dasein humano, expressdo
que resume tudo o que € como unidade. Heidegger se vale da tradicdo para pensar a
radicalidade da transcendéncia do Dasein.

A transcendéncia, portanto — e a partir da prdpria tradicdo — é pensada em quatro
sentidos: 1. Transcendéncia 6éntica: sentido proprio da cristandade que entendia que todo
ente possuia um ser transcendente: Deus, o criador, transcende as criaturas criadas; 2.
Transcendéncia ontoldgica: sentido dado por Aristoteles e seus seguidores medievais. A
transcendéncia é entendida como koinon, ou seja, o sentido mais universal como € o
caso do ser em relagdo aos entes. Entretanto, ndo torna clara a diferenga mesma entre
ser e ente; 3. Transcendéncia fundamental-ontoldgica: refere-se ao Dasein que esta
postado na clareira do ser envolvendo a compreensao do ser, ou melhor ainda, posto na
verdade do ser que ndo implica conhecimento explicito do ser, mas que assegura, em

termos heideggeerianos, a liberdade do Dasein e a ultrapassagem (Ubersteigung) e 4.

7 |dem. Sobre a esséncia do fundamento.Op. Cit. p. 104-5.
18 Evidente que isso é apenas uma figura de linguagem, uma vez que é apenas através e pela prépria
transcendéncia que nds podemos pensar num ser simplesmente dado.

153



Transcendéncia epistemoldgica: o Dasein estd aberto ao mundo intramundano o que
pode indicar a transcendéncia cartesiana em termos, ja que o Dasein transcende “o
mundo” e ndo “os objetos”.'® E a transcendéncia fundamental-ontoldgica que esta no

centro do pensamento heideggeriano:

A transcendéncia [...] refere-se aquilo que é préprio do Dasein e isto ndo, por certo, como
um modo de comportamento entre outros possiveis de vez em quando posto em exercicio,
mas como constituicdo fundamental deste ente, que acontece antes de qualquer
comportamento [...] A transcendéncia, contudo, é a ultrapassagem que possibilita algo tal

como existéncia em geral e, por conseguinte, também um movimentar-“se”-no-espago.?’

1.1. Ereignis e a abertura da alma.

A importancia da diferenca ontolégica®® se torna mais relevante quando
entendemos que o Dasein é apropriado ao ser na sua co-pertenca (Zusammengehdren)

que se da no Ereignis®. Eis como Zarader explica este tltimo vocabulo:

Ereignis deve ser entendido segundo trés direcGes semanticas: a idéia de captar com o olhar
(er-&ugen), a idéia do ser proprio (eigen), a idéia de ter lugar ou de se produzir (sich
ereignen) . Se mantivermos juntas estas trés diregdes, o Ereignis aparece como esse ‘deixar
vir a si’, essa ‘apropriacdo’ ou melhor ainda esse ‘advento’, pelo qual o ser (da mesma
maneira que o homem) se ilumina no que lhe é prdprio, quer dizer na sua esséncia e na sua

proveniéncia®.

¥ INWOOD, M. Op. Cit.
20 HEIDEGGER, M. Sobre a esséncia do fundamento. Op. Cit. p. 104.

2L Cf. 0 ensaio As Aventuras da Diferenca de Gianni Vattimo na sua obra homénima.ln: . As
aventuras da diferenca. Edi¢Ges 70: Lisboa, 1989.pp. 143 a 160. (Vattimo, neste ensaio, propde discutir o
esgotamento da forca historica da diferenca ontolégica a partir da conferéncia parisiense de Jacques
Derrida de 1980, La Différance. Mesmo indicando o ocaso da diferenca, e isto mesmo a despeito de seus
pensadores mais contemporaneos — Derrida, Deleuze, Lévinas e Foucault — ele ressalta que mesmo
havendo uma nostalgia no pensamento de Heidegger, ja que o proprio Heidegger nomeia An-denken o
pensar que pode pensar a diferenga através de uma recordacgao que, ao recordar a diferenca, recorda o ser,
deve-se estabelecer uma distin¢cdo entre 0 modo de se debrucar sobre esta questdo em Derrida e no
préprio Heidegger. Para nos, de fato, este € um campo ainda muito vasto para o0 pensar e que aponta para
questionamentos ainda ndo pensados).

22 Na traducdo brasileira para a conferéncia Identitat und Differenz, Ernildo Stein segue os passos da
traducdo francesa, evénément-appropriation, e traduz Ereignis por acontecimento-apropriacao.

2 Op. Cit. p. 169.

154



O homem, enquanto ente, faz parte da totalidade do ser. Ele pertence e é inserido
no ser, mas “o elemento distintivo do homem consiste no fato de que ele, enquanto ser
pensante, aberto para o ser, esta posto em face dele, permanece relacionado com o ser e
assim lhe corresponde™®*. O ser se presenta a0 homem e é e permanece enquanto aborda
o homem pelo apelo e aqui reside a radicalidade ontoldgica do Dasein: “[...] somente o

225 No comum-

homem, aberto para o ser, propicia-lhe o advento enquanto presentar
pertencer (Zusammengehorigkeit) o homem e o ser se ddao enquanto modo pelo qual o
homem esta entregue ao ser e como o ser é apropriado pelo homem. A palavra que
Heidegger usa para tratar da a-propriacdo entre homem e ser é Ereignis. Como explica

Heidegger:

A palavra Ereignis ¢ tomada da linguagem natural. “Er-eignen (acontecer) significa
originalmente: “er-atigen, quer dizer, descobrir com o olhar, despertar com olhar, apropriar.
A palavra ereignis deve, agora, pensada a partir da coisa apontada (aus der gewiesenen
Sache her gedacht), falar como palavra guia do pensamento. Como palavra-guia (Leitwort),
ela se deixa traduzir tdo pouco quanto a palavra grega l6gos ou a chinesa Tao [...] Ereignis
apropria 0 homem e ser em sua essencial comunidade (Das Er-eignis ist der in

sichwingende Bereich, durch den Mensch und Sein einander in ihrem Wesen erreichen)?.

E determinado, deste modo, que o comum-pertencer (Zusammengehdrigkeit)®’
aloja uma mesmidade entre ser e homem que sé se pode dar exatamente pela diferenca
mesma entre ser e ente. O Ereignis, enquanto advento, permite que o pensar se debruce
tanto sobre a identidade quanto sobre a diferenca. A trindade estabelecida aqui — nada,
transcendéncia do Dasein e diferenca ontoldgica — forma o solo fundante de todas as
possibilidades de se interpretar a propria analitica existencial numa perspectiva que

conduz a possibilidade de convergéncia com a tradicdo da negatividade.

* HEIDEGGER, M. Identidade e Diferenca. Op. Cit. p. 182.

% Op. Cit.

% Op. Cit. pp. 182-3.

2" Comenta Ernildo Stein que ha uma dupla acentuacdo neste termo, ou seja, ora acentua-se comum-
pertencer ora comum-pertencer. O primeiro, segundo Stein, demonstra certo sentido hegeliano da
identidade entre ser e pensar, ser e homem e que conduz a uma sintese, enquanto o segundo aponta para
um ambito do qual fazem parte, no mesmo, 0 homem e 0 ser. Assim como na tradicdo americana,
optamos por manter o vocébulo Ereignis em alemdo, especialmente para evitar uma possivel confusdo
entre Zusammengehorigkeit  enquanto “comum-pertencer” e Ereignis, segundo Stein, como
acontecimento-apropriacao. Cf. Identidade e diferencga. Op. Cit. Nota 2 a p. 181.

155



Inicialmente, contudo, é preciso acrescentar que o sentido de abertura do Dasein
esta relacionado com a compreensdo heideggeriana sobre a Juxn como este conceito
aparece no De Anima de Aristoteles. Para Aristoteles, “ a Juxm humana, seja no sentido
da percepcdo sensivel (S9e V@ZDnc<ydnVv4) ou como conhecimento intelectual
(9e <=y p<), é uma BcOIly4< 94, uma abertura-para-receber transcendental”?. O
termo latino susceptiva - PATIZ é *y6346Z - indica que a “alma”, em esséncia, estd
aberta para receber as formas dos entes. E neste sentido de abertura que Heidegger
podera alinhar conceitos fundamentais para seu pensamento: Lichtung, Welt, aAnbeia,
diferenca, a verdade do ser, destinamento do ser e Ereignis.

Ereignis é o termo que Heidegger usa para falar da pertenca e abertura, ou seja,
“Ereignis ¢ a reciprocidade entre ‘precisar’ (das Brauchen) e ‘pertencer’ (das
Zugehoren): as entidades precisam de uma clareira para ser entendidas como isso ou
aquilo e a raison d"étre do homem é pertencer e ser esta clareira”®. O movimento
interno que se abre na abertura é o ponto crucial de constituicdo do Ereignis.*

O processo encetado por Heidegger para traduzir To xpecv por der Brauch —
aquilo que nomeia a salvaguarda da entrega da coisa a sua esséncia propria — bem como
entender oAnbeia como desvelamento (Unverborgenheit), vicic como o processo de
eclosdo e ocultacio do proprio ser e eov no sentido da diferenca (Unterschied e

Differenz) permitem pensar Ereignis a luz deste “movimento” de re-velagdo.

8 SHEEHAN, Thomas. Kehre and Ereignis: A Prolegomenon to Introduction to Metaphysics. In: A
Companion to Heidegger’s Introduction to Metaphysicis. New Haven and London: Yale University Press,
2000. p. 9. In: http://www. stanford.edu/dept/relstud/faculty/sheehan/pdf/00-kehre.PDF. Visitado em:
02/02/2010.

% No préximo item deste Capitulo, quando tratarmos do destinamento do ser, trataremos também do
conceito heideggeriano de Lichtung e, no item 3 do mesmo Capitulo, trataremos da oAnfsicr.

% Op. Cit. p. 11.

31 Heidegger, na prelecdo Tempo e Ser, chega a afirmar que o (nico objetivo desta prelecéo era examinar
0 conceito de ser enquanto Ereignis, acentuando que o dizer de Ereignis é diferente do dizer do ser. Isso é
possivel de ser afirmado quando Heidegger escreve que “Ereignis ndo € o conceito supremo abarcador,
sob o qual seria possivel inserir ser e tempo. Relagdes ldgicas de ordem ndo dizem nada aqui. Pois, ao
meditarmos sobre o proprio ser e perseguirmos o que lhe € préprio, mostra-se ele como o dom do destino
de presenca garantido pelo alcancar do tempo. O dom no presentar é propriedade do acontecer-
apropriando. Ser desaparece no Ereignis. Na expressdo: ‘Ser enquanto o Ereignis’, o ‘enquanto’ quer
agora dizer: Ser, presentificar destinado no acontecer que apropria, tempo alcangado no acontecer que
apropria. Tempo e ser acontecem apropriados no Ereignis”. HEIDEGGER, Martin. Tempo e Ser.
In: . Conferéncias e escritos filoséficos. Sdo Paulo: Abril Cultural, 1984. (Os Pensadores). p. 269.
Esta nota € importante se quisermos evitar uma identificacdo radical entre ser e Ereignis e perder o
sentido de clareira e remetimento, uma vez que para Heidegger ser e tempo “s6 se ddo no acontecer
apropriador, deste faz parte o elemento caracteristico que consiste em levar o homem, como aquele que
percebe o ser, in-sistindo no tempo auténtico, ao interior do que lhe é préprio. Assim apropriado, 0
homem pertence ao ser”. Op. Cit. p. 270. Nesta diregdo serd possivel pensar — proximo item deste
Capitulo — na relagdo entre abertura e o conceito de desprendimento e serenidade em Mestre Eckhart.

156



Em Mestre Eckhart, assim como acentua Caputo, ha uma similitude entre o
conceito heideggeriano de Ereignis e aquilo que Eckhart denominou de “o nascimento

do Filho” na alma®

. Interessantemente, nem Eckhart e nem Heidegger falam
diretamente do “homem™: “Para ambos os pensadores, ha algo mais profundo do que o
homem, algo que ndo é meramente humano, que constitui a verdade, valor e dignidade
do homem. Para ambos, ha um fundamento escondido em que o ser mais verdadeiro e a
natureza mais essencial (Wesen) residem”®, Em Eckhart, trata-se de descobrir, assim
como em toda a tradicdo neoplaténica, o fundamento secreto da alma que esta para além
da prépria alma. Para Eckhart, a esséncia (Wesen) possui um sentido verbal e isso se
evidencia quando Eckhart traduz o esse latino pelo wesen alemdo, usando os termos
wesenheit e wesung para traduzir essentia.

Em Eckhart, essa Wesen se refere ao “ser essencial”, aquilo que permite que algo
seja. E nestes termos que Eckhart pode falar da transcendéncia do homem: “O ser
essencial do homem n&o é para ser encontrado em sua relagdo com os entes, mas em sua
relagdo com aquilo que transcende os entes, isto €, o ser”>*. Eckhart, para fugir de uma
entificacdo deste fundamento, afirma que o fundamento da alma ¢ “atemporal,
inomeado e incriado”®. Este fundamento, esta regido, pode ser entendida, em Eckhart,
como o “local” em que Deus ¢ a alma se unem. E onde o homem permite que Deus seja
Deus: é aqui onde se opera o ‘“nascimento do Filho”, segundo Eckhart. Este
“nascimento” procura divisar uma dimensdo do homem — 0 ser do homem — que esteja
para a4 de uma determinacdo antropol6gica do mesmo.

De fato, Eckhart ultrapassa uma interpretacdo antropolégica, ja que o homem
ndo ¢é entendido apenas como um animal que € diferenciado por possuir a racionalidade:
“Estas determinacdes do homem s3o metafisicas, isto €, elas tomam o homem como
uma espécie que deve ser diferenciada™®. Eckhart distancia-se desta abordagem quando

afirma que o fundamento da alma é inclassificavel, ndo pertence a uma categoria por ser

%2 Caputo sempre faz questdo de assinalar que tais similitudes convivem entre si com as mais radicias
diferengas. Heidegger ndo procura por “santidade”, ndo se vale das Escrituras, da doutrina crista-
neoplat6nica de que as ideias preexistem na mente de Deus e nem tampouco o ser de Heidegger é o Deus
criador cristdo. “As diferengas entre Heidegger e Eckhart sdo tdo claras e tantas que elas amegam nos
inundar antes mesmo que ndés comecemos”. CAPUTO, J. Op. Cit. p. 155. Entretanto, deve-se saltar essa
dificuldade inicial e apontar exatamente as similitudes existentes.

% CAPUTO, J. Op. Cit. p. 156.

% Op. Cit. pp. 156-7.

% Op.Cit.

% Op. Cit. p. 157.

157



exatamente o “nascimento do Filho”. O Filho possui uma conexdo ontoldgica com

Deus:

A alma se transfigura, e se transforma, e é forjada exatamente naquela imagem que é o Filho
de Deus. A alma é criada na imagem de Deus, mas os mestres dizem que o Filho é a
imagem de Deus, e a alma é criada na imagem da imagem. Mas eu digo mais: o Filho é uma
imagem de Deus acima de todas as imagens, ele é uma imagem da Sua esséncia de Deus
oculta. Desde ali, onde o Filho é uma imagem de Deus, do selo da imagem do Filho, a alma
recebe sua imagem. A alma a tira de onde o Filho também a tira. Mas a alma néo fica presa
ali onde o Filho sai do Pai: ela esta acima de todas as imagens [...] A alma conhece apenas o

uno: ela esta acima das formas.*’

Como ja indicamos, o desprendimento (Abgeschiedenheit) liberta a alma das
imagens, dos entes, direcionando-a para seu proprio fundamento. O sentido ternario de
Deus, Filho e alma possui o intuito de colocar o fundamento ontoldgico da alma para
além das coisas sensiveis, a forma. Ela esta acima de todas as imagens, quer dizer, ela
possui como fundamento algo que ndo pode ser as coisas mesmas. O fundamento da
alma ndo pode ser entendido como um ente: € o local em que Deus revela-se a si
mesmo. No trecho citado, Eckhart fala de uma “esséncia oculta” que se direciona a
imagem. A alma, assim como o Dasein, € entendido a partir de seu carater de relacao
com seu fundamento que ndo é um ente. A alma ndo é algo que o homem possui, mas
algo que possui e faz 0 homem ser o que é: além do ego cogito, da res cogitans ou do
animal rationale, a alma é que permite que tudo isso seja possivel.

Heidegger, entretanto, apesar de pensar o conceito de abertura a partir de uma
interpretacdo sobre o termo Juxm em Aristoteles, ndo esta convencido de que o termo
“alma” (anima) seja uma compreensao correta do carater ontoldgico radical e essencial
do homem. Na Quarta Licdo da Segunda Parte da obra O que quer dizer pensar? (Was
heisst Denken?), Heidegger limita-se a compreensdo medieval do sentido éntico dado
aos termos anima e animus: ““ ‘Disposi¢do’, o cora¢do do homem, tem um sentido mais

amplo do que aquele dado no discurso moderno; significa ndo apenas o lado sensitivo e

% MESTRE ECKHART. Semdes Alemaes. 46°. (Grifo nosso).
158



emotivo da consciéncia humana, mas o ser essencial de toda natureza humana. Em latim
¢ chamado de animus, num sentido diferente de anima”®.

Anima, nesta distincdo, refere-se a determinacdo fundamental de qualquer ser
vivo. O termo animus, portanto, segue a mesma direcdo ao indicar apenas a distin¢ao do
homem enquanto organismo vivo que pensa e € racional, o que, para Heidegger,
permanece no traco fundamental de uma antropologia que possui bases numa
abordagem biologica. Animus se refere a alma para além deste principio da vida
(Lebensprinzip): « ‘Alma’ neste caso nao significa o principio da vida, mas aquilo em
que o espirito tem seu ser, o espirito do espirito, a ‘centelha’ da alma de Mestre
Eckhart™*. Mas a falha dos medievalistas, incluindo Eckhart, é, para Heidegger, ndo
entender que 0 homem é o ente que estd aberto a seu ser e que na habitacdo desta
clareira reside sua esséncia.

Caputo, contudo, cré que ha um equivoco nesta determinacgéo heideggeriana. A
centelha da alma (the “spark” of the soul ou Seelenflinklein) refere-se a fonte ou ao solo
originario e mais essencial do ser da alma. Esta distincdo, todavia, ndo pode significar
uma distingdo da centelha como se a mesma fosse uma coisa: “O fundamento da alma
ndo ¢ uma ‘coisa’; ele ndo pertence a nenhuma ‘classe’ de coisas”*’. N&o tem nada a ver
com algo como género, espécie ou diferenca. “A verdade simples é que com sua nogao
de a ‘pequena centelha da alma’, Eckhart concebeu o homem nao como homem, mas
como uma pura relagdo com o ser que é — para Eckhart — Deus™*.

Eckhart pode, entdo, falar na necessidade que o homem tem de retornar a sua
esséncia mais interior. Assim como o Dasein que € de modo radical e essencial em
relacdo ao ser, a alma em Eckhart € esta relacdo que se dirige a Deus. Na sua teoria da
criacdo — que antecipa em cem anos a concepcao de Nicolau de Cusa sobre a teoria da
relagdo — Eckhart acentua a diferenca e a relagdo entre o Deus infinito e o ente finito, ou
melhor, a criagéo &, “em Eckhart, modo de dizer tanto o absoluto quanto o relativo, ou 0

‘relacionado’, em nossa terminologia”.*> Essa dimensdo relacional permite Eckhart

% HEIDEGGER, M. Was heisst Denken? Frankfurt am Main: Vittorio Lostermann, 2002. p.152.

% Op. Cit. p. 153. [ Para Heidegger, o que a palavra latina procura é designar o sentido originario das
palavras memoria (Gedachtnis) e pensamento (Gendanke) em seu sentido mais primevo (Gedanc). Cf.
Op. Cit. p. 154]

O CAPUTO, John. Op. Cit. p. 159.

1 Op. Cit.

*2 GARCIA, Gilberto Gongalves. A visdo da liberdade e o olhar relacional em Mestre Eckhart: uma
fenomenologia da criacdo segudo o pensar em Mestre Eckhart. Tese de Doutorado. Rio de Janeiro:
UFRJ, 2007. p. 18.Disponivel em : http://www.4shared.com/get/evxjs-sH/Eckhart_Meister -
_A_viso_da_li.html;jsessionid=7872B187BB8B00COAC1528A9A9566112.dc322. Visitado em
06/06/2010.

159



pensar 0 homem exterior e 0 homem interior: o primeiro é o homem ocupado com as
tarefas do cotidiano, voltado para os entes, esquecido daquilo que est oculto, ou seja, 0
fundamento silencioso da alma; enquanto o segundo refere-se ao “homem nobre” que

5943

galgando graus de “plenificagdo descrito como elevagdo do ser”, atinge o sexto degrau

que consiste em:

[...] despojar-se da imagem (humana) e no revestir a imagem da eternidade divina, pelo
esquecimento total e perfeito da vida transitoria e temporal, de modo tal que, feito filho de
Deus, e atraido por Deus, 0 homem se transmude em imagem de Deus. Degrau ulterior ou
mais elevado ndo ha. E ali reinam a paz e a bem-aventuranca eternas, pois o fim Gltimo do

homem interior e do homem novo é: a vida eterna.**

Assim como Eckhart, Heidegger alerta para os perigos de “tornar-se muito
preocupado com 0s negocios da existéncia diaria assim como esquecer a questdo do
ser”®. Tanto o Dasein quanto a alma estdo decaidos no sentido ontoldgico de estarem
num modo publico de ser que o afasta da escuta do sentido do ser. Ambos pensadores
convocam 0 homem a retornar para o fundamento esquecido e isso como um homem
que ¢ “mais profundo do que qualquer coisa humana”*.

Caputo ndo nega a filiacdo ao neoplatonismo cristdo de Eckhart, e nem acredita
que em seus sermdes alemées ele atingiu outra esfera que faz uma ruptura com a
tradicdo metafisica que o precede. Caputo defende apenas que a ideia de fundamento da
alma enquanto Seelenfiinklein permite compreender uma esfera de quietude que é mais
profunda e originaria do que o “barulho” da vida cotidiana®’. Mas ele ja assinala o que
nos interessa: hd uma filiagdo de Eckhart ao Neoplatonismo. Como se opera, em termos

do fundamento da alma, essa filiagdo?

* Op. Cit. p. 127.

* MESTRE ECKHART. O tratado do homem nobre. In: . O Livro da Divina Consolagéo. Op. Cit.
p. 93.

** CAPUTO, J.Op. Cit. p. 160.

*® Op. Cit. (Deve-se sempre acentuar que o fundamento da alma para Eckhart é Deus e “se ser é Deus para
Eckhart, este ser ndo é exatamente o que Heidegger quer dizer com o0 ser enquanto o ser, 0 ser em sua
diferenga para com os entes”. Op. Cit. O sentido do ser em Heidegger possui o carater epocal e de
esséncia a-histérica a um s6 tempo. Em Eckhart, o fundamento é absolutamente atemporal e eterno).

" Voltaremos a tratar do evento do “nascimento do Filho” de modo mais detalhado no item 3 deste
Capitulo quando serapossivel atrelar este conceito & compreensdo heideggeriana de verdade em conexao
com os conceitos de Ereignis e Lichtung.

160



Parece inegdvel que os tragos fundamentais da mistica eckhartiana — sua
compreensdo de Deus, mundo e alma — j& estdo presentes, em certa medida, na mistica
de Dionisius. A unyo mystica, em Dionisius, ou seja, a unido entre a alma e Deus, sua
deificacao, ¢ “alcancada por um processo de ‘desconhecimento’, em que a alma deixa
para tras as percep¢des do intelecto tanto quanto a racionalidade do intelecto”*. Neste
estagio, a alma mergulha na “escuriddo divina” e “conhece” o ser que transcende a
afirmacéo e a negacdo. O pai que sustenta o Filho em Eckhart possui a mesma estrutura
da consciéncia apofatica em Dionisius no “desconhecimento” iluminador de Deus. Essa
mesma compreensd@o pode ser dada ao percurso que a alma leva para atingir o Uno em
Plotino ou o sentido de percurso ético que a alma faz para atingir Deus em Filon. Este
carater apofatico, essencial na doutrina neoplatbnica e na mistica cristd, € assim

entendido por Pondé:

A consciéncia apofatica caracteriza-se por um modo de contemplar o nome (a “alteridade”
de Deus) que altera o fazer ontolégico (e com este, todas as formas desdobradas de
conhecimento). Se fossemos descrever esse resto noético em chave profética, diriamos que o
mistico vé com os olhos transformados que a natureza ndo existe enquanto suficiéncia:
qualquer eidética negativa implica uma reducéo do ser a apofatica — pelo nous, dissocia-se,
desnuda-se, depura-se o catafatico a fim de processar a ascese, e este percurso caracteriza
em grande parte as Questdes Parisienses eckhartianas. A maiéutica eckhartiana revela-se
como o eidos da dindmica transcendente: superacdo continua da angustia de referencia
semantica ou pragmaética. Sua obra dialética € uma ascética que define a noética como um
tropismo para o Incondicionado: denudatio é o resultado da vocagdo do nous para a
superago da atividade cognitiva entendida como apreens&o do condicionado ou relativo. E
isso que caracteriza a ultrapassagem da dianoética (conhecimento mediado). A paidéia
eckhartiana serd o esforgo de em atitude dianoética (ou dialética) manter o conhecimento
sem mediacao: ou dito de outra forma, e mais precisa, € 0 movimento de fazer da dissolucao

dos nexos dianoéticos a mediag&o da teoria apofética (sua noética negativa).*.

Entretanto, devemos sublinhar que essa catastrofe parece indicar melhor esse
apelo que Deus ou o ser fazem a alma ou ao homem. Apelo que quando ouvido e posto

em marcha causa essa catastrofe. A mesma pode ser entendida tanto no sentido posto

*® PHAN, Peter C. The Winsdow of Holy Fools in Postmodernity. Theological Studies. Milwaukee:
Marquette University. 62, 2001. p. 743.
* Op. Cit.. p. 89.

161



por Heidegger quando fala do Dasein em relagéo ao ser exposto em sua clareira quanto
por Eckhart ou Dionisius quando falam do direcionar-se da alma para o apelo de Deus.
Dionisius segue aquela ideia filoniana de que a alma se dirige de grau em grau a
perfeicdo — diga-se distanciar-se do mundo — para abrir-se ao apelo divino. A similitude
de Dionisius com Filon é tdo acentuada que o primeiro chega mesmo a usar o exemplo
de Moises — que para Filon, como ja indicado, indica um modo de ser da alma em
direcdo a Deus — como aquele que percorre esses degraus e atinge o local onde Deus

reside:

[...] o divino Moisés recebe, em primeiro lugar, a ordem de se purificar, e depois a de se
separar dos impuros, e que depois da purificacdo ele ouve as trombetas de maltiplos sons, vé
numerosos fogos dos quais 0s inumeraveis raios difundem um brilho vivo, e que, separado

da multidao, atinge ento a elite dos sacerdotes, o cume das ascensdes divinas.

Interessantemente, Moisés ainda ndo esti em relagcdo com Deus e nem contempla
Deus, j& que este ndo ¢ visivel, mas contempla “somente o lugar onde Deus reside”".
Mas devemos lembrar que a Hierarquia Celeste em Dionisius busca a semelhanca
divina, o quanto se pode, entre a criatura e Deus, assemelhando-se “Aquele que é seu
proprio principio™?. O “lugar” onde Deus reside parece indicar uma abertura em que o
chamado para a alma se opera e para onde esta pode se dirigir. Este processo de “dirigir-
se a...” como constitui¢do ontologica fundamental da alma ja estd plenamente presente
em Plotino.

Para Plotino, o processo das hipostases conduz a compreensdo da forma como
relacionada a si mesma e com o outro: na relagdo consigo mesma indica o que ela é e na
relacdo com o outro indica a totalidade. A forma do homem também se da nesse
processo relacional, acrescentando a temporalidade: “Notamos que Plotino sublinha
uma distincdo entre 0 homem eterno, representado aqui pela Forma do homem, e o

homem no devir. Plotino evidencia o pressuposto da atemporalidade para que algo seja

% De Mystica theologia. I, § 3, 1000C — 1000 D.
> Op. Cit.
52 De Caelesti Hierarchia. 111, § 2, 165 B.

162



completo e, entdo, explicita que, enquanto a Forma do homem é eterna e, por isso,
completa, 0 homem no devir s6 adquire seu acabamento e sua completude no tempo™®.
Na delimitacdo de sua antropologia filoséfica, Plotino entende que a alma possui
uma parte inferior e irracional que deseja e uma faculdade de perceber e sentir que
iniciam seu distanciamento da esfera sensivel em dire¢do ao transcendente. O filésofo
aparece na doutrina plotiniana como aquele que se move numa Vvia superior, dialética,
em direcéo ao Uno®*. Plotino reconhece que inicialmente o cume da viagem em direcéo
ao inteligivel € Nols, mas que este percurso se desdobra em direcéo ao principio, o Uno.
Mas ndo ha uma ciéncia ou conhecimento entitativo sobre o Uno. O traco dado por
Plotino é muito préximo a abertura enquanto solo ontolégico privilegiado na analitica

heideggeriana:

O tratado 9 (Enéada VI, 9 [9] 4, 1-5), por sua vez, sustenta que o Uno ndo pode ser
apreendido por uma ciéncia ou inteleccdo (16gos), isto €, pela dialética, enquanto atividade
discursiva. A alma apreende (synesis) o0 Uno por uma presenca (parousia). Ora, afinal, h4
uma parte ou algo da alma que viu o Uno e que ndo estd misturada ao sensivel, mas
permanece sempre no inteligivel; nessa contemplagéo, o sujeito e o objeto, o que € visto e a

visdo ela mesma sdo superiores ao raciocinio. >

Esta presenca possui o carater ontologico origindrio da alma, uma vez que a
mesma sé ¢ em relagdo ao seu principio que € “maior” e “anterior” a mesma. Plotino
indica claramente que a alma deve ir além do raciocinio, das imagens, da ciéncia
entitativa, para conhecer o solo em que ela é de modo mais auténtico e, portanto,
originario, N&o se pode pensar numa modalidade 6ntica de interpretacdo antropoldgica
aqui dada: o sentido ontoldgico parece querer direcionar 0 pensamento para a
contemplacéo da dinamica ontologica que vai além de qualquer determinagéo de género

ou espécie. Explica Pinheiro:

No entanto, nds mesmos nao somos somente 0 nosso corpo, nem ele pode nos definir

naquilo que nos & mais proprio. Como ja dissemos, o ato proprio da alma é sua

>3 FERREIRA, Elisa Franca e. O homem a caminho do Uno nas Enédas de Plotino: As Vias do Musico,
do Amante e do Fil6sofo. Archai. As Origens do Pensamento Ocidental. N° 5, Julho, 2010. p. 60.

> Plotino ainda fala do artista-musico e do amante. Cf. Op. Cit.
% Op. Cit. p. 61. (Grifo nosso).

163



contemplagdo do intelecto, e é neste ato que somos mais nés mesmos: “Agora, nds nio
somos aquilo (o corpo em ato), mas somos o ato do intelecto (he dé tod noodintos enérgeia),
de modo que quando isso esta ativo, nos estamos ativos.” No entanto, n6s normalmente
estamos identificados com estratos de nosso ser que ndo nos definem de modo mais

eminente, isto é, estamos identificados com a vida multipla do mundo terrestre. Mesmo sem

prestarmos atengo ao ato inteligivel de nossa alma, nés o somos de modo fundamental. *

Plotino, enquanto neoplatdnico, ndo se distancia de Filon no que se refere ao
entendimento de que a alma — portanto a esséncia do homem — possui natureza que
transcende qualquer carater entitativo; mais ainda, assim como Plotino, Filon indica o
processo em que a alma se direciona para seu fundamento que - assim como em
Heidegger temos a relacdo do Dasein para com o ser - possui relagdo com Deus para
além do sensivel, da publicidade. Em Filon € preciso, para conhecer a unidade divina, ir
além das criaturas, uma vez que Deus que ¢ “Seu proprio brilho, ¢ contemplado apenas
por meio d’ Ele mesmo, sem que coisa alguma coopere a clara percepcdo de Sua

existéncia”’

, S0 pode ser contemplado a partir do préprio Deus, ou seja, do proprio
principio.

Em qualquer sentido apontado, seja direcionando o pensamento de Heidegger
para Mestre Eckhart ou a tradicdo neoplatdnica anterior, é possivel concordar com a
observacao de Caputo de que Heidegger — assim como a tradi¢do citada — “encontra no
homem algo mais profundo do que no homem mais do que seu comércio cotidiano com
as coisas que o cercam”. Estas similitudes, j4 posta a questdo do Ereignis e da
abertura, conduzem para uma dimensdo que segue as conquistas deixadas por
Heidegger: pensar tais similitudes a luz do conceito mesmo de abertura, Lichtung, e do
destinamento do ser que, como veremos no item que se segue deste Capitulo, possui
“parentesco” com o conceito de serenidade (Gelassenheit) em Mestre Eckhart. SO
depois de finalizada esta tarefa é que estaremos prontos para analisar o conceito de

abertura em Heidegger em conssonancia com o conceito de liberdade e criagdo em

% PINHEIRO, Marcus Reis. Inconsciente, Consciente e Cosmologia em Plotino. Archai. As Origens do
Pensamento Ocidental. N° 5, Julho, 2010. p. 51. (Grifo nosso).Em Proclo, € dito que a alma é divina e
que “iluminada, uniforme, simples e, como diz Sécrates, espetaculos imoéveis se apresentam aos que estdo
perante os Deuses e para as almas que abandonam o tumulto abundante da geragdo e que ascendem a
divindade pura e despojada de vestes de mortalidade”. PROCLO. Sobre a teologia de Platdo. I, IX.

" FILON DE ALEXANDRIA. De Opificio Mundi.§ 46.
8 CAPUTO, J. Op. Cit. p. 156.

164



Eckhart. De fato, parece que as conquistas do neoplatonismo se consolidam em Eckhart
e abrem novas possibilidades para o pensamento pensar a tradicdo — e iSSo mesmo a

partir da desconstrucdo heideggeriana.

165



2. O sagrado, destinamento do ser e Gelassenheit.
2.1. Geviert: O lugar do sagrado em Heidegger.

O verbo habitar (wohnen) e construir (bauen), em Heidegger, ganham um lugar
especial quando lhe permitem pensar a quadratura (Geviert) terra e céu, deuses e
mortais. Habitar ¢ pensado em conexao com o ser do homem: “[...] habitar constitui o
ser do homem™®. Construir, por seu turno, é propriamente habitar, ganhando duas
acepcdes, ou seja, construir como cultivo e crescimento e construir enquanto o ato de
edificar. Construimos enquanto somos aqueles que habitam. Habitar, em seu traco mais
fundamental, indica que “[...] o ser do homem consiste em habitar e, isso, no sentido de
um de-morar-se dos mortais sobre essa terra”®. Esse de-morar-se aloja a quadratura
numa pertenca originaria: terra e céu, deuses e mortais se articulam numa unidade. O
sentido que Heidegger extrai dos elementos da quadratura sdo de carater poético e
mitico e isso mesmo a partir de seu retorno aos pensadores gregos matinais e na visita
demorada ao poeta Holderlin.

O solo poético em que o habitar é erigido surge quando Heidegger langca méo do
poema “No azul sereno...” de Holderlin e centra-se no verso ... poeticamente 0 homem

2961

habita™". A linguagem — e aqui mais especificamente a linguagem poética — permite o

acesso a esséncia do habitar. Enquanto medida privilegiada, a poesia, para Heidegger, €

82 A poesia, construindo a

a “[...] capacidade fundamental do modo humano de habitar
esséncia do habitar, desentranha, a partir de seu dizer, o traco fundamental dessa mesma
esséncia. O homem habita sobre a terra e sob 0 céu e isso perante os deuses e enquanto
pertencentes a comunidade dos homens, os mortais. Assim, o que significam os
elementos da quadratura no pensamento de Heidegger? O que nos diz terra, céu, deuses
e mortais?

Na obra A Origem da Obra de Arte, Heidegger discute os conceitos de mundo e
terra a partir de uma obra de Van Gogh. Mundo ¢ terra sdo “[...] em si mesmos, cada

um, segundo a sua esséncia, polémicos e beligerantes”63. H& uma contraposic¢do entre o

* HEIDEGGER, M. Construir, habitar, pensar. In: .p. 128
% Op. Cit. p. 129.

%1 |dem. «...Poeticamente o homem habita...”. Op. Cit. p. 165.

%2 Op. Cit. p. 179.

%3 |dem. A Origem da Obra de Arte. Lisboa: Edicdes 70, 1977. p. 44.

166



mundo e a terra: mundo é humano, é onde realizamos a atividade humana, onde nos

utilizamos da terra sobre a qual ele se encontra. Como explica Inwood:

Um mundo de atividades e produtos humanos é estabelecido pela domesticacdo e utilizacédo
da terra sobre a qual ele se encontra. A terra se defende, cobrindo de vegetacdo, destruindo e
reivindicando as nossas obras se ndo as vigiarmos e protegermos. Terra e mundo precisam
um do outro. O mundo fica sobre a terra e utiliza as matérias-primas da terra. A terra é

revelada como terra pelo mundo.®

O mundo € entendido como a clareira das sendas das orientacdes essenciais. A
abertura que o mundo representa permite que o ente saia de sua ocultagcdo e a terra
indica o elemento que deve salvaguarda-lo. Heidegger utiliza um tom poético para
descrever os elementos da quadratura. A terra “[...] ¢ o sustento de todo gesto de
dedicacdo. A terra da frutos ao florescer. A terra concentra-se vasta nas pedras e nas

aguas, irrompe concentrada na flora e na fauna”®.

O céu ¢ “[...] o percurso em
abodbadas do sol, o curso em transformacdo da lua, o brilho peregrino das estrelas, as
estacBes do ano e suas viradas, luz e crepisculo do dia”®. Os deuses sdo “[...] os
mensageiros que acenam a divindade. Do dominio sagrado desses manifesta-se o Deus

2967

em sua atualidade ou se retrai em sua dissimulagdo E os mortais “[...] sd@o os

homens. Chamam-se mortais porque podem morrer. Morrer diz: ser capaz da morte

como morte”%®

. E essa simplicidade que Heidegger determina como quadratura: “Em
habitando, os mortais sdo na quadratura®®, daf o lugar privilegiado do verbo habitar
acima mencionado.

Esse tom poético tem como meta atingir a sacralidade que se da na “intimidade
mesma da fenomenalidade em que se expressa o mundo por meio de ‘coisas’"®. Na
guadratura se dado terra e céu, deuses e mortais — mas no terceiro termo, 0s deuses,
Heidegger indica que o Deus se manifesta. E preciso entender, entdo, o lugar do sagrado

no pensamento heideggeriano para podermos pensar o lugar desse Deus que se

 INWOOD, Michael. A Heidegger Dictionary. Oxford-Malden: Blackwell, 1999. p. 50.

% HEIDEGGER, M. Construir, habitar, pensar. Op. Cit. p. 129.

% Op. Cit.

*" Op. Cit.

% Op. Cit.

% Op. Cit.

" BATISTA, Jodo Bosco. Geviert: o sentido do sagrado no pensamento de Heidegger. “Existéncia e
Arte”. Universidade Federal de S3o Jodo Del Rei. Ano III, n°® III, janeiro a dezembro de 2007. In:
http://www.ufsj.edu.br/portal-repositorio/File/existenciaearte/Edicoes/3_Edicao/Joao%20Bosco.pdf.
Visitado em 18/05/2011. p. 1.

167



manifesta. A abertura proposta pelo termo Ereignis dispdbe o homem diante da
quadratura e acena para o sagrado e o Deus. Mas em que sentido pode-se pensar 0

sagrado aqui proposto e Deus? Sobre o sagrado, explica Bosco:

O sagrado ndo é algo qualquer e muito menos um Deus transcendente, conforme é
apresentado pelo pensamento judaico-cristdo. Ele é, na verdade, o ente enquanto
acontecendo como “coisa”. O sentido de sagrado também pode ser compreendido a partir da
dimensdo em que ocorre a revelagdo da “coisidade” da coisa. O sagrado, que néo se da em
uma dimenséo transcendente e atemporal, tem como horizonte “quatro” elementos: a terra, 0
céu, 0s mortais e os imortais (0s deuses). [...] Sagrado assume também o significado daquilo
que permite que a coisa aparega como sagrada e que possibilita 0 &mbito no qual acontece o
sagrado. Para Heidegger somente a linguagem poética é capaz de alcancar a profundidade
em que se da a epifania da coisa, indizivel em linguagem cientifica e inabordavel pelo
método légico-formal. Para alcancar o sagrado, 0 homem ndo tem que erigir para si nenhum
templo, mesquita ou igreja, pois ele se da 1a onde o homem “mora”, isto é, em sua estincia

prépria, no seu modo de existir no mundo.™

O passo inicial dado por Heidegger em direcdo ao sagrado se dirige aos gregos
matinais: Anaximandro, Parménides e Heraclito. Esse passo de volta refuta a origem
enquanto principio (Principium), querendo pensad-la a luz do abismo (Ab-Grund).
Heidegger foge da determinacdo daquilo que é a origem, reconhecendo o mistério que
Ihe é préprio. Esse traco de mistério esta em consonancia com a dindmica propria do
ser, 0 ocultamento. Dos pensadores matinais, portanto, Heidegger retira ndo apenas 0s
elementos que serdo fundamentais em sua ontologia, mas recolhe também o sentido dos
deuses e do sagrado, portanto essenciais na determinacdo do tema na sua virada.

De Anaximandro, Heidegger recolhe a duplicidade do ser, a diferenca
ontoldgica. De Heréclito, Heidegger escuta a vioic ( representada pela deusa Artemis —
abrigo para o surgimento e declinio) e 0 Aoyoc (entendido como a reunido dos [...]
indicios que remetem aos extremos, compreendidos enquanto surgimento e declinio,
estando assim estes indicios também presentes em suas constitutivas possibilidades de

auséncia e, por conseguinte, abrindo uma ‘regido inobjetual’ (gegenstandlosen

" Op. Cit. p. 2.
168



Gegend)”’? . De Parménides, Heidegger ouve a deusa aArifeta que possui como traco
fundamental o velamento. A dindmica da oAnfeio comporta a um s6 tempo
Anbn e Yeudoc:1. Anbn enquanto ocultagio (Verbergung) dita, para além da presenca
de si mesmo, a regéncia da esséncia do ser no sentido do o- dito privativo, ja que
Anfn esta “[...] manifestamente incluido (de um ponto de vista linguistico) em
aAnBeia’. Sendo assim, aAndeia - como aquela que rege a vUGIC - possui como
coragdo a Anfn e pode ser pensada a partir do jogo entre velamento (Verborgenheit) e
desvelamento (Unverborgenheit). Heidegger cita o mito da Politéia de Platdo para
assegurar & Anén o ambito que deixa e faz aparecer e vigorar alguma coisa, o que lhe
confere um campo “demoniaco” num sentido excepcional e 2. O termo Yeudoc indica
um modo de ocultacdo e uma maneira em que aquilo que esta velado se da. To
Jeudoc possui como trago fundamental o encobrimento e o desencobrimento — o
encobrir em sentido mais amplo - e, nesse sentido, rompe como sentido contrario a
aAnBeia. O demoniaco (Daménischen) citado em relacdo & Anfn permite Heidegger

vislumbrar a esséncia das deidades gregas e o extraordinario. Esclarece Daniel Toledo:

Daimonion ¢é entdo “a intrusdo do extra-ordinario no ordinario” (die Hereinwesung des
Ungeheuren in das Geheure), sendo os deuses gregos, daimones, “aqueles que acenam e
indicam do ordinario para o extraordinario”. Por fim, esta é, em sintese, “a referéncia a
esséncia dos deuses, referéncia que repousa no ser” e que constitui assim a deidade que se

entrega ao revelado. Esta entrega ¢ a inser¢do na “localidade do extraordinario: o campo da

ocultacdo que se retrai”’.

Neste percurso, Holderlin surge como um poeta privilegiado e que possui, a
partir da fundamentacdo originéria da questdo do ser pelos pensadores matinais, uma
v0z que acena para a origem. Toledo cita o texto Uber den Anfang (GA 70) para indicar
a aproximacao que Heidegger estabelece entre Holderlin e os pensadores matinais como

uma chave para entendermos o sagrado em seu pensamento.

2 TOLEDO, Daniel S. Heidegger e a dimensdo do sagrado no pensamento originario. Revista itaca.
IFCS-UFRJ, n° 13, 2009. p. 164.

® ZARADER, M. Op. Cit. p. 80.

"“TOLEDO, Daniel S. Op. Cit. p. 166.

169



Na obra “Uber den Anfang” (2005), é sugerida, para a interpretacio de Holderlin, a leitura
de Anaximandro, Heréclito e Parménides. No paréagrafo 138, intitulado “O Sagrado e o Ser”
(“Das Heilige und das Seyn”), Heidegger afirma: “Ambos designam o mesmo, e contudo,
ndo o mesmo.” O que ha de comum em ambos ¢é que eles “manifestam” o que “predomina e
se apresenta antes dos deuses e dos homens; antes e por sobre eles,...” E que, “ndo obstante,

os nomeamos ‘a origem’: O Sagrado e o ser designam a mais propria histéria da outra

origem.”"

O sentido dos deuses adquire um carater ontoldgico, pois eles se ddo no ambito
da verdade do ser. Hoélderlin visita o pensamento originario e pode, assim, pensar e
nomear o sagrado. De fato, o lugar privilegiado de Holderlin reside mesmo no fato do
poeta trazer o sagrado a palavra. Pensamento e poesia habitam o mesmo, estdo ambos
expostos a abertura do ser: a poesia “[...] possui, portanto, uma intimidade, uma unido
essencial com a linguagem”’®. Mas o dizer poético possui como esséncia a instaurago
da verdade, a desocultagdo. A palavra poética ¢, para Heidegger, “[...] a propria doagédo
originaria e fundante”’’. O pensamento de Heidegger encontra em Hélderlin um aceno

gue o encaminha em dire¢do ao sagrado:

O sagrado, para o qual se volta o pensamento de Heidegger e a poesia de Holderlin, impde a
palavra a rentncia de ser em Ultima instancia. Por isto, tanto os poemas de Hélderlin, quanto
a filosofia de Heidegger, velam mais do que esclarecem. A poesia aponta para a abertura na
qual todo pensar se abisma. A designacdo poética remete assim ao que se anteple ao
pensamento, indica o aberto que permite e exige a linguagem que lhe corresponda na
“insuficiéncia”, numa precariedade que arroja o pensamento ao infundado, no que se

mantém em uma clareira de significacdo aquém do 6ntico.™

Como o sagrado aponta para a abertura em que o ser pode ser pensado na sua
radicalidade, ndo cabe inserir aqui o sentido transcendental do Deus judaico-cristao
como acima nos referimos. Sagrado e ser ndo podem ser preenchidos com conteddos

objetivos. O sagrado, enquanto o in-aproximavel (das Un-nahbare), “[...] desloca toda

> Op. Cit.

76 ZANELLO, Valeska. A linguagem poética em Heidegger. Educacéo e Filosofia. v. 18, n. 35/36, jan-
dez. 2004. p. 293.

" Op. Cit. p. 303.

® TOLEDO, Daniel S. Tracos hermenéuticos para a compreensdo do sagrado em Heidegger. Kinesis,
Vol. ll1, n° 05, Julho, 2011. p. 214.

170



9979

experiéncia de sua habitua¢do e lhe subtrai assim a posi¢do Esse novo modo de

experiéncia abre o aberto ao olhar do homem: “‘Ver’ a abertura, at¢ mesmo

780 O carater da abertura

compreendé-la, ¢ o que distingue os seres humanos
(Offenbarkeit) permanece um mistério e, assim, na sua proximidade com o ser, 0
sagrado — radicado no ser - exige que todo o seu sentido permaneca sempre aberto e
inesgotavel.

O sentido da abertura e desta relacdo entre ser e sagrado impede que possamos
pensar um Deus ontico em Heidegger. Como diz Heidegger, “0 que € sagrado tanto
recebe a sua luz do azul como nele encobre sua prépria escuriddo. Retraindo-se, 0
sagrado instaura relagbes. O sagrado sabe chegar, preservando-se na retragédo
relacionadora”®. O sagrado, em sua espantosidade (Entsetzlichkeit), permanece ainda
velado. Na sua andlise do hino “Der Ister” de Holderlin, Heidegger conjuga sua
compreensdo do Deus do sagrado e da abertura com sua compreensdo sobre a tradigdo
metafisica onto-teo-l6gica: a teologia ndo pode falar desse Deus, uma vez que todo
entendimento teoldgico ja pressupde um théos, um deus e esse Deus, em comunhdo com
0 sagrado, € também ocultamento. O sagrado é o espaco da deidade e se da na
iluminacdo que o ser traz de sua prépria verdade. O sagrado, por fim, “[...] é rendincia de
si enquanto concessdo a divindade que Ihe advém a partir de seu espaco de jogo aberto
pela retracdo do ser. Mas neste advento, a divindade também ja deve se dar ao modo do
sagrado. Logo, o0 sagrado é a esfera (Sphare) onde os deuses se velam”®.

Parece, entdo, justa a recusa de Heidegger em aceitar a tradicdo metafisica de
carater onto-teo-16gico que unia ser e Deus numa Unica esfera como um pensamento
radical diante da diferenca ontoldgica. Contudo, a tradicdo do pensamento da
negatividade porta em seu dizer um traco que aponta para Deus sempre por seu
encobrimento, sua negatividade que sé pode ser aproximada pela via negativa.
Heidegger, pelo viés da proximidade entre sagrado e ser e pelo descobrimento de seu
sentido velado via dizer poético, aproxima-se do dizer mistico que busca a unido com a
divindade - o sagrado em seu sentido, para esta tradigéo, negativo.

Nestes termos, o sagrado em Heidegger permite conjugar a abertura e o carater

de direcionar-se do ser - o destinamento do ser e o Ereignis — com as estruturas da

" HEIDEGGER, M. Erlauterungen zu Hélderlins Dichtung, p. 63. Apud Op. Cit.
% HEIDEGGER, M. Holderlin's hymn “The Ister”. Indiana: Indiana University Press, 1996. p. 91.
8 |dem. A caminho da linguagem. Petrépolis: Vozes, 2003. p. 34.

%2 TOLEDO, Daniel S. Op. Cit. p. 220.
171



tradicdo negativa que se abre com Filon e atinge Mestre Eckhart. Verifica-se, portanto, a
validade das convergéncias estabelecidas entre a clareira (Lichtung), o destinamento do
ser e a serenidade (Gelassenheit) apds termos estruturado as convergéncias entre
Ereignis e a abertura da alma. De fato, o sagrado funciona tanto como um ponto focal
na quadratura quanto um centro das radiacdes para a abertura da alma em direcdo a
Deus — pensado aqui em termos da radicalidade ndo Ontica da tradicdo do pensamento
da negatividade: a abordagem de carater ndo entitativo sobre Deus e a dimensdo da

Divindade ( assim como em Dionisius e em Eckhart, respectivamente)®.

2.2. Lichtung, destinamento do ser e Gelassenheit.

Lichtung — a clareira — significa o desvelamento da ocultacdo que, para Heidegger,

“constitui a esséncia integral da aAnfeio”®.

Mas, antes que tratemos de modo mais
demorado a questdo sobre a verdade — tarefa encentada no préximo item deste Capitulo
— € preciso que conjuguemos a clareira com o destinamento do ser para alcangarmos o
sentido de Gelassenheit. A clareira é, segundo Heidegger, o que ‘“garante a

possibilidade de um aparecer e de um mostrar-se”®

e, mais ainda, “¢ o aberto para tudo
que se presenta e ausenta”®®. A clareira é um fenémeno originario onde tanto o espaco
quanto o tempo estatico e “tudo o que neles se presenta e ausenta possui o lugar que
recolhe e protege”87.

Se em Heréclito ja temos o entendimento de que a vuoic indica o desabrochar a
partir de si — indicacdo que para Heidegger ja assinala a esséncia inicial do ser — é
preciso, portanto, pensar a abertura em que o desabrochar se faz presente. O avancar no
aberto que permite que todo ente seja o que € indica o traco essencial da vucic enquanto
traco “fundamental pelo qual todos os entes vém a ser enquanto entes”™®, Este processo

originario nio pode ser observado no ente em si mesmo, uma vez que a vUoIc assim

8 Quando insistimos para o fato de que ha elementos misticos no pensamento do segundo Heidegger, mas
0 mesmo ndo pode ser tratado como um mistico, isso se torna ainda mais evidente pela dimensdo mesma
do sagrado apontada aqui. A linguagem poética fala do ocultamento do sagrado e da inesgotabilidade
desse velamento, enquanto a linguagem mistica acena para a mesma profundidade do velamento, mas
permite inferir uma uni&o espiritual com a Divindade.

% ZARADER, Marlene. Heidegger e as Palavras da origem. Op. Cit. p. 82

% HEIDEGGER, Martin. O Fim da Filosofia. In: . Conferéncias e Escritos Filosoficos. S&o Paulo:
Abril, 1984. (Os Pensadores). p.77.

8 Op. Cit.

8 Op. Cit.

8 ZARADER, Marlene. Heidegger e as Palavras da origem. Op. Cit. p. 45.

172



concebida fala do ser do ente. Assim, na conjugacdo do desabrochar, manifestar-se e
erguer-se abrindo é que vuoic é entendida como aparecer. Este aparecer assinala um
carater fundamental do ser: desocultar-se. Em relacdo a Fisica de Aristoteles, Heidegger
une a vUoic € 0 ser para atingir uma visdo que procura ir além do equivoco que
permanece quando ndo escutamos com atencdo a afirmacio de que “ser é vUoIG, O que

se manifesta a partir de si”®°. Escreve Heidegger:

Desocultar-se é um traco fundamental do ser. Isso parece querer dizer: existe o ser, e este ser
tem entéo além disso ainda o atributo, que ele se desoculta. Mas o ser ndo é provido com o
atributo de se desoculutar, sendo que o desocultar-se pertence ao que é préprio do ser.O ser
tem seu proprio no desocultar-se. O ser ndo é algo anteriormente por si, que é depois em
primeiro lugar realizado por desocultar-se. Desocultar-se ndo é um atributo do ser, sendo:

desocultar-se pertence a propriedade do ser.®

Para evitar o sentido ainda obliquo que a expressdo “pertencer a propriedade”
pode trazer, Heidegger afirma que “o ser pertence a propriedade do desocultar-se”*.
Contudo, ainda radica na esséncia do préprio ser o fato de que para nds — o homem, o
Dasein — 0 ente seja 0 mais manifesto e o ser o0 menos manifesto, ja que o desocultar-se
quando se desoculta possui um ocultar-se, um retirar-se: “Ser como um remeter-Se
clarificador ¢ a0 mesmo tempo retirada. Ao destino do ser pertence a retirada”®. Mas
antes que possamos pensar esse destino do ser e buscarmos convergéncias com a
doutrina eckhartiana do “nascimento do Filho” e da centelha da alma, faz-se necessario
entendermos como da clareira chegamos a este destino, ao apelo que o ser reinvidica ao
Dasein.

Na sua arrancada em busca pelo sentido do ser, Heidegger parte dos pensadores
gregos matinais para alcancar a primeira escuta em que o apelo do ser se fez presente
em nossa Historia ocidental. Como Heidegger entende a esséncia integral de
a8Z6y4V como o desvelamento da ocultago, ele propds o termo Lichtung para falar da

exigéncia de que o desvelamento reclama de um aberto prévio e que, portanto, ha a

¥ HEIDEGGER, M. O Principio do Fundamento. Op. Cit. p. 104.
% Op. Cit.

% Op. Cit.

% Op. Cit. p. 105.

173



abertura deste aberto. Heidegger acentua a diferengca entre o adjetivo claro (licht) e a
luz (Licht) com o termo Lichtung: o altimo, a clareira, “ndo esta apenas livre para a
claridade e a sombra, mas também para a voz que reboa e o0 eco que se perde, para tudo
que soa e ressoa e morre na distancia”®®. O tom poético aqui usado quer falar do terreno
tornado livre onde tanto a luz e a sombra podem jogar. E a claridade que torna possivel
tudo o que aparece: trata-se de uma regido livre. A procura por algo prévio a luz mostra

0 passo atras dado por Heidegger em relagéo a tradicdo grega:

Se a problematica da luz é constante em toda a histéria do pensamento ocidental — e isto
desde Platdo, para quem a 18¢1a é inconcebivel sem claridade — a meditacdo heideggeriana
dé um passo atras: ndo ha certamente ideia sem claridade que a torna visivel, mas ndo pode

haver claridade nem, portanto, visibilidade, sem a Lichtung.**

A clareira fala tanto da claridade, daquilo que se mostra, quanto do ocultamento,
0 que permanece ndo desvelado®™. O traco essencial aqui se mostra no fato de que na
clareira ha uma retirada e um mostrar-se, um desvelamento e um ocultar-se. O ser
salvaguarda o seu proprio no desocultar-se, onde o ocultar-se € o modo no qual o ser
perdura e, mais importante aqui, remete: se consente. Mas como se da esse remeter-se
do ser? Heidegger explicita: “O ser remete-se a0 homem, ao instalar, luminescente, um
espaco de jogo temporal para o ente como tal. O ser desdobra-se como um tal destino,

2996

como desocultar-se, que simultaneamente perdura enquanto ocultar-se E nesta

direcdo que Heidegger define o destino do ser:

Quando nds dizemos a palavra <<destino>> do ser, entdo queremos dizer que 0 ser se nos
atribui e se aclara e clarificante arruma o tempo-espaco, onde o ente pode aparecer. No
destino do ser, a histéria do ser ndo é pensada a partir de um acontecer, que é caracterizado
através de uma evolugdo e de um processo. Pelo contrario, define-se a esséncia da historia a
partir do destino do ser, a partir do ser enquanto destino, a partir daquilo que se nos remete,

ao retirar-se. Ambos, remeter-se e retirar-se, sdo um e 0 mesmo. Nao de duas maneiras

% |dem. O Fim da Filosofia. Op. Cit. p. 77.

% ZARADER, Marlene.Op.Cit. pp. 84-5.

% No préximo item deste Capitulo trataremos da relagéo entre Lichtung e a8Z6y4V.
% |dem. O Principio do Fundamento. Op. Cit. p. 114.

174



distintas. Em ambos rege de um modo diferente o perdurar mencionado anteriormente, em
ambos, isto é, também na retirada, aqui até ainda mais essencialmente. O termo destino do
ser ndo é uma resposta, mas uma pergunta, entre outras a pergunta pela esséncia da historia,

na medida em que nds pensamos a histéria enquanto ser e a esséncia a partir do ser.*’

A partir do destino do ser podemos pensar no carater destinavel do ser. Este
carater destindvel — o ser se nos remete — unido ao préprio destino do ser pode ser
traduzido como “o0 destinamento do ser”. Esta expressdao que propomos nédo fala apenas
do proprio destino do ser no sentido de atribuir-se e se aclarar, mas também no carater
destinavel do ser, ou seja, ao remetimento e sua recepc¢ao. O remetimento significa que
0 ser sempre se nos remete e que no espaco clarificante torna possivel que o ente como
tal se mostre e que a Historia possa adquirir seu sentido mais originario. Heidegger
alinha o fundamento e o destino do ser para falar do enviamento do ser ao Dasein, pois
somos nds que recebemos aquilo que se nos remete. O destinamento do ser unifica a
plurivocidade do sentido do destino do ser e do seu carater destindvel, além de acentuar
o carater de recep¢do do remetimento que o Dasein possui diante do apelo do ser. O
destinamento do ser responde tanto pelo envio como pelo recebimento, tanto pela
clareira quanto pelo jogo que se da na mesma, tanto pelo desvelamento quanto pela
ocultacéo.

O ser se dirige a n6s em retirada e “se dirige através dele, os mesmos a quem o
ser, enquanto tal destino, nega a clareira da origem da sua esséncia”®®. Somos nés os da
clareira do ser e aqui, em definitivo, conquistamos o sentido da expressao destinamento
do ser: na clareira em que o destino do ser joga, 0 Dasein possui a compreensao do ser,
ou seja, na sua esséncia, o Dasein esta aberto no projeto do ser. Esta compreensdo
adquire sua forga maior quando posta em conexdo com a clareira, numa clareira do ser.
No destino do ser, “0 Ser ndo exprime outra coisa sendo: remeter-se da aclaradora
instalacdo da area para uma aparicdo do ente numa respectiva matriz, com uma retirada
simultinea da origem da esséncia do ser como tal”®®. O destinamento do ser clarifica

n&o apenas o sentido da aparicdo, mas também do envio, ocultacio e recebimento.'®

% Op. Cit. p. 95.

% Op. Cit. p. 127.

% Op. Cit. p. 131.

100 N&o cabe aqui trazer & tona, em toda sua amplitude e desdobramentos, a questdo da relacao entre ser e
tempo. Tempo e ser ndo podem ser reduzidos a puros entes, logo Heidegger sugere que ha (es gibt) tempo
e ha ser. Es gibt nos fala de uma doacdo — Heidegger a caracteriza pela palavra destinar (Schicken),

175



A conquista desta expressdo € valiosa para entendermos com mais acuidade o
sentido que Heidegger da ao vocébulo Gestell e a conexdo do mesmo com o
pensamento calculador e o pensamento originario e o salto em direcdo a serenidade
(Gelassenheit). No Capitulo 2, 1.1., tratamos da questdo da técnica e assinalamos que o
pensamento, em sua abertura original, se mostra como um recolhimento do presente. Na
tese de Heidegger, o pensamento pertence ao ser e 0 pensamento meditante é aquele que
se mantém na obediéncia ao ser; o pensamento calculador, por sua vez, é aquele que se
afastou de seu elemento original. O desdobramento das discussfes sobre a técnica, o
pensamento calculador e o pensamento meditante encontra seu desfecho no discurso
pronunciado em 30 de outubro de 1955 em Messkirch em razéo da celebragdo do 175°
aniversario do compositor Corandin Kreutzer, e publicado por Neske, Pfullingen, em
1959 e intitulado “Serenidade” e que foi seguido do escrito “Debate sobre a Serenidade.
De uma conversa sobre o pensar em um caminho do campo”. Heidegger parte da
admissao de que somos dominados pela ciéncia e pela técnica, centrados no pensamento

»101 " yoltado para

calculador, o pensar que “planifica, controla, organiza, investiga
determinados resultados, mas ndo centrado num processo meditativo sobre o sentido de
tudo o que é.

Como ja indicado anteriormente, Heidegger ndo quer pensar a ciéncia como uma
arte diabdlica. Dependemos dos objetos da técnica. O problema reside na nossa relagao
com os mesmos. Para Heidegger, a atitude adequada ¢ que deixemos “os objetos
técnicos entrar em nosso mundo cotidiano e a0 mesmo tempo deixemos-los repousar em
si mesmos como coisas que ndo sdo algo de absoluto, mas que dependem elas prdprias
de algo superior™'®. O objetivo de Heidegger no dialogo entre o investigador, o erudito
e o professor é alcancar o sentido de Gelassenheit como a esséncia do pensar. A
serenidade é a atitude que diz simultaneamente sim e ndo ao mundo técnico, um pensar
que é o pensar do pensador, ou seja, o pensar meditativo. O pensar meditativo ndo nos
aparta das coisas: “O pensar meditativo ndo nos aliena da realidade. Ao contrario,

mantém-nos extremamente focado em nossa realidade, no hic et nunc de nosso ser,

permitindo que o ser aparega como “o que ¢ destinado” (das Geschickte). Es gibt também acentua o
carater de envio mais original que “da” o ser — e iss0 mesmo em relacdo a doagdo dada pela historia da
destinagdo do ser e o resultado de um envio. Cf. ver HEIDEGGER, M. Tempo e Ser. Op. Cit.

101 BAUCHWITZ, Oscar Federico. Reflexdes sobre a serenidade em Heidegger: a caminho do que
somos. Etica. Rio de Janeiro, v. 13, n° 2. 2006. p. 104.

192 HEIDEGGER, M. Serenidad. Barcelona: Ediciones de Serbal, 1994. p. 23.

176



‘existénecia’®. O pensar meditativo nos engaja em nés mesmos, nos recoloca em

direcdo a clareira, ao nosso proprio ser. Trata-se de uma atitude:

A atitude pela qual nos mantemos abertos ao sentido oculto do mundo técnico é a abertura ao
mistério (die Offenheit fiir das Geheimnis). Tal abertura e a serenidade se pertencem mutuamente.
A partir desta relag&o, o estar-no-mundo torna-se outro. Esta atitude nos promete um novo solo e
um fundamento sobre os quais subsistir, um novo enraizamento que se aproxima € nos permite
pensar de que forma poderiamos estar no mundo técnico, mas ao abrigo de sua ameaca. A
Serenidade para com as coisas indica uma nova relagdo para com as coisas, situando-nos
além da relacdo moderna de sujeito e objeto, que € apenas uma variagdo histérica da relacdo
do homem com a coisa, onde por um lado, as coisas se convertem em objetos antes mesmo
de atingirem a sua natureza coisal (Dingwesen) e por outro, o0 homem convertido em
egoidade (Ichheit), se mantém preso a definicdo de sua propria esséncia como animal

rationale e n3o investe em procurar a sua esséncia além de si mesmo.***

A serenidade em diregdo as coisas ¢ “uma expressdo de uma mudanga no pensar.
Pensar ndo é apenas calcular, mas ponderar o sentido envolvido e oculto por tras
daquilo com que nos relacionamos e com a qual estamos engajados™®. Neste ponto, é
preciso salientar que Caputo encontra nesta serenidade heideggeriana uma convergéncia
com a tradicdo mistica de Eckhart: Heidegger ndo encontra uma palavra melhor do que
serenidade (Gelassenheit do vocabulério eckhartiano) para descrever essa relacdo de
coopera¢do do Dasein para com o ser, ou seja, trazendo o ser para sua verdade.

O professor, no dialégo referido, assinala que se ele apenas possuisse a
serenidade certa, entdo ele estaria livre do querer. Contudo, o professor acentua que ha
uma diferenca entre a serenidade defendida por ele e a preconizada pelos misticos: a
serenidade ndo significa livrar-se da propria vontade em direcdo a vontade divina.
Caputo entende que a posicdo de Heidegger s6 € possivel de ser defendida porque
Heidegger ndo queria pensar a serenidade em termos de moralidade, uma vez que o
amor proprio (Eigenliebe) e a vontade pessoal (Eigenwille) parecem indicar, na doutrina

de Eckhart, defeitos morais.

103 pEZZE, Barbara Dalle. Heidegger on Gelassenheit. Minerva. An Internet Journal of Philosophy. 10,
2006. p. 101.Visitado em: 10/05/2011. In: http://www.mic.ul.ie/stephen/vol10/Heidegger.pdf.

104 BAUCHWITZ, Oscar Federico. Op. Cit. p. 108.

105 pEZ7ZE, Barbara Dalle. Op. Cit. p. 104.

177



O ponto de contato entre a serenidade eckhartiana e a serenidade heideggeriana
reside na atitude de indicar um perigo e apontar para uma dimensdo mais profunda do
homem, seja libertando-o de uma compreensdo que objetifica o ser (antropologia
filoséfica), seja indicando o perigo do racionalismo e da absolutizacdo da razéo contra a
fé (atitude religiosa presente na mistica). Além do mais, h4 em ambas as atitudes um
direcionamento em dire¢ao a “pobreza”, ja que Heidegger “também enaltece o simples e

o rural”®®, uma vez que 0 homem é o pastor do ser — ndo o senhor das coisas, dos entes

e tampouco do ser: “A pobreza do Dasein ¢ que ele ndo tem poder de dispor do ser”l%’,

Para Caputo, a falta da metafisica é como o falso orgulho, ja que neste tltimo 0 homem
pretende ser 0 que ndo € e ndao enxerga o que realmente é. Mas Heidegger ndo parece

disposto a aceitar essas similitudes. Como explica Bauchwitz:

Como sugere M. Alvarez Gémez em seu artigo “Raices misticas del pensamiento de
Heidegger”, Heidegger conhece e recebe as influéncias de Mestre Eckhart e Angelus
Silesius e “traduce la mistica al pensamiento filoséfico[...] Mestre Eckhart é lembrado no
didlogo pela ressonancia que possui a serenidade-gelassenheit em sua obra, mas, de uma forma
inesperada, Heidegger quer mostrar uma diferenca: “inclusive a serenidade pode ser pensada
ainda dentro do dominio da vontade, tal como sucede com os antigos mestres do pensar, p.ex.
0 mestre Eckhart. De quem, no entanto, ha muito de bom que aprender”. E estranho que
Heidegger recuse a aproximacdo com Eckhart, que é conhecido pela sua doutrina do
desprendimento ou abandono. De fato, Heidegger conhece e cita o mestre de Erfurt em diversas
partes de suas obras. Aqui, no entanto, Heidegger nos diz que a sua “serenidade ndo menta o
abandono da vontade propria em favor da vontade divina”. O que nos surpreende é que em
Eckhart tal abandono deveria ser matizado, porque deus ndo possui esta vontade e nem é mais o
mesmo deus da tradicdo, em termos heideggerianos, onto-teo-légica. Por outra parte é evidente
que o termo em Heidegger se mantém em um ambito totalmente distinto ao vivido pelo mistico e

surge como resposta ao mundo da técnica contemporanea.’®®

Entretanto, vale ressaltar que o mundo da técnica contemporanea esta
diretamente ligado ao pensamento calculador. A serenidade em Heidegger aponta para o
ndo-querer, ou seja, uma determinacdo que ainda continua significando um determinado

querer, mas tomado por um ndo que abdica o proprio querer: “Essa recusa patente na

16 CAPUTO, John. Op. Cit. p. 176.
97 op. Cit.
108 BAUCHWITZ, Oscar Federico. Op. Cit. p. 103.(Segundo grifo nosso).

178



expressao do ndo-querer € a recusa daquilo que vige em e pelo pensamento calculador. A
expressao ndo se limita & negacdo do vigente sendo que nela se antecipa um novo
comportamento™®°.

Este comportamento do ndo querer € um deixar ser proprio da serenidade e que
envolve, em si mesma, uma negagdo e que permanece absolutamente fora de qualquer
tipo de querer. O sentido do ndo-querer trafega de uma estancia de pura negagdo a uma
atitude: “No inicio da conversacao, Heidegger parece favorecer o primeiro sentido de néo-
querer — querer ndo querer (willentlich dem Wollem absagen). Mas, entédo, ele acrescenta
que ¢ ‘pelo significado’ deste primeiro sentido (durch dieses) que noés alcangamos o
‘pensar que nao ¢ um querer”’llo.

Esta atitude significa um salto em direcao “para nenhum outro lugar que aquele
onde ja nos encontramos e estamos admitidos, se ele aparece remoto € porque permanece
oculto, embora sendo o mais proximo™*. O caréter préprio aqui ndo é de uma atividade,
“pois ela ndo pertence ao dominio do querer”**?. Assim como Eckhart determina que o
homem deve libertar-se das criaturas através do abandono de seus desejos e de seu querer
com o intuito de atingir uma regido em que a alma é de modo mais préprio e em que pode
relacionar-se com Deus em sua revelacdo, Heidegger nos fala da necessidade de se livrar
(Losgelassensein) dos entes e do pensamento representacional — entendido aqui como o
horizonte do representar subjetivo-transcendental — para atingir a esséncia do pensamento.
S6 indo além do representar transcendental-horizontal — que é uma renlncia — é que o
Dasein pode atingir a regido da abertura, a regido que vem ao nosso encontro (das uns
Entgegenkommende). Esta regido (Gegend) é a regido de todas as regifes: a regido do
encontro: “Esta abertura em si mesma, ‘a regido de todas as regides’, € aquilo que ‘vem
nos encontrar’, assim que n0s comecamos a pensa-la como ‘a regido’, ela se revela a si
mesma como ‘aquilo que vem nos encontrar’”**3, A regido pode ser pensada em

conexd@o com a verdade do ser em direcdo ao ente:

A Regido ¢ tanto amplidao livre (freie Weite) quanto morada (Weile), de modo que nela o

aberto se mantenha e se sustente, deixando cada coisa abrir-se no seu repouso proprio. E, por

109 Op. Cit. p. 109.

10 CAPUTO, J. Op. Cit. p. 177.

MBAUCHWITZ, Oscar Federico. Op. Cit. p. 109.

112 | UCENA, Antonio Dieguez. Thinking about Thecnology, but... in Ortega’s or in Heidegger's Style?
Argumentos de Razon Técnica, n® 12, 2009. p. 103.

3 pEZZE, Barbara Dalle. Op. Cit. 106.

179



iss0, a Regido menos vem ao nosso encontro do que se retira, dando abrigo a todas as coisas,
de tal maneira que nela ja ndo possuem o carater de objetos diante de nos, sendo que jazem,

descansando no repouso de seu préprio ser.™*

Se meditarmos sobre a relagéo entre Gegend e Gelassenheit, perceberemos que 0
aberto da regido possui o carater de determinagdo da relacdo do ser com o Dasein (em
que se faz ouvir a verdade do ser, Gegnet) que se opera na atitude da serenidade. Além
disso, a serenidade possui privilégio na relacdo com a regido, ja que a serenidade ¢ “o
envolvimento outorgado pelo aberto e aponta para um comprometimento com o ndo-querer.
Em conseqiéncia, como um pensar que n&o representa, a acdo meditativa deve possuir uma
espécie de energia ativa (Tatkraft) e resolucdo (Entschlossenheit) que de nenhum modo
possuem o teor de uma vontade™ ">,

Em Eckhart, a serenidade esta diretamente ligada ao desprendimento. Eckhart exalta
o0 desprendimento acima de todas as virtudes — o que ainda Ihe confere um carater moral —
pois 0 mesmo “forca a Deus a me amar™**®. A alma se abre para que Deus possa entrar mais
intimamente a ela e “unir-se melhor comigo do que eu poderia unir-me com Deus™"*’. Assim
como a serenidade em Heidegger, Eckhart traga um movimento que abandona as criaturas,
0s entes, e se dirige para uma regido em gue encontra sua esséncia mais profunda, originaria

e verdadeira. Mas salta, também, para além do ambito moral:

“Gelassenheit” em Mestre Eckhart ndo é para ser confinada dentro da esfera da moralidade. Ela
pressupde, para ser claro, a propria purificagdo moral. Isso é dbvio a partir de nossa leitura do
tratado O Desprendimento no primeiro capitulo onde Eckhart argumenta que o desprendimento é
a perfeicdo e o florescimento de todas as virtudes [...] Contudo, no serméo sobre a pobreza [...]
Eckhart quer ir além do bem e do mal, isso é, além dos desejos bons e dos desejos maus para
adentrar o reino do querer desconhecido em que o fundamento de Deus e 0 meu fundamento s&o o

mesmo. 8

1 BAUCHWITZ, Oscar Federico. Op. Cit. p. 111.
5 Op. Cit. p. 112.
116 MESTRE ECKHART. O Desprendimento. Op. Cit. p. 148.
117 H
Op. Cit.
18 CAPUTO, John. Op. Cit. p. 180.

180



Eckhart quer mergulhar no abismo divino saltando pelo barulho e tarefas do
mundo. Heidegger quer saltar sobre o pensamento calculador para atingir a regido em
que o ser revela seu sentido e verdade. Caputo entende que a ndo aceitacdo de
Heidegger a serenidade eckhartiana reside no equivoco de Heidegger em entender que
esta se resumiria ao seu sentido moral. Para Eckhart, a serenidade exige ndo apenas a
suspensdo do querer num sentido estrito, mas sim em todo e qualquer sentido. A alma
deve livrar-se do falatério — tanto interno quanto externo — livrar-se “de todos os
conceitos, de todas as imagens e todas as representacfes para ter um ‘templo vazio’ em
que Deus possa vir’*?. Nessa unido, em que a alma entra no abismo da divindade
apartada das coisas, ela é admitida na regido originaria em que as coisas retiram seu
sentido. A persisténcia da alma no desprendimento é atingir a serenidade e permanecer
nessa unido. Heidegger parece indicar que na serenidade “parece haver, portanto, uma
persisténcia (Ausdauer) do homem em manter-se na origem de sua propria esséncia, o
permanecer confiado & pertenca da Regi&o™'?°.

Assim como o desprendimento nos coloca na regido em que posso forcar Deus a
Me amar e unir-se a sua origem, o Gegnet — “outro nome para a verdade do ser™?! —
move-se para nds e nos encontra através do pensamento meditante que pde o Dasein na
regido em que a serenidade possibilita 0 seu modo auténtico de ser ao postar-se na
clareira, na abertura. O termo Brauchen indica, em Heidegger, o fato de que ser e
Dasein se pertencem mutuamente. O evento da verdade s ocorre na clareira, na
abertura, apesar deste evento ndo ser determinado pelo Dasein. Eckhart parece apontar
no mesmo sentido dado por Angelus Silesius de que Deus e homem possuem uma co-
poertenca, jA que Deus € tido como importante para a alma assim como a alma é
importante para Deus.*?

Eckhart, ao ir além do querer e atingir uma regido em que o aspecto relacional é
decisivo, parece se aproximar daquilo que Heidegger quer pensar quando fala na
serenidade. Ambos os pensadores indicam um modo improprio de ser do Dasein ou da
alma e indicam o pensamento calculador ou o falatério cotidiano (a consolagdo nas

coisas) como indicac¢Oes de que ainda ndo se atingiu a regido radical em que o ser ou

19 op. Cit.

120 BAUCHWITZ, Oscar Federico. Op. Cit. p. 112.

121 pEZZE, Barbara Dalle. Op. Cit. p. 108.

122 Caputo parece reticente em admitir essa aproximagdo: “E verdade que Eckhart tende a desenhar Deus
como precisando do homem para revelar-se, que ele tende a dizer que a alma é um complemento
necessario a vida Trinitaria. Mas quando a Inquisicdo o pressionou sobre este ponto, ele alegou que essas
eram expressdes ‘enfaticas’ que ndo implicavam uma dependéncia do ente em Deus”. CAPUTO, J.
Op.Cit. p. 183. Diante de tal pressao, creio que seria muito dificil afirmar o contrario.

181



Deus possam falar a verdade. O Dasein e a alma saem de uma regido de confinamento e
desconhecimento da escuta atenta da verdade de Deus ou do ser para atingir a revelacéo,
através de uma regido privilegiada e de uma atitude também privilegiada, do sentido
mais radical doado por Deus ou pelo ser num apelo direcionado a alma ou ao Dasein.

A dimensdo aqui analisada coloca num mesmo terreno a Gelassenheit
eckhartiana e a serenidade heideggeriana quando aponta o equivoco de Heidegger em
entender a primeira apenas em seu ambito moral, portanto de natureza ontica. Eckhart,
se quer atingir a esfera originaria em que Deus se dirige a alma e esta pode ouvir, no
siléncio do desprendimento e na postura da serenidade, seu apelo, entdo parece mesmo
necessario que ele tenha ido além das determinagGes morais da serenidade. Em ambos
pensadores, percebemos a construcdo de uma compreensdo que vai aléem de um dizer
entitativo e que se foica muito mais no carater relacional da abertura: seja de Deus para
com a alma, seja do ser para com o Dasein.

Conquistada, assim, a similitude entre a serenidade em Eckhart e Heidegger,
resta realizar o estudo do conceito de verdade em Heidegger — e sua compreensdo sobre
0 Aoyoc - para estabelecer uma ligagio entre o mesmo e a compreensio eckhartiana de
liberdade. O objetivo do proximo item deste Capitulo é acentuar a aproximacdo que
pode ser estabelecida entre o termo em Heidegger — atrelado a existéncia — e as idéias de
Eckhart sobre o nascimento do Filho na alma e a liberdade enquanto estrutura

relacional.

182



3. §18Z6y4V, hoyoc e Negatividade.

Para conquistar a possibilidade de pensar o conceito de verdade em Heidegger
em conexdo com a doutrina eckhartiana do “nascimento do Filho na alma” e da
liberdade em seu aspecto relacional, é preciso que seja estabelecido, seguindo 0s passos
do préprio Heidegger, o entendimento inicial da verdade em conjuncdo com o conceito
de Aoyoc. Esse passo € dado ja no § 7 de Ser e Tempo e possui desdobramentos na obra
de Heidegger que é importante seguir se 0 que se deseja € estabelecer uma leitura
aproximativa entre Heidegger e Eckhart em relacdo a estes termos — o que vincula tal
similitude ao Neoplatonismo e, por seu carater negativo, a tradicdo do pensamento da
negatividade.

3.1. Aoyoc: mostrar-se e velamento.

Heidegger principia afirmando que em Platdo e Aristoteles, “o conceito de

’ , . A .
Adyoc é polissémico™'?,

Esta polissemia deriva de um modo de tratar o
Aoyoc heraclitiano: “Desde a Antiguidade, interpretou-se 0 Aoyoc em Heraclito das
maneiras mais diversas: ora, como Ratio, ora, como Verbum, ora como lei do mundo,
ora, como o que é légico e a necessidade de pensamento, ora como sentido, ora como
razdo™'?*. Seja como for, Heidegger entende que a palavra teve seu sentido proprio
encoberto ao se “traduzir” Aoyoc por “razio, juizo, conceito, definigdo, fundamento,
relagdo, propor¢do”'?®. Na relacdo com juizo, Adyoc aparece como discurso, mas que é
preciso tornar claro o que € proprio do discurso. Aristoteles determina o discurso como

amovaiveBal - 0 Aoyoc revela aquilo de que trata o discurso: “O Aoyoc deixa e faz ver

12 HEIDEGGER, M. Ser e Tempo. Op. Cit. p. 62.

124 |dem. Logos (Heraclito, Fragmento 50). In: . Ensaios e Conferéncias. 22 Ed. Petropolis: VVozes,
2002. p. 184.(Note-se que em Filon o sentido de Adyoc seria um intermediario entre o puramente
imanente, sensivel, e o puramente inteligivel, significando o pensamento de Deus enquanto a ideia por
exceléncia. Cf. BREHIER, Emile. Op. Cit. pp. 92-93, 113 e 139).

125 HEIDEGGER, M. Ser e Tempo. Op. Cit.

183



(vaiveaBan) aquilo sobre o que se discorre e o faz para quem discorre (médium) e para
todos aqueles que discursam uns com os outros”?°.

Mas Heidegger quer atingir uma determinagdo ainda mais radical do Aoyoc.
Esse passo tem que sair de Heraclito para “meditar mais extensamente, e para la de
apenas Heraclito, a abertura original do ser”*?’. A forma estrutural de sintese (cUvBecic)
do Aoyoc atinge o sentido de um significado puramente apofantico que “indica deixar e
fazer ver algo como algo, na medida em que se d& em conjunto com outro™*?®, Busca-se,
assim, saltar sobre o conceito de concordancia para se conquistar uma dimensdo mais
originaria do termo — tarefa essencial para desvelar o sentido originario da verdade. O
ser verdadeiro do Aoyoc retira 0 ente de seu velamento e possibilita que haja discurso
sobre 0 mesmo, que haja um dizer (Aéyetv) sobre o ente desvelado (aAnfec). Aqui,
Heidegger conecta em definitivo Adyoc e Aéyeiv: “E do Aeéyetv que depreendemos o
que é 0 Aoyoc. O que significa Aéyeiv? Todo mundo que conhece a lingua grega sabe a
resposta: Aeyev significa dizer e falar; A\oyoc significa: Aeyesiv, como aussagen —
enunciar, e Aeydpevov, como o enunciado ausgesagten”?°.

O Aoyoc, portanto, leva o fendmeno a aparecer por si mesmo e isso mesmo
enguanto um apelo que nos chega na fala: “Heidegger desenvolve a dimensdo de um
logos originario, que remete o sujeito a pertenca, como um lugar comum do qual faz
parte e através do qual se compreende o mundo™®. Torna-se clara essa assertiva
quando entendemos que para Heidegger somos nés que escutamos o apelo, mas apenas
quando pertecemos a este. O Aeyeiv fala de um deixar o real disponivel no seu conjunto
— pertencendo ao apelo da fala na disponibilidade da abertura para o real que dispde a

unidade de algo que se dispde como ele mesmo. Acrescenta Heidegger:

Com isto se evoca 0 Aoyoc: 6 Aoyoc , o legen, o de-por e pro-por, é o puro deixar dispor-
se em conjunto 0 que, por si mesmo, assim se prostra. O Aoyoc vige, pois, N0 e como o

puro legen, o puro de-por e pro-por, que colhe, escolhe e recolhe no recolhimento originario

126 Op. Cit. pp. 62-3.

127 7 ARADER, Marlene. Op. Cit. p. 204.

28 HEIDEGGER, M. Op. Cit. p. 63.

129 |dem. Logos. Op. Cit.

130 STEFANI, Jaqueline. O logos em Heidegger: l6gica, verdade e metafisica. Conjectura. V.14, n° 1,
2009. p. 55.HEIDEGGER, M. Op. Cit. p. 190.

184



de uma concentragdo. O Adyoc €, assim, o recolhimento originario de uma colheita original

a partir de uma postura inaugural. 6 Adyoc é postura recolhedora e nada mais.*®

Indo além das determinagbes da emioTtnun Aoyikn - a légica entendida como
ciéncia ou saber do Aoyoc - Heidegger que ir além do sentido metafisico de Aoyoc que
¢ derivado. N&o se trata mais de apenas definir o Adyoc como aquilo que enuncia
alguma coisa a propdsito de alguma coisa, pois sé é possivel enunciar a coisa se a
mesma j& foi “previamente captada e identificada como aquilo que ¢”**. A ldgica
possui uma compreensdo posterior do sentido originario dado aqui por Heidegger ao

Aoyoc:

A Logica entende o Aéyeiv no sentido de Aéyeiv T1 kaTa Tivoc, para enunciar algo sobre
alguma coisa. O algo sobre o que a proposicéo ¢ feita é, neste caso, o que reside sob ele. O
que reside sob é chamado em grego de Umokeipevov, subiectum em latim. Aquilo sobre o
que 0 Agyew enuncia algo é o sujeito da proposicio; e aquilo que é declarado sobre o
mesmo € o predicado. O Adyoc, enquanto Aéyetv T1 kaTa Tivoc, é 0 enunciado de alguma

coisa a propésito de alguma coisa.***

Zarader declara que Heidegger se esforca por se aproximar da origem, por
atingir uma logica original. Heidegger quer desvelar o sentido fundamental de
Aoyoc numa conexdo com o verbo Aéyetv para evitar as ambigiidades que a logica e as
determinacbes ulteriores da tradicdo trouxeram ao termo. Seguindo Heraclito,
Heidegger assinala a escuta em sentido préprio que ocorre quando se da ouvido ao
Aoyoc e que acontece enquanto a escuta pertence ao Aoyoc, permanecendo um
Aeyetv. Esta escuta, o dizer, o de-por e pro-por repousam no Aoyoc enquanto postura

»134 _

recolhedora. O “Ev TTavTa heraclitiano — “Um: Tudo; tudo: um fala “do vigor

em que 0 Aoyoc vige e se da”*. A postura recolhedora faz com que o Aeyetv seja

1¥10p. Cit. 190

132 7 ARADER, Marlene. Op. Cit. p. 210.

133 HEIDEGGER, M. Was heisst Denken? Op. Cit. p. 158.
134 |dem. Logos. Op. Cit. p. 193.

135 Op. Cit. p. 194.

185



agora entendido como o vigor da unido em direcdo aquilo que o Aoyoc, enquanto

postura recolhedora, encobre e desencobre. Esclarece Zarader:

Se, com efeito, Aeyev significa estender, é num sentido bem determinado que agora nos é
acessivel: significa exclusivamente estender-junto, quer dizer reunir numa posicéo extensa.
Por outro lado, se é verdade que Aéyetv, tal como acaba de ser explicitado, € outra coisa e
mais do que uma actividade humana, se é ou pode tornar-se uma palavra do ser, entdo é
preciso restringir ainda mais o sentido corrente da palavra <<estender>>, isolando-a do
registro de <<fazer>>. E claro, com efeito, que se ele incide sobre a totalidade do ente, o
seu <<objecto>> estd ja ai, j& posto ou estendido junto diante — numa palavra: ja presente. O

Aeyewv, em relagdo a esse presente, so pode entdo ter um sentido: o de <<deixar>> estendido

junto o que, de si, esté ja estendido.*®

Na confluéncia da unidade entre Aeyeiv, Aoyoc e TTavTa, entende-se o primeiro
como vigor da unido e o segundo como aquilo que deixa dispor-se num conjuto o0 um-

»137 entdo ha um

tudo, o terceiro termo. Se 0 Aoyoc “repde o vigente na vigéncia
desencobrir do vigente em sua vigéncia — e aqui Heidegger afirma que todo
desencobrimento é aAnbfeia: acrescentando que oAnbeio e Aoyoc sdo 0 mesmo: “Em
si mesmo, o Adyoc é simultaneamente des-velar e ve-lar. E a aArfeio™*®. Mas antes
que tratemos da propria aAnfeia, € necessario compreender a juncdo que Heidegger
opera quando, para atingir a dinamica originaria da verdade via Aoyoc, usa a expressio
6 Adyoc Aéyet: “[...] o Adyoc é o que deixa-estendido-junto-diante™*. A intencéo é
fugir da dimensdo l6gica do pensamento sobre 0 Aoyoc, uma vez que “a doutrina do
pensamento se chama logica porque o pensamento se desenvolve no Aeyeiv do
ASyoc™

O Aoyoc, portanto, é pensado como palavra-chave que quer pensar o ser do
sendo. Neste pensar, reside uma abertura radical que trata do mostrar-se e velamento
daquilo que vige e que, em termos estruturais, se fazem fundamentais para atingirmos

uma compreensdo adequada do conceito de verdade em Heidegger. Nesta abertura

13 7 ARADER, Marlene. Op. Cit. p. 219.

" HEIDEGGER, M. Op. Cit. p. 195.

138 Op. Cit.

13 7 ARADER, Marlene. Op. Cit. p. 228.

0 HEIDEGGER, M. Was heisst Denken? Op. Cit. p. 171.

186



radical, em que Heidegger explora o mais profundo e originario do termo retornando e
indo para além de Heraclito, desdobra-se o sentido de Aoyoc na direcdo da aAnbeio.
Este desdobramento — a partir do A\oyoc que evoca “o que recolhe todo vigente em sua
vigéncia e nela o deixa disponivel™*" — propde uma leitura ainda mais radical sobre a
verdade, atrelando o termo a existéncia e a abertura, que nos possibilita ndo apenas ver a
radicalidade com que Heidegger chega & linguagem?, mas ao conceito mesmo de
verdade enquanto des-velamento num sentido ontoldgico fundamental. Cumpre agora,
portanto, explorar o sentido de aAnBeia e verificar tragos de parentesco com a tradigéo
do pensamento da negatividade, mais especificamente com a doutrina do “nascimento

do Filho na alma” e da liberdade como abertura relacional em Mestre Eckhart.

3.2. £!8Z6y4V: existéncia, verdade e liberdade.

Em Ser e Tempo, Heidegger alega que hd muito tempo que a filosofia
correlaciona verdade e ser: seja na descoberta primeva de Parménides do ser dos entes
que identifica o ser com a compreensdo do ser ou com Aristételes que determina a
prépria filosofia como ciéncia da verdade. O nexo entre ser e verdade reside num
ambito da problematica ontoldgica fundamental. Para atingir a determinacéo da esséncia
da verdade como verdade da esséncia, Heidegger partird inicialmente do conceito
tradicional de verdade para depois atingir o fenbmeno originario de verdade. Este
conceito tradicional possui trés teses que caracterizam a apreensdo tradicional da
mesma: “l. O ‘lugar’ da verdade ¢ a proposi¢do (o juizo). 2. A esséncia da verdade
reside na ‘concordancia’ entre o juizo e seu objeto. 3. Aristételes [...] ndo s6 indicou o
juizo como o lugar originario da verdade, como também colocou em voga a defini¢do
de verdade como ‘concordancia’™*.

O sentido desta concordancia aparece de modo derivado — mas em sentido
estrito — na tradicdo latina quando esta afirma que veritas est adaequatio rei et
intellectus. A verdade, assim entendida, significa a adequagdo da coisa com o

conhecimento ou do conhecimento com a coisa (veritas est adaequatio intellectus ad

141 Op. Cit. p. 200.

142 N#o é nosso intuito tracar aqui as relages estabelecidas por Heidegger em relagéo ao conceito de
aAnbeia e linguagem. Cf. ao assunto, ver HEIDEGGER, Martin. A caminho da Linguagem. Petrépolis:
Vozes, 2003.

3 HEIDEGGER, M. Ser e Tempo. Op. Cit. p. 282.

187



rem). Esta formula deriva da fé crista e da teologia que, de modo sucinto, significa que
“o intelecto somente ¢ conforme com a ideia porque realiza a adequagdo do que pensa
com a coisa, tendo esta que ser conforme a ideia”***. O que se esconde nesta definic&o é
o carater relacional da verdade que ndo permite divisar seu contexto ontologico, uma
vez que ndo estabelece com clareza a prépria relagdo entre intellectus e res.'*

E o proprio ente o que se visa numa proposi¢do: “A proposi¢do ¢ um ser para a
propria coisa que 1%, Por isso que indicar a verdade de uma proposicdo é apontar o
ente em si mesmo. Ha, portanto, uma determinacdo anterior, mais originaria para o ser-
verdadeiro (Wahrsein): o ser-descobridor (entdeckend-sein). Neste momento, Heidegger
alinha a verdade com o Dasein: “Enquanto ser-descobridor, o ser-verdadeiro sé €, pois,
ontologicamente possivel com base no ser-no-mundo™*’. Trata-se de uma constituicdo
fundamental do Dasein e que passard a guiar a ontologia heideggeriana, ou seja, esta
constituicdo é o fundamento do fendmeno originario da verdade. Alinha-se, assim, 0
conceito de verdade ao conceito de existéncia (a existéncia do Dasein). Heidegger néo
repudia a definicdo tradicional da verdade como adequacdo, mas quer atingir uma
apropriacdo originaria.

O que pertence ao A0yoc (que diz como o ente se comporta), portanto, é o
desvelamento, oAnBeio . Para Heidegger, a traducio deste vocabulo para verdade — e
toda a carga que as determinac@es tedricas da mesma encobrem — impedem uma visao
mais clara e originaria sobre o sentido originario da oAnBeio. Neste confronto,
Heidegger nos aponta que desde sempre a Filosofia correlacionou verdade e ser. E com

Parménides que, através da primeira descoberta do ser dos entes, pode-se, pela primeira

144 . A . G
Idem. Sobre a esséncia da verdade. In: . Conferéncias e Escritos Filosoficos. (Os Pensadores).

Sdo Paulo: Abril, 1984. p. 134.

%5 Heidegger se pergunta sobre a problemética epistemoldgica referente & relagdo sujeito e objeto e o
lugar da verdade nesta relagdo. Questiona: “Como se deve apreender ontologicamente a relagdo entre o
ente ideal e o real simplesmente dado?” HEIDEGGER, M. Ser e Tempo. Op. Cit. p. 284 Trata de
estabelecer, aqui, os juizos de fato entre o conteido do juizo e o objeto real e entre o conteddo ideal e a
acdo real de julgar. Essa problematica em Ser e Tempo levou alguns comentadores a tratar deste tema sob
diversas abordagens: idealismo linguistico, realismo 6ntico, multiplo realismo hermenéutico e realismo
deflacionario. Cf. a questdo do idealismo ou realismo da relagdo entre verdade, existéncia e linguagem
estabelecida em Ser e Tempo, ver CERBONE, David R. Realism and Truth. In: A Companion to
Heidegger. Oxford: Blackwell Publishing, 2005.

1% HEIDEGERR, M. Ser e Tempo. Op. Cit. p. 286. (Aqui, Heidegger lanca mao do célebre exemplo de
uma pessoa que, de costas viradas para a parede, é perguntada se o quadro est4 torto. O que ocorre na
verificacdo — portanto na concordancia ou ndo entre a proporsicao e aquilo que se mostra — é o simples
fato de que é o préprio ente que se visa na proposicao).

17 Op.Cit. p. 287.

188



59148

vez, “identificar” o “ser com a compreensdo que percebe o ser” . Isto se refere ao

célebre fragmento 3: [...] o mesmo é para pensar e para ser*®

ou, como traduz
Heidegger, “o mesmo, pois, tanto é apreender (pensar) como também ser”™. 0 tomo
Parménides, obra baseada nos cursos dados por Heidegger na universidade de Freiburg
nos anos de 1942 e 1943, traduzem a sua busca por uma demonstragédo segura de que o
sentido de oAnBeio deveria ser devidamente repensado pela Tradicdo.  Aqui,
novamente, Heidegger afirma que “pensar o verdadeiro significa experimentar o
verdadeiro na sua esséncia”™>!. Pensar, portanto, é centrar-se no essencial; é a prépria
atencdo para o essencial.*?
Nesta tarefa, aqui relacionada com o pensar sobre a oAnfsto , Heidegger se vé
na incumbéncia de pensar, primeiramente, Anfn , ja que para ele esta é a base da propria
aAnbeia e para quem ela mesma se refere antes de tudo. Se nds traduzirmos a palavra
grega oAnbeio de modo direto, teremos o termo desvelamento (Unverborgenheit). O
que se pensa com esta afirmagdo é que a aAnBsia é, mais precisamente, “a saida para
fora da ArjBn, o surto ao aparecer, a vinda a presenca”’*®. A dArjfeta fala de um deixar
para tras a Anfn, sua origem e, neste deixar para tras, assinala sua desocultacéo, ou seja,
ela mesma, como condicdo de conhecimento do ente, aponta para a primeira
5154

determinacio da ¢uoic grega, ou seja, “a eclosdo mesma do ente no seu ser”", ja que

0 ser é o que se oculta e se vela e se mostra a partir deste ocultamento™®.

Esta direcdo aponta para um sentido oposto aquilo que a tradicdo em Schelling e
Hegel trazem como entendimento da oAnfeia, ja que desde Descartes este vocabulo
ganha o status de certitudo, estampado como a esséncia da veritas.™®® Isto se faz
necessario porque a Analitica quer pensar a verdade como atrelada ao ser e como, a
partir dela mesma, a busca pelo sentido do ser foi obstruida pela Tradicdo. Ao

direcionar o sentido da aAnfeiac  como desvelamento - e todas as implicagdes que este

148 Op. Cit.. p. 280.

9 T6 yap aUTO VOETY EGTIV T KO E1Val.

0)1dem. Identidade e Diferenca. . In: . Conferéncias e escritos filos6ficos. Sdo Paulo: Abril
Cultural, 1984. (Os Pensadores).. p. 180.

51 |dem. Parmenides. Petrépolis: Vozes. 2008. p. 13.

152¢f. Op. Cit. p. 16.

153 ZARADER, M. Op. Cit. p. 78.

' HEIDEGGER, Martin. Einfilhrung in die Metaphysik. Tibigen: Niemeyer. 1953. p. 77. Apud
ZARADER, M. Op. Cit. p. 78.

15 Cf. ao ser como ser dos objetos da experiéncia — e sua relagdo com o poder de conhecer — ver o
segundo capitulo, § 27, vy, da obra Que é uma coisa?(Die Frage nach dem Ding) de Heidegger. Rio de
Janeiro: Edi¢des 70, 1990. pp. 228-9.

1% Cf. HEIDEGGER, M. Parmenides. Op. Cit. p. 37.

189



sentido traz consigo — Heidegger quer justificar a propria transcendéncia do Dasein e a
possibilidade de se pensar a diferenga ontoldgica. Isto se torna mais claro quando ele

ajunta aAnbeiac  ao termo aAnbec. Eis a explicagdo dada por Heidegger:

aAnfec na significagio de “descoberto” se aplica a “objetos” que nos aparecem a nos,
homens, e aAnfec no sentido de ‘ndo-encobrido’ se aplica a assergdes e a conhecimento
sobre “objetos”,portanto, ao comportamento do “sujeito” com os objetos. Esta solugdo soa
convincente. Mas ela permanece na pressuposicido de que no ambito de aAnfeio e
aAnbec, isto é, para os gregos, haveria algo como a distingdo entre “objeto” e “sujeito” e a

assim chamada relago sujeito-objeto. Mas é precisamente a esséncia da oAnfeia que torna

impossivel o surgimento de uma relagdo do tipo sujeito-objeto.**’

AMbec é o descoberto e o que descobre. Platdo e Aristoteles realizam a
mudanca no interior da oAnBestoc em direcdo a aAnbec. O homem sé pode descobrir o
ente, aquilo que ¢ descoberto, apenas se o seu “comportamento revelador se ativer ao
descoberto e permanecer numa concordancia com ele”*®®, Aristoteles une o sentido de

aAnbBeueiv (aletheiein) com opolcwoic (omoiosis). Assim nos explica Heidegger:

Aristoteles usa a palavra aAnBevsiv para este comportamento: para ater-se de modo
revelador ao descoberto num falar que deixa aparecer. Esta atinéncia e concordancia com o
descoberto €, em grego, ouolwoic — a correspondéncia reveladora que expressa o0
descoberto. Essa correspondéncia toma e mantém o descoberto como o que ele é. Ter algo
como significa em grego oiecBai. O Adyoc , que significa agora assercio, € constituido
pela otecBo . Essa correspondéncia reveladora se atém e se realiza ainda completamente

no espaco essencial da enquanto desencobrimento™”.

Quando opolwolc exerce a fungdo normativa da oAnBeto € que o sentido mais
originario da verdade-revelacdo se concretiza num sentido unico. Fica claro que esta
definicdo rompe com a Tradicdo que associa veritas a rectitudo e iustitia — como a

tradicdo dos dogmas eclesiasticos e da teologia evangélica — bem como seu

137 Op. Cit. p. 57.
158 Op. Cit. p. 78.
19 op. Cit.

190



aparecimento em Descartes como certum e usus rectus, bem como a compreensdo
kantiana do considerar-algo-verdadeiro (Furwahrhalten) ou a transformacéao da veritas

10O que nos diz o desvelamento da ocultacdo — que

em “justica” por Nietzsche
Heidegger propde num termo Unico, Lichtung — é atingir a compreensdo da clareira, da
abertura. Na conferéncia O Fim da Filosofia, Heidegger afirma que “designamos esta
abertura, que garante a possibilidade de um aparecer e de um mostrar-se, como a

181 Zarader nos mostra que essa claridade — o que se da na clareira —

clareira
“pressupde ela mesma um espago prévio de apari¢cdo, uma regido livre onde possa
difundir a sua radiacdo. E esta regio livre que Heidegger chama Lichtung™'®?. O que
rege esta clareira é o desabrigo (Entbergung), ou seja, o trazer a claridade o que se
oculta. Esta assertiva pode ser conectada com uma interessante observacdo que

Heidegger fez nos Seminarios de Zollikon de 8 a 16 de marco de 1968. Ele afirmou que:

O estado-de-abertura como o qual 0 homem existe ndo deve ser mal entendido como um
estar simplesmente presente de uma espécie de saco mental vazio, no qual ocasionamente
algo poderia cair. O homem como estado-de-abertura € um estar-aberto para a percep¢édo de
presenca e de algo que estd presente, é abertura para a coisidade. Sem este estado-de-
abertura nenhuma coisa poderia aparecer a partir de si, nem mesmo estar aqui. O homem,

que existe como abertura, é sempre abertura para a interpelagio da presenca de algo.'®®

Neste ponto, a elucidacdo que Heidegger nos da sobre a relacdo entre a esséncia
de Saipoviov - no sentido de atingirmos o significado da esséncia das deidades gregas —
é conquistada quando se assegura sua relagido com 6giov. Pode parecer estranho, num
olhar inicial, que tente se estabelecer tal correlagdo como um modo de nos
aproximarmos do sentido originario de aAn6eia'®. Heidegger, além de querer se

centrar na experiéncia mesma da vida (Lebenserfahrung) grega, também acentua um

160 Cf. a Nietzsche, sobre o assunto, ver o capitulo “A Vontade de Verdade” de Roberto Machado no seu
livro Nietszche e a Verdade. 2 ed. Rio de Janeiro : Rocco, 1985. pp. 84-91.

161 HEIDEGGER, M. O Fim da Filosofia. In: . Conferéncias e escritos filos6ficos. Sdo Paulo: Abril
Cultural, 1984. (Os Pensadores).. p. 77. No original, temos : “Wir nennen diese Offenheit, die ein
mogliches Scheinenlassen und Zeigen gewdhrt, die Lichtung”. Apud ZARADER, M. Op. Cit. p. 84.

162 7 ARADER, M. Op. Cit. p. 84.

163 HEIDEGGER, M. Seminarios de Zollikon. Petrépolis: Vozes, 2001. p. 230.

164 Cf. Idem. Parmenides. Op. Cit. pp. 175-186. Heidegger também se debrucou de modo mais detalhado,
apesar de sucintamente, sobre esta questdo — uma interpretagdo original sobre a verdade e seu dizer - nas
suas conferéncias Alétheia e Logos in Ensaios e Conferéncias. 2 ed. Petrépolis: Vozes, 2002.

191



dos momentos fundadores da aAnfeio na constituicdo original do termo Bgiov —a
relacdo é dbvia com a palavra aAr-feio.

O mito platdnico de Politeia responde a transicdo estabelecida entre o ai e 0 13, e
isto mesmo como um campo, o campo de Anbn — trata-se de uma regiio em que o
aparecer pode se dar.'® Esta relagdo aqui estabelecida se coaduna a um s6 tempo com a
compreensdo heideggeriana do estado-de-abertura. Além do mais, se estabelece uma
compreensdo originaria do entendimento de Anaximandro, Heraclito e Parménides
sobre os deuses. Indo mais além, Zarader nos mostra uma das intengdes primordiais de
Heidegger ao encetar tal relacéo, especialmente quando este analisa o verbo recolher-se

em Homero :

Heidegger mostra que o permanecer-oculto, pensado em grego, ndo deve de maneira
nenhuma ser compreendido como um ato do sujeito, nem sequer como um qualquer
comportamento do homem, mas como o fato de estar rodeado de An6n, quer dizer de se

conservar (eventualmente estando iluminado ai) numa ocultagdo entendida como um modo

da presenca, sendo, talvez, como o seu modo fundamental.*®®

Assim, ao estabelecermos no pensamento heideggeriano uma relacéo entre ser,
Dasein e verdade — portanto entendemos a verdade como propriedade do ser e o ser
como aquele que possui a propriedade do desvelamento — devemos estar cientes de seus
momentos cruciais, de suas viragens. Primeiramente, naquilo que se convencionou
chamar do primeiro Heidegger — e que Schérer chama da primeira topica
heideggeriana®®’ - em que se pensa que podemos aceder ao ser, ao Sein, a partir do
Dasein. Depois, 0 segundo momento, a Kehre heideggeriana, em que se imp0de pensar a
historia do retiro do ser como modo de se pensar o ser mesmo. Por fim, no terceiro
momento, e que absorve de modo definitivo o privilégio dado a compreensdo
heideggeriana da aAnfsia — esta entendida como Lichtung — percebe-se que a luz de
sua histéria mesmo, o seu retiro, se mostra a abertura onde se pode dar este retiro — isto
nos diz que a viragem passa da Analitica do Dasein para um debrucar-se sobre a

historia do retirar-se do ser, onde ser e homem s&o agora pensados a partir da clareira. E

185 ¢f. Op. Cit..
1% ZARADER, M. Op. Cit. p. 91.
167 Cf. SCHERER, R. Heidegger. Paris: Seghers, 1973.

192



neste ponto crucial que temos estabelecido o destinamento do ser como um dos
momentos essenciais desta viragem.

O ponto fundamental aqui é o alinhamento de ser-verdadeiro — enquanto ser-
descobridor — com um modo de ser do Dasein: sdo os fundamentos ontologicos-
existenciais do Dasein que possibilitam atingirmos o fendmeno mais originério da
verdade. Esse fundamento ¢ dado pelo fato de que “descobrir ¢ um modo de ser-no-
mundo™®®. A verdade diz o ser-descoberto enquanto a propria descoberta, ou seja, a
descoberta dos entes intramundanos “se funda na abertura do mundo™'®®. Heidegger

explicita:

Abertura, porém, ¢ o modo fundamental do Dasein segundo o qual ele é o seu Da. A
abertura se constitui de disposi¢do, compreensdo e discurso, referindo-se, de maneira
igualmente originaria, a0 mundo, ao ser-em e ao ser-préprio. A estrutura da cura enquanto
proceder a si mesma por ja estar num mundo, enquanto ser-junto aos entes intramundanos,
resguarda em si a abertura do Dasein. Com ele e por ele é que se d& descoberta. Por isso,
somente com a abertura do Dasein € que se alcanga o fenbmeno mais originario da

verdade.'”

O Dasein possui um comportamento que estd aberto sobre o ente. Se é pela
abertura que ¢ possivel falar em conformidade da enunciacdo, “entdo aquilo que torna
possivel a conformidade possui um direito mais original de ser considerado como a

N 171
esséncia da verdade”

. Assim, o Dasein pode ser entendido como estando e sendo “na
verdade”. Ainda mais, o carater de descobrimento e velamento da verdade indica que o
Dasein ja esta sempre na verdade e na ndo verdade: a verdade, em seu sentido
ontolégico mais origindrio, portanto, “¢ a abertura do Dasein a qual pertence a

. 172
descoberta dos entes intramundanos”

. O aem aAnPeia aponta para a dimensdo
positiva e negativa do descobrimento e do velamento. De fato, Heidegger afirma que “o
descobrimento (aAnfeic), ele mesmo, s6 pode ser apreendido adequadamente a partir

de sua esséncia contraria [Gegenwesen], a ndo-verdade, aqui no sentido de falsidade, ou

168 Op. Cit. p. 288.

199 Op. Cit. 289.

170 0op. Cit.

1 1dem. Sobre a esséncia da verdade. In: . Conferéncias e Escritos Filos6ficos. (Os Pensadores).
Sé&o Paulo: Abril, 1984. p. 136.

72 |dem. Ser e Tempo. Op. Cit.p. 292.

193



seja, no interior de uma experiéncia essencial, experiéncia esta que se abre com a
aAnbera”’®, Por isso Heidegger estabelece a conexdo entre (euSoc e aAnbeia, num
sentido em que Jeudoc soa diferente de desencoberto, o verdadeiro (aAn6ec).

Ja assinalamos que o desvelamento (aAnbeic, Unverborgenheit) é pensado
como a saida para fora da Anfn, ou seja, a vinda a presenca. Ser e aAnfeia se
relacionam na propria clareira, desvelando o que se oculta: “Somente na medida em que
a aAnbeia vige, ela faz a clarificagdo irromper como descoberto. Porque a iluminagéo
ocorre na esséncia encoberta da oAnBsia, experimentamos emergéncia e presenca, isto
¢, o ser”’. O sentido de eUSoc, numa dindmica de co-pertenca e polaridade com
aAnBeia, permite que pensemos na clareira, no desvelamento e no ocultamento, ou seja,
na possibilidade originaria do discurso em ser verdadeiro (aAnfec) ou falso (Yeudoc).
Entretanto, indo ainda mais além na determinacdo do solo originaro da verdade — na
abertura que torna possivel a conformidade do enunciado — Heidegger determina a
esséncia da verdade como liberdade: “A esséncia da verdade ¢ a liberdade”™ . Estar
livre para aquilo que esta manifesto no seio do aberto parece englobar o todo desta
proposicdo. Mas o que quer dizer a liberdade em Heidegger?

A verdade expressa, em termos ontologicos fundamentais, uma regido que abre o
dizer e o pensar: “Aqui, recebemos a intimagdo de como xpr, que rege a conjucio de
Aéyelv e voelv, é expressa através de aAnfeio'’®. A liberdade, entdo, funda a abertura
gue mantém esse comportamento. Mas Heidegger ndo quer entregar a verdade ao
arbitrio humano — isso seria, em certo sentido, uma negacdo de seu sentido mais
originario. A liberdade, enquanto fudamento da possibilidade da conformidade, aponta
para uma dimensdo mais profunda e origindria do Dasein. Zarader assim define a

liberdade heideggeriana:

A quem esteja preocupado com a mais extrema precisdo, e pergunte 0 que é exatamente a
liberdade em relagdo ao Dasein, responderemos que é o trago de unido que separa e que une
0 Da-sein no meio deste. A liberdade é, no sentido estrito, o que permite ao ‘ser’ ter um ‘ai’,

ao Sein ter um Da. E é precisamente porque ela é esta permissdo, dada ao ser, de ser ‘af’,

%3 | dem. Parménides. Petrépolis: VVozes, 2008. p. 39.

7% Op. Cit. p. 155.

175 |dem. Sobre a esséncia da verdade. Op. Cit. p. 137.

176 1dem. Was heisst Denken? Op. Cit. p. 213. ( O vocabulo xpn significa a necessidade para que o
pensamento seja 0 que é e que une AEyelv e VOEIV: TO AEYELV TE VOEIV Te).

194



que em troca clarifica e define a esséncia do Dasein, quer dizer o que Heidegger chama ‘Ek-

sisténcia’t’".

A liberdade, em Heidegger, ¢ determinada como “liberdade daquilo que ¢
manifesto no seio do aberto [...] A liberdade em face do que se revela no seio do aberto
deixa que cada ente seja o0 ente que é. A liberdade se revela entdo como o que deixa-ser

»178  Este deixar-ser o ente coloca a liberdade como aquilo que se entrega ao

0 ente
aberto, onde a abertura permite que o ente entre e permaneca: a liberdade significa,
portanto, exposicao ao ente — dai a definicdo heideggeriana do ek-sistente. Isto ndo nega

0 aspecto derivado da liberdade, apenas se volta para sua determinacdo mais radical:

A liberdade ndo é somente aquilo que o senso comum faz com facilidade circular sob tal
nome: a veleidade que de vez em quando se manifesta em nds, de oscilarmos em nossa
escolha ora para este, ora para aquele extremo. A liberdade também ndo é a auséncia pura e
simples de constrangimento relativa as nossas possibilidades de a¢8o ou inagdo. A liberdade
também ndo consiste somente na disponibilidade para uma exigéncia ou uma necessidade

(e, portanto, para um ente qualquer). Antes de tudo isso (antes da liberdade “negativa” ou

“ TRy . ’ 17
‘positiva”), a liberdade é o abandono ao desvelamento do ente como tal. °

O abandono ek-sistente, segundo Heidegger, preserva o carater de ser desvelado
do ente: e é devido mesmo a este abandono que o Dasein (0 Da) é o que €, ou seja, a
abertura do aberto. A esséncia da verdade, portanto, pode ser entendida, agora, como
liberdade: o deixar ek-sistente que desvela o ente. Ereignis, 0 acontecimento-
apropriagéo, entdo, fala do evento da verdade, uma vez que o Dasein pode agora ser
entendido como o lugar da verdade. Ao saltar sobre a determinacdo éntica da liberdade,
Heidegger coloca a mais alta dignidade do homem em seu solo ontolégico, ou seja, 0
homem, em si mesmo, ndo é responsavel pela verdade e por seu evento, mas esta, ele
mesmo, posto na abertura em que o evento da verdade pode ser.

Em Mestre Eckhart temos a doutrina de que o mais fundamental, o mais

originario da alma é ser o lugar de nascimento do Filho, a clareira em que o Pai

17 ZARADER, M. Op. Cit. p. 72.
1% HEIDEGGER, M. Sobre a esséncia da verdade. Op. Cit. p. 138.
9 Op. Cit. (Grifo nosso).

195



engendra seu Filho. Pai e Filho, na doutrina eckhartiana, existem numa relagdo de um
para o outro. O ser verdadeiro do Pai é fazer nascer e o ser verdadeiro do Filho consiste
em nascer: “Nem o Pai e nem o Filho subsistem apartados de suas relagdes um com o
outro™®. A relagdo entre pai e Filho e entre ser e Dasein possuem a natureza prépria do
caréter relacional sem o qual nem um e nem o outro podem ser. Em Eckhart, o Pai gera
o Filho na alma no processo de produzir sua propria imagem. A alma direciona-se ao
aberto em que o Pai engendra o Filho e se une ao Pai: “O mesmo ocorre com a alma:
quando ela absorve Deus, vira Deus, de tal forma que a alma se torna divina, mas Deus
de sua parte ndo vira alma”'®. A tarefa da alma — assim como a tarefa do Dasein — é
tornar-se o que é. Eckhart entende que a tarefa da alma é habitar seu quarto que é o
fundamento da alma, regido em que, distante da publicidade das criaturas, podera
encontrar a imagem do Pai que gera o Filho.

Contudo, Eckhart acentua que a alma ajuda — no sentido de co-operar, co-
trabalhar — com o Pai para que haja o nascimento do Filho. A alma, ao se tornar divina,
torna-se totalmente unificada a Deus: o trabalho do Pai torna-se o trabalho da alma:
“Eckhart ndo parece sugerir que a alma distanciada do Pai pode trazer o Filho — tanto
quanto Heidegger ndo sugeriria que o Dasein esta na posi¢do de convocar ou comandar
o ser para o desvelamento™'®?. Ambos, alma e Dasein, sdo pobres, pois eles podem
apenas preparar o terreno para que o evento originario ocorra. O Filho, a Palavra do Pai,
fala a alma do homem desprendido: “A alma em que o Filho fala torna-se um ad-vérbio

183 , . . .
72 Deus é entendido como um “insistir em si

(Beiwort) da palavra em si mesma
mesmo™'®*. Na insisténcia de Deus ha um apelo que se direciona & alma para que esta,
pelo desprendimento, abra-se ao seu lugar mais originario onde a palavra do Filho se
torna a imagem do Pai. Eckhart também coloca em evidéncia o fato de que o auténtico
da alma ndo é a consolo¢do das coisas — a de-cadéncia do Dasein perdido na
ambiguidade, no falatorio e na curiosidade — mas na proximidade e entrega para Deus.

Em Eckhart, Deus é 0 mais proximo e o que torna auténtico o homem:

18 CAPUTO, John. Op. Cit. p. 162.

81 MESTRE ECKHART. Sermdes Alemées. 45 sermio.
182 CAPUTO, John. Op. Cit. p. 165.

185 Op. Cit.

184 MESTRE ECKHART. Op. Cit. 13%erméo.

196



Deus esta mais proximo de mim do que eu estou de mim mesmo; meu ser depende de Deus
estar proximo de mim e presente em mim. Ele esta préximo também de uma pedra e de um
pedaco de madeira, mas eles ndo sabem disso. Se a madeira soubesse de Deus e conhecesse
qudo proximo dele esta, como sabe disso 0 anjo mais elevado, entdo ela seria tdo bem-
aventurada quanto o anjo mais elevado. Por isso, 0 homem é mais bem-aventurado que uma
pedra ou um pedaco de madeira, porque conhece a Deus e sabe quao préximo dela Deus
estd. E quanto mais conheco isso, tanto mais bem-aventurado sou, e quanto menos conhego
isso, tanto menos bem-aventurado sou. No sou bem-aventurado pelo fato de Deus estar em
mim e me ser proximo e por eu possui-lo, mas pelo fato de conhecer qudo proximo de mim

ele esta e de saber de Deus.™®

Apenas a alma pode se abrir para esta proximidade, para o ser que lhe da o seu
“¢” originario. Heidegger fala de um evento “transcendental”, o evento da verdade que
possui 0 signo de uma linguagem primordial. Eckhart assinala que a linguagem, na
alma, na sua abertura ao Pai no nascimento do Filho, ndo é nada humana, mas sim a
linguagem de Deus — “a linguagem do ser para Heidegger’®. O homem, em
Heidegger, é aguele que responde a linguagem do ser, salvaguardando-a em sua
verdade. O homem experimenta que o ente ¢ apenas quando chamado pelo ser: “O
pensamento originario é o eco do favor do ser pelo qual se ilumina e pode ser
apropriado 0 Unico acontecimento: que o ente é. Este eco é a resposta humana a
palavra da voz silenciosa do ser. A resposta do pensamento € a origem da palavra

59187

humana”™*'. Eckhart se utiliza exatamente da mesma metéafora do eco “para descrever

a dialética e reciprocidade entre o Pai sustentando e falando Sua palavra na alma e a
alma respondendo a Ele ao falar e sustentar a palavra, Seu Filho™'®®,

Eckhart insiste, assim como o faz Heidegger, de que apenas no siléncio —
apartada a alma da consolacéo das coisas ou 0 Dasein distante do trato cotidiano com
as coisas — € que esta linguagem primeva pode ser ouvida. A voz de Deus, assim como
a do ser, é calma, é siléncio e apenas no siléncio é que pode ser ouvida. Eckhart
entende que é preciso quebrar o significado superficial das coisas, ir além das criaturas
para alcancar o que permanece velado, escondido para que é, em esséncia, velamento

que se desoculta. O aspecto histérico-hermenéutico deste desvelar siginifca, em

185 Op. Cit. 68° sermao.

18 CAPUTO, John. Op. Cit. p. 166.

%7 HEIDEGER, M. Que é Metafisica? Op. Cit. p. 50.
188 CAPUTO, John. Op. Cit.

197



Eckhart, ler as Escrituras tomado pelo Espirito Santo, ou seja, postar a alma na
abertura do dizer inaugural da verdade de Deus escutando atentamente aquilo que se
re-vela. Em Heidegger, o retorno aos gregos significa a busca pelo dizer da esséncia
originaria do ser. Se Heidegger quer ler os gregos para alcangcar uma experiéncia
originaria do dizer do sentido do ser, Eckhart I& as Escrituras como um modo da alma
se dirigir ao Pai, elaborando uma estrada em direcdo a abertura para que o0 nascimento
do Filho possa ocorrer e dizer seu sentido mais profundo.

Eckhart pde em destaque que a unidade da alma com Deus se da no fundamento
da alma através do desprendimento que atinge a serenidade. A estrutura ontoldgica
elaborada por Eckhart conjuga o apelo do Pai com o nascimento do Filho na alma no
fundamento desta ao mesmo tempo em que coloca uma regido privilegiada — além do
modo privilegiado do desprendimento — como lugar da escuta atenta da verdade da
Palavra. Deus, mundo e alma jogam num todo estrutural em que a alma ¢ atingida pelo
apelo de Deus — o destinamento do ser em Heidegger — e se posta na abertura
originaria em que este apelo e esta Palavra podem ser. O aspecto relacional — e,
portanto, a possibilidade de erigirmos mais uma similitude estrutural entre a doutrina
eckhartia e a ontologia heideggeriana — demarca um quadro importante na relagao
entre a alma e o apelo do Pai na doutrina de Mestre Eckhart. Heidegger alinha a
liberdade com a verdade na abertura. Eckhart alinha a liberdade & abertura.

Primeiramente, ele trata da ordenacgdo conjuntural do ser:

A visdo da liberdade, em Eckhart, privilegia a singularidade da criatura. Ele ira explicitar a
liberdade como aquilo mesmo que se "revela" junto a uma ordenacdo conjuntural do ser. Em
sua doutrina, a liberdade, nela mesma, nem se ordena, nem se constitui como um ser geral
disposto para uma ontologia prépria. Como determinacdo ontoldgica, a liberdade é a prépria
expressdo da finitude do ser. Mestre Eckhart traz bem clara esta visdo pelo olhar relacional.
Liberdade, no seu entender, é sempre aquilo que cada vez se consuma como realizagdo

propria. Por isso, ndo concebe algo "dentro" da liberdade. Liberdade, propriamente, é o

. ~ . 189
encoberto de suas manifestacdes.

189 GARCIA, Gilberto Gongalves. A visdo da liberdade e o olhar relacional em Mestre Eckhart: uma
fenomenologia da criacdo segundo o Pensar em Mestre Eckhart. Tese de Doutorado. Rio de Janeiro:
UFRJ, 2007. p. 128.

198



A criacdo, em Eckhart, é entendida como um caminho para o aberto. Ha a ideia
de um “conduzir para...” que perpassa 0s sermdes de Eckhart quando trata da liberdade.
O fenbmeno originario da liberdade fala da abertura a novas possibilidades, mas
também fala de um modo auténtico que a criatura busca atingir quando tomada pelo
apelo do Pai. A criatura, na liberdade, retorna a si mesma e se coloca na abertura
originaria onde reside o todo a priori das possibilidades do dizer — dai a liberdade ser
ontolégicamente o lugar originario da verdade enquanto dizer do Pai. Deus, vontade e

liberdade se fundem:

E os mestres dizem que a vontade é tdo livre que ninguém pode obriga-la, a ndo ser Deus.
Deus <porém> ndo forga a vontade, coloca-a <antes> de tal modo assim na liberdade que
ela, a vontade, ndo quer nada a ndo ser o que Deus ele mesmo é e o que a liberdade, ela
mesma, €. E o espirito ndo pode querer nada a ndo ser o que Deus quer; 1sso ndo é pois

privacdo da liberdade. E ao contrario a sua propria liberdade originaria.'*

r

O originario da liberdade reside em que ela ¢ “o carater de vivéncia interna da
dindmica conjuntural dos seres, e isso de tal forma inevitavel, que liberdade pode ser
vista justamente como critério do surgimento das criaturas™®}. A esséncia relacional da
liberdade estd na propria abertura em que a mesma se encontra: relacdo para com Deus
que da o “ser” a cada criatura e, no caso da alma, o fornecer a possibilidade originaria
de ser na propria abertura, um modo auténtico de ser. Além do mais, estar na abertura
da liberdade é a mais alta realizacdo da alma: “[...] quando Deus a atrai (a alma) para si,
ela é transformada em Deus, de modo que a alma se torna divina, e ndo que Deus se
transforma na alma. Entdo a alma perde seu nome e sua forga, mas néo, sua vontade e
seu ser. Entdo a alma permanece em Deus como Deus permanece em si mesmo™.
Heidegger nos fala de uma liberdade enquanto abertura e fundamento de possibilidade,
bem como da verdade originaria que pode possuir um dizer verdadeiro ou falso. Em
Eckhart, a alma, na liberdade, une-se a Deus e da lugar ao nascimento do Filho — o

homem enquanto pastor do ser postado na abertura: Ereignis.

1% MESTRE ECKHART. Op. Cit. 29°serméo.
11 GARCIA, Gilberto Gongalves.Op. Cit. p. 132.
192 MESTRE ECKHART. Op. Cit. 80° sermo.

199



Como analisamos nos Capitulos anteriores, é possivel conectar essa doutrina
eckhartiana com o dizer da tradicdo do pensamento da negatividade — 0 seu momento
neoplaténico. Se com Dionisius se conquista em definitivo a via negativa, é em Plotino
e Filon que sdo acentuados o aspecto relacional e o direcionar-se da alma para seu
fundamento: em Plotino com o caminho em direcdo ao Uno e em Filon com a ideia de
que Moisés simbolizaria o percurso de retorno da alma em direcéo aquilo que lhe € mais
préprio e que a funda, Deus. Eckhart, entretanto, possui uma voz mais apurada e que em
termos filoséficos — e ndo estritamente misticos — se prestam melhor para uma
elaboracdo de convergéncias com o pensamento heideggeriano. Resta, portanto, a tarefa
final de enquandrarmos o todo desta tradicdo de modo a elaborar apenas estruturas de
analogias possiveis, fugindo a qualquer tentacdo ver em Heidegger um mistico, mas sim

construindo convergéncias que possam enriquecer um novo olhar sobre a tradicéo.

200



4. Heidegger e a Tradicdo do Pensamento da Negatividade.

Estabelecer com rigor e precisdo o inicio histérico da tradigdo do pensamento da
negatividade — e, portanto, a virada hermenéutica em direcdo ao sentido do ser-Deus
pela via negativa — ndo €, pelo menos por enquanto, uma tarefa possivel. Mesmo que
possamos pdr como ponto de partida a primeira hipotese do Dialogo Parménides de
Platdo que trata do um como apartado dos entes e sua possivel influéncia no pensamento
de Speusippo, nada surge como evidéncia historico-textual de que neste momento
poderiamos ter o inicio desta tradicdo negativa. A posssibilidade de tracar tal
delimitacdo fica ainda mais dificil quando se coloca a questdo de como os sabios da
tradicdo hebraica tomaram conhecimento desta abordagem negativa pelo Diadlogo de
Platdo ou pelo préprio Speusippo. N&o se pode afirmar nem uma influéncia direta de
Platdo a esta tradicdo nem o caminho inverso, ou seja, de que Platdo, no Egito, tivesse
sido influenciado pelos sacerdotes hebreus, postura ja defendida por Nietzsche. Ambas
carecem de preciséo e habitam apenas a esfera da suposicao.

Entretanto, os textos do século | podem ser lidos & luz da via negativa.
Estabelecer, ainda aqui, o inicio desta tradicdo em Filon ou na Cabala ainda permanece
algo incerto. O que parece provavel, contudo, é que o entendimento da negatividade do
ser-Deus se desloca tanto na tradicdo hebraica quanto na tradicdo helénica. O Séfer
Yetsira traz no Ein Sof a ideia de uma aproximacao negativa que quer pensar Deus nédo
pelo viés éntico, mas a partir da diferenca ela mesma, ou seja, pela diferenca entre ser-
Deus e as criaturas, os entes. Do mesmo modo, Filon, no De Vita Mosis, 1é as Escrituras
— e 0 entendimento do ser-Deus — pela via negativa, ja que fala de Deus sempre pela
diferenca com as criaturas, estabelecendo o terreno negativo para “nomear” o que nao

pode ser nomeado, para “falar” do que ndo pode ser falado. Mas esse mesmo Deus é

201



buscado pelo apelo que ele faz as criaturas, dai Filon colocar Moisés como um simbolo
da alma que exilada intenta reconciliar-se com sua origem, com seu fundamento™®.

A via negativa filoniana parece ter sido mais claramente recebida pela tradicao
neoplaténica do que a via negativa cabalistica. Como dissemos antes, ndo possuimos
ainda as fontes necessarias para delimitar com seguranca o percurso historico dessa
compreensdo, mas parece mais aceito que os tratados de Filon tenham chegado ao
conhecimento daqueles que iriam inaugurar o Neoplatonismo poés-filoniano. Plotino,
neste sentido, elabora uma cosmologia em que a alma, a partir de sua origem, é lancada
no mundo sensivel, mas é chamada pelo apelo de retorno ao Uno e pode, a partir deste
apelo, iniciar o percurso em busca pela integracdo com seu fundamento, o préprio Uno.
Parte-se da diferenca radical entre alma e Uno para se atingir uma regido em que a alma
identifica-se com o Uno, mas este permanece sempre como 0 Si mesmo inalterado,
enquanto a alma, unida, torna-se o0 seu si mesmo na regido originéria

Proclo, sequidor de Plotino, parece ser, segundo a maioria dos comentadores, a
ponte decisiva entre o Neoplatonismo e a mistica cristd de Dionisius. O Corpus
Areopagiticum estabelece em definitivo a negatividade como modelo de compreensédo
da Divindade, portanto do ser, e constréi uma possibilidade de interpretar o homem a
luz desta mesma negatividade, ou seja, elabora-se — e isto ja mesmo desde Filon e
Plotino — a via negativa como referéncia & compreensdo de Deus, mundo e alma.

Mestre Eckhart corrobora a via negativa ao falar de Deus a partir da negacdo da
negacdo. A alma, posta em seu fundamento na abertura onde o nascimento do Filho
realiza o apelo do Pai, realiza a si mesma em seu sentido mais originario, mas isso sO
mesmo quando conquistada a serenidade pelo desprendimento. Os Sermdes
eckhartianos ndo apenas elaboram uma ontologia negativa do ser-Deus, mas inserem a
compreensdo ontoldgica da alma para além de qualquer carater antropoldgico. A alma
recebe um apelo e, na abertura de seu fundamento, pode trafegar do consolo das coisas
cotidianas para o seu lugar mais auténtico.

Seguindo os ensinamentos de Caputo, ndo se pode colocar Heidegger como um
pensador que integra, a0 modo de um mistico, essa tradicdo. Acreditamos que nédo
podemos falar em Heidegger como um mistico. Ao contrario, é apenas na manutencao

desta distancia que se podem estabelecer com rigor as convergéncias que surgem entre

1% Talvez seja mais acertado afirmar que a via negativa vai se consolidando como um dizer alternativo a
via positiva tanto no seio da tradicdo helénica quanto no seio da tradicdo hebraica. Possivelmente, em
algum momento ou em alguns momentos, houve a confluéncia desta abordagem na tradicdo que
culminou, no século I, com o surgimento da tradicdo cabalistica e os tratados de Filon.

202



Heidegger e a tradicdo do pensamento da negatividade. Heidegger principia de uma
escuta atenta aos gregos pré-socraticos, nomeadamente Anaximandro, Heraclito e
Parménides. A vucic heraclitiana surge como a esséncia inicial do ser que deve servir
como norteadora para conquistas posteriores ainda mais profundas sobre a questdo do
sentido do ser. A partir da vicic, Heidegger atinge o sentido essencial de aAnbeia - via
conceito de Aoyoc. O To xpecdv de Anaximandro parece nomear a presenca do
presente, o ser. Heidegger traduz To xpecov por der Brauch para nomear o uso que
salvaguarda, ou seja, um deixar ser em que a coisa é nele entregue. Com Parménides,
Heidegger escuta atentamente o dizer ndo apenas da aAnfeia, mas entende a destinacéo
(uolpar) em conexdo com o pensamento (vogiv) e o trazer de volta ao ser como Dobra
(e0v).

Tendo como ponto de partida o dizer dos gregos matinais, Heidegger vai em
busca de um entendimento — ou, melhor ainda, de uma experiéncia originaria — da
questido do sentido do ser’®. A tradicdo que se segue — nomeadamente Platio e
Aristételes — faz, segundo Heidegger, um desvio e petrifica, em sua posteridade, a
possibilidade de alcangarmos essa originalidade buscada por seu pensamento. De Platéo
a Nietzsche, Heidegger afirma, hd uma tradicdo metafisica de natureza onto-teo-légica
que nos impede de realizar essa experiéncia decisiva: é a técnica e ndo mais 0 pensar
meditante que se arvora no direito de nos falar do ser. E preciso, portanto, elaborar uma
desconstrucéo desta tradicéo:

Caso a questdo do ser deva adquirir a transparéncia de sua propria histdria, é necessario,
entdo, que se abale a rigidez e o endurecimento de uma tradi¢do petrificada e se removam o0s
entulhos acumulados. Entendemos essa tarefa como destruicdo do acervo da antiga
ontologia, legado pela tradicdo. Deve-se efetuar essa destrui¢cdo seguindo-se o fio condutor
da questdo do ser até se chegar as experiéncias originarias em que foram obtidas as

primeiras determinacdes do ser que, desde ent&o, tornaram-se decisivas.*®

Essa tradicdo petrificada (der verharteten Tradition) € devedora da ontologia

grega que determina seu aparato conceitual através de muitas filiacdes e distorcbes. O

194 Es gibt responde pela radicalidade dessa busca: “No comego do desvelamento do ser, é realmente
pensado ser, einai, e6n, mas ndo o ‘da-Se”. HEIDEGGER, M. Tempo e Ser. Op. Cit. p. 261.
1% HEIDEGGER, M. Ser e Tempo. Op. Cit.p. 51.

203



grande problema desta tradi¢do ¢ determinar a questdo do ser a partir de “mundo”: isso
significa tratar de modo 6ntico o que deveria ser tratado de maneira ontoldgica. A
destruicdo (die Destruktion) ndo quer arrasar a tradigdo ontologica; ela procura “definir
e circunscrever a tradicdo em suas possibilidades positivas e isso quer sempre dizer em
seus limites™*®. Ser e Tempo inaugura essa destruicdo que é seguida pela Kehre
heideggeriana até atingir seus Ultimos escritos.

O método adotado por Heidegger possui quatro momentos decisivos: 1.
Estabelecer o passo de volta (Schiritt zuriick) para que se possa estabelecer a esséncia da
verdade, encetando um didlogo com a histéria do pensamento ocidental: “O passo de
volta vai do impensado, da diferenca enquanto tal, para dentro do que deve ser pensado.
Isso é o esquecimento da diferenca. O esquecimento a ser aqui pensado é o velamento
da diferenca enquanto tal”®’. 2. Esse passo de volta obriga a ontologia a escutar as
primeiras experiéncias da tradicdo que dizem ser, dai a escuta que Heidegger
desenvolve sobre Anaximandro, Heraclito e Parménides. 3. Elaborar uma analitica
existencial, ja que a questdo do ser se revelou, inicialmente, atrelada a questdo da
existéncia do Dasein. Esta tarefa exige o desvelamento de uma regido privilegiada em
que o ser se destina ao Dasein e estabelece o lugar da esséncia da verdade. 4. Dermarcar
o dizer da tradicdo e seus desdobramentos, acentuando seu carater onto-leo-légico que
possa justificar historicamente uma escuta que se quer originaria e capaz de apontar
com seguranca para 0 qué essencial do esquecimento e desvelar o sentido almejado. A
metafisica aparece como a consolidacdo desta visdo que parece falar do ser apontando
para o ente, mesmo que seja a tradicdo que trace um dizer sobre Deus: o sentido
ontoldgico, portanto sempre a priori, perde-se em meio a determinacdes Onticas sobre o

ser e sobre Deus. Em relacéo a este item, escreve Heidegger:

A metafisica é o conhecimento do sendo em seu todo. Segundo a tradicdo, Deus, o sendo
supremo, sumum ens, domina e determina todo sendo. Num outro sentido, porém,
abrangente é também o ser, 0 que convém e é o préprio de todo sendo, ens in communi. A
luz do conceito universalissimo de ser, porém, “Deus”, embora seja 0 ser supremo, &,

contudo, apenas um sendo entre outros.*®

1% Op. Cit.
97 |dem. Identidade e Diferenca. Op. Cit. p. 193.
198 |dem. Ser e Verdade. Petrépolis: Vozes, 2007. p. 65.

204



No processo da destruicdo da tradigdo, Heidegger corta de cima a baixo toda a
tradicdo e ndo permite escutar em lugar algum um dizer que ndo se configure nesta
tradicdo que pensa 0 sendo em seu todo como metafisica, como abrangéncia que pensa
apenas o ente e jamais o ser. A mistica medieval e 0 neoplatonismo ndo sdo tratados
como possuidores de um dizer que ndo quer apontar para o ente quando fala do ser ou
de Deus. Mesmo que aqui e ali Heidegger seja obrigado a fazer referéncia a Mestre
Eckhart — e mesmo que o indique entre aqueles que tomam parte na grosse Mystik — ha
uma relutancia em operar a mesma escuta atenta dada aos gregos matinais a este mestre
medieval. A Serenidade, como vimos, é um texto de Heidegger em que ele confronta
diretamente Mestre Eckhart. Mas este confronto possui apenas uma dimensdo negativa.
A destruicdo da tradicdo é feita de modo a ndo permitir que o dizer deste pensador seja
escutado em toda a sua dimensé&o.

No texto Fenomenologia da Vida Religiosa (Phdnomenologie des religidsen
Lebens), ha um foco tdo gigantesco em Agostinho que parece impossivel pensar a
dimensdo da via negativa na tradicdo neoplatdnica. Interessantemente, Heidegger
questiona a religiosidade mistica e a vivéncia da mesma e responde: “Porque o mundo
religioso se concentra aqui na agitacdo da vivéncia experiencial especifica de encontrar
Deus que se precipita”'®®. Contudo, a resposta heideggeriana ainda esta atrelada & nogéo
de Deus e mundo da Patristica e da Escolastica — dizer que, como ja salientamos
anteriormente — possui um sentido diverso da via negativa defendida tanto pela mistica
crista de Eckhart e Dionisius, quanto pelo Neoplatonismo de Proclo, Plotino e Filon.

Se Heidegger tem em mira apenas a tradicdo onto-teo-l6gica metafisica que alinha
ser e Deus em seu sentido de summum ens, entdo toda destruicdo — toda critica positiva
— da ontologia fundamental e que se seguird em sua virada é mais do que valida.
Todavia, se ndo escutarmos com a devida atencdo o que a tradi¢cdo do pensamento da
negatividade tem a nos dizer, parece valido inferir que o passo de volta foi traido e que
nos preciptamos com demasiada pressa em dar respostas que precisam ser meditadas
com mais acuidade.

Deve-se, entretanto, olhar com severidade posi¢fes que, também de modo
apressado, querem colocar Heidegger em meio a uma tradicdo que ele ndo pertence.

Hihnerfeld é um desses comentadores que se precipitam ao exagerar o tom mistico em

199 | dem. Estudios de Mistica Medieval. Op. Cit. p. 160.
205



Heidegger. E fato que o pensamento de Heidegger — e isso mesmo gragas ao passo de
volta e a destruigdo da tradicdo — permite alinha-lo com tradi¢des que parecem dizer o
mesmo — assim como foi estabelecida uma corrente que estuda Heidegger a luz da
Escola de Kyoto e vice versa. Mas esse alinhamento ndo pode ganhar o tom de uma
filiacdo. Isso seria desmerecer e retirar todo o crédito que a obra de Heidegger nos
legou. Caputo esté ciente deste fato e adverte que Hihnerfeld estd equivocado. Inferir
que Heidegger ¢ um “falso mistico”, um “Eckhart mascarado” ndo parece ser um
caminho adequado quando a questdo é atingir um pensar rigoroso.

A mistica — assim como a filosofia Zen — possui a nocao clara de que é preciso
deixar as coisas serem 0 que elas sdo, que é preciso atingir a serenidade do deixar-ser.
Heidegger néo esta longe desta direcdo. O problema se torna mais dificil quando se trata
de verificar até que ponto a experiéncia da mistica e da tradicdo neoplatdnica sdo
experiéncias de fato, assim como a experiéncia do destinamento do ser em Heidegger.
Pensar em Heidgger como “um poeta do ser”, assim como Silesius parece ser para
muitos estudiosos um “poeta da experiéncia da Divindade” em contraste com a
experiéncia radical e originaria de Eckhart é, antes de tudo, uma postura temerosa e
apressada. N&o se pode negar a contribuicdo decisiva que Heidegger erigiu ao pensar —
ou experienciar — Ereignis. Aqui se define um momento revelador da nossa tradicdo e
que abre, em definitivo, a possibilidade de pensar a questdo do ser a partir do prdprio
ser.

Além do mais, esta insercdo apressada vai de encontro ao pensamento do proprio
Heidegger. A conferéncia O Fim da Filosofia, contudo, parece abrir uma brecha para
que possamos ndo inserir Heidegger nessa tradicdo ao modo de uma filiagdo, mas sim
que possamos inseri-lo a0 modo de comparacBes com similitudes. Na referida
conferéncia, Heidegger questiona-se sobre a aAnfeia e atinge a clareira, Lichtung. Ele
fala da clareira da presenca que se vela. O tom que o sentido de ocultamento e
desvelamento traz parece indicar um viés mistico ao seu pensamento. Mas Heidegger
esta ciente desta aproximagdo ¢ questiona: “Mas nao € isto tudo mistica infundada ou
mitologia de ma qualidade; em todo caso funesto irracionalismo e negacdo da
Ratio?”%°.

O que deve ser acentuado aqui é a indicacdo de uma mistica infundada. S6 ha uma

mistica infundada se, logicamente, houver uma mistica fundada. Esta mistica fundada

299 |dem.O Fim da Filosofia. Op. Cit. p. 81
206



Heidegger concordaria se tratar de Eckhart e Silesius, por exemplo. Mas Heidegger néo
quer falar de Ereignis em termos misticos. Para Heidegger, pensar ndo é misticismo.
Mas o deixar-ser da mistica fundada nédo traz em si a possibilidade de nos colocarmos
na regido em que até mesmo o pensamento € possivel? Heidegger traduz
daiveoban como “por-se a brilhar e aparecer em seu brilho. Aparecer ficar sendo,
destarte, o traco fundamental no vigor do vigente, a medida em que este se lanca no
descobrimento™®”. N&o ha na mistica rigorosa a busca por este traco fundamental? Uma
busca pela abertura em que Deus — em seu sentido negativo — abre-se e destina-se a
alma?

Quando se estabelece o lugar da tradicdo do pensamento da negatividade e
prioriza a via negativa em que, como diz Zarader, o ser ¢ constantemente “desdito” mais
do que ¢ “dito”, ndo estd se erguendo um edificio em que o mesmo pudesse ser posto
lado a lado com o pensamento heideggeriano e, a partir dai, montar convergéncias que
o revelassem. As diferencas sdo fundamentais e devem ser respeitadas. Colocar essa
tradicdo de cunho negativo é apenas seguir as exigéncias metodoldgicas do proprio
Heidegger: seguir o0 passo de volta e desenvolver uma escuta atenta sobre a tradigéo.
Essa escuta deve priorizar um modo aberto de ser, ja que de outra maneira incorreria no
erro ja indicado por Heidegger: petrificar a tradicao.

Caputo enxerga seis aproximacdes entre Heidegger e a tradicdo mistica negativa:
1. Eckhart, na busca pela Palavra, nos fala do siléncio como morada original da
linguagem. Heidegger nos fala da experiéncia enquanto experiéncia com a linguagem.
O siléncio é “a condigdo para a linguagem auténtica% 2. A experiéncia do ser em
Heidegger se volta para o tempo e o historico. Mas 0 Wesen do tempo — o0 tempo da-Se
— @ a-histérico em sua esséncia, ja que € a origem do tempo enquanto determinacao
cronoldgica. Eckhart nos fala de Deus enquanto eterno, atemporal, mas no
desprendimento a alma se abre, no tempo cronolégico, para essa regido que permite que
algo como esse tempo possa ser. Eckhart faz do tempo um a imagem da eternidade, o
que pode ser aproximado do conceito heideggeriano de temporalidade auténtica:
eternidade é “o agora permanente (nunc stans); tempo € o agora movente (nunc
movens)”?®. A alma deve transcender esse fluxo para atingir a regido onde se destina o

apelo de Deus a alma. 3. Deve-se acrescentar que o Deus dos misticos ndo € o Deus da

01 |dem. A caminho da linguagem. Op. Cit. p. 104.
22 CAPUTO, John. Op. Cit. p. 224.
203 Op. Cit. p. 226.

207



tradicdo metafisica onteo-teo-l6gica, nem tampouco o Deus criador. Apesar dos
residuos metafisicos que aparecem em algumas distingbes na mistica — tempo e
eternidade, por exemplo — Eckhart, assim como Heidegger, claramente quer suplantar os
contrarios herdados da tradicdo metafisica. 4. Eckhart, apesar de inserido na tradicdo
mistica cristd e influenciado por Agostinho e Plotino, constr6i uma doutrina que o leva,
de certo modo, para além dessa mesma tradi¢do. Heidegger, no método j& citado, parece
caminhar no mesmo sentido. 5. Caputo entende que a assertiva heideggeriana de que a
verdade do ser é melhor escutada na poesia, que expde 0 pensar ao seu bem e ao perigo
ao mesmo tempo, pode ser equacionado com 0 recohecimento de que 0 misticismo
fundado, ao contrario do misticismo infundado, representa o “quarto perigo”. 6. Assim
como Eckhart, Heidegger expurga a dimensdo ética de seu pensamento, uma vez que
ndo se esta chamando por uma moral ou por superar nossas inclinagcdes, mas sim por
colocar-se numa esfera em que toda metafisica e toda ética metafisica é posta de lado.

Caputo, assim como Schurmann, centra-se na comparacdo dos trabalhos de
Eckhart com Heidegger. O que escapa a essa comparagdo — e que a enriquece
substancialmente por alargar a visao sobre a mesma - é dimensionar o todo da tradicao a
que Eckhart esta inserido e que permite, de maneira definitiva, alargar as fronteiras do
passo de volta e escutar com a devida atencgéo a tradi¢do. John Jones e Yannaras dédo um
passo atras e atingem as similitudes entre Heidegger e Dionisius.

Diversos comentadores comecaram a elaborar estudos similares, o que claramente
indica uma necessidade real de nosso tempo: pensar a destruicdo da tradicdo levada a
termo por Heidegger em novas frentes. Zarader, como citado, parecia ter atingido a
esfera mais profunda dessas possibilidades, mas sua obra A Divida Impensada nédo
atingiu de modo adequado o dizer desta divida. As discussdes com Derrida e Lévinas
ndo operam de modo decisivo esse passo de volta que a destruicdo exige. Zarader, por
outro lado, quando quer aproximar Heidegger da tradicdo hebraica, o faz sempre por
uma abordagem negativa, ou seja, pelo desconhecimento de Heidegger desta mesma

tradicdo. Ela comenta:

E claro que aqui ndo se pode tratar de uma influéncia directa. Se Heidegger através de sua
formacdo e dos seus primeiros interesses tedricos conhecia bem a teologia, tratava-se
essencialmente da teologia do Novo Testamento. E o préprio texto biblico, tal como o

solicita — a fim de o comentar longamente nas aulas da juventude ou através de simples

208



evocagBes pontuais na obra posterior — parece reduzir-se aos evangelhos e as Epistolas. E
claro, que Ihe acontece nomear os profetas ou mais frequentemente ainda o Deus vetero-
testamentario; mas fa-lo sempre a partir de etimologias gregas. E nomeadamente aquilo que

B. Dupuy, deduzindo — legitimamente, a meu ver — que a Biblia a qual Heidegger se refere,

a Ginica que conhece, é a Setenta.”®*

N&o ha davidas que Heidegger desconhecia a Biblia em hebraico e, mais ainda, a
tradicdo cabalistica que a seguiu. O rigor que o passo de volta exige ndo pode se
contentar em indicar apenas um desconhecimento. Caputo e Schurmann param no
“fim” da tradicdo do pensamento da negatividade. Jones e Yannaras ddao um passo
além ao colocar Dionisius no circulo de possibilidades de leitura de uma tradi¢do de
alcance ontoldgico. Zarader, que poderia ter aberto novas possibilidades para essa
vertente de comentadores, ndo conseguiu atingir o cerne daquela tradicdo que ela
mesma havia preconizado na obra Heidegger e as Palavras da Origem quando faz
referéncia a Plotino em relacdo a uma tradigdo que possui no “desdito” um trago
fundamental de todo o seu dizer. Era preciso, entdo, circunscrever essa tradicdo em
seu sentido historico-filoséfico a partir de uma aproximacdo hermenéutica-
fenomenoldgica que possibilitasse extrair aproximacgdes novas e da ao passo de volta
novos horizontes.

A destruicdo da tradicdo — a conquista da dimensdo onto-teo-l6gica da tradi¢do
metafisica e a elucidacdo da petrificacdo da tradicdo — pode apontar para terrenos
sempre novos e ainda inexplorados. A tradicdo do pensamento da negatividade pode
ser colocada como um dos momentos decisivos em que se busca pensar Deus por um
viés radicalmente ontoldgico. Os pensadores dessa corrente pareciam ter pressentido
que a dimensdo positiva do dizer ser ou Deus ndo dava conta daquilo que eles
experienciavam quando se defrontavam com o dizer da tradicdo que os precederam.
Nesse impasse, parecia inevitavel tentar tracar um dizer que saltasse sobre a tradicdo e
alcance a radicalidade originaria que apenas a experiéncia era capaz de confirmar.

Tradicdo que vai se formando de modo subterrdneo e ainda ndo plenamente
desvelado, mas que ao ter suas fronteiras minimamente delimitadas pode nos ajudar a
enxergar de modo também radical essa busca pelo pensamento em seu sentido mais

rigoroso e profundo para além das imposicoes e interditos da ontologia fundamental e

204 7 ARADER, Marlene. A Divida Impensada. Op. Cit. p. 194.
209



da Kehre heideggeriana. Heidegger, ao se debrucar longa e profundamente sobre a
tradicdo, nos legou uma escuta atenta necessaria para que possamos alcancar o
elemento mais originario da experiéncia do destinamento do ser.

A delimitacdo, ainda que minima, das fronteiras desta tradicdo ndo pode ser
entendida como um fechamento definitivo do que aqui se propds pensar. A filosofia, e,
portanto, 0 pensamento em seu dmbito mais rigoroso e profundo, esta sempre em
marcha. Nao se trata de um acabamento. Ao contrario, o passo de volta e a destruicdo
da tradicdo sempre indicam novas possibilidades de abertura de entendimento para
esta mesma tradicdo. Os limites aqui postos estdo ai apenas para serem pensados e
alargados. De outra forma, estariamos recaindo na petrificacdo da tradicdo e isso,
parece evidente, ndo foi o que Heidegger almejava. Tampouco aqueles pensadores que

nomeamos aqui sob a égide da tradicdo do pensamento da negatividade.

210



CONSIDERACOES FINAIS

Na tarefa de alcancar o impensado da tradicdo no que se refere a questdo do
sentido do ser, Heidegger se dirige em duas direcdes: Andenken e Vordenken. Ambas
estancias pertencem ao pensamento (Denken) e se referem as modalidades relacionais
com a tradi¢do do pensamento ocidental. O termo Andenken € o movimento de voltar-
se para trés, numa tentativa de descobrir 0 que ainda ndo foi pensado no ja dito. Por
seu turno, Vordenken é o pensamento que avanca. Andenken quer caracterizar o
pensamento enquanto aquele que pensa o ser. Andenken pensa 0 Anwesen (a presenca)
como Anwesen-lassen (o deixar-vir-a-presenca). Andenken é a memoria que € “o modo

de pensar a Schickung, o envio do ser enquanto envio™

N 2
o futuro, “guardando a memoria do passado™.

. Vordenken esta voltado para

Estes movimentos querem alcancar a origem (Anfang), entendida aqui como o
que é ja e sempre nos ultrapassou, dai seu carater de anterioridade. A Kehre
heideggeriana é a radicalizacdo do alcance do passo de volta, mas com conquistas que
permitem ampliar o dizer da tradicdo ja que ndo se trata apenas da propria tradicéo,
mas daquilo que a funda, o pensamento: “Heidegger pretendia ndo sé repensar o
passado mas também preparar o futuro™. Encarar de modo apressado esse retorno e
essa preparacdo aponta, inevitavelmente, para um olhar que se centra apenas nos
gregos matinais como o inicio dessa aproximacao radical do pensamento em direcao
ao ser e a partir do apelo deste e que, apds Platdo, se consolida como metafisica até
Nietzsche e ndo encontra em outro lugar — a ndo ser no proprio Heidegger — a
radicalidade pressentida na origem grega.

De Anaximandro, Heréclito e Parménides, Heidegger extrai o0 primeiro aceno de
um direcionar-se do ser: xpewv, Aoyoc e polpo sdo lidos como tragos da
compreensdo originaria da distingdo entre ser e ente e do apelo que o ser destina ao
homem. O passo de volta, aqui feito, nos coloca em posicdo de escuta atenta daquilo
que permanecia impensado na tradicdo. O pensamento — ou, melhor ainda, o Dasein —
coloca-se, aberto, no seio do sentido daquilo que esses pensadores pensaram ou
experienciaram. A linguagem retém esse direcionar-se e é preciso nos abrir para a

experiéncia de seu Aeyéwv. Todavia, a diferenca mesma — agora esquecida nos

1 VATIMO, Gianni. As Aventuras da Diferenca. Op. Cit. . p. 129.
2 ZARADER, Marlene. Heidegger e as Palavras da origem. Op. Cit. p. 36.
* Op. Cit. p. 376.



desdobramentos da tradicdo procedente — ndo é pensada em toda a sua radicalidade:
dai o Vordenken que acena para o futuro. Mas sdo esses pensadores matinais que
precisam ser escutados para que Vordenken possa iniciar sua marcha: “Embora cles
ndo percebessem a natureza total da diferenca, eles vislumbraram a dependéncia do
que é na compreensdo do ser que estd embutido nas praticas culturais™. E a partir
dessa triade de pensadores matinais que Heidegger pode inaugurar seu direcinamento
ao desvelamento da questao do ser.

O caminho que se abre com a analitica existencial j& revela a destruicdo da
tradicdo em seu elemento mais positivo: escutar 0 esquecimento mesmo para que 0
desvelamento possa vir & tona. Das palavras da origem - xpecov, A\oyoc e Holpa - se
atinge oAnBs1ar como re-velagdo, como desvelamento (Unverborgenheit). Mas o nexo
estabelecido aqui é a justificativa da analitica existencial: é apenas na analise de um
ente privilegiado, o Dasein, que podemos atingir a clareira (Lichtung) em que a
verdade do ser se destina e se faz presenca no acontecimento-apropriacdo originario
(Ereignis). A destruicdo, em sua dindmica negativa, se remete sempre e apenas para a
questdo do esquecimento. N&o encontra em lugar algum uma abertura ao aberto, um
voltar-se que procura escutar o fundamental para além das determinagGes Onticas da
tradicdo.

Do Neoplatonismo a mistica medieval, Heidegger parece considerar apenas
Agostinho como o0 seu mais alto e legitimo representante. Entretanto, essa
consideracéo reflete apenas o interesse de Heidegger naquilo que pode ser entendido
como o cristianismo greco-latino. N&o parece cabivel incluir aqui a Biblia hebraica —
assim como o queria Zarader. Heidegger esta centrado numa tradicédo especifica, numa
limitacdo ainda mais especifica e rigorosa. Incluir os textos vetero-testamentarios seria
saltar ainda mais em direcdo a uma teologia historico-hermenéutica. Caputo acusa
Heidegger de ndo encarar em toda a sua radicalidade a vida factica do cristianismo
enguanto pessoas que amam e sofrem, vivem e morrem. Mas nao é tarefa da analitica
existencial e da ontologia fundamental exatamente buscar o fundamento de tudo
aquilo que é e que se mostra, seja em termos entitativos ou em termos historicos?

Inserir a tradicdo cabalistica nesse debate pareceria valido se tivéssemos em
mente apenas sua repercurssao na esfera do Renascimento e seus desdobramentos em

pensadores como Nicolau de Cusa, Pico de Mirandola, Marsilio Ficino, Ledo Hebreu,

* WHITE, Carol J. Heidegger and the Greeks. In: A Companion to Heidegger. Oxford: Blackwell
Publishing, 2005. p. 123.

212



Patrizzi, Telésio e Bruno, por exemplo. Mas Heidegger ndo se volta para o
Renascimento. Sua destruicdo vai de Platdo a Nietzsche passando por pontos
fundamentais de nossa tradicdo: Aristételes, Agostinho, Aquino, Suarez, Scotus,
Descartes, Leibniz, Kant e Hegel. Entdo, ndo seria acertado, assim como propde
Zarader, pensar na influéncia subterrénea que a Biblia hebraica exerceu na construgdo
da metafisica teologica cristd e que, em certa medida, se reflete no pensamento
ocidental a partir da Igreja?

O passo de volta e a destruicdo da tradicdo sdo elementos essenciais dentro do
corpo da ontologia fundamental e nas conquistas posteriores alcancados pela Kehre,
ndo apenas por nos obrigar a escutar atentamente o impensado da tradi¢cdo, mas para
preparar terreno para novas conquistas. Contudo, Heidegger ndo se volta a tradicdo
citada e assim torna impossivel encontrar algum traco de uma abordagem nao
entitativa sobre o ser ou sobre Deus. O Unico momento a que ele faz referéncia
explicita € a Mestre Eckhart. Foi preciso estabelecer a formacdo inicial de Heidegger
em seu ambiente religioso — diga-se o carater teoldgico do inicio de sua formacédo —
para que Eckhart pudesse ganhar ainda mais relevancia quando a questdo central aqui
posta é estabelecer uma tradicdo que possua uma aproximacao nao entitativa sobre o
ser ou Deus, ou seja, inserir no proprio passo de volta e na destruicdo da tradicdo um
elemento novo e que indicasse, desde sempre, a radicalidade exigida pelos mesmos.

Parece temoroso definir Heidegger como mistico, teista ou ateu. De fato,
“Heidegger ndo estava afirmando ou negando a existéncia do divino™. Sua busca
sempre foi pelo fundamento, seja em sentido ético ou da experiéncia religiosa, o0 que
se quer desvelar é o solo em que o todo dessas possibilidades se da. Mas € o proprio
Heidegger quem cita Eckhart como um pensador que vale a pena ser escutado. Vimos
que no texto Serenidade ele quer desviar-se de qualquer comparagdo com Eckhart,
mas em O Principio do Fundamento é Silesius, um mestre da escola mistica aos
moldes de Eckhart, que € ouvido com toda a deferéncia. E que escola € essa? Aquela
gue possui uma abordagem nao entitativa sobre o ser ou Deus, definindo-se a partir da
via negativa.

N&o apenas Caputo e Schurmann se destacam na comparagdo de Eckhart com
Heidegger. Comentadores se debrucam na tentativa de trazer a luz convergéncias

possiveis. Numa dimensdo prépria, Derrida também é uma voz presente® e que possui

> PEROTTI, James. Heidegger on the Divine. Athens : Ohio University Press, 1974. p. 19.
® Cf. DERRIDA, Jacques. De |"Esprit. Heidegger et la question.Op. Cit.

213



eco em Theodor Adorno e Stephen Erickson. Todos afirmam que Heidegger “tende a
hipostasiar o0 ser como alguma forma de significado ultimo ou um poder mistico™’.
Isso ndo quer dizer que Heidegger seja um mistico da linhagem de Eckhart. Indica, e
apenas isso, que o pensamento de Heidegger ndo parece estar absolutamente solitario
nessa empreitada de atingir uma regido originaria em que o sentido do ser possa se
desvelar a partir de uma tarefa ontolégica e ndo ontica.

Heidegger, em certa medida, ndo pode ser considerado um desconhecedor da
tradicdo mistica e da via negativa. Na sua tese Die Kategorien- und Bedeutungslehre
des Duns Scotus, a dimensdo negativa do Unum ¢ citada: “Unum € a privacdo da
privacdo que estd no multum — isto, neste sentido, ¢ a privagdo do Unum™®. O sentido
da negatividade ndo pode ser extraido diretamente desta citagdo, uma vez que estamos,
em relacdo ao texto referido, tratando de Duns Scotus e ndo de Eckhart. Porém, é a
possibilidade de interpretar esse Unum no viés da negatividade dada quando se fala da
privagdo da privacdo — termo que em Eckhart pode ser analogamente estendido &
negacdo da negacdo. Na tese citada, Heidegger refere-se a Mestre Eckhart e assim o
faz em diversos outros textos, até mesmo com um tom reverencial em O Principio do
Fundamento.

Sabe-se que em 1919 Heidgger proferiu uma série de palestra-curso sobre
Eckhart intitulada de “Os Fundamentos Filoséficos do Misticismo Medieval”. Nenhum
dos manuscritos chegou até nos e, se 0s mesmos ainda existem, ndo parece que
tomardo parte no projeto de publicacdo da Gesamtausgabe. Nao obstante, “sabemos
com certeza que Mestre Eckhart teve um lugar proeminente nestas palestras através de
uma estudante deste curso, Kéte Oltmanns, que publicaria em 1935 um estudo
simplesmente intitulado Meister Eckhart™®. N&o podemos, é claro, nos valer da visao
de Oltmanns para tentarmos entender o todo do curso proferido por Heidegger e, desta
forma, atingir o que Heidegger teria eventualmente dito sobre Eckhart. O Unico
caminho correto é tomar as doutrinas de Eckhart a luz do pensamento heideggeriano e
descobrir até onde é possivel estabelecer as similitudes.

Se nossa tradicdo ja reconhece o lugar da aproximacdo entre Eckhart e
Heidegger, entdo se fazia necessario estabelecer a corrente a que Eckhart estava filiado
para que o passo de volta ganhasse em alcance historico e que a destrui¢éo da tradi¢éo

" REDDAN, Marion. Heidegger and the Mystery of Being. Tese de Doutorado. Wollongong: University
of Wollongong, 2007. p .267.

® HEIDEGGER, Martin. Friihe Schriften. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1978.p. 226.

¥ CAPUTO, John. Op. Cit. p. 153.

214



pudesse reconhecer uma vertente que deve ser ouvida de modo mais profundo, sempre
num sentido diferente daquele dado pelo aspecto negativo da mesma. Elabora-se,
entdo, uma corrente que trata da questdo de Deus pela via negativa — tarefa sempre
presente em Eckhart — e que possui um dizer ndo entitativo sobre a questdo. De modo
a retroceder no percurso historico da via negativa, teriamos um caminho que partiria
de Eckhart, passaria por Dionisius, Proclo e Plotino até chegarmos em Filon.

De fato, Filon parece inaugurar essa corrente que definimos como tradicdo do
pensamento da negatividade. A obra De Vita Mosis, em especial, possui 0s mais
diversos ecos: Pitagoras, Platdo, os estoicos e a Biblia se unem num pensamento
inovador e que procura, no direcionar-se a esse Deus hebraico, uma estrutura platonica
com linhas negativas. Inaugura-se, assim, uma corrente que poderia ter em Speusippo
ou no Dialogo Parménides de Platdo as bases subterraneas de sua fala tdo propria.
Filon faz uma fusdo entre a teologia hebraica — até entdo ainda ndo presente na
tradicdo ocidental — e a filosofia helenistica. Definir a influéncia do judaismo em Filon
ainda é assunto de debate, mas é inegavel que sua leitura das Escrituras, em sentido
sempre original, carrega de acento hebraico sua doutrina negativa.

Esse tom negativo oriundo da tradi¢do hebraica — e que se faz presente no século
| — tem como vertente exclusivamente hebraica a tradicdo cabalistica. Scholem nos
ajudou a vislumbrar a natureza desta tradi¢do, expurgando da mesma qualquer traco de
fantasia e misticismo infundado. O Séfer letsira, com o conceito inovador de Ein-Sof
Or (mx mo rx) e das Sephiroth (m20), insere em definitivo a via negativa na sua
compreensdo de Deus, mundo e alma. A importancia da via negativa é que a mesma
serve como referéncia para a elaboracdo de convergéncias com 0 pensamento
heideggeriano, uma vez que este Ultimo trata da questdo do sentido do ser sempre a
partir da diferenca ontoldgica que possui, em certo sentido, uma dindmica negativa.

Como acentuamos anteriormente, ndo parece uma tarefa sem grandes
dificuldades estabelecer se a tradicdo do pensamento da negatividade surge com Filon
ou com a tradicdo cabalistica. Seja como for, parece possivel afirmar que a
necessidade de elaborar uma doutrina negativa sobre o ser ou sobre Deus era real e
emergente, ou seja, 0s pensadores hebreus e a Escola de Alexandria possivelmente
caminharam neste sentido: a conquista da via negativa e de uma interpretacdo nédo
entitativa sobre o ser ou Deus.

Filon, enquanto neoplatonico, se filia, portanto, aos theodidaktos que com

Ammonius Saccas e Jamblico inauguram uma nova vertente do Neoplatonismo: o

215



platonismo telrgico.O grande mestre desta escola € Plotino que com as Enéadas erige
uma doutrina que fala do Uno como o diferente e 0 mundo como o mdaltiplo em que o
Uno inscreve seu dizer. O Uno, em sua esséncia, transcende o conhecer, tata-se de um
absoluto anterior a definigcdo, portanto mais originario do que aquilo sobre o que dele
se afirma. Ha uma catastrofe da linguagem quando esta quer falar do Uno. Resta a
alma, no caminho do fil6sofo, ascender de grau em grau em dire¢do ao Uno. Mas este
ascender sO € possivel na medida em que a alma se despe de tudo o que é material,
sensivel. A alma é imagem do Intelecto, possuindo, assim, uma co-pertenca ontolégica
com seu principio: a alma pode realizar a unido com o seu principio. Note-se que essa
unido explicita a anterioridade e supremacia do Uno, o principio, em relacdo a alma.
Sua autenticidade ontologica s6 é conquistada quando da realizacdo da unido.

Como estamos tratando de uma tradicdo e a formacao de sua corrente — e como
nosso intuito era atingir Eckhart via Dionisius — foi fundamental inserir Proclo na
mesma. Deus, em Proclo, é entendido como o deus de todos os deuses, ou seja, como
estancia a priori em sentido ontoldgico daquilo tudo que fundamenta o que é. O
homem, a alma, esta inserido entre 0 mundo efémero e a existéncia absoluta. Seguindo
Plotino, Proclo coloca tudo em relagdo a m6nada originaria, ao principio que ndo pode
ser definido j& que, ele mesmo, é a fonte de toda possibilidade de definicdo — eis um
dos termos mais marcantes da via negativa. A importancia de Proclo esta diretamente
ligada ao conhecimento que Dionisius possui de seus trabalhos.

Dionisius, com seu Corpo Areopagiticum, radicaliza a dimensdo negativa de
Deus numa teologia mistica que influenciara a mistica cristd de modo indelével. Ele
fala das metonimias do sensivel ao divino, indicando que a alma deve se portar no
mundo de um modo tal que se abra para sua origem, distanciando-se do sensivel, das
preocupacOes cotidianas que lhe impedem de abrir-se ao aberto original em que Deus
pode falar a alma. A radicalidade de Dionisius, querendo pensar para aléem das
dimensdes da oucia aristotélica, estabelece Deus como Aquele que é além de todo
modo de ser (Umepouciws) e como além de toda unidade (Umepnveougvos). O
indefinivel que se ajunta a tais conceitos servem para demonstrar 0 anseio de
Dionisius de pensar o ser Deus de modo ndo entitativo. Além disso, o termo
UTrEpMVWEVOG, COMO vimos, nomeia a diferenca ontoldgica para o Areopagita.
Aquele que transcende nosso conhecimento s6 pode ser experienciado na abertura

original da alma para 0 mesmo: sé ha sentido em falar do limite quando se atinge a

216



prépria fronteira. A alma sofre o apelo Daquele que transcende todo o conhecimento,
mas sempre como presenca que se direciona para a mesma.

E no fim dessa trilha que inserimos Eckhart. Eckhart surge, entdo, como a fonte
mais proxima de Heidegger. Essa proximidade justifica a tarefa de dar relevancia a
tradicdo do pensamento da negatividade. Os trabalhos de Jones e Yannaras, por
exemplo, centram-se em analogias entre Heidegger e Dionisius, ou seja, descendo um
degrau na escada da tradicdo: de Eckhart para Dionisius. Se é valido o todo desta
empreitada, entdo nada mais justo do que tornar claro o todo desta tradicao, indicando
seus parentescos, similitudes e diferencas. N&o se trata, como ja frisamos antes, de dar
um lugar para Heidegger nesta tradi¢do. A ontologia fundamental e a Kehre possuem
em si um olhar ndo entitativo sobre o ser — olhar compartilhado pela tradicdo do
pensamento da negatividade — e que tem na diferenca um de seus tracos mais
marcantes.

A diferenca ontoldgica, o cerne do esquecimento, parece aqui presente. O que 0
pensamento procura preservar — a escuta atenta e o postar-se no aberto da clareira —
ndo pode ser aqui olvidado. A tradicdo do pensamento da negatividade ndo apenas
torna mais rica a destruicdo da tradicdo e enriquece 0 passo de volta, mas possibilita
que o pensamento contemporaneo possa elaborar novas tarefas e tomar ciéncia de
dizeres que pareciam ja devidamente pensados, mas que gracas ao método da
ontologia fundamental, fazendo-se presentes e portadores de uma riqueza até entao
insuspeitada. De Heidegger para a tradicdo do pensamento da negatividade ou da
tradicdo para Heidegger, 0 que se acresce ao pensamento é essa possibilidade sempre
renovada de nos voltarmos para nossa heranca e percebermos que ndo ha uma voz
solitaria neste percurso.

Elaborar o todo desta tradi¢do era uma tarefa exigida pelo préprio pensamento
de Heidegger e por todo o rigor que 0 mesmo sempre portou desde o0 seu inicio. Se
cortamos o pensamento de Heidegger de seu principio com a analitica existencial de
Ser e Tempo, passando pela Kehre, até atingirmos a Serenidade, foi pela demanda
mesma dessa radicalidade explicitada em suas exigéncias. A destruicdo da tradicdo se
mostrou como uma fonte rica de possibilidades. A tradicdo do pensamento da
negatividade — da negatividade a Kehre heideggeriana — justifica ndo apenas 0s
comentadores que se lancam a interpretar Heidegger em conssonancia com alguns dos
pensadores aqui citados, mas abre novas fronteiras para que 0 pensamento possa

realizar aquilo que € sua esséncia: por-se sempre em marcha.

217



REFERENCIAS

LIVROS:

ARISTOTELES. Metafisica. Sdo Paulo: Loyola, 2000.
ANCELET-HUSTACHE, Jeanne. Master Eckhart and the Rhineland Mystics. Harper:
Hilda Graef, 1957.
AQUINO, Tomaés de. Suma Teologica. Madrid : La Editorial Catdlica. Vol. I. 1957
Questdes discutidas sobre a verdade. In: Os Pensadores. Sé&o
Paulo : Abril Cultural, 1985.
BARASH, Jeffrey Andrew. Heidegger e seu século. Lisboa: Piaget, 1997.
BAUCHWITZ, Oscar Federico (org). O Neoplatonismo. Natal : Argos Editora, 2001.
BLAVATSKY, H. P. A sabedoria tradicional. S&o Paulo : Hemus, 1978.
BREHIER, Emile. Les idées philosophiques et religieuses de Philon d’Alexandrie.
Paris: J. Vrin, 1950.
CAPUTO, John. D. —Desmitificando Heidegger. Lisboa : Piaget, 2000.
. The Mpystical Element in Heidegger’'s Thought. New York: Fordham
University Press, 1986.
. Heidegger and Aquinas. New York : Fordham University Press, 2000.
CARNAP, Rudolf. The Elimination of Metaphysics Through Logical Analysis of
Language. In: A. J. Ayer, ed. Logical Positivism. Glencoe : The Free Press, 1959.
CLEMENTE. Stromata. Calvin College : Christian Classics Ethereal Library. Edigdo
Eletronica, Bilingue : Latim/Inglés. In http://www.ccel.org. 2007.
DE PAULO, Craig J. (Ed.). The influence of Augustine on Heidegger: The Emergence
of an Augustinian Phenomenology. EUA: Edwin Mellen
Press, 2006.
DERRIDA, Jacques. De I"Esprit. Heidegger et la question. Paris: Galilée, 1987.
DIVERSOS AUTORES. Cambridge Companion on Heidegger. EUA : Cambridge
Press, 2000.
DIVERSOS AUTORES. The Cambridge Companion to Renaissance Philosophy. James
Hankins (Ed.). Cambridge: Cambridge Universitu Press,
2007.
ECKHART, Mestre. Traites et Sermons. Paris : GF, 2000.

218



____ . Parisian Questions and Prologues. Toronto : Pontifical Institute of Medieval
Studies, 1974.
. Selected Writings. Reino Unido : Penguin, 1994,
. O Livro da Divina Consolacdo. Braganca Paulista : S&o Francisco .52
edigéo, 2005.
. Sermdes Alemées. Edicao eletronica. In http://. Visitado em 30/04/2007.
ECO, Umberto. Art and beauty in the Middle Ages. Trad. Hugh Bredin. New Haven:
Yale University Press, 1986.

FARIAS, Victor. Heidegger e o Nazismo. Sdo Paulo: Paz e Terra, 1998.

FILO de Alexandria. Completed Work. Resources Pages for Biblical Studies. Edigéo
Eletrénica. Bilingue: Latim/Inglés. In: http://www.torreys.org.
2007.

_______. The Works of Philo judaeus. Vol. I. Londres: George Bell & Sons, 1800.

FORTUNE, Dion. A Cabala Mistica. S&o Paulo: Pensamento, 1999.

FACKEINHEIM, Emil. ‘Substance’ and ‘Perseity’ in Medieval Arabic Philosophy with
introductory chapters on Aristotle, Plotinus and Proclos. Tese
de Doutorado. Universidade de Toronto: Biblioteca da
Universidade, 1945.

FRANCK, Adolphe. La Kabbale ou la philosophie religieuse des Hébreux. 32 ed. Paris,

1892.

GARCIA, Gilberto Gongalves. A visdo da liberdade e o olhar relacional em Mestre
Eckhart: uma fenomenologia da criagdo segudo o
pensar em Mestre Eckhart. Tese de Doutorado. Rio de
Janeiro: UFRJ, 2007

GILSON, Ettiene. A Filosofia na Idade Média. Sdo Paulo: Martins Fontes, 1998.

e BOEHNER, Philotheus. Historia da Filosofia cristd. 3% Ed. Petropolis:

Vozes, 1985.
GINSBURG, David Christian. The Kabbalah. Londres, 1865.
GORDON, Peter Eli. Rosenzweig and Heidegger. Between Judaism and German
Philosophy. Califérnia: University of California Press, 2003.
GREEN, Arthur. A Guide to the Zohar. Standford: Standford University Press, 2003.
HABERMAS, Jirgen. O idealismo alemao dos filésofos judeus. In: . Sociologia.
Org. B. Freitag e S. P. Rouanet. S&o Paulo: Atica, 1980.

219



HEIDEGGER, Martin. Der Satz vom Grund. 42 ed. Pfullingen : Verlag Glnther
Neske,1978.

. Frahe Schrifiten. Frankfur am Main: Vittorio Klostermann, 1972.

. Identitat und Differenz. 112 ed. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann,
2006.

. Kant und das Problem der Metaphysik. Frankfurt am Main: Vittorio

Klostermann, 1991.

. Nietzsche. Vol. 11. Pfullingen: Verlag Gunther Neske, 1961.

. Seinund Zeit. 142 ed. Tlbingen : Niemeyer, 1977.

_____.Was heisst Denken? Frankfurt am Main: Vitorio Klostermann, 2000.

. Was ist Metaphysik? Frankfurt am Main : Vittorio Klostermann, 1965.

. Zur Sache des Denkens. Frankfurt am Main : Vittorio Klostermann, 2007.
. Being and Time. Albany : State University of New York Press, 1996.
. Hdélderlin's hymn “The Ister”. Indiana: Indiana University Press, 1996.

. Kant and the Problem of Metaphysics. 22 ed. Indiana: Indiana University Press,

1962.
_____ . Parmenides. Indianapolis : Indiana University Press, 1992.
___ . Estudios sobre Mistica Medieval. 22 ed. México: FCE, 1997.
. Serenidad. Barcelona: Ediciones De Serbal, 1994.

. Ser y Tiempo. Santiago : Editorial Universitaria, 1997.

. A caminho da linguagem. Petropolis : Vozes, 2006.

. Aorigem da obra de arte. Rio de Janeiro : Edigdes 70, 1998.
__ . Metafisica de Aristdteles 81-3. Petrdpolis: Vozes, 2007.
____ . Ensaios e Conferéncias. 22 Ed. Petropolis: Vozes, 2002.
. A tese de Kant sobre o ser. In;___ . Conferéncias e Escritos Filosoficos.
(Os Pensadores). Sdo Paulo: Abril, 1984.
___ . ldentidade e Diferenca.Op. Cit.
. OFimda Filosofia e a tarefa do pensamento. Op. Cit.
. Que € isso - a Filosofia? Op. Cit.
. Que ¢é Metafisica? Op. Cit.
. Sobre aesséncia da verdade. Op. Cit.
. Sobre aesséncia do fundamento. Op. Cit.
. Sobre o “Humanismo”. Op. Cit.

. Tempo e Ser. Op. Cit.
220



. O Principio do Fundamento. Lisboa : Piaget, 2000.
. Os Conceitos Fundamentais da Metafisica. 22 Ed. Forense Universitari, 2006.
. Parménides. Petropolis: VVozes, 2008.
. Que € uma coisa? Rio de Janeiro: Edicdes 70, 1990.
_______.Seminérios de Zollikon. Petropolis: Vozes, 2001.
____.Sere Verdade. Petropolis: Vozes, 2007.
____ . Serenidade. Lisboa: Piaget, 2000.
HUNHNERFELD, Paul. Sachen Heidegger: Versuch (ber ein deutsches Genie.
Munique: Verlag, 1961.
INWOOD, Michael. A Heidegger Dictionary. Oxford-Malden: Blackwell, 1999.
KANT, Immanuel. Critica da Raz&o Pura.S&o Paulo:Abril, 1988.
KAPLAN, Arieh. Séfer letsira, O Livro da Criacdo. Teoria e pratica. Sdo Paulo: Séfer,
2002.
______.The Bahir Hllumination. Nova York: Samuel Weiser, 1979.
KEARNEY, R. e O'LEARY, J.S (org.). Heidegger et la Question de Dieu. Paris:
Grasset, 1980.
LEIBNIZ, G. W. A Monadologia. In Os Pensadores. Sdo Paulo : Abril, 1983.
LEVINAS, Emmanuel. Dieu, le temps et la mort. Paris: Grasset & Fasquelle, 2000.
LOPARIC, Zeljko. Heidegger réu. Sdo Paulo: Papirus, 1990.
LOSSKY, Vladimir. Théologie négative et connaissance de Dieu chez Maitre Eckhart.
32ed. J. Vrin : Paris, 1998.
MACQUARRIE, John. An Existentialist Theology: A Comparision of Heidegger and
Bultmann. New York : Harper, 1965.
MACHADO, Roberto. Nietzsche e a Verdade. 22 Ed. Rio de Janeiro : Rocco, 1985.
MARCUSE, Herbert. Razéo e Revolugdo. 5%ed. Sdo Paulo: Paz e Terra, 2004.
MARX, Werner. Heidegger and the Tradition. Evaston : Nortwestern University, 1971.
MULLER, H. F. Dionysios. Proklos. Plotino. Ein Historischer beitrag zur
Neoplatonischen Philosophie. 22 ed. Minster: Aschendorffchen, 1926.
MULLER, Max. Existenziphilosophie im geistigen Leben der Gegenwart. Heidelberg:
Kerle, 1964.
NUNES, Benedito. Heidegger & Ser e tempo. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 2002.
OTT, Hugo. Martin Heidegger. Eléments pour une biographie. Paris: Payot, 1990.
PASQUA, Herve. Eckhart, Le procés de I"Un. Paris: Cerf, 2006.
PAPUS. A Cabala. Sao Paulo: Martins Fontes, 2003.

221



PEROTTI, James. Heidegger on the Divine. Athens : Ohio University Press, 1974.
PLATAO. A Republica. Lisboa: Edigdes 70, 1997.

. Fédon. Lisboa: Guimaraes Editores, 1999.

. O Sofista. Sdo Paulo: DPL, 2005.

. Parménides.Sao Paulo: Loyola, 2003.

. Timeu. Lisboa: Instituto Piaget, 2004.

PLOTINO. Eneadas. Chicago : University of Chicago, 1952.

PORFIRIO. La vie de Plotin. BRISSON, L. et al. (Ed.). Paris: Vrin, t. I, 1982 e t. I,
1992.

PROCLO. On the Teology of Plato. Vol. I. Londres: Thomas Taylor, 1816.

. Two Treatises. Londres: Thomas Taylor, 1833.

PSEUDO-DIONISIO, O Aeropagita. Obra Completa. S&o Paulo : Paulus, 2004.
REALE, Giovanni. Histdria da Filosofia Antiga. Vol. IV. Sdo Paulo : Loyola, 1994,
REDDAN, Marion. Heidegger and the Mystery of Being. Tese de Doutorado.

Wollongong: University of Wollongong, 2007.
ROSENROTH, Knorr von. Kabbalah. The Kabbalah Unveiled. 6 Ed. York Beach:
Weiser, 2002.
ROSENZWEIG, Franz. Der Stern der Erlosung. Frankfurt Am Main: Suhrkamp, 2006.
ROTENBERG, Mordechai. Existéncia a Luz da Cabala. Teoria e pratica do Tzimtzum
(Contracdo) e Psicologia. Rio de Janeiro: Imago, 1999.
SAFRANSKI, Rudiger. Heidegger — um mestre da Alemanha entre o bem e o mal. Sdo
Paulo : Geracdo Editorial, 2000.
SCHERER, R.. Heidegger. Paris: Seghers, 1973.
SCHOLEM, Gershom. A Cabala e seu simbolismo. 22 Ed. Sdo Paulo: Perspectiva, 2006.
. Cabala. Judaica, Vol. 9. Rio de Janeiro: Koogan, 1989.
. Origins of the Kabbalah. Princenton: Princenton University Press, 1987.
. Zohar — The Book of Splendour. EUA: Schocken Books, 1995.
SIMON, Jules M. Histoire de L"Ecole d”Alexandrie. Vol. 1. Paris: Joubert, 1845,
. Du commentaire de Proclus sur Le Timée de Platon. Paris: Moquet et Comp.,
1839.
TAYLOR, Thomas. Introdugdo. In: PROCLO. The six books of Proclus. Vol. I.
Londres: Edicdo do Autor, 1816.
TIETZ, John. Martin Heidegger's Being and Time. Frankfurt: Humanities Online, 2001.

In: www.humanities-online.de. Visitado em 05/10/209.

222



VAN STEENBERGHEN, Fernand. Historia da Filosofia — Periodo Cristdo. Lisboa:
Gradiva, 1988.
VATIMO, Gianni. As Aventuras da Diferenca. Lisboa : Edi¢des 70, 1989.
VERSENY!], Laslo. Heidegger, Being and Truth. New Haven: Yale University Press,
1965.
VYCINAS, Vicent. Earth and Gods: An introduction to the philosophy of Martin
Heidegger. The Hague : Martinus Nijhoff, 1961.
TRINDADE, José. Antes de Socrates. Lisboa: Gradiva, 1988.
WILDER, Alex. New Platonism and Alchemy. US: Wizard Bookshelf, 1980.
WOLFSON, Harry Austryn. Philo: foundations of religious philosophy in Judaism,
Christianity, and Islam. Vol. I. Cambridge: Harvard
University Press, 1982.
YANNARAS, Christo. On the Absence and Unknowability of God. Heidegger and the
Areopagite. Londres: T&T Clark, 2005. 2005.
ZARADER, Marlene. - La Dette impensée. Heidegger et I’héritage hébraique. Paris :
EdicGes Du Seuil, 1990.
___ . Heidegger e as palavras de origem. Lisboa : Piaget, 2004.
ZIMMERMAN, M.E.. Confronto de Heidegger com a modernidade. Lisboa: Piaget,
2001.

ARTIGOS :

AERTSEN, Jan A. Mestre Eckhart. In: A Companion to Philosophy in the Middle
Ages. Oxford: Blackwell Publishing, 2002.
BAUCHWITZ, Oscar Federico. Reflex6es sobre a Serenidade em Heidegger: a caminho
do que somos. Etica. Rio de Janeiro, v. 13, n° 2.
2006.

BATISTA, Jodo Bosco. Geviert: o sentido do sagrado no pensamento de Heidegger.
“Existéncia e Arte”. Universidade Federal de S&o Jodo Del Rei.

Ano 111, n° 11, janeiro a dezembro de 2007.
BLUMENTHAL, H. Nous and Soul in Plotinus: some problems of demarcation. In: Atti
del Convegnolnternazionale sul tema: Plotino e il neoplatonismo

in Oriente e in Occidente. Roma: 1970.

223



BRANDAO, Bernardo. A unifo da alma e do intelecto na filosofia de Plotino.
Kriterion, Belo Horizonte, n° 116, Dez/2007.
. Mistica e Paidéia: O Pseudo-Dionisio Areopagita. Revista Mirabilia, n° 4.
Revista Eletronica de Historia Antiga e Medieval. Dezembro,
2004.

BREHIER, Emile. Comment je comprends I’histoire de la philosophie. Etudes de
philosophie antique. Paris: Presses Universitaires de France, 1955.

BRISSON, Luc. Pode-se falar em unido mistica em Plotino? Trad. Loraine Oliveira.

Kriterion, Belo Horizonte, n° 116, Dez/2007.
BUCUR, Bogdan. The Theological reception of Dionysian apophatism in the Christian
East and West: Thomas Aquinas and Gregory Palamas. The
Downside Review, 125, 2007.
CAPUTO, John. Heidegger e a teologia. Revista Perspectiva Filoséfica, Vol 1, 26.
2007.

. Phenomenology, Mysticism and the Grammatica Speculativa: A Study  of
Heidegger’s Habilitationsschrift. Journal of the British Society for
Phenomenology, Vol. 5, Maio, 1974.

CARNAP, Rudolf. Elimination of Metaphysics Through Logical Analysis of
Language.In: AYER, A. J. (ed). Logical positivism. Nova York:
The Free Press. 1959.

CERBONE, David R. Realism and Truth. In: A Companion to Heidegger. Oxford:

Blackwell Publishing, 2005.

DANCY, Russell. "Speusippus”, The Stanford Encyclopedia of Philosophy, outono de
2009, Edward N. Zalta (ed.), URL =
<http://plato.stanford.edu/archives/fall2009/entries/speusippus/>.Vi
sitado em 15/04/2010.

DALLMAYR, Fred. Nothingness and Suuyataa: A Comparision of Heidegger and

Nishitani. Philosophy East and West, VVol. 42. N° 1, Janeiro, 1992.

DOURLEYJ, John. Tillich e Meister Eckhart: Apreciacdo Critica. In

http://www.metodista.br/correlatio.

DUPUY, Bernard. Heidegger et le Dieu inconnu. In: KEARNEY, R. e O'LEARY, J.S

(org.). Heidegger et la Question de Dieu. Paris: Grasset, 1980

FEHER, Istvan. Heidegger's Understanding of the Atheism of Philosophy. American

Catholic Philosophical Quaterly. Vol. LXIX, N° 2. Primavera, 1995.

224


http://www.metodista.br/correlatio

FERREIRA, A. Maria Cabral. O Sagrado em Heidegger. In: Idem (Org.) Fendémeno e
Sentido. Salvador: Quarteto, 2003.
FERREIRA, Elisa Franca e. O homem a caminho do Uno nas Enédas de Plotino: As
Vias do Musico, do Amante e do Filésofo. Archai. As
Origens do Pensamento Ocidental. N° 5, Julho, 2010.
GARAY, Jesus de. La Dialéctica en Proclo. Archai. As Origens do Pensamento
Ocidental. N° 5, Julho, 2010.
GlZZl, Peter. In Defense of Nothing. SubStance - N° 110,Volume 35, 2, 2006.
GROISARD, Jocelyn. Plotino e o problema da mistura. Archai. As Origens do
Pensamento Ocidental. N° 5, Julho, 2010.
GUMBRECHT, Hans Ulrich.Martin Heidegger and his Japanese interlocutors: about a
Limit of Western Philosophy. Diacritics, Vol. 30, n°4.
Inverno, 2000.
HADOT, P. Les niveaux de conscience dans les états mystiques selon Plotin. Journal de
Psychologie, n. 2-3, 1980.
HANKEY, Wayne. Aquina’s First Principle: Being or Unity? Dionysius 4, 1980.
HANSEN-LOVE. Fundamentalontologie oder Seinsmystik? Wort und Warheit, n°4,
1949.
HIRSCH, Elisabeth Feist. Martin Heidegger and the East. Philosophy East and West.
Vol. 20, n° 3. Julho, 1970.
HOY, David Couzens. Forggeting the text: Derrida’s critique of Heidegger. boundary 2,
Vol. 8, No. 1, The Problems of Reading in Contemporary
American Criticism: A Symposium. Outono, 1979.
JONES, John. A Non-Entitative Understandig of Be-ing and Unity: Heidegger and
Neoplatonism. Dionysius, Vol. VI, dezembro, 1982.
. An Absolutely Simple God? Frameworks for reading Pseudo-Dionysius
Areopagite. The Tomist, 69, 2009.
. The Ontological Difference for St Thomas and Pseudo- Dionysius, Dionysius
4, 1980.
KOCKELMANS, Joseph. “Heidegger on Theology”. In: Thinking About Being: Aspects
of Heidegger’s Thought. Ed. Robery W. Shahan & J.N.
Mohanty. OK : University of Oklahoma Press, 1984.
On Heidegger and Languagem. Northwestern University Studies in

Phenomenology and Existencial Philosophy. Evaston. 1972.

225



LOPARIC, Zeljko. -Heidegger and Winnicott. In http://www.loparic.com.br.
. Heidegger e a pergunta pela técnica. In: Cadernos de Historia e Filosofia da
Ciéncia, série 3, v. 6, n°2, Sdo Paulo, UNICAMP.
LUCENA, Antonio Dieguez. Thinking about Thecnology, but... in Ortega’s or in
Heidegger's Style? Argumentos de Razdén Técnica, n°
12, 20009.

MAGRINI, J. M. “Anxiety” in Heidegger's Being and Time: the Harbinger of
Authenticity. Philosophy Scholarship, 15, abril, 2006. In:
http://dc.cod.edu/phisolophypub/15. Visitado em : 25/10/2008.

MARCAL, J. C. “Existéncia” ¢ “Verdade” em Martin Heidegger. Saberes: Revista
Interdisciplinar de Filosofia e Educacéo: Natal, n°® 6, 2011.

MORAN, Dermot. "John Scottus Eriugena”, The Stanford Encyclopedia of Philosophy,

outono de 2008, Edward N. Zalta(ed.), URL =
<http://plato.stanford.edu/archives/fall2008/entries/scottus-
eriugena/>. Visitado em: 05/01/20009.
MARTINO, Gabriel. La Mistica Plotiniana: Experiencia, Doctrina e Interpretacion.
Archai. As Origens do Pensamento Ocidental. N° 5, Julho, 2010.
NETO, Ivan Vieira. Filosofia, Religido e Misticismo na Antiguidade Tardia: Plotino,
Porfirio e Jamblico e as Diferentes Nuances do Neoplatonismo.
As Origens do Pensamento Ocidental. N° 5, Julho, 2010.
NUNES COSTA, M. R e OLIVEIRA, J. E. O conhecimento de Deus e a problemaética
da linguagem em Dionisio Pseudo-
Areopagita. Agora Filosofica. Ano 1, n° 1.
Jul/dez. 2007.

OKRENT, Mark. The Truth of Being and the Hist ory of Philosophy. In: A Companion
to Heidegger. Oxford: Blackwell Publishing, 2005.

PEZZE, Barbara Dalle. Heidegger on Gelassenheit. Minerva. An Internet Journal of
Philosophy.10, 2006.

PHAN, Peter C. The Winsdow of Holy Fools in Postmodernity. Theological Studies.
Milwaukee: Marquette University. 62, 2001.

PINHEIRO, Marcus Reis. Inconsciente, consciente e cosmologia em Plotino. Archai. As

Origens do Pensamento Ocidental. N° 5, Julho, 2010.

POGGELER, Otto. Metaphysics and Topology of Being in Heidegger. Man and Work,

8, de 1975.

226


http://www.loparic.com.br/
http://dc.cod.edu/phisolophypub/15

PONDE, Luiz Felipe. Elementos para uma teoria da consciéncia apofatica. Revista de
Estudos de Religido, PUC. N° 4, 2003.
RAHNER, Hugo. Die Gottesgeburt. Zeitschrift fur katholische Theologie, 59, 1933.
REDYSON, Deyve. Sobre o conceito de verdade em Martin Heidegger. Studia Diversa,
CCAE-UFPB, Vol. 1, n° 1, outubro, 2007.
RUNIA, David T. How to read Philo. In:___ ., Exegesis and Philosophy: Studies on
Philo of Alexandria. Variorum, Aldershot, 1990.
_______. Pnhilo of Alexandria and the Beginnings of Christian Thought, Alexandrian and
Jew. Studia Philonica Annual 7, 1995.
SANTA CRUZ, Maria Isabel. Modos de conocimiento en Plotino. Estudios de
Filosofia, n° 34, 2006.
SCHURMANN, Reiner. Heidegger and Eckhart on Releasement. Research in
Phenomenology, Vol 3, 1973.
SHEEHAN, Thomas. GESCHICHTLICHKEIT /EREIGNIS /KEHRE. Existentia
(Meletai Sophia). Budapeste, XI, 3-4, 2001
. Kehre and Ereignis: A Prolegomenon to Introduction to Metaphysics. In: A
Companion to Heidegger’s Introduction to Metaphysicis. New
haven and London: Yale University Press, 2000.

STEFANI, Jaqueline. O logos em Heidegger: ldgica, verdade e metafisica. Conjectura.
V.14, n° 1, 2009.
STEFFNEY, John. Transmetaphysical Thinking in Heidegger and Zen Buddhism.
Philosophy East and West, vol. 27, July 1977. Honolulu,
University Press of Hawaii.
THOMSON, Ilain. Ontotheology? Understanding Heidegger’'s Destruktion of
Metaphysics. International Journal of Philosphical Studies. Vol. 8
(3), 2000.
TOLEDO, Daniel S. Heidegger e a dimensdo do sagrado no pensamento originario.
Revista Itaca. IFCS-UFRJ, n° 13, 2009.
____ . Tracos hermenéuticos para a compreensao do sagrado em Heidegger. Kinesis,
Vol. 111, n° 05, Julho, 2011.
UMEHARA, Takeshi. Heidegger and Buddhism. Philosophy East and West, vol. xx,.
Honolulu, University Press of Hawaii, 1970.

227



VAZQUEZ, Jesus. AngUstia e Desamparo numa perspectiva heideggeriana. Revista
Perspectiva Filosdfica, Vol. VI. N° 11, 1999.

WHITE, Carol J. Heidegger and the Greeks. In: A Companion to Heidegger. Oxford:
Blackwell Publishing, 2005.

ZANELLO, Valeska. A linguagem poética em Heidegger. Educacéo e Filosofia. v. 18,

n. 35/36, jan-dez. 2004.
ZIMMERMAN, Michael. A Postmodern, Prophetic, Liberal American in Paris.
Continental Philosophy Review, 31, 1998.
Heidegger, Budhism, and deep ecology. In: Cambridge Companion to
Heidegger. Cambridge: Cambridge University Press, 1993.

ZIZIOULAS, John. Being as Communion: Studies in Personhood and the Church.

Crestwood, NY: St. Vladimir's Seminary Press, 1985.

228



