
PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO INTERINSTITUCIONAL 

EM FILOSOFIA 

 UFPE – UFPB – UFRN  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A TRADIÇÃO DO PENSAMENTO DA NEGATIVIDADE 

(Da Negatividade à Kehre heideggeriana) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

José Carlos Marçal 

 

 

 

 

 

 

RECIFE 

2011 

 

 



 2 

  

 

 

A TRADIÇÃO DO PENSAMENTO DA NEGATIVIDADE 

(Da Negatividade à Kehre heideggeriana) 

 

 

 

 

 

 
Tese de José Carlos Marçal apresentada ao 

Programa de Pós-Graduação Interinstitucional 

(UFPE-UFPB-UFRN), sob a orientação do 

Professor Doutor Jesus Vázquez, como 

requisito para obtenção do título de Doutor em 

Filosofia, na área de concentração Metafísica. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recife, PE 

2011 

 

 

 



 3 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Catalogação na fonte 

Bibliotecária Divonete Tenório Ferraz Gominho, CRB4- 985 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

M313t      Marçal, José Carlos   
       A tradição do pensamento da negatividade (da negatividade à Kehre 
heideggeriana) / José Carlos Marçal. – Recife: O autor, 2011. 

                         226 f. ; 30 cm. 
 

                         Orientador: Prof. Dr. Jesus Torres Vázquez  
       Tese (Doutorado) – Universidade Federal de Pernambuco, CFCH. 
Programa de Pós-Graduação Filosofia, 2011. 
       Inclui bibliografia. 
 

1. Filosofia. 2. Ontologia. 3. Negatividade. 4. Nada.  I. Vazquez 
Torres, Jesus (Orientador).  II. Título. 
 

100 CDD (22.ed.)                                                                     UFPE        B(CFCH2012-03) 

   

       



 4 

 

 



 5 

DEDICATÓRIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                             A Jesus Vázquez, 

                   em reconhecimento e admiração. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 6 

RESUMO 

 

 

 O objetivo deste presente trabalho é analisar tematicamente os conceitos de nada, 

diferença ontológica e transcendência do Dasein – e seus desdobramentos estruturais com os 

conceitos de , e destinamento do ser – como conceitos que podem convergir 

para uma corrente específica do pensamento Ocidental que denominaremos de tradição do 

pensamento da negatividade. Tal abordagem liberta estes conceitos do corpo estrito do 

pensamento heidegerriano e nos permite vislumbrar uma tradição que, a despeito da ontologia 

metafísica tradicional, aponta para uma dimensão ontológica mais radical. Esta tradição é 

entendida como iniciada por Filon de Alexandria, seguida por Ammonius Saccas e Jâmblico, 

desenvolvida por Plotino e Proclo e cristianizada pelo misticismo de Dionisius, o Areopagita 

e Mestre Eckhart. Partindo deste último, poderemos estabelecer um vínculo entre esta 

corrente e o pensamento heideggeriano. 

 Não se trata aqui de delimitar um elemento místico no pensamento do filósofo da 

Floresta Negra, mas sim de fornecer pistas capazes de atrelar a abordagem da analítica 

existencial e os desdobramentos posteriores do pensamento de Heidegger, a Kehre, com as 

doutrinas dos pensadores acima citados. Os vínculos que serão estabelecidos possuem 

convergências que abrem novas possibilidades para pensarmos a destruição do acervo da 

antiga ontologia; entretanto, demonstraremos que tais similitudes permitem contemplar a 

dimensão mais profunda e particular destes conceitos e fornecer chaves valiosas de 

interpretação para os mesmos não apenas dentro do pensamento heideggeriano, mas também 

dentro da própria tradição que os funda. Trata-se de uma tarefa fenomenológica-hermenêutica 

capaz de conquistar o sentido histórico-filosófico destes conceitos e, finalmente, estabelecer 

os parâmetros para delimitarmos tais pontos dentro da filosofia de Heidegger com mais 

clareza devido ao seu nexo com uma tradição específica. 

 

PALAVRAS-CHAVES: Negatividade, Ontologia Fundamental, Kehre, Nada, Diferença 

Ontológica e Transcendência do Dasein. 

 

 

 

 

 



 7 

ABSTRACT 

 

The aim of this work is thematically analyze the concepts of nothing, ontological 

difference and Dasein transcendence - and its structural developments into the concepts 

of, and Being destination - as concepts that can converge to a specific current 

of  Western thought that we will cal as negativity thought tradition. This approach frees these 

concepts from the strict heideggerian´s thought body and allows us to glimpse a tradition that, 

despite the traditional metaphysical ontology, points to a more radical ontological dimension.  

This tradition is understood as initiated by Philo of Alexandria, followed by Ammonius 

Saccas and Jamblico, developed by Plotinus and Proclus and christianized by the mysticism 

of Dinonisius, the Areopagite and Master Eckhart. From this last on, we can establish a link 

between this tradition and the Heidegger´s thought. 

We are not defining a mystical element into the Black Forest philosopher's thought, 

but providing clues that can harness the existential analytic approach and later developments 

of Heidegger's thought, the Kehre, with the the thinkers doctrines mentioned above. The links 

that will be established have convergences which can opening new possibilities up for 

thinking the collection of ancient ontology destruction, however, demonstrate that these 

similarities allow to contemplate the deeper dimension and these particular concepts and 

provide valuable clues for the interpretation not only within the Heidegger's thought, but also 

within the quoted tradition. It is a phenomenological-hermeneutic task capable of achieving a 

sense of historical and philosophical concepts, and finally set the parameters to define these 

points within the philosophy of Heidegger more clearly due to its link with a specific 

tradition. 

. 

 

KEY WORDS: Negativity, Fundamental Ontology, Kehre, Nothing, Ontological Difference 

and Dasein Transcendence. 

 

 

 

 

 

 

 



 8 

SUMÁRIO 

APRESENTAÇÃO: 

 Tradição judaica, Negatividade e a Kehre heideggeriana ..........................................10 

 

CAPÍTULO I 

A Tradição do Pensamento da Negatividade 

 

1. As raízes cabalísticas do conceito de Negatividade...................................................28 

2. Filon de Alexandria: helenismo e tradição hebraica...............................................38 

3. Plotino: teurgia e Negatividade................................................................................46 

4. Proclo: teologia platônica e Negatividade ...............................................................56 

5. A Negatividade do Corpus Areopagiticum  .............................................................64 

6. Mestre Eckhart e a via negativa:  Abgeschiedenheit e Gelassenheit.........................73 

 

CAPÍTULO II 

A questão do nada e a diferença ontológica 

 

1. Das Nichten des Nichts .............................................................................................85 

1.1. Gestell: a questão da ciência e da técnica...................................................90 

             1.2. A questão da re-velação do nada.............................................................95 

2. Diferença, Negatividade e tradição onto-teo-lógica ................................................102 

3. Heidegger e a teologia ..............................................................................................113 

4. Heidegger e Eckhart: Abgeschiedenheit, angústia e nada .......................................126 

5. Heidegger, Plotino e Dionisius: ser não entitativo e a diferença ontológica ............137 

 

CAPÍTULO III 

A transcendência do Dasein e o destinamento do ser 

 

1. A transcendência do Dasein e a questão da alma no Neoplatonismo......................149 

1.1. Ereignis e a abertura da alma ...............................................................................154 

2. Destinamento do ser e Gelassenheit ..........................................................................166 

2.1. Geviert: o lugar do sagrado em Heidegger ............................................................166 

2.2. Lichtung, destinamento do ser e Gelassenheit .......................................................172 

3.  e Negatividade .............................................................................183 



 9 

3.1. : mostrar-se e velamento ...........................................................................183 

3.2.  : existência, verdade e liberdade .............................................................187 

4. Heidegger e a Tradição do Pensamento da Negatividade .......................................201 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS .......................................................................................211 

REFERÊNCIAS ...........................................................................................................218 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 10 

APRESENTAÇÃO: 

Tradição judaica, Negatividade e a Kehre heideggeriana. 

 

 A destruição do acervo da antiga ontologia proposta por Heidegger inicialmente no § 6 

de Ser e Tempo tem como objetivo fundamental apontar para o esquecimento da questão do 

sentido do ser no seio da tradição que desde Platão a Nietzsche articula-se num modo 

metafísico onto-teo-lógico. Heidegger quer atingir o impensado da tradição numa tarefa que 

possui dois sentidos: Andeken e Vordenken. Tais modos do pensamento se referem à relação 

com a tradição: o primeiro indica o pensamento que quer pensar o ser num movimento de 

retorno, enquanto o segundo aponta para um direcionar-se ao futuro. Tal tarefa quer visitar a 

origem (Anfang), tanto num sentido positivo (definindo as possibilidades positivas, ou seja, os 

limites da tradição), quanto num sentido negativo (voltando-se para os modos vigentes de se 

tratar a história da ontologia). 

 O primeiro Heidegger – na figura de Ser e Tempo – traz à tona a necessidade deste 

empreendimento já indicando seus desdobramentos nos conceitos de no § 7 e 

no § 44. Essa abordagem inicial – que permitirá os desenvolvimentos posteriores de 

seu pensamento quando da virada (Kehre) de seu pensamento – também explicitará que a 

urgência da mesma se faz sentir pelo esquecimento da diferença ontológica. Esta diferença é 

tematizada inicialmente com o esclarecimento das constituições ontológicas diferentes quando 

da passagem do ser para o Dasein e do Dasein para a existência e demais modos de ser 

valendo-se dos termos temporário (temporal), temporariedade (Temporalität), temporal 

(zeitlich) e temporalidade (Zeitlichkeit), chegando a radicalidade da diferença entre ser e ente 

desentranhada a partir do método fenomenológico da ontologia que é composto por uma série 

de passos que são dados para “[...] acessar o ser enquanto tal e para estabelecer suas 

estruturas”.
1
 

 Além do mais, Ser e Tempo compõe o conceito de mundanidade do mundo a partir das 

determinações da constituição existencial do Dasein que, ela mesma, se dá a partir da própria 

diferença ontológica. A abertura da significância conduz aos fundamentos da determinação 

ontológica do “mundo” para alcançar a totalidade do fenômeno ser-no-mundo e os 

constitutivos existenciais como ser-com, ser-próprio e o impessoal. Salta-se, então, para a 

constituição do Da, atingindo-se a compreensão do Dasein como disposição que, 

ontologicamente indicada, é onticamente aquilo que é o mais cotidiano, o humor (Stimmung). 

                                                 
1
 HEIDEGGER, Martin. Los Problemas Fundamentales de la Fenomenologia. Madrid: Editorial Trotta, 2000. p. 

399. 



 11 

Em conexão com essa estrutura, Heidegger define no § 30 o temor como modo da disposição 

e elege – a partir do desdobramento da questão da totalidade originária estrutural do Dasein 

que demonstra a unidade ontológica da existencialidade e da facticidade, chegando à cura 

como ser do Dasein – a angústia como abertura privilegiada do Dasein. Na angústia, o Dasein 

se encontra numa determinação característica: “[...] o nada e o ‘em lugar algum”.  

 A questão do nada, aqui presente, encontrará eco na Kehre heideggeriana atingindo na 

aula Que é Metafísica? de 1929 a conquista da compreensão do nadificar do nada e suas 

conquistas posteriores. O primeiro Heidegger, portanto, e mesmo a despeito das diferenças 

surgidas na virada de seu pensamento, portará as bases para a realização da Kehre. Mas, 

mesmo após a virada, ainda permanece o sentido da destruição da tradição e o 

reconhecimento de seu caráter onto-teo-lógico. Contudo, há um testemunho dado pelo próprio 

Heidegger na conferência O Princípio do Fundamento de 1956 que parece indicar um 

momento dentro da tradição que foge às delimitações de uma abordagem ôntica sobre a 

questão do sentido do ser: Heidegger cita textualmente um místico, Angelus Silesius, e afirma 

que “[...] nos agradaria chegar à ideia de que à grande Mística pertenceria a mais extrema 

agudeza e profundidade de pensamento. Esta é, com efeito, também a verdade. Mestre 

Eckhart demonstra-o”.
2
 

 Agudeza e profundidade de pensamento são, para Heidegger, elementos de sua 

ontologia fundamental e constituintes de sua virada, o segundo Heidegger. Não há, entretanto, 

esclarecimento do local da grande Mística no pensamento, ou seja, Heidegger não discute essa 

tradição. De fato, quando trata da mística, Heidegger a define apenas em relação a 

Agostinho
3
. Mas toda mística, cristã ou pagã, “[..] vive de uma experiência radical: aquela da 

unidade do mundo com o supremo Princípio ou do homem com Deus. Trata-se de uma 

experiência imediata de Deus ou simplesmente do Uno”
4
. Colocando a mística na esfera do 

pensamento – agudo e profundo – Heidegger nos permite assinalar para uma tradição que 

possivelmente possa portar um dizer e uma abordagem sobre Deus ou o Uno que a libertem 

de uma aproximação meramente ôntica em relação ao sentido do ser – que nessa tradição 

                                                 
2
 Idem.O Princípio do Fundamento. Lisboa: Piaget, 2000. pp.61-2. 

3
 Cf. Idem. Estudios sobre Mística Medieval. 2ª ed. México: FCE, 1997. (Heidegger também defina a mística à 

luz da vivência, via teologia mística e religiosidade mística, uma vez que “[...] o mundo religioso se concentra 

aqui na agitação da experiência vivencial de encontrar a Deus que se precipita”. Op. Cit. P. 160.) 
4
 BOFF, Leonardo. In: MESTRE ECKHART. O Livro da Divina Consolação.  5ª Ed. Bragança Paulista: Editora 

Universitária São Francisco, 2005. Introdução. p. 16. 



 12 

procurará, via teologia negativa, estabelecer esforços “[...] para salvar Deus de todo atributo 

ôntico”
5
.  

Alguns pensadores começaram a tecer comentários sobre a obra de Heidegger (mais 

especificamente em relação ao segundo Heidegger) em relação à tradição mística na tentativa 

de encontrar convergências não explicitadas ou mesmo não pensadas ou citadas pelo próprio 

Heidegger. John Caputo, na obra The Mystical Element in Heidegger´s Thought, fala de 

similitudes (kinships) entre Heidegger e Eckhart. John Jones, no artigo A Non-Entitative 

Understandig of Be-ing and Unity: Heidegger and Neoplatonism, aproxima a abordagem não 

entitativa de Deus levada a termo por Dionisius com a concepção da diferença ontológica [de 

fato, Jones chega mesmo a denominar de diferença ontológica (ontological difference) o 

termo presente no Corpus Areopagiticum para denominar a diferença entre 

Deus e as criaturas]. Marlene Zarader, na obra A Dívida Impensada. Heidegger e a Herança 

Hebraica, aponta numa direção ainda mais distante quando afirma que há uma dívida 

impensada de Heidegger com a tradição judaica
6
.  

Caputo trata de similitudes, Jones de estruturas similares e Zarader de uma dívida 

impensada. Nestes termos, parece ser pertinente estabelecer as seguintes questões: É possível 

estabelecer na tradição Ocidental um local em que esta proveniência do ser ao homem e vice 

versa tenha lugar fora da ontologia fundamental e da Kehre heideggeriana? Ou ainda: há um 

pensamento que trate do homem para além de uma compreensão meramente entitativa e 

aponte a diferença, a eclosão e o ocultamento como lugares privilegiados, indo além de uma 

compreensão onto-teo-lógica da metafísica? Há, na tradição, uma compreensão sobre o ser ou 

Deus que indique uma abordagem não entitativa? É possível estabelecer convergências entre 

essa tradição e o pensamento heideggeriano, mesmo sabendo que o mesmo não explicita essa 

possibilidade, apenas quando cita Silesius e Eckhart? 

Similitudes, se apenas estruturais, parecem esvaziar qualquer aproximação de 

conteúdo, enquanto pensar numa dívida impensada, numa influência subterrânea, parece ainda 

mais difícil quando o próprio Heidegger não faz qualquer referência a herança hebraica. É 

preciso estabelecer, se quisermos abrir em definitivo novas possibilidades para a tarefa da 

destruição da tradição (tanto em seu aspecto negativo quanto positivo), convergências que 

mesmo impensadas ou não ditas por Heidegger possam demonstrar seu direito de 

                                                 
5
 YANNARAS, Christos. On the Absence and Unknowability of God. Heidegger and the Areopagite. Londres: 

T&T Clark, 2005. p. 56. 
6
 A riqueza do pensamento heideggeriano serve não apenas para se estabelecer as convergências e diferenças 

entre aqueles pensadores nomeados em suas obras, mas também para escolas que parecem portar um dizer não-

entitativo sobre o ser. Assim o atestam as abordagens que aproximam Heidegger da tradição mística ou do 

budismo, por exemplo.  



 13 

aproximação. Esse “passo de volta” precisa conquistar o dizer de uma tradição que trate do 

nada, da diferença, do homem e de Deus (num sentido que busca libertar o sentido do ser de 

uma compreensão ôntica) sempre num modo estruturalmente não entitativo. Se Mestre 

Eckhart possui o direito primordial dessa tarefa – e isso a partir do testemunho de Heidegger – 

então se faz necessário descobrir a que tradição Eckhart se filia para que a tarefa da destruição 

possa ser enriquecida.   

 A hipótese inicial é de que essa tradição – que denominaremos de tradição do 

pensamento da negatividade – remonta, via Eckhart, a Dionisius, Proclo, Plotino e Filon, 

alcançando a tradição hebraica da Cabala com o conceito de negatividade. Mas como é 

possível pensar o lugar dessa origem? O papel da tradição judaica como uma das fontes 

inspiradoras para o pensamento filosófico alemão talvez sirva como norteador para iniciarmos 

nossa pesquisa. De fato, diversos pensadores perceberam uma influência judaica subterrânea 

dentro das diversas escolas filosóficas alemãs. Não apenas devido ao fato de que muitos dos 

grandes filósofos da Alemanha eram de origem judaica, mas também pelas ligações 

estruturais que se apresentavam entre a tradição judaica e sua herança cabalística e certas 

concepções específicas e fundamentais que surgiram no seio das doutrinas filosóficas dos 

mais diversos pensadores alemães. Jürgen Habermas, num texto que aborda os pontos de 

contato entre esta tradição e o idealismo alemão, afirma que: 

 

 

É surpreendente, com efeito, até que ponto momentos centrais da Filosofia do idealismo alemão, 

essencialmente determinado pelo protestantismo, podem ser esclarecidos produtivamente a partir 

da experiência da tradição judaica. Essa tradição ilumina a natureza do idealismo de forma tanto 

mais clara quanto a herança cabalística foi uma das correntes que contribuíram para a formação 

deste mesmo idealismo, no qual algo sobrevive da mística judaica, por mais imperceptível que 

pareça
7
. 

 

 

 O ponto de partida do texto de Habermas é ir contra o interdito de Ernst Jünger que 

afirmava que “o judeu não pode desempenhar qualquer papel criador na vida alemã, nem para 

o bem nem para o mal”
8
. Habermas afirma que na época em que leu esta interdição de Jünger 

                                                 
7
 HABERMAS, Jürgen. O idealismo alemão dos filósofos judeus. In: ______. Sociologia. Org. B. Freitag e S. P. 

Rouanet. São Paulo: Ática, 1980. p. 78. Reproduzido de HABERMAS, J. Der deutsche Idealismus der jüdischen 

Philosophen – 1961. In:______. Philosophisch-politische Profile. Frankfurt am Main: Surkamp Verlag, 1973. pp 

37-66. 
8
 Cit. in Op. Cit. 



 14 

ainda não havia se dado conta da origem judaica de pensadores do porte de Husserl, 

Wittgenstein, Scheler e Simmel. Entretanto, é naqueles pensadores que elaboraram um 

retorno à origem judaica ou usaram desta tradição para fundar suas idéias que Habermas irá 

dar especial atenção. Buber, Rosenzweig, Cohen, Maimon, Liebmann, Liebert, Lask e 

Hönigswald, entre tantos outros, compõem uma lista de peso que assinala de modo 

indiscutível e determinante a influência da tradição judaica dentro do pensamento alemão 

mais contemporâneo – além das determinações essenciais dadas por Scholem, Arendt e 

Benjamin, por exemplo. 

 Habermas está ciente do papel que esta tradição exerceu no idealismo alemão. 

Contudo, há um ponto em seu texto que parece destoar do todo de sua exposição. Num 

confronto entre Hegel, Kierkegaard e Schelling e esta genealogia de cunho judaico, Habermas 

trata a partir da obra A estrela da redenção
9
 de Franz Rosenzweig de uma interpretação “do 

pensamento idealista a partir das profundidades do misticismo judaico”
10

. Ele afirma que o 

idealismo limitava-se a competir com a teologia da criação – preso ainda à Filosofia grega – e 

“não olhava o mundo irreconciliável na perspectiva da salvação possível”
11

. Esta abordagem, 

segundo Habermas, só é possível por causa de uma lógica que, ao contrário da lógica 

idealista, “não renega seu invólucro lingüístico”
12

. Trata-se de uma velha ideia cabalística: a 

linguagem alcança Deus porque ela mesma foi enviada por Deus. 

Neste ponto, Habermas tece uma comparação que de início pode surpreender. Ele 

afirma que “o idealismo rejeitou a linguagem como órganon do conhecimento, substituindo-a 

por uma arte deificada. Através dessa reflexão sui generis um judeu antecipou-se a Heidegger, 

o philosophus teutonicus”
13

. Habermas cita o fato de que Simmel, na sua obra Introdução à 

Filosofia, lança mão da mística do Mestre Eckhart como uma chave para a compreensão da 

revolução copérnica de Kant. Eckhart, como veremos à frente, possuía uma doutrina que pode 

ser posta ao lado da mística judaica, mas o problema aqui não é inserir Eckhart numa 

                                                 
9
 Cf. ROSENZWEIG, Franz. Der Stern der Erlosung. Frankfurt Am Main: Suhrkamp, 2006.(Em relação às 

similitudes e diferenças do pensamento de Rosenzwieg e Heidegger, ver GORDON, Peter Eli. Rosenzweig and 

Heidegger. Between Judaism and German Philosophy. Califórnia: University of California Press, 2003. 

Especialmente o Capítulo 6). 
10

 HABERMAS, J. Op. Cit. p. 79. 
11

 Op. Cit. p. 80. 
12

 Op. Cit. 
13

 Interessante notar que Philosophus Teutonicus era também a alcunha de Jacob Boehme. Escreve Habermas: 

“Jakob Spaeth, adepto da mística de Böhme, impressionado com as afinidades dessa doutrina com a teosofia de 

Isaac Luria, converteu-se ao judaísmo. E quando, inversamente, o pastor protestante Friedrich Christoph 

Getinger, cujos escritos tinham sido lidos tanto por Hegel e Schelling como por Baader, visitou poucos anos 

depois o cabalista Koppel Hecht no gueto de Frankfurt, para ser iniciado na mística judaica, este lhe respondeu: 

‘Os cristãos têm um livro que fala da cabala mais claramente que o Sohar’. Estava aludindo a Jakob Böhme”. In 

Op. Cit. p. 94. 



 15 

aproximação com Kant, mas sim entender como Heidegger surge neste percurso. A questão é: 

há um elemento da tradição judaica no pensamento de Heidegger? Qual o sentido da 

antecipação de Rosenzweig e Simmel às idéias heideggerianas? Ou melhor: há estruturas 

similares entre os pontos cruciais da ontologia heideggeriana e a tradição judaica? Mas como 

Heidegger, tão conhecido por seu endossamento ao Nacional Socialismo de Hitler, poderia 

estar ao lado de Rosenzweig? A resposta a tal questionamento – que de início pode soar 

estranho - se desdobra em duas frentes: John Caputo e Marlene Zarader. 

 Caputo elabora suas análises às ideias de Heidegger – no que concerne ao problema 

levantado aqui – em dois momentos que se portam de modo antagônico. Primeiramente, 

temos uma análise minuciosa daquilo que Caputo denomina de “assombrosas e provocativas 

similaridades”
14

 entre Eckhart e Heidegger. Nesta obra – The Mystical Element in 

Heidegger´s Thought – Caputo afirma que Heidegger desenvolve uma relação com o 

misticismo que de modo algum é arbitrária, já que na sua Habilitationsschrift, de 1915, o 

próprio Heidegger aponta o fato de que na Idade Média a escolástica e o misticismo 

pertencerem “essencialmente um ao outro”
15

. Segundo Caputo, Heidegger possuía um 

interesse especial por Mestre Eckhart, um místico medieval. A idéia é que se uma 

determinada filosofia não está aberta e receptiva às visões dos místicos, esta desemboca num 

racionalismo estéril e, do mesmo modo, o misticismo que não se vale e se torna mais claro 

com a ajuda da filosofia se transforma num irracionalismo que não alcança fim nenhum.  

 Caputo acredita que esta abordagem do jovem Heidegger – anterior à sua analítica 

existencial – será uma chave muito importante para interpretarmos com a devida clareza a 

Kehre heideggeriana e seu caminho em direção à Serenidade. Temas fundamentais do 

pensamento heideggerriano – o nada, a diferença ontológica e a transcendência do Dasein
16

 

                                                 
14

 CAPUTO, John D. The Mystical Element in Heidegger’s Thought. New York: Fordham University Press, 

1986. p. 8. (Nota: os títulos que aparecerem em idioma estrangeiro possuem as citações referidas traduzidas pelo 

autor). 
15

 HEIDEGGER, Martin. Frühe Schriften. Frankfurt: Vittorio Klostermann, 1972. p. 352. 
16

 A tradição em língua portuguesa se reserva o direito de traduzir Dasein por ser-aí, pre-sença ou ser-o-aí. As 

discussões estão ainda longe de chegar a um término e definir com clareza qual o melhor modo de traduzir tal 

vocábulo alemão. De fato, o termo já existia antes de Heidegger – Kant o usa como modo de traduzir o vocábulo 

latino existentia – porém,  neste caso, dentro da Analítica Existencial, a palavra ganha uma nova dimensão. Se 

com ser-aí ou ser-o-aí quer se justificar uma dimensão espaço-temporal dos modos de se dar do homem, o que 

mantém de certo modo a distinção metafísica de existência e essência, deve-se notar o que o próprio Heidegger 

comenta, sobre o Da, no primeiro seminário de Zollikon que “este Da não significa, como acontece comumente, 

um lugar no espaço próximo do observador. O que o existir como Da-sein significa é um manter aberto de um 

âmbito de poder-apreender as significações daquilo que aparece e que se lhe fala a partir de sua clareira” (in 

HEIDEGGER, Martin. Seminários de Zollikon. Petrópolis: Vozes, 2001.p. 33); por outro lado, o termo pre-

sença, mesmo centrado na idéia de movimento de tais dinâmicas, não traduz, também, a dimensão real do termo, 

já que em alemão o prefixo Da pode indicar, também, aqui ou ali, o que nos remete para uma maior elasticidade 

do conceito, já que o ser-aí ou o ser-o-aí pode ser meu ou de outrem, o que justifica a variação de aí e aqui e o 

existencial ser-com como constitutivo do ser-no-mundo. Manteremos, na falta de um termo adequado em 



 16 

que se desdobram na compreensão muito particular de Heidegger sobre o a e 

o destinamento do ser – possuem suas raízes mais profundas no misticismo medieval, mais 

especificamente nas idéias de Mestre Eckhart. São as concepções eckhartianas sobre a 

Gelassenheit, Abgeschiedenheit e das Nichts que permitem a Heidegger, segundo Caputo, 

atingir pontos cruciais dentro de sua análise
17

.  

 Neste primeiro momento, o trabalho de Caputo é demonstrar as similitudes que 

surgem entre o pensamento eckhartiano e o pensamento heideggeriano. O que falta na 

abordagem de Caputo é atingir as influências de Eckhart, o que nos permitiria traçar uma 

Tradição muito específica em que a idéia central da negatividade trafega como o norteador de 

uma abordagem ontológica radical que nos fará remontar aos primeiros momentos do 

Neoplatonismo – mas tocaremos neste ponto mais à frente. O que é importante sublinhar aqui 

é que a ausência de uma análise da história da negatividade causa no segundo momento do 

próprio Caputo um abandono às suas abordagens iniciais – inclusive ele mesmo traça 

comparações proveitosas entre Heidegger e Tomás de Aquino
18

 - apontando para um 

saudosismo da essentia medieval no trabalho que se segue, intitulado Desmitificando 

Heidegger.  

Neste segundo momento, já não temos mais um Caputo interessado em se debruçar 

sobre as influências de Heidegger para erigir o edifício de suas idéias mais instigantes
19

. Ao 

contrário, o que vemos é um Caputo mais religioso – e portanto menos místico – tentando 

justificar filosoficamente as atitudes políticas de Heidegger. Inicialmente, Caputo traça o 

ponto de partida da analítica existencial a partir de uma persistente preferência dada por 

Heidegger aos primeiros gregos. Cria-se, assim, uma mitologia do ser.  Em Ser e Tempo, diz 

Caputo, é a temporalidade (Zeitlichkeit) do Dasein que nos fornece a pista para entendermos a 

temporalidade (Temporalität) do ser
20

: deve-se buscar um desvelamento -  - a-

histórico, uma vez que se funda a temporalidade do ser na sua própria verdade. Mas o que era 

                                                                                                                                                         
português, o vocábulo em alemão, assim como o faz a tradução chilena de Rivera e a americana de Macquarrie e 

Robinson. Note-se que apesar de usarmos diversas referências ao texto da edição brasileira de Ser e Tempo, 

manteremos, nas referidas citações, o termo Dasein no lugar de pre-sença, bem como no lugar do termo ser-aí 

para as demais edições brasileiras.  
17

 Mais especificamente os pontos citados anteriormente: o nada, a diferença ontológica e a transcendência do 

Dasein. 
18

 Cf. CAPUTO, John. Heidegger and Aquinas. An essay on overcoming Metaphysics. New York : Fordham 

University Press, 1990. 
19 É o próprio Caputo quem nos diz que “em Heidegger e Mestre Eckhart nós iremos encontrar as mais 

assombrosas e provocativas similaridades. Nós iremos ver como cada pensador apela para que o homem abra a si 

mesmo para a presença de algo que o perpassa,  e de quem o homem sozinho recebe sua essência enquanto 

homem. Para cada pensador, o acesso a esta presença é ganha não por uma realização humana, mas por “deixar” 

algo ser realizado “no” homem. Cada um é o porta-voz da “Gelassenheit”, do deixar ser – do deixar Deus ser 

Deus, do deixar o ser ser em sua verdade”. In CAPUTO, J. The Mystical Element. Op. Cit. p. 8. 
20

 Cf. Idem. Desmistificando Heidegger. Lisboa: Piaget, 2000. p.30. 



 17 

para ser a-histórico, indica Caputo, ganha contorno histórico em Heidegger, já que se funda o 

mito do ser entre os gregos que primeiro trataram da questão do sentido do ser. 

Este mito não surge inicialmente nas primeiras conferências de Heidegger em Freiburg 

que deram origem a Ser e Tempo, já que inicialmente teríamos aqui uma “hermenêutica da 

facticidade” que Caputo compreende em duas frentes: “[...] por um lado, do mundo da vida 

fáctico das comunidades do Novo Testamento, sedimentadas abaixo da ontoteologia 

dogmática da tradição; e, por outro lado, do mundo da vida fáctico da ética aristotélica, 

sedimentada abaixo da metafísica da ousia”
21

. Se seguirmos Caputo, podemos mesmo afirmar 

que já no § 44 de Ser e Tempo há uma possibilidade de divisarmos este mito, e portanto o 

funda, uma vez que ali se pensa o fenômeno originário da verdade (Das ursprüngliche 

Phänomen der Wahrheit) em oposição ao conceito tradicional de verdade (Der traditionelle 

Wahrheitsbegriff)
22

.  

Isto é possível porque são os primeiros gregos que pensavam o ser na sua existência 

como presença dentro da . A verdade só pode ser romantizada e cristianizada como 

veritas após as tentativas de Platão e Aristóteles em precisar “esta concepção com uma 

<<definição>> do elo existente entre o pensamento e o ser que relegou para segundo plano o 

aspecto da alétheia como desocultação”
23

. A questão de Caputo é: como este Wesen da 

história – que permite que a história seja – e que nunca pode ele mesmo ser histórico, pode 

deixar suas marcas numa época histórica? 

O alvo é uma afirmativa complexa: este Wesen retorna da Grécia Antiga até a 

Alemanha de Heidegger por meio de uma filosofia e de um Estado que permitem que o 

sentido originário do ser seja novamente posto em questão. O mito do ser é também o mito da 

origem (Ursprung) e do começo (Anfang) e que atinge, agora, um retorno histórico.  A 

compreensão heideggeriana sobre a essência da técnica – Gestell – assim nos faz crer Caputo, 

é uma tomada de posição clara em direção ao nazismo. Caputo entende que Heidegger, 

influenciado por Hölderlin e os primeiros gregos, está contra as turbinas, os computadores e 

“as horríveis e trituradoras rodas do Gestell”
24

. Heidegger, segundo Caputo, esquece a alta 

taxa de mortalidade entre os primeiros gregos, bem como o lugar reservado às mulheres e aos 

escravos.  

A crítica que Heidegger faz à tecnologia é, então, a parte mais poderosa de sua obra, 

onde tudo é sintetizado ao sabor do . Esta abordagem que surge apenas nos anos 30 se 

                                                 
21

 Op. Cit. p. 19. 
22

 Cf. HEIDEGEER, M. Sein und Zeit. 19ª ed. Tübingen: Niemeyer, 2006. pp. 214 e 219. 
23

 CAPUTO, J.  Op. Cit. p. 40. 
24

 Op. Cit. p.58. 



 18 

distancia do que nos é dito em Ser e Tempo onde a ciência aparece de modo positivo quando, 

no § 69, b, procura-se estabelecer um conceito existencial da ciência (einen existenzialen 

Begriff der Wissenschaft)
25

. O Gestell preenche o esclarecimento dado no seu próprio 

afastamento. No invisível do esclarecimento emerge a tecnologia que não é o ser, mas o modo 

como pretende ser, sendo algo dado, que não é o Ereignis e nem tampouco o Es gibt – e isto, 

para Caputo, parece um grande distanciamento do real, da História, da vida dos homens que 

trabalham e sofrem. Só um deus pode nos salvar, eis a célebre conclusão de Heidegger e isso 

mesmo porque o ser se representou como Gestell. 

Diante desta essência da técnica que coloca em um só bojo a produção de trigo para 

produzir o pão que alimenta e a produção de armas que matam, Caputo coloca a phronêsis
26

. 

Esta não é um conhecimento do imutável, mas sim conhecimento que lida com um cenário 

que oscila e que se dá num mundo que muda. Ela é “uma sensibilidade para as exigências da 

situação individual, uma intuição (nous) que o entendimento prático efectua das 

idiossincrasias do particular”
27

.  

O intuito de Caputo é definir que esta postura de Heidegger em favor do Wesen aponta 

para suas escolhas políticas. É conhecida a anuência de Heidegger à pergunta de Löwith se 

seu envolvimento político estava na essência de sua filosofia, acrescentando que era sua 

concepção de historicidade que constituía a base deste envolvimento. Agora se torna claro o 

intuito de Caputo: o endossamento de Heidegger ao nazismo está na base de sua própria 

filosofia – o mito do ser (que reúne sobre um único privilégio os primeiros gregos e os 

alemães) valida o programa político nazista na medida em que o povo (Volk) alemão está na 

ponta, dentro da História, da escuta atenta do destinamento do ser. 

É interessante notar que num artigo de 1992 – Heidegger and Theology – e que daria 

ensejo a Caputo para estruturar o Capítulo 9 de seu Desmistificando Heidegger – Caputo 

parecia muito ciente da necessidade de colocar fundamentos da formação intelectual de 

Heidegger como ponto de partida para inserir suas “influências místicas”. Ele parte das 

investigações históricas de Hugo Ott onde “aprendemos os detalhes da educação e criação 

iniciais de Heidegger na Igreja Católica”
28

. O objetivo aqui é fundamentar os primeiros 

momentos do pensamento heideggeriano e assegurar seu retorno dentro de sua própria história 

– e este retorno possui caracteres marcadamente místicos. 

                                                 
25

 Cf. HEIDEGGER, M. Sein und Zeit. Op. Cit. p. 357. 
26

 Cf. CAPUTO, J.. Desmitificando Heidegger. pp. 98-9. 
27

 Op. Cit. p. 99. 
28

 Idem. Heidegger e a Teologia. Revista Perspectiva Filosófica. Vol II, 26, 2007. Trad. do Autor. p.111. 



 19 

 Ott descobriu as primeiras publicações de Heidegger numa revista católica 

ultraconservadora nos anos entre 1910 a 1912
29

. O percurso do jovem pensador apontava para 

pontos que marcariam profundamente o seu modo de pensar. Escreve Caputo: 

 

 

Os primeiros interesses filosóficos e teológicos de Heidegger naqueles dias estavam centrados 

numa nova e promissora apropriação da filosofia escolástica medieval à luz de suas pesquisas nos 

fundamentos da moderna lógica e na refutação de Husserl ao psicologismo. Como filósofo, 

Heidegger rejeitava o psicologismo – a tentativa de encontrar lógica e matemática na composição 

psicológica da mente humana – como uma forma de empirismo e relativismo, mesmo quando ele 

era teologicamente contrário ao modernismo como forma de relativismo histórico que ameaçava 

minar a eterna verdade teológica. Heidegger viu uma continuidade entre as “investigações lógicas” 

de Husserl, que colocavam a lógica e a matemática no fundamento da pura fenomenologia, e a 

tradição escotista da “gramática especulativa” no final da Idade Média. De acordo com esta 

tradição, que era profundamente anti-relativista e anti-psicologista, as formas da gramática e da 

linguagem (modus significandi) são funções de um reflexo puro, formas universais de pensamento 

(modus intelligendi), que são reflexões, elas mesmas, do ser mesmo (modus essendi).
30

 

 

 

 Este artigo de Caputo se aproxima mais de seu tomo The Mystical Element do que o 

todo buscado na obra Desmistificando Heidegger. Neste sentido, as pesquisas de Ott 

demonstram como as abordagens de Heidegger saltam de seus interesses em teologia à sua 

carreira universitária como filósofo. Inicialmente, entretanto, Heidegger – nestes textos 

encontrados por Ott – publica no “Der Akademiker da União dos estudantes alemães 

católicos”
31

 um artigo na sombra do círculo de Romano Guardini e Oswald von Neel, 

“estudante de matemática, pioneiro da doutrina social católica”
32

, onde afirma a profunda 

contradição existente entre as concepções modernas da vida e a antiga sabedoria da tradição 

cristã.  

Na primavera de 1911, no número de março, Heidegger publica outro artigo onde 

reconhece a filosofia como uma philosophia perenis, ‘um espelho verdadeiro do eterno”
33

. 

Caputo está ciente deste período histórico do pensamento de Heidegger. Há, aqui, uma 

preocupação com o lado vivo da tradição medieval; a “experiência de vida” medieval 

                                                 
29

 Cf. OTT, Hugo. Martin Heidegger. Éléments pour une biographie. Paris: Payot, 1990. pp. 65-69 
30

 CAPUTO, J. Op. Cit. pp. 111-2. 
31

 OTTO, Hugo. Op. Cit. p. 66.  
32

 Op. Cit. 
33

 Op. Cit. p. 68. 



 20 

(Lebenserfahrung) apontaria para uma oposição ao modo lógico e logocêntrico de encarar 

esta mesma vida. Neste ponto, Caputo retorna a sua tese inicial: Heidegger diz que “devemos 

escutar a teologia moral e o misticismo medieval, em particular a do Mestre Eckhart”
34

. 

 Em Ser e Tempo – e isto nota o próprio Caputo – a analítica existencial surge livre de 

um ideal existenciário, seja ele grego ou cristão. O problema parece ser o fato de que Ser e 

Tempo tenta “formalizar as estruturas da facticidade da vida cristã”
35

. Rudolph Bultmann 

saudou a obra com grande entusiasmo por entender que ali poderia residir uma fonte 

importante para a teologia cristã. Ser e Tempo havia descoberto, segundo Bultmann, a 

estrutura de uma existência religiosa e cristã, “mas sem a visão de mundo ôntico-mística que 

era uma característica idiossincrática das ontologias do primeiro século”.
36

 A questão parece 

problemática já que exige estabelecer uma ligação entre a analítica existencial e a 

formalização citada. Escutar Eckhart, como indicado por Heidegger, indica a possibilidade de 

pensarmos a tradição da negatividade como ponto de convergência mais seguro em relação a 

Kehre – e isso mesmo a partir do conceito de nada heideggeriano. 

 Heidegger retoma a problemática do nada na sua aula inaugural em Freiburg-im-

Breisgau no ano de 1929. Sua aula-preleção, intitulada Que é Metafísica? (Was ist 

Metaphysik?), afirma que o “nada se revela na angústia”
37

, já que nesta última o ente em sua 

totalidade se torna caduco. O nada, aqui, é que permite ao Dasein ser conduzido diante do 

ente enquanto tal. Como o nada aqui dado pode servir como esta ponte? Há uma influência 

subterrânea aqui não dita? Caputo tenta solucionar este problema apontando para um fato 

interessante: Heidegger lança sua preleção exatamente a 600 anos após a morte de Eckhart. 

Além do mais, a temática da preleção, o nada, foi um dos assuntos essenciais da mística 

eckhartiana.  

A negatividade de Deus [único ser que possui o privilégio de ser puro de todo ente 

(puritas essendi)] funda, para Eckhart, a diferença entre Este e o mundo criatural. A alma, 

para atingir o cerne desta diferença e se realizar na plenitude da negatividade divina, deve se 

desprender do mundo pelo desprendimento (die Abgeschiedenheit). É o desprendimento que 

permite à alma (ou ao Dasein, se assim preferirmos) realizar a união perfeita com o ser em si 

mesmo, entendido aqui como o que é outro em relação a todos os entes (Andere zu allem 

                                                 
34

 CAPUTO, J. Op. Cit. p. 112. 
35

 Op. Cit. p. 115. 
36

 Op. Cit.  
37

 HEIDEGGER, M. Que é Metafísica? In:______. Conferências e Escritos Filosóficos. São Paulo: Abril, 1984. 

(Os Pensadores). p. 40. 



 21 

Seienden)
38

. Ora, “a negação do nada é o ser dos entes”
39

 e este, em Eckhart, é Deus. Para 

Heidegger, como é explicitado em sua preleção – e que retoma o § 40 de Ser e Tempo, onde a 

disposição fundamental da angústia é entendida como abertura privilegiada do Dasein (eine 

ausgezeichnete Erschlossenheit des Daseins) – o nada nadifica (Das Nichts nichtet) pela 

angústia, tornando o ente caduco em si mesmo.  

 Caputo está ciente desta possibilidade de interpretação, mas falha exatamente por não 

dimensionar as influências de Eckhart. O pensamento eckhartiano é devedor das conquistas de 

Dionisius, o Areopagita – especificamente as suas obras De caelesti Hierarchia e De divinis 

nominibus – através do conceito de negatividade, Deus e mundo, ascensão da alma e 

hipóstases já dadas pelo Neoplatonismo, via Plotino e Proclo, mas definitivamente trazidas à 

tona do pensamento Ocidental pela junção entre tradição judaica e tradição helenística 

realizada por Filon de Alexandria, o que podemos notar nas suas obras Leggum Allegoriae, 

De Vita Mosis e Quaestio in Genesis que refundam a questão da negatividade da tradição 

judaico-cabalística nos termos da filosofia platônica. Zarader percebe esta dimensão de uma 

tradição tão específica, ou seja, uma tradição que pensa o ser pelo viés da negatividade em 

que o ser é constantemente ‘desdito’ mais do que é ‘dito’, ou seja, se oculta mais do que se 

revela. Neste sentido:  

 

 

Heidegger não é uma figura absolutamente solitária: da diferança de J. Derrida ao vestígio de E. 

Lévinas, para recuar talvez, passando por Mestre Eckhart e Suso, à  de Plotino, há como 

que uma ‘tradição’ paralela, tradição mais subterrânea – porque negativa
40

 – do que a sólida 

tradição positiva que, do platonismo oficial ao saber absoluto, caracteriza a ontologia clássica. 
41

 

 

 

 O trabalho inicial de Zarader foi tornar claro para nós a busca de Heidegger pelas 

palavras da origem na tradição grega – aquilo que Caputo denomina de mito do ser. Se suas 

pesquisas apontaram para a citação dada acima, dever-se-ia traçar os dizeres mais específicos 

e relacionados a tal desdizer do ser – nomeadamente em relação aos pensadores citados e à 

                                                 
38

 A mística cristã posterior entenderá esta idéia como a comunhão do ser. Cf. ZIZIOULAS, John. Being as 

Communion: Studies in Personhood and the Church. Crestwood, NY: St. Vladimir's Seminary Press, 1985. 
39

 CAPUTO, J. Op. Cit. p. 21. 
40

 No Capítulo I iremos definir a expressão tradição do pensamento da negatividade, especificamente para nos 

apartar daquilo que Marcuse chama de filosofia negativa nomeadamente em relação a Hegel. Cf. MARCUSE, 

Herbert.  Razão e Revolução.  5ª ed. São Paulo: Paz e Terra, 2004. p. 33. 
41

 ZARADER, M. Heidegger e as Palavras da Origem. Op. Cit. p. 191. 



 22 

sua influência sobre Heidegger – na sua obra seguinte, A Dívida Impensada. Mas Zarader 

assim não o faz.  

Ela se volta muito mais, na obra referida, às aproximações plausíveis de serem feitas 

entre Heidegger e a Bíblia, a nossa herança hebraica. Zarader deriva sua obra não daquilo que 

ela mesma havia traçado inicialmente com suas pesquisas sobre o retorno de Heidegger aos 

gregos, mas sim a partir de um curso intitulado “Heidegger e a Bíblia”, lecionado na 

Universidade Paul Valéry no ano letivo 1986-1987.
42

 A formulação heideggeriana sobre as 

nossas origens possui como resposta apenas uma via: somos herdeiros dos gregos. Zarader 

entende que falta a tal resposta um elemento importante: a nossa herança hebraica. Esta 

herança está na base daquilo que Paul Ricouer chama de grupo hebraico e que assim o define 

Zarader: 

 

 

Grupo propriamente gigantesco, abundante, onde se entrelaçam de uma forma inextrincável: uma 

língua (o hebreu), um texto (a Bíblia), uma tradição  de pensamento e de escrita (as literaturas 

talmúdicas, midráquica, cabalística...), uma religião (o judaísmo), um povo e finalmente a sua 

história e os seus mitos.
43

 

 

 

 Entretanto, se podíamos esperar uma abordagem que levasse a termo as influências da 

tradição hebraica no pensamento de Heidegger, Zarader segue uma via completamente oposta, 

ou seja, quer ir para além de Heidegger ao nos informar que não podemos pensar o todo de 

nossa História, do pensamento Ocidental e de sua tradição sem pensarmos a constituinte 

hebraica que perpassa tais pontos da origem ao presente, mesmo que ao confrontar Heidegger 

com Lévinas lemos Zarader afirmar que “Heidegger está mais perto do universo bíblico do 

que aquilo que diz, e Lévinas mais perto de Heidegger do que aquilo que pensa”
44

.   Zarader 

estava ciente de que não se podia falar de uma influência direta desta tradição sobre o 

pensamento heideggeriano. O problema é que Heidegger parece conhecer bem a Bíblia em 

grego, mas não o texto hebraico
45

 – nem tampouco parece suspeitar de uma tradição 

específica que inclui o Talmude, a vertente midráquica, o Sêfer Ietsirá, o Zohar, o Bahir e os 

                                                 
42

 Cf. Idem. A Dívida Impensada. Heidegger e a Herança Hebraica. Lisboa: Piaget, 1999. p. 12. 
43

 Op. Cit. p. 23. 
44

 ZARADER, M. A Dívida Impensada. Op. Cit. p. 179. 
45

 Cf. DUPUY, Bernard.  Heidegger et le Dieu inconnu. In: KEARNEY, R. e O´LEARY, J.S (org.). Heidegger 

et la Question de Dieu. Paris: Grasset, 1980. 



 23 

cabalistas que derivam destes textos. Deste modo, parece problemática a questão de imputar 

uma determinada influência da tradição hebraica sobre Heidegger.  

 Zarader, seguindo Ott e Caputo, compreende que há uma filiação subterrânea que se 

desenha a partir da própria formação de Heidegger enquanto estudante de teologia. Mas a 

teologia para Heidegger é sempre a teologia cristã e o Deus onto-teo-lógico heideggeriano 

também é dado apenas em conexão com esta mesma tradição. Os estudos do jovem Heidegger 

– em relação à Bíblia – foram sempre um estudo do Novo Testamento, excluindo qualquer 

aproximação com os profetas e o Deus vetero-testamentário. A preocupação heideggeriana 

neste momento é com a vinda do Senhor, a e com o tempo em suas dimensões, a 

saber, e  Lehmann e Pöggeler, como indica Zarader, sublinham que a 

experiência cristã do tempo – a marca do escatológico – permanecerá para além da 

analítica existencial, mesmo lá na Kehre e na noção do destino do ser. A pergunta que 

devemos fazer é: onde há, então, uma influência desta tradição hebraica no pensamento de 

Heidegger? Zarader nos responde em duas frentes: 

 

 

[...] 1) dependência do pensamento heideggeriano (incluindo o mais tardio) face a algumas noções 

neo-testamentárias; foi ela que foi parcialmente reconhecida por Heidegger, ao mesmo tempo que 

negligenciada na reconstrução que propõe da sua obra; 2) dependência dessas noções neo-

testamentárias com relação na sua base hebraica e vetero-testamentária[...]
46

. 

 

 

 Abrem-se, então, duas possibilidades de pensarmos a influência da tradição hebraica 

sobre o pensamento heideggeriano: 1. Com Caputo podemos pensar não apenas o elemento 

místico presente na obra de Heidegger (mais especificamente o segundo Heidegger), mas as 

convergências entre seu pensamento e a mística de Mestre Eckhart. A questão, que faltou a 

Caputo
47

, é delinear as próprias influências de Eckhart, traçando o percurso da tradição do 

pensamento da negatividade, inserindo aqui a origem desta tradição com Filon de Alexandria 

(Leggum Allegoriae, De Vita Mosis e Quaestio in Genesis) e a mística judaica (a tradição 

cabalística), passando por Jâmblico (De Mysterii), Clemente (Stromata), Plotino (Eneadas), 

Proclo (Elementos de Teologia), Dionisius, o Areopagita (De Caelesti Hierarchia e De divinis 

nominibus) e, por fim, Mestre Eckhart (Tratados e Sermões); 2) Com Zarader podemos 

delimitar a esfera de articulação da tradição hebraica e possíveis convergências com o 

                                                 
46

 ZARADER, M. Op. Cit. pp. 194-5. 
47

 Trataremos de novas convergências que poderão radicalizar ainda mais a tarefa aqui citada. 



 24 

pensamento heideggeriano via seus estudos de teologia e as marcas deixadas ao longo de sua 

obra, inferindo que o trabalho de Filon de Alexandria foi exatamente o de fundir a teologia 

hebraica com a filosofia helênica, o que abre em definitivo as possibilidades de realização da 

mística medieval e o caráter mais próximo desta com a tradição hebraica não dita por 

Heidegger e tampouco por Zarader. 

 Ora, Heidegger – na obra Fenomenologia da Vida Religiosa (Phänomenologie des 

religiösen Lebens) – afirmava que “a teologia medieval descansa sobre Agostinho”
48

. Aqui, a 

mística medieval é entendida como “uma revitalização do pensamento teológico e da prática 

eclesial da religião, que se volta, no essencial, a motivos agostinianos”
49

. Heidegger entendia 

o agostinianismo de dois modos: filosoficamente e teologicamente. O primeiro se refere a um 

platonismo de caráter cristão contra Aristóteles; e o segundo a uma determinada concepção da 

doutrina do pecado e da graça
50

. Mas há um ponto aqui que não pode ser olvidado.  

Nas suas Confissões, Agostinho nos diz que leu os neoplatônicos e que, ainda mais, 

“instigado por esses escritos a retornar a mim mesmo, entrei no íntimo do meu coração sob 

tua guia, e o consegui, porque tu te fizeste meu auxílio”
51

. Heidegger estava ciente do alcance 

desta influência em Agostinho. No texto Augustinus und der Neuplatomismus – que integra a 

coletânea Phänomenologie des religiösen Lebens – Heidegger reconhece que de um ponto de 

vista histórico-objetivo, em relação à filosofia agostiniana, “trata-se da questão da medida e 

do modo da influência da filosofia neoplatônica sobre o trabalho dogmático-filosófico de 

Agostinho”
52

. O problema reside na compreensão heideggeriana de que há apenas uma 

vertente de fundo: a vertente grega. Trata-se, em Heidegger, de delinear apenas a influência 

Grega no cristianismo; o processo de helenização deste último. 

 Heidegger entende que a questão da verdade se transforma, em Agostinho, na questão 

de Deus.  A equação é: beata vita = vera beata vita = veritas = Deus.  A abordagem fáctica do 

problema
53

 não se resume ao simples sentido dado pela igualdade desta equação. Este sentido 

encobre a escolha desde já sempre tomada por Heidegger: a dogmática e a filosofia 

agostiniana possuem um único solo originário: a Grécia. Não é de se estranhar que todas as 

abordagens heideggerianas sobre os três modos da tentatio – e a busca por sua devida medida 

                                                 
48

 HEIDEGGER, M. Estudios sobre Mística Medieval. Op. Cit. p. 13. 
49

 Op. Cit. 
50

 Cf. às discussões de Heidegger com Troeltsch, Harnack e Dilthey sobre este caráter, ver Op. Cit. pp. 14 a 20. 
51

 AGOSTINHO. Confissões. VII, 10. 
52

 HEIDEGGER, M. Op. Cit. p. 23. 
53

 Como diz Heidegger citando Agostinho: “Veritas est Vera beata vita: ‘Veritas’ [A verdade é a verdadeira vida 

feliz: ‘Verdade’]”. In Op. Cit. p. 52. 



 25 

enquanto um existencial genuíno - possuam como base uma interpretação heideggeriana-

grega. Não há, em momento algum, uma aproximação com a tradição hebraica.  

 No outro texto que segue à mesma coletânea – Die philosophischen Grundlagen der 

mittelaterlichen Mystik – Heidegger afirma que quando tratamos dos fundamentos da mística 

medieval numa abordagem meramente histórico-filosófica (o que significa delimitar seus 

“pressupostos metafísicos, os pontos de vista epistemológicos, as doutrinas éticas 

fundamentais e, sobretudo, o aspecto científico desta vivência”
54

) erigimos uma compreensão 

que nos conduz a Stoa, Platão e Aristóteles. Parece, então, que a mística medieval não deve 

nada de sua construção à tradição hebraica. Ou pior: o caráter mais profundo da mística 

hebraica – a Cabala – parece não ter exercido nenhuma importância sobre esta mesma mística.  

Parece que o “caráter estrutural de unidade do objeto e do sujeito”
55

 e que responde 

por seu viés irracional – aquilo que se chama de consciência apofática – não possui um 

elemento fortemente marcado pela tradição cabalística-hebraica. Nossa afirmação vai contra a 

tese de Heidegger de que a teologia medieval possui como alicerce apenas uma base 

agostiniana – entendida aqui desprovida de seu elemento hebraico. Afirmamos: a mística 

medieval possui tanto uma base grega quanto uma base hebraica para sua realização. O 

misticismo cristão medieval em si mesmo é fruto destas convergências. 

 Não é nosso intuito traçar aqui as interpretações de Heidegger sobre Agostinho; isto já 

foi muito bem feito anteriormente
56

 e se trata de uma tarefa que foge completamente aos 

nossos interesses aqui postos. É nosso objetivo demonstrar que a compreensão heideggeriana 

sobre o nada, a diferença ontológica e a transcendência do Dasein – e seus desdobramentos 

nos conceitos de , sagrado, abertura, serenidade e destinamento do ser - 

podem encontrar convergências com uma tradição metafísica surgida no seio do 

Neoplatonismo, com raízes no misticismo hebraico,  e que possui como centro gravitacional 

de interpretação para sua ontologia o conceito de negatividade. A tarefa da destruição da 

metafísica – a história da ontologia (die Geschichte der Ontologie) – encetada por Heidegger 

(e que possui um caráter positivo e outro negativo)
57

 não sugere que haja elementos da 

tradição hebraica não apenas na Suma Teológica de Aquino ou nas Disputationes 

Metaphysicae de Suarez, mas que a própria Lógica de Hegel não é devedora da mesma. Não 

                                                 
54

 Op. Cit. p. 160. 
55

 Op. Cit. p. 169. 
56

 Cf. DE PAULO, Craig J. (Edt.). The influence of Augustine on Heidegger: The Emergence of an Augustinian 

Phenomenology. EUA: Edwin Mellen Press, 2006. (Os estudos aqui presentes tratam mais especificamente da 

influência de Agostinho sobre o Heidegger de Ser e Tempo). 
57

 Caráter positivo: “[...] definir e circunscrever a tradição em suas possibilidades positivas” (In. HEIDEGGER, 

M. Ser e Tempo. Op. Cit. p. 51.), seus limites. Caráter negativo: “sua crítica volta-se para o ‘hoje’ e os modos 

vigentes de se tratar a história da ontologia”. Op. Cit. 



 26 

entendemos com Heidegger que a ontologia medieval é uma mera “ontologia grega 

desarraigada
58

”, mas concordamos quando este afirma que “dentro de uma recepção 

dogmática das concepções fundamentais do ser dos gregos, a sistematização medieval 

comporta ainda muito trabalho não realizado e pioneiro”
59

. 

 Entretanto, acrescentamos: a própria sistematização medieval possui elementos da 

tradição judaica que permite à mesma repetir uma ontologia da negatividade; uma ontologia 

que não fala do ser apontando para o ente, mas fala do ser a partir do nada. Iremos 

compreender que é com Filon de Alexandria que o elemento hebraico adentra a esfera da 

filosofia neoplatônica e cria as estruturas necessárias para permitir que uma tradição do 

pensamento da negatividade seja fundada e tome corpo na mística cristã medieval. Heidegger 

entende que “foi com a ajuda da doutrina das ideias proposta por Platão que se apreendeu o 

conceito cristão de Deus”
60

. O conceito de summum ens ou ens realissimus, derivado daqui, 

possui sempre um caráter ôntico. Filon – e a tradição cabalística – parece trafegar num âmbito 

em que se quer pensar Deus para além das determinações ônticas através da via negativa. 

Como explica David Runia, Filon estava ciente das dificuldades de interpretar Deus 

nos diversos modos dados pela Septuaginta – Deus é único, espírito, fogo, luz, verdade (os 

mais familiares) – e da necessidade de remover “o perigo da teologia materialista estóica ao 

descrever o processo da criação em termos platônicos”
 61

. Neste sentido, ele funda uma 

interpretação das Escrituras baseada numa aproximação híbrida entre o platonismo e a mística 

judaica da negatividade
62

.  Esta mesma negatividade dará ensejo aos desenvolvimentos 

posteriores dos neoplatônicos Jâmblico, Saccas, Plotino e Proclo e na mística cristã de 

Clemente, Dionisius e Eckhart. Inserir convergências entre os conceitos de nada, diferença 

ontológica e transcendência do Dasein – e os desdobramentos citados - com os conceitos 

fundamentais da teologia-mística acima citada será o objetivo principal de nosso trabalho. 

Nesta empreitada, lançaremos mão da ontologia fundamental do primeiro Heidegger – 

a analítica existencial de Ser e Tempo – para demarcarmos nossa pesquisa a partir da 

elaboração da destruição da tradição – em seu sentido positivo e negativo – e o entendimento 

inicial dos conceitos de  e . Ainda no âmbito do primeiro Heidegger, 

lançaremos mão de seus conceitos de diferença ontológica, mundanidade, humor e angústia 

para alcançarmos a sua Kehre. De fato, é no segundo Heidegger que encontraremos solo 

                                                 
58

 Op. Cit. p. 50 
59

 Op. Cit. 
60

 HEIDEGGER, M. Da Essência da Verdade. In: idem. Ser e Verdade. Vozes: Petrópolis, 2007. p. 156 .  
61

 RUNIA, David T. "Philo of Alexandria and the Beginnings of Christian Thought, Alexandrian and Jew," 

Studia Philonica Annual 7 (1995).p. 157.  
62

 Tema que iremos discutir de modo detalhado no Capítulo I. 



 27 

fecundo para trazermos à tona aproximações com a tradição citada, mais especificamente em 

relação aos conceitos referidos e as conquistas posteriores como a compreensão heideggeriana 

para a serenidade, abertura, sagrado, Ereignis e destinamento do ser
63

. 

 Para alcançar esta meta, nosso método se guiará por três frentes específicas: uma 

abordagem fenomenológica-hermenêutica da tríade temática estudada; uma leitura gramático-

histórica dos textos antigos e uma composição temática dos conceitos dados em três capítulos 

distintos, mas que – assim acreditamos – possuirão unidade estrutural quando estabelecermos 

as relações necessárias entre os mesmos. A unidade desta estrutura advirá não apenas das 

conquistas de Ser e Tempo – a base de toda analítica existencial – mas também a partir da 

confluência que será estabelecida entre estes conceitos e os temas do segundo Heidegger com 

os fundamentos da tradição do pensamento da negatividade. A busca pela conquista do 

sentido de Deus, a compreensão desta tradição sobre mundo e alma e sobre o papel de 

determinados existenciais fundamentais na consecução deste todo conceitual à luz da 

negatividade nos fornecerão pistas para atingirmos convergências que abram em defintitivo 

novas possibilidades para a destruição da tradição. Assim, será possível aproximar a tradição 

do pensamento da negatividade com a analítica existencial e os seus desdobramentos a partir 

da Kehre heideggeriana. Conquista-se, deste modo, uma nova maneira de entendermos o 

papel da desconstrução da tradição metafísica Ocidental exigida pelo próprio Heidegger, tanto 

elaborando um passo de volta quanto se lançando no futuro.  

 

 

 

 

                                                 
63

 É importante aqui diferenciar entre a ontologia fundamental e a Kehre. Entendemos a ontologia fundamental 

em dois sentidos que se completam: 1. É fundamental por ser a partir dela que todas as outras ontologias podem 

surgir. As antigas ontologias se fundam na estrutura ôntica do Dasein: “[...] as ontologias que possuem por tema 

os entes deprovidos do modo de ser do Dasein se fundam e motivam na estrutura ôntica do próprio Dasein, que 

acolhe em si a determinação de uma compreensão pré-ontológica do ser. É por isso que se deve procurar, na 

analítica existencial do Dasein, a ontologia fundamental de onde as demais podem originar-se”. Heidegger, M. 

Ser e Tempo. Op. Cit. p. 40. 2. Ela é também fundamental por ser uma ontologia fundada na analítica do Dasein: 

“[...] agora revelou-se que a analítica ontológica do Dasein em geral constitui a ontologia fundamental e que, 

portanto, o Dasein se evidencia como o ente a ser, em princípio, previamente interrogado em seu ser”. Op. Cit. 

p. 41. A Kehre, por seu turno, significa uma mudança no pensamento heideggeriano e um salto sobre a própria 

analítica inicialmente estabelecida em Ser e Tempo e uma concentração na própria Ereignis: “A Kehre, a então 

chamada virada durante a década de 30, é onde o ponto focal da reflexão de Heidegger passa sutilmente do 

[Dasein] para o ser em si mesmo”. Sheehan, Thomas. GESCHICHTLICHKEIT /EREIGNIS /KEHRE. 

Existentia (Meletai Sophia). Budapeste, XI, 3-4, 2001. p. 248. É na Kehre que Heidegger compreende que o 

esquecimento do ser não é imputável ao pensamento e, assim, não se pensa mais o ser à luz do Dasein, mas sim a 

partir da história onde ele se retira. 



CAPÍTULO I 

A Tradição do Pensamento da Negatividade 

 

 

1. As raízes cabalísticas do conceito de Negatividade. 

 

  

A Cabala representa a suma judaica
1
. Trata-se de uma tradição judaica – que no 

decorrer dos séculos adentra a esfera do misticismo cristão e islâmico - que se debruça sobre 

as coisas divinas. Esta tradição caminha lado a lado com a Bíblia e funciona como “uma 

tradição destinada a capacitar certa classe de iniciados a explicar e compreender a Lei 

(Thorah)”
2
. Em termos da dogmática místico-filosófica da Cabala, esta pode ser estruturada a 

partir de duas obras essenciais: o Sêfer Ietsirá e o Zohar. As especulações místicas nesta área 

se dividem na obra do carro (maase mercaba – o Zohar) e na obra da criação (maasse 

bereschit – o Sêfer Ietsirá)
3
. O Sêfer Ietsirá trata da obra da criação estruturando uma 

diferença entre o Deus não manifesto entendido como pura negatividade, o Ein-Sof Or (rwa ws 

wya), e o mundo manifesto, ou seja, as dez Sephiroth e os vinte e dois caminhos da Árvore da 

Vida ( ). O Zohar, por seu turno, “é um comentário cabalístico do Pentataeuco”
4
.  

O Sêfer Ietsirá – texto provavelmente construído no século I d.C.
5
 – constitui uma das 

fontes principais para se entender a filosofia e a dogmática mística da Cabala. Entretanto, há 

uma controvérsia sobre a origem do conhecimento e da própria tradição cabalística. Adolphe 

Franck, por exemplo, sustenta a tese de que os principais conteúdos das doutrinas cabalísticas 

foram tomados emprestados dos teólogos persas
6
. Scholem cita a teoria de F. A Tholuk 

(Commentatio de vi, quam graeca philosophia in theologia Tum Muhammedanorum tum 

Judaeorum exercuerit. II. Particula: De ortu Cabbalae) que afirma que a Cabala é 

historicamente dependente do Sufismo Mulçumano
7
. Scholem, porém, acredita que estas teses 

não devem ser levadas academicamente a sério.  Scholem parte da análise das teorias de 

Graetz e Neumark para delimitar a origem da Cabala. Para Graetz, a Cabala surge como uma 

                                                 
1
 Cf. SCHOLEM, Gershom. A Cabala e seu simbolismo. 2ª Ed. São Paulo: Perspectiva, 2006. p. 7. 

2
 PAPUS. A Cabala. São Paulo: Martins Fontes, 2003. p. 22. 

3
 Cf. Op. Cit.  

4
 Op. Cit. p. 34.  

5
 Como indica Kaplan: “O Sêfer Ietsirá é, sem dúvida, o mais antigo e mais misterioso de todos os textos 

cabalísticos. Os primeiros comentários sobre este livro foram escritos no século X, e o texto em si é citado como 

do século VI. Referências ao trabalho aparecem já no século I, enquanto a tradição considera sua existência 

desde os tempos bíblicos. Este livro é tão antigo que sua origem não é acessível aos historiadores. Somos 

totalmente dependentes da tradição com respeito a sua autoria”. In: KAPLAN, Arieh. Sêfer Ietsirá. O Livro da 

Criação. São Paulo: Sêfer, 2002. p. 17. 
6
 Cf. FRANCK, Adolphe. La Kabbale ou la philosophie religieuse des Hébreux. 3ª ed. Paris, 1892. 

7
 Cf. SCHOLEM, G. Origins of the Kabbalah. Princenton: Princenton University Press, 1987. p. 6. 



 29 

resposta contra o racionalismo radical de Maimônides
8
. Neumark, ao contrário, assinala uma 

data anterior e propõe que a Cabala na verdade se trata de um desenvolvimento filosófico e 

místico do próprio judaísmo
9
. 

 Scholem defende a teoria de que a Cabala “como um fenômeno histórico no judaísmo 

medieval”
10

, nasceu em Provença, e mais ainda na parte ocidental, ou seja, em Languedoc. 

Todavia, o próprio Scholem reconhece a impossibilidade de datarmos acertadamente o Sêfer 

Ietsirá e cita um manuscrito do século dez do texto que não pode ser tomado como original, 

mas apenas como indicação da existência mais tardia desta mesma tradição
11

. É nesta direção 

que Kaplan pode afirmar a antiguidade do texto. 

Os estudiosos da Cabala – independente desta controvérsia - afirmam que há três 

divisões categorias para a mesma: teórica, meditativa e mágica. A primeira divisão trata da 

dinâmica espiritual e se concentra, basicamente, no Zohar
12

. Neste tratado temos a análise 

cabalística para o mundo fenomênico – as dez Sephiroth
13

 – a estrutura da alma e dos anjos. A 

segunda categoria trata do uso dos nomes divinos através de meditação e que traz em seu 

lastro a maioria dos textos publicados sobre Cabala. A terceira categoria está estritamente 

ligada à segunda. Trata-se do uso de “sinais, encantamentos e nomes Divinos através dos 

quais se poderá influenciar ou alterar os eventos naturais”
14

. 

 Neste sentido, o Sêfer Ietsirá – de acordo com a tradição talmúdica – seria um texto 

meditativo. Entretanto, a despeito de sua essência prática, o texto possui como base uma 

metafísica própria necessária à compreensão da prática meditativa. Esta metafísica é a base 

mesma da estrutura filosófica da Cabala. Há, então, duas esferas de articulação: uma esfera 

que a linguagem representacional não alcança, já que sua natureza é de pura negatividade e 

outra cuja linguagem se debruça por um processo de surgimento desta esfera anterior. Em 

                                                 
8
 Op. Cit. p. 7. 

9
 Op. Cit. p. 9. 

10
 Op. Cit. p. 12. 

11
 Op. Cit. p. 25. 

12
 Cf. SCHOLEM, Gershon. Zohar – The Book of Splendour. EUA: Schocken Books, 1995; GREEN, Arthur. A 

Guide to the Zohar. Standford: Standford University Press, 2003; ROSENROTH, Knorr von. Kabbalah. The 

Kabbalah Unveiled. 6ª Ed. York Beach: Weiser,  2002. 
13

 As dez Sephiroth (xwiiyps)  – Sephirah (hriiyps)  no singular - respondem pela estrutura manifesta de Deus a partir 

da negatividade, Ein-Sof Or (rwa ws wya) . Esta estrutura recebe o nome de Árvore da Vida (Etz Hachayym -

 como em Gênesis 2:9) – dez centros e vinte e dois caminhos (as 22 letras hebraicas) que os interligam. 

Segundo Fortune: “Cada Sephirah (forma singular do substantivo plural Sephiroth) representa uma fase de 

evolução e, na linguagem dos rabinos, as Dez Esferas recebem o nome das Dez Emanações Sagradas. Os 

Caminhos entre elas são fases da consciência subjetiva, os Caminhos ou graus [...] através dos quais a alma 

desenvolve a sua compreensão do cosmo. As Sephiroth são objetivas; os Caminhos são subjetivos”. In: 

FORTUNE, Dion. A Cabala Mística. São Paulo: Pensamento, 1999. p. 35. 
14

 KAPLAN, A. Op. Cit.  



 30 

termos filosóficos, poderíamos estabelecer uma analogia com a esfera ontológica e a esfera 

ôntica. 

Em termos cabalísticos do próprio Sêfer Ietsirá, como lemos no Capítulo 1, Deus 

(Yah) gravou com “32 caminhos místicos de Sabedoria” a estrutura de seu universo a fim de 

criá-lo. O verbo gravar (Chacac, qqh)) tem “usualmente a conotação de remover material”
15

.  

Mas este verbo só pode ser devidamente compreendido nesta fórmula quando possuímos a 

idéia exata de criação dada. Isto significa: 

 

 

Antes do universo ser criado, existia um espaço vazio no qual ele pudesse ser feito. Mas, 

inicialmente, só Deus existia, e toda a existência estava cheia da Essência Divina, a Luz do Infinito 

(Or Ên Sof). Nesta Essência indiferenciada, um espaço vago teve que ser gravado. O processo, 

conhecido pelos cabalistas como o TsimTsum (Constrição)
16

, está claramente descrito no Zohar: 

No princípio da autoridade do rei/ A Lâmpada da escuridão/ Gravou um vazio na Luminescência 

Divina.../ O vazio gravado na Luminescência Divina foi o espaço Vago, no qual toda a Criação 

subsequentemente ocorreu
17

. 

 

 

 Os cabalistas usam dois termos para falar deste espaço conceitual vazio que contém a 

possibilidade para a informação: o Caos (Tohu) e o Vazio (Bohu)
18

. Isto é retirado do próprio 

relato do Gênese 1:2 onde lemos que a terra antes era caos e vazio. O Caos é onde há a 

possibilidade da informação existir, mas “no qual esta possibilidade ainda não foi realizada”
19

 

– os cabalistas determinam esta região como o Espaço Vago onde primeiro temos o uso do 

verbo “gravar” para depois surgir o verbo “criar”. A distinção aqui dada é importante: o 

Espaço Vago permite que o manifesto – os fenômenos – surjam. O mundo manifesto, 

fenomênico, é entendido na Cabala como a Árvore da Vida com suas dez Sephiroth e seus 

vinte e dois caminhos. As Sephiroth abrangem o mundo dos atributos divinos. Entretanto, 

para os místicos, as Sephiroth são a própria vida divina na medida em que esta se move em 

direção à Criação. Mesmo que possamos pensar numa diferença ontológica dada aqui pela 

                                                 
15

 Op. Cit. p. 42. 
16

 Cf. ROTENBERG, Mordechai. Existência à Luz da Cabala. Teoria e prática do Tzimtzum (Contração) e 

Psicologia. Rio de Janeiro: Imago, 1999. 
17

 Op. Cit. p. 43. 
18

 Tohu indica a substância pura sem informação, enquanto Bohu fala da informação pura. Cf. aos conceitos em 

relação às letras hebraicas e às Escrituras, ver KAPLAN, Arieh. The Bahir Illumination. Nova York: Samuel 

Weiser, 1979.pp. 88-97. 
19

 Op. Cit. 



 31 

própria Divindade em si e as Sephiroth, devemos entender que para os cabalistas esta vida não 

estava apartada da própria Divindade: 

 

 

Mas essa vida não é separada da Divindade, nem lhe é subordinada, mas é, antes, a revelação da raiz 

oculta, a respeito da qual nada pode ser dito, nem mesmo através de símbolos, já que ela nunca é 

manifestada, raiz essa que os cabalistas chamam en-sof, o infinito. Mas esta raiz oculta e as 

emanações divinas são uma só coisa
20

. 

 

 

É do Espaço Vago que advém aquilo que é enquanto fenômeno. No versículo 1:2 do 

Sêfer Ietsirá lemos: “Dez Sefirot do nada”
21

.  

 As Sephiroth, as emanações que manifestam mundo e que advêm da pura 

negatividade, Ein-Sof Or, originam-se do nada. Para falar do nada o Sêfer Ietsirá usa a 

palavra Beli-ma (hmylb) que pode também ser traduzida por absoluto, inefável, abstrato, 

fechado. De modo conciso, temos: 

 

 

Esta palavra aparece uma só vez na Escritura, no versículo: “Ele estende o norte sobre o Caos, 

pendura a terra sobre um nada (Beli-ma)” (Jó 26:7). Segundo muitos comentários, a palavra Beli-

ma deriva de duas palavras, Beli, que significa “sem”, e “Ma”, que significa “o que” ou “algo”. A 

palavra Beli-ma viria então a significar “sem absolutamente nada” ou “nada”
22

. 

 

 

 Todavia, o conceito de Beli-ma não deve ser apressadamente associado ao conceito de 

Deus. Na valoração cabalística para Beli-ma – o valor numérico que cada letra hebraica 

possui somado na palavra – teríamos a soma 87, enquanto que em relação ao nome divino 

Elohim teríamos a soma 86; o número anterior. Deste modo, os cabalistas parecem entender 

que Beli-ma se trata na verdade de um estágio posterior à pura essência do Divino. É este 

caráter incognoscível desta essência – sua compreensão – que permite a distinção entre a 

negatividade e o manifesto.  

Porém, no solo próprio em que os conceitos da negatividade e do nada se articulam, 

parece haver uma co-pertença entre ambos, uma dinâmica muito própria – se é possível falar 

                                                 
20

 SCHOLEM, G. A Cabala e seus simbolismos. Op. Cit. p. 47. (É possível encontrar a grafia, em português, 

para o termo negatividade em hebraico como Ein-Sof, Em-Sof, Ain-Sof, Ein-Sof. Optamos pela primeira forma). 
21

 KAPLAN, A. Op. Cit. p. 51. O Termo Sephiroth aparece também grafado como Sefirot em algumas obras. 
22

 Op. Cit. P. 52. 



 32 

assim sobre o que é incognoscível – que é o fundamento daquilo que existe. Na dimensão 

própria do manifesto, os cabalistas se referem a Kether (rtk), a primeira Sephirah, como a 

Causa, enquanto que Malkuth (tiwblj), a última Sephirah, seria o Efeito. Mas como a Causa 

não pode existir sem o Efeito, há uma interdependência entre estas duas Sephiroth. Assim, em 

termos cabalísticos: “Como Causa não pode existir sem Efeito, o Efeito é também a causa da 

Causa. Neste sentido, o Efeito é a causa e a Causa é o efeito. Já que princípio e fim são 

inseparáveis, ‘seu fim está contido em seu princípio e seu princípio em seu fim’”
23

. 

 Entretato, a Cabala não quer conquistar com isso uma definição do que possa ser 

Deus. Deus, para a Cabala, não pode ser entendido como causa, uma vez que a causa é, em 

algum grau, dependente de seu efeito. A causa é uma criação e, portanto, posterior a Deus e 

Este, em si mesmo, não depende de Seu efeito. Coloca-se, então, uma questão problemática 

sobre Deus e a Criação. Primeiramente devemos entender que para a Cabala – especialmente 

em seu sentido mais prático de aproximação com o Divino – todo e qualquer conhecimento 

religioso de Deus só pode ser obtido através “da contemplação do relacionamento de Deus 

com a criação”
24

. Faz-se necessário, portanto, estabelecer minimamente a possibilidade de 

entendermos não a Divindade em sua essência, mas sim o limite imposto entre aquilo que 

pensamos entender e o que não está sujeito a tal apreensão. Esta distinção é fundamental se 

quisermos tornar claro o que a Cabala pensa sobre Deus e sua negatividade. Em sua 

essencialidade divina, Deus não pode ser compreendido, ou seja: 

 

 

Deus em Si, a Essência absoluta, está além de qualquer compreensão especulativa ou mesmo 

extática. A atitude da Cabala para com Deus pode ser definida como um agnosticismo místico, 

formulado de uma maneira mais ou menos extremada e perto da posição do neoplatonismo. A fim 

de expressar este irreconhecível aspecto do Divino os antigos cabalistas da Provença e da Espanha 

cunharam  o termo Ein-Sof  (“Infinito”). Esta expressão não pode ser remontada a uma tradução de 

um termo filosófico em latim ou árabe. É, antes, uma hipostatização que, em contextos que lidam 

com a infinitude de Deus ou com Seu pensamento que “se estende sem fim” (le-ein sof ou ad le-

ein sof), trata a relação adverbial como se fosse um nome e a usa como um termo técnico
25

. 

 

 

                                                 
23

 Op. Cit. p. 83. 
24

 SCHOLEM, Gershom. Cabala. Judaica, Vol. 9. Rio de Janeiro: Koogan, 1989. p. 80. 
25

 Op. Cit. O primeiro grifo é nosso. Isto se faz importante na medida em que passaremos a tratar da negatividade 

em Filon de Alexandria já no próximo item deste Capítulo. 



 33 

 Scholem afirma que o termo Ein-Sof não remonta a uma tradição filosófica exterior à 

tradição judaica. Ele tem em mente a tese de David Ginsburg onde o termo é uma derivação e 

imitação do termo grego Apeiros () e, mais ainda, o sentido dado ao Ein-Sof – 

superior ao conhecimento, pensamento e ao ser atuais – é de origem neoplatônica
26

. O 

equívoco de Ginsburg, segundo Scholem, é entender que o documento mais antigo da tradição 

cabalística refere-se ao catecismo neoplatônico sobre as Sephiroth elaborado  por Azriel que 

era discípulo de Isaac que em seus trabalhos já cita o Bahir como uma das bases para suas 

doutrinas cabalísticas. Para Scholem é possível falar em certos momentos em que o conceito 

de Ein-Sof trafega por influências neoplatônicas, mas jamais se pode afirmar que este trânsito 

delimita o todo do conceito. A questão, posta por Scholem, e que é derivada deste contexto, é: 

em que termos podemos entender a origem do conceito Ein-Sof? Ele explica: 

 

 

Ele (o conceito) não resulta de uma tradução deliberada, mas de uma interpretação mística dos 

textos que contém a composição do termo ´en-sof num sentido perfeitamente adverbial, e não 

como um conceito específico. A doutrina de Saadya Gaon, em particular, abunda em afirmações 

sobre a infinitude de Deus [...] Tobias bem Eliezer, que escreveu por volta de 1097, também 

acentua precisamente esta qualidade de Deus no contexto de uma referência aos escritos místicos 

de Hekhaloth
27

. 

 

 

 Neste sentido, parece plausível afirmar que Scholem corrobora a tese de Kaplan sobre 

a antiguidade das origens desta tradição. A negatividade não surge em sentido derivado, mas 

como um conceito muito próprio, já que responde por uma interpretação mística dos textos e, 

em especial, da própria Bíblia – o Velho Testamento.  

 Ein-Sof é a perfeição absoluta e há, mesmo nesta “definição”, a manutenção deste 

“mistério” que envolve Deus. Pode-se falar, em termos didáticos, de uma “causa infinita” – o 

que, para bem da verdade, não diz absolutamente nada, já que os cabalistas entendem que na 

negatividade nem mesmo há vontade. A direção apontada aqui é a de que com referência à 

negatividade Divina o pensamento não pode atingir uma compreensão. Trata-se de uma “luz” 

                                                 
26

 Cf. GINSBURG, David Christian. The Kabbalah. Londres, 1865.  
27

 SCHOLEM, G. Origins of the Kabbalah. Op. Cit. p. 266. 



 34 

escondida
28

, de uma superfluidade (provavelmente uma tradução para o termo neoplatônico 

hyperousia)
29

.  

 Por mais díspares que sejam os termos dados pelos cabalistas, devemos entender que 

eles não estão atrás de uma conceituação do termo. Ao contrário, querem apenas indicar que 

Ein-Sof e “seus sinônimos estão acima ou além do pensamento”
30

. Isto é possível de entender 

quando a Cabala fala do ocultamento de Deus. Mesmo as especulações acerca de uma 

possível diferença entre o Deus oculto e o Deus manifesto não é legítima para esta tradição, já 

que a Criação possibilita, em si mesma, que a Divindade torne-se “acessível para as 

investigações contemplativas”
31

, porém não em categorias exteriores ao Divino, mas dentro 

do próprio Deus.  

 Há uma aproximação – que é seguida por alguns cabalistas - entre a compreensão 

aristotélica da “causa de todas as causas” e o sentido neoplatônico de “raiz de todas as raízes” 

com o Ein-Sof. Entretanto, este parentesco só é possível de ser estabelecido quando o Zohar 

indica que há uma relação entre o Ein-Sof e as “nove luzes do pensamento que brilham a 

partir do Pensamento Divino, e trazem dessa maneira o Ein-Sof para fora do ocultamento até 

um nível de emanação mais modesto”
32

. 

  Para a Cabala luriânica
33

 – principalmente seu desenvolvimento posterior – temos 

diversas diferenças dentro de Ein-Sof. O problema surge quando se aponta para um sentido 

que afirma que Ein-Sof pode ser entendido como a realidade absoluta em conjunção com o 

pensamento divino. Mesmo quando surge a  relação de Ein-Sof com a luz, deve-se entender 

que há a busca aqui por um sentido hiperbólico e é possível distinguir, nestas tradições, a 

diferença entre o próprio Ein-Sof e a luz de Ein-Sof. Scholem sintetiza esta possibilidade de 

citar ou indicar o que venha a ser Ein-Sof usando de uma explicação de Kosover. Este último 

diz que: 

 

 

 Ein-Sof  não é Seu Nome, mas uma palavra que significa seu ocultamento completo, e nosso 

idioma sagrado não tem palavra como estas duas para indicar o ocultamento. E não é correto dizer 

                                                 
28

 O conceito de luz aqui possui apenas natureza hiperbólica. 
29

 Cf. Op. Cit. p. 81. (Trataremos mais detalhadamente deste termo quando abordarmos as concepções de 

Dionisius). 
30

 Op. Cit. 
31

 Op. Cit. p. 82. 
32

 Idem. Cabala. Judaica, Vol. 9. Op. Cit. p. 81. 
33

 Refere-se às doutrinas cabalísticas do Rabino Isaac Luria que viveu no século XVI e que elaborou apenas uma 

obra, o Sifra di-Tseni’uta (Livro de Ocultamento) que trata de uma seção do Zohar. Suas doutrinas eram 

oralmente passadas aos seus discípulos, “instruindo-os tanto no seu sistema original de Cabala Teórica quanto no 

modo de comungar com a alma dos justos (tsadikim)”. SCHOLEM, G. Op. Cit. p. 383. 



 35 

‘Ein-Sof, bendito seja Ele’ ou ‘ possa Ele ser abençoado’ porque ele não pode ser abençoado por 

nossos lábios
34

. 

 

 

 Sendo Deus criador, como é possível pensar, então, este ocultamento à luz da Criação? 

Parece que há uma decisão de sair do ocultamento e mostrar-se. Liga-se, assim, a idéia de 

uma transição de Ein-Sof para o que se manifesta, o fenômeno, que seria “Deus o Criador”, 

centrada na compreensão de que há uma primeira emanação. Entretanto os cabalistas estavam 

cientes de que não se poderia elaborar um relato objetivo deste processo no Ein-Sof. Scholem 

entende que explicações desta natureza possuem função meramente simbólica e acrescenta: 

 

 

A decisão de sair do ocultamento para a manifestação e criação não é em nenhum sentido um 

processo que é necessária conseqüência à essência do Ein-Sof; é uma livre decisão, que permanece 

um mistério constante e impenetrável (Cordovero, no início de Elimah). Portanto, na opinião da 

maioria dos cabalistas, a questão da motivação última da criação não é legítima, e a alegação 

encontrada em muitos livros de que Deus queria revelar a medida de Sua bondade está ali 

simplesmente como um expediente que nunca é sistematicamente desenvolvido. Esses primeiros 

passos para fora, em resultado dos quais a Divindade torna-se acessível para as investigações 

contemplativas dos cabalistas, acontecem dentro do Próprio Deus e não “saem da categoria do 

Divino” (Cordovero).
35 

 

 

 O que divisamos até aqui é uma doutrina cabalística que trata da emanação e da 

criação. O problema surge quando se quer pensar as determinações capazes de indicar este 

primeiro movimento do Ein-Sof em direção à criação. A doutrina das etapas de manifestação 

contínua das Sephiroth parece, portanto, se confundir com esta primeira emanação. Porém, 

seguindo uma direção um pouco diferente, temos a doutrina da criação na Cabala luriânica.  

Ali, temos uma diferença radical (um abismo) entre o Ein-Sof e o mundo da emanação. Esta 

doutrina possui três pontos fundamentais de articulação: os conceitos de Tsimtsum 

(Contração), Shevirah (A Quebra dos Vasos) e  Tikun (Reintegração Cósmica)
36

.  

 De modo sucinto, podemos delimitar o corpo conceitual destes termos do seguinte 

modo: 

                                                 
34

 KOSOVER, Baruch. Amud há-Avodah. Apud SCHOLEM, G. Op. Cit. p. 82. Grifo nosso. 
35

 SCHOLEM, G. Cabala. Op. Cit. p. 82. 
36

 Cf. Op. Cit. p. 116. 



 36 

  1.Tsimtsum: O primeiro ato do Ein-Sof não foi “de revelação e emanação, mas, pelo 

contrário, foi de ocultamento e limitação”
37

. Deus se contrai e permite que algo que não o 

Ein-Sof possa vir à existência. Este lugar é entendido como um ponto em Sua infinitude – 

mas, segundo os cabalistas, compreende todo o Universo de nosso ponto de vista. Todos os 

poderes de Deus estão ocultos no Ein-Sof, mas o tsimtsum foi a realização de um julgamento 

(Din) e autolimitação. O Ein-Sof continua o tsimtsum dando força formativa à criação, daí a 

compreensão cabalística acerca da distinção da luz do Ein-Sof (a vontade) e o próprio Ein-Sof 

incognoscível (é a primeira que permite que algo como a continuação ocorra). A 

diferenciação, o múltiplo da criação se dá não no Ein-Sof em si mesmo, mas no tsimtsum 

através  da criação de vasos (kelim) onde a “essência divina que permaneceu no espaço 

primordial é precipitada para fora”
38

. Entretanto, devemos ter em mente que para os cabalistas 

toda esta descrição deve possuir caráter apenas figurativo já que baseada numa perspectiva 

humana. 

  2. Shevirah: trata-se da exigência de dá termo aos processos anteriores à estrutura 

complexa da criação e de uma diferenciação. Os vasos são as formas do manifesto que vão da 

primeira forma assumida depois do tsimtsum (o Adam Kadmon, ou seja, o homem primordial 

ou arquetípico) à Malkuth, a décima Sephirah. As luzes das Sephiroth  recebiam vasos para se 

organizarem – as três primeiras Sephiroth conseguiram manter sua luz, mas a luz que se 

propagou para as outras Sephiroth foi derramada de uma só vez e os vasos de cada Sephiroth 

se quebraram. Parte desta luz retornou para sua fonte, “mas o resto foi arremessado  junto 

com os próprios vasos”
39

 e das cascas surgiram tanto a matéria bruta quanto a essência do 

mal, as kiplot. 

  3. Tikun:, os vasos quebrados estavam sujeitos à restauração e é por isto que Tikun 

significa a “restauração do universo a seu desígnio original na mente do Criador”
40

; trata-se 

de recompor a luz emanada por Adam Kadmon, ou seja, um processo de redenção que só cabe 

ao homem realizar
41

.  

 Contudo, apesar destes desenvolvimentos posteriores à compreensão da distinção entre 

Ein-Sof e mundo emanado, ainda permanece a questão de sabermos se o conceito de 

negatividade é, na tradição judaica, anterior ao Sêfer Ietsirá como aponta Kaplan ou se o 

                                                 
37

 Op. Cit. p. 117. 
38

 Op.Cit. p. 118. 
39

 Op. Cit. p. 125. 
40

 Op. Cit. p. 127. 
41

 Cf. a uma abordagem  mais extensa e profunda sobre estes três conceitos, ver SCHOLEM, G. Op. Cit. pp.116 

a 129. 



 37 

mesmo é plenamente devedor do neoplatonismo com alguns acréscimos originais como indica 

Scholem. 

  Como a primeira posição é inverificável, devido ao caráter mesmo das 

impossibilidades de verificação documental sobre o tema,  devemos partir das raízes 

neoplatônicas do conceito da negatividade que surgem com Filon de Alexandria quando este 

conjuga a filosofia grega com a metafísica mística dos judeus para conquistarmos uma visão 

mais abrangente do conceito e as implicações filosóficas de seus desenvolvimentos na 

História. Com Filon se abre, em definitivo, a compreensão desta negatividade do ser-Deus e 

que trará implicações fundamentais nos desenvolvimentos do Neoplatonismo e da mística 

cristã que seguirá aquilo que ficou conhecido como a via negativa. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 38 

2. Filon de Alexandria: helenismo e tradição hebraica. 

 

 Estudiosos como Emile Bréhier, David Runia, Hans Lewy, Giovanni Reale e Torrey 

Seland estimam que Filon de Alexandria viveu no período que compreende os anos 20 a.C a 

50 d.C. Este parece ser o período ideal para se estabelecer um ecletismo de idéias que 

confluíam de diversas fontes, principalmente da tradição judaica (especialmente sua 

metafísica e a moral) e a filosofia grega propagada no mundo helênico. Filon traz em si este 

caráter eclético e sincrético que paira no mundo Ocidental, mas é exatamente o modo como 

ele conduz tal ecletismo que traz sua marca de originalidade. De suas diversas fontes, 

comenta Bréhier:  

 

 

A obra de Filon vibra com todos os ecos; ligado à lei judaica, vendo nos estóicos os melhores dos 

filósofos, íntimo dos cultos dos mistérios, conhecedor de Platão e dos pitagóricos, usando, para 

comentar a Bíblia, um método tal que pudesse inserir nela elementos diversos, ele não podia ser 

estudado sem que de todos os lados se abrissem horizontes; nele se refletia toda a história da 

filosofia grega até nossa era bem como a situação religiosa de seu tempo; nele se anunciava a 

mística pagã e cristã que se seguiriam
42

. 

 

 

 A indicação de que Filon não podia ser estudado sem que “de todos os lados se 

abrissem horizontes” é sintomática de uma abordagem que conjuga a um só tempo os 

elementos próprios da filosofia helênica e os elementos místicos da teologia hebraica. Ao 

casar estes dois universos, o lugar do e da ganha novo contorno, especialmente 

quando esta conjunção adentra o universo da mística cristã posterior. Sobre o impacto deste 

casamento, comenta Reale: 

 

 

A tentativa de fusão entre a teologia hebraica e Filosofia helênica operada por Filo, mesmo com 

todas as incertezas e numerosas aporias, constitui um acontecimento de alcance excepcional não só 

no âmbito da história espiritual da grecidade e na do hebraísmo, mas também em geral, enquanto 

inaugura a aliança entre fé bíblica e razão filosófica helênica, destinada a ter tão amplo sucesso 

com a difusão do discurso cristão, e da qual deviam brotar as categorias do pensamento dos 

                                                 
42

 BREHIER, Emile. Comment  je comprends l’histoire de la philosophie. Etudes de philosophie antique. Paris: 

Presses Universitaires de France, 1955. pp. 2-3. 

 



 39 

séculos posteriores. Com Filo, em suma, como foi justamente observado, começa, em certo 

sentido, a história da Filosofia cristã e, portanto, ‘européia’.
43

 

 

 

 Bréhier, todavia, não acredita que Filon esteja devidamente assentado sobre raízes 

profundas no judaísmo por acreditar que a colônia judia alexandrina ficara esquecida pelos 

comentadores da Torah
44

.  Wolfson, por outro lado, discorda plenamente de Bréhier por 

acreditar que o judaísmo no tempo de Filon pertencia ao mesmo tronco do judaísmo farisaico 

que dominava o Sinédrio e que prosperava na Palestina
45

. Além do mais, Filon é acusado de 

desconhecer o idioma hebraico e lançar mão da Septuaginta, a tradução grega da Bíblia. Seja 

como for, o próprio Filon não encarava tal questão como problemática, uma vez que era 

crença pessoal sua de que se Deus havia inspirado os homens na composição da Bíblia em 

hebraico, Ele deveria ter inspirado os tradutores a escolherem os melhores termos em grego 

para sua tradução e manter, deste modo, viva a mensagem surgida originalmente em hebraico. 

  No seu De Vita Mosis é atestado essa sua compreensão, já que se trata especialmente 

de manter ativa uma aproximação, através da linguagem, com esse Deus vivo que surge para 

Moisés e que deve ser conhecido por todos. O que se opera, então, é o choque entre uma 

tradição criacionista, a hebraica, e a tradição grega, centrada num imanente perene e que, 

mesmo tendo elaborado a figura do primeiro motor, não o pensava como um Deus criador 

separado do mundo criado por Ele mesmo. 

  A separação entre aquele que cria e a obra de sua criação é um privilégio da tradição 

hebraica e que penetra o mundo helênico exatamente através da figura de Filon. Deste modo, 

entender-se-á, diferentemente do modo grego, que o cosmo não pode ser compreendido como 

o primeiro Deus, como o Criador em si, mas sim como sua obra, sendo um Deus sem forma, 

mas que torna todas as coisas visíveis, construindo a natureza. Este Deus, para Filon, que 

“ama a virtude, a piedade e a excelência”
46

, é “Pai e Criador do Universo”
47

 e possuidor de 

um abismo em que Ele mesmo é invisível, sem forma, sendo um mundo incorporal, a 

essência, que é o modelo de todas as coisas existentes
48

. 

                                                 
43

 REALE, Giovanni. História da Filosofia Antiga. Vol. IV. São Paulo : Loyola, 1994. p. 221-2. (Nos textos em 

português aparecem as grafias Filon, Filo, Philo e Philon. Optamos pela primeira). 
44

 Cf. BREHIER, Emile. Les idées philosophiques et religieuses de Philon d’Alexandrie. Paris: J. Vrin, 1950. 
45

 Cf. WOLFSON, Harry  Austryn. Philo: foundations of religious philosophy in Judaism, Christianity, and 

Islam. Vol. I. Cambridge: Harvard University Press, 1982. 
46

 De Vita Mosis I, XXVII, (148). 
47

 Op. Cit. XXVIII, (158).  
48

 Cf. Op. Cit.  



 40 

 Mas esta negatividade divina frente ao mundo não define uma diferença ontológica 

insuperável. Ao contrário – assim como o processo de tikun cabalístico – o homem pode se 

voltar para esta realidade e relacionar-se com ela. Esta é a estância ontológica do divino que 

estabelece o modelo de tudo o que pode ser visitado pelo homem que se dedica à virtude e à 

excelência, pois em sua alma será possível realizar esta união, já que a própria origem é fonte 

e pela imitação de suas virtudes no mundo manifesto a alma pode inserir-se num estado de 

relação com  a mesma. Escreve Filon: 

 

 

E felizes são eles que foram capazes de tomar, ou que trabalham diligentemente para tomar uma 

cópia fiel desta excelência em suas almas; por deixar a mente, acima de todas as outras partes, 

tomar a perfeita aparência da virtude e, se isso não se realizar, então é preciso deixar que um 

sentimento decidido e constante surja  para alcançar esta aparência; pois, de fato, não há ninguém 

que não saiba que um homem numa condição inferior é imitador do homem de alta reputação e 

estes últimos, como vemos, desejam  principalmente em direção àquilo que aponta para suas 

próprias inclinações e esforços
49

. 

 

 

A lei divina, portanto, aqui parece indicar um modo pelo qual o próprio Deus pode 

indicar um caminho para que a alma se direcione a Ele e realize esta união. Filon levava em 

alta conta a figura de Moisés que lhe parecia “o maior e mais perfeito homem que já 

existiu”
50

. Esta perfeição indica um modo de viver exatamente esta virtude, piedade e 

excelência exigidas por esta esfera originária. Tal compreensão é importante por permitir que 

os primeiros cristãos usassem as idéias de Filon saltando de Moisés para Jesus Cristo. Apesar 

de Filon não ter nada a ver com as igrejas cristãs em seus estágios iniciais, é interessante notar 

que os trabalhos de Filon só sobreviveram  “porque eles foram tomados pela tradição 

cristã”
51

.  Runia inaugura sua interpretação  da influência do pensamento filoniano no 

pensamento cristão inaugural através de uma comparação entre a compreensão de Agostinho 

para Êxodo 3:14-15 e a abordagem de Filon.  

Agostinho se depara inicialmente com a idéia de Êxodo 3:14 quando Deus responde – 

quando perguntado por Moisés qual seu nome - que seu nome é, de acordo com a Bíblia 

                                                 
49

 Op. Cit. (159-160). 
50

 Op. Cit. I, (1).  
51

 RUNIA, David T. Philo of Alexandria and  the Beginnigs of Christian Thought, Alexandrian and Jew. Studia 

Philonica Annual 7, 1995. pp. 143-160. p. 144. 



 41 

latina, ego sum qui sum (eu sou aquele que sou). Ele diz a Moisés: “Eu sou me enviou a 

vós”
52

. Contudo, a sequência desta passagem, de acordo com Runia, é menos bem conhecida.   

Em Êxodo 3:15 lemos que Deus agora se mostra como “Deus Abraham, Deus Isaac, et 

Deus Jacob” (Deus de Abraão, Deus de Isaac e Deus de Jacó)
53

. Agostinho relaciona o que é 

dito no Salmo 101:25 com o dito em Êxodo 3:15. Neste último – o Êxodo - temos que Deus 

decreta a Moisés que deve dizer que estes são seus nomes na eternidade que deverá ser 

lembrado de geração em geração (et hoc memoriale meum in generationem et generationem) 

o que Agostinho relaciona com o Salmo que diz “Meu Deus, disse eu, não me leves embora 

no meio dos meus dias! Teus anos cobrem todos os séculos”
54

 (No final, lemos in generatione 

generationum anni tui, ou seja, de geração à geração dando a idéia de todos os séculos). Tal 

aproximação permite a Agostinho elaborar uma explicação que aponta para uma possível base 

platônica. Explica Runia: 

 

 

Os anos de Deus indicam sua eternidade. A eternidade de Deus é sua substância, pois ela não 

possui nada que possa de algum modo mudar, nem o passado e nem o futuro, apenas o presente 

convém ao verbo est (ele é). Este é o Deus que envia Moisés. Ele (Moisés) perguntou o nome 

Daquele que o está enviando. Sua súplica não é deixada insatisfeita, já que a resposta é ouvida: ela 

não é tomada pela curiositas (curiosidade), mas pela necessitas ministrandi (uma necessidade de 

ministrar ao povo). Meu nome, Moisés aprende, é o grande est
55

. 

 

 

O que espanta Runia é que não há nenhum predecessor cristão que apresente esta 

aproximação, mas apenas nos exegetas judeus e no filósofo Filon
56

. Em Filon, “Deus 

enquanto ser não é compreensivo para a mente humana”
57

. Nenhum nome pode predicá-lo de 

modo apropriado, ou seja, a “natureza de Deus é para ser e não para ser falada”
58

. No De Vita 

Mosis lemos a idéia filoniana de que Deus instrui Moisés nos seguintes termos: 

“Primeiramente diga ao povo que eu sou aquele que é, então eles poderão aprender a distinção 

                                                 
52

 Ex 3: 14.  
53

 Ex 3:15.  
54

 Sl 101:25. 
55

 RUNIA, D. T. Op. Cit. p. 146. 
56

 Runia cita o fato de que no seu escrito contra o maniqueu Faustus, Agostinho elogia Filon como vir liberatilter 

eruditissimus. Mas esta visão positiva de Agostinho ganha acentos negativos a maior parte do tempo, 

especialmente porque era convicção sua de que Filon era o primeiro exemplo do que ocorre quando alguém, 

assim como Faustus, não interpreta de maneira cristocentrada o Antigo Testamento. Cf. RUNIA, D.T. Op. Cit. p. 

147. 
57

 Op. Cit. 
58

 Op. Cit. 



 42 

entre ser e não-ser e também serem ensinados que nenhum nome me descreve de modo 

apropriado”
59

. Inferir que o estoicismo – especialmente nas figuras de Zenão e Cleanthes – é 

recorrente na obra de Filon não nos deve induzir a afirmar que ele seria um seguidor desta 

escola. Filon surge mais como um crítico do estoicismo, e isto se torna claro quando em Filon 

Deus não pode se resumir aos atributos que o homem lhe dá
60

. 

Quando nos deparamos com os textos fundamentais de Filon temos a larga impressão 

de que um novo platonismo é formado, já que ele ajunta às teses essenciais do platonismo 

àquilo que ele bebeu das fontes hebraicas. Se, de um lado, ele toma da cultura e da tradição 

helênica o corpo conceitual para elaborar seu pensamento, por outro lado este só  é usado na 

medida em que Filon busca traduzir conceitualmente para o mundo helênico aqueles 

conceitos principais do misticismo hebraico e que, para bem da verdade, compõem teses 

completamente novas para a tradição helênica: não apenas por trazer e recuperar a dimensão 

do incorpóreo em sua Filosofia, mas por pensar a negatividade enquanto um Deus que cria o 

todo a partir do não-ser.  

Seu passo para além de Platão – ou melhor, num sentido que parece apontar para uma 

abordagem mais hebraica do que grega - se dá na sua compreensão de que este Deus está 

acima do conhecimento da virtude, daquilo que nosso intelecto possa entender por Bom e 

Belo enquanto realidades inteligíveis. Pois, como lemos em sua obra De praemiis et poenis, 

de exsecrationibus, Deus é seu próprio brilho e compreendê-Lo a partir das coisas criadas é o 

mesmo que tentar definir a unidade a partir da dualidade, sendo a primeira o princípio
61

.  

 Em Filon, Deus é entendido como o “mais alto”. Entretanto, tal compreensão pode 

conduzir a uma confusão de caráter teológico, já que esta determinação parece indicar que 

Deus “tem um aspecto espacial ou corporal, que Ele deve estar localizado em um lugar em 

particular (tais ideias são muito comuns na filosofia grega)”
62

. Mas ao usar da citação extraída 

de Gênesis 14: 18-22 (onde lemos que Melquisedec – Malki-Sédeq – era sacerdote de Deus, o 

Altíssimo) que aparece em Flaccus e Legatio ad Gaium é preciso levar em conta que a idéia 

                                                 
59

 De Vita Mosis. I, LXXV.  
60

 No estoicismo, Deus é compreendido como uma causa ativa, a alma ou o intelecto universal. Filon, seguindo a 

tradição da Negatividade hebraica, aponta para um sentido da negatividade divina que irá se aproximar daquilo 

que os cabalistas definem como Ein-Sof o que, por si só, já é um caminho oposto aos estóicos que rejeitavam a 

transcendência e o inteligível. Nestes termos, Filon irá criticar o naturalismo panteísta de seu tempo. O Deus 

filoniano não pode ser confundido com o pneuma () grego já que Deus é absolutamente imaterial. Como 

diz Filon, deve-se separar todo conceito daquilo que é criado Daquele que é incriado, imutável e imortal. Cf. 

Filon de Alexandria. De sacrificiis Abelis et Caini. § 101. 
61

 De praemiis et poenis, de exsecrationibus. §§ 43, 45-46. Cf. ao caráter transcendente do Demiurgo platônico 

ver REALE, M. Op. Cit. pp 124-152. 
62

 RUNIA, D. T. How to read Philo. In:______., Exegesis and Philosophy: Studies on Philo of Alexandria 

(Variorum, Aldershot, 1990), pp. 185-198.p. 197.  



 43 

exposta aqui de Altíssimo está mais atrelada à idéia de Deus Criador (como lemos em Gênesis 

14:22) do que uma ideia de lugar da Divindade no plano cósmico. Este papel do Deus Criador 

é fundamental já que estabelece não apenas uma diferença entre aquele que cria o mundo e o 

mundo em si, mas por permitir uma idéia de ocultamento e revelação do Criador, bem como a 

possibilidade de que cada alma possa retornar ao seio da divindade criadora – processo este 

que vimos como o Tikun cabalístico. Entretanto, há aqui um caráter que aponta para certas 

doutrinas platônicas e estóicas que antecedem as teses centrais da Cabala. Filon, contudo, 

transforma o Demiurgo platônico no intelecto universal () estóico e indica uma 

novidade: o Lógos () é o pensamento de Deus criando o mundo – Deus cria o mundo 

de Seu pensamento
63

. 

 No Legum Allegoriae, Filon entende o Gênesis não apenas como a história do primeiro 

homem e do povo eleito por Deus, mas sim como uma descrição dos processos da alma desde 

sua queda do seio da Divindade até os caminhos que ela deve encetar para retornar a esta 

mesma Divindade. Assim, Filon conecta a ideia da diferença ontológica entre Deus e mundo à 

idéia de relação entre esta diferença e o modo como a alma deve lidar com esta mesma 

diferença. A alma, através de suas experiências, deve buscar por sua origem divina. Estas 

experiências estão atreladas a estados morais como prudência, fortaleza e sobriedade
64

. 

Porém, há uma distinção moral entre o homem bom e o homem mau, já que apenas aquele 

que possui uma alma boa terá o direito de retornar ao seio da Divindade. Afirma Filon: 

 

 

A morte do bom é o início de outra vida; pois a vida possui dois lados; uma vida no corpo, 

corruptível; outra vida sem o corpo, incorruptível. Por esta razão, um homem mau realmente morre 

a morte enquanto está ainda respirando e entre os vivos está desde sempre enterrado, tanto quanto 

não retém em si mesmo nenhuma centelha da vida real que é a virtude perfeita. Mas um homem 

bom – aquele que merece tal título – realmente não morre, mas tem sua vida prolongada e então 

alcança um fim eterno
65

.  

 

 

 De fato, temos aqui não apenas a idéia de uma distinção entre o bom e o mau, mas 

entre a vida verdadeira e a vida falsa, sem “nenhuma centelha da vida real”. É nesta vida 

verdadeira que a alma deve trafegar enquanto encarnada para poder ter acesso ao abismo que 

                                                 
63

 Cf. BRÉHIER, E. Les idées philosophiques et religieuses de Philon d’Alexandrie. Op. Cit.  
64

 Cf. FILON. Quaestiones et solutiones in Genesim. I, 13. 
65

 Op. Cit. I, 16. 



 44 

conduz ao Deus Criador. Este retorno surge já em Platão e ganha contornos relacionados a 

uma cosmologia criacionista com Filon. Parece-nos que Scholem se equivoca quando afirma 

que este retorno é uma exclusividade das idéias cabalísticas: 

 

 

Todas as coisas saem do Um e retornam ao Um de acordo com uma fórmula emprestada dos 

neoplatonistas; mas este movimento possui sua meta e seu ponto de retorno no homem quando, 

voltando-se para dentro, ele começa a reconhecer seu próprio ser e da multiplicidade de sua 

natureza se esforça para retornar à unidade de sua origem.
66 

 

 

 Ainda que Scholem afirme que “ao discutir as concepções específicas dos cabalistas 

acerca do significado da Torá, deparamos inevitavelmente com alguns impressionantes 

paralelos em certas passagens da obra de Filon”
67

 – parece-nos que a partir das idéias de Baer 

e não da leitura do próprio Filon – é possível demarcar seu desconhecimento das ideias 

filonianas acerca do retorno da alma à Divindade. Mesmo que possamos aproximar tal ideia 

de um sincretismo entre platonismo, estoicismo e princípios pitagóricos, não se trata de 

contemplação através de uma reminiscência da alma das realidades inteligíveis como vemos, 

por exemplo, em diálogos como o Mênon, Fédon e A República; trata-se, com efeito, de uma 

purificação da alma e de uma revelação divina que se combinam num jogo dinâmico de 

ascese espiritual onde a purificação da alma dos sentidos do corpo a aproxima da graça 

entendida como uma dádiva de Deus. 

  A alma se prepara, então, para receber esta dádiva que lhe abre uma realidade 

inteiramente nova e que antecipa claramente as ideias cabalísticas de “restauração dos vasos”. 

A alma, permanecendo na perfeição da vida – que significa aqui a aproximação com o divino 

em contrapartida ao sensível – atinge outra esfera de realidade que não é sensível, corporal. 

Enoque, segundo Filon, agradou a Deus e foi trasladado para esta esfera do real por ser um 

exemplo em vida desta vida perfeita e verdadeira
68

. Este elemento de retorno à unidade será a 

temática central dos neoplatonistas teurgistas como Saccas, Jâmblico, Plotino e Porfírio. Este 

neoplatonismo, por seu turno, incorporará práticas teúrgicas aos elementos doutrinais de 

ascese espiritual em direção ao Uno. Parece plausível pensar na influência que idéias como a 

de Filon criaram nestes círculos de filósofos-místicos. A doutrina da diferença ontológica 

                                                 
66

 SCHOLEM, G. Origins of the KABBALAH. Op. Cit. p. 415. 
67

 Idem. A Cabal a e seus Simbolismos. Op. Cit. p. 46.  
68

 Cf. FILON. Op. Cit. I, 86-87. 



 45 

entre o Uno e o mundo fenomênico e o percurso de retorno da alma à sua origem divina, o 

Uno, retomam as concepções neoplatônicas filonianas e escondem seu solo hebraico.   

 No próximo item iremos tratar das bases da compreensão plotiniana sobre estes 

tópicos, o que irá demonstrar, assim acreditamos, uma junção de caráter estrutural entre as 

principais ideias de Filon a respeito do tema e as doutrinas cabalistas luriânicas e pós-

luriânicas. O fundamental até aqui, por enquanto, é tornar claro a idéia neoplatônica de 

diferença ontológica entre Deus-Uno e mundo criado, bem como a possibilidade de 

estabelecermos o percurso que a alma deve galgar para atingir sua origem divina
69

. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

                                                 
69

 Apenas no Capítulo II, quando iremos tratar mais especificamente dos conceitos de nada, diferença ontológica 

e transcendência do Dasein em Heidegger em conexão com as doutrinas expostas pela tradição do pensamento 

da negatividade, é que poderemos retornar de modo mais detalhado sobre os pontos pertinente à tal conexão com 

os pensadores trabalhados no presente capítulo. 



 46 

3. Plotino: teurgia e Negatividade. 

 

  O Neoplatonismo
70

 teúrgico traz em si três matizes fundamentais: uma base 

doutrinária e metafísica assentada sobre as idéias principais de Platão e sua escola; práticas 

mágico-teúrgicas e dos mistérios que se fundam no misticismo grego e em suas Escolas de 

Mistérios, bem como nas práticas das escolas platônicas e a compreensão da diferença entre o 

Uno e o ser manifesto, além do percurso que a alma deveria fazer para atingir o Princípio-

Intelecto e o próprio Uno.  

 O principal representante do nascimento desta corrente foi Ammonius Saccas – entre 

os séculos II e III d.C. – que a funda sobre três pilares: o médio-platonismo, o neopitagorismo 

e alguns elementos do pensamento filoniano
71

. Ammonius Saccas tomou parte no grupo 

conhecido como Filaleteianos, ou seja, os “amantes da alétheia” advindos dos filósofos 

alexandrinos ou theodidaktos (), os ensinados por Deus. Foi através do trabalho 

de Jâmblico, De Mysteriis, que Porfírio e Plotino adentraram a escola teúrgica, já que 

inicialmente ambos rejeitavam este tipo de misticismo. Mas ao assumirem para si este 

caminho, pensadores como Porfírio, Plotino, Orígenes e Longinus amalgamaram diferentes 

tendências e formaram o que hoje se chama de Escola Eclética
72

.  

 Para nossos estudos, entretanto, iremos nos centrar apenas na doutrina metafísica de 

Plotino que nos é legada através de sua célebre obra, as Eneadas. Aqui, por ora, trataremos do 

conceito de Uno, o Princípio-Intelecto, as hipóstases e a união da alma e do Intelecto, ou seja, 

o percurso espiritual desta em direção ao Uno. Sobre o Uno, lemos na Quinta Enéada:  

 

 

O Uno é todas as coisas e nenhuma delas; a fonte de todas as coisas e nenhuma das coisas todas; 

todas as coisas são sua possessão [...]. Mas um universo de uma unidade inquebrantável, em que a 

diversidade não surge, nem mesmo a dualidade? Precisamente porque não há nada dentro do Uno 

que todas as coisas vêm dele; para que o ser seja provocado, a fonte deve ser não o ser, mas o 

gerador do ser, que deve ser pensado como a fonte primordial de geração. Nada procurando, nada 

possuindo, nada faltando, o Uno é perfeito e, em nossa metáfora, cheio, e sua exuberância 

                                                 
70

 “O neoplatonismo é, inequivocamente, um fenômeno da Antiguidade Tardia. Certamente podemos afirmar que 

foi a derradeira das filosofias helenísticas, engendrada pelas demandas éticas, morais e espirituais do complicado 

contexto histórico em que nasceu: o terceiro século”. NETO, Ivan Vieira. Filosofia, Religião e Misticismo na 

Antiguidade Tardia: Plotino, Porfírio e Jâmblico e as Diferentes Nuances do Neoplatonismo. As Origens do 

Pensamento Ocidental. Nº 5, Julho, 2010. p.129. 
71

 Disto sabemos através dos escritos de seus discípulos, como o foram Eusébio, Origenes, Herênio, Hierócles e 

Nemésio e, por via indireta, através da obra Vida de Plotino de Porfírio. Cf. a esta última obra, ver PORPHYRE. 

La vie de Plotin. BRISSON, L. et al. (Ed.). Paris: Vrin, t. I, 1982 e t. II, 1992.  
72

 Cf. ao tema e sobre Saccas  ver WILDER, Alex. New Platonism and Alchemy. US: Wizard Bookshelf, 1980. 



 47 

produziu o novo: este produto volta-se novamente para seu progenitor e preenche-se e torna-se seu 

contemplador e então o Princípio-Intelectual
73

 

 

 

 Três pontos devem ser ressaltados aqui: 1. O Uno é fonte de todas as coisas, é todas as 

coisas e nenhuma delas; 2. A origem do ser manifesto é anterior a este próprio ser, o que 

Plotino chama de gerador e 3. O que o Uno “produz”, o fenômeno, o mundo, todas as coisas, 

voltam novamente para sua fonte.  O paradoxo filosófico – aquele mesmo que nos fala do Um 

e do Múltiplo no Diálogo Parmênides  de Platão – entre o Uno e o Múltiplo, entre aquele que 

dá forma a tudo e é, em si mesmo, sem forma, é a base da compreensão plotiniana da 

realidade. Explica-nos Santa Cruz:  

 

 

Plotino concebe a realidade como um dinamismo de natureza espiritual. A realidade é uma 

produção contínua do inferior pelo superior, produção que se verifica mediante a contemplação. 

Mais ainda, a contemplação, a θεωρία, é produção, é ποίησις.Tudo quanto existe tem um ponto de 

partida, um primeiro produtor que  paradoxalmente produz sem produzir, permanecendo em si 

mesmo. É unidade e unicidade absoluta, além de toda dualidade. Quanto surge dele, surge sem que 

ele o queira, nem que se incline, nem o proponha. A perfeição mesma que lhe é propícia faz que 

algo surja dele, como um desborde. O primeiro produto nascido do Uno, em duas etapas 

(processão e conversão), é a Inteligência (Intelecto), primeiro grau ou nível em que se estrutura a 

realidade depois do Uno
74

. 

 

 

 O produto primeiro que nasce do Uno surge em dois níveis: processão () e 

conversão (). Aqui temos o primeiro grau da manifestação, o Princípio-Intelecto; e 

da autocontemplação deste princípio surge a alma. E esta, a alma, produz como imagem de  si 

mesma as formas que habitarão o mundo sensível. A matéria (), por fim, é a última 

produção desta processão, ou seja, o suporte para estas formas. Compõe-se, neste esquema, 

uma estrutura ontológica que comporta em si um nível para o pensamento e para o 

conhecimento:  

 

                                                 
73

 Enéadas. V, 2,1.. 
74

 SANTA CRUZ, Maria Isabel. Modos de conocimiento en Plotino. Estudios de Filosofia, nº 34, 2006. In:  

http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0121-36282006000200011&lng=pt&nrm=iso. 

Visitado em: 01/03/2010.  
 



 48 

 

Como a realidade é de natureza espiritual, cada nível ontológico é simultaneamente um nível em 

que o pensamento e o conhecimento se estruturam de determinadas maneiras, cada vez mais 

múltiplas, mais complexas e cada vez mais imperfeitas. Deste modo, cada nível ontológico é assim 

mesmo um nível noético ou teorético
75

. 

 

 

O problema reside, todavia, na possibilidade do pensamento atingir a diferença entre o 

Uno e o mundo manifesto. A compreensão plotiniana do Uno – anterior ao ser, aquilo que 

está em todas as coisas, mas não é coisa alguma e gerador do ser – já está presente na doutrina 

filoniana da geração do ser a partir do não-ser. Além deste importante ponto de contato, 

Plotino, ainda na sua Quinta Enéada, traz aquela compreensão filoniana de que Deus - em 

Plotino o Uno - não pode ser definível, aquilo que vimos ser compreendido dentro da teoria 

hebraica dos atributos de Deus como o Ein-Sof, a negatividade. 

 Por ser em si mesmo incognoscível, este atributo não pode ser pensado ou mesmo 

posto em termos de proposições da linguagem – fala-se, outrossim, sobre aquilo que ele não o 

é em si mesmo – uma das características da via negativa. Trata-se de uma aproximação 

insuficiente para o pensar, mas que em Filon e Plotino permitem estruturar a base concisa de 

seus sistemas. Explica Plotino que: 

 

 

O Uno, Intelecto transcendente, transcende o conhecer: sobre toda necessidade, esta necessidade 

de conhecer que pertence somente à Segunda Natureza. Conhecimento é uma coisa unitária, mas 

definida: o primeiro é o Uno, mas indefinido: um Uno definido não seria o Uno Absoluto: o 

absoluto é anterior à definição
76

. 

 

 

Lembremos, além do mais, que em Plotino o Uno é infinito e isso traduz, de certo 

modo, um retorno ao pensar grego dos filósofos da physis (. Diferentemente de Platão e 

Aristóteles, Plotino dá um caráter positivo ao infinito imaterial. Em Platão prevaleceu a 

compreensão de que o primeiro Princípio fosse dado como limite ( peras indica já o 

limite e, portanto, aquilo que produz o delimitado e o determinado; o eidos (e a ousia 

                                                 
75

 Op. Cit.  
76

 Op. Cit.. V, 3, 12. 



 49 

( platônicas circunscreviam temática e conceitualmente a compreensão de ser, o que 

leva naturalmente à compreensão do fundante como Ideia (). 

 Em Aristóteles, o infinito só pode ser dado como puramente potencial e isso 

circunscreve tal conceito na esfera da categoria da quantidade e, ainda mais, é necessário 

pensar o perfeito como aquilo que implica um fim e um limite, o que não poderia ocorrer 

dentro do infinito que traduziria, deste modo, um plano em que a imperfeição fosse 

comportada, conduzindo a uma compreensão do mesmo como incompleto e indeterminado. 

Ao colocar o Uno no patamar do infinito, Plotino revive não só os preceitos gregos dos 

filósofos pré-socráticos, mas retoma um dos pontos chaves dentro da filosofia filoniana. 

O infinito plotiniano não está atrelado à compreensão da infinitude do espaço nem à 

própria quantidade. O infinito é entendido como “ilimitada, inexaurível e imaterial potência 

produtora”77
. –a potência – adquire não a significação de potencialidade, mas de 

atividade. Esta mudança plotiniana visa distanciar-se da idéia aristotélica de potencialidade 

atrelada à matéria, portanto ao ser corporal, ao sensível. Esta mudança neoplatônica – já 

presente em Filon – se faz necessária porque Plotino quer dar ao Uno um caráter 

transcendente que extrapola todos os níveis e possibilidades de linguagem. Há, portanto, a 

estruturação entre o nível ontológico do Uno e o nível ôntico do mundo, cabendo à linguagem 

lidar com o segundo, sendo o primeiro a fonte da própria linguagem e portanto terreno 

infrutífero para conceituação assim como ocorre inversamente na esfera ôntica. 

 Ao lado da infinitude do Uno, Plotino retoma a abordagem filoniana da 

impossibilidade de descrever ou nomear o Uno. Ele, o Uno, é inominado porque não sabemos 

dizer nada a seu respeito.
78

 Este ponto é de extrema importância quando pensamos numa 

teologia da negatividade – ou teologia negativa: Plotino, assim como Filon, trata o Uno ou 

Deus como Inefável, além de toda possibilidade de determinação pela linguagem, criando 

uma diferença entre o que é, o mundo, os entes, e aquele que  é, mas foge a toda aproximação 

conceitual, já que esta esfera do “é” não se dá como fenômeno, como fato ôntico. Ainda no 

canto de sua Quinta Enéada percebemos o que Plotino traduz por inefável ou inominável:  

 

 

Entretanto o Uno é em verdade além de toda afirmação: nem a afirmação de uma coisa, mas todo-

transcendente, estando  além mesmo da augusta e divina Mente (o )possuidor único de todo 

ser verdadeiro, e não é uma coisa entre coisas; nós não podemos lhe dar nome porque isto 

                                                 
77

 REALE, G. Op. Cit. p. 444. 
78

 PLOTINO. Enéadas. V, 3, 13. 



 50 

implicaria predicação: podemos apenas indicá-lo em nosso débil modo, algo concernente a ele 

quando em nossa perplexidade nós objetamos: ‘Então ele é sem auto-percepção, sem auto-

consciência, ignorante de si mesmo’; nós devemos lembrar que estamos considerando-o apenas em 

suas oposições. Se nós o fazemos conhecível, um objeto de afirmação, nós o transformamos numa 

multiplicidade
79

. 

 

 

Na metafísica plotiniana há uma processão deste inefável em direção ao sensível. As 

hipóstases são de suma importância dentro do sistema plotiniano porque justificarão não 

apenas sua ética e estética, mas o solo geral de sua “ontologia”, ou melhor, de sua teologia 

negativa
80

. Esse ponto crucial se dá quando Plotino, afastando-se “das idéias de procedência 

seja platônico-aristotélica, seja neopitagórica, atém-se aos novos conceitos forjados por ele”
81

, 

erige a compreensão da passagem do Uno para a multiplicidade – já que aqui o pensamento 

possui um objeto – e a necessidade de que essa dualidade indeterminada possa ser novamente 

determinada como retorno ao Uno.  Há, então, dois momentos constitutivos desta 

compreensão: um voltar-se ao Uno que ainda não é Espírito, posto que causa, e um refletir, o 

espelhamento dessa potência sobre si mesma, aqui já fecundada e potencializada.   

Nessa processão espelhada, o Espírito, de fato, não pode pensar o Uno, mas pode 

pensar a si mesmo como gerado em plenitude por ele. Ele, o Espírito, é potência infinita que o 

leva a transbordar e aqui temos a terceira hipóstase: do Espírito para a alma. A processão do 

Espírito para a alma segue o mesmo molde dado por Plotino para explicar a primeira 

hipóstase. 

 Neste sistema metafísico, portanto, devemos compreender que a característica 

essencial do Espírito é pensar e aqui temos sua dualidade e multiplicidade: pensamento é 

sempre pensamento do ser e este é sempre multiplicidade de ideias. Todavia, o Espírito é 

compreendido como Uno-muitos, ou seja, o Uno dado em sua multiplicidade e querendo se 

pensar e, portanto, deve se fazer Espírito. E a alma, advinda do Espírito – este advindo do 

                                                 
79

 Op. Cit.. V, 3, 13. 
80

 A distinção se faz pertinente se tivermos em mente a ontologia fundamental em mira e sua compreensão para a 

tradição onto-teo-lógica. Falar em teologia negativa ou em tradição do pensamento da negatividade significa 

apontar para um momento dentro da história do pensamento Ocidental em que esta constituição foi suplantada 

por uma visão – seja de Deus ou do Uno – que extrapola suas determinações ônticas. Parece plausível assinalar 

que estas determinações, ou a impossibilidade das mesmas, apontam para uma esfera ontológica seja de Deus ou 

do Uno, daí a importância dada por estes pensadores à questão do conhecimento e da linguagem em sua 

ontologia metafísica.  
81

 REALE, G. Op. Cit. p. 460. 



 51 

Uno – terá como essência não o pensar, mas em produzir e isto devido ao fato dela, a alma, 

estar também atrelada ao Primeiro Princípio.
82

 

Como a alma – Enéada V, I – é entendida como imagem do Intelecto, ela é da mesma 

natureza que seu princípio, apesar de estar num nível ontológico inferior, ou seja, mais 

sensível. A alma possui intelecto, ela é “dotada de intelecção, mas a intelecção que lhe é 

própria é inferior, discursiva. Enquanto que, no Intelecto, todo o pensamento está presente ao 

mesmo tempo, a alma pensa uma coisa após a outra: num momento é Sócrates, em outro é um 

cavalo etc.”
83

. Esta distinção propicia a linguagem que é própria da intelecção. A união da 

alma com o Intelecto – já que a primeira é uma entidade díspare e inferior ao seu princípio – é 

explicada por Plotino em V, 2, onde é afirmado que cada ser mantém identidade com seu 

antecessor e gerador enquanto mantém contato com o mesmo sendo, ele mesmo, 

individualidade. São as partes superiores da alma que a conectam com seu princípio superior. 

A identidade do eu, a sede de sua subjetividade, estaria, em Plotino, atrelada ao princípio-

Intelecto.  

 

 

Pierre Hadot também tratou da questão em mais de um artigo. Em Les niveaux de conscience dans 

les états mystiques selon Plotin, ele diz que, segundo uma tradição platônica, à qual Plotino se liga, 

a alma possui diferentes partes que tendem a ser como que almas superpostas e constituem, por seu 

agrupamento, a realidade humana. A parte inferior exerce as atividades da alma animal, ou seja, a 

sensação e o movimento, e da alma vegetativa, que é o crescimento. A central é a parte racional, 

que realiza seu discurso interior ou exterior no tempo. Por fim, distanciando-se dessa tradição 

platônica, Plotino afirmaria que existe uma parte superior da alma, que exerce a atividade do 

pensamento puro, típico do Intelecto. Essa seria a parte da alma mencionada em IV, 8, que não 

desceu ao mundo sensível, permanecendo sempre no inteligível
84

. 

 

 

 Há, portanto, uma diferença entre a alma encarnada – a esfera ôntica de sua realização 

– e a alma unida ao Princípio-Intelecto, a base de sua estruturação ontológica que permite que 

algo como o homem possa vir a ser. A alma, neste sentido, pode retornar à sua origem por ser, 

ela mesma, também, em sua essência, Intelecto. Todas as almas, ensina Plotino, advêm desta 

mesma fonte originária, o Intelecto. Este, por seu turno, seguindo as hipóstases, advém do 

                                                 
82

 Enéadas. II, 3, 8. 
83

 BRANDÃO, Bernardo. A união da alma e do intelecto na filosofia de Plotino. Kriterion, Belo Horizonte, nº 116, 

Dez/2007, p. 481-491. p. 482.  
84

 Op. Cit. pp. 482-3. Cf. ao texto de Hadot ver HADOT, P. Les niveaux de conscience dans les états mystiques 

selon Plotin. Journal de Psychologie, n. 2-3, p. 246-247, 1980. 



 52 

Uno. A questão, todavia, não é saber aqui se a alma estava, antes de encarnar, no inteligível 

ou se a mesma era uma pura forma inteligível, o que permitiria distinguir entre inteligível e 

Intelecto
85

. O que nos interessa aqui é saber que o próprio Plotino afirma que a alma, ao 

voltar-se para o Intelecto, harmoniza-se com ele. Lemos na Sexta Enéada: 

 

 

Antes de nos tornarmos Aqui, nós existíamos Lá [no inteligível], sendo outros homens e, alguns, 

também deuses: éramos almas puras e intelectos unidos à totalidade da essência, partes do 

inteligível, sem separação, sem divisão, integrados ao Todo (e nem mesmo agora estamos 

separados). E mesmo agora, é verdade, não estamos separados; mas daquele homem primeiro 

introduziu-se outro homem, querendo ser, e nos encontrando, pois não estávamos separados do 

todo, ele se revestiu de nós e acrescentou a si mesmo aquele homem, o que cada um de nós era 

então
86

. 

 

 

 O trabalho essencial da teurgia seria purificar a alma das suas relações com o corpo, 

sublimar sua parte inferior e voltar-se plenamente para o Intelecto. Mas em Plotino, como 

entre os neoplatônicos, não podemos entender este retorno como uma união mística ao modo 

dos místicos cristãos medievais. O sentido de união mística em Plotino carece das 

determinações medievais. Explica Brisson:  

 

 

Tanto em Plotino, como em Porfírio, o termo mystikôs, e seus derivados, é, então, utilizado para 

designar um certo tipo de interpretação alegórica de mitos e de ritos que têm, como modelo, a 

prática dos mistérios. Uma interpretação alegórica desse gênero propõe-se a mostrar como os 

poetas que parecem falar da realidade sensível evocam, de fato, a realidade inteligível, que é o 

objeto da filosofia. Quando Plotino e Porfírio utilizam o vocabulário dos Mistérios, fazem, assim, 

referência a certo tipo de interpretação alegórica e não à união da alma com o primeiro princípio
87

. 

 

 

 Mas tanto em Plotino quanto em Porfírio a alma pode retornar e realizar a união com 

sua origem. Mas o homem daimônico, aquele que opera constantemente em direção ao 

Intelecto e ao Uno graças às “noções que se encontram no seu intelecto (taîs ennoíais)”
88

, 

                                                 
85

 Cf. BLUMENTHAL, H. Nous and Soul in Plotinus: some problems of demarcation. In: Atti del Convegno 

Internazionale sul tema: Plotino e il neoplatonismo in Oriente e in Occidente. Roma: 1970, p. 203-219. 
86

 Enéadas, VI, 4, 14. 
87

 BRISSON, Luc. Pode-se falar em união mística em Plotino? Trad. Loraine Oliveira. KRITERION, Belo 

Horizonte, nº 116, Dez/2007, p. 453-466. p. 459. 
88

 PORFÍRIO, Vida de Plotino, 23, 7-18. Apud Op. Cit. p. 460. 



 53 

permitem que ele possa elevar-se em “direção ao deus primeiro e que se encontra para além 

(tòn prôton kaì epékeina), seguindo as vias ensinadas por Platão no Banquete, que apareceu 

(epháne) este deus (ho théos) que não tem nem figura nem forma nenhuma (méte morphèn 

mète tinà idéan ékhon)”
89

; este deus, que aqui opera em união com o Uno, “está estabelecido 

(hidryménos) acima do Intelecto e de todo o Inteligível (hypèr dè noûn kaì pân tò noetón)”
90

. 

A questão natural que faz Brisson é: mas em que consiste esta experiência de união com o 

Uno que Porfírio diz que seu mestre realizou quatro vezes e ele, uma? Eis a resposta de 

Brisson: 

 

 

Em tudo fazer, graças às noções que se encontram no intelecto (taîs ennoíais), para se aproximar 

do deus supremo (tôi epì pâsi theôi), ação descrita pelos verbos plesiázein e pelázein, e em se unir 

a ele, em uma ação designada pelo verbo enoûn. Essa ascensão da alma lembra aquela descrita no 

Banquete (210a-212a), em que a alma ultrapassa as belezas sensíveis e as belezas psíquicas para 

atingir a contemplação da Beleza. Então, aparece (epháne) para a alma este deus que só pode ser o 

Um, pois ele está estabelecido acima do Intelecto e de todo o Inteligível (hypèr dè noûn kaì pân tò 

noetón), o que explica que ele não tenha nem figura, nem forma nenhuma (méte morphèn mète 

tinà idéan ékhon)
91

. 

 

 

 O primeiro problema surge quando se pensa em como é possível contemplar aquilo 

que não possui forma. Plotino elabora um sistema de ação da alma que pode ser dividido em 

quatro seções principais: 1. A alma, inicialmente, deve praticar as virtudes cívicas que são um 

nível menor das virtudes cardeais: moderação, coragem, sabedoria e justiça; 2. Depois a alma 

deve se desligar das coisas terrenas através das virtudes purificativas, dirigindo a alma para 

seu ser verdadeiro; 3. As virtudes purificativas ainda se referem à junção da alma com o corpo 

e 4.  Agora é preciso que a alma pratique as virtudes contemplativas que significam um 

desligamento gradual da alma com as  coisas sensíveis,  recusando as paixões terrenas. Ao 

distanciar-se das coisas terrenas, a alma atinge uma esfera contemplativa que lhe permite 

vislumbrar o ser verdadeiro, ou seja, o inteligível
92

. 

 Mas é preciso compreender que este processo está atrelado à alma unida ao corpo: “As 

virtudes purificativas são virtudes da alma humana, ou seja, da alma unida a um corpo. Sua 

                                                 
89

 Op. Cit.  
90

 Op. Cit.  
91

 Op. Cit.  
92

 Na gnosiologia platônica, podemos afirmar que esta esfera corresponde à ciência () do inteligível em 

seu aspecto mais elevado, ou seja, a intelecção () das Idéias.  



 54 

aquisição faz-se nesta vida. E seu objetivo é liberar a alma de paixões que, até então, 

receberam apenas uma medida”
93

. Sendo originalmente unida ao Intelecto, a alma atinge, 

agora, um nível de realização superior e que vai além dela mesma:  trata-se das virtudes 

paradigmáticas. Estas virtudes “(aretaì paradeigmatikaí) são virtudes do Intelecto enquanto 

Ele é intelecto e separado da Alma. Elas encontram-se no Intelecto e são as formas 

inteligíveis. Superiores às virtudes da alma, elas são os modelos dos quais as virtudes da alma 

são as imagens”
94

. Este esquema plotiniano parece ligado diretamente àquela ideia 

fundamental do Fédon de Platão que apresenta quatro perspectivas na relação entre o sensível 

e o inteligível: mimese (), métexis (), koinonía () e parusia 

()
95

. Esta aproximação se faz importante porque com as virtudes paradigmáticas – 

ou virtudes-modelo – atinge-se um nível que extrapola o nível do humano, mas participa em 

seu mostrar-se a partir da relação que se estabelece entre o corpo, a alma, o Intelecto e o Uno. 

Assim, a alma vence o corpo em direção ao Intelecto e se assemelha a este. Mas o processo 

desta “união mística” não cabe à própria alma; é o Intelecto que ascende em direção ao Uno. 

A idéia de Plotino é que por alguma razão – em função de sua perfeição – o Uno sai de si 

mesmo e produz outro, o Intelecto. Mas ao se por como Intelecto, ele, o Uno, torna-se 

múltiplo – uma doutrina que pode ser derivada do diálogo Parmênides de Platão – incapaz de 

ver o Uno como ele é.  

O Intelecto só pode contemplar o Uno como múltiplo. O Intelecto possui uma primeira 

potência para pensar que lhe permite ver o que há nele mesmo e uma segunda potência capaz 

de permitir o contato com o que está além dele mesmo, o Uno, através de um movimento de 

intuição que lhe conduz à simplicidade. No final deste estágio, é preciso que “o Intelecto volte 

atrás, por assim dizer, e que ele se retire, de algum modo, de si mesmo, que ele próprio se 

abandone, de algum modo, ele mesmo a isso que se encontra atrás dele, pois ele tem duas 

faces. E, então, se ele quer ver o Primeiro, é preciso que ele não seja inteiramente Intelecto”
96

.  

Na Enéada VI, lemos que, no mais alto grau deste estado de ascensão, a alma despreza 

o uso do seu intelecto, já que este uso indica certo movimento e ela não quer mais se 

movimentar. Daí a distinção plotiniana entre pensar e contemplar, já que no primeiro há 

movimento e no segundo há uma aproximação com o Princípio-Intelecto.  A contemplação, 

aqui, significa tornar-se (a alma) uma com o Intelecto. Assim, o que é para o Intelecto um 

                                                 
93

 Op. Cit. p. 463. 
94

 Op. Cit.  
95

 Cf. PLATÃO. Fédon, 100 c-d. 
96

 ENÉADAS, III, 8. 



 55 

estado permanente, para alma é “um estado excepcional, o qual implica que, antes, ela tenha 

conseguido se estabelecer no Intelecto”
97

. 

Plotino estrutura uma dinâmica ontológica assentada sobre o Uno, o Intelecto e a alma. 

Na esfera sensível, a alma não se coloca na abertura que lhe permite, de modo autêntico, 

abrir-se à sua verdade mais radical, para além do próprio Intelecto. Quando coloca a 

negatividade do Uno, Plotino forja uma abertura que se distancia daquilo que é sensível para 

atingir a radicalidade originária do homem. O direcionar-se do Uno ao Intelecto e, 

posteriormente à alma, também possui o caráter de apelo, à alma, do retorno à sua casa. Nesta 

casa habita a verdade da alma que não pode ser entendida como algo da esfera sensível. A 

impossibilidade da linguagem de nomear essa abertura – e o Uno que se destina ao Intelecto – 

é sintomática de uma visão ontológica (distante de qualquer determinação ôntica sobre o 

Princípio ou o ser) que fundamenta um dizer que fala mais daquilo que se mostra no seu 

ocultamento do que daquilo que, se mostrando, poderia ser entendido como o todo da 

compreensão do ser. 

A tradição do pensamento da negatividade é devedora desta composição plotiniana. Se 

Dionisius – como iremos ver no item 5 deste Capítulo – funda a mística cristã negativa a 

partir das hipóstases plotinianas, é de relevância colocar Proclo na esteira desta tradição, uma 

vez que é ainda mais evidente o conhecimento travado por Dionisius sobre as obras deste 

neoplatônico e que podem, assim, assegurar de modo mais rigoroso a tarefa de configurar os 

momentos mais importantes desta mesma tradição para atingirmos Eckhart e, deste modo, 

definitivamente Heidegger. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
97

 BRISSON, L. Op. Cit. p. 465. 



 56 

4. Proclo: teologia platônica e Negatividade.  

 

Proclo nasceu em Bizâncio em 412 d.C e faleceu em 485 d. C. Um dos maiores 

representantes da escola de Plotino quando esta se desloca de Alexandria para Atenas, 

estudou com Olimpiodoro onde, inicialmente, busca conjugar as ideias de Aristóteles com 

Platão e Pitágoras, mas sem deixar de lado o mesmo élan místico e o rigor de pensamento tão 

presentes em Plotino. Como indica Simon, Marinus afirma na sua Vida de Proclo que este, 

em seus vôos mais altos, liberta-se do misticismo e da poesia, conduzindo seu pensamento à 

metafísica e à lógica
98

. Junta-se a Plutarco e Syrianus na Escola em Alexandria e começa a 

redigir seus tratados mais conhecidos. Ali reler Aristóteles e coloca a filosofia e a razão como 

fontes de toda sabedoria, o que indica, de certo modo, que “o misticismo dos alexandrinos não 

é um misticismo de inspiração”
99

.  

 Mesmo se aprofundando na lógica, moral, física, política e teologia aristotélicas, 

Proclo torna-se “com Syrianus um verdadeiro platônico, para quem Aristóteles não era mais 

que o degrau mais humilde, grandioso em si mesmo, vantajoso para os leitores, mas 

defeituoso, incompleto e voluntariamente exilado por sua oposição à teoria das ideias, do 

mundo dos fatos e das sensações”
100

. Esta “retomada” ao mestre Platão acentua novamente a 

união do pensamento de Proclo com a Escola de Alexandria que amalgamava as doutrinas 

teológicas dos egípcios, os mitos gregos, o simbolismo pitagórico e as exposições metafísicas 

de Platão
101

. Isso se torna ainda mais evidente no comentário de Proclo ao Timeu de Platão – 

obra das mais importantes para a Escola de Alexandria por trazer, em si, as características 

acima citadas. Aqui se encontram as ideias de Proclo – à luz de Platão e da teurgia 

alexandrina – sobre Deus, a origem do mundo, o devir da humanidade, a metempsicose, as 

revoluções celestes, o lugar da alma no mundo e sua relação com Deus e da alma do mundo.  

 Segundo Simon, Proclo abraçou todos os conhecimentos de sua época: astronomia, 

música, geometria, política, filosofia, religião, teurgia, poesia, teologia, etc
102

. Este homem 

erudito e eclético nos legou diversas obras, sendo as mais importantes Elementos de Teologia, 

A Teologia segundo Platão e os comentários sobre o Timeu e o Parmênides de Platão. Seu 

espírito reunia a um só tempo “o filósofo e o iluminado, o platonista e o místico”
103

. O caráter 

                                                 
98

 Cf. SIMON, Jules M. Histoire de L´École d´Alexandrie. Vol. II. Paris: Joubert, 1845. p. 385.  
99

 Op. Cit. p. 388. 
100

 Op. Cit. p. 389. 
101

 Cf. Idem. Du commentaire de Proclus sur Le Timée de Platon. Paris: Moquet et Comp., 1839. p. 12. 
102

 Cf. Idem. Histoire de L´École d´Alexandrie. Op. Cit. pp. 393-4. 
103

 Op. Cit.  



 57 

filosófico de Proclo é determinado pela dialética platônica e pelo espírito regular e sistemático 

de Aristóteles. Sobre essa junção, explica Simon: 

 

 

Se para demonstar as ideias ele recorre, como faria um platonista puro, à reminiscência, ele se 

aproveita das análises do pensamento, que a filosofia deve a Aristóteles, para estabelecer que toda 

demonstração repousa em definitivo em seus axiomas, e consequentemente sobre os princípios que 

não se demonstram, pois se os princípios se demonstrassem, qualquer demonstração seria 

impossível e entraria num círculo vicioso
104

.   

 

 

 Proclo parte da compreensão de que todo princípio necessário do raciocínio reside nas 

ideias, identificando o sistema das categorias com a teoria das ideias – ecletismo essencial da 

Escola da Alexandria e que Proclo realiza de modo radical
105

. Proclo não é apenas o mais 

eclético dos alexandrinos, mas o mais erudito também. Essa erudição se faz presente também 

em sua teologia. Aqui, Proclo se refere aos mesmos princípios que Plotino e aceita as 

hipóstases. A contribuição fundamental de Proclo aqui é que ele divide estas hipóstases numa 

trindade. Assim como todos os pensadores desta tradição que nomeamos de tradição do 

pensamento da negatividade, Proclo parte do Deus supremo e desconhecido em sua 

“essência”. Ele comenta no segundo livro de sua obra Sobre a Teologia de Platão: 

 

Deixe-nos celebrar o primeiro Deus, não como estabelecido na terra e nos céus, não como o 

doador de substância à alma e a geração a todos os animais; de fato, ele produziu todas essas 

coisas, mas, entre as últimas coisas, e antes de todas elas, deixe-nos celebrá-lo como a explicação 

(desdobramento) na luz de todas as espécies de Deuses inteligíveis e intelectuais, juntos com todas 

as divindades supermundanas e mundanas – como o Deus de todos os Deuses, a unidade de todas 

as unidades, e além da primeira adyta
106

, - tanto mais inefável do que todo silêncio, e mais 

                                                 
104

 Op. Cit. p. 396. 
105

 No sistema de Platão, as ideias não são pontos dos axiomas, mas apenas dos seres, enquanto no sistema de 

Aristóteles os princípios do pensamento não são princípios dos seres, mas sim dos axiomas, ou seja, das formas 

necessárias – do entendimento ou da inteligibilidade. Acrescenta Simon: “Dar a estas formas supremas aquelas 

em que a ciência resolve todo ser e todo pensamento, o caráter de uma realidade concreta, ou como tinha dito 

Platão, o   , é identificar o sistema das categorias com a teoria das ideias. Dar a esses seres 

eternos, necessários,  imutáveis, que a reminiscência nos faz entrever, e que a dialética nos faz conhecer, sob 

essa lógica, se é que podemos nos expressar assim, aquelas nossas concepções acidentais, isoladas, efêmeras, 

indiferentes umas às outras, mas que se conecta e adquire a duração e a inteligibilidade ao se unir a uma noção 

de outra ordem que as governa e as coordena, é colocar em um único método a doutrina dos analíticos e a 

dialética de Platão – e tal é a grande arte de Proclo”. In: Op. Cit. p. 396-7. 
106

 Isto é, a mais alta ordem dos seres inteligíveis.  



 58 

desconhecido do que toda essência, - e santo entre todos os santos e oculto nos Deuses 

inteligíveis
107

. 

 

 

 A compreensão citada aqui se coloca dentro de uma ideia mais abrangente de trindade 

daquilo que Proclo entendia como a totalidade das relações do mundo: 1. A existência do 

eterno, absoluto e perfeito; 2. A existência do mundo efêmero e 3. A existência do homem em 

meio a estes dois pólos que são a base de todo pensamento e de toda a vida, lançado na terra 

pelas paixões e desejos do corpo e a caminho de Deus através da filosofia, religião, êxtase e 

da teurgia. Não interessa a Proclo a questão se o mundo existe ou não – ele admite a evidência 

dos sentidos e a existência do mundo– o que ele quer saber se é se há o perfeito. O perfeito 

deve existir por si mesmo, deve ser claramente percebido por nossa razão, deve ser a partida e 

o retorno de todo ato de nossa inteligência e que a vida do mundo sensível e real é derivada de 

uma via anterior que a contém.  

 Há, portanto, uma fonte de todas as coisas: “Destes ápices deslumbrantes, estas 

florações inefáveis, estas propagações divinas, ser, vida, intelecto, alma, natureza e corpo 

dependem; mônadas suspensas a partir das unidades; naturezas deificadas procedendo das 

deidades”
108

.  Cada mônada é a líder de uma série que se estende de si mesma até as últimas 

coisas manifestas. Porém, a base mais radical desta precessão reside num Deus sobre o qual 

nada pode ser dito ou pensado, uma vez que Ele mesmo é “infinito dentro de todas as ordens 

de perfeição”
109

. Nestes termos, o mundo não pode existir sem Deus, já que o primeiro é 

imperfeito em si mesmo, não sendo eterno e, portanto, não necessário. Aqui há a necessidade 

de se estabelecer uma causa primária aos moldes de Aristóteles. Entretanto, a compreensão de 

Proclo para a substância (substantia, ) aristotélica adquire os traços da compreensão 

alexandrina para a questão: a ousía é derivada da hiperousía, – termo recorrente 

em Dionisius como iremos ver
110

.  

 Assim como Plotino, Proclo parece saturado dos termos ser e ousía, uma vez que 

ambos indicam, em certa medida, “permanência” daquilo que é possuído pelos níveis de 

                                                 
107

 PROCLO. Sobre a teologia de Platão. Livro II. 
108

 TAYLOR, Thomas. Introdução. In: PROCLO. The six books of Proclus. Vol. I. Londres: Edição do Autor, 

1816. p.  xi. 
109

 SIMON, Jules M. Histoire de L´École d´Alexandrie. Op. Cit.p. 408. 
110

 Como indica Fackenheim: “A relação aristotélica substância-acidente é totalmente ignorada, mas não negada. 

O papel importante da estrutura cosmológica conduz a relação substância-acidente à insignificância”. In: 

FACKEINHEIM, Emil. ‘Substance’ and ‘Perseity’ in Medieval Arabic Philosophy with introductory chapters 

on Aristotle, Plotinus and Proclos. Tese de Doutorado. Universidade de Toronto: Biblioteca da Universidade, 

1945. pp. 73-74. 



 59 

percepção do inteligível e da alma. O ser único, Deus, segundo Proclo, está “além” da ousía 

no sentido não apenas da anterioridade ou de ser a priori, mas do fato derivado mesmo da 

determinação de sua natureza incognoscível
111

. Entretanto, a aporia que surge diante do fato 

inevitável de pensarmos a existência do mundo sensível à luz de uma causa ininteligível, 

Proclo resolve seguindo as diretrizes do Diálogo Parmênides de Platão: há a coexistência “de 

Deus e mundo, do um e do múltiplo, da causa e do fim, o mundo, o produto e a 

manifestação”
112

.  Proclo observa que nos Diálogos de Platão – Sofista, Parmênides, Gorgias, 

Banquete e Protágoras – se pensa o ser numa dinâmica dialética relacionada à unidade e, 

portanto, ao Um em si mesmo. Para Proclo, Deus é a unidade pura
113

.  

 Como observamos anteriormente, Proclo coloca as hipóstases plotinianas numa base 

ternária. Depois da Unidade, a forma mais próxima à perfeição é o Espírito. Como o Espírito 

não pode existir senão numa alma, o Deus de Proclo possui uma unidade e um caráter 

ternário, ou seja, Deus enquanto o Um, o Espírito e a Alma. Como o Um é superior à essência 

e ao pensamento, o mesmo não pode ser nomeado, compreendido ou descrito. Deve-se 

entender que em Proclo é a razão que não pode compreender Deus, sendo acessível apenas 

através do êxtase. A ciência não pode conduzir o homem a Deus, mas sim aos limites do 

mundo. Apenas o êxtase possui tal privilégio. Enquanto em Plotino o Uno é diferenciado das 

hipóstases inferiores pela negação, em Proclo Deus é a fonte e o autor de tudo, mas numa 

diferenciação radical com tudo aquilo de que Ele mesmo é fonte e criador.  

 Não conhecemos, segundo Proclo, a unidade, mas sim o múltiplo. Mas, em certa 

medida, ele segue Plotino ao entender que o múltiplo é o oposto da unidade e que de degrau 

                                                 
111

 Pode-se inferir que a partir da compreensão de Proclo de que “o Um é anterior e causa do ser” que estamos 

diante de uma influência de Speusippus – filho de Potone, irmã de Platão. Entretanto, essa influência não é 

evidente e é controversa – daí não colocarmos Speusippus como integrante da tradição do pensamento da 

negatividade. Suas ideias metafísicas são citadas por Aristóteles na sua Metafísica - VII 2. 1028b21 e XII 7. 

1072b31 – mas não se pode nem mesmo falar em fragmentos de Speusippus. A visão de Proclo, se 

compartilhada por Speusippus, parece indicar muito mais uma leitura neoplatônica deste, ou seja, contaminada 

com as ideias daquela tradição. Como Speusippus nega que o Um é o Bem, possivelmente esta proposição deve 

ter parecido tão bizarra a um neoplatônico que parecia natural acrescentar “melhor do que” em relação à 

proposição citada. A controvérsia se estende desde a compreensão platônica dada na República - VII 518cd, 

526e – em que a forma do Bem está atrelada ao ser. Talvez seja melhor falar de paráfrases dos neoplatônicos – 

Iâmblico, Porfirio e Plotino – em relação a Speusippus do que uma influência direta de citações deste. Mesmo as 

ideias em relação ao Um contidas no De communi mathematica scientia de Iâmblico mantém muito mais este 

caráter de paráfrase. Diante do Theologumena arithmeticae – possivelmente obra de Anatolius, Nicômaco de 

Gerasa e, talvez, do próprio Iâmblico – nos deparamos muito mais com um Speusippus pitagórico. Como 

indicamos acima, não há um consenso sobre o lugar de Speusippus em relação aos neoplatônicos, daí a 

dificuldade de iniciar esta tradição – seu conteúdo direcionado à negatividade - com o mesmo. Cf. DANCY, 

Russell, "Speusippus", The Stanford Encyclopedia of Philosophy, outono de 2009, Edward N. Zalta (ed.), URL = 

<http://plato.stanford.edu/archives/fall2009/entries/speusippus/>.  

. Visitado em 15/04/2010. 
112

 SIMON, J. Op. Cit. p. 408. 
113

 Cf. PROCLO. Sobre a teologia de Platão. I, 1. 



 60 

em degrau, de hierarquia em hierarquia a alma vai se elevando e atingindo o abismo que 

separa a Unidade da multiplicidade. O caráter do êxtase se faz presente aqui: “em suas alturas, 

a atividade do pensamento expira, e tudo se passa em silêncio entre a alma e Deus”
114

. A alma 

é entendida, assim como a compreendiam Aristander e Numénius, “como um ser matemático, 

ou seja, como um intermediário entre o sensível e o supra-sensível”
115

.  

 Todas as formas da realidade e todos os atributos do ser não são o próprio Deus em si 

mesmo. De fato, Deus é a fonte das formas e do ser. Apesar de existir na “substância” mesma 

de Deus, o homem esta separado deste por um abismo. Este Deus, portanto, não pode ser 

limitado por qualquer ser, “sendo indeterminado, superior a toda definição, inefável, 

incompreensível”
116

. Seguindo Plotino, Proclo entende que a imutabilidade de Deus é a causa 

das hipóstases inferiores. Nous é a segunda destas precessões e, por consequencia, o ser – o 

ser é análogo à inteligência, sendo o primeiro inteligível. Mesmo havendo dualidade na 

segunda hipóstase – já que é inerente ao conhecimento a dualidade – há uma unidade entre ser 

e inteligência, a unidade existente, imagem a mais perfeita da unidade superior ao ser.  A 

terceira hipóstase participa desta unidade, mas hierarquicamente está num nível ainda mais 

inferior. 

 Novamente, percebe-se que a trindade das hipóstases – Unidade, Espírito e alma – 

possuem seu ser em Deus, mas numa participação que indica sua maior ou menor perfeição. A 

alma é um intermediário entre o Espírito e as naturezas de ordem inferior. Mas, assim como 

na alma e assim como nas criaturas, o bem que estas possuem tem como fonte a unidade 

originária
117

. Assim, a alma “forma uma proporção com o Espírito e os corpos, ela é para os 

corpos o que o Espírito é para si mesmo”
118

.  Deus, em si mesmo, é a unidade absoluta, sendo 

o primeiro múltiplo a inteligência-espírito (Nous), cabendo à alma o terceiro degrau nesta 

hierarquia – compreensão também plotiniana.  

A distinção que Proclo faz em relação a Plotino é que este se relaciona mais 

diretamente com os detalhes interiores das hipóstases, enquanto o primeiro se volta para a 

natureza mesmo das coisas, saindo das teorias puramente alexandrinas e adentrando o campo 

da grande Filosofia. Para Proclo, a possessão e o exercício do poder criativo é um aumento do 

ser. Entretanto, deve ficar bem claro que para Proclo estes três momentos diferentes nada 

                                                 
114

 SIMON, J. Op. Cit. p. 414. 
115

 Idem. Du commentaire de Proclus sur Le Timée de Platon. Op. Cit. p. 64. 
116

 Idem. . Histoire de L´École d´Alexandrie. Op. Cit.p. 417. 
117

 Cf. PROCLO. Sobre a teologia de Platão. I, XVII. 
118

 SIMON, J. Op. Cit. p. 419. 



 61 

mais são do que “manifestações diversas de uma mesma natureza, uma hierarquia entre as 

funções de um mesmo ser”
119

. 

 A distinção que Proclo elabora em relação a Plotino e Porfírio – e seguindo os passos 

de Iâmblico e Teodoro - é compreender esta tríade como uma tríade inteligível. A questão que 

se põe, então, é como a unidade, o Um, pode ser pensado à luz desta multiplicidade, mesmo 

que a tríade se refira a diversos momentos de uma unidade, uma vez que a diversidade de 

momentos já assinala, em termos, um problema quanto à “essência” do Um. No capítulo II da 

obra Sobre a Teologia de Platão, Proclo discute o Um. Seguindo Plotino e a tradição que o 

precede – notadamente o Parmênides de Platão -, Proclo afirma que o Um é a causa de todos 

os seres. Todos os entes participam do Um, sendo este o mesmo em todas as coisas. Só há 

conhecimento sobre os entes porque o Um é. Entretanto, o problema reside exatamente em 

tornar claro como é possível pensarmos o “é” do Um, ou seja, o modo de sua existência – se é 

possível falarmos assim.  

 O Um não pode ser divisível, senão tomaria parte na multiplicidade e deixaria de ser 

Um. Assim, o Um “não é divisível, porque ele não tem partes. Além do mais, ele não tem 

início, meio ou fim. Novamente, se o Um sozinho possui substância, então nenhum ente terá 

figura”
120

. Mas, como o múltiplo é, Proclo baseia-se em Platão para afirmar que o Um é e o 

múltiplo é, mas sendo o múltiplo a partir do Um: é o Um que possui o poder de unir o 

múltiplo e não ao contrário. Porém, o Um deve ser compreendido de um modo ainda mais 

radical no que se refere à essência. Proclo compreende que a essência não pode ser o mesmo 

que o Um. Escreve Proclo: “Mas se o Um de fato é anterior à essência, este – e não a essência 

– é o princípio de todas as coisas. Pois é necessário que nada seja melhor do que o 

princípio”
121

. O Um, enquanto princípio, é melhor do que o ser e a essência: 

 

 

O princípio, contudo, é separado e pertence a um grau maior para si mesmo do que para as outras 

coisas. Além disso, toda coisa que é participada procede de outra causa mais excelente; desde que 

o que não participa é melhor do que o que participa. Não é possível, pois, conceber algo melhor do 

que aquilo que é o mais excelente e que nós chamamos de princípio [...] A causa de todos os seres, 

portanto, está acima da essência, separada de toda essência e não é essência, não possui uma 

essência adicionada à sua natureza.
122

  

 

                                                 
119

 Op. Cit. p. 431. 
120

 PROCLO. Op. Cit. II, I. 
121

 Op. Cit. II, II. 
122

 Op.Cit. 



 62 

 Proclo coloca o Um como anterior à essência, ao ser e ao múltiplo, sendo a causa de 

todas as causas. Mas, ao mesmo tempo, esta distinção entre o Um e a essência obriga-o, como 

vimos, a chamar o Um – ou Deus – de incognoscível. Esta compreensão se assenta em Plotino 

e, como também vimos, advém de Filon. Nesta tradição, a alma possui lugar privilegiado, já 

que a mesma pode se abrir para a perfeição e, no êxtase, comungar com este abismo que 

separa a criação – o múltiplo – de sua causa – o Um, Deus. A alma aspira ao absoluto, mas 

isso só é possível porque ela mesma é fundada na causa, o Um. Há, portanto, uma co-pertença 

de caráter ontológico entre a alma e a causa. A alma, entretanto, vive no corpo e reside no 

mundo. Saltar sobre o mundo, reconhecendo que o mesmo não é nada, é a base da teurgia 

alexandrina e um dos pontos altos de suas práticas.  

 A alma quer se aproximar desta fonte infinita de felicidade, sentir sua força e seu 

amor. Trata-se de um processo dialético que vai de ideia em ideia, de causa em causa até 

atingir a unidade. Contudo, as ideias superiores devem negar a própria dialética, já que a 

dialética abstrai, sem dúvida, mas abstrai a partir dos limites. Assim, toda afirmação humana 

sobre Deus é impossível, já que toda afirmação implica, naturalmente, uma limitação. Aqui 

percebemos que Proclo se une, definitivamente, à tradição do pensamento da negatividade. 

Não se pode dizer que Deus é perfeito, mas que a perfeição está nele. O termo de Proclo, 

seguindo Plotino, é que o absoluto, Deus, não é existente, mas este termo é melhor do que o 

existente.  

Esta separação se faz necessária para apartar Deus das criaturas em termos meramente 

ontológicos, já que onticamente todas as coisas possuem ser a partir do princípio, Deus. Este, 

em Si mesmo, só pode ser referido a partir da negação de tudo aquilo que é criatural, logo 

tudo aquilo que é no modo da afirmação positiva. O princípio, portanto, é negatividade radical 

em si mesmo – apartado de toda criatura, mas, ao mesmo tempo, causa de todas elas. A alma, 

neste jogo, deve se direcionar para o mais perfeito, Deus, através de uma ética e compreensão 

voltadas para saltar para além do mundo, o terreno positivo da criação, para atingir a união 

mística – o êxtase – com a Unidade. 

Tal é, em termos sucintos, as bases da negatividade em Proclo. A importância de 

Proclo nesta tradição – de Filon a Eckhart, como estudado aqui – reside, primeiramente, na 

influência de Proclo sobre Dionisius – como demonstraram Koch e Stilgmayr a partir do 

conceito de malorum subsistentia
123

 – como fato decisivo para que a negatividade adentre a 

teologia cristã. Fato controverso, entretanto, é a influência de Plotino e de suas Eneadas na 

                                                 
123

 Cf. MÜLLER, H. F. Dionysios. Proklos. Plotino. Ein Historischer beitrag zur Neoplatonischen Philosophie. 

2ª ed. Münster: Aschendorffchen, 1926. p. 21. 



 63 

obra de Dionisius
124

. Seja como for – já que aqui não há espaço para tratarmos desta possível 

influência – o importante é sabermos que as doutrinas de Dionisius possuem influências 

diretas de Platão, mas com uma abordagem própria dos neoplatnicos que, assim acreditamos, 

se inicia com Filon e a tradição cabalística e alcança seu ápice em Plotino. Como Proclo, em 

seu ecletismo, reúne a um só tempo as principais concepções de Platão e Aristóteles à luz de 

Plotino e com uma abordagem também original, pode-se afirmar que Proclo – cujas obras 

eram conhecidas de Dionisius – foi a ponte necessária entre a negatividade neoplatônica e a 

negatividade da teologia cristã assim como esta aparecerá no Corpus Areopagiticum. Depois,  

como veremos no item 6 deste capítulo e no item 3 do capítulo 2, Eckhart adotará o método 

tripartitum de Proclo e seguirá a abordagem do caráter negativo da divindade. 

Entretanto, é importante dizer que tanto Dionisius quanto Eckhart terão voz própria em 

suas doutrinas, já que novos elementos serão atrelados a tais abordagens teológicas. O papel 

de Proclo se faz sentir não apenas como uma ponte entre a tradição neoplatônica e Dionisius, 

mas também pelo caráter metodológico que, influenciando Eckhart, permitirá que este pense 

as proposições da Escolástica numa abordagem nova à luz da própria negatividade. O aspecto 

cristão de suas doutrinas será muito mais evidente do que suas bases filosóficas e, ainda mais, 

o caráter ontológico que as perpassa. Porém, ao assinalarmos as bases ontológicas desta 

compreensão que parte sempre da diferença, estaremos mais à frente aptos a delimitar com 

segurança as similitudes entre esta tradição e o pensamento de Heidegger. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
124

 Cf. Op. Cit. p. 36. 



 64 

5. A Negatividade do Corpus Areopagiticum. 

 

 Como atestam Boehner e Gilson
125

, o equívoco que perdurou por muitos séculos de 

que Dionisius, o autor do Corpus Areopagiticum, fosse o mesmo Dionisius convertido por são 

Paulo já está hoje ratificado, mas isso não reduz as dificuldades de se estabelecer a realidade 

sobre a vida histórica deste autor
126

. Pouco se sabe sobre sua vida, mas parece certo afirmar 

que este foi mesmo o autor das obras que na Idade Média circulavam com o título geral de 

Corpus Dionisyacum: De Caelesti Hierarchia (A Hierarquia Celeste); De ecclesiastica 

Hierarchia (A Hierarquia Eclesiástica); De Divinis Nominibus (Os Nomes Divinos); De 

Mystica theologia (A Teologia Mística); ainda dez Cartas ou Epístolas e alguns poucos 

escritos que se perderam. 

 Sabe-se, como afirma Gilson
127

, que seus escritos apareceram na História pela 

primeira vez em 532 durante um colóquio teológico, o Concílio de Constantinopla. Na Idade 

Média, o Corpus foi considerado um modelo de Teologia Mística e vemos que seu nome 

recebeu inúmeros comentários, pois “basta dizer que Alberto Magno, quando em suas aulas 

em Colônia, ao que consta, montou o curso sobre a obra dionisiana. Pouco mais tarde, seu 

aluno, Tomás de Aquino, cita o Pseudo-Areopagita 1704 vezes”
128

. Alguns pontos, entretanto, 

podem justificar esta importância: sua preocupação em provar a superioridade cristã sem 

refutar os gregos e o caráter fundamental de sua teologia negativa que afirma o fato de que a 

natureza íntima divina permanece incompreensível ao conhecimento humano. Mas o limite 

central desta situação se dá no âmbito mesmo da nossa linguagem, já que a própria divindade 

é transcendente à nossa capacidade linguística. Como o Corpus Areopagiticum opera, então, a 

possibilidade do homem conhecer a Deus se Este, em sua essência, transcende a linguagem?

  

 A teologia negativa ou mística de Dionisius não é o elemento único e centralizador de 

suas doutrinas. Ao lado desta abordagem negativa, Dionisius traz a teologia afirmativa e a 

                                                 
125

 GILSON, Etienne; BOEHNER, Philotheus. História da filosofia cristã: desde as origens até Nicolau de 

Cusa. 9. ed. . Petrópolis: Vozes, 2004. p.115. 
126

 Koch e Stilgmayr demonstram a influência de Proclo na obra de Dionisius e que os textos do Corpus 

Dionisianum foram elaborados por um neoplatônico que viveu entre os séculos V e VI. Cf. BRANDÃO, B. G. 

Mística e Paidéia: O Pseudo-Dionísio Areopagita. Revista Mirabília, nº 4. Revista Eletrônica de História Antiga 

e Medieval. Dezembro, 2004. In: http://www.revistamirabilia.com/Numeros/Num4/artigos/index.htm. Visitado 

em 20/06/2009. Cf. à influência da escrita de Proclo em Dionisius, ver MÜLLER, H. F. Op. Cit. p. 39. 
127

  GILSON, Etienne. A filosofia na Idade Média. 3. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2001. p. 83 
128

 COSTA, Joice Beatriz da. A teologia mística do Pseudo-Dionísio. In: BAUCHWITZ, Oscar Federico (org). 

O Neoplatonismo. Natal : Argos Editora, 2001. p. 48. 

 



 65 

teologia simbólica. Assim, temos que a teologia afirmativa – de caráter catafático -  cuida de 

tratar dos atributos de Deus, ou seja, os aspectos ônticos da divindade que podem ser tratados 

através da linguagem. Estes aspectos referem-se ao fenômeno mesmo do mundo que é 

entendido como uma manifestação desta causa essencial e informe. Assim, é atribuído a Deus 

as perfeições que o homem descobre no mundo criado por Ele como ser, bondade, vida, 

sabedoria, força, criando uma conexão entre o mundo criado e seu Criador, entre o modelo e o 

ser
129

.  A afirmação fala do múltiplo que indica, numa gradação ontológica, sua dívida com 

Aquele que “não se pode nem ver nem conhecer”
130

, pois “está além de toda visão e de todo 

conhecimento”
131

. Nas palavras do próprio Dionisius: 

 

 

Nos Esboços teológicos, celebramos as principais afirmações da teologia afirmativa, mostrando 

em que sentido a excelente natureza de Deus é dita una, em que sentido ela é dita trina, o que se 

chama nela Paternidade e Filiação, o que a teologia pretende significar quando fala do Espírito, o 

modo como do próprio coração do Bem imaterial e indivisível saíram as luzes da bondade, como 

estas luzes se difundiram ao mesmo tempo permanecendo, graças a seu eterno renascimento, nele 

mesmo, cada um em si  e todas mutuamente umas com as outras
132

. 

 

 

O tratado De Divinis Nominibus é a base da teologia simbólica em Dionisius. Esta 

teologia trata das “metonímias do sensível ao divino”
133

. Entretanto, se a Supra-essencialidade 

ultrapassa a razão, o pensamento e a essência, se sobre a Deidade supra-essencial e secreta “é 

preciso evitar toda palavra”
134

, é através da teologia simbólica que pode-se conhecer o que 

significam em Deus o que se mostra, aquilo que é fenômeno, o sensível. Assim, esta teologia 

indica o que significam em Deus: 

 

 

[...] as formas, as figuras, as partes, os órgãos, o que significam em Deus os lugares e os 

ornamentos, o que significam as cóleras, as dores, os ressentimentos, o que significam os 

                                                 
129

 Cf. De Divinis Nominibus. 5, § 1, 816 B. 
130

 De Mystica  theologia. 2, 1025 B. 
131

 Op. Cit.  
132

 Op. Cit. 3, 1032 D. 
133

 Op. Cit. 
134

 De Divinis Nominibus, 1, § 2, 588 C. 



 66 

entusiasmos e a embriaguez, o que significam os juramentos, as maldições, os sonos e as vigílias, e 

todas as formas de que se reveste a santidade divina para lhe dar uma figura
135

. 

 

 

 A teologia simbólica trata, portanto, da transnominação do sensível ao Divino. Neste 

sentido, “esta teologia comporta já uma dialética de afirmação e de negação”
136

, uma vez que 

a imagem, independente de seu valor de representação, “deve sempre ser purificada em favor 

da transcendência, ultrapassando assim a maternidade dos símbolos e o sentido limitado que 

lhe poderia conferir a inteligência humana”
137

. O símbolo encerra em si esta própria dialética, 

já que ele mesmo funciona como uma semelhança sobre o que afirma, mas é, em si mesmo, 

uma negação ontológica daquilo sobre o que afirma. Esta teologia segue de perto os passos da 

teologia filoniana ao encarar que a partir da saída de Deus de si mesmo – sua criação – 

encetamos um caminho de volta ao negarmos aquilo que nos serve inicialmente de apoio, pois 

o sentido alegórico e transcendental de Deus funda a ordem sensível.  

 A teologia mística ou teologia negativa, por sua vez, é apofática
138

. O caráter desta 

radical negatividade presente nesta teologia surge porque a mesma se assenta numa base 

“não-ontológica – ou, melhor ainda, supra-ontológica da compreensão de Deus”
139

. A alma 

busca atingir o cume das ascensões divinas. Porém, mesmo neste alto grau de elevação, o 

sujeito ainda não está em relação completa com Deus, já que é a própria negatividade da 

Divindade quem pode reger esta impossibilidade, porque Deus “não é visível, mas somente o 

lugar onde Deus reside, o que significa, penso, que na ordem visível e na ordem inteligível os 

objetos mais divinos são apenas as razões hipotéticas dos atributos [de Deus]”
140

. 

  O caráter fundamental desta negatividade é que o Deus de Dionisius  transcende todas 

as categorias das coisas (os seres), sendo o mesmo passível de ser entendido como Aquele que 

                                                 
135

 De Mystica  theologia, 3, 1033 D. 
136

 NUNES COSTA, M. R e OLIVEIRA, J. E. O conhecimento de Deus e a problemática da linguagem em 

Dionísio Pseudo-Areopagita. Ágora Filosófica. Ano 1, nº 1. Jul/dez. 2007. p. 5.  
137

 Op. Cit.  
138

 Pode-se argumentar que se trata de dois tipos distintos de teologia, já que sendo cristão, Dionisius não negaria 

plenamente uma via de acesso a Deus. Entretanto, devido às suas influências de Filon, Plotino e Proclo – mesmo 

sabendo que ele não cai, todavia, numa via de mão única, como se deu com os Capadócios através de suas visões 

sobre o conhecimento negativo de Deus, especialmente em Gregório de Nazianzo, Basílio Magno e Gregório de 

Nissa que defendiam, cada um a seu modo, a impossibilidade de se conhecer a Deus – vemos que é pela via 

apofática que se realiza uma negação do conhecimento e exaltação do silêncio (teologia mística) a partir das 

bases ontológicas levantadas sobre o ser Deus da teologia negativa. Há, de fato, um caminho de retorno da alma 

ao Criador, assim o atesta a teologia mística de Dionisius, mas este só é possível na medida em que este mesmo 

Deus se direciona à alma. Como diz Müller, “Deus é a luz, e se ela aparece, a alma é iluminada”. Op. Cit. p. 43. 

A vontade supraessencial vai além do conhecimento da alma sobre esta Luz.  
139

 BUCUR, Bogdan. The Theological reception of Dionysian apophatism in the Christian East and West: 

Thomas Aquinas and Gregory Palamas. The Downside Review, 125, 2007. p. 131. 
140

 De Mystica  theologia. 1, § 3, 1000 D. 



 67 

é além de todo modo de ser ()
141

. Este termo, , impede que 

rapidamente queiramos chegar a compreensão de Deus como Aquele que é supra-

essencialmente, já que assim seríamos obrigados a inferir na Divindade um modo de 

existência. 

 Ao contrário, Hiperousíos indica que devemos entender a expressão dionisiana como 

Aquele que é “além de todo modo de ser”
142

. Além do mais, Dionisius caracteriza a divindade 

como  – este termo “deve ser entendido como ‘além da unidade’ ou ‘além do 

que é unificado’ e não como o ‘supremo unificado’”
143

.   Seria difícil ajustar esta abordagem 

radicalmente “negativa” com o sentido que nos é dado na Teologia Simbólica, ou seja, 

Dionisius elabora um processo de compreensão da Divindade que se inicia com afirmações 

daquilo que é para atingir uma esfera ainda mais radical, aquilo que não é. Pode-se inferir, 

então, que a Teologia Mística elabora uma diferença ontológica entre as coisas que são, os 

entes, os seres e Deus. Como diz o próprio Dionisius: 

 

 

Deus não é ser segundo esse ou aquele modo, mas de maneira absoluta e indefinível, porque 

contém em si, sintética e antecipadamente a plenitude do ser. É por isso que é chamado Rei das 

durações perpétuas (1 Tm 1,7), porque todo ser existe e subsiste nele e em relação com ele. Mas 

ele mesmo nem foi, nem será, nem se tornou, nem se torna, nem se tornará. Digamos melhor, ele 

não é ser, mas é o Ser dos seres
144

. 

 

 

 Como podemos constatar, aqui há uma diferença entre os seres (os entes, as coisas, as 

criaturas) e o Ser.  Este Ser, em Dionisius, é a “Perpetuidade das perpetuidades, ele que 

subsiste antes de toda perpetuidade”
145

. Mas a temporalidade que pode ser escutada nesta 

perpetuidade procede deste mesmo Ser e isso já é um indício de que a existência em Dionisius 

é possuída pelos seres antes da vida em si ou da sabedoria em si
146

. Tal ontologia permite, 

portanto, que haja um caminho em direção a esta Divindade, o que impede que possamos 

acusar Dionisius de ateísmo. Como considera Bucur: 

 

                                                 
141

 Cf. BUCUR, B. Op. Cit. 
142

 Cf. JONES, John D. The Ontological Difference for St Thomas and Pseudo- Dionysius, Dionysius 4, 1980. 

p.121.  
143

 Op. Cit.  
144

 De Divinis Nominibus. 5, § 4, 817 C e D.(Grifo nosso). 
145

 Op. Cit.  
146

 Cf. Op. Cit. § 5. 



 68 

 

Dionisius não é, evidente, um ‘ateísta’. Não podemos esquecer que estas expressões ocorrem num 

trabalho que acentua a presença de Deus, detalhando os níveis individual, eclesial e celestial da 

experiência de Deus. De fato, o discurso sobre Deus como ‘nada’ (isto é, coisa alguma, ‘no thing’) 

não é para o Areopagita antagônico com a experiência da purificação, iluminação e união, mas é, 

além disso, a condição sine qua non para a experiência genuína e o discurso teológico genuíno
147

. 

 

 

 Em Dionisius, o sentido que se quer  “conquistar” de Deus aponta para uma 

compreensão que traduz, a seu modo, uma diferença radical entre os entes e o ser. Deus é 

entendido aqui como “não-ser”, como Aquele que é “além de todo ser”.  Deus é “além de toda 

maneira de ser”
148

. É importante, então, retornar ao sentido dado pelo Areopagita ao vocábulo 

, já que aqui se encontra a chave para interpretarmos adequadamente a ideia 

dionisiana da diferença ontológica entre Deus e criaturas.  Dionisius quer afastar qualquer 

possibilidade de transformar Deus num modo de existência que implique a compreensão do 

ente. Ele lança mão do termo para dar conta deste distanciamento, desta 

diferença que reside radicalmente entre Deus e as criaturas. Segundo Jones, o termo nomeia a 

diferença ontológica (ontological difference) em Dionisius. Em suas palavras: 

 

 

O termo nomeia a diferença ontológica para o Pseudo-Dionisius. Ele (o termo) não 

nega meramente que o ser está além de todas as essências finitas como uma essência infinita. Ele 

nega que o ser é qualquer essência e, portanto, qualquer ente. Logo, ele não reduz a diferença 

ontológica a uma diferença ôntica. Colocado de outro modo, desde que  expressa 

fundamental modos de ser, são precisamente os entes que são existentes (). 

 

 

 O ser em si mesmo não é um ente. Esta definição implica em entender que a divisão 

que a metafísica tradicional coloca sobre a possibilidade que temos de saber que Deus é, mas 

não saber o que Deus é não cabe aqui. Segundo Jones, à luz de não cabe a 

essência de Deus, ou melhor, não podemos conhecer a essência de Deus pelo simples fato de 

que não há um “o que é” em Deus
149

. Um dos temas essenciais do trabalho de Dionisius não é 

elaborar uma teologia capaz de dizer o que Deus é – impossível em si mesmo pelo termo dado 

                                                 
147

 BUCUR, B. Op. Cit. p. 132. 
148

 JONES, J. Op. Cit.  
149

 Cf. JONES, J. Op. Cit. p..  



 69 

– mas sim construir uma celebração litúrgica da Divindade, celebração esta voltada para os 

nomes divinos, ou seja, para atingir “o cume das ascensões divinas”
150

.  Este processo que 

busca alcançar essa “unidade” possui como lastro uma compreensão plotiniana da processão 

do Inefável em direção ao sensível. Explica o Areopagita: 

 

 

O próprio Deus, que é causa universal e cujo desejo amoroso, ao mesmo tempo belo e bom, se 

estende à totalidade dos seres pela superabundância de sua bondade amorosa, sai também de si 

mesmo quando exerce suas Providências em relação a todos os seres e que de alguma forma ele os 

cativa  pelo sortilégio de sua bondade, de sua caridade e de seu desejo. É assim que, total e 

perfeitamente transcendente, não condescende menos ao cuidado de todos os seres graças a este 

poder extático, supra-essencial e indivisível que lhe pertence
151

. 

 

 

 Entretanto, para que não haja uma compreensão indevida do que foi citado, devemos 

lembrar que para Dionisius há uma distinção entre este Deus que é “causa universal” e a 

Divindade. A Divindade está além  mesmo de Deus, trata-se da substancialidade que 

ultrapassa toda essência
152

. O que os estudiosos apontam é que a leitura de Aquino 

influenciou definitivamente o modo como se leria Dionisius. Bucur indica a passagem do 

terceiro argumento da Questão 12, artigo 2 da Suma Teológica como uma destas bases de 

interpretação. Ali lemos que “Deus não é um existente, como se de nenhum modo fosse 

existente, mas que está acima de todo e qualquer existente, pois Ele é seu ser. Portanto, daí 

não se segue que não possa ser conhecido de maneira nenhuma, mas que excede todo 

conhecimento, isto é, que não pode ser compreendido”
153

. 

 Bucur indica que esta passagem opera duas ideias de importância crucial para o 

entendimento de Dionisius. Primeiro, enquanto Dionisius coloca Deus como além do ser, em 

Aquino Deus é o superesse, o Esse puro e simples
154

. Segundo, o que nos escapa, aquilo que 

transcende nosso conhecimento é o modo de ser de Deus, o que transcende nosso 

                                                 
150

 De Mystica  theologia. Op. Cit.  
151

 De Divinis Nominibus  4, § 13, 712 A, 712 B. 
152

 Cf. Op. Cit. 1, § 4, 641 A. 
153

 AQUINO, Tomás. Suma Teológica. 1:12:1 ad 3. (Lemos no original: Deus non sic dicitur  non existens quasi 

nullo modo sit existens, sed quia est supra omne existens, inquantum est suum esse. Unde ex hoc non sequitur 

quod nullo modo possit cognosci; sed quod omnem cognitionem excedat). 
154

 A questão de saber se cabe uma teologia mística em Tomás de Aquino é complexa e não caberia aqui. Cf. 

HANKEY, Wayne. Aquina´s First Principle: Being or Unity? Dionysius 4, 1980 e CAPUTO, John. Heidegger 

and Aquinas. New York : Fordham University Press, 2000. 

 



 70 

conhecimento é o invisibilia Dei
155

. Todavia, a transcendência indicada aqui ainda está 

operando no nível do “ser” e não na diferença. A diferença estabelecida por Aquino é ainda 

entitativa.  Bucur cita Jones: “[...] há uma continuidade metafísica e epistemológica entre 

Deus e os entes que está enraizada na analogia do ente (ens) e se estende à essência”
156

. 

 O percurso encetado por Dionisius é aquele já trilhado por Filon, Plotino, Proclo e que 

pode ser posteriormente encontrado também em João Scotus Eriugena no seu Periphyseon
157

, 

bem como em João Sarraceno, Roberto Grosseteste e Marsilio Ficino
158

. John D. Jones, 

contudo, elabora uma visão interessante sobre as diversas vertentes que explicam o trabalho 

de Dionisius. Ele acentua que não há apenas esta base clara do Neoplatonismo. Para Jones, 

Dionisius também deve ser lido à luz da tradição escolástica e da tradição bizantina. A 

preocupação central de Jones neste artigo é discutir os conceitos de essência divina e energia 

divina, bem como a compreensão da relação de Deus com as criaturas e a possibilidade de 

uma união da alma com Deus. Estas preocupações, de fato, são fundamentais no Corpus 

Areopagiticum.  

                                                 
155

 BUCUR, B. Op. Cit. p. 135. 
156

 JONES, John. Frameworks.pp. 380-381. Apud: BUCUR, B. Op. Cit. pp. 135-136. 
157

 João Scotus Eriugena (800 d. C. – 877 d. C.) foi um filósofo irlandês da era Carolíngea. Sua familiaridade 

com a língua grega permitiu-lhe fazer uma tradução dos Corpus Dionysii, além de traduzir a obra De hominis 

opficio de Gregório de Nissa e Ambigua ad Iohannem de Máximo, o Confessor. Para Eriugena, a natureza divina 

suplanta tudo, já que ela não é esse, mas é dela que todos os esses derivam. Esta natureza está além do que é 

finito e da própria infinitude, já que Deus não conhece o que ele mesmo é, pois não cabe em Deus um “o quê”. A 

cosmologia de Eriugena é marcadamente neoplatônica.  Deus está além do ser e do não-ser, mas se articula a 

partir de sua “escuridão” divina em direção à luz do ser, falando a palavra (Verbum, ) que é entendida por 

Cristo. Deus é o mais alto princípio que transcende tudo e deve ser dito sobre Ele que é “o não-ser que 

transcende o ser”. O Periphyseon elabora uma physiologia, ou seja, um estudo da natureza. Natureza (natura) 

em Eriugena é definida como universitas rerum, a totalidade de todas as coisas – incluindo as coisas que são (ea 

quae sunt) e as coisas que não são (ea quae non sunt). Esta natureza divina possui quatro divisões que podem ser 

entendidas como Deus, ou seja, o Princípio, o Meio e o Fim de todas as coisas. Estas quatro divisões indicam a 

natureza que cria e a natureza que não é criada (Deus), a natureza que cria e é criada (Causas primordiais), 

natureza que é criada e não cria (Temporalidade) e a natureza que não é criada e não cria (Não-ser). Eriugena 

elabora aqui as cinco modalidades de ser e não-ser. Eis as cinco modalidades: 1. Ele divide sua interpretação 

entre aquilo que é e aquilo que não é. Deus é nihil per excellentiam; 2. As ordens e diferenças entre as coisas 

criadas, se um nível da natureza é dito que é, os níveis acima ou abaixo são ditos que não são; 3. Contrasta o ser 

das coisas atuais com o não-ser das coisas potenciais ou possíveis; 4. Considera as coisas contempladas apenas 

pelo intelecto e que devem ser e 5. De caráter teológico: aqueles que foram santificados pela graça são, enquanto 

os pecadores que renunciam a imagem divina não são. Ao falar dos atributos de Deus, Eriugena afirma que Deus 

é  nada, nihilum, e cuja real essência é desconhecida para todos os seres criados. Neste sentido, Deus não 

conhece a Si mesmo, já que ele é o infinito dos infinitos; nem mesmo o mal Ele pode conhecer. Para Eriugena, a 

ignorância de Deus é sua maior sabedoria. Eriugena também elabora um retorno de todas as coisas para Deus, já 

que ele acredita que todas as coisas retornam para sua origem ou causa. Por fim, sua antropologia afirma que a 

natureza humana está num nível intermediário entre os animais e os anjos e reflete todas as coisas divinas em si e 

que busca em todas as coisas um retorno para o Criador. Cf: MORAN, Dermot, "John Scottus Eriugena", The 

Stanford Encyclopedia of Philosophy, outono de 2008, Edward N. Zalta (ed.), URL = 

<http://plato.stanford.edu/archives/fall2008/entries/scottus-eriugena/>.   Visitado em: 05/01/2009. 
158

 Cf: JONES, John. An Absolutely Simple God? Frameworks for reading Pseudo-Dionysius Areopagite. The 

Tomist, 69, 2009, p. 371. 



 71 

 Jones cita o Parmênides de Platão – 141 D-142 E – onde é colocado que há “um 

princípio ilimitado que de algum modo transcende a forma: por exemplo, o bem além do ser 

(epeikena tes ousias). À luz da primeira hipótese do Parmênides, os neoplatonistas entendem 

este princípio ilimitado como o Uno”
159

.  Esta base neoplatônica encontra-se presente em 

Dionisius, mas o problema reside naquilo que a Escolástica teve que enfrentar diante de 

Aristóteles. Para ele, não há um ser infinitamente atual, já que tal coisa infinita é sempre 

potência.  A  cristandade afirma que Deus é puramente um ser infinito atual. A saída de 

Aquino é dada na sua Suma Teológica I, questões 2-4, onde Deus é ipsum esse per se 

subsistens, o ser si mesmo subsistindo em si mesmo. Contudo, já salientamos que a diferença 

proposta por Aquino ainda trafega no âmbito ôntico, ou seja, trata-se de “uma diferença entre 

duas ordens de entes: Deus como ser incriado e todos os outros seres como seres criados”
160

. 

 Por fim, na tradição bizantina, Jones acentua as interpretações de Gregório Palamas, 

João Damasceno e Máximo, o Confessor. Gregório Palamas escreve que “a natureza divina 

deve ser chamada ao mesmo tempo de incomunicável e, num certo sentido, comunicável; nós 

atingimos a participação na natureza de Deus e, contudo ele permanece totalmente 

inacessível”
161

. Entende-se aqui que a energia divina desce até nós, mas a essência divina 

permanece a mesma. Damasceno confirma está abordagem ao dizer que a divindade é 

inefável e incompreensível, já que sua essência nos escapa completamente
162

. 

 “A incompreensibilidade da essência divina não é apenas uma função de nossas 

limitações que será sobrepujada na próxima vida”
163

, diz Jones seguindo as orientações de 

Palamas. A tradição bizantina, de fato, radicaliza a via negativa, o apofantismo de Dionisius 

quando entende que nem a essência e nem a natureza podem ser atribuídas a Deus. O que 

permanece da via negativa nesta abordagem é a manutenção consciente da absoluta diferença 

entre Deus e os seres. Se Deus é natureza, então todas as outras coisas não são natureza. Se 

Deus é ser, então todas as outras coisas não são ser. Parece-nos que esta aproximação possui 

muito do caráter judaico já presente em Filon e que acentuamos anteriormente
164

.  

 Jones cita Sobre a Fé Ortodoxa de Damasceno para ilustrar a importância da 

compreensão adequada dos termos ousía, energeia e hypostasis. Os capadócios tendem a não 

                                                 
159

 Op. Cit. p.  375. 
160

 Op. Cit. p. 380. 
161

 PALAMAS, Gregório. Theophanes. Apud: Op. Cit. 
162

 Cf: Op. Cit. 383. 
163

 Op. Cit.  
164

 A cristandade se preocupava em entender como era possui a unidade de Deus e as três pessoas da Divindade, 

a Trindade. Entretanto, não é intuito deste presente trabalho discutir uma questão tão própria ao âmbito da 

teologia.  



 72 

agrupar o sentido de ousía e hypostasis, mantendo entre elas a mesma distinção entre comum-

particular e particular-universal. Segundo Damasceno: 

 

 

Mas observe que energia [energeia] e a capacidade pela energia [energtikon] e o produto da 

energia [energtêma] e o agente da energia [energôn] são diferentes. Energia é a atividade eficiente 

e essencial da natureza. A capacidade pela energia é a natureza de quem a energia procede. O 

produto da energia é aquilo que é efetuado pela energia. E o agente da energia é a pessoa ou o 

subsistente [hypostasis] que emprega a energia
165

. 

 

 

 Estes três alicerces (frameworks) citados por Jones nos auxiliam a compreender com 

mais acuidade os principais conceitos de Dionisius. Entretanto, apesar das três aproximações 

conterem diferenças entre si, o que é essencial aqui é acentuar que o termo 

em Dionisius permite uma abordagem – a via negativa – da questão do 

ser-Deus. A negatividade do termo explicita a ideia de um “ser além do ser”, do inefável, 

daquilo que não se pode falar, já que se atingiu um limite drástico da linguagem. A 

caducidade daquilo que é, daquilo que se mostra como mundo é explodida pelo termo. A 

teologia mística e negativa de Dionisius segue um percurso diferente daquele trilhado pela 

Escolástica – onde Aquino afirmava que os nomes divinos se referiam às processões de Deus 

e nomeavam a própria fonte.  

 Em Dionisius é recuperada a via negativa inaugurada por Filon e seguida pela escola 

de Plotino. O que iremos notar, logo a seguir, é que esta tradição permaneceu subterrânea 

devido exatamente às interpretações de Aquino. Mas veremos que com Mestre Eckhart a 

negatividade ganha novo posto dentro da mística cristã e irá incorporar não apenas o cerne das 

questões metafísicas acerca da Divindade, mas também o modo como a moral cristã – a moral 

da mística cristã – irá sugerir novos pontos de contato com esta tradição através de conceitos 

inovadores como  Abgeschiedenheit e Gelassenheit.  

 

  

 

 

 

                                                 
165

 DAMASCENO, João. Sobre a ortodoxia da Fé. Apud Op. Cit. p. 387. 



 73 

6. Mestre Eckhart e a via negativa:  Abgeschiedenheit e Gelassenheit.  

 

Assim como inúmeros autores medievais, a biografia de Mestre Eckhart possui 

diversas lacunas. Afirma-se que Johann Eckhart nasceu em Hocheim perto de Gotha na 

Turíngia em 1260 – mas mesmo este dado ainda é controverso entre seus biógrafos e 

estudiosos. Ainda jovem, adentrou a Ordem dos Dominicanos que havia sido aprovada pelo 

Papa Honório III em 1216. Em Paris, por volta de 1277, estudou artes: lógica, gramática, 

retórica, astrologia, geometria, música e aritmética. É sabido que ele se torna aluno de Alberto 

Magno em 1280 ao estudar teologia no Studium Generale da Ordem dos Pregadores em 

Colônia.  

Torna-se doutor em teologia em Paris por volta de 1302 e daí advém o título que 

precede seu nome: Mestre, Meister, Magister. Apesar de sempre ser colocado dentre os 

pensadores místicos de seu tempo, Eckhart foi extremamente devedor da tradição escolástica 

e neoplatônica. Ele, de fato, foi fortemente influenciado por Agostinho e Tomás de Aquino, 

Aristóteles e Filon. Quanto aos dois primeiros, ele chegou mesmo a efetuar uma síntese entre 

estes dois pensadores. Ao manter sua fé nos métodos escolásticos com suas divisões e 

subdivisões, as citações às Escrituras e seus silogismos, seu trabalho aponta já esta dívida, 

entretanto o mesmo é penetrado por uma forte corrente mística.
166

 

Nos Sermões Alemães de Eckhart – já que os Dominicanos foram ordenados pelo Papa 

para pregar às ordens religiosas femininas que não podiam aprender o latim – temos a 

construção de várias analogias e comparações que o levam a escolher as melhores palavras 

em alemão para traduzir a terminologia do latim, o que o transformou “num mestre da escrita 

com uma grande afeição por paradoxos”.
167

 Eckhart, ao escrever em alemão, distancia-se da 

tradição escolástica e funda seu misticismo em três conceitos essenciais para seu pensamento: 

a negatividade de Deus, o desprendimento (Abgeschiedenheit) e a serenidade (Gelassenheit).  

Eckhart entendia que Deus é o único que possui o privilégio de ser puro de todo ser 

(puritas essendi). Este entendimento aponta em direção oposta aquela dada por Aquino.  A 

célebre proposição de Aquino é deus est suum esse, Deus é seu ser. Eckhart opera no mesmo 

sentido deixado por Dionisius quando afirma que o ser é Deus (esse est deus) – isso indica 

que o ser possui sua raiz em Deus e que não há uma identificação do primeiro com o segundo. 

Explica Caputo:  

                                                 
166

 Cf. ANCELET-HUSTACHE, Jeanne. Master Eckhart and  the Rhineland Mystics. Harper: Hilda Graef, 

1957.p. 52. 
167

 CAPUTO, John. The Mystical Element in Heidegger´s Thought. Op. Cit.. p. 101. 



 74 

 

 

Aquino, realista e aristotélico, enfatizou que as criaturas possuíam sua própria propriedade e 

proporcionalidade compartilhadas no ser, enquanto Deus possuía a totalidade ilimitada do ser em 

Si mesmo. Mas o místico Eckhart acentua, ao invés, a dependência radical das criaturas sobre 

Deus. De si mesma, ele diz, a criatura é absolutamente nada (nihil penitus), um puro nada (ein 

reines Nichts), nem mesmo um modicum. A criatura não tem ser em si mesmo, mas apenas em 

Deus.
168

 

 

 

 Caputo acentua a relação entre ser si mesmo (ipsum esse) e um ser particular (ens hoc 

aut hoc), distinção de caráter platônico, para indicar que Eckhart quer pensar Deus como a 

“pureza e plenitude do ser (plenitudo esse, purum esse)”
169

. Eckhart elabora sua própria 

versão do Argumento Ontológico ao afirmar que nada é mais evidente do que uma proposição 

de identidade, logo se é verdade que ser é Deus, então Deus é. Os dois termos possuem uma 

identificação que deve ser meditada à luz da própria negatividade de Deus elaborada por 

Eckhart.  Eckhart quer se distanciar de uma aproximação do ser de caráter ôntico. Ser e 

Deus pertencem, assim, a esta esfera comum em que a negação toma parte. Sendo assim, 

Deus só pode ser considerado como uma simplicidade atemporal que exclui qualquer traço de 

multiplicidade e sucessão. O Uno plotiniano e a teologia mística de Dionisius ecoam na 

definição eckhartiana do Um e da negação: 

 

 

O Um é um negar do negar. Quando digo: Deus é bom, isso acrescenta algo (a Deus). O Um (ao 

contrário) é um negar do negar e um denegar do denegar. Que significa  <<Um>>? Um significa 

aquilo a que nada se acrescentou. A alma toma a Divindade, tal como esta é puramente em si, onde 

nada se (lhe) acrescentou, onde nada se lhe juntou em pensamento. O Um é um negar do negar. 

Todas as criaturas trazem em si uma negação: uma nega a outra. Um anjo diz que não é um outro 

(anjo). Deus, porém, tem um negar do negar: é Um e nega todo o outro, pois nada é fora de Deus. 

Todas as criaturas são em Deus e são a sua própria Divindade, e isto significa a plenitude, como eu 

disse acima. Ele é um Pai da Divindade inteira. Eu digo uma Divindade por isso que ali nada ainda 

emana e nada é tocado nem pensado. No ato de denegar algo a Deus – por exemplo, quando lhe 

denego a Bondade; na verdade, (é claro), nada posso denegar a Deus -, no ato, pois, em que 

                                                 
168

 Op. Cit.. p. 103-4. 
169

 Op. Cit. 104. 



 75 

denego algo a Deus eu aprendo algo que Ele não é; e isso mesmo deve ficar de fora. Deus é Um, 

Ele é um negar do negar.
170

 

 

 A questão do Um como um “negar do negar” demonstra que qualquer predicativo que 

tenha como sujeito Deus, segundo Eckhart, acrescenta algo a Deus e isso, dentro de sua 

doutrina teológica, não ocorre. Deve-se perguntar, portanto, quais caracteres impeditivos 

surgem desta concepção.  Bem,  Deus é Um, logo este é entendido como aquilo a que nada se 

acrescenta. Sendo o Um, e, portanto Deus, um negar do negar, não lhe cabe determinações 

ônticas, o que se infere pela predicação. Diferentemente das criaturas, a esfera ôntica (onde o 

negar, a negação, se dá por cada uma negar a outra) não caberia quando se trata de “pensar” 

Deus – pensar no sentido já dado por Dionisius -, já que Nele nada pode ser pensado como um 

fora. Com razão, Eckhart acentua que todas as criaturas são em Deus, ou seja, que toda 

criatura tem Deus para ser, já que Deus é o que realiza, nelas, a plenitude. Mas não nos 

esqueçamos: diferente de Aquino, Eckhart coloca que Deus é causa do ser, já que O entende 

como algo mais elevado do que o ser – daí a necessidade que tivemos de acentuar a região em 

que ser e Deus pertencem configurando a identidade entre ambos. Eis um interessante 

comentário de Gilson de sua obra A Filosofia na Idade Média: 

 

Não se pode subordinar mais nitidamente o plano do ser, e Eckhart o faz de pleno acordo com o 

neoplatonismo do De causis, do qual faz sua a fórmula célebre: Prima rerum creaturam  est esse. 

Em vez de atenuar seu sentido como Tomás de Aquino fizera em seu Comentário, acolhe-o em 

toda a sua força: Unde statum cum venimus ad esse, venimus ad creaturam. Se abordarmos a 

ordem da criatura chegando à do ser, estaremos acima da ordem do ser enquanto nos ativermos a 

Deus. Já que o ser convém às criaturas, ele só está em Deus como sua causa: non est ibi 

formaliter.
171

 

 

 O problema enfrentado por Eckhart – de caráter conceitual – é adequar esta visão 

particular do ser e de Deus com a tradição cristã, especialmente o conceito de Trindade. O ser, 

identidade imutável, responde nesta tradição pela passagem do Intelecto à criação do mundo. 

Esta compreensão surge claramente em Agostinho quando medita sobre a Divindade à luz das 

                                                 
170

 ECKHART, Mestre. O Livro da Divina Consolação. 5 ed. Bragança Paulista : São Francisco, 2005.p.53. 
171

 GILSON, Ettiene. A Filosofia na Idade Média. São Paulo: Martins Fontes, 1998. p. 865. 



 76 

Enéadas
172

. Nas Confissões, Agostinho fala da queda de Adão a partir da qual a humanidade 

foi privada de uma “similaridade” que significa, aqui, a inadequação ontológica da criatura 

com Deus. O termo usado por Agostinho é regio dissimilitudinis – o ser que não é 

verdadeiramente e que corresponde àquelas criaturas reguladas pelo devir plotiniano: os seres 

criados são e não são a um só tempo. Esta diferença obriga a teologia a pensar esta passagem 

da unidade inamovível de Deus para a criação, o mundo com seu devir. Em Eckhart, contudo, 

há uma radicalização extrema desta diferença e que acentua a via negativa. Segundo Lossky, 

“a expressão regio dissimilitudinis, tomada de santo Agostinho, recebe uma significação 

ontológica e noética ainda mais acentuada, pois ela deve designar a distância que separa Deus, 

‘inamovível em sua imensidão’, de suas ‘obras exteriores’ a partir das quais Ele se faz 

conhecer e nomear”
173

.  

 Mas como pensar esta diferença em Eckhart? O mestre de Hocheim usa de uma 

distinção tríplice para dar conta deste problema – distinção esta que aponta inegavelmente 

para sua dívida com Plotino e Dionisius. Eckhart articula a trindade divina em 3 modos que se 

conformam em uma unidade: intelligere, vivere e esse. Assim, temos o Deus Pai como o 

intelligere, o Filho como o vivere e o Espírito Santo como o esse. Eckhart situa o ser em 

Deus, mas o faz apenas na medida em que o primeiro está dentro do terceiro momento da 

precessão divina, o Espírito Santo. O intelligere é que ocupa, nesta estrutura, a primazia, o 

primeiro lugar nesta hierarquia divina e este, por seu turno, está subordinado a uma instância 

ainda superior, ou seja, o Uno. A unidade pura só pode ser o intelligere, e não o esse, ou o 

vivere, já que os dois últimos, bem ao estilo de Plotino, estão inseridos ontologicamente na 

esfera do primeiro. Há, aqui, portanto, uma doutrina metafísica muito especial: o ser, em si 

mesmo, só o é como precessão de algo “anterior” a este, sendo o intelecto divino uma espécie 

de Demiurgo do ser. Como demonstra Gilson: 

 

 

Deus é o ser, esse est Deus, e o é em sua pureza e sua plenitude, esse purum et plenum. Não que 

ele tenha mudado verdadeiramente de pensamento, mas ele se exprime de modo diferente. Desde a 

época das Questões, vemos Eckhart identificar Deus com o ato de intelecção. Do ternário esse, 

vivere et intelligere é o terceiro que ele coloca em primeiro lugar, não mais simplesmente como 

                                                 

172 Cf. LOSSKY, Vladimir. Théologie négative et connaissance de Dieu chez Maître Eckhart. 3ª ed. J. Vrin :  

Paris. 1998. 

173
 Op. Cit. p. 175. 



 77 

fizera Agostinho no De libero arbítrio (II, 3, 7), porque sua presença implica a dos outros e não o 

inverso (as pedras são e não conhecem), mas porque o intelligere divino não pode ser causa de 

todo o ser, se não for ele mesmo ser.
174

 

 

 

 O intelligere não permite definição por não caber em sua plenitude negativa uma 

predicação. Mesmo quando afirmamos que há no intelligere uma plenitude negativa já 

estamos, de certo modo, traindo a concepção original de Eckhart. No entanto, percebe-se que 

Eckhart equaciona, assim como Plotino,  Deus com o ato de intelecção, primeira estância 

ontológica de Deus que surge aqui como o mesmo que o ser. O ser em Eckhart, portanto, só é 

possível de ser colocado à luz da diferença ontológica. Esta diferença, por seu turno, não 

comporta uma dimensão inatingível em toda a sua expressão, já que, em certo sentido, é ela 

mesma a causa do ser das criaturas. Eckhart parece lançar mão das hipóstases plotiniana para 

elaborar o percurso da alma a Deus: 

 

Santo Agostinho disse que a parte mais elevada da alma é chamada mens ou mente, foi criada por 

Deus junto com a essência da alma num poderio o qual os mestres comparam com um vaso, ou um 

templo de formas mentais, ou de imagens formadas. Este poder, esta fagulha na alma, faz  Deus 

como a alma em seu cume que flui, desde onde Ele verte todo o tesouro de sua essência divina no 

Filho e no Espírito Santo (na distinção das pessoas), assim como a memória da alma verte o seu 

tesouro de imagens nos poderes da alma.
175

 

 

  O processo indicado aqui possui mão dupla: o direcionamento de Deus para a alma e a 

preparação da alma para receber, em toda a sua plenitude, este chamado. É por isso que 

Eckhart irá afirmar que “quem quiser existir na nudez de sua natureza, livre de toda mediação, 

deve ter deixado atrás de si toda distinção de pessoa, de forma que esteja tão aberto àquele 

que  está longínquo, e  a quem nunca tenha visto, quanto à pessoa com a qual se encontra 

agora”
176

. Este abandono de toda distinção – e portanto a possibilidade de estabelecer-se uma 

unio mystica – é indicada por Eckhart como a mais alta das virtudes, o desprendimento 

(Abgeschiedenheit). O termo, forjado por Eckhart, não é fácil de ser traduzido, já que para 

termos desta natureza não há uma referência imediata capaz de lhe assegurar um significado 

de fácil determinação; ao contrário, o que vemos – em relação a tais conceitos – é a 

                                                 
174

 GILSON, E. Op. Cit. p. 866. 
175

 ECKHART, Mestre. Sermões Alemães. XIVº sermão.  
176

 Op. Cit. Vº sermão.  



 78 

necessidade de estabelecer um processo de construção de seu significado inserido em certo 

contexto. Leonardo Boff, na introdução sobre O Livro da Divina Consolação (incluindo aí a 

tradução para o tratado Von Abgeschiedenheit), assim se refere acerca de tal dificuldade: 

 

Abgeschiedenheit, palavra cunhada por Mestre Eckhart, é de difícil tradução (em francês 

détachement, em inglês detachment ou desinterest). A palavra está em conexão com 

disponibilidade plena, com liberdade de e para, com desprendimento, pobreza, despreocupação, 

esvaziamento de si, perfeito equilíbrio interior. As descrições que Eckhart faz da Abgeschiedenheit 

nos revelam as distintas significações. Todas as significações  não visam a si mesmas, senão abrir 

o homem à presença de Deus em todas as situações e estar em união com ele
177

. 

 

 

 O desprendimento, portanto, indica em Eckhart uma libertação das imagens, libertação 

de qualquer coisa que possa impedir o indivíduo de esvaziar-se completamente do mundo, 

não querendo nada, já que ao querer isto ou aquilo ele não é livre nem disponível para este 

chamado. A proposição de Eckhart é: Sie will nichts anders als sein, ou seja, “é querer 

simplesmente ser”. Trata-se de total pobreza (eigentlichste Armust) capaz de libertar a alma 

de seus grilhões com o mundo das criaturas, assentando-se no puro nada. O ato máximo deste 

desprendimento – e toda a carga de realização que a mesma encontra na mística eckhartiana - 

reside numa relação da alma consigo mesma: ela deve abandonar a sua própria vontade, o seu 

projeto pessoal, entregar-se plenamente ao apelo de Deus. Neste processo místico, cabe à 

alma renunciar às imagens que a povoam – incluindo aí aquilo que sua vontade coloca como 

realização pessoal – para atingir a máxima receptividade. Liberta das imagens que habitam 

seu espírito, o homem estará apto a adentrar a região da plena liberdade e total 

disponibilidade. 

 Para Eckhart, o desprendimento é a mais alta virtude. Mais alta do que a caridade 

como esta é celebrada em Coríntios I -13, 1s, por são Paulo. O desprendimento é maior do 

que a caridade porque esta nos força a amar Deus, enquanto o desprendimento  força Deus a 

nos amar
178

.  O desprendimento é, antes de tudo, uma categoria religiosa e não ética. Esta 

virtude constrói uma via de acesso à negatividade de Deus que está na base do processo 

místico e religioso defendido por Eckhart. Em suas palavras: 

                                                 
177

 BOFF, Leonardo. In: ECKHART, Mestre. O Livro da Divina Consolação. Op. Cit. p. 37. 
178

 MESTRE ECKHART. O Livro da Divina Consolação. Op. Cit. p. 148. 



 79 

 

 

E que o desprendimento não dá acesso senão a Deus, eu o provo assim: O que deve ser acolhido 

deve ser acolhido em alguma coisa. O desprendimento, porém, tão perto está do Nada que coisa 

alguma é subtil bastante para nele ter lugar, a não ser Deus somente. Só Ele, com efeito, é simples 

e subtil bastante para bem caber no coração desprendido. É por isso que o desprendimento não dá 

acesso senão a Deus
179

. 

 

 

O nada se articula na mística eckhartiana como uma diferença: Deus e as criaturas. 

Como toda criatura é uma negação de outra, só cabe a Deus, o Um, ser em Si mesmo e 

separado de tudo, ou seja, um negar do negar. O Um (Deus) nega todo outro, pois se assim 

não fosse, haveria algo fora de Deus. Como não há nada fora de Deus, segundo Eckhart, então 

seu negar do negar se transforma na máxima plenitude.
180

 De certo modo, a alma deve visitar 

o nada através do desprendimento. Em termos mais concisos, o desprendimento possui o 

privilégio ontológico de conduzir a alma ao nada através de uma ruptura com o mundo que 

entra em caducidade.  

Só o desprendimento  permite que Deus se mostre à alma, que Deus ame a alma, que 

Deus se torne presença para a alma. Há uma constância do direcionar-se de Deus à alma, mas 

esta deve se “preparar” para este direcionamento através desta virtude.  A alma, contudo, 

centrada no mundo, em seus projetos, se torna surda aos apelos de Deus.  Ao assentar-se num 

puro nada, o desprendimento forja uma união com Deus capaz de fazer a alma compartilhar 

de Sua vontade. No desprendimento, “Deus pode agir segundo a sua vontade total”
181

.  

É pelo desprendimento que a alma “toca” o nada. Neste tocar, há uma disposição 

existencial da alma: o espírito permanece “tão insensível em face de todas as vicissitudes da 

alegria e da dor”
182

 que o mundo se torna, de fato, um nada para ela. Trata-se de um processo 

existencial que carrega em si uma forte conotação ética e religiosa: a alma, através de um 

exercício – o desprendimento – conduz o homem à pureza, e da pureza à simplicidade e desta 

à imutabilidade.
183

 A pureza, na mística medieval, se traduz pelo despojamento de tudo aquilo 

que liga a alma ao mundo. Este despojamento marca um processo que conduz à simplicidade, 

                                                 
179

 Op. Cit. p. 149. (Grifo nosso). 
180

 Plenitude aqui nos diz: todas as criaturas são em Deus. 
181

 Op. Cit.. p. 155. 
182

 Op. Cit.. p. 150. 
183

 Op. Cit.. p. 151. 



 80 

ou seja, aquilo que depende apenas de si mesmo. Neste estado de pura simplicidade, a alma 

atinge a unicidade, o que é o mais simples em si mesmo. A unicidade, o Um, é o imutável, 

Deus. É assim que Eckhart pode afirmar com grande convicção: “Donde resulta uma 

semelhança entre Deus e o homem”
184

. Mas tal semelhança só advém com a graça. É o apelo 

de Deus à alma que se faz ouvir e esta, pura e simples, se dirige docilmente a este apelo. 

Mas devemos lembrar que Eckhart conjuga o desprendimento com sua base metafísica 

de compreensão da Trindade: esse, vivere et intelligere. O vivere, o Filho, é trazido à vida 

pelo Pai, o intelligere. O prólogo joanino celebra esta união: In principio erat Verbum, 

 - No princípio era o Verbo ou: no fundamento há lógos. A essência do 

Pai é princípio e a essência do Filho é nascer. Em Eckhart, devemos entender que a sentença 

inicial do prólogo joanino é uma referência ao Verbo (lógos, verbum, Wort) como o co-eterno 

que está no Pai Eterno. Segundo Caputo, a “sentença significa: no Pai, o Filho é nascido”
185

. 

O Verbo é o mesmo que Deus e da mesma natureza. A filiação divina da alma e do 

nascimento do Filho é uma doutrina já presente na teologia ortodoxa cristã, nomeadamente 

Orígenes, Ciril de Alexandria, Gregório de Nissa, Ambrósio e Agostinho (a doutrina do corpo 

de Cristo) bem como no medieval Ricardo de São Vítor
186

. 

Eckhart elabora, além do mais, uma distinção entre o Filho pela natureza e pela graça. 

O primeiro é o Verbo Eterno em Si mesmo, enquanto o segundo se refere à relação do Filho 

para com a alma, relação esta que se estabelece como o fundamento da segunda. “Pela graça, 

o Filho reside na alma”
187

. A alma possui um verbo interior (verbum cordis) e apenas pelo 

desprendimento este verbo poder atingir sua plenitude de realização, já que está 

ontologicamente atrelado ao nascimento do Filho e ao pai como Princípio.  

O desprendimento conduz ao silêncio absoluto, ao nada em que Deus se comunica 

plenamente com a alma. Há um esvaziamento das possibilidades positivas que são superadas 

para se atingir uma experiência daquilo que está para além da linguagem, portanto fora da 

representação, mas que por este vínculo ontológico permanece em estado de realização 

cognitiva. Esta experiência que vai além da linguagem é definida como uma experiência da 

consciência apofática ou ascese apofática. Define Luiz Pondé: 

 

 

                                                 
184

 Op. Cit.. 
185

 CAPUTO, J. Op. Cit. p. 114. 
186

 Cf. RAHNER, Hugo. Die Gottesgeburt. Zeitschrift für katholische Theologie, 59, 333-418, 1933. Apud 

CAPUTO, J. Op. Cit. p. 115. 
187

 CAPUTO, J. Op. Cit. p. 116. 



 81 

É pela presença de Deus diante do campo de realização cognitiva que se dá a ascese apofática. 

Trata-se de uma experiência linguística que fala de uma superação da linguagem pela catástrofe 

que esta sofre ao ser despedaçada contra aquilo que é irrepresentável (logo, funda-se uma 

consciência dessa irrepresentabilidade). Esse “estar em Deus” opõe o “excesso” a falta, sendo que 

tal “excesso” parece aos olhos do não visitado (a razão não assistida por Deus) como a falta do que 

exatamente abunda. A mística conhece tanto Deus que as que não são místicas, mas religiosas, 

pensam que ali não há Deus, ela é tão estável no que sabe e no que é que parece instabilidade e 

ignorância puras
188

. 

 

 

 O caráter particular desta experiência precisa, até aqui, de um campo de referência 

próprio do universo místico. Esta catástrofe ou caducidade do mundo e da linguagem fala de 

uma ruptura, de uma diferença ontológica que pode ser vivida. Assim: 

 

 

A consciência mística caracteriza-se pela narrativa de uma descontinuidade psicológica em sentido 

naturalista, o místico não crê em si mesmo porque não se constitui num eidos e porque, acima de 

tudo, não sofre da angústia de referência semântica, o que é um modo de descrever seu gozo: 

liberta-se do imperativo semântico. A experiência do Incondicionado implica uma visão do mundo 

como necessariamente sem substância: não se trata de um mero discurso acerca da desgraça, ainda 

que sejam comuns, em autores místicos, referências à consciência de que a proximidade de Deus 

implica a percepção da miséria da criatura
189

. 

 

O conteúdo desta experiência da não-substancialidade do mundo deve antes passar por 

um processo de preparação que se traduz pela ética mística e que em Eckhart possui uma 

condição muito especial, o desprendimento e, logo em seguida, a serenidade (Gelassenheit). 

O objetivo é alcançar uma união com aquilo que transcende o Deus do teísmo e atingir a 

Divindade, já que Deus aqui se refere à Trindade, enquanto a Divindade é aquilo que está para 

além de toda criação. A Trindade possui uma vida descrita por Eckhart como bullitio, fervura, 

cuja dinâmica interior surge como ebullitio, ebulição que resulta em criação
190

. Seja como for, 

                                                 
188

PONDÉ, Luiz Felipe. Elementos para uma teoria da consciência apofática. Revista de Estudos de Religião, 

PUC. Nº 4, 2003. p. 84. 

189
 Op. Cit.. p. 87. 

190
 Cf. DOURLEY, John. Tillich e Mestre Eckhart. Trad. Jaci Maraschin. Correlatio. Universidade Metodista: 

São Paulo.In: http://www.metodista.br/ppc/correlatio/correlatio07/tillich-e-meister-eckhart/. Visitado em : 

10/07/2009. 

http://www.metodista.br/ppc/correlatio/correlatio07/tillich-e-meister-eckhart/


 82 

apenas a alma possui o privilégio ontológico de saltar sobre a ebullitio e alcançar o terreno a 

priori da bullitio – processo este que Eckhart define como uma realização mística, um estado 

de paz e união perfeita com a Divindade.  

Esta união e este estado de paz são traduzidos por Eckhart como a serenidade: “Escuta 

pois esta maravilha! Coisa admirável: encontrar-se fora como dentro, abraçar entendendo e 

ser abraçado; ver e ser o que é visto; segurar e ser segurado – eis aqui o estado final, onde o 

espírito repousa na paz, união perfeita com o doce Eterno”
191

. A serenidade, ao lado do 

desprendimento, ocupa papel privilegiado dentro da doutrina eckhartiana. Se pelo 

desprendimento a alma busca atingir uma relação profunda com a Divindade, na serenidade a 

alma está sempre aberta para receber a Divindade. Explica Caputo: 

 

 

A raiz desta palavra, lassen, significa deixar ir, renunciar, abandonar. A alma na Gelassenheit deve 

renunciar a tudo que impeça o advento de Deus na alma. Mas “lassen” também significa “deixar” 

ou “permitir” e também sugere abertura e receptividade. Deste modo, a alma que deixou para trás 

todos os obstáculos para o nascimento de Deus pode, ao mesmo tempo, permitir ou deixar o Pai 

sustentar Seu Filho aí. O primeiro momento é negativo – renunciar  as criaturas – e o segundo é 

positivo – permitir o nascimento do Filho
192

. 

 

 

 O apelo está sempre presente na alma, mas cabe apenas a ela realizá-lo à plenitude. 

Há, segundo Eckhart,  dois grandes obstáculos para a realização deste chamado: o amor 

próprio (Eigenliebe) e a vontade própria ( Eigenwille). Apenas se desvencilhando destes é que 

a alma estará apta a abrir-se para o nascimento do Filho – etapa inicial para a configuração da 

serenidade. Ao atingir a perfeita serenidade, a alma se torna como um vaso: fechada embaixo 

para as criaturas e aberta em cima para Deus. Na serenidade, a alma deve abandonar tudo e 

adentrar o ritmo da origem, o ritmo do próprio Deus em Si mesmo. Eckhart afirma que “você 

deve desistir de você mesmo, completa e definitivamente, e então terá de fato tudo 

abandonado”
193

. É pela serenidade que a alma recebe Deus e se une a Ele em Sua pura 

unidade, isento de Suas imagens e representações. Por ser o princípio de todas as coisas, por 

                                                 
191

 ECKHART, M. O Livro da Divina Consolação. Op. Cit. p. 175. 
192

 Op. Cit. p. 118. 
193

 Idem. Sermões Alemães. XIIº sermão. . 



 83 

ser o princípio da vida e ser Ele mesmo sem princípio (principium sine principio) é que não 

há por quê em Deus. 

 Neste estágio ontológico, a alma realiza o fiat divino ao desprender-se das coisas 

(Abgeschiendenheit) e deixar-ser (Gelassenheit). Na serenidade, a alma descobre-se na ação 

sem fundamento (ohne Grund) já que ela mesma se desvencilhou de seus próprios 

fundamentos e permite-se trafegar na esfera em que o fundamento da alma e o fundamento de 

Deus são um. A alma entrega-se ao apelo da Divindade que é transcendente a Deus e 

descobre, assim, sua origem: 

 

 

Mas no meu abandonar corpo e mente, onde me quedo livre de minha vontade, da vontade de Deus 

e de todos os seus trabalhos e do próprio Deus mesmo, então me encontro acima de todas as 

criaturas e não sou nem mais Deus nem criatura, mas sim aquilo que era, que deverei para sempre 

permanecer sendo.
194

 

 

 

 A imagem de Deus é o seu perfeito autoconhecimento e a alma, na compreensão 

verdadeira, se torna “da mesmíssima forma que esta imagem é”
195

. Como a alma possui três 

poderes – o conhecimento, o irascibilis (poder que tenta encontrar aquilo que é mais elevado) 

e a vontade
196

 - que se conjugam para atrair o amor de Deus para si mesma, pode-se falar 

numa ética mística em Eckhart, mas que não deixa de estar atrelada à sua compreensão 

ontológica da alma e de Deus: a questão do apelo, o direcionar-se de Deus à alma e a abertura 

que esta opera diante deste apelo. Temos, então, a estrutura fundamental da doutrina 

eckhartiana sobre Deus, a Divindade, a alma, o desprendimento e a serenidade. 

 Como vimos, Eckhart se insere na tradição do pensamento da negatividade e permite 

que haja uma especulação independente na Alemanha, transformando os místicos alemães em 

patriarcas desta direção
197

.  Esta tradição – o seu caráter próprio na especulação mística 

alemã, como indicam Dilthey e Maier – continuará nas especulações da Idade Média e no 

idealismo alemão de Fichte, Schelling e Hegel
198

,  surgindo como base para aquilo que ficou 

conhecido em Deleuze e Derrida como a filosofia da diferença e atingindo, de modo 

                                                 
194

 Op. Cit. XLIVº Sermão.  
195

 Op. Cit. XXIIIº sermão.  
196

 Cf. Op. Cit.  
197

 Cf. a esta tradição na Alemanha ver PASQUA, Herve. Eckhart, Le procès  de l´Un. Paris: Cerf. 2006. 
198

 Cf. Op. Cit.  



 84 

subterrâneo, a analítica existencial, mas especificamente os conceitos de nada, diferença 

ontológica e destinamento do ser.  

 Estabelecidos os fundamentos da tradição do pensamento da negatividade e seus 

representates mais destacados, cabe-nos agora delimitar as convergências entre essa tradição e 

o pensamento de Heidegger. Como indicado anteriormente, lançaremos mão do primeiro 

Heidegger – especialmente Ser e Tempo – para conquistarmos o conceito de destruição da 

tradição e seu desdobramento na visão de Heidegger sobre a tradição metafísca onto-teo-

lógica, bem como o lugar dos conceitos de ee seus desdobramentos no 

sentido da quadratura (Geviert) e o lugar do sagrado no segundo Heidegger. Além do mais, 

Ser e Tempo nos permitirá divisar a diferença ontológica – sempre presente no pensamento 

heideggeriano e um de seus fundamentos mais essenciais – e a questão do mundo e da 

mundanidade que se desdobrarão no sentido da diferença entre mundo e terra; bem como a 

colocação, na analítica existencial, da angústia como um humor privilegiado que revela o 

nada, tema esse desdobrado no conceito do nadificar do nada.  O segundo Heidegger, 

portanto, nos permitirá estabelecer convergências com a tradição referida, tarefa essa que 

enriquecerá a destruição da tradição e nos permitirá vislumbrar um momento em que o dizer 

sobre Deus, alma, mundo e abertura parecem portar uma abordagem não entitativa, portanto 

não ôntica e mais próxima da ontologia. Essa via não entitativa – e que fala sempre em termos 

da diferença – revelará o caráter ainda não acabado da destruição mesma e apontará para 

novas possibilidades de aproximações, lém de justificar e tornar mais clara as aproximações 

que srão estabelecidas. 

 



CAPÍTULO II 

A questão do nada e da diferença ontológica. 

 

1. Das Nichten des Nichts. 

 

No texto Que é Metafísica? (Was ist Metaphysik?), Heidegger afirma que o “ser não 

se deixa representar e produzir objetivamente à  semelhança do ente. O absolutamente 

outro com relação ao ente é não-ente.  Mas este se desdobra (west) como ser”
1
. 

Heidegger estabelece a diferença entre o ente e aquele que é absolutamente outro com 

relação a este, o não-ente ou o ser (Dies schlechthin Andere zu allem Seienden ist das 

Nicht-Seiende).  O Dasein, então, possui um privilégio ontológico para realizar o apelo 

de experienciar o ser no nada – esta disposição fundamental Heidegger denomina de 

angústia (die Angst). A angústia nos conduz ao abismo que diferencia o ser do ente e 

permite afirmar que “o nada é a negação da totalidade do ente, o absolutamente não-

ente”
2
. Mas o nada é mais originário do que o não e a negação, já que o nada é “plena 

negação da totalidade do ente”
3
 – (Das Nichts ist die vollstädige Verneigung der Allheit 

des Seienden).  

 Ao pôr em fuga o ente em sua totalidade, a angústia nos suspende e manifesta o 

nada. O que responde ao próprio “com o quê” da angústia é o nada. Mas esta não pode 

ser entendida como uma apreensão do nada. Explica Heidegger: 

 

 

O nada se revela na angústia – mas não enquanto ente. Tampouco nos é dado como objeto. 

A angústia não é uma apreensão do nada. Entretanto, o nada se torna manifesto por ela e 

nela, ainda que não da maneira como se o nada se mostrasse separado, “ao lado” do ente, 

em sua totalidade, o qual caiu em estranheza. Muito antes, e isto já o dissemos: na angústia 

deparamos com o nada juntamente com o ente em sua totalidade. 

 

 

 Na angústia não se trata de um retroceder diante de... mas sim de “uma quietude 

fascinada”
4
 que remete ao ente em sua totalidade em fuga – é desta maneira que o nada 

                                                 
1
 HEIDEGGER, Martin. Que é Metafísica? In:______. Conferências e escritos filosóficos. São Paulo: 

Abril Cultural, 1984. (Os Pensadores). p. 48. 
2
 Op. Cit. p. 37. 

3
 Op. Cit. 38. 

4
 Op. Cit. p. 40. 



 86 

assedia o Dasein na angústia. Não há, aqui, destruição do ente ou sua total negação. O 

que ocorre é a revelação, até então oculta, da estranheza do ente como absolutamente 

outro, e isto em face do nada. Esta revelação Heidegger define como o “nadificar do 

nada”
5
.  Este conceito de que o nada nadifica, o nadificar do nada (das Nichten des 

Nichts), até então totalmente novo, surge como uma das bases centrais do pensamento 

heideggeriano e é alvo de diversas controvérsias. 

A controvérsia mais conhecida, possivelmente, aparece no texto Elimination of 

Metaphysics Through Logical Analysis of Language
6
 de Rudolf Carnap

7
. Carnap 

principia afirmando que a lógica moderna possibilitou novas e mais exatas respostas às 

questões metafísicas e que as análises lógicas conduzem a resultados positivos ou 

negativos. O sentido positivo é conquistado no domínio das ciências empíricas, já que 

seus conceitos e ramos são clarificados, enquanto o lado negativo reside na metafísica, 

pois “as sentenças alegadas neste domínio são inteiramente desprovidas de sentido”
8
. As 

sentenças metafísicas, para Carnap, na verdade são pseudo-sentenças.  

Carnap responde à questão “o que é o significado  de uma palavra?” através de duas 

direções que se completam: “Primeiro, a sintaxe da palavra deve ser fixada”
9
 – o que ele 

chama de sentença elementar – e, depois, “para uma sentença elementar S contendo a 

palavra, uma resposta deve ser dada para a seguinte questão que pode ser formulada de 

diversos modos”
10

: 1. De quais sentenças S é dedutível e quais sentenças são dedutíveis 

de S? 2. S é verdadeira ou falsa em quais condições? 3. Como é possível que S seja 

verificada? e 4. Qual o significado de S?
11

 

                                                 
5
 Op. Cit. p. 41. 

6
 No original: Uberwindung der Metaphysik durch Logische Analyse der Sprache. In: Erkenntinis, Vol. II, 

1932. 
7
 Quando colocamos o texto de Carnap em relação à concepção do nadificar do nada heideggeriano, não 

estamos tentando estabelecer o lugar da linguagem nesse debate. De fato, a extensão da problemática da 

linguagem no pensamento heideggeriano exigiria, por si só, uma tese a parte. Nosso intuito é apenas 

ilustrar a controvérsia para, a partir daí, demonstrar os desdobramentos que o conceito ganha no segundo 

Heidegger. O lugar da linguagem ganha em importância, no contexto de nossa pesquisa, quando 

Heidegger, a partir de suas interpetações aos poemas de Hölderlin, transita “[...]da questão do sentido e 

história do ser para esta da linguagem como sentido e história do ser”. FERREIRA, A. Maria Cabral. O 

Sagrado em Heidegger. In: Idem (Org.) Fenômeno e Sentido. Salvador: Quarteto, 2003. p. 9. É a partir 

desses estudos – surgidos a partir da Kehre heideggeriana - que Heidegger inclui o conceito de sagrado 

em sua obra em conexão com os conceitos de clareira, Ereignis e  quadripartido (Geviert). Evidencia-se, 

assim, o lugar privilegiado do segundo Heidegger quando da estruturação de convergências entre 

conceitos fundamentais da tradição do pensamento da negatividade com os temas sugeridos e presentes 

na virada. 
8
 CARNAP, Rudolf. Elimination of Metaphysics Through Logical Analysis of Language.In: AYER, A. J. 

(ed). Logical positivism. Nova York: The Free Press. 1959. p. 61. 
9
 Op. Cit. p. 62. 

10
 Op. Cit. 

11
 Cf. Op. Cit.  



 87 

Carnap estava ciente de que entre os teóricos do conhecimento não há unanimidade 

quanto ao fato de que as sentenças elementares se reportam aquilo que é denominado 

como o dado (the given). Os diversos sentidos apontam, basicamente, para três 

definições sobre o dado: 1. As sentenças sobre o dado falam das qualidades mais 

simples dos sentidos; 2. Referem-se às experiências e similaridades entre elas e 3. Estas 

sentenças referem-se às coisas. Seja como for, para Carnap: 

 

 

Independentemente desta diversidade de opinião, é certo que a sequência de palavras tem 

um sentido apenas se as suas relações de dedutibilidade para as sentenças protocolares são 

fixadas, seja qual for as características das sentenças protocolares; e; similarmente, uma 

palavra só é significativa somente se as sentenças em que elas possam ocorrer são 

redutíveis a sentenças protocolares.
12

 

 

 

 Carnap afirma que para seu intento não interessa discutir a forma das sentenças 

primárias (as sentenças protocolares). O que importa é determinar o significado da 

palavra através de um critério de aplicação, o que significa apontar as relações de 

dedutibilidade que ocorrem por suas sentenças-formas elementares, por suas condições 

de verdade e por seu método de verificação. E muitas palavras que pertencem ao âmbito 

da metafísica, segundo ele, são sem sentido como as palavras princípio 

(principio) e Deus (Deus).  

No caso da palavra Deus, ela trafegou em diversos sentidos e saiu da esfera 

mitológica para entrar na esfera metafísica que a une com outras palavras como o 

absoluto, o incondicionado, a base primordial, etc. Estas palavras não acrescentam 

nenhum esclarecimento. Mas isso indica apenas que o fato natural da linguagem 

permitir sentenças sem sentido sem contrariar as regras gramaticais derivam da 

inadequação, em sentido lógico, da sintaxe.  

Para ilustrar sua teoria, Carnap lança mão da preleção Que é Metafísica? de 

Heidegger para discutir, principalmente, a sentença o nadificar do nada. Tais sentenças 

ou pseudo-sentenças, indica Carnap, só são possíveis devido ao defeito lógico da 

linguagem. O problema da assertiva heideggeriana de que o nada nadifica reside no 

tratamento dado ao nada como substantivo. Do mesmo modo, tratar o nada como um 

                                                 
12

 Op. Cit. p. 63. 



 88 

nome para descrever uma entidade cai em erro pela própria definição, criando uma 

sentença contraditória e absurda, já que o nada deveria ser encarado apenas como um 

operador existencial.  

Como é possível, então, pensar seriamente a questão do nada? Ainda mais: 

Heidegger afirma categoricamente que a alegada superioridade e sobriedade da ciência 

não podem ser levadas a sério se ela mesma não considerar a questão do nada. A 

posição de Heidegger, segundo Carnap, corrobora esta ideia, ou seja, um metafísico 

coloca a questão “fora” da esfera da lógica e da ciência.  

Alegar uma limitação para o conhecimento humano traz em si outra limitação: 

“se o significado de uma palavra não pode ser especificado, ou se a sequência de 

palavras não entra em acordo com as regras da sintaxe, então não se pode nem mesmo 

elaborar uma questão”
13

. O problema essencial da questão do nada, para Carnap, é a 

impossibilidade intrínseca de sua verificação. Sem este teste, a questão deve ser posta 

de lado, já que trafega num reino sem sentido
14

. Nosso conhecimento só pode aumentar 

através do contato com outros entes, “não importando se eles sabem mais, menos ou 

tudo”
15

. Para Carnap, o erro de Heidegger é o mesmo de todos os outros metafísicos, a 

exemplo de Hegel que afirmava que o puro ser e o puro nada são o mesmo
16

. 

 

 

Do mesmo modo, formas como “ser” e “não-ser”, que desde tempos imemoriais tomam um 

papel importante na metafísica, possuem a mesma origem. Numa linguagem logicamente 

correta, tais formas não podem nem mesmo ser construídas. Parece que no latim e no 

alemão as formas “ens” e “das Seiende” foram, talvez devido à influência sedutora do 

exemplo grego, introduzidas para serem usadas especificamente por metafísicos; deste 

modo, a linguagem deteriorou-se logicamente enquanto acreditava-se que tal adição 

representava uma melhoria.
17

 

 

 

                                                 
13

 Op. Cit. p. 72. 
14

 Nestes termos, podemos aduzir que o que pode ser considerado o deve ser apenas pelas ciências 

naturais, tema desenvolvido por Wittgenstein no seu Tractatus, ou seja, de que a totalidade das 

proposições verdadeiras é a totalidade das ciências naturais.  
15

 Op. Cit. p. 73. 
16

 Carnap também nos fornece o exemplo da célebre proposição de Descartes: cogito, ergo sum. O fato de 

afirmar que eu penso não torna necessária a afirmativa de que eu existo, mas sim de que existe algo que 

pensa. Trata-se de um erro causado pelo próprio verbo ser, já que o mesmo indica ser e existir a um só 

tempo. O problema da metafísica foi não compreender bem essa distinção. Cf. Op. Cit. p. 74. 
17

 Op. Cit. p. 74-75. 



 89 

 A metafísica, com suas sentenças sem sentido ou pseudo-sentenças, só pode ser 

entendida como “uma atitude geral de uma pessoa em relação à vida”
18

. O metafísico é 

visto como um músico sem habilidades musicais e que se usa das sentenças metafísicas 

para expressar uma atitude de caráter geral da pessoal diante da vida - exatamente esta 

atitude de caráter geral (Lebenseinstellung, Lebensgefühl). Neste sentido, a metafísica se 

origina da mitologia e alcança o terreno da poesia que “intensifica os efeitos da 

mitologia na vida de um modo deliberado”
19

. Além do mais, a metafísica toma o lugar 

da teologia que se baseia numa fonte de conhecimento de natureza trans-empírica. 

Assim, o metafísico acredita que a verdade e a falsidade estão em jogo em suas 

assertivas quando, para Carnap, elas possuem um conteúdo de expressão idêntico às 

assertivas dos artistas. 

 Heidegger quer responder à questão sobre os fundamentos da metafísica: um 

pensar que medita a partir dos fundamentos da metafísica, mas que é, em si mesmo, não 

mais metafísico. Se podemos pensar a questão essencial da preleção em relação às 

críticas de Carnap, então parece necessário estabelecer três caminhos – e que sempre se 

tocam – que Heidegger usa para “falar” sobre o nada: 1. Redimensionar o privilégio da 

ciência como referência de mundo que é sustentada por um comportamento humano de 

caráter marcadamente objetivo e que, na sua ação, determina e funda o ente naquilo que 

Heidegger chama de pensamento calculador
20

; 2. A partir do entendimento do insólito 

da questão, elaborar a mesma à luz da ontologia fundamental, ou seja, a partir da 

diferença ontológica e das disposições essenciais daquele que interroga, reconhecendo 

que o Dasein está suspenso dentro do nada, ou seja, ele procede diante do ente enquanto 

tal a partir do nada revelado e 3. Situar a questão no âmbito de uma tradição específica 

do pensamento: a tradição do pensamento da negatividade via aproximação de estrutura 

similar com o pensamento de Mestre Eckhart, o que lhe confere uma nova dimensão e 

possibilita, ao mesmo tempo, uma nova abordagem. 

 A partir do último ponto indicado, seremos capazes de abrir definitivamente a 

discussão entre os fundamentos da ontologia fundamental e a dimensão negativa da 

metafísica da referida tradição que parece fugir da prisão imposta pelo próprio 

Heidegger quando delimita toda a tradição metafísica à esfera da constituição onto-teo-

lógica. Sendo assim, trataremos, aqui, dos itens 1 e 2 acima citados, enquanto nos 

                                                 
18

 Op. Cit. p. 78. 
19

 Op. Cit.  
20

 Cf. Idem. A questão da técnica. In: ______. Ensaios e conferências.  2ª Ed. Petrópolis: Vozes. 2001.  



 90 

reservamos o direito de elaborar de modo mais demorado o item 3 a parte, uma vez que 

se fará necessário ir além das páginas da preleção e convocar Caputo, Zarader e Jones 

para clarificar esta “filiação subterrânea”. Entretanto, devemos partir, inicialmente, do 

próprio Heidegger para que esta dimensão indicada possa ganhar sentido. 

 

 

1.1. Gestell: a questão da ciência e da técnica. 

 

Em termos gregos, para Heidegger, ,  e  definem um território 

em comum, o Ereignis: o advento, o acontecimento-apropriação pelo qual o ser se 

ilumina no que lhe é próprio, ou seja, na sua essência e na sua proveniência. Neste 

sentido, parte-se primeiramente do pensamento () para o trazer  de  volta ao ser 

como Dobra () que só é possível ser pensado a partir de sua destinação (). Mas 

desde Parmênides – Frag. 6 – que o pensamento está atrelado ao dizer,. O dizer, 

em sentido mais originário – via Homero – nos indica um “pôr” (legen), constituindo 

uma plurivocidade do termo. Heidegger interpreta esta dinâmica de sentidos afirmando 

que “para os Gregos, deixar qualquer coisa ser posta-diante-de tal como já está posta, é 

deixá-la aparecer”
21

.   e  formam um par que surge como o “deixar-estar-

posto-diante-de (Vorliegen-lassen) e o tomar à sua guarda (In die Acht nehmem)”
22

: o 

primeiro determina o segundo, ocorrendo uma co-pertença, uma reciprocidade mútua 

entre ambos. 

 Deste modo, o pensamento, em sua abertura original, se mostra como uma 

memória e uma escuta, um recolhimento do presente
23

. Tanto assim é, que  irá 

aparecer no Fragmento 3 de Parmênides atrelado ao verbo. Ser e pensar, o 

mesmo. O   – o mesmo – é compreendido como uma relação de pertença mútua 

entre ser e pensar. Mais ainda: o pensamento pertence ao ser. Só onde há ser, eclode o 

pensar. O pensamento meditante, segundo Heidegger, é aquele que se mantém na 

obediência ao ser. O pensamento calculador, por outro lado, é aquele que se afastou de 

seu elemento original. Não se trata de um pensamento vazio, sem conteúdo, mas de um 

pensamento que se mantém na obediência daquilo que não lhe é próprio. Como nos diz 

Heidegger na sua carta Sobre o “Humanismo”:  

                                                 
21

 ZARADER, Marlene. Heidegger e as palavras da origem. Lisboa: Piaget, 1998.p. 134. 
22

 Op. Cit. p. 135. 
23

 Cf. Op. Cit. p. 138. 



 91 

 

 

Para primeiro aprendermos a experimentar, em sua pureza, a citada essência do pensar, o 

que significa, ao mesmo tempo, realizá-la, devemos libertar-nos da interpretação técnica do 

pensar, cujos primórdios recuam até Platão e Aristóteles. O próprio pensar é tido, ali, como 

uma tékhne, o processo da reflexão a serviço do fazer e do operar
24

. 

 

 

 O sentido da reflexão, neste ponto, se assenta sobre a praxis e a  poíesis. A 

, que já no Banquete (205b) de Platão surge como produção – e que tem na 

natureza, , sua máxima expressão – rege a essência daquilo que foi denominado 

como(tékhne). Este entrelaçamento, que une sob uma co-pertença termos que 

aparentemente são distintos entre si, permite que Heidegger pense a essência da técnica 

atrelada à sua compreensão muito particular da verdade,  
. Se nós traduzirmos a 

palavra grega de modo direto, teremos o termo desvelamento 

(Unverborgenheit). O que se pensa com esta afirmação é que a é, mais 

precisamente, “a saída para fora da , o surto ao aparecer, a vinda à presença”
26

. A 

fala de um deixar para trás a, sua origem e, neste deixar para trás, 

assinala sua desocultação, ou seja, ela mesma, como condição de conhecimento do ente, 

aponta para a primeira determinação da grega, ou seja, “a eclosão mesma do ente 

no seu ser”
27

, já que o ser é o que se oculta e se vela e se mostra a partir deste 

ocultamento
28

. 

 É assim que Heidegger poderá definir a técnica como “uma forma de 

desencobrimento”
29

. Este desencobrimento vale  como o traço fundamental da técnica, 

daí sua relação com a verdade. As quatro causas fundantes da filosofia – causa 

materialis, formalis, finalis e efficiens – encontram seu seio no âmbito mesmo deste 

desencobrimento. Por quê? Ora, é no desencobrimento que se funda toda produção. 

                                                 
24

 HEIDEGGER, Martin. Sobre o “Humanismo”. In:______. Conferências e Escritos Filosóficos. São 

Paulo: Abril, 1984. (Os Pensadores). pp. 149-50. 
25

 Trataremos de modo mais detalhado a , Ereignise o destinamento do ser no CapítuloIII. 
26

 ZARADER, M. Op. Cit. p. 78. 
27

 HEIDEGGER, Martin. Einführung in die Metaphysik. Tübigen: Niemeyer. 1953. p. 77. Apud 

ZARADER, M. Op. Cit. p. 78. 
28

 Cf.  ao ser como ser dos objetos da experiência – e sua relação com o poder de conhecer – ver o 

segundo capítulo, § 27,  da  obra Que é uma coisa?(Die Frage nach dem Ding) de Heidegger. Rio de 

Janeiro: Edições 70, 1990. pp. 228-9. 
29

 HEIDEGGER,  Martin. A questão da técnica. In:______.Ensaios e conferências. 2ª ed. Petrópolis: 

Vozes, 2002.p. 17. 



 92 

Produzir já diz este trazer à tona, o desocultar daquilo que estava velado, de-monstrar, 

trazer à luz. Diferentemente da , que é um “surgir e elevar-se por si mesmo”
30

, a 

técnica “des-encobre o que não se produz a si mesmo e ainda não se dá”
31

. Mas, em 

sentido diverso da técnica entendida como , a técnica moderna é uma 

exploração que “impõe à natureza a pretensão de fornecer energia, capaz de, como tal, 

ser beneficiada e armazenada”
32

; trata-se de uma provocação. Heidegger, para acentuar 

esta diferença, usa de exemplos que, num primeiro momento, nos parecem estranhos – a 

nós, aqueles inseridos na vida fáctica da técnica moderna. Assim, o trabalho do 

camponês, bem como o antigo moinho de vento, não provocam e desafiam o solo 

agrícola ou o rio. A técnica moderna dis-põe da natureza, e isto mesmo no sentido de 

uma exploração. Este processo abre e ex-põe a própria natureza. 

 Há, neste ponto, a compreensão de um desencobrimento explorador: aquele que 

extrai, transforma, estoca, distribui e reprocessa. Entretanto, mesmo aqui, sabendo-se 

que é o homem quem realiza a exploração que des-encobre o chamado do real, para 

Heidegger o homem não possui em seu poder o desencobrimento “em que o real cada 

vez se mostra ou se retrai e se esconde”. O homem realiza sua participação no 

desencobrimento quando age na técnica. Isto significa que a essência da técnica está 

para além de sua onticidade. Este modo de pensar só é possível porque Heidegger, 

desde os primórdios de sua analítica existencial, elaborou a questão do sentido do ser à 

luz da diferença ontológica. Ele salta do essentia latino-romântico para o Wesen greco-

germânico.  

 O homem é provocado a abordar a natureza como objeto de investigação. 

Heidegger propõe um termo de difícil tradução para indicar esta “interpelação única que 

reúne o homem e o real à volta de uma única tarefa de que eles são apenas os dois 

elementos complementares”
33

: Ge-Stell. Nas palavras de Heidegger, Ge-Stell significa 

“a força de reunião daquele por que põe, ou seja, que desafia o homem a des-encobrir o 

real no modo da dis-posição, como dis-ponibilidade”
34

. Esta compreensão está atrelada 

à própria compreensão heideggeriana da diferença ontológica: a diferença entre o ser e 

os entes. Esta diferença, e sua estruturação na vida fáctica, comporta, ainda, uma idéia 

heideggeriana bastante interessante: trata-se do destinamento do ser. Este destinamento 

                                                 
30

 Op. Cit. p. 16 
31

 Op. Cit. p. 17. 
32

 Op. Cit. p. 19.  
33

 ZARADER, M. Op. Cit. p. 148. 
34

 HEIDEGGER, M. A questão da técnica. Op. Cit. p. 24. 



 93 

nos diz que “o ser se nos atribui e se aclara e clarificante arruma o tempo-espaço, onde o 

ente pode aparecer”
35

. E ainda mais: “[...] o ser, ao remeter-se, produz o campo livre do 

espaço de jogo temporal e com isso o homem primeiramente num campo livre liberta as 

suas respectivas possibilidades essenciais remetidas”
36

.   

A história do direcionar e do libertar é a base para entendermos que, na época 

moderna, “o presente mostra-se em posição de objetividade”
37

. Deste modo, Heidegger 

pode entender que a essência historial da técnica, posterior a aparição histórica da 

ciência – entendida aqui como teoria do real – é que determina seu curso. O Ge-Stell 

determina, nas diversas manifestações da técnica, sua essência enquanto comum. Este 

encadeamento histórico – que envolve um a priori e um a posteriori – permite pensar o 

coração da ciência moderna como (episteme). Esta determinação da essência 

da técnica não se dá como algo técnico ou maquinal, mas indica, outrossim,  o modo 

como o todo do ente se des-encobre - e aí reside a dis-ponibilidade. Não se trata, 

contudo, de pensar uma demonia da técnica, já que Heidegger localiza o perigo em 

outro lugar. Uma vez que ao realizar a técnica  o homem já participa da dis-posição – 

entendida como um modo de desencobrimento – entende-se o perigo atrelado ao fato do 

homem ficar ex-posto a um perigo que provém do próprio destino. O perigo mesmo é o 

destino do desencobrimento, nomeadamente quando o homem equivoca-se com o 

desencobrimento e chega a interpretá-lo mal. Para Heidegger, não se trata de um entre 

tantos outros perigos, mas este é o perigo. 

A conferência A questão da técnica de 1953 é um desdobramento da preleção  

Que é Metafísica? de  1929. Na preleção, Heidegger afirma que “em todas as ciências 

nós nos relacionamos, dóceis a seus propósitos mais autênticos com o próprio ente”
38

. A 

ciência, em seu papel de desvelar as coisas objetivamente, pergunta pelo ente e mais 

nada: “somente o ente e além dele – nada”
39

. Heidegger possui uma preocupação que 

não cabe no âmbito da própria ciência que trata apenas do ente e nada quer saber do 

nada. Além do mais – e aqui podemos entender as críticas de Carnap – Heidegger 

também quer pensar a questão do nada para além do império da lógica. Sua afirmação é 

categórica: “pois o nada é a negação da totalidade do ente, o absolutamente não-ente 

                                                 
35

 Idem. O Princípio do Fundamento. Lisboa: Piaget, 1999.p. 95 
36

 Op. Cit. p. 138. 
37

 ZARADER, M. Op. Cit. p. 145. 
38

 HEIDEGGER, M. Que é Metafísica?. Op. Cit. p. 35. 
39

 Op. Cit. p. 36. 



 94 

[...] o nada é mais originário que o ‘não’ e a negação”
40

. O absolutamente não-ente (das 

schlechtin Nicht-Seiende) é mais originário que o não e a negação entendidos como 

operadores lógicos, ou seja, circunscritos à esfera da linguagem. 

Pode-se inferir que a disputa entre Carnap e Heidegger está assentada nas 

escolhas neo-kantianas que ambos tomaram. Carnap seguiu as tendências da escola de 

Marburg onde não pode haver uma distinção entre linguagem lógica e o mundo, 

enquanto Heidegger entende que a lógica é posterior ao entendimento do Dasein sobre 

mundo. Peter Gizzi esclarece este ponto entendendo que este desacordo reside na 

compreensão da relação entre lógica e mundo: 

 

 

Carnap, seguindo a tradição neo-kantiana de Marburg, acredita que a lógica e a realidade 

não podem ser entendidas como unidades independentes.  Heidegger, contudo, acredita que 

a lógica é secundária à compreensão do Dasein sobre o mundo. Deste modo, é apropriado 

perguntar à ciência como ela exclui e requer a existência do nada. Enquanto acredito que 

Heidegger retrata de modo mais acurado a maneira como nós interagimos com o mundo, 

reconheço que o argumento de Carnap é consistente dentro de sua própria perspectiva
41

.  

  

  

 O ponto essencial aqui é que para Carnap não pode haver diferença entre a 

lógica e o mundo, enquanto para Heidegger é preciso estabelecer novas bases para a 

ontologia através da compreensão do Dasein sobre mundo à luz de sua totalidade e do 

nada.  Como acentua Gizzi, Heidegger pode pensar o nada também a partir da tensão 

entre linguagem e lógica, ou seja, através do fato de que há duas concepções de 

linguagem: a concepção da linguagem técnica e científica (Sprachauffassung) e a 

linguagem especulativa, da experiência hermenêutica (Spracherfahrung)42. Para 

Heidegger, a linguagem proposicional e a lógica são posteriores à compreensão de 

mundo do Dasein. Assim, torna-se plausível colocar a questão do nada não apenas 

diante da ciência, mas do próprio pensamento rigoroso. A questão da técnica serve 

como base para levantar o problema, mas não para respondê-lo. Para isso, Heidegger 

                                                 
40

 Op. Cit. p. 37. 
41

 GIZZI, Peter.  In Defense of Nothing.  SubStance - Nº 110,Volume 35, 2, 2006, p. 127. 

 
42

 Cf. KOCKELMANS, Joseph. “Heidegger on Theology”. In: Thinking About Being: 

Aspects of Heidegger’s Thought. Ed. Robery W. Shahan & J.N. Mohanty. OK : University 

of Oklahoma Press, 1984. 85 – 108. 



 95 

precisará elaborar um novo olhar sobre a questão. De fato, assim ele o faz na preleção 

Que é Metafísica? Seu ponto de partida é o fenômeno mesmo que permite uma 

aproximação com a pergunta pelo nada através de uma abordagem fenomenológica.  

 De início, iremos tratar da questão assim como esta é abordada por Heidegger. 

Seguiremos seus passos tanto na preleção referida quanto em Ser e Tempo que lança as 

bases para a compreensão do problema dentro da analítica existencial. Depois, munidos 

desta compreensão, estaremos apto a seguir John Caputo na aproximação que este 

pensador faz da ideia heideggeriana em relação à compreensão de Mestre Eckhart sobre 

o desprendimento e a serenidade. Estabelecida as similitudes entre o pensamento de 

Heidegger e as doutrinas de Eckhart, estaremos aptos a abrir caminho em direção à 

tradição aqui estudada e inferir novas similitudes capazes de nos auxiliar a compreender 

as críticas à tradição onto-teo-lógica encetadas por Heidegger. Além do mais, as 

mesmas podem encontrar na tradição do pensamento da negatividade um eco a priori, 

demonstrando que a questão essencial exigida por Heidegger não está tão esquecida 

assim dentro da História da Filosofia, fazendo-se presente nomeadamente entre os 

neoplatônicos. 

 

 

1.2. A questão da re-velação do nada. 

 

Em Ser e Tempo, Heidegger dá um lugar privilegiado à angústia. Inicialmente, 

devemos entender que na analítica existencial o Dasein é entendido como disposição 

(Befindlichkeit) – isso, onticamente falando, é indicado pelo humor (Stimmung), ou 

seja, o estado e a integração de sentir-se e relacionar-se em todas as suas variantes, 

ocorrendo, aqui, os sentimentos, emoções e afetos
43

. O Dasein tem de ser - ele está, 

desde sempre, lançado em seu Da, ou seja, enquanto ser-no-mundo, esse ente 

específico ser sempre o seu Da. Estar-lançado (Gerworfenheit) deve “indicar a 

facticidade de ser entregue à responsabilidade”
44

.  Facticidade (Faktizität) aqui não 

indica o modo de ser do ser simplesmente dado
45

, mas sim, e apenas, um caráter 

                                                 
43

 Como indica Heidegger, “o humor já abriu o ser-no-mundo em sua totalidade e só assim torna possível 

um direcionar-se para...”. In: Heidegger, M. Ser e Tempo. Op. Cit. p. 191. 
44

 Op. Cit. p. 189. 
45

 Cf. ao conceito de ser simplesmente dado (Vorhandenheit) a partir da compreensão heideggeriana para 

o termo exitência (Existenz) como este surge na tese de Kant sobre o ser presente na Crítica da Razão 

Pura, ver MARÇAL, J. C. “Existência” e “Verdade” em Martin Heidegger. Saberes: Revista 

Interdisciplinar de Filosofia e Educação: Natal, nº 6, 2011. 



 96 

ontológico do Dasein assumido na existência. Assim, na disposição o Dasein se coloca 

sempre diante de si mesmo num dispor-se no humor. O enigma inexorável, como o 

chama Heidegger, reside no fato de que o humor coloca o Dasein diante do fato de seu 

Da – e este, o humor, é um modo originário de ser do Dasein.  

O primeiro caráter ontológico da disposição é que esta “abre o Dasein em seu 

estar-lançado e, na maior parte das vezes e antes de tudo, segundo o modo de um 

desvio que se esquiva”
46

.  Todo direcionar-se para do Dasein só é possível porque o 

humor já abriu o ser-no-mundo em sua totalidade. Daí o segundo caráter fundamental 

da disposição: “ [...]ela é um modo existencial  básico da abertura igualmente 

originária de mundo, de co-presença e existência, pois também este modo é em si 

mesmo ser-no-mundo”
47

. O terceiro caráter essencial se revela no fato de que o mundo 

que se abriu permite que o ente intramundano venha ao encontro, o que caracteriza 

uma abertura prévia do mundo pertencente ao ser-em. A circunvisão (umsicht) é um 

modo da disposição que deixa e faz vir ao encontro, daí o fato de poder ser atingido. 

Isso significa, portanto, que “o estado de humor da disposição constitui, 

existencialmente, a abertura mundana do Dasein”
48

. 

No parágrafo 30 de Ser e Tempo, Heidegger prepara a questão da angústia e do 

nada à luz da comprensão do temor como modo da disposição. Heidegger analisa o 

fenômeno do temor através de três perspectivas: o que se teme, o temer e pelo que se 

teme. De modo sucinto, podemos afirmar que o que se teme, o temível, “é sempre um 

ente que vem ao encontro dentro do mundo”
49

 - este possui o caráter de ameaça. 

Segundo, o temer libera a ameaça que se deixa e faz tocar a si mesma, ou seja, “a 

circunvisão vê o temível por já estar na disposição do temor”
50

. Apenas a 

espacialidade essencialmente existencial do ser-no-mundo pode liberar a possibilidade 

de aproximação. Por fim, o próprio ente que teme, o Dasein, “é aquilo pelo que o 

temor teme. Apenas o ente em que, sendo, está em jogo seu próprio ser, pode temer. O 

temer abre esse ente no conjunto de seus perigos, no abandono a si mesmo”
51

. Sendo 

assim, o temor desentranha o Dasein no ser de seu Da.  

Nos parágrafos 39 e 40 de Ser e Tempo, Heidegger discute a questão da 

totalidade originária do todo estrutural do Dasein e a disposição fundamental da 

                                                 
46

 HEIDEGGER, M. Op. Cit. p. 190. 
47

 Op. Cit. 191. 
48

 Op. Cit. p. 192. 
49

 Op. Cit. p. 195. 
50

 Op. Cit. p. 196. 
51

 Op. Cit. 



 97 

angústia como abertura privilegiada do Dasein. Heidegger entende que o ser-no-

mundo “é uma estrutura contínua e originalmente total”
52

. O que se busca aqui, 

inicialmente, é determinar a totalidade do todo estrutural do Dasein do ponto de vista 

ontológico-existencial. Heidegger questiona a “unidade ontológica da existencialidade 

e da facticidade, a copertinência essencial destas com relação àquela”
53

. Inicialmente, 

Heidegger estabelece a maneira originária do ser-no-mundo atrelada ao ser junto e ser-

com, chegando à de-cadência e à cotidianidade mediana: 

 

 

O ser-no-mundo, ao qual pertencem, de maneira igualmente originária, tanto o ser junto ao 

que está à mão quanto o ser-com os outros, é sempre em função de si próprio. Mas, de 

início e na maior parte das vezes, o próprio é impróprio, ou seja, o próprio-impessoal. O 

ser-no-mundo já é sempre numa de-cadência. Pode-se, portanto, determinar a cotidianidade 

mediana do Dasein como ser-no-mundo aberto na de-cadência que, lançado, se projeta e 

que, em seu ser junto ao “mundo” e em seu ser-com os outros, está em jogo o seu poder-ser 

mais próprio.
54

  

 

 

 Heidegger questiona-se, então, se é possível apreender esse todo estrutural da 

cotidianidade do Dasein em sua totalidade. Essa possibilidade não pode ser montada a 

partir de diversos elementos, já que, segundo Heidegger, o ser do Dasein é sustentação 

ontológica para esse todo estrutural e que se torna acessível num olhar completo capaz 

de revelar esse fenômeno originariamente unitário, fundando cada momento estrutural 

em sua possibilidade.  A base para a resposta de Heidegger à questão referida reside  na 

sua compreensão de que um olhar orientado para o ente intramundano “não é capaz de 

oferecer o Dasein, ôntica e ontologicamente, à análise ontológica”
55

. A análise 

ontológica exige que o ser do Dasein não seja reduzido à ideia de homem – a concepção 

de sua humanitas -, exigindo, ao contrário, a compreensão do ser a partir da abertura ao 

mesmo através da disposição e da compreensão que constituem o modo de ser desta 

abertura. É preciso, portanto, estabelecer uma disposição compreensiva do Dasein 

privilegiada, ou seja, uma disposição em que o Dasein estaria aberto para si mesmo. 

                                                 
52

 Op. Cit. p. 243. 
53

 Op. Cit. 
54

 Op. Cit. p. 244. 
55

 Op. Cit. 



 98 

 Heidegger entende que a exigência de buscar “uma das possibilidades de 

abertura mais abrangentes e mais originárias dentro do próprio Dasein”
56

 é satisfeita 

através do fenômeno da angústia (das Phänomen der Angst). Aqui, segundo Heidegger, 

temos o solo fenomenal em que podemos conquistar a apreensão explícita da totalidade 

originária do Dasein. Esse ser, afirma Heidegger, desentranha-se como cura
57

. A 

vontade, o desejo, a tendência e a propensão estão fundados e derivam da cura e não ao 

contrário.  

 A exigência metodológica de se colocar a cura como estruturação do Dasein 

parte da constatação de que as tentativas para responder à questão do sentido do ser se 

deram a partir de uma compreensão pré-ontológica ou ôntica que surgiu através da 

colocação da questão à luz da compreensão do ser no sentido de ser simplesmente dado, 

permanecendo o ser do Dasein indeterminado. Como Heidegger quer discutir o nexo 

ontológico que há entre cura, mundanidade, manualidade e ser simplesmente dado para 

atingir o ser do Dasein, faz-se necessário voltar-se para a própria abertura do Dasein 

para que a compreensão à questão torne-se ontológica, já que estamos tratando de um 

nível originário – portanto ontológico – de fundamentação do Dasein.   

 Numa perspectiva ontológica, Heidegger alega que a angústia é uma disposição 

privilegiada capaz de atingir o solo em que o Dasein se coloca diante de si mesmo a 

partir de seu ser. O Dasein foge de si mesmo “como seu poder-ser propriamente”
58

 na 

de-cadência, já que aqui ele imerge no impessoal junto ao “mundo”. Em sua abertura 

constitutiva, o Dasein, a priori, se coloca sempre diante de si mesmo – de outro modo, 

ele não poderia fugir de si mesmo na de-cadência: é a propriedade do ser-próprio que 

esta obstruída aqui. Esse fugir de si mesmo significa “o fato do Dasein de-cair no 

impessoal e no ‘mundo’ das ocupações”
59

. O caráter do temor já antevê essa 

possibilidade mais originária; o problema inicial é que a angústia e o temor possuem um 

parentesco fenomenal. Entretanto, o que pode ser temido e adquirir o caráter de 

“temível” que se descobre no temor advém sempre de algo intramundano.  A angústia 

possui um caráter ainda mais originário, já que para Heidegger “o desvio da de-

                                                 
56

 Op. Cit. p. 245. 
57

 O Dasein sempre se dá  num exercício de relação com os seres simplesmente dados e os outros seres 

que possuem seu mesmo modo de ser. Heidegger utiliza-se do termo alemão Sorge (do latim “cura”) para 

explicitar a base desses dois campos de irradiação e exercício: Besorgen é ocupar-se (relação com os 

seres simplesmente dados) e Fürsorge é preocupar-se (relação com os  seres existentes). Cura, portanto, 

refere-se à constituição ontológica do Dasein, ou seja, o nível de estruturação do mesmo.  
58

 Op. Cit. p. 247. 
59

 Op. Cit. p. 249. 



 99 

cadência se funda na angústia que, por sua vez, torna possível o temor”
60

. A afirmação 

fundamental de Heidegger, neste ponto, é que “aquilo com que a angústia se angustia é 

o ser-no-mundo como tal”
61

. 

 O privilégio ontológico se estabelece na angústia, em detrimento ao temor, por 

sair da esfera ôntica – os seres intramundanos que adquirem o caráter daquilo que pode 

ser temido – e atingir a esfera ontológica: na angústia, é o próprio ser-no-mundo que é a 

base da realização do fenômeno. A analítica existencial conquista esta afirmação 

quando entende que o com o quê a angústia se angustia possui um caráter inteiramente 

indeterminado, impossibilitando circunscrever fenomenologicamente que ente 

intramundano surge como ameaça na angústia. Explica Heidegger:  

 

 

Nada do que é simplesmente dado ou que se acha à mão no interior do mundo serve para a 

angústia com ele angustiar-se. A totalidade conjuntural do manual e do ser simplesmente 

dado que se descobre no mundo não tem nenhuma importância, ela se perde em si. O 

mundo possui o caráter de total insignificância. Na angústia, não se dá o encontro disso ou 

daquilo com o qual se pudesse estabelecer uma conjuntura ameaçadora
62

. 

 

 

Na compreensão ontológica fundamental, o nada não se revela “em parte 

alguma”. Sendo assim, o ameaçador da angústia, que não se encontra em lugar algum, 

só pode ser o próprio nada. A angústia não sabe com o que ela se angustia. Sendo a 

compreensão o ser do poder-ser do Dasein que é “a possibilidade de ser livre para o 

poder-ser mais próprio”
63

 e saber-se a quantas ele mesmo anda, a angústia possui, 

então, uma conexão com esse existencial. Compreensão e angústia só podem ser 

compreendidas num nexo existencial de parentesco quando entendemos que: 1. A 

angústia se angustia com o próprio ser-no-mundo; 2. A angústia se angustia com o 

mundo como tal; 3. Na angústia, o mundo se impõe em sua mundanidade; 4. O nada 

da manualidade se funda no mundo
64

; 5. Em sentido ontológico, o nada pertence ao ser 

do Dasein como ser-no-mundo; 6. Como modo da disposição, a angústia abre o mundo 

como mundo; 7. A angústia impossibilita o Dasein o poder de compreender a si 

                                                 
60

 Op. Cit.  
61

 Op. Cit. 
62

 Op. Cit. p. 250. (Grifo nosso). 
63

 Op. Cit. p. 199. 
64

 “O nada da manualidade funda-se em ‘algo’ mais originário, isto é, no mundo”. Op. Cit. p. 251. 



 100 

mesmo a partir do “mundo” e na interpretação pública e 8. A angústia singulariza o 

Dasein em seu próprio ser-no-mundo
65

. O poder-ser mais próprio é revelado na 

angústia.  

Há, na angústia, uma função libertadora que se verifica no fato de que ela arrasta 

o Dasein para o ser-livre para, ou seja, para a “propriedade de seu ser enquanto 

possibilidade de ser aquilo que já sempre é”
66

. O que ocorre na angústia é “um 

sentimento de estranheza, de nadificação, de sentir-se fora de casa. Por isso, retira o 

homem da aparente segurança e bem-estar de sua fuga decadente no ‘mundo’”
67

. Neste 

sentido, a angústia lança o Dasein diante de uma estranheza que lhe é inerente: ser-no-

mundo lançado para si mesmo em seu ser. A existencialidade, a facticidade e a de-

cadência - constitutivos do ser do Dasein como cura – se revelam como totalidade 

existencial de toda a estrutura ontológica do homem como ser-no-mundo através da 

angústia.  

Além do mais, a angústia “confere ao Dasein justamente um sentido extremo em 

que ele é trazido como mundo para o seu mundo e, assim, como ser-no-mundo para si 

mesmo”
68

. Como a analítica existencial define o ser-em como habitar em... e estar 

famililiarizado com... determina-se a estranheza da angústia extamente como este “não 

se sentir em casa”. A angústia priva o Dasein de seu empenho de-cadente no “mundo”, 

rompendo a familiaridade cotidiana: “O Dasein se singulariza, mas como ser-no-

mundo”
69

.  O fenômeno mais originário, portanto, não é o sentir-se em casa, mas , ao 

contrário, e isso numa compreensão existencial e ontológica, o não sentir-se em casa. 

Aqui, o Dasein se abre para a possibilidade de propriedade e impropriedade, já que na 

angústia se realiza a liberdade de ser para  o poder-ser mais próprio que significa que 

“em seu ser, o Dasein já sempre precedeu a si mesmo”
70

. 

Ao afastar os entes intramundanos como o quê do angustiar-se e colocar em 

caducidade o “mundo”, a angústia aponta para o além de todo ser simplesmente dado. 

O indeterminado da angústia se torna foco da abordagem existencial. Como explicitar 

                                                 
65

 Escreve Heidegger: “A angústia singulariza o Dasein em seu próprio ser-no-mundo que, na 

compreensão, se projeta essencialmente para possibilidades. Naquilo pelo que se angustia, a angústia abre 

o Dasein como ser-possível e, na verdade, como aquilo que, somente a partir de si mesmo, pode 

singularizar-se numa singularidade”. Op. Cit. p. 252. 
66

 Op. Cit.  
67

 TORRES, Jesus Vázquez. Angústia e Desamparo numa perspectiva heideggeriana. Perspectiva 

Filosófica. Volume VI, nº 11. Janeiro/Julho de 1999. p. 151. 
68

 HEIDEGGER, M. Op. Cit. 
69

 Op. Cit. p. 253. 
70

 Op. Cit. 256. 



 101 

existencialmente, portanto, essa indeterminação? Como indicamos no início deste 

capítulo, o absolutamente outro com relação ao ente é não-ente e este se desdobra 

como ser. Ora, Heidegger afirma que o Dasein possui um privilégio ontológico para 

realizar o apelo de experienciar o ser no nada. O cerne desta experiência – o nadificar 

do nada – Heidegger tratará de modo mais específico na preleção Que é Metafísica? 

Sendo assim, trataremos desta abordagem no item 4 deste Capítulo, mas agora não 

apenas centrados na visão heideggeriana, mas sim inferindo essa compreensão à luz da 

tradição que a precedeu: o desprendimento de Eckhart. As similitudes entre o nadificar 

do nada e a questão da negatividade em Eckhart nos permitirão, mais à frente, 

vislumbrar um novo modo de encarar as críticas de Heidegger àquilo que ele mesmo 

chamou de tradição metafísica onto-teo-lógica.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 102 

2. Diferença, Negatividade e tradição onto-teo-lógica. 

 

A questão do sentido do ser é o ponto de arrancada da analítica existencial. Em Ser e 

Tempo, Heidegger inicia o §1 afirmando que nos consideramos dispensados de 

desenvolver novamente uma umareal investigação 

sobre esta questão:  de Platão a Aristóteles até a Lógica de Hegel, a questão referida foi 

esquecida. Ser se tornou, portanto, o conceito mais universal e vazio. A questão, que 

antes incomodava a filosofia, encoberta em si mesma, transforma-se em evidência 

meridiana. O que ocorre na tradição, de acordo com Heidegger, é uma “dispensa de um 

questionamento do ser”
71

. 

Neste âmbito, a tradição responde à questão através de três pontos chaves: 1. Ser é o 

conceito mais universal; 2. O conceito de ser é indefinível e 3. O ser é o conceito 

evidente por si mesmo. Resumidamente, Heidegger apresenta os problemas que esta 

tradição traz ao atrelar à questão do ser a estes três pontos básicos: 1. A universalidade 

do ser transcende toda universalidade genérica, entendida por Aristóteles como unidade 

da analogia e discutida variadamente na ontologia medieval, principalmente nas escolas 

tomista e escotista, até chegar a Hegel com a definição de ser como o imediato 

indeterminado. A crítica de Heidegger é que definir o conceito de ser como o mais 

universal não o torna mais claro sendo, na verdade, o conceito mais obscuro; 2. O ser 

não pode ser concebido como ente – mas esta definição negativa só faz emergir novos 

problemas, notadamente o fato de que tal impossibilidade de definição não dispensa a 

questão, mas a exige e 3. A evidência do conceito esconde um enigma já “sempre 

inserido a priori em todo ater-se e ser para o ente, como ente”
72

. Tal obscuridade só 

reforça a necessidade de repetir a questão. 

Coloca-se a questão do sentido do ser (die Frage nach dem Sinn Von Sein). 

Heidegger assinala que àquilo para onde a filosofia está a caminho é o ser do ente
73

. 

Entretanto, a tradição indicada por Heidegger petrificou o questionamento, sendo 

necessário agora “uma apropriação e transformação do que foi transmitido”
74

. A 

analítica existencial deve se apropriar da história e encontrar uma via para se chegar ao 

                                                 
71

 HEIDEGGER, M. Ser e Tempo. Op. Cit. p. 28. 
72

 Op. Cit. p. 29. 
73

 Cf. Idem.  Que é isto – a Filosofia? In:______. Conferências e Escritos Filosóficos. São Paulo: Abril, 

1984. (Os Pensadores). 
74

 Op. Cit. p. 20. 



 103 

questionamento radical da pergunta pelo sentido do ser. Heidegger chama esta 

apropriação e transformação de “destruição”: 

 

 

Caso a questão do ser deva adquirir a transparência de sua própria história, é necessário, 

então, que se abale a rigidez e o endurecimento de uma tradição petrificada e se removam 

os entulhos acumulados. Entendemos essa tarefa como destruição do acervo da antiga 

ontologia, legado pela tradição. Deve-se efetuar essa destruição seguindo-se o fio condutor 

da questão do ser até se chegar às experiências originárias em que foram obtidas as 

primeiras determinações do ser que, desde então, tornaram-se decisivas
75

. 

 

 

 Como a analítica existencial atrela a questão do sentido do ser à compreensão do 

Dasein, Heidegger defende que a ontologia grega e sua história, com seus 

desdobramentos, entendem o Dasein e o ser mesmo a partir do “mundo”. Mas 

Heidegger está ciente de que na Idade Média – e aqui acrescentaríamos, em sentido 

oposto, a tradição dos neoplatônicos e sua via negativa – há uma recepção dogmática 

das concepções fundamentais do ser dos gregos e que muito trabalho ainda não 

realizado e pioneiro deve ser feito. Das Disputationes Metaphysicae de Suárez à Lógica 

de Hegel, Heidegger entende que o essencial da ontologia grega se transformou na 

metafísica e filosofia transcendental da Idade Moderna. Há, nesta tradição, regiões 

privilegiadas do ser: 

 

 

Na medida em que, no curso desta história, se focalizam certas regiões privilegiadas do ser 

que passam então a guiar, de maneira primordial, toda a problemática (o ego cogito de 

Decartes, o sujeito, o eu, a razão, o espírito, a pessoa), essas regiões permanecem 

inquestionadas quanto ao ser e à estrutura de seu ser, de acordo com o constante descaso da 

questão do ser. Ao invés disto, estende-se a este ente o acervo categorial da ontologia 

tradicional mediante uma formalização correspondente e delimitações meramente 

negativas; ou então, recorre-se à ajuda da dialética com vistas a uma interpretação 

ontológica da substancialidade do sujeito
76

. 

 

 

                                                 
75

 Idem. Ser e Tempo. Op. Cit. p. 51. 
76

 Op. Cit. 



 104 

 A substancialidade do sujeito e a dialética ganham lugar nesta tradição para 

responder ao questionamento sobre o ser. Entretanto, o fio condutor de toda ontologia, 

sua orientação fundamental, é grega. Heidegger, portanto, realiza dois movimentos 

fundamentais para atingir seu questionamento: 1. Retornar aos gregos num retorno que 

busca pensar a essência da verdade e do ser. Este passo de volta (Schritt zurück) 

significa partir “da tradição para o seu fundamento secreto, ou do pensado para o 

impensado”
77

 e, ainda mais, “efectuar o Schritt zurück, é neste caso voltar a subir da 

metafísica para sua trave-mestra (a distinção quidditas-quodditas) e desta para a sua 

proveniência (a diferença do ser e do ente)”
78

 e 2. “Destruir” uma tradição específica 

que trata da questão do ser no modo do esquecimento, voltando à tematização do 

problema à luz da diferença ontológica. Comenta Heidegger:  

 

 

Falamos da diferença entre o ser e o ente. O passo de volta vai do impensado, da diferença 

enquanto tal, para dentro do que deve ser pensado. Isto é o esquecimento da diferença. O 

esquecimento a ser aqui pensado é o velamento da diferença enquanto tal, pensado a partir 

da léthe (ocultamento), velamento que por sua vez originalmente se subtrai. O 

esquecimento faz parte da diferença porque esta faz parte daquele. O esquecimento não 

surpreende a diferença, apenas posteriormente, em conseqüência de uma distração do 

pensamento humano.
79

 

 

 

 O esquecimento da diferença (die Vergessenheit der Differenz) está no centro da 

problemática da ontologia tradicional. É preciso suplantar este esquecimento e retornar 

aos fundamentos do pensamento originário onde a questão do sentido do ser foi 

originalmente posta. Há um modo desta tradição ontológica ou metafísica encarar a 

questão. Heidegger parece vislumbrar apenas um viés desta tradição. Ele comenta: 

 

 

                                                 
77

 ZARADER, M. Heidegger e as palavras de origem. Op. Cit. p. 132. (De fato, parece que Zarader 

limita de modo radical o passo de volta heideggeriano, ou seja, limitando-o ao universo da metafísica, 

excluindo, assim, o retorno encetado por Heidegger ao escutar os gregos matinais. O sentido do passo de 

volta e o olhar para o futuro – constituições do pensamento enquanto Andenken e Vordenken – assinalam 

para uma dimensão mais ampla – positiva e negativa - do que a que foi indicada aqui por Zarader). 
78

 Op.Cit. p. 183. 
79

 HEIDEGGER, M. A constituição onto-teo-lógica da Metafísica. In: ______. Identidade e diferença. 

Conferências e Escritos Filosóficos. São Paulo: Abril, 1984. (Os Pensadores). p. 193. 

 



 105 

A metafísica pensa o ente enquanto tal, quer dizer, em geral. A metafísica pensa o ente 

enquanto tal, quer dizer, no todo. A metafísica pensa o ser do ente, tanto na unidade 

exploradora do mais geral, quer dizer, do que em toda parte é in-diferente, como na unidade 

fundante da totalidade, quer dizer, do supremo acima de tudo. Assim é previamente 

pensado o ser do ente como o fundamento fundante. Por isso, toda a metafísica é, 

basicamente, desde o fundamento, o fundar que presta contas do fundamento; que lhe presta 

contas e finalmente lhe exige mais.
80

 

 

 

 O princípio da metafísica é exatamente pensar o fundamento. Mas o fundamento 

deveria apontar para o ser, e não para o ente. O princípio do fundamento reza que nihil 

est sine ratione. É Leibniz quem traz, pela primeira vez, a formulação do princípio 

como principium rationis sufficientis
81

. Este princípio indica que nada é sem 

fundamento. Mas o sentido da entonação inicial da proposição possui um caráter 

metafísico arraigado na tradição: nada, aqui, significa “não um qualquer de tudo aquilo 

que de algum modo é, o é sem fundamento”
82

.  Como princípio fundamental, há a 

determinação da identidade, que significaria, aqui, a “co-pertença de vários no mesmo, 

ou mais claramente: co-pertença de vários com fundamento do mesmo”
83

. Todavia, ao 

voltar-se sobre si mesmo, o próprio princípio parece esgotar-se e não encontra 

fundamento para si mesmo – seguindo o princípio da contradição indicado por 

Aristóteles
84

. 

 O objetivo principal de Heidegger na conferência O Princípio do Fundamento 

foi demonstrar que como para Leibniz o principium rationis era pensado rigorosamente 

como principium reddendae rationis - e este significa devolver o fundamento - fazia-se 

necessário mudar a entonação da proposição-princípio para atingir a diferença, saltando 

sobre a identidade. O fundamento exige que seja devolvido como fundamento – 

“restituir, a saber, na direção do re-presentado, isto é, do sujeito representante e através 

deste para aquele”
85

.  É na ratio reddenda que o fundamento “demonstra-se no caráter 

da reivindicação à entrega”
86

. Esta entrega – e o através e para indicado acima – só é 

possível de ser pensando quando a ontologia salta das determinações tradicionais e 

                                                 
80

 Op. Cit. p. 195. 
81

 Cf. idem. Sobre a essência do fundamento. In: ______. Conferências e Escritos Filosóficos. São Paulo: 

Abril, 1984. (Os Pensadores). 
82

 Idem. Princípio do Fundamento. Op. Cit. p. 14. 
83

 Op. Cit. p. 19. 
84

 Cf. ARISTÒTELES. Metafísica,  3 e segs. 
85

 HEIDEGGER, M. Op. Cit. p. 47. 
86

 Op. Cit. 55. 



 106 

elabora uma analítica existencial do Dasein: o onde da entrega, do através e do para. 

Heidegger entende que no “porquê?” reside a nossa pergunta pelo fundamento. Ele usa 

um verso do místico Angelus Silesius para chegar do fundamento ao ser e ao nada. O 

verso diz: “A rosa é sem porquê; ela floresce, porque ela floresce, ela não repara em si 

própria, não pergunta, se a vemos”
87

. Este “porquê” contém, então, a referência 

respondente ao fundamento.  Heidegger faz uma importante observação sobre esta 

relação estabelecida entre o principium reddendae rationis, o verso de Silesius e o lugar 

do “porquê”: 

 

 

Na medida em que a primeira parte do primeiro verso nega a presença do fundamento, mas 

a segunda parte do mesmo afirma terminantemente o subsistir do fundamento através do 

<<porque>>, apresenta-se afinal uma contradição, isto é uma simultânea afirmação e 

negação do mesmo, quer dizer, do fundamento. Afinal, o fundamento que o <<porquê>> 

busca e o que  o <<porque>> alega, é o mesmo fundamento? A resposta dá-no-la o segundo 

verso do dito. Ele contém o esclarecimento do primeiro verso. Todo o aforismo é tão 

espantosamente claro e laconicamente construído, que nos agradaria chegar à ideia de que 

à grande Mística pertenceria a mais extrema agudeza e profundidade de pensamento. Esta 

é, com efeito, também a verdade. Mestre Eckhart demonstra-o.
88

 

 

 

 Os fundamentos que essencialmente determinam o homem são sem fundo (Ab-

Grund). A direção dada aqui aponta para dois caminhos que se encontram: 1. O “sem 

porquê” e o “sem fundamento” não são o mesmo e 2. O Ab-Grund aponta para a esfera 

da diferença ontológica. Estes caminhos permitem Heidegger compreender que o 

princípio do fundamento possui como sujeito não o próprio fundamento, mas sim o 

ente.  Esta possibilidade se abre quando pensamos o princípio à luz da entonação forte 

que reside no fundamento: Nada é sem fundamento. Esta entonação “permite-nos ouvir 

uma unissonância de <<é>> e <<fundamento>>, est e ratio”. Agora, a escuta atenta 

concentra-se no início da proposição: Nada é... Explica Heidegger: 

 

                                                 
87

 SILESIUS, Angelus. Cherubinischen, Wandersmann. Apud Op. Cit. p. 59. 
88

 HEIDEGGER, M. Op. Cit. pp. 61-62. (Grifo nosso. Trataremos mais à frente da questão da grande 

Mística (grosse Mystik) em relação ao pensamento heideggeriano. Neste momento, vale ressaltar que 

colocamos essa citação na Introdução como lugar privilegiado em que Heidegger permite que a tradição 

aqui estudada possa ser posta em convergência com seu pensamento. É o próprio testemunho de 

Heidegger que salvaguarda essa aproximação). 



 107 

 

<<Nada é...>> O que diz: <<é>>? Da Gramática sabemos: ‘é’ pertence à flexão do verbo 

auxiliar ‘ser’. Não é necessário no entanto o recurso à Gramática. O conteúdo do princípio 

dá informação suficiente. ‘Nada’, isto é, nenhum  que de certo modo é um ente ‘é – sem 

fundamento’. O ‘é’ nomeia, se bem que de modo totalmente indeterminado, o ser do sempre 

de cada vez ente. O princípio do fundamento, que agora existe como enunciado sobre o 

ente, diz: ao ser do ente pertence qualquer coisa como que um fundamento. Com isso 

comprova-se o princípio do fundamento, não apenas como enunciado sobre o ente. Nós 

temos antes isto: o princípio do fundamento fala do ser do ente. O que diz o princípio? O 

princípio do fundamento diz: ao ser pertence qualquer coisa como fundamento. O ser é de 

caráter fundamental, é de tipo fundamental.
89

 

 

 

 O princípio do fundamento, agora, é entendido como um falar sobre o ser. 

Sendo assim, ser e fundamento “pertencem um ao outro de modo concomitante. A partir 

da sua copertença com o ser enquanto ser, o fundamento recebe sua essência”
90

. 

Heidegger identifica – e isto a partir do referido princípio – o ser como o sem-fundo 

(Ab-Grund). A explicação de Heidegger aproxima esta compreensão do ser como sem-

fundamento com a negatividade de Deus da tradição do pensamento da negatividade. 

Nas palavras de Heidegger: 

 

 

Ser e fundamento pertencem um ao outro de modo concomitante. A partir da sua 

copertença com o ser enquanto ser, o fundamento recebe a sua essência. Inversamente, o ser 

enquanto ser rege a partir da essência do fundamento. Fundamento e ser ‘são’ o mesmo, 

não o igual, o que logo a diferença dos nomes ‘ser’ e ‘fundamento’ indica. Ser ‘é’ na 

essência: fundamento. Por isso o ser nunca pode anteriormente ter um fundamento, que o 

deva fundamentar. Em conseqüência disto o fundamento do ser permanece fora. O 

fundamento permanece fora do ser. No sentido de um tal permanece-fora do (Ab-bleibens) 

fundamento do ser, ‘é’ o ser o sem-fundo (Ab-Grund). Na medida em que o ser enquanto tal 

é fundamentado em si próprio, permanece ele mesmo sem fundamento. O ‘ser’ não cai no 

domínio do poder do princípio do fundamento, mas apenas no do ente.
91

 

 

 

                                                 
89

 Op. Cit.p. 78. 
90

 Op. Cit. pp. 80-81. 
91

 Op. Cit.. p. 80-1. 



 108 

 O que se revela aqui é que a essência do ser ainda permanece oculta, já que o 

modo como o ser no ente se nos dedica na tradição é apontando para o ente
92

.  Este 

olhar para a questão do ser do ente dado pela tradição, Heidegger denomina metafísica. 

Mas esta metafísica é aquela entendida a partir da concepção tradicional dada por 

Baumgarten na sua obra Metaphysica: 1. Metaphysica est scientia prima cognitionis 

humanae principia continens e 2. Ad metaphysicam referuntur ontologia, cosmologia, 

psychologia, et  theologia naturalis. Ou seja: a metafísica é a ciência que contém os 

primeiros princípios nos quais se realiza o conhecimento humano e se refere à 

ontologia, cosmologia, psicologia e teologia natural
93

.  

Mas a ontologia desta tradição – onde o princípio do fundamento se faz presente 

– trata do ente enquanto tal e não do sentido do ser enquanto tal. A metafísica, portanto, 

nada mais é do que a verdade sobre a totalidade dos entes. O pensamento ocidental-

europeu em que o todo do fundamento da metafísica habita é conduzido pela questão 

“que é o ente?”: “É fazendo esta pergunta que ele questiona o ser”
94

. Ao questionar “o 

que é o ente?”, a metafísica segue em direção ao ente supremo – âmbito relativo ao 

divino e a Deus, o que fornece o caráter teológico ao questionamento. Quando questiona 

“que é o ente em geral enquanto ente?”, a metafísica possui o caráter ontológico.  

 Há, então, um caráter ambivalente da questão do ente. Em relação a esta 

ambivalência, Heidegger a denomina de caráter onto-teo-lógico da tradição metafísica.   

Tal constituição “emerge do imperar da diferença que sustenta separados e unidos ser 

como fundamento e ente como fundado-fundamentante, sustentação que a de-cisão 

consuma”
95

. Engajada na diferença como tal impensada, a metafísica não pode pensar o 

                                                 
92

 No Capítulo III trataremos do destinamento do ser como desdobramento da abordagem heideggeriana 

ao princípio do fundamento. 
93

 Cf. HEIDEGGER, M. Kant und das Problem der Metaphysik. Frankfurt: Vittorio Klostermann, 1991.p. 

22. 
94

 Idem. A tese de Kant sobre o ser. In:______. Conferências e Escritos Filosóficos. São Paulo: Abril, 

1984. (Os Pensadores). p.237. 
95

 Idem. A constituição onto-teo-lógica da Metafísica.Op. Cit. p. 201. (Há um problema de tradução aqui. 

De fato, no original da Constituição onto-teológica da Metafísica, lemos: “Der Gott kommt in die 

Philosophie durch den Austrag”. HEIDEGGER, M. Die onto-theo-logische Verfassung der Metaphysik. 

In: ______. Identitat und Differenz. Frankfurt: Vittorio Klostermann, 2006. p. 77. Ernildo Stein traduziu 

der Austrug por de-cisão e assim se justifica: “Heidegger procura captar a ambivalência que se oculta na 

di-ferença (entre ser e ente) com as palavras ‘sobrevento’ e ‘advento’. Sobrevento (Überkommnis), como 

acontecimento inesperado, é o ecsaiphnes (de repente) que manifesta o advento (Ankunft). O ser é o 

sobrevento que desoculta o ente e assim desvela aquilo que oculta: o advento do ente. Chega-se então a 

uma solução, que logo se torna dis-solução; por isso traduzo Austrag por de-cisão, que designa a 

insuprimível di-ferença entre ser e ente”. Nota para Heidegger, M. A Constituição onto-teo-lógica da 

metafísica. Op. Cit.p. 198. O problema aparece quando lemos no Vol. II de Ser e Tempo, § 60, a 

afirmação de que “chamamos de de-cisão essa abertura privilegiada e própria, testemunhada pela 

consciência no próprio Dasein, ou seja, o projetar-se silencioso e prestes a angustiar-se para o ser e estar 

em débito mais próprio”. Idem. Ser e Tempo. Vol. II. Petrópolis: Vozes, 2000. p.86. No original, lemos: 



 109 

nada e o ser a partir da diferença ontológica mesma. O distanciar-se – ou não 

aproximar-se – da diferença em si mesma, fornece-lhe o caráter de onto-teo-logia. 

Como assinala Heidegger:  

 

 

Na medida em que a metafísica pensa o ente enquanto tal, no todo, ela representa o ente a 

partir do olhar voltado para o diferente da diferença, sem levar em consideração a diferença 

enquanto diferença. O diferente mostra-se como o ser do ente em geral e como o ser do ente 

supremo. Porque o ser aparece como fundamento, o ente é fundamentado; mas o ente 

supremo é o fundamentante no sentido da primeira causa. Pensa a metafísica o ente no que 

respeita seu fundamento, comum a cada ente enquanto tal, ela é lógica como onto-lógica. 

Pensa a metafísica o ente enquanto tal no todo, quer dizer, no que respeita o supremo (que é 

o) ente que a tudo fundamenta, ela é lógica como teo-lógica.
96

 

 

 

 No que se refere ao âmbito próprio da constituição onto-teo-lógica da metafísica 

– daí a  importância de pensar o princípio do fundamento e sua relação com o ser e o 

ente – Deus entra na filosofia pela de-cisão por onde se manifesta a diferença entre ser e 

ente. Mas ser aqui é pensado na relação com o ente fundado, ou seja, ser como causa, 

como fundamento que necessita, ele próprio, a fundamentação que lhe é adequada. O 

termo que Heidegger usa para tratar de Deus como causa sui é Ur-sache: Dies ist die 

Ursache als die Causa sui
97

. Ur-sache é a coisa mais originária. O Deus desta tradição 

está inegavelmente atrelado ao princípio do fundamento e à compreensão da copertença 

                                                                                                                                               
“Diese ausgezeichnete, im Dasein selbst durch sein Gewissen bezeugte eigentliche Erschlossenheit – das 

verschwiegene, angstbereite Sichentwerfen auf das eigenste Schuldigsein – nennen wir die 

Entschlossenheit”. Idem. Sein und Zeit. Op. Cit. pp. 296-297. Die Entschlossenheit é um modo 

privilegiado de abertura (die Erschlossenheit) do Dasein. Evidente que Austrag e Entschlossenheit não 

podem dizer o mesmo; de fato, indicam relações diferentes do ser com o ente e com o Dasein. Sendo 

assim, manteremos a tradução de Stein – Austrag por de-cisão – mas indicaremos Entschlossenheit como 

destrancamento. Preferimos traduzir Entschlossenheit de modo direto, pois acreditamos que o vocábulo 

destrancamento traduz perfeitamente a idéia usada por Heidegger, uma vez que a palavra alemã deriva-se 

do verbo schliessen, trancar, e é composta pelo prefixo ent que fornece a idéia contrária ao verbo dado. 

Duas citações operam a nosso favor: 1.”O destrancamento conduz o ser do Da à existência de sua 

situação. O destrancamento, porém, delimita a estrutura existencial do poder-ser próprio, testemunhado 

na consciência, isto é, do querer-ter-consciência. Nele reconhecemos a compreensão adequada do 

aclamar” (Ser e Tempo. Vol. II. Op. Cit. p. 90) e 2. “Caracterizou-se o destrancamento como o projetar-se 

silencioso e prestes a angustiar-se para o ser e estar em débito mais próprio. Este pertence ao ser do 

Dasein e significa ser-fundamento nulo de um nada” (Op. Cit.. p. 97). Deste modo, manteremos, nas 

citações da edição brasileira de Ser e Tempo, o termo destrancamento no lugar de de-cisão, tanto para 

alcançar um sentido mais próprio ao termo, como para desvinculá-lo de um possível erro com o vocábulo 

Austrag. 
96

 Op.Cit. PP. 200-201. 
97

 Idem. Identität und Differenz.Op. Cit. 



 110 

entre ser e ente a partir do esquecimento mesmo da diferença, já que o nada, como 

assinalamos antes, é pensado como nihil negativum. 

 Heidegger radicaliza a diferença a partir da compreensão do fato de que o 

homem pertence ao ser e que este pertencer escuta ao ser e somente o homem, aberto 

para o ser, pode propiciar-lhe o advento enquanto presentar. Há um comum-pertencer 

(Zusammengehörigkeit) entre ser e homem. Mesmo lançando mão da dialética, a 

tradição parece esquecer este comum-pertencer. Como pensar, então, de modo rigoroso, 

esse acontecimento privilegiado? O Dasein, então, o homem, é apropriado ao ser na sua 

co-pertença (Zusammengehören) que se dá no Ereignis
98

. Eis como Zarader explica este 

último vocábulo:  

 

 

Ereignis deve ser entendido segundo três direções semânticas: a idéia de captar com o olhar 

(er-äugen), a idéia do ser próprio (eigen), a idéia de ter lugar ou de se produzir (sich 

ereignen) . Se mantivermos juntas estas três direções, o Ereignis aparece como esse ‘deixar 

vir a si’, essa ‘apropriação’ ou melhor ainda esse ‘advento’, pelo qual o ser (da mesma 

maneira que o homem) se ilumina no que lhe é próprio, quer dizer na sua essência e na sua 

proveniência
99

. 

 

 

 Estabelece-se, assim, a diferença no pensamento heideggeriano na escolha dos 

termos Differenz e Unter-Schied  que já é um indicativo da necessidade de Heidegger 

pensar a diferença mesma como um movimento de diferenciação, ou seja, não há a ideia 

de um congelamento, de uma verificação a posteriori daquilo que se dá pela diferença; 

ao contrário, a diferença mesma é que permite que possa “haver” tanto ser como ente. 

Só a partir da diferença é que o ser pode ser pensado.
100

 Na diferença se oculta a 

unidade. Explica Zarader: 

 

 

A diferença não tem pois nada de uma verificação posterior (verificação segundo a qual o 

ser não é redutível ao ente). Ela é aquilo a partir do qual <<há>> tanto ser como ente; mas 

como a divisão por ela instaurada é também de fato um relacionar, ela é igualmente aquilo 

                                                 
98

 Na  tradução brasileira para a conferência Identität und Differenz, Ernildo Stein segue os passos da 

tradução francesa, evénément-appropriation, e traduz Ereignis por acontecimento-apropriação. 
99

 ZARADER, M. Op. Cit. p. 169. 
100

 Cf. Op. Cit. pp. 183-4. 



 111 

a partir do qual há, num só, ser-ente, quer dizer o ser do ente. Assim se torna visível pouco 

a pouco o que acreditamos ser a condição absoluta para toda e qualquer apreensão do 

penamento heideggeriano da diferença: a saber, que esta – mesmo quando Heidegger a 

apresenta como <<diferença do ser ao ente>> ou <<do ser e do ente>> - não é a diferença 

de dois, mas o diferenciar de um mesmo, de um Simples, que no entanto não é simples 

senão pela sua Dobra. Por outras palavras, pensar a diferença, não é de maneira nenhuma 

contentar-se com distinguir um (<<o ser) do outro (<<o ente>>)) – como se estivéssemos aí 

duas realidades distintas que Heidegger se esforçaria por delimitar uma em relação à outra 

– mas é captar simultaneamente o afastamento e a relação de um com o outro
101

. 

 

 

 A radicalização da compreensão da diferença do mesmo é o traço fundamental 

do esquecimento, pela tradição metafísica, da questão da diferença ontológica e da 

questão pelo sentido do ser. O passo de volta heideggeriano se remete apenas ao início 

do pensamento grego
102

 – toda a tradição é entendida a partir, e apenas assim, deste 

esquecimento. Mas será que esse salto sobre um abismo (sem-fundamento) e que se 

direciona para o pertencer ao ser, não é sentido, em termos estruturais, em nenhum 

momento desta tradição? Será que pensar ser e fundamento como o mesmo, numa co-

pertença, e isso a partir da abertura privilegiada que a disposição da angústia conduz 

através do nada, não surge no horizonte da tradição em momento algum? Será que 

pensar o ser como o “é” sem fundamento (Ab-grund) não se faz presente nesta tradição? 

Será que o acontecimento apropriador que é “a lei porque reúne os mortais no apropriar 

de sua essência”
103

 e que permite que o poder escutar, portanto escutar a diferença 

mesma, não são ouvidos em outro momento da tradição? Toda a tradição descrita por 

Heidegger é sempre onto-teo-lógica, mas será que dentro desta mesma tradição não há 

nenhum salto sobre esta compreensão, ou seja, um salto que permita, dentro da tradição, 

escutar um traço indicativo de uma ontologia fundamental? Será que, nesta tradição, 

Deus é sempre pensado como causa sui e, portanto, onticamente? 

                                                 
101

 Op. Cit. pp. 185-186. 
102

 Não caberia aqui discutir a relação de Heidegger com a compreensão aristotélica para a metafísica 

como a “filosofia primeira”,ou seja, o estudo  do ente enquanto ente. Cf. THOMSON, Iain. 

Ontotheology? Understanding Heidegger´s Destruktion of Metaphysics. International Journal of 

Philosphical Studies. Vol. 8 (3), 2000. pp. 297-327. Nem tampouco a dimensão desta discussão em 

relação aos conceitos de dynamis e energéia. Cf. HEIDEGGER, M. Metafísica de Aristóteles 1-3. 

Petrópolis: Vozes, 2007 ou a tradição renascentista que tomou para si diversos conceitos de Plotino, 

Proclo e Dionisius. Cf. The Cambridge Companion to Renaissance Philosophy. James Hankins (Ed.). 

Cambridge: Cambridge Universitu Press, 2007. 
103

 HEIDEGGER, M. A caminho da linguagem.Petrópolis: Vozes, 2003. p. 208. 



 112 

 Acreditamos que há uma tradição que segue uma via diferente. Uma tradição 

que permite, por exemplo, que Silesius afirme que “eu sei que sem mim, Deus não vive 

um só instante”
104

 e que “para onde devo pender então? Devo ir além de Deus, a um 

deserto”
105

 e que, por fim, afirma que “sou tão grande quanto Deus. Ele é tão pequeno 

quanto eu”
106

, não contém estruturas que vão além de uma compreensão ôntica sobre o 

ser? Esta tradição, que encontra em Eckhart seu termo mais acabado, profundo e 

rigoroso, não pode nos fornecer pistas suficientes para pensarmos sobre um novo ângulo 

a “desconstrução” exigida por Heidegger? Será possível estabelecer convergências entre 

esta tradição que denominamos de tradição do pensamento da negatividade e a 

ontologia fundamental e a Kehre heideggeriana ? 

 Antes que iniciemos a tarefa de conjugar as convergências entre o pensamento 

de Heidegger e o dizer desta tradição, se faz necessário que entendamos o início do 

pensamento heideggeriano. Essa aproximação com a formação intelectual de Heidegger, 

assim cremos, nos dará uma base para alcançarmos uma compreensão histórica da 

ontologia fundamental e da Kehre que alarga o passo de volta e que encontra eco nas 

vozes indicadas da tradição da negatividade. Lançaremos mão das pesquisas de Ott, 

Caputo e Safranski para que, via biografia intelectual, possamos inserir a tradição da 

negatividade numa aproximação adequada com os principais conceitos de Heidegger, já 

que esse início permite, em certa medida, tornar clara a presença de Eckhart nos escritos 

de Heidegger.  

Este primeiro momento de nossa aproximação se faz necessário para que as 

aproximações indicadas não pareçam arbitrárias, mas sim devedoras de uma 

compreensão inicialmente trazida à tona pelo próprio Heidegger. Tornar-se-á evidente 

que, mesmo entre os comentadores que buscam sugerir similitudes, esta aproximação só 

é válida se encararmos o caráter subterrâneo que esta tradição possui no pensamento 

heideggeriano. No entanto, estaremos seguindo as exigências levantadas pelo próprio 

Heidegger em relação à tradição quando construirmos – a partir de Caputo e John Jones 

– trabalho ainda não elaborado e aproximações ainda não feitas que permitam 

vislumbrar o lugar da negatividade e da ontologia fundamental e seus desdobramentos 

dentro do pensamento ocidental numa confluência ainda não pensada. Aqui reside a 

maior originalidade de nossos esforços. 

                                                 
104

 SILESIUS, Angelus. O Peregrino Querubínico. I, 8. 
105

 Op. Cit. I, 7. 
106

 Op. Cit. I, 10. 



 113 

3. Heidegger e a teologia. 

 

Na sua biografia sobre Heidegger, escreve Safranski: 

 

 

Ele (Heidegger) foi realmente um “mestre” da escola do místico Meister Eckhart. Manteve 

aberto, mais do que ninguém, o horizonte para a experiência religiosa numa época não-

religiosa. Encontrou um pensar que permanece próximo das coisas, mas preserva-o da 

queda da banalidade.
107 

 

 

 Como é possível, logo na abertura da biografia, uma afirmação tão veemente? 

Um mestre da escola de Eckhart. No final do referido tomo, Safranski complementa 

afirmando que “os exercícios do pensar o ser começam pois com um esvaziamento. 

Assim também Meister Eckhart e Jakob Böhme quiseram vivenciar o Deus de 

Heidegger”
108

. Mas que trajetória encetou Heidegger para merecer esta alcunha de 

“mestre” de uma escola de base nitidamente mística? Essa mística aqui indicada – a 

grosse Mystik – possui os traços já delineados no capítulo I. Interessa saber como 

Heidegger se aproxima desta tradição e, até que ponto, esta tradição possui confluências 

com o seu pensamento.  

 No seu artigo Heidegger and theology – John Caputo
109

 quer nos fazer ver que o 

pensamento de Heidegger não está apenas alicerçado em sua base acadêmica e 

filosófica, mas também em seu percurso como pessoa, como um homem inicialmente de 

fé que vai, aos poucos, reestruturando as bases de seu pensar numa direção que 

inicialmente parece bem oposta ao seu início. Caputo, logo de saída, nos informa que  

“Heidegger nasceu nas fazendas católicas e conservadoras do sul, na Alemanha 

Central”
110

. Fincando Heidegger num determinado espaço geográfico e cultural, Caputo 

quer nos mostrar que é a partir desta influência inicial que nascerá o pensamento 

                                                 
107

 SAFRANSKI, Rüdiger. Heidegger – um mestre da Alemanha entre o bem e o mal. São Paulo : 

Geração Editorial, 2000. p. 18. Veremos mais à frente que Paul Hühnerfeld chama Heidegger de “o falso 

Eckhart”. 
108

 Op. Cit. p. 364. 
109

 Michael Zimmerman, da Tulane University, chega mesmo a afirmar que “nunca houve um comentador 

mais lúcido sobre o pensamento de Heidegger do que John D. Caputo e poucos foram tão perspicazes. Ele 

derramou uma bem-vinda luz até mesmo sobre as expressões heideggerianas mais obscuras e também 

gerou conversas brilhantes cujos interlocutores incluíam Heidegger, Derrida, Levinas, Kierkegaard e o 

próprio Caputo”.  A Postmodern, Prophetic, Liberal American in Paris.  Continental Philosophy Review, 

31, 1998, p. 195. Trad. do Autor. 
110

 CAPUTO, John. Heidegger e a teologia.  Revista Perspectiva Filosófica. Vol II, 26. 2007. p. 111. 

Trad. do Autor. (Este artigo compõe a base do Capítulo 9 da obra Desmitificando Heidegger de Caputo. 

Op. Cit. pp. 237-58.) 



 114 

heideggeriano. Inicialmente, Heidegger pensava em fazer doutorado em Tomás de 

Aquino. “Hugo Ott descobriu que as primeiras publicações de Heidegger apareceram 

em 1910-12 no Der Akademiker, uma revista católica ultra-conservadora que seguia a 

linha do Papa Pio X”
111

.  

 Heidegger, na época com vinte anos, fala do perigo do “Modernismo” contra a 

sabedoria eterna da religião católica. “Heidegger cita com aprovação o dito do ‘grande 

(Josef Von) Görres’: ‘Cave profundamente e você vai se descobrir em solo católico’”
112

. 

Interrompendo seus estudos por motivos de saúde, ele volta-se para a matemática e para 

as ciências, para então depois se concentrar na Filosofia, “onde era abertamente 

identificado com a confissão católica”
113

.  Heidegger buscava se apropriar da filosofia 

escolástica medieval a partir da refutação de Husserl ao psicologismo e das conquistas 

da lógica moderna, já que ele enxergava uma continuidade entre as investigações 

lógicas de Husserl “que colocavam a lógica e a matemática no fundamento da pura 

fenomenologia, e a tradição escotista da ‘gramática especulativa’ no final da Idade 

Média”.
114

 

 A validade desta apropriação reside no fato de que esta tradição possui um lastro 

anti-relativista e anti-psicologista, já que as formas da gramática e da linguagem (modus 

significandi) são entendidas como funções de um reflexo puro, ou seja, formas 

universais de pensamento (modus intelligendi) que são reflexões do modus essendi, o 

ser mesmo. Todavia, esta apropriação possui uma base ainda mais profunda: Heidegger 

estava também preocupado com o aspecto da experiência de vida  (Lebenserfahrung) 

medieval
115

. Fazia-se necessário, então, para adentrar as dificuldades que os 

medievalistas nos impunham, participar deste modo de vida, desta experiência concreta. 

“Para ganhar acesso àquela dimensão da tradição medieval, Heidegger diz que devemos 

escutar a teologia moral e o misticismo medieval, em particular a do Mestre Eckhart”
116

. 

Trata-se, com efeito, de uma noção mística: a alma pertence completamente a Deus – 

uma transcendência para Deus – e que se traduz numa correspondência entre a noção 

                                                 
111

 Op. Cit..  
112

 Op. Cit.. 
113

 Op. Cit.. 
114

 Op. Cit. p. 112. 
115

 Trata-se de uma apropriação que privilegia a vida religiosa em si mesma mais do que em seu aspecto 

lógico e logocêntrico. 
116

 Op. Cit.. 



 115 

metafísico-conceitual de que “o intelecto tem uma harmonia interna com e pertencente 

(convenientia) ao ser”
117

. 

 Segundo Caputo, reside aqui o primeiro passo de “desconstrução” da Metafísica 

levada a termo por Heidegger. No seu livro Heidegger and Aquinas
118

, Caputo nos 

mostra uma carta que o próprio Heidegger escreveu para Engelbert Krebs, o jovem 

padre que havia casado Martin e Elfride em 1917. Ali, num tom confessional, ele 

afirma que seus insights epistemológicos e o estudo da teoria do conhecimento 

histórico tornaram, para Heidegger, inaceitável o catolicismo, mas não a cristandade 

em si e a metafísica. Esta é, segundo Caputo, a primeira virada do pensamento de 

Heidegger. Caputo lança mais luz sobre esta primeira virada do pensamento 

heideggeriano quando nos diz, no referido artigo,  que: 

 

 
Da virada do catolicismo para o protestantismo, os interesses filosóficos do jovem 

pensador mudaram das questões de lógica para as de história, da pura fenomenologia 

(husserliana) para o que ele chamou de ‘hermenêutica da facticidade’ (i.e., a vida concreta) 

e da teologia dogmática para a teologia do Novo Testamento. Ele centrou sua atenção não 

para teólógos escolásticos como Aquino, Scotus e Suarez, mas para Pascal, Lutero e 

Kierkegaard que o levaram de volta a Agostinho e Paulo. Entre 1919 e 1922, Heidegger – 

que se identificou em 1912 para Karl Löwith como um teólogo cristão – empreendeu um 

intensivo estudo da ‘experiência factual de vida’ das comunidades  do Novo Testamento 

(em particular a experiência deles de tempo) num esforço para restaurar a autêntica 

experiência cristã.
119 

 

 

 Neste momento, o aspecto mais forte da Kampfsphilosophie heideggeriana – e 

que se aproxima da teologia da cruz de Lutero pelas reminiscências contidas na mesma 

– está na busca por uma neutralidade filosófica que aponte apenas para a concretude 

histórica da existência – quer grega ou cristã – através das estruturas universais da 

existência fáctica. Caputo afirma que Heidegger adotou como modelo para seu projeto a 

crítica de Lutero a Aristóteles e, por consequência, aos fundamentos da escolástica 

aristotélica medieval. Lutero usava até mesmo o termo “destruição” para descrever seu 

projeto de “restaurar uma autêntica cristandade escritural sobre o alicerce conceitual da 

                                                 
117

 Op. Cit.. 
118

 CAPUTO, J. Heidegger and Aquinas. An essay on overcoming Metaphysics. New York : Fordham 

University Press, 1990. 
119

CAPUTO, J. Heidegger e a teologia. Op. Cit. p. 113. 



 116 

teologia medieval”
120

. Caputo informa que não deve ser encarado como um exagero o 

fato de entendermos que aquilo que Heidegger delimita como uma “hermenêutica da 

facticidade” – aquilo que em Ser e Tempo se traduz pela analítica existencial – tem seus 

alicerces fincados na crítica de “Lutero à teologia metafísica medieval e na crítica de 

Kierkegaard da cristandade especulativa hegeliana”
121

. Além do mais, sabe-se que as 

paletras-cursos de Heidegger em Freiburg – contidas na sua Gesamtausgabe, tomo 9 

(Wegmarken, Phänomenologie und Theologie) - registram seus estudos sobre 

Agostinho e a tentativa de Heidegger de restaurar (no sentido de abrir à compreensão 

um modo mais radical dessa vivência) a experiência cristã originária de tempo que se 

desvela na medida em que se adentram as superestruturas da metafísica neoplatônica 

que são tão próprias do pensamento de Agostinho. 

 É preciso assinalar que Heidegger não leva a termo a análise das influências 

neoplatônicas presentes no pensamento de Agostinho. De fato, mesmo quando se 

debruça de modo en passant sobre Mestre Eckhart, não há indícios de reconhecimento 

explícito destas influências. E nem tampouco assim o faz o próprio Caputo
122

. Segundo 

ele, o caráter a-histórico dos existenciais de Ser e Tempo é devedor de uma realização 

tanto dos husserlianos quanto dos neo-kantianos, ainda mais quando se pode perceber 

que se trata de formalizar as estruturas aqui entendidas como factuais através de uma 

conceitualização capaz de lhes dar um acabamento formal-ontológico – o que nos leva a 

pensar numa certa “neutralidade” para sua concretude histórica. 

 Podemos mesmo concluir que, seguindo este raciocínio de Caputo, “o objetivo 

de Heidegger foi colocar as estruturas a priori da vida existencial, da existência do 

Dasein,  sem ver se tais estruturas eram de fato atuais – isto é, como uma matéria 

existenciária – grega ou cristã”
123

. Em Ser e Tempo temos a realização de um ideal 

existenciário que não pode ser delimitado por um momento histórico da vida, seja ela 

grega ou cristã. De fato, este modo factual de ser é a base a priori destes mesmos modos 

de vida
124

. Esta tarefa, que pode  apontar para diversas nuances, surge para os teólógos 

cristãos como um modo novo de encarar a si mesmos. Para alguns destes teólógos 

                                                 
120

 Op. Cit.. 
121

 Op. Cit. 
122

 Caputo cita The Heidegger affair de Hühnerfeld, citando a relação que este estabelece entre Heidegger 

e Plotino, mas não vai além de uma simples citação. Cf. CAPUTO, J. The Mystical Element in 

Heidegger´s Thought. Op. Cit. pp. 31 e segs. 
123

 CAPUTO, J. Heidegger e a teologia. Op. Cit.. p. 115 
124

 Bultman – teólogo cristão – como informa Caputo, havia saudado Ser e Tempo com grande 

entusiasmo. Cf. Op. Cit. 



 117 

tratava-se muito mais, através de um discurso enfaticamente filosófico, de 

desmitologizar a cristandade. 

 Contudo, o caráter desta a-historicidade possui elementos forjados dentro de 

uma tradição muito específica. Os existenciais heideggerianos surgem num tempo 

histórico que, devedores das conquistas ou esquecimentos anteriores, só podem ser 

realizados a partir dos mesmos. Parece plausível pensar, assim como o faz Derrida
125

, 

que o próprio Heidegger opera sua “desconstrução”, e, portanto o início de sua 

ontologia fundamental, tendo como ponto de partida um esquecimento e uma memória. 

“Esquecimento” da dívida hebraica que dormita como influência subterrânea na 

tradição neoplatônica via Filon de Alexandria e a compreensão da via negativa e 

“memória” enquanto retorno ao pensamento originário dos primeiros gregos.  

 Este esquecimento se opera em diversas frentes. Numa carta que Heidegger 

escreveu para Karl Löwith em agosto de 1921, em que afirma que “trabalho de forma 

concreta e fáctica a partir do meu ‘eu sou’ – a partir de minha herança espiritual 

inteiramente fáctica”
126

 e que, de modo ainda mais radical, ao menos para este período 

de sua vida, que “vivo os deveres interiores de minha facticidade tão radicalmente como 

os compreendo. A esta, a minha facticidade, pertence o que designo brevemente assim: 

sou um ‘teólogo cristão’”
127

. Mas, após este período, Heidegger retorna  a Freiburg como 

sucessor de Husserl em 1928 e aí se dá uma mudança radical em seus interesses: 

primeiro temos o seu “infernal endossamento ao Nacional Socialismo e seus ardorosos 

esforços para nazificar a universidade alemã”
128

 e seus interesses passando de 

Kierkegaard, Lutero e Aristóteles para Nietzsche.
129

  

                                                 
125

 Estamos centrados na questão das convergências entre Heidegger e a tradição do pensamento da 

negatividade, enquanto Derrida, na referida conferência, centra-se na questão do esquecimento da questão 

do Espírito dentro da tradição. Escreve Derrida: “Por que esta lacuna com relação à tradição e esta 

discriminação? Por que na rejeição mesma deste legado, o Geist não ocupa o lugar que lhe é legítimo nos 

grandes temas e nas grandes palavras – o ser, o Dasein, o tempo, o mundo, a história, a diferença 

ontológica, o Ereignis, etc?”. DERRIDA, Jacques. De l´Esprit. Heidegger et la question. Paris: Galilée, 

1987. p. 10.. Além do mais, vale salientar que Derrida afirma – ao ler Nietzsche “liberto” de Heidegger 

em Esperons:  Les Styles de Nietzsche e De La Grammatologie – que Heidegger não possuiu a habilidade 

de transcender a época metafísica. Embora Heidegger buscasse evitar atingir uma realidade metafísica 

última, Derrida pensa que Heidegger ao falar da presença do ser e de sua apropriação já está envolvido 

numa metáfora metafísica e que a base desta ambigüidade está na teoria da linguagem heideggeriana. Cf. 

HOY, David Couzens. Forggeting the text: Derrida´s critique of Heidegger. boundary 2, Vol. 8, No. 1, 

The Problems of Reading in Contemporary American Criticism: A Symposium. Outono, 1979. 
126

 BARASH, Jeffrey Andrew. Heidegger e seu século. Lisboa: Piaget, 1997. p. 103. 
127

 Op. Cit.. 
128

 . CAPUTO, John. Heidegger e a teologia. Op. Cit. p. 117. 
129

 Sobre dois pontos de vistas tão interessantes quanto antagônicos relativamente ao nazismo de 

Heidegger, ver as obras FARIAS, Victor. Heidegger e o Nazismo. São Paulo : Paz e Terra, 1998 e 

LOPARIC, Zeljo. Heidegger réu. São Paulo:  Papirus, 1990. 



 118 

É neste momento que Heidegger começa a se antagonizar com  o catolicismo 

ultra-conservador de seu início e com a teologia histórico-liberal protestante, dando 

claros indícios de que estava se tornando ateu. Neste período Heidegger começa mesmo 

a hostilizar o pensamento cristão e sua própria conduta pessoal em Freiburg “passou a 

ser de hostilidade para com a cristandade”
130

. Entretanto, esta hostilidade corre em 

paralelo com os estudos que os teólógos faziam do pensamento heideggeriano, chegando 

mesmo a se apropriar de suas ideias em termos teológicos, como o faz, por exemplo, 

Rahner em sua obra The Theology of Death quando se apropria do ser-para-a-morte da 

analítica existencial. Este paralelismo aponta para um fato inegável. Explica Caputo: 

 

 

Mas é muito claro, até mesmo para o mais fanático discípulo de Heidegger, que ele está 

claramente helenizando e secularizando a fundamental concepção bíblica da história da 

salvação. Ele estava construindo – de modo literal – uma Heilsgeschichte rival para a 

história da salvação bíblica que ele havia descoberto em seus estudos do Novo 

Testamento.
131

 

 

 

 Rigorosamente falando, não é possível estabelecer essa guinada pessoal de 

Heidegger em direção ao Nazismo como uma das fontes de seu esquecimento da dívida 

hebraica que possibilitará a leitura negativa da divindade e que, deste modo, 

possibilitará uma visão metafísica voltada para a própria diferença a partir de si mesma 

e não da identidade. Também, não se pode negar a influência gigantesca que os gregos 

exercerão na tradição Ocidental de suas apropriações tanto do Velho quanto do Novo 

Testamento. O que incomoda neste esquecimento e memória é o fato de que Heidegger 

parece manter, de modo subterrâneo, uma ligação ao grupo hebraico, numa relação que 

parece “secreta e disfarçada”
132

 e privilegiando apenas o retorno às fontes gregas. A 

questão da regra de leitura que guia Heidegger diante da tradição – e que o força a 

estabelecer a “desconstrução” – é sempre guiada a partir, exclusivamente, do segundo 

ponto.  

 A história da metafísica, para Heidegger, em certo sentido, ocultava a história do 

pensamento originário. Mas Heidegger irá saltar dessa manhã grega inaugural do 

                                                 
130

 Op. Cit.  
131

 Op. Cit.. p. 120. 
132

 ZARADER, M. A Dívida Impensada. Op. Cit. p. 27. 



 119 

pensamento originário para a compreensão de que a essência original da verdade, 

portanto do sentido do ser, não está devidamente “configurada” entre os pré-socráticos. 

A verdade do ser não foi objeto de experiência. Desde a sua célebre “carta” a Jean 

Beaufret – onde Heidegger levantava “os limites ‘humanísticos’ do existencialismo e da 

exigência real de ‘pensar o ser’”
133

 – percebemos um Heidegger menos voluntarioso, 

deixando de lado suas especulações acerca da vontade e se centrando mais numa 

perspectiva de “deixar ser”, ou seja, a Gelassenheit, que fora uma das palavras mais 

usadas pelos místicos do Reno, em especial por Mestre Eckhart. O ser não é a partir de 

agora mais entendido como algo que possa ser concebido ou que podemos nos apoderar; 

ao contrário, o ser, em relação ao pensamento, pode ser apenas garantido. Os 

pensamentos vêm até nós! “Pensar é um dom ou uma graça, um evento que nos toma, 

uma direção visitada por nós”
134

.   

O advento do ser se dá na cooperação e no comportamento do homem em estar 

no aberto deste advento. Evidente que tal postura filosófica pode ser tachada, neste nível, 

de quietismo e ascetismo e se impõe, então, uma pergunta pelo lugar da ética no 

pensamento de Heidegger. Esta é, de fato, a antiga disputa medieval entre a vita activa e 

a vita contemplativa. Parece que na sua última virada, Heidegger retorna ao seu início 

teológico. Mas, devemos dizer, este retorno ganha um viés muito mais místico. No 

último Heidegger ainda é muito debatida a questão de Deus e dos deuses – mesmo 

sabendo-se que, do ponto de vista judaico-cristão – este mesmo Deus está atrelado à 

História e à sua relação com a própria história do ser e seu destinamento. Sobre este 

momento, escreve Caputo: 

 

 

Heidegger demonstra nestes escritos uma decidida preferência pelos primeiros gregos, pela 

experiência grega de ser como physis e alétheia e pela experiência dos ‘deuses’ como parte 

do ‘Quádruplo’, O Quádruplo – terra e céu, mortais e deuses – é uma profunda concepção de 

Hölderlin que Heidegger deriva de suas leituras desse poeta sobre o mundo grego. Então o 

deus que emerge nos últimos escritos de Heidegger é um deus poético, uma experiência 

poética do mundo como algo sagrado ou merecedor de reverência.
135

 

 

                                                 
133

 CAPUTO, J. Heidegger e a teologia. Op. Cit.. p. 121. 
134

 Op. Cit. p. 122. 
135

 Op. Cit. pp.123-4. 



 120 

 Diversas aproximações foram levadas a termo a partir desta constatação
136

. Mas 

a questão norteadora aqui é: como é possível pensar as convergências entre o 

pensamento heideggeriano e a tradição do pensamento da negatividade a partir de seu 

envolvimento com a teologia? Isso não significa, contudo, afirmar que há algo de 

místico ou teológico no pensamento heideggeriano. O que há, de fato, é um elemento 

místico em seu pensamento e que é devedor de uma tradição que o precede. Hühnerfeld 

acusa Heidegger, a partir desta influência, de arrogância, nacionalismo e irracionalismo. 

Interessa-nos apenas o último ponto.  

Para Hühnerfeld, os temas da analítica como angústia, morte e nada estavam já 

presentes entre os poetas expressionistas alemães: Heidegger surge como um filósofo da 

melancolia niilista, já que, segundo Hühnerfeld, Heidegger se nega a encontrar um 

sentido racional nas coisas: isso se evidencia quando ele salta do princípio do 

fundamento para o sem-fundamento de Silesius, por exemplo. Hühnerfeld acusa Ser e 

Tempo de soar místico sem sê-lo. Entretanto, a afirmação mais contundente de 

Hühnerfeld é que Heidegger gravita sobre duas fontes principais: Plotino e Eckhart
137

.  

 Em relação a Plotino, Hühnerfeld afirma que Heidegger toma emprestada uma 

distinção própria do neoplatonismo das Enéadas: a distinção entre aquilo que é visto 

pelo poder de iluminação do sol (a esfera ôntica em que as coisas, os fenômenos podem 

ser pensados) e a luz do sol em si mesma (a esfera ontológica em que o ser e o 

fundamento se confundem para trazer à luz algo como o ente).  A verdade ôntica só é 

possível de ser pensada quando o sol em si mesmo traz a verdade ontológica, o ser. O 

que separa Heidegger de Plotino, indica Hühnerfeld, é que em Plotino o sol é a 

representação de Deus no sentido ontológico do termo, ou seja, a negatividade daquilo 

                                                 
136

 Não é nosso intuito aqui traçar os envolvimentos de Heidegger com a Escola de Kyoto ou com a 

tradição mística medieval, por exemplo. Este envolvimento daria para elaborar uma obra à parte devido à 

extensão de suas conseqüências. Muitas obras poderiam ser citadas que tratam deste envolvimento de 

Heidegger com a tradição mística medieval e budista. Eis algumas especialmente interessantes: HIRSCH, 

Elisabeth Feist. Martin Heidegger and the East.  Philosophy East and West. Vol. 20, nº 3. Julho, 1970. 

GUMBRECHT, Hans Ulrich.  Martin Heidegger and his Japanese interlocutors: about a Limit of Western 

Philosophy. Diacritics, Vol. 30, nº4. Inverno, 2000. MACQUARRIE, John. An Existentialist Theology: A 

Comparision of Heidegger and Bultmann. New York : Harper, 1965. MARX, Werner. Heidegger and the 

Tradition. Evaston : Nortwestern University, 1971. PEROTTI, James. Heidegger on the Divine. Athens : 

Ohio University Press, 1974. VYCINAS, Vicent. Earth and Gods: An introduction to the philosophy of 

Martin Heidegger. The Hague : Martinus Nijhoff, 1961. DALLMAYR, Fred. Nothing and Sunyata: a 

comparision of Heidegger and Nishitani. Philosophy East and West. Vol. 42, nº 1. Janeiro, 1992. 

ZIMMERMAN, Michael. Heidegger, Budhism, and deep ecology. In: Cambridge Companion to 

Heidegger. Cambridge: Cambridge University Press, 1993. 
137

 Caputo traça em seu The Mystical Element of Heidegger´sThought as principais concepções de 

Hühnerfeld, Versényi e Löwith sobre esse elemento místico no pensamento heideggeriano. Cf. CAPUTO, 

J. Op. Cit.  



 121 

que se mostra, o “é”. Mas o mundo mesmo e a razão são pensados como caminhos para 

se atingir essa luz originária. 

 De Eckhart, diz Hühnerfeld, Heidegger se vale de seu vocabulário. Aqui ainda se 

mantém as aproximações e diferenças entre Heidegger e Plotino. Para Eckhart, o 

homem deve se afastar das multidões, do barulho do cotidiano e da busca por 

consolação nas coisas, voltando-se unicamente para o desejo de se unir a Deus. Esta 

união que se dá através do desprendimento e encontra sua contraparte mais refinada na 

serenidade não indica um desprezo pelo mundo, já que este é sempre visto como criado 

por Deus e em estrita relação com Este. No mundo, o homem, pelo desprendimento, se 

abre para os braços amorosos de Deus. Em Heidegger, salta-se do mundo para o nada, 

onde a impropriedade reside exatamente no mundo das ocupações cotidianas, no “eles”.  

Para Hühnerfeld, pode-se entender que as aproximações com Plotino e Eckhart 

nos permitem entender que o misticismo de Heidegger é pretensioso e uma simulação. 

Esta crítica se assenta em duas frentes: 1. Heidegger nos fala de um salto que é um 

abismo de nada, não sendo um pleno do ser e nem confiável e 2. Heidegger não chega a 

elaborar um juízo adequado para a relação entre ser e razão: o mundo não é pensado 

filosoficamente – daí o lugar da técnica e do pensamento originário. Na mística, Deus 

não pode estar ausente, mesmo entendido em sua negatividade. Para  Hühnerfeld, o que 

falta em Heidegger é exatamente Deus, sendo o seu pretenso misticismo um puro 

vocabulário sem conteúdo
138

. Entretanto, deve-se assinalar que Hühnerfeld é a favor do 

misticismo Ocidental: sua crítica está baseada no vazio de conteúdo estabelecido pelo 

vocabulário heideggeriano, especialmente o “último Heidegger”. 

 Karl Löwith, por outro lado, na obra Heidegger: Thinker in a Time of Need, 

centra-se no ultimo Heidegger para criar uma conexão com a tradição do misticismo 

Ocidental. A questão essencial para Löwith é saber se o fundamento do Dasein está em 

seu ser autêntico mesmo ou no ser mesmo que se apropria do Dasein. Löwith entende 

que Heidegger nos dá duas respostas ao questionamento: 1. Na Carta sobre o 

“Humanismo”, entende-se que é o Dasein a base do há (es gibt) ser e 2. É o ser mesmo 

que está na base do há (es gibt) Dasein. O que é preciso saber aqui é a garantia de que o 

ser se concebe, se oculta e se revela a si mesmo. Há, de fato, esta garantia? No “perigo” 

                                                 
138

 Hühnerfeld entende que é difícil afirmar que a experiência (Erfahrung) da linguaggem e do 

pensamento, assim como Heidegger as entende, possa ser realmente uma experiência de primeira mão e 

não simplesmente um vocabulário sem conteúdo. Além do mais, Eckhart encontra, no final das contas, 

uma consolação, a divina. Em Heidegger, encontra-se apenas o perigo e a falta de esperança. Cf. 

HÜHNERFELD, Paul.Op. Cit.  



 122 

há algo como a “salvação”, repete Löwith. Mas como estabelecer  este enraizamento 

(Bodenständigkeit) entre os objetos? Esta garantia é fundamental para que possamos, 

assim como ensina a mística, nos portar diante das coisas deste ou de outro modo. Há 

uma conexão aqui entre a compreensão do fundamento e a atitude prática: a via 

contemplativa e a via ativa.
139

 

 Löwith também entende que o “último Heidegger” – que para Caputo representa 

o retorno final de Heidegger às suas bases teológicas – radicaliza a compreensão sobre o 

sentido do ser . A diferença ontológica radicaliza o ser, não sendo mais tratado como o 

ser dos entes – o termo que Heidegger usa é Seiendheit. Löwith pensa que aqui 

encontramos a raiz para se pensar o ser em sua ab-solutidade, o que em termos da 

mística eckhartiana pode ser entendido como o desprendido. Como é possível, então, 

que o ser se dirija e encontre-se com o Dasein, abrindo esse aí? Na mística cristã e na 

mística neoplatônica isso não possui grande dificuldade, já que a alma possui origem 

ontológica no próprio Deus, dirigindo-se sempre, no mundo, para Ele.  

Mas como o ser de Heidegger não é o deus cristão, como é possível que o 

homem preserve o ser em sua verdade? Löwith acredita que tais concepções 

heideggerianas só podem ter surgido a partir de uma aproximação subterrânea com os 

motivos do pensamento religioso: Heidegger possui um pensamento de caráter religioso 

– mesmo não o sendo.  O Heidegger pós-cristão, diz Löwith, determina o Dasein como 

ser-no-mundo, mas ainda deixa ambígua e indeterminada a questão de sabermos se o ser 

em geral fala sobre tudo, assim como o mundo para o Dasein do homem ou como Deus 

em seu direcionamento para a alma.  

 Caputo acerta quando afirma que Heidegger não está interessado com a relação 

da alma com Deus, mas sim com o tempo e a história, acrescentando que Löwith nos 

permitiu ver que para Heidegger esta relação – da alma para com Deus – deve ser 

entendida como um “modelo” para a relação de ser com o pensamento. A literatura 

mística sempre acentuou a importância desta relação, assim como o faz Heidegger 

quando trata da relação entre ser e Dasein: seja em que estrutura se articule, há sempre 

um direcionar-se, uma espera e uma escuta, um esquecimento e uma clareira. Como já 

indicamos, o problema central está no fato de que as próprias indicações deixadas por 

Heidegger a respeito de seu envolvimento com esta tradição são sempre obscuras e 

                                                 
139

 Na sua entrevista ao Der Spiegel, Heidegger é questionado se há algo que ele possa dizer para ajudar 

as pessoas comuns a tomarem decisões em suas vidas. A resposta de Heidegger é enfática: “Não, não 

posso”. In: Der Spiegel. Interview with Martin Heidegger. In: 

http://web.ics.purdue.edu/~other1/Heidgger%20Der%20spiegel.pdf. Visitado em : 23/05/2009. 



 123 

evasivas. Mas o “último Heidegger” parece mais próximo destas comparações.  As 

obras Gelassenheit e Der Satz vom Grund assim o indicam. É aqui que o pensamento de 

Heidegger toma uma dimensão mais abertamente simpatizante da tradição mística 

Ocidental.  

 Laszlo Versényi, na obra Heidegger, Being and Truth, segue essa mesma visão. 

Versényi chega mesmo a falar em características místicas no pensamento de Heidegger. 

O Heidegger de Ser e Tempo não é negado na Carta sobre o “Humanismo”, diz 

Versényi. Ao contrário, há um caminho que Heidegger trilha do relativismo inicial para 

um pensamento mais centrado no ser mesmo. Heidegger busca suplantar uma visão que 

aponte para a humanização da verdade, atingindo o ser em seu abismo mais radical: a 

verdade do ser mesmo que se nos dirige e, assim, nos permite ser. A verdade é um 

evento que acontece para o homem a partir do ser mesmo. Mas, nesta direção, Versényi 

acredita que Heidegger desumaniza a verdade, mas humaniza o ser, já que o ser ainda 

precisa do homem.  

 Em Ser e Tempo, ser e Dasein  se dão numa co-pertença: “há” ser apenas 

enquanto “há” homem e “há” homem apenas enquanto “há” ser. Nesta correspondência, 

o ser se endereça ao homem e este responde a tal apelo. Entretanto, Versényi acredita 

que os textos de Heidegger acima citados - Gelassenheit e Der Satz vom Grund – 

abalam esta delicada balança. Para Versényi, o movimento dialético de correspondência 

entre o ser e o homem é diminuído e seus contornos não possuem mais clareza. Ele 

acentua que: 

 

 

Em seu uso original, pelos místicos alemães, Gelassenheit denota a atitude e o estado de 

mente de um homem que tenha resignado sua própria vontade, desprendendo-se de si 

mesmo e do mundo e abandonando tudo o que seja terreno, devotando-se, confiando e 

abandonando-se totalmente a Deus. A palavra possui uma conotação de duplo movimento: 

longe de si mesmo e do mundo e voltando-se para Deus. A despeito da relutância de 

Heidegger em falar de Deus – “nós fomos muito tarde para os deuses e muito cedo para o 

ser” – seu uso da palavra carrega o mesmo tom e refere-se a uma relação estruturalmente 

idêntica à Gelassenheit mística.
140

 

 

 

                                                 
140

 VERSÉNYI, Laszlo. Heidegger, Being and Truth. Apud CAPUTO, J. Op.Cit. p. 39. 



 124 

 Em Der Satz vom Grund, Versényi entende que Heidegger ainda mantém a co-

peretença entre ser e Dasein, mas entende que é difícil dizer por que há esta co-pertença 

e esta necessidade recíproca. Tanto o destino do ser como o destino do homem tornam-

se um mistério: este mistério bloqueia o questionamento, sendo necessário abandonar a 

filosofia como reflexão e como autoreflexão, restando apenas encontrar consolo na fé e 

na poesia mística. Nestes termos, parece apropriada a citação que Heidegger faz de um 

verso de Angelus Silesius onde este afirma que a rosa é sem porquê.  O dito de Silesius 

se contrapõe ao dito de Leibniz do Princípio da Razão Suficiente. O uso do verso de 

Silesius indica que o questionamento sobre o fundamento deve ficar de lado e o próprio 

fundamento – o ser – deve ser, ou seja, o homem é verdadeiramente quando, assim 

como a rosa, é sem porquê.  

Este dito de Silesius já está presente na mística eckhartiana. Este fundamento 

que é revelado ao pensamento é, de fato, um fundamento que não é fundamentado,  um 

abismo (Ab-grund). Contudo, para Versényi, quando Heidegger nos fala de um 

abandono ao fundamento sem fundamento, ele destrói o diálogo entre ser e Dasein, já 

que agora o homem se ver inserido numa dinâmica em que espera suplicante pelos 

movimentos de um “mistério” enigmático.  

 Versényi, por fim, chega a quatro conclusões: 1. Heidegger bloqueia a discussão 

filosófica quando assume uma posição de “profeta” ou “místico”, colocando-o numa 

posição metodológica impregnada que a razão, em si mesma, não possui mais espaço 

neste jogo, já que se trata de um caráter humanístico e inválido; 2. Heidegger trafega 

num tipo de misticismo e teologia negativos, ou seja, fala uma língua não humanística 

ao deixar a metafísica humanística para trás. Para Versényi, o próprio Heidegger torna-

se vítima daquele perigo do esquecimento do ser que ele tanto sublinhara. O ser e os 

entes formam os dois pólos essenciais do pensamento filosófico que não podem ser 

trasncendidos dentro da própria filosofia – apenas o misticismo e a teologia assim o 

podem fazer. Para além da filosofia e do domínio do pensamento empírico e técnico, 

reside o ser sozinho que se move num abismo vazio e formal; 3. A teologia negativa – 

acentuadamente Mestre Eckhart – há muito tempo assumiu a tarefa indicada por 

Heidegger: atender um apelo que surge além do mundo. Ao buscar os limites da 

linguagem, Heidegger apenas descobriu seus limites mais extremos. Porém, afirma 

Versényi, esta descoberta é de caráter filosófico: similar às considerações de Platão 

sobre a impossibilidade de dizer adequadamente algo sobre o Bem; ou ao argumento de 

Kant de que, para além das condições da experiência, as categorias do entendimentro 



 125 

são sem sentido; ou à constatação de Kierkegaard de que a filosofia não pode pensar o 

que o cristianismo é ou às tentativas de Wittgenstein de estabelecer criticamente as 

fronteiras da linguagem. A crítica heideggeriana à metafísica ocidental, portanto, é uma 

tarefa da própria filosofia e 4. Para Versényi, por fim, Heidegger falha por não indicar 

um critério para determinar o que é para ser feito ou o que não é para ser feito. A 

relação de Heidegger com a ética é deteriorada: no último Heidegger entende-se que 

todas as ações humanas – ética, política, social, etc – são tão desvalorizadas que a 

questão da ética não pode nem mesmo ser posta. A perda de si mesmo e a passividade 

que aparecem no último Heidegger, diz Versényi, é própria da ética do misticismo: 

Heidegger toma para si o modo do misticismo e abandona a esfera da atividade. 

 A partir das análises de Hühnerfeld, Löwith e Versényi, Caputo questina se a 

experiência do ser em Heidegger é genuína ou se estamos diante de um “falso Eckhart”? 

A experiência de Heidegger é genuína? É mística? O que se torna, então, a humanidade 

do homem diante deste fundamento que não é fundado? O caminho de Heidegger para o 

desprendimento (Abschied vom Seiendem) e para o “deixar ser” (Gelassenheit) está 

numa esfera distante de todo terreno religioso ou místico? É possível, então, pensar 

numa relação entre pensar e ética a partir destas categorias não humanísticas? Há um 

lugar para pensarmos a relação do pensamento com a filosofia, na medida em que é uma 

questão da razão?
141

 

 Tais questionamentos acentuam ainda mais a trilha que inicamos neste Capítulo: 

indicar as convergências do pensamento heideggeriano com esta tradição do 

pensamento da negatividade. Entretanto, iremos para além de Caputo quando inserirmos 

nestas similitudes não apenas o pensamento de Eckhart, mas a tradição neoplatônica que 

possui acento negativo na sua compreensão do ser. O neoplatonismo nos permitiu 

pensar a própria base de realização da negatividade em Eckhart via Dionisius. Mas o 

pensamento de Dionisius é devedor de uma tradição que o precede, daí a validade de 

pensarmos o todo desta tradição de caráter negativo. Ao elaborarmos tais 

convergências, as dicifuldades levantadas pelo pensamento heideggeriano não apenas 

encontrarão uma afinidade com a tradição filosófica e mística, mas poderão ser 

pensados à luz da própria história da filosofia, ou seja, à luz de uma compreensão que 

não o isola mais. 

 

                                                 
141

 Cf. CAPUTO, J. Op. Cit. p. 45. 



 126 

4. Heidegger e Eckhart: Abgeschiedenheit, angústia e nada. 

 

Ao elaborar a questão sobre o nada, Heidegger responde que o nada é “a negação 

da totalidade do ente, o absolutamente não-ente”
142

 e que o mesmo é “mais originário 

do que o ‘não’ e a negação”
143

. A negação, enquanto atividade do entendimento, 

depende, em certo modo, do nada. O nada, que é a plena negação da totalidade do 

ente, se manifesta na angústia que surge como disposição privilegiada. O que 

sobrevém e resta na fuga do ente é o fato de que o Dasein se vê diante de “nenhum” 

apoio. A angústia, portanto, suspende o Dasein ao por em fuga o ente em sua 

totalidade. O que Heidegger se pergunta, então, é o que acontece com o nada. Já 

dissemos antes que o nada, ao assediar o Dasein na angústia, não destrói o ente em sua 

totalidade, mas sim que há a revelação da estranheza do ente como absolutamente 

outro em face do nada: tal revelação é o citado nadificar do nada. 

Heidegger afirma que o Dasein está suspenso dentro do nada por entender que o 

nada pertence originariamente à essência mesma do ser: “no ser do ente acontece o 

nadificar do nada”
144

. Entretanto, Heidegger assinala que esta angústia originária 

raramente ocorre e isso devido ao fato de que o Dasein se perde, de determinada 

maneira, absolutamente junto ao ente. O Dasein, em suas ocupações cotidianas, afasta-

se do nada, jogando-se na pública superfície de si mesmo. Mas, enquanto originário, o 

nadificar do nada é quem remete o Dasein ao ente – é aqui que o Dasein sustenta seu 

estar-jogado, ainda que não o domine. Ou seja: “o estar suspenso do Dasein dentro do 

nada originado pela angústia escondida é o ultrapassar do ente em sua totalidade: a 

transcendência”
145

. 

Na angústia, portanto, há uma fuga: “[...] fugimos continuamente da angústia, 

ameaçada pelo poder-ser si mesmo da existência. Numa dialética discreta, mostra-nos 

Ser e tempo que, nesse sentimento, o intramundano cede lugar ao mundo, ao passo que 

o objeto ameaçador nada é”
146

. Mas, além da fuga, há uma revelação: enquanto o 

temor revela a inautenticidade, a angústia revela a autencidade: “Onde o temor está 

                                                 
142

 HEIDEGGER, Martin. Que é Metafísica? Op. Cit. p. 37. 
143

 Op. Cit. 
144

 Op. Cit. p. 41. 
145

 Op. Cit. p. 42. (A questão da transcendência do Dasein será tratada no Capítulo III). 
146

 NUNES, Benedito. Heidegger & Ser e tempo. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 2002. p. 20. Grifo 

nosso. 



 127 

direcionado para algo específico, a angústia é sobre o mundo como um todo”
147

. Esta 

compreensão só é possível de ser defendida quando se entende que a angústia 

possibilita ao Dasein escolher seu próprio ser, ou seja, encarar a possibilidade de sua 

potencialidade-para-ser. De maneira geral, o Dasein existe num modo inautêntico. 

Contudo, a angústia o conduz ao apelo de encarar seu próprio ser com honestidade e 

integridade. Neste jogo entre a inautenticidade e a autenticidade, há dois movimentos 

em direção a... que o Dasein exerce existencialmente. Como explicita J. M. Magrini: 

 

 

A existência autêntica constitui a possibilidade mais extrema da existência do Dasein que 

primariamente determina seu ser. Em oposição ao mover-se passivamente na correnteza e 

no fluxo das coisas, o Dasein, pela primeira vez, está enfaticamente escolhendo escolher a 

si mesmo e seu próprio caminho no mundo. Por esta razão, Heidegger considera a 

existência autêntica uma possibilidade extrema para o Dasein. Todavia, antes que o Dasein 

comporte-se autenticamente, ele deve ser trazido para fora da queda [...] Isto se realiza 

através do modo revelador da angústia que para Heidegger representa o prenúncio da 

autenticidade
148

.  

 

 

 No extremo desta experiência, em que o nada é revelado, Heidegger assoma a 

ideia de co-pertença entre ser e nada. A diferença ontológica
149

 – a diferença entre o 

ser e o ente – demarca a possibilidade de se pensar esta co-pertença, já que o ser 

também é pensado como diferenciado de todo ente. A ontologia fundamental parece, 

portanto, colocar a questão do ser numa esfera totalmente diversa da tradição 

metafísica que a precede. O que interessa a Heidegger, então, é justificar sua postura 

                                                 
147

 TIETZ, John. Martin Heidegger´s Being and Time. Frankfurt: Humanities Online, 2001.p. 85. In: 

www.humanities-online.de. Visitado em 05/10/209. 
148

 MAGRINI, J. M. “Anxiety” in Heidegger´s Being and Time: the Harbinger of Authenticity. 

Philosophy Scholarship, 15, abril, 2006.p. 78. In: http://dc.cod.edu/phisolophypub/15. Visitado em : 

25/10/2008. A queda, aqui referida, deve ser sempre entendida à luz da de-cadência e de seu conteúdo 

ontológico. Como explica Lourenço Leite: “Caído e retomado, desmoronado e fracassado, o homem do 

Dasein experimenta a perdição do nada. A sua parceria de jornada, a angústia, irá conduzi-lo, e, ao 

mesmo tempo amá-lo como se o resgatasse na sua própria presença de ser-aí e não de ser deslocado. 

Nesta facticidade de queda não está presente uma hermenêutica ontológica da queda e do fracasso 

ontológico de um movimento (Heidegger em Ser e Tempo,p. 180), mas confirma a sua existencialidade 

(Existenzialität).O homem perde-se de si-mesmo e encontra a si-mesmo numa experiência da própria 

perdição e de cuidado”. In: LEITE, Lourenço. Da estranheza ao cuidado: uma questão de tempo: com 

Freud e Heidegger uma trajetória na temporalidade dos afetos. Ideação. nº 1. Feira de Santana, setembro, 

1997. p. 32. 
149

 Trataremos especificamente da diferença ontológica no próximo item deste Capítulo.  

http://dc.cod.edu/phisolophypub/15


 128 

diante desta tradição e afirmar sua originalidade. Surge, portanto, a questão do lugar 

do nada dentro da tradição metafísica que precede a analítica existencial.  

Antes que passemos à análise de Heidegger sobre o nada na compreensão da 

metafísica a partir da concepção da enunciação ex nihilo nihil fit, devemos destacar 

dois pontos essenciais à sua preleção – determinação fundamental para efetuar a 

aproximação estrutural com Mestre Eckhart: 1. Ao deixar a metafísica falar por si 

mesma à luz da questão do nada, Heidegger já possibilita uma ponte entre o seu dizer 

e o dizer da tradição e 2. Ao entender que o nada é algo experienciado, encontrado 

numa experiência fundamental (Grunderfahrung),  Heidegger não apenas assinala que 

o nada é diferenciado (unter-schieden) dos entes, mas que o próprio nada é a revelação 

da distinção do ser – daí, novamente, a importância da diferença ontológica como 

fundamento determinante desta possibilidade. 

Ora, para Heidegger, a metafísica antiga concebia o nada no sentido do não-ente, 

ou seja, “da matéria informe, que a si mesma não pode dar forma de um ente com 

caráter de figura, que, desta maneira, oferece um aspecto (eidos)”
150

. A dogmática 

cristã, por seu turno, nega a verdade do enunciado citado, modificando o sentido do 

nada como a absoluta ausência do ente fora de Deus: ex nihilo fit – ens creatum. Na 

concepção de Heidegger, temos: 

 

 

O nada torna-se agora o conceito oposto ao ente verdadeiro, ao summum ens, a Deus 

enquanto ens increatum. A discussão metafísica do ente mantém-se, porém, ao mesmo 

nível que a questão do nada. As questões do ser e do nada enquanto tais não têm lugar. É 

por isso que nem mesmo preocupa a dificuldade de que, se Deus cria do nada, justamente 

precisa poder entrar em relação com o nada. Se, porém, Deus é Deus, não pode ele 

conhecer o nada, se é certo que o “absoluto” exclui de si tudo o que tem caráter de nada
151

. 

 

 

 Há uma co-pertença entre o ser e o nada que esta tradição metafísica desconhece. 

Heidegger assinala que desde Aristóteles o desvelamento do ente enquanto tal se 

projetou numa dupla direção: 1. A metafísica representa a totalidade do ente enquanto 

tal, no sentido de traços gerais e 2. A metafísica representa esta mesma totalidade no 

sentido do ente supremo, divino. Há um sentido ontológico e teológico na metafísica 

                                                 
150

 HEIDEGGER, M. Op. Cit. p. 43. 
151

 Op. Cit. 



 129 

que corta de cima a baixo toda compreensão do ente e, por isso mesmo, do ser
152

. A 

metafísica surge, seguindo esta compreensão, como a representação do ente enquanto 

ente, impossibilitando a si mesma de experienciar o ser, já que ela representa o ente 

“constantemente apenas naquilo que a partir dele se mostrou enquanto ente”
153

. A 

ontologia fundamental se desloca desta aproximação do ente enquanto ente (òn he ón) à 

luz da metafísica e procura o elemento velado no ón – de fato, esta interrogação é o seu 

fundamento.  

 A separação estabelecida por Heidegger parece, à primeira vista, uma cisão 

radical com a tradição metafísica. Por outro lado, a preleção Que é Metafísica? já se 

move no âmbito próprio da metafísica ao colocar a questão do nada como essencial. A 

tonalidade própria de co-pertença com o ser é que dá à questão seu poder de ruptura. 

Entretanto, surge um novo questionamento: A cisão elaborada por Heidegger possui, de 

fato, o direito de delimitar toda metafísica como esquecimento do ser, ou seja, da 

diferença ontológica e do sentido ontológico mesmo do nada? Não haverá, portanto, 

uma tradição em que o ser é pensado, de certo modo, em uma “co-pertença” com o 

nada? Zimmerman nos dá uma pista: 

 

 

Para a maioria, quando pensamos na negatividade, nós simplesmente pensamos... em nada! 

A negatividade, na nossa mente, é meramente a ausência de qualquer coisa: pura falta, o 

vazio num sentido negativo. Pensadores ocidentais que enfatizaram a importância da 

negatividade foram, inicialmente, místicos como Mestre Eckhart - que influenciou 

enormemente o último Heidegger. Eckhart insistiu que “Deus” está longe de nossas 

categorias conceituais, que são apropriadas apenas para compreender as criaturas. Em vez 

de falar de Deus em termos positivos, é melhor falar da negatividade Divina.
154

  

 

 

 

 Eckhart elabora o todo de sua obra a partir de uma base ternária: a sua Opus 

tripartitum. A mesma esta dividida em Opus propositionum ( a obra da proposição), 

Opus quaestionum (a obra da questão) e Opus expositionum (a obra da exposição). Esta 

                                                 
152

 O caráter ontológico da metafísica reside no fato desta possuir um lógos (enunciação) sobre o ón (o 

ente). Seu caráter teológico reside na sua interpretação da totalidade do ente enquanto ente no sentido do 

ente supremo, Deus.  
153

 Op. Cit. p. 62. 
154

 ZIMMERMAN, Michael E. Heidegger, Budhism, and deep ecology. In: Cambridge Companion to 

Heidegger. Cambridge: Cambridge University Press, 1993. p. 241. 



 130 

abordagem não é apenas nova na Idade Média, como é “derivada do neoplatônico 

Proclo (Elementatio theologica) e do anônimo Livro das Causas (Liber de Causis)”
155

. 

Um dos motivos desta estrutura ternária reside na necessidade de Eckhart de seguir um 

caminho diferente de Aquino na sua Suma Teológica – a causalidade das cinco vias – e 

responder à questão sobre a proposição “ser é Deus” (Esse est Deus)
156

.  O primeiro 

tratado da Opus é exatamente sobre a diferença de ser (esse) e ente (ens).  

Eckhart elabora uma metafísica dos transcendentais, já que o foco é o ser, a 

unidade, a verdade e a bondade como relacionados com os transcendentia (teoria 

desenvolvida no século XIII). Nos tratados I-V, Eckhart divide os transcendentia em 

termos abstratos e concretos: “um abstractum significa uma perfeição separada de 

seus termos concretos”
157

. Diferentemente de Aquino, Eckhart concentra-se nos 

transcendentais abstratos. Essa distinção é importante para entendermos que em 

Eckhart a compreensão de que Deus é ser, um, verdade e o bem vai num sentido ainda 

mais radical daquele posto por Aquino, onde os nomes transcendentais são, ao mesmo 

tempo, nomes divinos. A questão, aqui, ganha dois rumos: 1. Em que sentido os 

transcendentais podem ser ditos de Deus? e 2. E em que alcance os transcendentais 

podem ser ditos das coisas finitas? Estas questões aportam numa ainda mais essencial: 

se ser e intelligere são o mesmo em Deus? 

A dimensão alcançada por Eckhart – e que já vimos no capítulo anterior – é de 

que este “desenvolve uma série de argumentos apoiando a prioridade do entendimento 

(intelligere) do ser, argumentos que podem ser lidos como uma crítica à teo-ontologia 

medieval”
158

. A quarta proposição do Livro das Causas afirma que a primeira das 

coisas criadas é o ser – então, para Eckhart, Deus não é esse, mas intelligere. Essa 

afirmação eckhartiana indica uma de suas ideias centrais, a distinção entre ente (ens) e 

este ou aquele ente (ens hoc aut hoc). A proposição Deus communis est indica não 

apenas o fato de que Deus é comum a todas as coisas, mas que Ele mesmo “está” para 

além de todo gênero ou espécie. A propriedade dos transcendentais nas coisas é 

derivada do próprio Deus, já que é a partir de Deus que as criaturas possuem suas 

propriedades. Conclui Artsen: 

 

                                                 
155

 AERTSEN, Jan A. Mestre Eckhart. In: A Companion to Philosophy in the Middle Ages. Oxford: 

Blackwell Publishing, 2002. p. 435. 
156

 Concordamos com Artsen e entendemos que a obra em latim de Eckhart possui as mesmas 

características fundamentais de sua obra em alemão.  
157

 Op. Cit. p. 437. 
158

 Op. Cit. 438. (Grifo nosso). 



 131 

 

Dos transcendentais são ditos “analogamente” a Deus e às criaturas. Na compreensão de 

Eckhart da analogia, as perfeições são tais como apenas uma das analoga, Deus; elas não 

são enraizadas nas criaturas. Eckhart nega qualquer autonomia relativa às criaturas. Em si 

mesmas, isto é, separadas de Deus, elas são “nada”. Esta visão determina a estrutura dos 

tratados I-V;elas se relacionam com os transcendentais e seus opostos: “nada”, “muitos”, 

“falso” e “mal”. Esta estrutura dialética reflete a oposição entre Deus e as criaturas quando 

mais tarde são separadas de Deus. Fora do ser, que é Deus, há o “nada”
159

. 

 

 

   Esse “nada” indicado aqui coloca a questão da participação das coisas – e aí se 

inclui o homem e a sua alma – no ser, Deus. As criaturas, finitas, participam dos 

transcendentais que são próprios de Deus. O homem, na estrutura teológica 

eckhartiana e participante do misticismo de Dionisius – possui seu fim em Deus, já 

que na ética e no pensamento medieval as criaturas racionais visam este fim. A 

diferença entre Deus e as coisas possui uma conexão nesta possibilidade de união do 

homem com Deus (filius Dei). Como vimos, é pelo desprendimento 

(Abgeschiedenheit) que a alma atinge Deus em sua extrema negatividade.  

 O problema do “nada” (das Nichts) é a questão fundamental do tratado O 

desprendimento de Eckhart. Há, aqui, o apelo ao homem para abrir a si mesmo para a 

presença de algo que o ultrapassa e da qual ele recebe sua essência enquanto homem, 

abertura esta possível através de uma disposição fundamental, ou seja, o próprio 

desprendimento. Para o homem, entregar-se ao desprendimento, deixar-ser, permite 

que Deus seja Deus. Na preleção Que é Metafísica?, Heidegger segue numa direção 

semelhante: o nada é revelado por uma disposição privilegiada, a angústia, que 

permite que o ser do Dasein se revele.  

Como acentua Caputo, “Heidegger apresenta sua preleção seis séculos depois da 

morte de Eckhart”
160

. Para Caputo, há uma grande proximidade entre os dois 

trabalhos, apesar da distância histórica. Esta conexão possui uma estrutura de 

similitude (kinship): em Heidegger, temos o ser, o Dasein, os entes, a de-cadência, a 

angústia e o nada; em Eckhart, temos Deus, o homem, as criaturas, a consolação nas 

coisas, o desprendimento e a negatividade. Para estabelecer com mais clareza esta 

                                                 
159

 Op. Cit. p. 440. 
160

 CAPUTO, J. Op. Cit. p. 10. 



 132 

similitude estrutural, seguiremos os passos de Caputo na compreensão do 

desprendimento eckhartiano e da angústia heideggeriana. 

Caputo faz uma distinção importante entre o nada (nothing) e o Nada (Nothing). 

Esta distinção é necessária para estabelecer o lugar privilegiado do desprendimento 

dentro da doutrina mística de Eckhart. O desprendimento surge como a mais alta 

virtude, já que se a alma possuir o desprendimento ela irá possuir todas as outras 

virtudes. O sentido dado ao vocábulo desprendimento por Eckhart já é indicativo desta 

superioridade. Literalmente, o desprendimento significa um estado do ser em que este 

está separado de algo (ab-scheiden). Caputo indica que, no alemão moderno, Abschied 

significa “partida” e que das Abgeschiedene significa aquele que partiu, no sentido de 

ter morrido. Num sentido mais estrito, “Mestre Eckhart usou a palavra alemã 

Abgeschiedenheit da Alta Idade Média como tradução para abstractus, aquilo que é 

‘retirado’ e é ‘removido da’ matéria e das condições da matéria”
161

. Tal termo também 

significa “substância separada” (substantia separata), como tradução para a palavra 

separatus – substância separada da matéria: der abgeschiedene Geist. O sentido mais 

abrangente, portanto, é: Abgeschiedenheit significa a separação de tudo o que é criado; 

trata-se de uma separação do “mundo”, um estado de “pureza” da alma.  

Deus, para Eckhart, é puro desprendimento. Daí a separação entre nada e Nada 

estabelecida por Caputo. Deus é, nestes termos,  o ens separatissimum. Deus não é isto 

ou aquilo. A expressão mais radical de Eckhart é que Deus é um puro nada: “[...] o ser 

de Deus é uma simplicidade perfeitamente imutável que é totalmente intocada por toda 

sorte de criaturas”
162

. A conclusão eckhartiana é de que o desprendimento está perto 

do nada – mas este nada aqui assinalado é o Nada indicado por Caputo.  

Esta compreensão de Eckhart só é possível na medida em que ele mesmo 

contempla a possibilidade mesmo desta região falar por si só: o nada se dá pela 

diferença, não é ente algum, assim como a própria Divindade. Esta é puritas essendi,  

é aquele momento que é o apelo, a graça que direciona ou chama a alma a se realizar 

no desprendimento, a encontrar no nada o Deus que a impele ao encontro, que a 

chama – apelo este que podemos traduzir pelo destino do ser entendido aqui como 

Divindade. O estatuto de privilégio da Abgeschiedenheit é ser abertura para este 

mesmo nada e caminho de conquista desta região pelo advento da Gelassenheit. 

                                                 
161

 Op. Cit. p. 11. 
162

 Op. Cit. p. 12. 



 133 

O desprendimento possui um caráter ainda mais privilegiado quando Eckhart 

afirma que a caridade “me força a amar Deus, ao passo que o desprendimento força 

Deus a me amar”
163

. O Nada – a negatividade da Divindade – não é alcançado no trato 

cotidiano com as coisas, mas sim com a ruptura radical com as mesmas. Como toda 

criatura é uma negação de outra, só cabe a Deus, o Um, ser em Si mesmo e separado 

de tudo, ou seja, um negar do negar. O Um (Deus) nega todo outro, pois se assim não 

fosse, haveria algo fora de Deus. Como não há nada fora de Deus, seu negar do negar 

se transforma na máxima plenitude – e é a esta máxima plenitude que a alma se vê 

impelida pelo apelo de Deus. Não se trata de um ir para Deus, mas muito mais um 

deixar Deus ser no âmago da alma. Não se trata, portanto, de uma relação entre a alma 

para com Deus, mas sim de uma relação da Alma para o direcionamento que Deus faz 

de modo originário para esta. O desprendimento, portanto, dá acesso ao Nada: 

 

 

E que o desprendimento não dá acesso senão a Deus, eu o provo assim: O que deve ser 

acolhido deve ser acolhido em alguma coisa. O desprendimento, porém, tão perto está do 

Nada que coisa alguma é subtil bastante para nele ter lugar, a não ser Deus somente. Só 

Ele, com efeito, é simples e subtil bastante para bem caber no coração desprendido. È por 

isso que o desprendimento não dá acesso senão a Deus [...] o desprendimento toca tão de 

perto o Nada que não há o que se interponha entre o desprendimento perfeito e o Nada.
164

 

 

 

Eckhart acrescenta que há dois tipos de homens: o interior e o exterior. O 

primeiro serve-se dos cincos sentidos e está cheio de todas as criaturas, portanto, vazio 

de Deus; o segundo se refere às potências que a alma possui para além daquilo que 

aplica aos cinco sentidos e está vazio de toda criatura, portanto, cheio de Deus
165

. O 

assentar-se no puro nada do desprendimento só é possível no homem interior, apartado 

das preocupações do “mundo”. Tanto a Abgeschiedenheit quanto à angústia são 

humores, um modo constitutivo a priori da alma e do Dasein na sua relação com a 

diferença, com sua relação que salta sobre a esfera ôntica em direção a Deus ou ao ser. 

Em Heidegger, é o nada que se revela na angústia. Neste ponto, não se trata de pensar 

o nada como negação de todos os entes, mas sim como o ser mesmo   - o Andere zu 

                                                 
163

 MESTRE ECKHART. O desprendimento. In: O Livro da Divina Consolação. Op. Cit. p. 148. 
164

 Op. Cit. p. 149.(Eckhart estabelece, assim, uma co-pertença entre Deus e o nada, assim como 

Heidegger estabelece a co-pertença entre ser e nada). 
165

 O sentido dado por Eckhart aqui de cheio e vazio não deve ser tomado de modo literal. 



 134 

allem Seienden. A angústia, assim como o desprendimento, permite ao Dasein 

apreender aquilo que não é o ente, o ser. Além disto, deve-se salientar que o nadificar 

do nada, aqui exposto enquanto momento privilegiado da angústia, só se dá porque o 

homem, em sua essência, a ec-sistência, pertence à essência do ser. Assim, fica claro 

que a angústia, ao desentranhar o Dasein da estranheza do ser-no-mundo cotidiano e 

familiar, opera um privilégio: abrir o Dasein ao ser em sua constituição originária e 

unitária. 

A base da aproximação da convergência se dá no fato de que em Eckhart a 

questão do nada se refere à relação entre Deus e a alma, enquanto em Heidegger a 

questão do nada se refere à relação ser e Dasein. Em ambos, o interesse sobre o nada é 

notório, sugerindo que há uma importância no nada que é “mais do que meramente a 

‘nulidade e vazio’, o ‘nihil negativum’”
166

. Em Heidegger, o nada é “experienciado” 

ou “encontrado” ou “alcançado” através de uma experiência fundamental que 

estremece o Dasein em suas preocupações cotidianas com “o que é”, a esfera dos 

entes. Como humor privilegiado, a angústia não “tem haver com isto ou aquilo, mas 

com aquilo que é fundamentalmente diferenciado (unterschiedene) disto ou 

daquilo”
167

. Explicita Caputo: 

 

 

A analogia com Eckhart torna-se mais próxima. Assim como Eckhart, Heidegger define o 

‘nada’ como aquilo que não é nem isso ou aquilo de determinado ente. Assim como 

Eckhart, há a necessidade  de uma experiência fundamental – para Eckhart era o 

desprendimento – pela qual nós nos apartamos de nossos vínculos com as coisas e abrimos 

a nós mesmos para a “revelação” do nada. Ambos pensadores fazem uso de uma expressão 

similar. Para Eckhart, Deus subsiste no puro “Ab-geschiedenheit”; para Heidegger, o nada é 

fundamentalmente “diferenciado” (unter-schieden) dos entes
168

. 

 

 

No texto Identidade e Diferença, Heidegger assinala que o ser e o homem se co-

pertencem. Mas tal comum-pertencer só é possível a partir da diferenciação mesma 

entre ser e ente. A palavra Unter-Schied indica a diferenciação mesma e possui sentido 

próximo à Abgeschiedenheit eckhartiana. Assim como Heidegger, Eckhart não entende 

o nada como algo meramente negativo. Se em Heidegger o nada não é uma simples 

                                                 
166

 CAPUTO, J. Op. Cit. p. 18. 
167

 Op. Cit. p.19. 
168

 Op. Cit. 



 135 

negação daquilo que é, mas o ser em si mesmo tomado como outro que todo ente, em 

Eckhart o nada é o próprio Deus: Deus é puro ser e puro nada e sua pureza consiste em 

ser desprendido das coisas, de tudo aquilo que é isto ou aquilo. O ser de Heidegger ou o 

Deus de Eckhart possuem, portanto, um traço em comum: ser outro que os entes. Assim 

como em Heidegger o homem só ganha acesso ao ser pela diferença, o Deus de Eckhart 

só é alcançado pelo desprendimento. Assim como a angústia de Heidegger, o 

desprendimento de Eckhart não possui um objeto específico de realização: ambos 

conduzem o homem para além do mundo dos entes e das ocupações cotidianas, 

atingindo a esfera da diferenciação que arrasta o homem para além da agitação do 

“mundo”. 

Há, aqui, então, uma aproximação com outra compreensão eckhartiana: o 

homem exterior e o homem interior: o homem exterior se refere aquele homem 

absorvido nas tarefas cotidianas, preocupado com o mundo, enquanto o homem interior 

é aquele que salta sobre as coisas em direção a Deus pelo desprendimento. Em 

Heidegger, o homem exterior é aquele que é arrastado pelas preocupações do cotidiano, 

voltado apenas para os entes, enquanto o homem interior se refere ao homem tomado 

pela angústia em que o mundo cotidiano se esvazia e o nada se manifesta. 

Este paralelo pode ser notado também na compreensão de Heidegger para a 

questão da técnica e da ciência.  Há o pensamento representacional (vorstellendes 

Denken) e o pensamento essencial (wesentliches Denken): o primeiro se dedica às 

coisas, aos entes, enquanto o segundo se direciona a experienciar o ser. Em Eckhart, o 

homem exterior despende seus esforços e o poder de sua alma nas coisas exteriores, 

enquanto o homem interior vai além dos sentidos, das imagens e das representações 

para atingir um pensamento não representacional, deixando a razão metafísica para trás. 

“Para Heidegger e Eckhart há a percepção de que o caminho para relacionar-se com o 

transcendente e a realidade ‘simplesmente outra’ (de Deus ou do ser) é não relacionar-se 

de modo algum, mas permitir que ele relacione-se conosco”
169

.  

Em Eckhart, Deus une-se melhor ao homem do que o homem une-se a Deus e o 

terreno em que o pensamento essencial torna-se um evento do ser é chamado por 

Heidegger de Ereignis
170

. Como vimos, no nada o Dasein experiencia sua finitude 

radical, mas isso mesmo por apontar para o próprio ser, daí Heidegger ter determinado a 

angústia em termos de calma, serenidade, descanso e silêncio. Na Gelassenheit, o 

                                                 
169

 Op. Cit. p. 25. 
170

 Cf. ao sentido de abertura ver nota 95 do item 2 do Capítulo II. 



 136 

Dasein entra em contato com outro que o ente: de fato, a Gelassenheit não é a 

contrapartida da angústia, mas sim o seu refinamento.  

Se em Eckhart o desprendimento é uma experiência do homem em direção a 

Deus, em Heidegger esta experiência se dirige ao ser. Caputo assinala que o postscript 

da preleção Que é Metafísica? possui um tom extremamente místico – e até mesmo 

religioso. Para Caputo, Heidegger usa expressões que dão a impressão de que ele quer 

consciente e intencionalmente aludir aos místicos: “Se alguém quer aprender a pensar, 

aprender o que o pensamento é, ele parece dizer, então vá para os místicos”
171

. No 

misticismo de Eckhart, por exemplo, há o sacrifício da essência humana em direção à 

essência divina, enquanto em Heidegger o sacrifício significa a preservação da verdade 

do ser. A graça que o ser reserva para o homem, reservada em seu apelo que se 

direciona para o Dasein, possui similitude com o apelo que Deus faz à alma: em ambos 

os casos, há um empobrecimento do Dasein ou da alma em favor do ser ou de Deus. 

O caminho que o Dasein percorre em direção ao ser é o caminho do pensamento 

não representacional que é tomado pela essência de todo sacrifício que é, neste sentido, 

um desprender-se e uma abertura para o ser. O caminho não discursivo empregado por 

Heidegger em direção ao ser é o mesmo caminho empregado por Eckhart em direção a 

Deus: trata-se de um caminho preenchido por uma postura meditativa serena e sempre 

aberta. Todavia, vale salientar, por fim,  que o Deus eterno e criador de Eckhart não 

pode ser posto ao lado do ser heideggeriano que é essencialmente histórico: ser não é 

criador de entes e nem mesmo o ser poderia ser sem os entes – em Eckhart, Deus não é 

afetado pela extinção do mundo ou pelo desaparecimento das criaturas. O que é preciso 

acentuar aqui é a similitude estrutural que Eckhart e Heidegger possuem em comum no 

que se refere ao direcionar-se a algo que não é entitativo, que não é uma coisa, um ente. 

Esta estrutura, esta similitude, também póde ser sentida quando tomamos a doutrina 

negativa de Dionisius e comparamos com a compreensão heideggeriana da difernça 

ontológica – tarefa que encetaremos no próximo item deste Capítulo. 

 

 

 

 

 

                                                 
171

 CAPUTO, John. Op. Cit. p. 27. 



 137 

5. Heidegger, Plotino e Dionisius: ser não entitativo e a diferença ontológica. 

 

Em termos aristotélicos, a metafísica pode ser concebida inicialmente como 

pesquisa das causas primeiras. Aristóteles define causa como aquilo que funda e 

estrutura aquilo que é. São quatro as causas: formal, ou seja, a forma ou a essência 

(); material ou matéria (); eficiente, ou seja, aquilo de que 

provém a mudança e final que é o bem () de cada coisa.  A questão fundamental 

aqui, portanto, é a questão do ente enquanto ente ()
172

 que se desdobra nas 

categorias que dizem o que um ente propriamente é
173

. Contudo, a articulação da 

resposta ao questionamento citado dirige-se à busca pelas causas e princípios em 

conexão com o ser e a unidade
174

. Mas o ser, na Metafísica, “se diz em múltiplos 

sentidos”
175

. Esta multiplicidade encontra sua unicidade, ou seja, uma referência única 

de sentido na ousía ()aquilo que determina a forma pela qual a matéria é 

determinada coisa
176

. 

Forma-se um dogma a partir desta arrancada grega, já presente em Platão, para 

interpretar o ser que Heidegger identificou como o esquecimento da questão do sentido 

do ser e o caráter onto-teo-lógico da metafísica
177

. Entretanto, seria razoável questionar 

a postura de Heidegger e indicar outros pensadores que tentaram, cada um a seu modo, 

dar uma resposta não entitativa à questão do sentido do ser. Eis a ideia de John Jones: 

 

 

Contudo, nos escritos de Heidegger e dos neoplatônicos, Plotino e Dionisius, encontramos 

uma compreensão não entitativa do ser e da unidade (ereignis para Heidegger), uma 

compreensão que nega que ser e unidade são entes ou aquilo que é. Tal compreensão requer 

                                                 
172

 Aquino, seguindo Aristóteles, define o ente como aquilo “que significa a substãncia de alguma coisa” 

em junção à essência, quidditas, que indica aquilo que é “comum a todas as naturezas, através das quais 

os diversos entes são englobados nos diversos gêneros e espécies. Cf. AQUINO, Tomás de. De Ente et 

Essentia. I. 
173

 Aristóteles elenca dez categorias: “substância” (), qualidade (), quantidade (), 

relação (), ação (), paixão (), lugar (), quando (), ter () e jazer 

(). 
174

 Cf. JONES, John D. A Non-Entitative Understanding of  Be-ing and Unity: Heidegger and 

Neoplatonism. Dionysius, Vol. IV, Dezembro, 1982. p. 94. 
175

 ARISTÒTELES. Metafísica. G 2, 1003 a 33-b 6. 
176

 Cf. Op. Cit. Z 17, 1041 b 5-9. 
177

 Yannaras afirma que Heidegger identifica em Nietzsche a clara compreensão de que a teologia cristã é 

um pensamento platônico. Heidegger parte da célebre afirmação de Nietzsche que Deus está morto e 

entende não apenas que este Deus é o Deus da cristandade, mas que o mesmo foi “identificado com o 

mundo transcendente da metafísica racionalista, tanto quanto, também, foi identificado com o contexto 

cultural ou objetivos de estruturas sociais específicas”. YANNARAS, Christo. On the Absence and 

Unknowability of God. Heidegger and the Areopagite. Nova York : Continuum Publishing,  2005. p.46. 



 138 

a negação das pressuposições acima citadas (que une ser e unidade ao conceito de um ser 

simples e supremo chamado Deus e que implica, nestes termos, uma visão entitativa). De 

fato, tal negação é feita de diversos modos nos escritos destes autores.
178

 

 

 

 Jones compreende – assim como Caputo entende em relação às similitudes entre 

Eckhart e Heidegger – que há convergências, mas também diferenças, entre Heidegger e 

os neoplatônicos citados. Inicialmente, devemos entender que a crítica heideggeriana à 

metafísica se assenta na sua compreensão de que a mesma une os entes a princípios e 

causas entitativas. Heidegger explicíta esta abordagem já no § 2 do Primeiro Capítulo de 

Ser e Tempo: 

 

 

O questionado da questão elaborada é o ser, o que determina o ente como ente, como o ente 

já é sempre compreendido, em qualquer discussão que seja. O ser dos entes não “é” em si 

mesmo um outro ente. O primeiro passo filosófico na compreensão do problema do ser 

consiste em . “Não contar estórias” significa: não determinar a 

proveniência do ente como um ente, reconduzindo-o a um outro ente, como se o ser tivesse 

o caráter de um ente possível.
179

 

 

 

 A grande confusão da metafísica consistiria em entender o ser enquanto ente. 

Esta má compreensão adentra a maneira em que o ser é questionado dentro da tradição 

metafísica. Sócrates, Platão e Aristóteles teriam como questão fundamental a pergunta 

“o que é isto?” – então o conhecimento significaria saber o que uma coisa é. Os 

caminhos tomados possuem parentesco entre si: “Sócrates/Platão respondem a esta 

questão posicionando os eidei que determinam os entes para ser o que são”
180

. A 

resposta de Aristóteles é indicada “ao elucidar as essências (os múltiplos to ti en 

einai)”
181

. A primazia que o questionamento por aquilo que é tem na tradição grega 

reside na “insistência da finitude e determinabilidade do que é”
182

. Como Aristóteles 

nega qualquer eficácia e atualidade ao infinito, a questão, no cristianismo, adquire uma 

postura inversa: o ser, agora, é infinito e o ser mais real é Deus. O infinitum e primum 

                                                 
178

 JONES, John. Op. Cit. p. 94. 
179

 HEIDEGGER, M. Ser e Tempo. Vol. I. Op. Cit. p. 32. 
180

 JONES, John D. Op. Cit. p. 96. 
181

 Op. Cit. 
182

 Op. Cit. 



 139 

ens ainda transparece esse caráter entitativo derivado do questionamento por aquilo que 

é. Este ser é “uma substância: supersubstancial e infinita, para ser claro, mas ainda uma 

substãncia”
183

. 

 A tese fundamental de Jones é que o criticismo que Heidegger elabora - a partir 

da noção de que o entendimento de Deus enquanto ser implica no desconhecimento 

daquilo que ele é e que ainda se pauta pelo questionamento daquilo que é, o ente, 

portanto um questionamento entitativo - não está sozinho, mas encontra suas raízes no 

neoplatonismo, mas especificamente em Plotino e em Dionisius. De fato, essas raízes já 

podem ser encontradas no próprio Platão, mas precisamente na primeira hipótese do 

diálogo Parmênides.  

 Neste diálogo, a questão do ser, posta pelo filósofo eleata, se transforma na 

questão do um. Logo na abertura do diálogo, Zenão – que também nasceu em Eléia e era 

discípulo e amigo de Parmênides – afirma que se os seres são múltiplos, “então é 

preciso que eles sejam tanto semelhantes quanto dessemelhantes, mas que isso é 

impossível, pois nem as coisas dessemelhantes podem ser semelhantes nem as 

semelhantes, dessemelhantes”
184

. Zenão afirma isto por querer dizer que o Todo, o ser, é 

uno. Sócrates pergunta, então, se Zenão não julga haver uma certa forma em si: daí 

haver um em si da semelhança e um em si da dessemelhança. Para Sócrates, não há 

problema em demonstrarmos que somos um e múltiplos. Ele afirma que a semelhança 

mesma é algo separada da semelhança sensível, da mesma forma que temos também o 

uno e as múltiplas coisas.
185

 

 O questionamento de Parmênides é o seguinte: se as formas são divisíveis, e as 

coisas que delas participam participariam de uma de suas partes, seria plausível admitir 

que a forma, uma, em verdade, se divide e mesmo assim permanece uma? Sócrates não 

admite esta tese que em si mesma parece ser contraditória. Aqui Parmênides inicia o 

célebre argumento do “terceiro homem”. Eis o argumento: 

 “Creio que tu crês que cada forma é uma pelo seguinte: quando algumas coisas, 

múltiplas, te parecem ser grandes, talvez te pareça, a ti, que as olhas todas, haver uma 

certa idéia uma e a mesma em todas; donde acreditas o grande ser um. 

 Dizes a verdade, disse ele. 

                                                 
183

 Op. Cit. 
184

 PLATÃO. Parmênides. São Paulo: Loyola, 2003. 128 e.  
185

 Op. Cit. 130 b.  



 140 

 Mas... e quanto ao grande mesmo e às outras coisas grandes? Se olhares da 

mesma maneira, com a alma, para todos esses, não aparecerá, de novo, um grande, um, 

em virtude do qual é necessário todas aquelas coisas aparecerem como grandes? 

 Parece que sim. 

 Logo, uma outra forma da grandeza aparecerá, surgindo ao lado da grandeza 

mesma e das coisas que desta participam. E, sobre todas essas, <aparecerá> de novo 

uma outra, de modo a, em virtude dela, todas essas parecerem grandes. E não mais será 

uma cada uma das tuas formas, mas ilimitadas em quantidade”
186

.  

 Sócrates responde que cada uma dessas formas é um pensamento e que não lhe 

cabe surgir em nenhum outro lugar a não ser nas almas. O problema é que o pensamento 

é sempre pensamento de algo, diz Parmênides. E retruca: “”Não é <pensamento> de 

algo um, <algo> que esse pensamento pensa como estando sobre um todo, <algo esse> 

que é uma ideia uma?”
187

. Para resolver esta aporia, o diálogo de Platão se desdobra em 

tese e antítese sobre as hipóteses que serão levantadas por Parmênides. De início, parece 

que “é-nos incognoscível tanto o belo mesmo, o que realmente é, como o bem e todas as 

coisas que concebemos como sendo idéias mesmas”
188

.   

 Diante desta impossibilidade, Parmênides aceita fazer uma demonstração sobre 

o exercício de tirar conseqüências de hipóteses. A 1ª hipótese é: Se é um e tem como 

conseqüência o fato de que ele não é nem todo nem partes. O um, sendo, não poderá ter 

fim nem limite e nem poderia ser coisas múltiplas. Não poderia ser o todo, já que este é 

composto de partes e nem poderia ser as partes mesmas. Não tendo fim e limite, não 

poderia ser nem reto e nem circular, já que redondo é aquilo cujas extremidades, em 

todos os pontos, distam igualmente do meio
189

 e reto aquilo cujo meio “esteja fazendo 

obstáculo às duas extremidades”
190

.  

 O um, então, também não estaria nem em si mesmo nem em outra coisa, logo 

não estaria no espaço e também não estaria nem em repouso e nem em movimento. 

Primeiro, é impossível algo estar em algo que não o envolva - e que uma coisa seria o 

envolvente e o outro o envolvido. Se assim fosse, o um seria agente e paciente, logo não 

seria um e sim dois. Da mesma forma, não poderia estar em movimento, já que o 

movimento se dá por alteração ou deslocação, o que não caberia ao um; por outro lado, 

                                                 
186

 Op. Cit. 131 e, 132. 
187

 Op. Cit. 132 c.  
188

 Op. Cit. 134 c. 
189

 Cf. Op. Cit. 137 e.  
190

 Op. Cit. 



 141 

não pode estar em repouso, pois como o um não pode estar nem em si mesmo e nem em 

outra coisa, o um jamais estaria no mesmo lugar ou estado. Tudo isto só é possível de 

pensar em relação aquilo que possui partes. 

 Do mesmo modo, o um nem é o mesmo e nem o diferente: “[...] se o um e o 

mesmo de maneira alguma diferem, toda vez que algo <se tornasse> um, <tornar-se-ia> 

o mesmo. – Perfeitamente. – Logo, se o um for o mesmo que si mesmo, não será um 

consigo mesmo, e, assim, sendo um, não será um”
191

. 

 Ora, o mesmo e o diferente nos indicam que o um também não seria o 

semelhante, nem tampouco o dessemelhante. Assim, também não seria nem igual e nem 

desigual, principalmente porque o um não é uma unidade de medida. A unidade 

matemática de medida parece ser derivada deste um primordial.  

 O um também não está no tempo. O tempo cronológico sempre nos diz de um 

anterior e um posterior, de um jovem e um velho e isto é sempre alteração. Quando algo 

está no tempo, é necessário que sua idade mude – e isto não caberia ao um.  

 Estas conquistas iniciais obrigam Parmênides a afirmar que sobre o um não há 

ciência, enunciação, percepção ou conhecimento. O que se falou até agora do um 

possível é de caráter puramente negativo
192

. Este ensinamento toma lugar na 

compreensão de Plotino sobre o um e em Dionisius sobre a unidade e o ser. A afirmação 

de Dionisius é de que a unidade e o ser estão para além do pensamento e dos entes – e 

nem mesmo pode ser um ente infinito
193

. Entretanto, Jones indica que diferentemente de 

Heidegger, Plotino e Dinisius nem sempre entendem o ser no modo de contraste com os 

conceitos em que os entes adquirem sua significação determinante ou estabelecem 

considerações metodológicas sistemáticas para reforçar essa mesma diferença ou forjam 

um vocabulário para evidenciar essa diferença
194

. 

 Contudo, a infinitude do Uno plotiniano ou o Hiperousíos ousía de Dionisius 

apontam para a diferença. Jones indica que os três itens citados acima e elaborados por 

Heidegger conduzem a uma leitura destes neoplatônicos no sentido estrito de uma 

abordagem entitativa. Plotino e Dionisius seguem a tradição que os precedem, 

diferentemente de Heidegger, mas é preciso indicar que a questão da determinação do 

ser como presença está inserida na própria tradição. Heidegger, apesar de distanciar-se 

da tradição, parte da mesma para estruturar sua ontologia fundamental. Porém, Plotino e 

                                                 
191

 Op. Cit. 139 d,e. 
192

 Esta sugestão reaparece no Sofista, 244 Dff. 
193

 Cf. DIONISIUS. De Divinis Nominibus, I, 6. 593 D. 
194

 Cf. JONES, J. Op. Cit. p. 97. 



 142 

Dionisius parecem apontar para um sentido não entitativo da questão do ser que, de 

certo modo, assemelha-se ao percurso heideggeriano. 

 Nas Enéadas, Plotino afirma essa diferença ao afirmar que o ser só é conhecido 

por seus efeitos, sendo uma causa que é princípio e que, ela mesma, não tem 

princípio
195

.Em relação a esta compreensão, Jones elabora quatro explicações: 

  

 

Primeiro, a caracterização do um como não-subsistente (me huposten) claramente põe em 

perigo qualquer tentativa de entendê-lo como a primeira hipóstase. Segundo, somos nós que 

atribuímos o ente ao um. De fato, não deveríamos fazê-lo, pois a mais adequada apreensão 

do mesmo se faz sem o ente. Terceiro, nós profanamos o um ao atribuir algo a ele, até 

mesmo a essência. Assim, devemos desistir de perguntar “o que é?” o um como se essa 

questão pressuposse que a essência pertence ao um. Quarto, enquanto neste texto Plotino 

permite que o um seja chamado de “causa”, em outro lugar ele sugere que este termo 

descreve mais adequadamnente nossa relação com ele do que simplesmente seja o um
196

. 

 

 

 Para Plotino, quando nós “até mesmo chamamos o um de causa, não estamos 

predicando nenhum atributo a ele, mas sim a nós mesmos”
197

. Plotino e Dionisius 

entendem que o discurso entitativo é paradoxal. O discurso de ambos procuram nos 

advertir da impossibilidade e inapropriação radical que este discurso possui quando se 

trata de pensar o ser: o ser não é o ente e não pode ser pensado de modo entitativo. 

Como vimos, o termo Hiperousíos ousía em Dionisius nega a ousía e a unidade ao ser. 

Nestes termos, o ser de Plotino e de Dionisius está para além da essência e da 

unidade
198

. Esta direção é semelhante àquela tomada por Heidegger: “Heidegger, 

Plotino e Dionisius, cada um a seu modo, minam a prioridade da questão ‘o que é?’ 

tanto quanto a metafísica entitativa que surge deste questionamento”
199

. Mesmo que 

ambos pensadores neoplatônicos ainda façam metafísica ao indicar que o Uno ou o  

infinitamente ser são a causa de todos os entes, não o fazem num sentido entitativo: a 

causalidade não possui natureza entitativa. 

                                                 
195

 Cf. PLOTINO, Enédas. VI. 8, 11. 
196

 JONES, J. Op.Cit. p. 99. 
197

 PLOTINO. Op. Cit. III. 8, 15. 
198

 Cf. à questão da relação entre ser, ousía e energias, ver o artigo de Jones An Absolutely Simply God? 

Op. Cit. p. 390 ss. 
199

 JONES, J. A Non-Entitative Understanding of Be-ing and Unity: Heidegger and Neoplatonism . Op. 

Cit.p.100. 



 143 

 Além do mais, como nos lembra Jones, Heidegger priveligia o pensamento 

originário frente ao pensamento calculador, atitude semelhante àquela tomada por 

Aristóteles em relação às ciências da natureza e à metafísica, a ciência das causas. A 

questão pelo “ente enquanto ente” busca entender os primeiros princípios e causas. 

Entretanto, a questão pelo sentido do ser em Heidegger não se direciona para a questão 

da natureza dos entes e torna impossível delimitar o ser como causa, algo entitativo. 

Heidegger não considera o ser do ente como fator de determinação de seu caráter 

entitativo, mas indica que nossas possibilidades de compreensão do ente em sentido 

mais rigoroso e profundo devem passar pela elucidação da questão do sentido do ser.  

 

 

Mas, então, ser, como uma condição a priori para a possibilidade de compreender os entes 

e como aquilo que determina os entes como entes é um fator explanatório dos entes e uma 

causa dos entes no sentido amplo que nós caracterizamos como “causa”. Enquanto não é o 

telos dos entes, é um tipo de arché para os entes. Com essa concepção da ontologia 

fundamental, Ser e Tempo oferece, ou melhor, permanece nos limites da metafísica que é 

fundamentalmente de caráter não entitativo
200

. 

 

 

 A “apropriação” que Heidegger faz após sua Kehre de um pensamento que se 

direciona para a serenidade - e que possui raízes na mística eckhartiana – parece indicar 

a possibilidade de pensarmos esse pensamento como uma metafísica da metafísica, já 

que em Eckhart teríamos o pensamento que realiza a união mística com Deus em sua 

negatividade radical
201

. Em outros termos teríamos, de modo mais claro, um 

pensamento que é sem ter um porquê. O pensamento que se dirige assim ao ser se 

liberta da necessidade de pensar ou experienciar o ser pelo viés do ente: ser como início 

(arché) ou fim (telos) dos entes. Jones entende que essa atitude já se encontra presente 

                                                 
200

 Op. Cit. p. 102. 
201

 Parece plausível indicar aqui a possibilidade de pensarmos a questão da verdade do ser à luz da 

História e da própria História da Filosofia em dois sentidos: o primeiro sentido  entende o ser como 

resposta ao que é o ente e uma segunda possibilidade que quer pensar o ser à luz do questionamento de 

seu sentido, portanto uma abordagem não entitativa. O problema reside em tratar a verdade num sentido 

a-histórico. A questão levantada por Caputo é: como é possível pensar esse Wesen da História – que 

permite que a história seja – e que nunca pode ele mesmo ser histórico, deixar suas marcas numa época 

histórica? Cf. CAPUTO, John. Desmitologizando Heidegger. Op. Cit. Em relação à problemática da 

questão da verdade do ser e sua relação com a História, ver OKRENT, Mark. The Truth of Being and the 

History of Philosophy. In: A Companion to Heidegger. Oxford: UK, 2005. CF. ao caráter para além da 

arché da serenidade, ver SCHURMANN, Reiner. Heidegger and Eckhart on Releasement. Research in 

Phenomenology, Vol 3, 1973. 



 144 

em Eckhart – assim como já apontaram Caputo e Schurmann – mas possui raízes ainda 

mais longínquas, ou seja, em Dionisius e Plotino: 

 

 

Uma versão dessa superação radical da metafísica, que de fato é a fonte primária da 

compreensão de Eckhart para a serenidade, é também encontrada em Plotino e Dionisius. 

Esta supreração da metafísica toma lugar na henosis. A teologia ‘negativa’ que conduz a tal 

união não é, como é frequentemente mal entendida, um aspecto da metafísica que expressa 

a diferença radical entre o um (ou ser ou Deus) e os entes. Mais do que isso, a prática de tal 

teologia mística negativa conduz ao abandono da diferença e, deste modo, identifica-se 

entre o em si mesmo e o inominado. Tal abandono requer o abandono da metafísica uma 

vez que na experiência metafísica uma causa é sempre experienciada como outra em 

relação a seus efeitos
202

. 

 

 

 A diferença ontológica posta por Heidegger implica na necessidade de superar a 

metafísica. Entretanto, como a própria metafísica parece se mover sempre no sentido de 

falar sobre o ser em termos do ente quando elabora afirmações propositivas, Heidegger 

segue um caminho que necessita pensar o sentido do ser não mais a partir do ente, logo 

para além das afirmações propositivas. Não é de se estranhar que Heidegger nos legue 

proposições como “o nada nadifica”, “a apropriação apropria” e “a temporalidade 

temporaliza”, por exemplo. Estas frases são “embaraçosas para um positivista como 

Carnap”
203

. Mas, como já havíamos discutido antes, elas permanencem sem sentido 

quando se quer conquistar a compreensão das mesmas no terreno da entificação, ou 

seja, da afirmação proposicional. Heidegger parece quer livrar-se da incumbência de 

pensar o ser à luz deste terreno entitativo quando elabora frases que querem suplantar a 

relação sujeito-verbo.  

 

 

Contudo, apropriação, temporalidade e o nada não são entes; “apropriar-se”, “temporalizar” 

e “nadificar” não se referem às atividades entitativas. Além do mais, as frases enigmáticas 

citadas acima expressam uma apropriação, temporalização e nadificação não entitativa. 

Para Heidegger, estas frases são todas maneiras de pensar o ser (Das Sein). Mas, é claro, 

Heidegger não entende o infinitivo “das Sein” como um substantivo.
204

 

                                                 
202

 JONES, J. Op. Cit. p. 103. 
203

 Op. Cit. p. 104. 
204

 Op. Cit. 



 145 

  

  

 Determinar o ser como presença – e aí a questão da verdade se transformar na 

questão da re-velação (Unverborgenheit) – parece ser uma das tarefas fundamentais da 

ontologia heideggeriana. O alinhamento que Heidegger faz com os termos nada, 

transcendência do Dasein, verdade, existência e dizer possuem como ponto de encontro 

a diferença ontológica que culmina na sua compreensão sobre o Ereignis. O todo do 

processo é inalcançável em termos de afirmações proposicionais, já que a compreensão 

do ser requer uma compreensão não entitativa. Como indica Jones, o caminho correto a 

seguir é atingir uma compreensão pré-proposicional ou pré-teorética.
205

 

 Em termos estruturais, encontramos essa mesma abordagem em Plotino quando 

esse trata do Uno Absoluto. Ele afirma que o Uno não possui um nome e não se pode 

falar sobre ele e, além do mais, não possuímos nenhuma percepção ou conhecimento 

sobre ele. O Uno não é nomeado ou falado, “não é objeto de opinião ou conhecimento, 

nem pode ser percebido por algo”
206

. O pensamento, para Plotino, unifica as 

multiplicidades daquilo que possui ser, sendo direcionado aos entes. Não há um 

conhecimento proposicional sobre o Uno.  

 A teologia mística de Dionisius, também de caráter negativo, segue a mesma 

direção quando fala do autor transcendente de todas as coisas. Ele afirma que sobre 

Deus é preciso adotar uma atitude diferente da aproximação entitativa, uma vez que 

para atingir a compreensão sobre Ele é preciso renunciar a toda visão e a todo 

conhecimento, única forma para que “possamos assim ver e conhecer que não se pode 

nem ver nem conhecer Aquele que está além de toda visão e de todo conhecimento”
207

. 

Dionisius parece entender essa compreensão também como pré-compreensão ou 

compreensão pré-proposicional: “Porque aí se encontra uma visão verdadeira e um 

verdadeiro conhecimento, e pelo fato mesmo de abandonar tudo o que existe se celebra 

o Supra-essencial segundo um modo supra-essencial”
208

. Este abandono parece indicar a 

necessidade de um pensamento pré-teorético e mais originário sobre aquilo que se quer 

conhecer, ou seja, Deus. Mas até mesmo indicar conhecimento aqui pode parecer 

contraditório, já que Dionisius deveria estar pensando num modo de conhecimento que 

está para além do conhecimento entitativo. 

                                                 
205

 Cf. JONES, J. Op. Cit. e HEIDEGGER, M. A Caminho da Linguagem. Op. Cit. 
206

 PLOTINO. Eneadas.  VI. 9. 1-4. 
207

 DIONISIUS.  De Mystica theologia.  2, 1025-B. 
208

 Op. Cit. (Grifo nosso). 



 146 

 Assim como Heidegger sobre o ser - que exige uma apreensão sobre o ser que 

possua um caráter não proposicional e não entitativo - Plotino e Dionisius parecem 

indicar um mesmo modo de apreensão sobre o Uno ou Deus. Plotino e Dionisius 

aceitam aquele colapso que a linguagem sofre no Parmênides de Platão quando na 

primeira hipótese se refere a uma metafísica não entitativa. Contudo, ambos estão 

cientes de que a tarefa do pensamento é apreender a multiplicidade. Entretanto, nesta 

apreensão, há sempre a apreensão daquilo que é e que possui unidade e que tem um ser, 

mas que é pluralidade, ou seja, os entes. Plotino, além do mais, entende que a unidade é 

o que permite que os entes sejam entes e que a identidade na diferença jamais pode dar 

conta da apreensão toda, uma vez que é preciso ir além do pensamento eidético e do 

julgamento proposicional para se “experienciar” o Uno. Dionisius segue a mesma 

abordagem quando fala do ser ilimitado quando o ser, entendido como causa, não é um 

ente: “[...] consequentemente, nós não podemos entender a emergência dos entes como 

o ser em si mesmo deixando os entes serem”
209

.  

 Em seu terreno fundamental, o que esses pensadores parecem sugerir é que a 

gramática – a gramática do discurso proposicional-teorético – não dá conta de pensar 

algo para além dos entes. Estabelecer o que faz a distinção entre verbo e substantivo só 

é possível quando se saí da esfera entitativa e adentra-se a esfera ontológica radical do 

sentido do ser: “Mas para uma compreensão não entitativa do ser, não há nenhum ente 

deixando ser os entes no ser sendo”
210

. Este último termo não pode ser entendido como 

substantivo ou verbo. John Jones, para ilustrar essa aproximação, vale-se do exemplo do 

décimo segundo tom na música de Schönberg que vai além da convencional harmonia 

diatônica. Um acorde dado no décimo segundo tom “pode geralmente ser analisado em 

termos da harmônica convencional, a transição entre os acordes sempre permanece  não 

analisada, incompleta e faltando uma resolução”
211

. Falta um tom não tônico ao redor de 

como o mesmo é arranjado. Neste sentido, a expressão ser (be-ing) não encontra 

resolução na gramática tradicional. 

                                                 
209

 JONES, J. Op. Cit. pp. 105-6. 
210

 Op. Cit. 106. 
211

 Op. Cit.(Esta compreensão de John Jones só se torna clara quando entendemos que ele traduz ser (das 

Sein) por be-ing, em inglês. Jones quer mostrar a diferença radical entre o ente (being) e o ser (be-ing). A 

expressão chave de sua compreensão é “be-ing beings”, ou seja, algo como o ser sendo e que contém um 

gerúndio em ing no termo be-ing. Este gerúndio não é propriamente um substantivo verbal como se 

pegássemos um verbo e um substantivo e o combinássemos de maneira estranha à gramática tradicional: 

“[...] este gerúndio expressa infinitamente e transitivamente o que é anterior à distinção entre verbo e 

substantivo”. JONES, J. Op. Cit).  



 147 

 Dionisius procura solucionar esse problema numa direção que pode se 

aproximar da compreensão heideggeriana para o ser dos entes. Como nota Jones, tal 

expressão é ambígua por denotar tanto o ser quanto os entes que são – contudo, é 

preciso estabelecer, como já indicamos, em que consiste esta relação. Dionisius entende 

a expressão “existencial” dos entes como tendo ser – habens esse ou metechon tou 

ontos
212

 - ou seja, os entes devem ser entendidos como tendo ser. Nestes termos, ousía 

pode significar as maneiras do ser ou os modos como o ente é e a expressão “tendo ser” 

como ousios on. Com o termo Hiperousíos, Dionisius quer tratar do ser 

“supraeesencial”, mas que não deve ser entendido em termos entitativos – isso indica a 

aproximação, sempre em termos de similitude estrutural, acima indicada. 

 Em termos gerais, pode-se afirmar que Plotino e Dionisius, assim como 

Heidegger, “criticam o discurso proposicional e sugerem uma compreensão pré-

proposicional do ser e da unidade”
213

. Heidegger pensa essa compreensão à luz da 

identidade e da diferença, uma vez que seu pensamento não metafísico indica a co-

pertença do ser e do pensar no mesmo (a co-pertença, melhor dizendo, que se abre no 

acontecimento-apropriação, Ereignis). Quando Plotino e Dionisius procuram pensar o 

Um e o ser para além de uma substância-unidade substancial, acentuam ainda mais a 

similitude sugerida: a identidade não pode ser pensada sem a diferença. Mas é preciso 

acentuar que há diferenças entre estes neoplatonistas e Heidegger. Heidegger quer 

desenvolver um pensamento não metafísico, bem como um dizer do ser e do Ereignis 

também não metafísico. O que se estabelece a partir de uma abordagem não entitativa à 

questão do sentido do ser e da unidade em Plotino e Dionisius é a possibilidade de 

pensar essa similitude a partir de estruturas que buscam ir além do pensamento 

proposicional.  

 De Eckhart a Filon se abre uma tradição que pode servir como contraponto à 

compreensão heideggeriana sobre a tradição metafísica. Entender toda essa tradição 

como onto-teo-lógica é delimitar de maneira definitiva qualquer possibilidade de 

pensamento crítico. De Filon a Eckhart se abre uma compreensão radical sobre Deus ou 

o ser ou o Um que pode ser usada como modelo para pensarmos esta tradição como para 

além da tradição onto-teo-lógica que pensava o ser no modo entitativo. A partir de 

Eckhart a Filon é possível não apenas traçar possíveis influências subterrâneas no 

pensamento heideggeriano, mas também demonstrar o alcance de abordagens não 

                                                 
212

 Cf. Op. Cit.  
213

 Op. Cit. p. 108. 



 148 

entitativas à questão do sentido do ser no Neoplatonismo como modos também radicais 

do pensamento ontológico pré-heideggeriano e que possibilitam desconstruir – no 

sentido estrito de alargar o passo de volta e a destruição da tradição - a crítica feita por 

Heidegger à tradição metafísica. As aproximações que faremos no próximo Capítulo 

entre temas fundamentais do pensamento heideggeriano (transcendência do Dasein, 

Serenidade, , e destinamento do ser) com esta tradição citada, tornarão 

ainda mais válida e ampla essa visão sobre uma tradição que se quer não entitativa.

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 149 

CAPÍTULO III 

A transcendência do Dasein e o destinamento do ser 

 

1. A transcendência do Dasein e a questão da alma no Neoplatonismo. 

 

Uma das tarefas essenciais de Ser e Tempo era tornar claro o projeto concreto-

desvelador da transcendência do Dasein para se conquistar o horizonte transcendental 

da questão do ser. A compreensão heideggeriana da transcendência funciona como uma 

ruptura entre seu pensar e o pensar metafísico da tradição, mais especificamente aquele 

consolidado pelo Idealismo em que se pensava o sujeito e o objeto como duas esferas 

distintas de articulação
1
. Aqui, o que temos é a compreensão de que o “mundo como 

totalidade não ‘é’ ente, mas aquilo a partir do qual o Dasein se dá a entender a que ente 

pode dirigir-se”
2
, logo deve-se abrir a possibilidade de compreender  que o Dasein é de 

um modo tal que existe em-vista-de-si-mesmo e que o mundo se mostra como “aquilo 

em-vista-de-que o Dasein existe”
3
. É preciso, portanto, evidenciar o que significa a 

transcendência em termos heideggerianos. 

No § 16 de Ser e Tempo somos interpelados pelo questionamento sobre o mundo 

a partir do fato de que este não é um ente intramundano – mesmo que o determine – e o 

atrelamento da questão do mundo com a cotidianidade entendida como o fato de que “à 

cotidianidade do ser-no-mundo pertecem modos de ocupação que permitem o encontro 

com o ente de que se ocupa”
4
. Heidegger irá analisar os quatro sentidos fundamentais da 

expressão mundo ao longo da tradição para deles extrair o conceito ontológico radical 

da mundanidade. O conceito de mundo – para ir além da tradição metafísica – é 

fundamental para se conquistar o sentido mais rigoroso de transcendência do Dasein. 

                                                 
1
 Transzendenz, transzendent e transzendieren derivam do latim transcendere que indica escalar 

(scendere), atravessar (trans). Os filósofos medievais aplicavam os termos transcendens e 

transcendentalis ao ser, à verdade, à unidade e ao bem. A universalidade da aplicação destes termos a 

todos os entes em todas as categorias e nos genêreos mais altos lhe conferiam esse caráter transcendental. 

Kant entende o termo transcendente como um conceito ou entidade que estão para além de nossas 

experiências, reservando o termo transcendental àquilo que pertence às possibilidades de nosso 

conhecimento, mas não explica o que é a transcendência. Heidegger entende a transcendência como 

transcendência do Dasein e explica, como iremos demonstrar à frente, que a mesma possui quatro 

sentidos: transcendência ôntica, ontológica, fundamental-ontológica e epistemológica. Cf. INWOOD, 

Michael. A Heidegger Dictionary. Oxford: Blackwell Publishing, 1999. pp. 225-227. 
2
 HEIDEGGER, M. Sobre a essência do fundamento. In:______. Conferências e escritos filosóficos. São 

Paulo: Abril Cultural, 1984. (Os Pensadores). p. 115. 
3
 Op. Cit.. 

4
 Op. Cit. p. 115. 



 150 

Heidegger se vale de uma compreensão quaternária da questão mundo: 1. É conceito 

ôntico e significa a totalidade dos entes; 2. Ontologicamente é o ser dos entes; 3. É o 

contexto, na esfera ôntica, “em que” de fato o Dasein vive e 4. Trata-se do conceito 

existencial-ontológico da mundanidade – discussão do § 18 e que traz à tona o conceito 

de conjuntura que se dá pela abertura da “significação como constituição existencial do 

Dasein, o ser-no-mundo”
5
que se trata de uma condição ôntica da possibilidade da 

descoberta da totalidade inerente à conjuntura. 

Como a questão do nada e da diferença ontológica está na base da ontologia 

fundamental e em seus desdobramentos, é preciso pensar o principium rationis
6
 - que 

reza que nihil est sine ratione – à luz do próprio nada. No curso O Princípio do 

Fundamento, Heidegger acentua o caráter de “devolver” presente em todo 

reconhecimento, já que rationem reddere significa devolver o fundamento e, ainda 

mais, todo conceber é re-presentatio. Ou seja: o que vem ao encontro, vem em direção 

ao eu representante. “Conforme o principium reddendae rationis, o representar tem de, 

caso pretenda que seja reconhecedora, dar de volta o fundamento daquilo que vem ao 

encontro ao representar, e isto quer dizer, dá-lo de volta a si mesmo (reddere)”.
7
 

Heidegger opera uma mudança da tonalidade sobre o princípio do fundamento – Nada é 

sem fundamento – indicando que o mesmo é um falar sobre o ser, de que o ser mora em 

si como fundamentado. A radicalidade de tal postura leva a uma conclusão peculiar: o 

fundamento e o ser “são” o mesmo, mas o mesmo aqui não indica o igual – aponta para 

o fato inequívoco de que a essência do ser “é” fundamento, e este já entendido como 

permanecendo fora do ser. Esta é a célebre compreensão do ser como o sem-fundo (Ab-

Grund) da tradição da negatividade. Mas em Heidegger a radicalidade reside na 

pertença entre ser e fundamento: 

 

 

Ser e fundamento pertencem um ao outro de modo concomitante. A partir da sua copertença 

com o ser enquanto ser, o fundamento recebe a sua essência. Inversamente, o ser enquanto 

ser rege a partir da essência do fundamento. Fundamento e ser ‘são’ o mesmo, não o igual, o 

que logo a diferença dos nomes ‘ser’ e ‘fundamento’ indica. Ser ‘é’ na essência: 

fundamento. Por isso o ser nunca pode anteriormente ter um fundamento, que o deva 

fundamentar. Em consequência disto o fundamento do ser permanece fora. O fundamento 

                                                 
5
 Op. Cit., p. 133. 

6
 Heidegger se refere ao tratado Primae Veritas de Leibniz. 

7
 Idem. Op.Cit.  p. 40. 



 151 

permanece fora do ser. No sentido de um tal permanece-fora do (Ab-bleibens) fundamento 

do ser, ‘é’ o ser o sem-fundo (Ab-Grund). Na medida em que o ser enquanto tal é 

fundamentado em si próprio, permanece ele mesmo sem fundamento. O ‘ser’ não cai no 

domínio do poder do princípio do fundamento, mas apenas no do ente.
8
 

 

 

O sentido dado aqui é próprio daquele pensamento não entitativo tratado no 

Capítulo anterior.  Heidegger afirma que o pensamento lógico – aquele que opera na 

esfera ôntica – pode conformar-se com a norma do pensamento, mas nunca ser elevado 

à instância do verdadeiro.
9
 Adentrar a esfera do verdadeiro é, portanto, adentrar o 

questionamento sobre o sentido do ser. A questão do fundamento e do nada se casam 

para dar novas possibilidades ao que a tradição ontológica havia soterrado
10

: 

desvencilhar o pensamento de uma interpretação equivocada a respeito de suas origens 

e, num caminho de retorno, desvelar o sentido mais próprio do que nos foi legado pela 

tradição grega e des-construir a tradição metafísica onto-teo-lógica.  

A análise hermenêutico-histórica – que aqui se dá especificamente através de um 

trabalho hermenêutico sobre o referido texto de Leibniz – visa demonstrar que aquilo 

sobre o que a nossa tradição havia se debruçado tão longamente deveria ser pensado a 

partir de um restabelecimento adequado da questão do sentido do ser sobre novos 

prismas, ou seja, reconquistando o lugar devido que o dizer desta mesma tradição 

possui.  

Ao traduzir  por Aufgehung, Heidegger quer nos fazer ver que “é o 

movimento de eclosão, a emergência pensada verbalmente e dita na forma nominal 

(nunca réplica precisa à palavra grega), e é essa emergência que é ser”
11

. O fundamento, 

o ser, só pode ser pensado pela diferença ontológica, pelo rendimento do pensamento a 

tal diferença, sem jamais querer enquadrá-lo através das regras que se dão na esfera 

ôntica, ou seja, o pensamento teorético proposicional calculador. O Abgrund é trazido 

para que o pensar possa ir além dos seus limites positivos e encarar o questionamento 

essencial de sua própria tradição e de seu elemento negativo. 

Apenas possibilitando e desarticulando a rigidez com que esta mesma tradição 

pensou o homem e o mundo – daí a colocação da necessidade de se estabelecer a 

                                                 
8
 Op. Cit.. p. 80-1. 

9
 Cf. ZARADER, Marlene. Heidegger e as palavras de origem. Piaget: Lisboa. 2004, p. 54. 

10
 Percurso este encentado – guardada as devidas proporções – pela a tradição da negatividade quando 

esta quer pensar Deus pela diferença – Deus e Divinitas, Deus e as criaturas – e pelo nada, a própria 

negatividade. 
11

 Op. Cit.. p. 49. 



 152 

transcendência do Dasein e o lugar privilegiado do nada – é que se faz surgir no 

horizonte do pensamento o estabelecimento da diferença ontológica e uma nova 

possibilidade de pensar esta mesma tradição. Heidegger está muito ciente de sua tarefa: 

ao retomar a questão do sentido do ser em toda a sua radicalidade – e vislumbrar a 

necessidade de pensar o impensado daquilo que nos foi legado
12

 – ele afirma que “o 

pensamento do ser não procura apoio no ente”
13

. Trata-se, com efeito, de uma atitude 

que dentro da analítica existencial visa permitir ao pensamento essencial encontrar as 

palavras através das quais a verdade do ser antija a linguagem. É nesta busca, pela 

possibilidade de escutar-se atentamente o apelo do ser, que a analítica existencial se vê 

na incumbência de ir além do pensamento estabelecido pela tradição pensando o nada e 

o ser. Apelo este que nos remete, dentro dos pensadores da negatividade, ao apelo que a 

alma recebe insistentemente de Deus
14

. 

A afirmação de que  “o nada não permanece o indeterminado oposto do ente, 

mas se desvela como pertencente ao ser do ente”
15

 não se trata de uma igualdade entre 

ser e nada, mas sim de um co-pertencer – e isto mesmo porque o ser mesmo é finito em 

sua manifestação no ente (Wesen), e só pode se manifestar na transcendência do ser no 

Dasein dentro do nada. Este é, portanto, o ponto basilar de nossa discussão até aqui.  É 

assim que Heidegger pode assinalar que “somente no nada do Dasein o ente em sua 

totalidade chega a si mesmo”
16

. 

Chegar a si mesmo nos fala desta finitude radical que é a manifestação do ser no 

Dasein dentro do nada. É assim que o pensamento originário pode apropriar-se daquilo 

que Heidegger chama de o único acontecimento: que o ente é. A transcendência do 

Dasein – e devemos entender esta transcendência aqui como aquilo que se refere ao 

próprio Dasein humano, ou seja, sua constituição fundamental enquanto ente e que 

                                                 
12

  A questão de pensar o impensado de nossa tradição é delimitada por Heidegger em três questões 

basilares nomeadamente em relação ao pensar hegeliano: 1. Qual o objeto do pensamento em Hegel  e 

Heidegger? 2. Qual a medida em um e outro para estabelecer-se um diálogo com a história do 

pensamento? e, por fim, 3. Qual é em um e outro o caráter deste diálogo? Em Heidegger temos: 1. O 

objeto do pensamento é o mesmo, portanto o ser, mas o ser sob o ponto de vista de sua diferença com o 

ente;  2. Estabelece-se um diálogo com a tradição historial enquanto se penetra na força do pensamento 

antigo e 3. O caráter deste diálogo não é mais o suprassumir (Aufhebung), mas o passo de volta apontando 

para o âmbito a partir do qual a essência da verdade se torna digna de ser pensada. CF. HEIDEGGER, 

Martin. A Constituição Onto-teo-lógica da Metafísica. Identidade e Diferença. In:______. Conferências e 

escritos filosóficos. São Paulo: Abril Cultural, 1984. (Os Pensadores). pp. 191-2. 
13

 HEIDEGGER, M. Que é Metafísica? Op. Cit. p. 51. 
14

 O conceito de Deus referido aqui é sempre como este é compreendido pela tradição do pensamento da 

ngatividade. 
15

 Op. Cit.. p. 43. 
16

 Op. Cit.. 



 153 

acontece antes de qualquer comportamento – é colocada para se ajustar, dentro deste 

percurso, ao nada e ao ser e à sua manifestação. Ensina Heidegger: 

 

 

A transcendência constitui a mesmidade (ipseidade). Mas, novamente, não apenas a ela; a 

ultrapassagem sempre se refere também, ao mesmo tempo, ao ente que não é o Dasein 

‘mesmo’; mais exatamente: na ultrapassagem e através dela pode apenas distinguir-se e 

decidir-se, em meio ao ente,  quem e como é um ‘mesmo’ e o que não o é. Na medida, 

porém, em  que o Dasein existe como mesmo – e somente nesta medida – pode ele ter um 

comportamento (relacionar-‘se’) para com o ente, que, entretanto, deve ter sido ultrapassado 

antes disso. Ainda que sendo em meio ao ente e por ele cercado, o Dasein enquanto 

existente já sempre ultrapassou a natureza
17

. 

 

 

 A ultrapassagem aqui indicada se refere, com efeito, à própria transcendência 

que é, em si mesma, a ultrapassagem que possibilita a existência. O indicativo aqui é: só 

sendo transcendente é que o Dasein pode “ultrapassar” a natureza e ser o mesmo, 

relacionando-se com os outros entes que se dão no mundo. Sem a transcendência não 

haveria Dasein, mas apenas seres simplesmente dados
18

. Deste modo é possível colocar 

a transcendência como ser-no-mundo.  O mundo, neste sentido, nada mais é do que a 

estrutura unitária da transcendência e atribuída apenas ao Dasein humano, expressão 

que resume tudo o que é como unidade. Heidegger se vale da tradição para pensar a 

radicalidade da transcendência do Dasein.  

A transcendência, portanto – e a partir da própria tradição – é pensada em quatro 

sentidos: 1. Transcendência ôntica: sentido próprio da cristandade que entendia que todo 

ente possuía um ser transcendente: Deus, o criador, transcende as criaturas criadas; 2. 

Transcendência ontológica: sentido dado por Aristóteles e seus seguidores medievais. A 

transcendência é entendida como koinon, ou seja, o sentido mais universal como é o 

caso do ser em relação aos entes. Entretanto, não torna clara a diferença mesma entre 

ser e ente; 3. Transcendência fundamental-ontológica: refere-se ao Dasein que está 

postado na clareira do ser envolvendo a compreensão do ser, ou melhor ainda, posto na 

verdade do ser que não implica conhecimento explícito do ser, mas que assegura, em 

termos heideggeerianos, a liberdade do Dasein e a ultrapassagem (Übersteigung) e 4. 

                                                 
17

 Idem. Sobre a essência do fundamento.Op. Cit. p. 104-5. 
18

 Evidente que isso é apenas uma figura de linguagem, uma vez que é apenas através e pela própria 

transcendência que nós podemos pensar num ser simplesmente dado. 



 154 

Transcendência epistemológica: o Dasein está aberto ao mundo intramundano o que 

pode indicar a transcendência cartesiana em termos, já que o Dasein transcende “o 

mundo” e não “os objetos”.
19

 É a transcendência fundamental-ontológica que está no 

centro do pensamento heideggeriano: 

 

A transcendência [...] refere-se àquilo que é próprio do Dasein e isto não, por certo, como 

um modo de comportamento entre outros possíveis de vez em quando posto em exercício, 

mas como constituição fundamental deste ente, que acontece antes de qualquer 

comportamento [...] A transcendência, contudo, é a ultrapassagem que possibilita algo tal 

como existência em geral e, por conseguinte, também um movimentar-“se”-no-espaço.
20

 

 

 

1.1. Ereignis e a abertura da alma. 

 

  A importância da diferença ontológica
21

 se torna mais relevante quando 

entendemos que o Dasein é apropriado ao ser na sua co-pertença (Zusammengehören) 

que se dá no Ereignis
22

. Eis como Zarader explica este último vocábulo:  

 

 

Ereignis deve ser entendido segundo três direções semânticas: a idéia de captar com o olhar 

(er-äugen), a idéia do ser próprio (eigen), a idéia de ter lugar ou de se produzir (sich 

ereignen) . Se mantivermos juntas estas três direções, o Ereignis aparece como esse ‘deixar 

vir a si’, essa ‘apropriação’ ou melhor ainda esse ‘advento’, pelo qual o ser (da mesma 

maneira que o homem) se ilumina no que lhe é próprio, quer dizer na sua essência e na sua 

proveniência
23

. 

 

 

                                                 
19

 INWOOD, M. Op. Cit. 
20

 HEIDEGGER, M. Sobre a essência do fundamento. Op. Cit.  p. 104. 

21
 Cf. o ensaio As Aventuras da Diferença de Gianni Vattimo na sua obra homônima.In:______. As 

aventuras da diferença. Edições 70: Lisboa, 1989.pp. 143 a 160. (Vattimo, neste ensaio, propõe discutir o 

esgotamento da força histórica da diferença ontológica a partir da conferência parisiense de Jacques 

Derrida de 1980, La Différance. Mesmo indicando o ocaso da diferença, e isto mesmo a despeito de seus 

pensadores mais contemporâneos – Derrida, Deleuze, Lévinas e Foucault – ele ressalta que mesmo 

havendo uma nostalgia no pensamento de Heidegger, já que o próprio Heidegger nomeia An-denken  o 

pensar que pode pensar a diferença através de uma recordação que, ao recordar a diferença, recorda o ser, 

deve-se estabelecer uma distinção entre o modo de se debruçar sobre esta questão em Derrida e no 

próprio Heidegger. Para nós, de fato, este é um campo ainda muito vasto para o pensar e que aponta para 

questionamentos ainda não pensados). 
22

 Na  tradução brasileira para a conferência Identität und Differenz, Ernildo Stein segue os passos da 

tradução francesa, evénément-appropriation, e traduz Ereignis por acontecimento-apropriação. 
23

 Op. Cit. p. 169. 



 155 

 O homem, enquanto ente, faz parte da totalidade do ser. Ele pertence e é inserido 

no ser, mas “o elemento distintivo do homem consiste no fato de que ele, enquanto ser 

pensante, aberto para o ser, está posto em face dele, permanece relacionado com o ser e 

assim lhe corresponde”
24

. O ser se presenta ao homem e é e permanece enquanto aborda 

o homem pelo apelo e aqui reside a radicalidade ontológica do Dasein: “[...] somente o 

homem, aberto para o ser, propicia-lhe o advento enquanto presentar”
25

.  No comum-

pertencer (Zusammengehörigkeit) o homem e o ser se dão enquanto modo pelo qual o 

homem está entregue ao ser e como o ser é apropriado pelo homem. A palavra que 

Heidegger usa para tratar da a-propriação entre homem e ser é Ereignis. Como explica 

Heidegger: 

 

 

A palavra Ereignis é tomada da linguagem natural. “Er-eignen (acontecer) significa 

originalmente: “er-aügen, quer dizer, descobrir com o olhar, despertar com olhar, apropriar. 

A palavra ereignis deve, agora, pensada a partir da coisa apontada (aus der gewiesenen 

Sache her gedacht), falar como palavra guia do pensamento. Como palavra-guia (Leitwort), 

ela se deixa traduzir tão pouco quanto a palavra grega lógos ou a chinesa Tao [...] Ereignis 

apropria o homem e ser em sua essencial comunidade (Das Er-eignis ist der in 

sichwingende Bereich, durch den Mensch und Sein einander in ihrem Wesen erreichen)
26

. 

 

 

 É determinado, deste modo, que o comum-pertencer (Zusammengehörigkeit)
27

 

aloja uma mesmidade entre ser e homem que só se pode dar exatamente pela diferença 

mesma entre ser e ente. O Ereignis, enquanto advento, permite que o pensar se debruce 

tanto sobre a  identidade quanto sobre a diferença. A trindade estabelecida aqui – nada, 

transcendência do  Dasein e diferença ontológica – forma o solo fundante de todas as 

possibilidades de se interpretar a própria  analítica existencial numa perspectiva que 

conduz à possibilidade de convergência com a tradição da negatividade.  

                                                 
24

 HEIDEGGER, M. Identidade e Diferença. Op. Cit. p. 182. 
25

 Op. Cit. 
26

 Op. Cit. pp. 182-3. 
27

 Comenta Ernildo Stein que há uma dupla acentuação neste termo, ou seja, ora acentua-se comum-

pertencer ora comum-pertencer. O primeiro, segundo Stein, demonstra certo sentido hegeliano da 

identidade entre ser e pensar, ser e homem e que conduz a uma síntese, enquanto o segundo aponta para 

um âmbito do qual fazem parte, no mesmo, o homem e o ser. Assim como na tradição americana, 

optamos por manter o vocábulo Ereignis em alemão, especialmente para evitar uma possível confusão 

entre Zusammengehörigkeit  enquanto “comum-pertencer” e Ereignis, segundo Stein, como 

acontecimento-apropriação. Cf. Identidade e diferença. Op. Cit. Nota 2 à p. 181. 



 156 

 Inicialmente, contudo, é preciso acrescentar que o sentido de abertura do Dasein 

está relacionado com a compreensão heideggeriana sobre a como este conceito 

aparece no De Anima de Aristóteles. Para Aristóteles, “ a humana, seja no sentido 

da percepção sensível () ou como conhecimento intelectual 

(), é uma , uma abertura-para-receber transcendental”
28

. O 

termo latino susceptiva - é - indica que a “alma”, em essência, está 

aberta para receber as formas dos entes. É neste sentido de abertura que Heidegger 

poderá alinhar conceitos fundamentais para seu pensamento: Lichtung, Welt, , 

diferença, a verdade do ser, destinamento do ser e Ereignis
29

. 

 Ereignis é o termo que Heidegger usa para falar da pertença e abertura, ou seja, 

“Ereignis é a reciprocidade entre ‘precisar’ (das Brauchen) e ‘pertencer’ (das 

Zugehören): as entidades precisam de uma clareira para ser entendidas como isso ou 

aquilo e a raison  d´être do homem é pertencer e ser esta clareira”
30

. O movimento 

interno que se abre na abertura é o ponto crucial de constituição do Ereignis.
31

 

 O processo encetado por Heidegger para traduzir  por der Brauch – 

aquilo que nomeia a salvaguarda da entrega da coisa à sua essência própria – bem como 

entender como desvelamento (Unverborgenheit), como o processo de 

eclosão e ocultação do próprio ser e  no sentido da diferença (Unterschied e 

Differenz) permitem pensar  Ereignis à luz deste “movimento” de re-velação.  

                                                 
28

 SHEEHAN, Thomas. Kehre and Ereignis: A Prolegomenon to Introduction to Metaphysics. In: A 

Companion to Heidegger´s Introduction to Metaphysicis. New Haven and London: Yale University Press, 

2000. p. 9. In: http://www. stanford.edu/dept/relstud/faculty/sheehan/pdf/00-kehre.PDF. Visitado em: 

02/02/2010. 
29

 No próximo item deste Capítulo, quando tratarmos do destinamento do ser, trataremos também do 

conceito heideggeriano de Lichtung e, no item 3 do mesmo Capítulo, trataremos da 
30

 Op. Cit. p. 11. 
31

 Heidegger, na preleção Tempo e Ser, chega a afirmar que o único objetivo desta preleção era examinar 

o conceito de ser enquanto Ereignis, acentuando que o dizer de Ereignis é diferente do dizer do ser. Isso é 

possível de ser afirmado quando Heidegger escreve que “Ereignis não é o conceito supremo abarcador, 

sob o qual seria possível inserir ser e tempo. Relações lógicas de ordem não dizem nada aqui. Pois, ao 

meditarmos sobre o próprio ser e perseguirmos o que lhe é próprio, mostra-se ele como o dom do destino 

de presença garantido pelo alcançar do tempo. O dom no presentar é propriedade do acontecer-

apropriando. Ser desaparece no Ereignis. Na expressão: ‘Ser enquanto o Ereignis’, o ‘enquanto’ quer 

agora dizer: Ser, presentificar destinado no acontecer que apropria, tempo alcançado no acontecer que 

apropria. Tempo e ser acontecem apropriados no Ereignis”. HEIDEGGER, Martin. Tempo e Ser. 

In:______. Conferências e escritos filosóficos. São Paulo: Abril Cultural, 1984. (Os Pensadores). p. 269. 

Esta nota é importante se quisermos evitar uma identificação radical entre ser e Ereignis e perder o 

sentido de clareira e remetimento, uma vez que para Heidegger ser e tempo “só se dão no acontecer 

apropriador, deste faz parte o elemento característico que consiste em levar o homem, como aquele que 

percebe o ser, in-sistindo no tempo autêntico, ao interior do que lhe é próprio. Assim apropriado, o 

homem pertence ao ser”. Op. Cit. p. 270. Nesta direção será possível pensar – próximo item deste 

Capítulo – na relação entre abertura e o conceito de desprendimento e serenidade em Mestre Eckhart. 



 157 

 Em Mestre Eckhart, assim como acentua Caputo, há uma similitude entre o 

conceito heideggeriano de Ereignis e aquilo que Eckhart denominou de “o nascimento 

do Filho” na alma
32

. Interessantemente, nem Eckhart e nem Heidegger falam 

diretamente do “homem”: “Para ambos os pensadores, há algo mais profundo do que o 

homem, algo que não é meramente humano, que constitui a verdade, valor e dignidade 

do homem. Para ambos, há um fundamento escondido em que o ser mais verdadeiro e a 

natureza mais essencial (Wesen) residem”
33

. Em Eckhart, trata-se de descobrir, assim 

como em toda a tradição neoplatônica, o fundamento secreto da alma que está para além 

da própria alma. Para Eckhart, a essência (Wesen) possui um sentido verbal e isso se 

evidencia quando Eckhart traduz o esse latino pelo wesen alemão, usando os termos 

wesenheit e wesung para traduzir essentia. 

 Em Eckhart, essa Wesen se refere ao “ser essencial”, àquilo que permite que algo 

seja. É nestes termos que Eckhart pode falar da transcendência do homem: “O ser 

essencial do homem não é para ser encontrado em sua relação com os entes, mas em sua 

relação com aquilo que transcende os entes, isto é, o ser”
34

. Eckhart, para fugir de uma 

entificação deste fundamento, afirma que o fundamento da alma é “atemporal, 

inomeado e incriado”
35

. Este fundamento, esta região, pode ser entendida, em Eckhart, 

como o “local” em que Deus e a alma se unem. É onde o homem permite que Deus seja 

Deus: é aqui onde se opera o “nascimento do Filho”, segundo Eckhart. Este 

“nascimento” procura divisar uma dimensão do homem – o ser do homem – que esteja 

para lá de uma determinação antropológica do mesmo.  

 De fato, Eckhart ultrapassa uma interpretação antropológica, já que o homem 

não é entendido apenas como um animal que é diferenciado por possuir a racionalidade: 

“Estas determinações do homem são metafísicas, isto é, elas tomam o homem como 

uma espécie que deve ser diferenciada”
36

. Eckhart distancia-se desta abordagem quando 

afirma que o fundamento da alma é inclassificável, não pertence a uma categoria por ser 

                                                 
32

 Caputo sempre faz questão de assinalar que tais similitudes convivem entre si com as mais radicias 

diferenças. Heidegger não procura por “santidade”, não se vale das Escrituras, da doutrina cristã-

neoplatônica de que as ideias preexistem na mente de Deus e nem tampouco o ser de Heidegger é o Deus 

criador cristão. “As diferenças entre Heidegger e Eckhart são tão claras e tantas que elas ameçam nos 

inundar antes mesmo que nós comecemos”.  CAPUTO, J. Op. Cit. p. 155. Entretanto, deve-se saltar essa 

dificuldade inicial e apontar exatamente as similitudes existentes. 
33

 CAPUTO, J. Op. Cit. p. 156. 
34

 Op. Cit. pp. 156-7. 
35

 Op.Cit. 
36

 Op. Cit. p. 157. 



 158 

exatamente o “nascimento do Filho”. O Filho possui uma conexão ontológica com 

Deus: 

 

 

A alma se transfigura, e se transforma, e é forjada exatamente naquela imagem que é o Filho 

de Deus. A alma é criada na imagem de Deus, mas os mestres dizem que o Filho é a 

imagem de Deus, e a alma é criada na imagem da imagem. Mas eu digo mais: o Filho é uma 

imagem de Deus acima de todas as imagens, ele é uma imagem da Sua essência de Deus 

oculta. Desde ali, onde o Filho é uma imagem de Deus, do selo da imagem do Filho, a alma 

recebe sua imagem. A alma a tira de onde o Filho também a tira. Mas a alma não fica presa 

ali onde o Filho sai do Pai: ela está acima de todas as imagens [...] A alma conhece apenas o 

uno: ela está acima das formas.
37

 

 

 

 Como já indicamos, o desprendimento (Abgeschiedenheit) liberta a alma das 

imagens, dos entes, direcionando-a para seu próprio fundamento. O sentido ternário de 

Deus, Filho e alma possui o intuito de colocar o fundamento ontológico da alma para 

além das coisas sensíveis, a forma. Ela está acima de todas as imagens, quer dizer, ela 

possui como fundamento algo que não pode ser as coisas mesmas. O fundamento da 

alma não pode ser entendido como um ente: é o local em que Deus revela-se a si 

mesmo. No trecho citado, Eckhart fala de uma “essência oculta” que se direciona à 

imagem. A alma, assim como o Dasein, é entendido a partir de seu caráter de relação 

com seu fundamento que não é um ente. A alma não é algo que o homem possui, mas 

algo que possui e faz o homem ser o que é: além do ego cogito, da res cogitans ou do 

animal rationale, a alma é que permite que tudo isso seja possível. 

 Heidegger, entretanto, apesar de pensar o conceito de abertura a partir de uma 

interpretação sobre o termo em Aristóteles, não está convencido de que o termo 

“alma” (anima) seja uma compreensão correta do caráter ontológico radical e essencial 

do homem. Na Quarta Lição da Segunda Parte da obra O que quer dizer pensar? (Was 

heisst Denken?), Heidegger limita-se à compreensão medieval do sentido ôntico dado 

aos termos anima e animus: “ ‘Disposição’, o coração do homem, tem um sentido mais 

amplo do que aquele dado no discurso moderno; significa não apenas o lado sensitivo e 

                                                 
37

 MESTRE ECKHART. Semões Alemães. 46º. (Grifo nosso). 



 159 

emotivo da consciência humana, mas o ser essencial de toda natureza humana. Em latim 

é chamado de animus, num sentido diferente de anima”
38

.  

Anima, nesta distinção, refere-se à determinação fundamental de qualquer ser 

vivo. O termo animus, portanto, segue a mesma direção ao indicar apenas a distinção do 

homem enquanto organismo vivo que pensa e é racional, o que, para Heidegger, 

permanece no traço fundamental de uma antropologia que possui bases numa 

abordagem biológica. Animus se refere à alma para além deste princípio da vida 

(Lebensprinzip): “ ‘Alma’ neste caso não significa o princípio da vida, mas aquilo em 

que o espírito tem seu ser, o espírito do espírito, a ‘centelha’ da alma de Mestre 

Eckhart”
39

. Mas a falha dos medievalistas, incluindo Eckhart, é, para Heidegger, não 

entender que o homem é o ente que está aberto a seu ser e que na habitação desta 

clareira reside sua essência.  

 Caputo, contudo, crê que há um equívoco nesta determinação heideggeriana. A 

centelha da alma (the “spark” of the soul ou Seelenfünklein) refere-se à fonte ou ao solo 

originário e mais essencial do ser da alma. Esta distinção, todavia, não pode significar 

uma distinção da centelha como se a mesma fosse uma coisa: “O fundamento da alma 

não é uma ‘coisa’; ele não pertence a nenhuma ‘classe’ de coisas”
40

. Não tem nada a ver 

com algo como gênero, espécie ou diferença. “A verdade simples é que com sua noção 

de a ‘pequena centelha da alma’, Eckhart concebeu o homem não como homem, mas 

como uma pura relação com o ser que é – para Eckhart – Deus”
41

.  

Eckhart pode, então, falar na necessidade que o homem tem de retornar à sua 

essência mais interior. Assim como o Dasein que é de modo radical e essencial em 

relação ao ser, a alma em Eckhart é esta relação que se dirige a Deus. Na sua teoria da 

criação – que antecipa em cem anos a concepção de Nicolau de Cusa sobre a teoria da 

relação – Eckhart acentua a diferença e a relação entre o Deus infinito e o ente finito, ou 

melhor, a criação é, “em Eckhart, modo de dizer tanto o absoluto quanto o relativo, ou o 

‘relacionado’, em nossa terminologia”.
42

 Essa dimensão relacional permite Eckhart 

                                                 
38

 HEIDEGGER, M. Was heisst Denken? Frankfurt am Main: Vittorio Lostermann, 2002. p.152. 
39

 Op. Cit. p. 153. [ Para Heidegger, o que a palavra latina procura é designar o sentido originário das 

palavras memória (Gedächtnis) e pensamento (Gendanke) em seu sentido mais primevo (Gedanc). Cf. 

Op. Cit. p. 154] 
40

 CAPUTO, John. Op. Cit. p. 159. 
41

 Op. Cit. 
42

 GARCIA, Gilberto Gonçalves. A visão da liberdade e o olhar relacional em Mestre Eckhart: uma 

fenomenologia da criação segudo o pensar em Mestre Eckhart. Tese de Doutorado. Rio de Janeiro: 

UFRJ, 2007. p. 18.Disponível em : http://www.4shared.com/get/evxjs-sH/Eckhart_Meister_-

_A_viso_da_li.html;jsessionid=7872B187BB8B00C0AC1528A9A9566112.dc322. Visitado em 

06/06/2010. 



 160 

pensar o homem exterior e o homem interior: o primeiro é o homem ocupado com as 

tarefas do cotidiano, voltado para os entes, esquecido daquilo que está oculto, ou seja, o 

fundamento silencioso da alma; enquanto o segundo refere-se ao “homem nobre” que 

galgando graus de “plenificação descrito como elevação do ser”
43

, atinge o sexto degrau 

que consiste em: 

 

 

[...] despojar-se da imagem (humana) e no revestir a imagem da eternidade divina, pelo 

esquecimento total e perfeito da vida transitória e temporal, de modo tal que, feito filho de 

Deus, e atraído por Deus, o homem se transmude em imagem de Deus. Degrau ulterior ou 

mais elevado não há. E ali reinam a paz e a bem-aventurança eternas, pois o fim último do 

homem interior e do homem novo é: a vida eterna.
44

 

 

 

 Assim como Eckhart, Heidegger alerta para os perigos de “tornar-se muito 

preocupado com os negócios da existência diária assim como esquecer a questão do 

ser”
45

. Tanto o Dasein quanto a alma estão decaídos no sentido ontológico de estarem 

num modo público de ser que o afasta da escuta do sentido do ser. Ambos pensadores 

convocam o homem a retornar para o fundamento esquecido e isso como um homem 

que é “mais profundo do que qualquer coisa humana”
46

.  

Caputo não nega a filiação ao neoplatonismo cristão de Eckhart, e nem acredita 

que em seus sermões alemães ele atingiu outra esfera que faz uma ruptura com a 

tradição metafísica que o precede. Caputo defende apenas que a ideia de fundamento da 

alma enquanto Seelenfünklein permite compreender uma esfera de quietude que é mais 

profunda e originária do que o “barulho” da vida cotidiana
47

. Mas ele já assinala o que 

nos interessa: há uma filiação de Eckhart ao Neoplatonismo. Como se opera, em termos 

do fundamento da alma, essa filiação? 

                                                 
43

 Op. Cit. p. 127. 
44

 MESTRE ECKHART. O tratado do homem nobre. In: _____. O Livro da Divina Consolação. Op. Cit. 

p. 93.  
45

 CAPUTO, J.Op. Cit. p. 160. 
46

 Op. Cit. (Deve-se sempre acentuar que o fundamento da alma para Eckhart é Deus e “se ser é Deus para 

Eckhart, este ser não é exatamente o que Heidegger quer dizer com o ser enquanto o ser, o ser em sua 

diferença para com os entes”. Op. Cit. O sentido do ser em Heidegger possui o caráter epocal e de 

essência a-histórica a um só tempo. Em Eckhart, o fundamento é absolutamente atemporal e eterno). 
47

 Voltaremos a tratar do evento do “nascimento do Filho” de modo mais detalhado no item 3 deste 

Capítulo quando serápossível atrelar este conceito á compreensão heideggeriana de verdade em conexão 

com os conceitos de Ereignis e Lichtung.  



 161 

 Parece inegável que os traços fundamentais da mística eckhartiana – sua 

compreensão de Deus, mundo e alma – já estão presentes, em certa medida, na mística 

de Dionisius. A unyo mystica, em Dionisius, ou seja, a união entre a alma e Deus, sua 

deificação, é “alcançada por um processo de ‘desconhecimento’, em que a alma deixa 

para trás as percepções do intelecto tanto quanto a racionalidade do intelecto”
48

. Neste 

estágio, a alma mergulha na “escuridão divina” e “conhece” o ser que transcende a 

afirmação e a negação. O pai que sustenta o Filho em Eckhart possui a mesma estrutura 

da consciência apofática em Dionisius no “desconhecimento” iluminador de Deus. Essa 

mesma compreensão pode ser dada ao percurso que a alma leva para atingir o Uno em 

Plotino ou o sentido de percurso ético que a alma faz para atingir Deus em Filon. Este 

caráter apofático, essencial na doutrina neoplatônica e na mística cristã, é assim 

entendido por Pondé: 

 

 

A consciência apofática caracteriza-se por um modo de contemplar o nome (a “alteridade” 

de Deus) que altera o fazer ontológico (e com este, todas as formas desdobradas de 

conhecimento). Se fôssemos descrever esse resto noético em chave profética, diríamos que o 

místico vê com os olhos transformados que a natureza não existe enquanto suficiência: 

qualquer eidética negativa implica uma redução do ser a apofática – pelo nous, dissocia-se, 

desnuda-se, depura-se o catafático a fim de processar a ascese, e este percurso caracteriza 

em grande parte as Questões Parisienses eckhartianas. A maiêutica eckhartiana revela-se 

como o eidos da dinâmica transcendente: superação contínua da angústia de referencia 

semântica ou pragmática. Sua obra dialética é uma ascética que define a noética como um 

tropismo para o Incondicionado: denudatio é o resultado da vocação do nous para a 

superação da atividade cognitiva entendida como apreensão do condicionado ou relativo. É 

isso que caracteriza a ultrapassagem da dianoética (conhecimento mediado). A paidéia 

eckhartiana será o esforço de em atitude dianoética (ou dialética) manter o conhecimento 

sem mediação: ou dito de outra forma, e mais precisa, é o movimento de fazer da dissolução 

dos nexos dianoéticos a mediação da teoria apofática (sua noética negativa).
49

. 

 

 

 Entretanto, devemos sublinhar que essa catástrofe parece indicar melhor esse 

apelo que Deus ou o ser fazem à alma ou ao homem. Apelo que quando ouvido e posto 

em marcha causa essa catástrofe. A mesma pode ser entendida tanto no sentido posto 

                                                 
48

 PHAN, Peter C. The Winsdow of Holy Fools in Postmodernity. Theological Studies. Milwaukee: 

Marquette University.  62,  2001. p. 743. 
49

 Op. Cit.. p. 89. 



 162 

por Heidegger quando fala do Dasein em relação ao ser exposto em sua clareira quanto 

por Eckhart ou Dionisius quando falam do direcionar-se da alma para o apelo de Deus. 

Dionisius segue aquela ideia filoniana de que a alma se dirige de grau em grau à 

perfeição – diga-se distanciar-se do mundo – para abrir-se ao apelo divino. A similitude 

de Dionisius com Filon é tão acentuada que o primeiro chega mesmo a usar o exemplo 

de Moisés – que para Filon, como já indicado, indica um modo de ser da alma em 

direção a Deus – como aquele que percorre esses degraus e atinge o local onde Deus 

reside: 

 

 

[...] o divino Moisés recebe, em primeiro lugar, a ordem de se purificar, e depois a de se 

separar dos impuros, e que depois da purificação ele ouve as trombetas de múltiplos sons, vê 

numerosos fogos dos quais os inumeráveis raios difundem um brilho vivo, e que, separado 

da multidão, atinge então a elite dos sacerdotes, o cume das ascensões divinas.
50

 

 

 

 

 Interessantemente, Moisés ainda não está em relação com Deus e nem contempla 

Deus, já que este não é visível, mas contempla “somente o lugar onde Deus reside”
51

. 

Mas devemos lembrar que a Hierarquia Celeste em Dionisius busca a semelhança 

divina, o quanto se pode, entre a criatura e Deus, assemelhando-se “Àquele que é seu 

próprio princípio”
52

. O “lugar” onde Deus reside parece indicar uma abertura em que o 

chamado para a alma se opera e para onde esta pode se dirigir. Este processo de “dirigir-

se a...” como constituição ontológica fundamental da alma já está plenamente presente 

em Plotino.  

 Para Plotino, o processo das hipóstases conduz à compreensão da forma como 

relacionada a si mesma e com o outro: na relação consigo mesma indica o que ela é e na 

relação com o outro indica a totalidade. A forma do homem também se dá nesse 

processo relacional, acrescentando a temporalidade: “Notamos que Plotino sublinha 

uma distinção entre o homem eterno, representado aqui pela Forma do homem, e o 

homem no devir. Plotino evidencia o pressuposto da atemporalidade para que algo seja 

                                                 
50

 De Mystica  theologia. I, § 3, 1000C – 1000 D. 
51

 Op. Cit.  
52

 De Caelesti Hierarchia. III, § 2, 165 B. 



 163 

completo e, então, explicita que, enquanto a Forma do homem é eterna e, por isso, 

completa, o homem no devir só adquire seu acabamento e sua completude no tempo”
53

.  

Na delimitação de sua antropologia filosófica, Plotino entende que a alma possui 

uma parte inferior e irracional que deseja e uma faculdade de perceber e sentir que 

iniciam seu distanciamento da esfera sensível em direção ao transcendente. O filósofo 

aparece na doutrina plotiniana como aquele que se move numa via superior, dialética, 

em direção ao Uno
54

.  Plotino reconhece que inicialmente o cume da viagem em direção 

ao inteligível é Noûs, mas que este percurso se desdobra em direção ao princípio, o Uno. 

Mas não há uma ciência ou conhecimento entitativo sobre o Uno. O traço dado por 

Plotino é muito próximo à abertura enquanto solo ontológico privilegiado na analítica 

heideggeriana: 

 

  
O tratado 9 (Enéada VI, 9 [9] 4, 1-5), por sua vez, sustenta que o Uno não pode ser 

apreendido por uma ciência ou intelecção (lógos), isto é, pela dialética, enquanto atividade 

discursiva. A alma apreende (sýnesis) o Uno por uma presença (parousía). Ora, afinal, há 

uma parte ou algo da alma que viu o Uno e que não está misturada ao sensível, mas 

permanece sempre no inteligível; nessa contemplação, o sujeito e o objeto, o que é visto e a 

visão ela mesma são superiores ao raciocínio. 
55

 

 

 Esta presença possui o caráter ontológico originário da alma, uma vez que a 

mesma só é em relação ao seu princípio que é “maior” e “anterior” à mesma. Plotino 

indica claramente que a alma deve ir além do raciocínio, das imagens, da ciência 

entitativa, para conhecer o solo em que ela é de modo mais autêntico e, portanto, 

originário, Não se pode pensar numa modalidade ôntica de interpretação antropológica 

aqui dada: o sentido ontológico parece querer direcionar o pensamento para a 

contemplação da dinâmica ontológica que vai além de qualquer determinação de gênero 

ou espécie. Explica Pinheiro: 

 

 
No entanto, nós mesmos não somos somente o nosso corpo, nem ele pode nos definir 

naquilo que nos é mais próprio. Como já dissemos, o ato próprio da alma é sua 

                                                 
53

 FERREIRA, Elisa Franca e. O homem a caminho do Uno nas Enédas de Plotino: As Vias do Músico, 

do    Amante e do Filósofo. Archai. As Origens do Pensamento Ocidental. Nº 5, Julho, 2010. p. 60. 

54
 Plotino ainda fala do artista-músico e do amante. Cf. Op. Cit. 

55
 Op. Cit. p. 61. (Grifo nosso). 



 164 

contemplação do intelecto, e é neste ato que somos mais nós mesmos: “Agora, nós não 

somos aquilo (o corpo em ato), mas somos o ato do intelecto (he dè toû nooûntos enérgeia), 

de modo que quando isso está ativo, nós estamos ativos.” No entanto, nós normalmente 

estamos identificados com estratos de nosso ser que não nos definem de modo mais 

eminente, isto é, estamos identificados com a vida múltipla do mundo terrestre. Mesmo sem 

prestarmos atenção ao ato inteligível de nossa alma, nós o somos de modo fundamental. 
56

 

 

 

 Plotino, enquanto neoplatônico, não se distancia de Filon no que se refere ao 

entendimento de que a alma – portanto a essência do homem – possui natureza que 

transcende qualquer caráter entitativo; mais ainda, assim como Plotino, Filon indica o 

processo em que a alma se direciona para seu fundamento que - assim como em 

Heidegger temos a relação do Dasein para com o ser - possui relação com Deus para 

além do sensível, da publicidade. Em Filon é preciso, para conhecer a unidade divina, ir 

além das criaturas, uma vez que Deus que é “Seu próprio brilho, é contemplado apenas 

por meio d’ Ele mesmo, sem que coisa alguma coopere à clara percepção de Sua 

existência”
57

, só pode ser contemplado a partir do próprio Deus, ou seja, do próprio 

princípio. 

 Em qualquer sentido apontado, seja direcionando o pensamento de Heidegger 

para Mestre Eckhart ou à tradição neoplatônica anterior, é possível concordar com a 

observação de Caputo de que Heidegger – assim como a tradição citada – “encontra no 

homem algo mais profundo do que no homem mais do que seu comércio cotidiano com 

as coisas que o cercam”
58

. Estas similitudes, já posta a questão do Ereignis e da 

abertura, conduzem para uma dimensão que segue as conquistas deixadas por 

Heidegger: pensar tais similitudes à luz do conceito mesmo de abertura, Lichtung, e do 

destinamento do ser que, como veremos no item que se segue deste Capítulo, possui 

“parentesco” com o conceito de serenidade (Gelassenheit) em Mestre Eckhart. Só 

depois de finalizada esta tarefa é que estaremos prontos para analisar o conceito de 

abertura em Heidegger em conssonância com o conceito de liberdade e criação em 

                                                 
56

 PINHEIRO, Marcus Reis. Inconsciente, Consciente e Cosmologia em Plotino. Archai. As Origens do 

Pensamento Ocidental. Nº 5, Julho, 2010. p. 51. (Grifo nosso).Em Proclo, é dito que a alma é divina e 

que “iluminada, uniforme, simples e, como diz Sócrates, espetáculos imóveis se apresentam aos que estão 

perante os Deuses e para as almas que abandonam o tumulto abundante da geração e que ascendem à 

divindade pura e despojada de vestes de mortalidade”. PROCLO. Sobre a teologia de Platão. I, IX. 

57
 FILON DE ALEXANDRIA. De Opificio Mundi.§ 46. 

58
 CAPUTO, J. Op. Cit. p. 156. 



 165 

Eckhart. De fato, parece que as conquistas do neoplatonismo se consolidam em Eckhart 

e abrem novas possibilidades para o pensamento pensar a tradição – e isso mesmo a 

partir da desconstrução heideggeriana. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 166 

2. O sagrado, destinamento do ser e Gelassenheit. 

 

2.1. Geviert: O lugar do sagrado em Heidegger. 

 

O verbo habitar (wohnen) e construir (bauen), em Heidegger, ganham um lugar 

especial quando lhe permitem pensar a quadratura (Geviert) terra e céu, deuses e 

mortais. Habitar é pensado em conexão com o ser do homem: “[...] habitar constitui o 

ser do homem”
59

. Construir, por seu turno, é propriamente habitar, ganhando duas 

acepções, ou seja, construir como cultivo e crescimento e construir enquanto o ato de 

edificar. Construímos enquanto somos aqueles que habitam. Habitar, em seu traço mais 

fundamental, indica que “[...] o ser do homem consiste em habitar e, isso, no sentido de 

um de-morar-se dos mortais sobre essa terra”
60

. Esse de-morar-se aloja a quadratura 

numa pertença originária: terra e céu, deuses e mortais se articulam numa unidade. O 

sentido que Heidegger extrai dos elementos da quadratura são de caráter poético e 

mítico e isso mesmo a partir de seu retorno aos pensadores gregos matinais e na visita 

demorada ao poeta Hölderlin. 

O solo poético em que o habitar é erigido surge quando Heidegger lança mão do 

poema “No azul sereno...” de Hölderlin e centra-se no verso “... poeticamente o homem 

habita”
61

. A linguagem – e aqui mais especificamente a linguagem poética – permite o 

acesso à essência do habitar. Enquanto medida privilegiada, a poesia, para Heidegger, é 

a “[...] capacidade fundamental do modo humano de habitar”
62

. A poesia, construindo a 

essência do habitar, desentranha, a partir de seu dizer, o traço fundamental dessa mesma 

essência. O homem habita sobre a terra e sob o céu e isso perante os deuses e enquanto 

pertencentes à comunidade dos homens, os mortais. Assim, o que significam os 

elementos da quadratura no pensamento de Heidegger? O que nos diz terra, céu, deuses 

e mortais? 

Na obra A Origem da Obra de Arte, Heidegger discute os conceitos de mundo e 

terra a partir de uma obra de Van Gogh. Mundo e terra são “[...] em si mesmos, cada 

um, segundo a sua essência, polêmicos e beligerantes”
63

. Há uma contraposição entre o 

                                                 
59

 HEIDEGGER, M. Construir, habitar, pensar. In: ______. p. 128 
60

 Op. Cit. p. 129. 
61

 Idem. “...Poeticamente o homem habita...”. Op. Cit. p. 165. 
62

 Op. Cit. p. 179.  
63

 Idem. A Origem da Obra de Arte. Lisboa: Edições 70, 1977. p. 44. 



 167 

mundo e a terra: mundo é humano, é onde realizamos a atividade humana, onde nos 

utilizamos da terra sobre a qual ele se encontra. Como explica Inwood: 

 

Um mundo de atividades e produtos humanos é estabelecido pela domesticação e utilização 

da terra sobre a qual ele se encontra. A terra se defende, cobrindo de vegetação, destruindo e 

reivindicando as nossas obras se não as vigiarmos e protegermos. Terra e mundo precisam 

um do outro. O mundo fica sobre a terra e utiliza as matérias-primas da terra. A terra é 

revelada como terra pelo mundo.
64

 

 

 

 O mundo é entendido como a clareira das sendas das orientações essenciais. A 

abertura que o mundo representa permite que o ente saia de sua ocultação e a terra 

indica o elemento que deve salvaguardá-lo.  Heidegger utiliza um tom poético para 

descrever os elementos da quadratura.  A terra “[...] é o sustento de todo gesto de 

dedicação. A terra dá frutos ao florescer. A terra concentra-se vasta nas pedras e nas 

águas, irrompe concentrada na flora e na fauna”
65

.  O céu é “[...] o percurso em 

abóbadas do sol, o curso em transformação da lua, o brilho peregrino das estrelas, as 

estações do ano e suas viradas, luz e crepúsculo do dia”
66

. Os deuses são “[...] os 

mensageiros que acenam à divindade. Do domínio sagrado desses manifesta-se o Deus 

em sua atualidade ou se retrai em sua dissimulação”
67

.  E os mortais “[...] são os 

homens. Chamam-se mortais porque podem morrer. Morrer diz: ser capaz da morte 

como morte”
68

. É essa simplicidade que Heidegger determina como quadratura: “Em 

habitando, os mortais são na quadratura”
69

, daí o lugar privilegiado do verbo habitar 

acima mencionado. 

 Esse tom poético tem como meta atingir a sacralidade que se dá na “intimidade 

mesma da fenomenalidade em que se expressa o mundo por meio de ‘coisas’’’
70

. Na 

quadratura se dão terra e céu, deuses e mortais – mas no terceiro termo, os deuses, 

Heidegger indica que o Deus se manifesta. É preciso entender, então, o lugar do sagrado 

no pensamento heideggeriano para podermos pensar o lugar desse Deus que se 

                                                 
64

 INWOOD, Michael. A Heidegger Dictionary. Oxford-Malden: Blackwell, 1999. p. 50. 
65

 HEIDEGGER, M. Construir, habitar, pensar. Op. Cit. p. 129. 
66

 Op. Cit. 
67

 Op. Cit. 
68

 Op. Cit. 
69

 Op. Cit. 
70

 BATISTA, João Bosco. Geviert: o sentido do sagrado no pensamento de Heidegger. “Existência e 

Arte”. Universidade Federal de São João Del Rei. Ano III, nº III, janeiro a dezembro de 2007. In: 

http://www.ufsj.edu.br/portal-repositorio/File/existenciaearte/Edicoes/3_Edicao/Joao%20Bosco.pdf. 

Visitado em 18/05/2011. p. 1. 



 168 

manifesta. A abertura proposta pelo termo Ereignis dispõe o homem diante da 

quadratura e acena para o sagrado e o Deus. Mas em que sentido pode-se pensar o 

sagrado aqui proposto e Deus? Sobre o sagrado, explica Bosco: 

 

 

O sagrado não é algo qualquer e muito menos um Deus transcendente, conforme é 

apresentado pelo pensamento judaico-cristão. Ele é, na verdade, o ente enquanto 

acontecendo como “coisa”. O sentido de sagrado também pode ser compreendido a partir da 

dimensão em que ocorre a revelação da “coisidade” da coisa. O sagrado, que não se dá em 

uma dimensão transcendente e atemporal, tem como horizonte “quatro” elementos: a terra, o 

céu, os mortais e os imortais (os deuses). [...] Sagrado assume também o significado daquilo 

que permite que a coisa apareça como sagrada e que possibilita o âmbito no qual acontece o 

sagrado. Para Heidegger somente a linguagem poética é capaz de alcançar a profundidade 

em que se dá a epifania da coisa, indizível em linguagem científica e inabordável pelo 

método lógico-formal. Para alcançar o sagrado, o homem não tem que erigir para si nenhum 

templo, mesquita ou igreja, pois ele se dá lá onde o homem “mora”, isto é, em sua estância 

própria, no seu modo de existir no mundo.
71

 

 

 

 O passo inicial dado por Heidegger em direção ao sagrado se dirige aos gregos 

matinais: Anaximandro, Parmênides e Heráclito. Esse passo de volta refuta a origem 

enquanto princípio (Principium), querendo pensá-la à luz do abismo (Ab-Grund). 

Heidegger foge da determinação daquilo que é a origem, reconhecendo o mistério que 

lhe é próprio. Esse traço de mistério está em consonância com a dinâmica própria do 

ser, o ocultamento. Dos pensadores matinais, portanto, Heidegger retira não apenas os 

elementos que serão fundamentais em sua ontologia, mas recolhe também o sentido dos 

deuses e do sagrado, portanto essenciais na determinação do tema na sua virada.  

De Anaximandro, Heidegger recolhe a duplicidade do ser, a diferença 

ontológica. De Heráclito, Heidegger escuta a ( representada pela deusa Ártemis – 

abrigo para o surgimento e declínio) e o (entendido como a reunião dos “[...] 

indícios que remetem aos extremos, compreendidos enquanto surgimento e declínio, 

estando assim estes indícios também presentes em suas constitutivas possibilidades de 

ausência e, por conseguinte, abrindo uma ‘região inobjetual’ (gegenstandlosen 

                                                 
71

 Op. Cit. p. 2. 



 169 

Gegend)”
72

 . De Parmênides, Heidegger ouve a deusa que possui como traço 

fundamental o velamento. A dinâmica da comporta a um só tempo 

e:1. enquanto ocultação (Verbergung) dita, para além da presença 

de si mesmo, a regência da essência do ser no sentido do - dito privativo, já que 

está “[...] manifestamente incluído (de um ponto de vista linguístico) em 

”
73

. Sendo assim, - como aquela que rege a  - possui como 

coração a e pode ser pensada a partir do jogo entrevelamento (Verborgenheit) e 

desvelamento (Unverborgenheit)Heidegger cita o mito da Politéia de Platão para 

assegurar à o âmbito que deixa e faz aparecer e vigorar alguma coisa, o que lhe 

confere um campo “demoníaco” num sentido excepcionale2. O termo indica 

um modo de ocultação e uma maneira em que aquilo que está velado se dá.  

possui como traço fundamental o encobrimento e o desencobrimento – o 

encobrir em sentido mais amplo - e, nesse sentido, rompe como sentido contrário à 

. O demoníaco (Damönischen) citado em relação à  permite Heidegger 

vislumbrar a essência das deidades gregas e o extraordinário. Esclarece Daniel Toledo: 

 

 

Daimónion é então “a intrusão do extra-ordinário no ordinário” (die Hereinwesung des 

Ungeheuren in das Geheure), sendo os deuses gregos, daímones, “aqueles que acenam e 

indicam do ordinário para o extraordinário”. Por fim, esta é, em síntese, “a referência à 

essência dos deuses, referência que repousa no ser” e que constitui assim a deidade que se 

entrega ao revelado. Esta entrega é a inserção na “localidade do extraordinário: o campo da 

ocultação que se retrai”
74

. 

 

 

 Neste percurso, Hölderlin surge como um poeta privilegiado e que possui, a 

partir da fundamentação originária da questão do ser pelos pensadores matinais, uma 

voz que acena para a origem. Toledo cita o texto  Über den Anfang (GA 70) para indicar 

a aproximação que Heidegger estabelece entre Hölderlin e os pensadores matinais como 

uma chave para entendermos o sagrado em seu pensamento.  

 

 

                                                 
72

 TOLEDO, Daniel S. Heidegger e a dimensão do sagrado no pensamento originário. Revista Ítaca. 

IFCS-UFRJ, nº 13, 2009. p. 164.  
73

 ZARADER, M. Op. Cit. p. 80. 
74

TOLEDO, Daniel S. Op. Cit. p. 166.  



 170 

Na obra “Über den Anfang” (2005), é sugerida, para a interpretação de Hölderlin, a leitura 

de Anaximandro, Heráclito e Parmênides. No parágrafo 138, intitulado “O Sagrado e o Ser” 

(“Das Heilige und das Seyn”), Heidegger afirma: “Ambos designam o mesmo, e contudo, 

não o mesmo.” O que há de comum em ambos é que eles “manifestam” o que “predomina e 

se apresenta antes dos deuses e dos homens; antes e por sobre eles,...” E que, “não obstante, 

os nomeamos ‘a origem’: O Sagrado e o ser designam a mais própria história da outra 

origem.”
75

 

 

 

 O sentido dos deuses adquire um caráter ontológico, pois eles se dão no âmbito 

da verdade do ser. Hölderlin visita o pensamento originário e pode, assim, pensar e 

nomear o sagrado. De fato, o lugar privilegiado de Hölderlin reside mesmo no fato do 

poeta trazer o sagrado à palavra. Pensamento e poesia habitam o mesmo, estão ambos 

expostos à abertura do ser: a poesia “[...] possui, portanto, uma intimidade, uma união 

essencial com a linguagem”
76

. Mas o dizer poético possui como essência a instauração 

da verdade, a desocultação. A palavra poética é, para Heidegger, “[...] a própria doação 

originária e fundante”
77

. O pensamento de Heidegger encontra em Hölderlin um aceno 

que o encaminha em direção ao sagrado: 

 

 

O sagrado, para o qual se volta o pensamento de Heidegger e a poesia de Hölderlin, impõe à 

palavra a renúncia de ser em última instância. Por isto, tanto os poemas de Hölderlin, quanto 

a filosofia de Heidegger, velam mais do que esclarecem. A poesia aponta para a abertura na 

qual todo pensar se abisma. A designação poética remete assim ao que se antepõe ao 

pensamento, indica o aberto que permite e exige a linguagem que lhe corresponda na 

“insuficiência”, numa precariedade que arroja o pensamento ao infundado, no que se 

mantém em uma clareira de significação aquém do ôntico.
78

 

 

 

 Como o sagrado aponta para a abertura em que o ser pode ser pensado na sua 

radicalidade, não cabe inserir aqui o sentido transcendental do Deus judaico-cristão 

como acima nos referimos. Sagrado e ser não podem ser preenchidos com conteúdos 

objetivos. O sagrado, enquanto o in-aproximável (das Un-nahbare), “[...] desloca toda 

                                                 
75

 Op. Cit. 
76

 ZANELLO, Valeska. A linguagem poética em Heidegger. Educação e Filosofia. v. 18, n. 35/36, jan-

dez. 2004. p. 293. 
77

 Op. Cit. p. 303. 
78

 TOLEDO, Daniel S. Traços hermenêuticos para a compreensão do sagrado em Heidegger. Kínesis, 

Vol. III, n° 05, Julho, 2011. p. 214.  



 171 

experiência de sua habituação e lhe subtrai assim a posição”
79

.  Esse novo modo de 

experiência abre o aberto ao olhar do homem: “‘Ver’ a abertura, até mesmo 

compreendê-la, é o que distingue os seres humanos”
80

. O caráter da abertura 

(Offenbarkeit) permanece um mistério e, assim, na sua proximidade com o ser, o 

sagrado – radicado no ser -  exige que todo o seu sentido permaneça sempre aberto e 

inesgotável. 

 O sentido da abertura e desta relação entre ser e sagrado impede que possamos 

pensar um Deus ôntico em Heidegger.  Como diz Heidegger, “o que é sagrado tanto 

recebe a sua luz do azul como nele encobre sua própria escuridão. Retraindo-se, o 

sagrado instaura relações. O sagrado sabe chegar, preservando-se na retração 

re1acionadora”
81

. O sagrado, em sua espantosidade (Entsetzlichkeit), permanece ainda 

velado. Na sua análise do hino “Der Ister” de Hölderlin, Heidegger conjuga sua 

compreensão do Deus do sagrado e da abertura com sua compreensão sobre a tradição 

metafísica onto-teo-lógica: a teologia não pode falar desse Deus, uma vez que todo 

entendimento teológico já pressupõe um théos, um deus e esse Deus, em comunhão com 

o sagrado, é também ocultamento. O sagrado é o espaço da deidade e se dá na 

iluminação que o ser traz de sua própria verdade. O sagrado, por fim, “[...] é renúncia de 

si enquanto concessão à divindade que lhe advém a partir de seu espaço de jogo aberto 

pela retração do ser. Mas neste advento, a divindade também já deve se dar ao modo do 

sagrado. Logo, o sagrado é a esfera (Sphäre) onde os deuses se velam”
82

.  

 Parece, então, justa a recusa de Heidegger em aceitar a tradição metafísica de 

caráter onto-teo-lógico que unia ser e Deus numa única esfera como um pensamento 

radical diante da diferença ontológica. Contudo, a tradição do pensamento da 

negatividade porta em seu dizer um traço que aponta para Deus sempre por seu 

encobrimento, sua negatividade que só pode ser aproximada pela via negativa. 

Heidegger, pelo viés da proximidade entre sagrado e ser e pelo descobrimento de seu 

sentido velado via dizer poético, aproxima-se do dizer místico que busca a união com a 

divindade - o sagrado em seu sentido, para esta tradição, negativo.  

Nestes termos, o sagrado em Heidegger permite conjugar a abertura e o caráter 

de direcionar-se do ser  - o destinamento do ser e o Ereignis – com as estruturas da 

                                                 
79

 HEIDEGGER, M. Erläuterungen zu Hölderlins Dichtung, p. 63. Apud Op. Cit. 
80

 HEIDEGGER, M. Hölderlin´s hymn “The Ister”. Indiana: Indiana University Press, 1996. p. 91. 
81

 Idem. A caminho da linguagem.  Petrópolis: Vozes, 2003. p. 34. 

82
 TOLEDO,  Daniel S. Op. Cit. p. 220. 



 172 

tradição negativa que se abre com Filon e atinge Mestre Eckhart. Verifica-se, portanto, a 

validade das convergências estabelecidas entre a clareira (Lichtung), o destinamento do 

ser e a serenidade (Gelassenheit) após termos estruturado as convergências entre 

Ereignis e a abertura da alma. De fato, o sagrado funciona tanto como um ponto focal 

na quadratura quanto um centro das radiações para a abertura da alma em direção a 

Deus – pensado aqui em termos da radicalidade não ôntica da tradição do pensamento 

da negatividade: a abordagem de caráter não entitativo sobre Deus e a dimensão da 

Divindade ( assim como em Dionisius e em Eckhart, respectivamente)
83

. 

 

 

2.2. Lichtung, destinamento do ser e Gelassenheit. 

 

Lichtung – a clareira – significa o desvelamento da ocultação que, para Heidegger, 

“constitui a essência integral da  ”
84

.  Mas, antes que tratemos de modo mais 

demorado a questão sobre a verdade – tarefa encentada no próximo item deste Capítulo 

– é preciso que conjuguemos a clareira com o destinamento do ser para alcançarmos o 

sentido de Gelassenheit. A clareira é, segundo Heidegger, o que “garante a 

possibilidade de um aparecer e de um mostrar-se”
85

 e, mais ainda, “é o aberto para tudo 

que se presenta e ausenta”
86

. A clareira é um fenômeno originário onde tanto o espaço 

quanto o tempo estático e “tudo o que neles se presenta e ausenta possui o lugar que 

recolhe e protege”
87

.  

Se em Heráclito já temos o entendimento de que a indica o desabrochar a 

partir de si – indicação que para Heidegger já assinala a essência inicial do ser – é 

preciso, portanto, pensar a abertura em que o desabrochar se faz presente. O avançar no 

aberto que permite que todo ente seja o que é indica o traço essencial da enquanto 

traço “fundamental pelo qual todos os entes vêm a ser enquanto entes”
88

. Este processo 

originário não pode ser observado no ente em si mesmo, uma vez que a assim 

                                                 
83

 Quando insistimos para o fato de que há elementos místicos no pensamento do segundo Heidegger, mas 

o mesmo não pode ser tratado como um místico, isso se torna ainda mais evidente pela dimensão mesma 

do sagrado apontada aqui. A linguagem poética fala do ocultamento do sagrado e da inesgotabilidade 

desse velamento, enquanto a linguagem mística acena para a mesma profundidade do velamento, mas 

permite inferir uma união espiritual com a Divindade. 
84

 ZARADER, Marlene.  Heidegger e as Palavras da origem. Op. Cit. p. 82 
85

 HEIDEGGER, Martin. O Fim da Filosofia. In: ______. Conferências e Escritos Filosóficos. São Paulo: 

Abril, 1984. (Os Pensadores). p.77. 
86

 Op. Cit.   
87

 Op. Cit.  
88

 ZARADER, Marlene. Heidegger e as Palavras da origem. Op. Cit. p. 45. 



 173 

concebida fala do ser do ente. Assim, na conjugação do desabrochar, manifestar-se e 

erguer-se abrindo é que é entendida como aparecer. Este aparecer assinala um 

caráter fundamental do ser: desocultar-se. Em relação à Física de Aristóteles, Heidegger 

une a e o ser para atingir uma visão que procura ir além do equívoco que 

permanece quando não escutamos com atenção a afirmação de que “ser é , o que 

se manifesta a partir de si”
89

. Escreve Heidegger: 

  

 

Desocultar-se é um traço fundamental do ser. Isso parece querer dizer: existe o ser, e este ser 

tem então além disso ainda o atributo, que ele se desoculta. Mas o ser não é provido com o 

atributo de se desoculutar, senão que o desocultar-se pertence ao que é próprio do ser.O ser 

tem seu próprio no desocultar-se. O ser não é algo anteriormente por si, que é depois em 

primeiro lugar realizado por desocultar-se. Desocultar-se não é um atributo do ser, senão: 

desocultar-se pertence à propriedade do ser.
90

 

 

 

 Para evitar o sentido ainda oblíquo que a expressão “pertencer à propriedade” 

pode trazer, Heidegger afirma que “o ser pertence à propriedade do desocultar-se”
91

. 

Contudo, ainda radica na essência do próprio ser o fato de que para nós – o homem, o 

Dasein – o ente seja o mais manifesto e o ser o menos manifesto, já que o desocultar-se 

quando se desoculta possui um ocultar-se, um retirar-se: “Ser como um remeter-se 

clarificador é ao mesmo tempo retirada. Ao destino do ser pertence a retirada”
92

. Mas 

antes que possamos pensar esse destino do ser e buscarmos convergências com a 

doutrina eckhartiana do “nascimento do Filho” e da centelha da alma, faz-se necessário 

entendermos como da clareira chegamos a este destino, ao apelo que o ser reinvidica ao 

Dasein.  

 Na sua arrancada em busca pelo sentido do ser, Heidegger parte dos pensadores 

gregos matinais para alcançar a primeira escuta em que o apelo do ser se fez presente 

em nossa História ocidental. Como Heidegger entende a essência integral de 

como o desvelamento da ocultação, ele propôs o termo Lichtung para falar  da 

exigência de que o desvelamento reclama de um aberto prévio e que, portanto, há a 

                                                 
89

 HEIDEGGER, M. O Princípio do Fundamento. Op. Cit. p. 104. 
90

 Op. Cit. 
91

 Op. Cit.  
92

 Op. Cit. p. 105. 



 174 

abertura deste aberto. Heidegger acentua a diferença  entre o adjetivo claro (licht) e a 

luz (Licht) com o termo Lichtung: o último, a clareira, “não está apenas livre para a 

claridade e a sombra, mas também para a voz que reboa e o eco que se perde, para tudo 

que soa e ressoa e morre na distância”
93

. O tom poético aqui usado quer falar do terreno 

tornado livre onde tanto a luz e a sombra podem jogar. É a claridade que torna possível 

tudo o que aparece: trata-se de uma região livre. A procura por algo prévio à luz mostra 

o passo atrás dado por Heidegger em relação à tradição grega: 

 

 

Se a problemática da luz é constante em toda a história do pensamento ocidental – e isto 

desde Platão, para quem a é inconcebível sem claridade – a meditação heideggeriana 

dá um passo atrás: não há certamente ideia sem claridade que a torna visível, mas não pode 

haver claridade nem, portanto, visibilidade, sem a Lichtung.
94

 

   

 

 A clareira fala tanto da claridade, daquilo que se mostra, quanto do ocultamento, 

o que permanece não desvelado
95

. O traço essencial aqui se mostra no fato de que na 

clareira há uma retirada e um mostrar-se, um desvelamento e um ocultar-se. O ser 

salvaguarda o seu próprio no desocultar-se, onde o ocultar-se é o modo no qual o ser 

perdura e, mais importante aqui, remete: se consente. Mas como se dá esse remeter-se 

do ser? Heidegger explicita: “O ser remete-se ao homem, ao instalar, luminescente, um 

espaço de jogo temporal para o ente como tal. O ser desdobra-se como um tal destino, 

como desocultar-se, que simultaneamente perdura enquanto ocultar-se”
96

. É nesta 

direção que Heidegger define o destino do ser: 

 

 

Quando nós dizemos a palavra <<destino>> do ser, então queremos dizer que o ser se nos 

atribui e se aclara e clarificante arruma o tempo-espaço, onde o ente pode aparecer. No 

destino do ser, a história do ser não é pensada a partir de um acontecer, que é caracterizado 

através de uma evolução e de um processo. Pelo contrário, define-se a essência da história a 

partir do destino do ser, a partir do ser enquanto destino, a partir daquilo que se nos remete, 

ao retirar-se. Ambos, remeter-se e retirar-se, são um e o mesmo. Não de duas maneiras 

                                                 
93

 Idem. O Fim da Filosofia. Op. Cit. p. 77. 
94

 ZARADER, Marlene.Op.Cit. pp. 84-5. 
95

 No próximo item deste Capítulo trataremos da relação entre Lichtung e . 
96

 Idem. O Princípio do Fundamento. Op. Cit. p. 114. 



 175 

distintas. Em ambos rege de um modo diferente o perdurar mencionado anteriormente, em 

ambos, isto é, também na retirada, aqui até ainda mais essencialmente. O termo destino do 

ser não é uma resposta, mas uma pergunta, entre outras a pergunta pela essência da história, 

na medida em que nós pensamos a história enquanto ser e a essência a partir do ser.
97 

 

 

 A partir do destino do ser podemos pensar no caráter destinável do ser. Este 

caráter destinável – o ser se nos remete – unido ao próprio destino do ser pode ser 

traduzido como “o destinamento do ser”. Esta expressão que propomos não fala apenas 

do próprio destino do ser no sentido de atribuir-se e se aclarar, mas também no caráter 

destinável do ser, ou seja, ao remetimento e sua recepção. O remetimento significa que 

o ser sempre se nos remete e que no espaço clarificante torna possível que o ente como 

tal se mostre e que a História possa adquirir seu sentido mais originário. Heidegger 

alinha o fundamento e o destino do ser para falar do enviamento do ser ao Dasein, pois 

somos nós que recebemos aquilo que se nos remete. O destinamento do ser unifica a 

plurivocidade do sentido do destino do ser e do seu caráter destinável, além de acentuar 

o caráter de recepção do remetimento que o Dasein possui diante do apelo do ser. O 

destinamento do ser responde tanto pelo envio como pelo recebimento, tanto pela 

clareira quanto pelo jogo que se dá na mesma, tanto pelo desvelamento quanto pela 

ocultação.  

O ser se dirige a nós em retirada e “se dirige através dele, os mesmos a quem o 

ser, enquanto tal destino, nega a clareira da origem da sua essência”
98

. Somos nós os da 

clareira do ser e aqui, em definitivo, conquistamos o sentido da expressão destinamento 

do ser: na clareira em que o destino do ser joga, o Dasein possui a compreensão do ser, 

ou seja, na sua essência, o Dasein está aberto no projeto do ser. Esta compreensão 

adquire sua força maior quando posta em conexão com a clareira, numa clareira do ser. 

No destino do ser, “o ser não exprime outra coisa senão: remeter-se da aclaradora 

instalação da área para uma aparição do ente numa respectiva matriz, com uma retirada 

simultânea da origem da essência do ser como tal”
99

. O destinamento do ser clarifica 

não apenas o sentido da aparição, mas também do envio, ocultação e recebimento.
100

  

                                                 
97

 Op. Cit. p. 95. 
98

 Op. Cit. p. 127. 
99

 Op. Cit. p. 131. 
100

 Não cabe aqui trazer à tona, em toda sua amplitude e desdobramentos, a questão da relação entre ser e 

tempo. Tempo e ser não podem ser reduzidos a puros entes, logo Heidegger sugere que há (es gibt) tempo 

e há ser. Es gibt nos fala de uma doação – Heidegger a caracteriza pela palavra destinar (Schicken), 



 176 

 A conquista desta expressão é valiosa para entendermos com mais acuidade o 

sentido que Heidegger dá ao vocábulo Gestell e à conexão do mesmo com o 

pensamento calculador e o pensamento originário e o salto em direção à serenidade 

(Gelassenheit). No Capítulo 2, 1.1., tratamos da questão da técnica e assinalamos que o 

pensamento, em sua abertura original, se mostra como um recolhimento do presente. Na 

tese de Heidegger, o pensamento pertence ao ser e o pensamento meditante é aquele que 

se mantém na obediência ao ser; o pensamento calculador, por sua vez, é aquele que se 

afastou de seu elemento original. O desdobramento das discussões sobre a técnica, o 

pensamento calculador e o pensamento meditante encontra seu desfecho no discurso 

pronunciado em 30 de outubro de 1955 em Messkirch em razão da celebração do 175º 

aniversário do compositor Corandin Kreutzer, e publicado por Neske, Pfullingen, em 

1959 e intitulado “Serenidade” e que foi seguido do escrito “Debate sobre a Serenidade. 

De uma conversa sobre o pensar em um caminho do campo”.  Heidegger parte da 

admissão de que somos dominados pela ciência e pela técnica, centrados no pensamento 

calculador, o pensar que “planifica, controla, organiza, investiga”
101

, voltado para 

determinados resultados, mas não centrado num processo meditativo sobre o sentido de 

tudo o que é.  

 Como já indicado anteriormente, Heidegger não quer pensar a ciência como uma 

arte diabólica. Dependemos dos objetos da técnica. O problema reside na nossa relação 

com os mesmos. Para Heidegger, a atitude adequada é que deixemos “os objetos 

técnicos entrar em nosso mundo cotidiano e ao mesmo tempo deixemos-los repousar em 

si mesmos como coisas que não são algo de absoluto, mas que dependem elas próprias 

de algo superior”
102

.  O objetivo de Heidegger no diálogo entre o investigador, o erudito 

e o professor é alcançar o sentido de Gelassenheit como a essência do pensar. A 

serenidade é a atitude que diz simultaneamente sim e não ao mundo técnico, um pensar 

que é o pensar do pensador, ou seja, o pensar meditativo. O pensar meditativo não nos 

aparta das coisas: “O pensar meditativo não nos aliena da realidade. Ao contrário, 

mantêm-nos extremamente focado em nossa realidade, no hic et nunc de nosso ser, 

                                                                                                                                               
permitindo que o ser apareça como “o que é destinado” (das Geschickte). Es gibt também acentua o 

caráter de envio mais original que “dá” o ser – e isso mesmo em relação à doação dada pela história da 

destinação do ser e o resultado de um envio. Cf. ver HEIDEGGER, M. Tempo e Ser. Op. Cit. 
101

  BAUCHWITZ, Oscar Federico. Reflexões sobre a serenidade em Heidegger: a caminho do que 

somos. Ética. Rio de Janeiro, v. 13, nº 2. 2006. p. 104. 
102

 HEIDEGGER, M. Serenidad. Barcelona: Ediciones de Serbal,   1994. p. 23. 



 177 

‘existência’”
103

. O pensar meditativo nos engaja em nós mesmos, nos recoloca em 

direção à clareira, ao nosso próprio ser. Trata-se de uma atitude: 

 

 

A atitude pela qual nos mantemos abertos ao sentido oculto do mundo técnico é a abertura ao 

mistério (die Offenheit für das Geheimnis). Tal abertura e a serenidade se pertencem mutuamente. 

A partir desta relação, o estar-no-mundo torna-se outro. Esta atitude nos promete um novo solo e 

um fundamento sobre os quais subsistir, um novo enraizamento que se aproxima e nos permite 

pensar de que forma poderíamos estar no mundo técnico, mas ao abrigo de sua ameaça. A 

Serenidade para com as coisas indica uma nova relação para com as coisas, situando-nos 

além da relação moderna de sujeito e objeto, que é apenas uma variação histórica da relação 

do homem com a coisa, onde por um lado, as coisas se convertem em objetos antes mesmo 

de atingirem a sua natureza coisal (Dingwesen) e por outro, o homem convertido em 

egoidade (Ichheit), se mantém preso à definição de sua própria essência como animal 

rationale e não investe em procurar a sua essência além de si mesmo.
104

 

 

 

 A serenidade em direção às coisas é “uma expressão de uma mudança no pensar. 

Pensar não é apenas calcular, mas ponderar o sentido envolvido e oculto por trás 

daquilo com que nos relacionamos e com a qual estamos engajados”
105

. Neste ponto, é 

preciso salientar que Caputo encontra nesta serenidade heideggeriana uma convergência 

com a tradição mística de Eckhart: Heidegger não encontra uma palavra melhor do que 

serenidade (Gelassenheit do vocabulário eckhartiano) para descrever essa relação de 

cooperação do Dasein para com o ser, ou seja, trazendo o ser para sua verdade.  

O professor, no dialógo referido, assinala que se ele apenas possuísse a 

serenidade certa, então ele estaria livre do querer.  Contudo, o professor acentua que há 

uma diferença entre a serenidade defendida por ele e a preconizada pelos místicos: a 

serenidade não significa livrar-se da própria vontade em direção à vontade divina. 

Caputo entende que a posição de Heidegger só é possível de ser defendida porque 

Heidegger não queria pensar a serenidade em termos de moralidade, uma vez que o 

amor próprio (Eigenliebe) e a vontade pessoal (Eigenwille) parecem indicar, na doutrina 

de Eckhart,  defeitos morais.  

                                                 
103

 PEZZE, Barbara Dalle. Heidegger on Gelassenheit. Minerva. An Internet Journal of Philosophy. 10, 

2006. p. 101.Visitado em: 10/05/2011. In: http://www.mic.ul.ie/stephen/vol10/Heidegger.pdf. 
104

 BAUCHWITZ, Oscar Federico. Op. Cit. p. 108. 
105

 PEZZE, Barbara Dalle. Op. Cit. p. 104. 



 178 

 O ponto de contato entre a serenidade eckhartiana e a serenidade heideggeriana 

reside na atitude de indicar um perigo e apontar para uma dimensão mais profunda do 

homem, seja libertando-o de uma compreensão que objetifica o ser (antropologia 

filosófica), seja indicando o perigo do racionalismo e da absolutização da razão contra a 

fé (atitude religiosa presente na mística). Além do mais, há em ambas as atitudes um 

direcionamento em direção à “pobreza”, já que Heidegger “também enaltece o simples e 

o rural”
106

, uma vez que o homem é o pastor do ser – não o senhor das coisas, dos entes 

e tampouco do ser: “A pobreza do Dasein é que ele não tem poder de dispor do ser”
107

. 

Para Caputo, a falta da metafísica é como o falso orgulho, já que neste último o homem 

pretende ser o que não é e não enxerga o que realmente é. Mas Heidegger não parece 

disposto a aceitar essas similitudes. Como explica Bauchwitz: 

 

 

Como sugere M. Álvarez Gómez em seu artigo “Raíces místicas del pensamiento de 

Heidegger”, Heidegger conhece e recebe as influências de Mestre Eckhart e Angelus 

Silesius e “traduce la mística al pensamiento filosófico[...] Mestre Eckhart é lembrado no 

diálogo pela ressonância que possui a serenidade-gelassenheit em sua obra, mas, de uma forma 

inesperada, Heidegger quer mostrar uma diferença: “inclusive a serenidade pode ser pensada 

ainda dentro do domínio da vontade, tal como sucede com os antigos mestres do pensar, p.ex. 

o mestre Eckhart. De quem, no entanto, há muito de bom que aprender”. É estranho que 

Heidegger recuse a aproximação com Eckhart, que é conhecido pela sua doutrina do 

desprendimento ou abandono. De fato, Heidegger conhece e cita o mestre de Erfurt em diversas 

partes de suas obras. Aqui, no entanto, Heidegger nos diz que a sua “serenidade não menta o 

abandono da vontade própria em favor da vontade divina”. O que nos surpreende é que em 

Eckhart tal abandono deveria ser matizado, porque deus não possui esta vontade e nem é mais o 

mesmo deus da tradição, em termos heideggerianos, onto-teo-lógica. Por outra parte é evidente 

que o termo em Heidegger se mantém em um âmbito totalmente distinto ao vivido pelo místico e 

surge como resposta ao mundo da técnica contemporânea.
108

 

   

 

 Entretanto, vale ressaltar que o mundo da técnica contemporânea está 

diretamente ligado ao pensamento calculador. A serenidade em Heidegger aponta para o 

não-querer, ou seja, uma determinação que ainda continua significando um determinado 

querer, mas tomado por um não que abdica o próprio querer: “Essa recusa patente na 

                                                 
106

 CAPUTO, John. Op. Cit. p. 176. 
107

 Op. Cit. 
108

 BAUCHWITZ, Oscar Federico. Op. Cit. p. 103.(Segundo grifo nosso). 



 179 

expressão do não-querer é a recusa daquilo que vige em e pelo pensamento calculador. A 

expressão não se limita à negação do vigente senão que nela se antecipa um novo 

comportamento”
109

.  

Este comportamento do não querer é um deixar ser próprio da serenidade e que 

envolve, em si mesma, uma negação e que permanece absolutamente fora de qualquer 

tipo de querer. O sentido do não-querer trafega de uma estância de pura negação à uma 

atitude: “No início da conversação, Heidegger parece favorecer o primeiro sentido de não-

querer – querer não querer (willentlich dem Wollem absagen). Mas, então, ele acrescenta 

que é ‘pelo significado’ deste primeiro sentido (durch dieses) que nós alcançamos o 

‘pensar que não é um querer’”
110

. 

 Esta atitude significa um salto em direção “para nenhum outro lugar que aquele 

onde já nos encontramos e estamos admitidos, se ele aparece remoto é porque permanece 

oculto, embora sendo o mais próximo”
111

. O caráter próprio aqui não é de uma atividade, 

“pois ela não pertence ao domínio do querer”
112

. Assim como Eckhart determina que o 

homem deve libertar-se das criaturas através do abandono de seus desejos e de seu querer 

com o intuito de atingir uma região em que a alma é de modo mais próprio e em que pode 

relacionar-se com Deus em sua revelação, Heidegger nos fala da necessidade de se livrar 

(Losgelassensein) dos entes e do pensamento representacional – entendido aqui como o 

horizonte do representar subjetivo-transcendental – para atingir a essência do pensamento. 

Só indo além do representar transcendental-horizontal – que é uma renúncia – é que o 

Dasein pode atingir a região da abertura, a região que vem ao nosso encontro (das uns 

Entgegenkommende). Esta região (Gegend) é a região de todas as regiões: a região do 

encontro: “Esta abertura em si mesma, ‘a região de todas as regiões’, é aquilo que ‘vem 

nos encontrar’, assim que nós começamos a pensá-la como ‘a região’, ela se revela a si 

mesma como ‘aquilo que vem nos encontrar’”
113

. A região pode ser pensada em 

conexão com a verdade do ser em direção ao ente: 

 

 

A Região é tanto amplidão livre (freie Weite) quanto morada (Weile), de modo que nela o 

aberto se mantenha e se sustente, deixando cada coisa abrir-se no seu repouso próprio. E, por 

                                                 
109

 Op. Cit. p. 109. 
110

 CAPUTO, J. Op. Cit. p. 177. 
111

BAUCHWITZ, Oscar Federico. Op. Cit. p. 109.  
112

 LUCENA, Antonio Dieguez. Thinking about Thecnology, but… in Ortega´s or in Heidegger´s Style? 

Argumentos de Razón Técnica, nº 12, 2009. p. 103. 
113

 PEZZE, Barbara Dalle. Op. Cit. 106. 



 180 

isso, a Região menos vem ao nosso encontro do que se retira, dando abrigo a todas as coisas, 

de tal maneira que nela já não possuem o caráter de objetos diante de nós, senão que jazem, 

descansando no repouso de seu próprio ser.
114

 

 

 

 Se meditarmos sobre a relação entre Gegend e Gelassenheit, perceberemos que o 

aberto da região possui o caráter de determinação da relação do ser com o Dasein (em 

que se faz ouvir a verdade do ser, Gegnet) que se opera na atitude da serenidade. Além 

disso, a serenidade possui privilégio na relação com a região, já que a serenidade é “o 

envolvimento outorgado pelo aberto e aponta para um comprometimento com o não-querer. 

Em conseqüência, como um pensar que não representa, a ação meditativa deve possuir uma 

espécie de energia ativa (Tatkraft) e resolução (Entschlossenheit) que de nenhum modo 

possuem o teor de uma vontade”
115

.  

Em Eckhart, a serenidade está diretamente ligada ao desprendimento. Eckhart exalta 

o desprendimento acima de todas as virtudes – o que ainda lhe confere um caráter moral – 

pois o mesmo “força a Deus a me amar”
116

. A alma se abre para que Deus possa entrar mais 

intimamente à ela e “unir-se melhor comigo do que eu poderia unir-me com Deus”
117

. Assim 

como a serenidade em Heidegger, Eckhart traça um movimento que abandona as criaturas, 

os entes, e se dirige para uma região em que encontra sua essência mais profunda, originária 

e verdadeira. Mas salta, também, para além do âmbito moral: 

 

 

“Gelassenheit” em Mestre Eckhart não é para ser confinada dentro da esfera da moralidade. Ela 

pressupõe, para ser claro, a própria purificação moral. Isso é óbvio a partir de nossa leitura do 

tratado O Desprendimento no primeiro capítulo onde Eckhart argumenta que o desprendimento é 

a perfeição e o florescimento de todas as virtudes [...] Contudo, no sermão sobre a pobreza [...] 

Eckhart quer ir além do bem e do mal, isso é, além dos desejos bons e dos desejos maus para 

adentrar o reino do querer desconhecido em que o fundamento de Deus e o meu fundamento são o 

mesmo.
118

 

 

 

                                                 
114

 BAUCHWITZ, Oscar Federico. Op. Cit. p. 111. 
115

 Op. Cit. p. 112. 
116

 MESTRE ECKHART.  O Desprendimento. Op. Cit. p. 148. 
117

 Op. Cit.  
118

 CAPUTO, John. Op. Cit. p. 180. 



 181 

 Eckhart quer mergulhar no abismo divino saltando pelo barulho e tarefas do 

mundo. Heidegger quer saltar sobre o pensamento calculador para atingir a região em 

que o ser revela seu sentido e verdade. Caputo entende que a não aceitação de 

Heidegger à serenidade eckhartiana reside no equívoco de Heidegger em entender que 

esta se resumiria ao seu sentido moral. Para Eckhart, a serenidade exige não apenas a 

suspensão do querer num sentido estrito, mas sim em todo e qualquer sentido. A alma 

deve livrar-se do falatório – tanto interno quanto externo – livrar-se “de todos os 

conceitos, de todas as imagens e todas as representações para ter um ‘templo vazio’ em 

que Deus possa vir”
119

. Nessa união, em que a alma entra no abismo da divindade 

apartada das coisas, ela é admitida na região originária em que as coisas retiram seu 

sentido. A persistência da alma no desprendimento é atingir a serenidade e permanecer 

nessa união. Heidegger parece indicar que na serenidade “parece haver, portanto, uma 

persistência (Ausdauer) do homem em manter-se na origem de sua própria essência, o 

permanecer confiado à pertença da Região”
120

. 

 Assim como o desprendimento nos coloca na região em que posso forçar Deus a 

me amar e unir-se à sua origem, o Gegnet – “outro nome para a verdade do ser”
121

 – 

move-se para nós e nos encontra através do pensamento meditante que põe o Dasein na 

região em que a serenidade possibilita o seu modo autêntico de ser ao postar-se na 

clareira, na abertura. O termo Brauchen indica, em Heidegger, o fato de que ser e 

Dasein se pertencem mutuamente. O evento da verdade só ocorre na clareira, na 

abertura, apesar deste evento não ser determinado pelo Dasein. Eckhart parece apontar 

no mesmo sentido dado por Angelus Silesius de que Deus e homem possuem uma co-

poertença, já que Deus é tido como importante para a alma assim como a alma é 

importante para Deus.
122

  

 Eckhart, ao ir além do querer e atingir uma região em que o aspecto relacional é 

decisivo, parece se aproximar daquilo que Heidegger quer pensar quando fala na 

serenidade. Ambos os pensadores indicam um modo impróprio de ser do Dasein ou da 

alma e indicam o pensamento calculador ou o falatório cotidiano (a consolação nas 

coisas) como indicações de que ainda não se atingiu a região radical em que o ser ou 

                                                 
119

 Op. Cit.  
120

 BAUCHWITZ, Oscar Federico. Op. Cit. p. 112. 
121

 PEZZE, Barbara Dalle. Op. Cit. p. 108. 
122

 Caputo parece reticente em admitir essa aproximação: “É verdade que Eckhart tende a desenhar Deus 

como precisando do homem para revelar-se, que ele tende a dizer que a alma é um complemento 

necessário à vida Trinitária.  Mas quando a Inquisição o pressionou sobre este ponto, ele alegou que essas 

eram expressões ‘enfáticas’ que não implicavam uma dependência do ente em Deus”. CAPUTO, J. 

Op.Cit. p. 183. Diante de tal pressão, creio que seria muito difícil afirmar o contrário. 



 182 

Deus possam falar a verdade. O Dasein e a alma saem de uma região de confinamento e 

desconhecimento da escuta atenta da verdade de Deus ou do ser para atingir a revelação, 

através de uma região privilegiada e de uma atitude também privilegiada, do sentido 

mais radical doado por Deus ou pelo ser num apelo direcionado à alma ou ao Dasein. 

 A dimensão aqui analisada coloca num mesmo terreno a Gelassenheit 

eckhartiana e a serenidade heideggeriana quando aponta o equívoco de Heidegger em 

entender a primeira apenas em seu âmbito moral, portanto de natureza ôntica. Eckhart, 

se quer atingir a esfera originária em que Deus se dirige à alma e esta pode ouvir, no 

silêncio do desprendimento e na postura da serenidade, seu apelo, então parece mesmo 

necessário que ele tenha ido além das determinações morais da serenidade. Em ambos 

pensadores, percebemos a construção de uma compreensão que vai além de um dizer 

entitativo e que se foiça muito mais no caráter relacional da abertura: seja de Deus para 

com a alma, seja do ser para com o Dasein. 

Conquistada, assim, a similitude entre a serenidade em Eckhart e Heidegger, 

resta realizar o estudo do conceito de verdade em Heidegger – e sua compreensão sobre 

o - para estabelecer uma ligação entre o mesmo e a compreensão eckhartiana de 

liberdade. O objetivo do próximo item deste Capítulo é acentuar a aproximação que 

pode ser estabelecida entre o termo em Heidegger – atrelado à existência – e as idéias de 

Eckhart sobre o nascimento do Filho na alma e a liberdade enquanto estrutura 

relacional.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 183 

 

 

 

 

3. e Negatividade.  

 

 Para conquistar a possibilidade de pensar o conceito de verdade em Heidegger 

em conexão com a doutrina eckhartiana do “nascimento do Filho na alma” e da 

liberdade em seu aspecto relacional, é preciso que seja estabelecido, seguindo os passos 

do próprio Heidegger, o entendimento inicial da verdade em conjunção com o conceito 

de Esse passo é dado já no § 7 de Ser e Tempo e possui desdobramentos na obra 

de Heidegger que é importante seguir se o que se deseja é estabelecer uma leitura 

aproximativa entre Heidegger e Eckhart em relação a estes termos – o que vincula tal 

similitude ao Neoplatonismo e, por seu caráter negativo, à tradição do pensamento da 

negatividade.  

 

 

 3.1. : mostrar-se e velamento. 

 

 Heidegger principia afirmando que em Platão e Aristóteles, “o conceito de 

é polissêmico”
123

. Esta polissemia deriva de um modo de tratar o 

heraclitiano: “Desde a Antiguidade, interpretou-se o  em Heráclito das 

maneiras mais diversas: ora, como Ratio, ora, como Verbum, ora como lei do mundo, 

ora, como o que é lógico e a necessidade de pensamento, ora como sentido, ora como 

razão”
124

. Seja como for, Heidegger entende que a palavra teve seu sentido próprio 

encoberto ao se “traduzir” por “razão, juízo, conceito, definição, fundamento, 

relação, proporção”
125

. Na relação com juízo, aparece como discurso, mas que é 

preciso tornar claro o que é próprio do discurso. Aristóteles determina o discurso como 

- o revela aquilo de que trata o discurso: “O deixa e faz ver 

                                                 
123

 HEIDEGGER, M. Ser e Tempo. Op. Cit. p. 62. 
124

 Idem. Logos (Heráclito, Fragmento 50). In: ______. Ensaios e Conferências. 2ª Ed. Petrópolis: Vozes, 

2002. p. 184.(Note-se que em Filon o sentido de seria um intermediário entre o puramente 

imanente, sensível, e o puramente inteligível, significando o pensamento de Deus enquanto a ideia por 

excelência. Cf. BREHIER, Emile. Op. Cit. pp. 92-93, 113 e 139). 
125

 HEIDEGGER, M. Ser e Tempo. Op. Cit.  



 184 

() aquilo sobre o que se discorre e o faz para quem discorre (médium) e para 

todos aqueles que discursam uns com os outros”
126

. 

 Mas Heidegger quer atingir uma determinação ainda mais radical do . 

Esse passo tem que sair de Heráclito para “meditar mais extensamente, e para lá de 

apenas Heráclito, a abertura original do ser”
127

. A forma estrutural de síntese () 

do atinge o sentido de um significado puramente apofântico que “indica deixar e 

fazer ver algo como algo, na medida em que se dá em conjunto com outro”
128

. Busca-se, 

assim, saltar sobre o conceito de concordância para se conquistar uma dimensão mais 

originária do termo – tarefa essencial para desvelar o sentido originário da verdade. O 

ser verdadeiro do retira o ente de seu velamento e possibilita que haja discurso 

sobre o mesmo, que haja um dizer () sobre o ente desvelado (). Aqui, 

Heidegger conecta em definitivo e: “É do que depreendemos o 

que é o O que significa ? Todo mundo que conhece a língua grega sabe a 

resposta: significa dizer e falar; significa: , como aussagen – 

enunciar, e , como o enunciado ausgesagten”
129

. 

 O , portanto, leva o fenômeno a aparecer por si mesmo e isso mesmo 

enquanto um apelo que nos chega na fala: “Heidegger desenvolve a dimensão de um 

logos originário, que remete o sujeito à pertença, como um lugar comum do qual faz 

parte e através do qual se compreende o mundo”
130

. Torna-se clara essa assertiva 

quando entendemos que para Heidegger somos nós que escutamos o apelo, mas apenas 

quando pertecemos a este. O fala de um deixar o real disponível no seu conjunto 

– pertencendo ao apelo da fala na disponibilidade da abertura para o real que dispõe a 

unidade de algo que se dispõe como ele mesmo. Acrescenta Heidegger: 

 

 

Com isto se evoca o :  , o legen, o de-por e pro-por, é o puro deixar dispor-

se em conjunto o que, por si mesmo, assim se prostra. O  vige, pois, no e como o 

puro legen, o puro de-por e pro-por, que colhe, escolhe e recolhe no recolhimento originário 

                                                 
126

 Op. Cit. pp. 62-3. 
127

 ZARADER, Marlene. Op. Cit. p. 204. 
128

 HEIDEGGER, M. Op. Cit. p. 63. 
129

 Idem. Logos. Op. Cit.  
130

 STEFANI, Jaqueline. O logos em Heidegger: lógica, verdade e metafísica. Conjectura. V.14, nº 1, 

2009. p. 55.HEIDEGGER, M. Op. Cit. p. 190. 



 185 

de uma concentração. O  é, assim, o recolhimento originário de uma colheita original 

a partir de uma postura inaugural. épostura recolhedora e nada mais.
131

 

 

 

 Indo além das determinações da - a lógica entendida como 

ciência ou saber do Heidegger que ir além do sentido metafísico de que 

é derivado. Não se trata mais de apenas definir o como aquilo que enuncia 

alguma coisa a propósito de alguma coisa, pois só é possível enunciar a coisa se a 

mesma já foi “previamente captada e identificada como aquilo que é”
132

. A lógica 

possui uma compreensão posterior do sentido originário dado aqui por Heidegger ao 

: 

 

 

A Lógica entende o no sentido de , para enunciar algo sobre 

alguma coisa. O algo sobre o que a proposição é feita é, neste caso, o que reside sob ele. O 

que reside sob é chamado em grego de subiectum em latim. Aquilo sobre o 

que o enuncia algo é o sujeito da proposição; e aquilo que é declarado sobre o 

mesmo é o predicado. O , enquanto , é o enunciado de alguma 

coisa a propósito de alguma coisa.
133

 

 

 

 Zarader declara que Heidegger se esforça por se aproximar da origem, por 

atingir uma lógica original. Heidegger quer desvelar o sentido fundamental de 

numa conexão com o verbo  para evitar as ambigüidades que a lógica e as 

determinações ulteriores da tradição trouxeram ao termo. Seguindo Heráclito, 

Heidegger assinala a escuta em sentido próprio que ocorre quando se dá ouvido ao 

eque acontece enquanto a escuta pertence ao permanecendo um  

Esta escuta, o dizer, o de-por e pro-por repousam no  enquanto postura 

recolhedora. O heraclitiano – “Um: Tudo; tudo: um”
134

 - fala “do vigor 

em que o vige e se dá”
135

. A postura recolhedora faz com que o seja 

                                                 
131

Op. Cit. 190  
132

 ZARADER, Marlene. Op. Cit. p. 210. 
133

 HEIDEGGER, M. Was heisst Denken? Op. Cit. p. 158. 
134

 Idem. Logos. Op. Cit. p. 193. 
135

 Op. Cit. p. 194. 



 186 

agora entendido como o vigor da união em direção àquilo que o , enquanto 

postura recolhedora, encobre e desencobre. Esclarece Zarader: 

 

 

Se, com efeito,  significa estender, é num sentido bem determinado que agora nos é 

acessível: significa exclusivamente estender-junto, quer dizer reunir numa posição extensa. 

Por outro lado, se é verdade que , tal como acaba de ser explicitado, é outra coisa e 

mais do que uma actividade humana, se é ou pode tornar-se uma palavra do ser, então é 

preciso restringir ainda mais o sentido corrente da palavra <<estender>>, isolando-a do 

registro de <<fazer>>.  É claro, com efeito, que se ele incide sobre a totalidade do ente, o 

seu <<objecto>> está já aí, já posto ou estendido junto diante – numa palavra: já presente. O 

, em relação a esse presente, só pode então ter um sentido: o de <<deixar>> estendido 

junto o que, de si, está já estendido.
136

 





 Na confluência da unidade entre e entende-se o primeiro 

como vigor da união e o segundo como aquilo que deixa dispor-se num conjuto o um-

tudo, o terceiro termo. Se o  “repõe o vigente na vigência”
137

, então há um 

desencobrir do vigente em sua vigência – e aqui Heidegger afirma que todo 

desencobrimento é : acrescentando que  e são o mesmo: “Em 

si mesmo, o é simultaneamente des-velar e ve-lar. É a ”
138

. Mas antes 

que tratemos da própria , é necessário compreender a junção que Heidegger 

opera quando, para atingir a dinâmica originária da verdade via usa a expressão 

 : “[...] o é o que deixa-estendido-junto-diante”
139

. A intenção é 

fugir da dimensão lógica do pensamento sobre o , uma vez que “a doutrina do 

pensamento se chama lógica porque o pensamento se desenvolve no do 

”
140

. 

 O , portanto, é pensado como palavra-chave que quer pensar o ser do 

sendo. Neste pensar, reside uma abertura radical que trata do mostrar-se e velamento 

daquilo que vige e que, em termos estruturais, se fazem fundamentais para atingirmos 

uma compreensão adequada do conceito de verdade em Heidegger. Nesta abertura 

                                                 
136

 ZARADER, Marlene. Op. Cit. p. 219. 
137

 HEIDEGGER, M. Op. Cit. p. 195. 
138

 Op. Cit. 
139

 ZARADER, Marlene. Op. Cit. p. 228. 
140

 HEIDEGGER, M. Was heisst Denken? Op. Cit. p. 171. 



 187 

radical, em que Heidegger explora o mais profundo e originário do termo retornando e 

indo para além de Heráclito, desdobra-se o sentido de na direção da . 

Este desdobramento – a partir do que evoca “o que recolhe todo vigente em sua 

vigência e nela o deixa disponível”
141

 – propõe uma leitura ainda mais radical sobre a 

verdade, atrelando o termo à existência e à abertura, que nos possibilita não apenas ver a 

radicalidade com que Heidegger chega à linguagem
142

, mas ao conceito mesmo de 

verdade enquanto des-velamento num sentido ontológico fundamental. Cumpre agora, 

portanto, explorar o sentido de e verificar traços de parentesco com a tradição 

do pensamento da negatividade, mais especificamente com a doutrina do “nascimento 

do Filho na alma” e da liberdade como abertura relacional em Mestre Eckhart. 

 

 

 3.2. : existência, verdade e liberdade. 



 Em Ser e Tempo, Heidegger alega que há muito tempo que a filosofia 

correlaciona verdade e ser: seja na descoberta primeva de Parmênides do ser dos entes 

que identifica o ser com a compreensão do ser ou com Aristóteles que determina a 

própria filosofia como ciência da verdade. O nexo entre ser e verdade reside num 

âmbito da problemática ontológica fundamental. Para atingir a determinação da essência 

da verdade como verdade da essência, Heidegger partirá inicialmente do conceito 

tradicional de verdade para depois atingir o fenômeno originário de verdade. Este 

conceito tradicional possui três teses que caracterizam a apreensão tradicional da 

mesma: “1. O ‘lugar’ da verdade é a proposição (o juízo). 2. A essência da verdade 

reside na ‘concordância’ entre o juízo e seu objeto. 3. Aristóteles [...] não só indicou o 

juízo como o lugar originário da verdade, como também colocou em voga a definição 

de verdade como ‘concordância’”
143

.   

 O sentido desta concordância aparece de modo derivado – mas em sentido 

estrito – na tradição latina quando esta afirma que veritas est adaequatio rei et 

intellectus. A verdade, assim entendida, significa a adequação da coisa com o 

conhecimento ou do conhecimento com a coisa (veritas est adaequatio intellectus ad 

                                                 
141

 Op. Cit. p. 200. 
142

 Não é nosso intuito traçar aqui as relações estabelecidas por Heidegger em relação ao conceito de 

e linguagem. Cf. ao assunto, ver HEIDEGGER, Martin. A caminho da Linguagem. Petrópolis: 

Vozes, 2003. 
143

 HEIDEGGER, M. Ser e Tempo. Op. Cit. p. 282. 



 188 

rem). Esta fórmula deriva da fé cristã e da teologia que, de modo sucinto, significa que 

“o intelecto somente é conforme com a ideia porque realiza a adequação do que pensa 

com a coisa, tendo esta que ser conforme a ideia”
144

. O que se esconde nesta definição é 

o caráter relacional da verdade que não permite divisar seu contexto ontológico, uma 

vez que não estabelece com clareza a própria relação entre intellectus e res.
145

  

 É o próprio ente o que se visa numa proposição: “A proposição é um ser para a 

própria coisa que é”
146

. Por isso que indicar a verdade de uma proposição é apontar o 

ente em si mesmo. Há, portanto, uma determinação anterior, mais originária para o ser-

verdadeiro (Wahrsein): o ser-descobridor (entdeckend-sein). Neste momento, Heidegger 

alinha a verdade com o Dasein: “Enquanto ser-descobridor, o ser-verdadeiro só é, pois, 

ontologicamente possível com base no ser-no-mundo”
147

. Trata-se de uma constituição 

fundamental do Dasein e que passará a guiar a ontologia heideggeriana, ou seja, esta 

constituição é o fundamento do fenômeno originário da verdade. Alinha-se, assim, o 

conceito de verdade ao conceito de existência (a existência do Dasein). Heidegger não 

repudia a definição tradicional da verdade como adequação, mas quer atingir uma 

apropriação originária. 

O que pertence ao ó (que diz como o ente se comporta), portanto, é o 

desvelamento,  Para Heidegger, a tradução deste vocábulo para verdade – e 

toda a carga que as determinações teóricas da mesma encobrem – impedem uma visão 

mais clara e originária sobre o sentido originário da Neste confronto, 

Heidegger nos aponta que desde sempre a Filosofia correlacionou verdade e ser. É com 

Parmênides que, através da primeira descoberta do ser dos entes, pode-se, pela primeira 

                                                 
144

 Idem. Sobre a essência da verdade. In: ______. Conferências e Escritos Filosóficos. (Os Pensadores). 

São    Paulo: Abril, 1984. p. 134. 

145
 Heidegger se pergunta sobre a problemática epistemológica referente à relação sujeito e objeto e o 

lugar da verdade nesta relação. Questiona: “Como se deve apreender ontologicamente a relação entre o 

ente ideal e o real simplesmente dado?” HEIDEGGER, M. Ser e Tempo. Op. Cit. p. 284 Trata de 

estabelecer, aqui, os juízos de fato entre o conteúdo do juízo e o objeto real e entre o conteúdo ideal e a 

ação real de julgar. Essa problemática em Ser e Tempo levou alguns comentadores a tratar deste tema sob 

diversas abordagens: idealismo linguístico, realismo ôntico, múltiplo realismo hermenêutico e realismo 

deflacionário. Cf. à questão do idealismo ou realismo da relação entre verdade, existência e linguagem 

estabelecida em Ser e Tempo, ver CERBONE, David R. Realism and Truth. In: A Companion to 

Heidegger. Oxford: Blackwell Publishing, 2005. 
146

 HEIDEGERR, M. Ser e Tempo. Op. Cit. p. 286. (Aqui, Heidegger lança mão do célebre exemplo de 

uma pessoa que, de costas viradas para a parede, é perguntada se o quadro está torto. O que ocorre na 

verificação – portanto na concordância ou não entre a proporsição e aquilo que se mostra – é o simples 

fato de que é o próprio ente que se visa na proposição).  
147

 Op.Cit. p. 287. 



 189 

vez, “identificar” o “ser com a compreensão que percebe o ser”
148

. Isto se refere ao 

célebre fragmento 3: [...] o mesmo é para pensar e para ser
149

 ou, como traduz 

Heidegger, “o mesmo, pois, tanto é apreender (pensar) como também ser”
150

. O tomo 

Parmênides, obra baseada nos cursos dados por Heidegger na universidade de Freiburg 

nos anos de 1942 e 1943, traduzem a sua busca por uma demonstração segura de que o 

sentido de  deveria ser devidamente repensado pela Tradição.  Aqui, 

novamente, Heidegger afirma que “pensar o verdadeiro significa experimentar o 

verdadeiro na sua essência”
151

. Pensar, portanto, é centrar-se no essencial; é a própria 

atenção para o essencial.
152

  

Nesta tarefa, aqui relacionada com o pensar sobre a Heidegger se vê 

na incumbência de pensar, primeiramente,  já que para ele esta é a base da própria 

e para quem ela mesma se refere antes de tudo. Se nós traduzirmos a palavra 

grega de modo direto, teremos o termo desvelamento (Unverborgenheit). O 

que se pensa com esta afirmação é que a é, mais precisamente, “a saída para 

fora da , o surto ao aparecer, a vinda à presença”
153

. A fala de um deixar 

para trás a, sua origem e, neste deixar para trás, assinala sua desocultação, ou seja, 

ela mesma, como condição de conhecimento do ente, aponta para a primeira 

determinação da grega, ou seja, “a eclosão mesma do ente no seu ser”
154

, já que 

o ser é o que se oculta e se vela e se mostra a partir deste ocultamento
155

.  

Esta direção aponta para um sentido oposto aquilo que a tradição em Schelling e 

Hegel trazem como entendimento da já que desde Descartes este vocábulo 

ganha o status  de certitudo, estampado como a essência da veritas.
156

 Isto se faz 

necessário porque a Analítica quer pensar a verdade como atrelada ao ser e como, a 

partir dela mesma, a busca pelo sentido do ser foi obstruída pela Tradição. Ao 

direcionar o sentido da como desvelamento - e todas as implicações que este 

                                                 
148

 Op. Cit.. p. 280. 
149

  
150

Idem. Identidade e Diferença. . In:______. Conferências e escritos filosóficos. São Paulo: Abril 

Cultural, 1984. (Os Pensadores).. p. 180.  
151

 Idem. Parmenides. Petrópolis: Vozes. 2008. p. 13. 
152

Cf.  Op. Cit. p. 16. 
153

 ZARADER, M. Op. Cit. p. 78. 
154

 HEIDEGGER, Martin. Einführung in die Metaphysik. Tübigen: Niemeyer. 1953. p. 77. Apud 

ZARADER, M. Op. Cit. p. 78. 
155

 Cf.  ao ser como ser dos objetos da experiência – e sua relação com o poder de conhecer – ver o 

segundo capítulo, § 27,  da  obra Que é uma coisa?(Die Frage nach dem Ding) de Heidegger. Rio de 

Janeiro: Edições 70, 1990. pp. 228-9. 
156

 Cf. HEIDEGGER, M. Parmenides. Op. Cit. p. 37. 



 190 

sentido traz consigo – Heidegger quer justificar a própria transcendência do Dasein e a 

possibilidade de se pensar a diferença ontológica.  Isto se torna mais claro quando ele 

ajunta ao termo Eis a explicação dada por Heidegger: 





 na significação de “descoberto” se aplica a “objetos” que nos aparecem a nós, 

homens, e   no sentido de ‘não-encobrido’ se aplica a asserções e a conhecimento 

sobre “objetos”,portanto, ao comportamento do “sujeito” com os objetos. Esta solução soa 

convincente. Mas ela permanece na pressuposição de que no âmbito de e 

, isto é, para os gregos, haveria algo como a distinção entre “objeto” e “sujeito” e a 

assim chamada relação sujeito-objeto. Mas é precisamente a essência da  que torna 

impossível o surgimento de uma  relação do tipo sujeito-objeto.
157 

 

 

 é o descoberto e o que descobre. Platão e Aristóteles realizam a 

mudança no interior da  em direção à . O homem só pode descobrir o 

ente, aquilo que é descoberto, apenas se o seu “comportamento revelador se  ativer ao 

descoberto e permanecer numa concordância com ele”
158

. Aristóteles une o sentido de 

(aletheíein)com (omoíosis). Assim nos explica Heidegger:  

 

 

Aristóteles usa a palavra  para este comportamento: para ater-se de modo 

revelador ao descoberto num falar que deixa aparecer. Esta atinência e concordância com o 

descoberto é, em grego,  – a correspondência reveladora que expressa o 

descoberto. Essa correspondência toma e mantém o descoberto como o que ele é. Ter algo 

como significa em grego . O ó, que significa agora asserção, é constituído 

pela  . Essa correspondência  reveladora se atém e se realiza ainda completamente 

no espaço essencial da enquanto desencobrimento
159

. 

 

 

Quando  exerce a função normativa da  é que o sentido mais 

originário da verdade-revelação se concretiza num sentido único.  Fica claro que esta 

definição rompe com a Tradição que associa veritas a rectitudo e iustitia – como a 

tradição dos dogmas eclesiásticos e da teologia evangélica – bem como seu 

                                                 
157

 Op. Cit. p. 57. 
158

 Op. Cit. p. 78. 
159

 Op. Cit. 



 191 

aparecimento em Descartes como certum e usus rectus, bem como a compreensão 

kantiana do considerar-algo-verdadeiro (Fürwahrhalten) ou  a transformação da veritas 

em “justiça” por Nietzsche
160

.  O que nos diz o desvelamento da ocultação – que 

Heidegger propõe num termo único, Lichtung – é atingir a compreensão da clareira, da 

abertura. Na conferência O Fim da Filosofia, Heidegger afirma que “designamos esta 

abertura, que garante a possibilidade de um aparecer e de um mostrar-se, como a 

clareira”
161

. Zarader nos mostra que essa claridade – o que se dá na clareira – 

“pressupõe ela mesma um espaço prévio de aparição, uma região livre onde possa 

difundir a sua radiação. É esta região livre que Heidegger chama Lichtung”
162

. O que 

rege esta clareira é o desabrigo (Entbergung), ou seja, o trazer à claridade o que se 

oculta. Esta assertiva pode ser conectada com uma interessante observação que 

Heidegger fez nos Seminários de Zollikon de 8 a 16 de março de 1968. Ele afirmou que: 

 

 

O estado-de-abertura como o qual o homem existe não deve ser mal entendido como um 

estar simplesmente presente de uma espécie de saco mental vazio, no qual ocasionamente 

algo poderia cair. O homem como estado-de-abertura é um estar-aberto para a percepção de 

presença e de algo que está presente, é abertura para a coisidade. Sem este estado-de-

abertura nenhuma coisa poderia aparecer a partir de si, nem mesmo estar aqui. O homem, 

que existe como abertura, é sempre abertura para a interpelação da presença de algo.
163

 

 

 

Neste ponto, a elucidação que Heidegger nos dá sobre a relação entre a essência 

de - no sentido de atingirmos o significado da essência das deidades gregas – 

é conquistada quando se assegura sua relação com Pode parecer estranho, num 

olhar inicial, que tente se estabelecer tal correlação como um modo de nos 

aproximarmos do sentido originário de 
Heidegger, além de querer se 

centrar na experiência mesma da vida (Lebenserfahrung)  grega, também acentua um 

                                                 
160

 Cf. a Nietzsche, sobre o assunto, ver o capítulo “A Vontade de Verdade” de Roberto Machado no seu 

livro Nietszche e a Verdade. 2 ed. Rio de Janeiro : Rocco, 1985. pp. 84-91. 
161

 HEIDEGGER, M. O Fim da Filosofia. In:______. Conferências e escritos filosóficos. São Paulo: Abril 

Cultural, 1984. (Os Pensadores).. p. 77. No original, temos : “Wir nennen diese Offenheit, die ein 

mögliches Scheinenlassen und Zeigen gewährt, die Lichtung”. Apud ZARADER, M. Op. Cit. p. 84. 
162

 ZARADER, M. Op. Cit. p. 84. 
163

 HEIDEGGER, M. Seminários de Zollikon. Petrópolis: Vozes, 2001. p. 230. 
164

 Cf. Idem. Parmenides. Op. Cit. pp. 175-186. Heidegger também se debruçou de modo mais detalhado, 

apesar de sucintamente, sobre esta questão – uma interpretação original sobre a verdade e seu dizer - nas 

suas conferências Alétheia e Lógos in Ensaios e Conferências. 2 ed. Petrópolis: Vozes, 2002. 



 192 

dos momentos fundadores da na constituição original do termo a 

relação é óbvia com a palavra 

O mito platônico de Politeia responde à transição estabelecida entre o aí e o lá, e 

isto mesmo como um campo, o campo de trata-se de uma região em que o 

aparecer pode se dar.
165

 Esta relação aqui estabelecida se coaduna a um só tempo com a 

compreensão heideggeriana do estado-de-abertura. Além do mais, se estabelece uma 

compreensão originária do entendimento de Anaximandro, Heráclito e Parmênides 

sobre os deuses. Indo mais além, Zarader nos mostra uma das intenções primordiais de 

Heidegger ao encetar tal relação, especialmente quando este analisa o verbo recolher-se 

em Homero : 

 

 

Heidegger mostra que o permanecer-oculto, pensado em grego, não deve de maneira 

nenhuma ser compreendido como um ato do sujeito, nem sequer como um qualquer 

comportamento do homem, mas como o fato de estar rodeado de, quer dizer de se 

conservar (eventualmente estando iluminado aí) numa ocultação entendida como um modo 

da presença, senão, talvez, como o seu modo fundamental.
166 

 

 

  Assim, ao estabelecermos no pensamento heideggeriano uma relação entre ser, 

Dasein e verdade – portanto entendemos a verdade como propriedade do ser e o ser 

como aquele que  possui a propriedade do desvelamento – devemos estar cientes de seus 

momentos cruciais, de suas viragens. Primeiramente, naquilo que se convencionou 

chamar do primeiro Heidegger – e que Schérer chama da primeira tópica 

heideggeriana
167

 - em que se pensa que podemos aceder ao ser, ao Sein, a partir do 

Dasein. Depois, o segundo momento, a Kehre heideggeriana, em que se impõe pensar a 

história do retiro do ser como modo de se pensar o ser mesmo. Por fim, no terceiro 

momento, e que absorve de modo definitivo o privilégio dado à compreensão 

heideggeriana da esta entendida como Lichtung – percebe-se  que à luz de 

sua história mesmo, o seu retiro, se mostra a abertura onde se pode dar este retiro – isto 

nos diz que a viragem passa da Analítica do Dasein para um debruçar-se sobre a  

história do retirar-se do ser, onde ser e homem são agora pensados a partir da clareira. É 

                                                 
165

 Cf. Op. Cit.. 
166

 ZARADER, M. Op. Cit. p. 91. 
167

 Cf. SCHÉRER, R. Heidegger. Paris: Seghers, 1973. 



 193 

neste ponto crucial que temos estabelecido o destinamento do ser como um dos 

momentos essenciais desta viragem.  

 O ponto fundamental aqui é o alinhamento de ser-verdadeiro – enquanto ser-

descobridor – com um modo de ser do Dasein: são os fundamentos ontológicos-

existenciais do Dasein que possibilitam atingirmos o fenômeno mais originário da 

verdade. Esse fundamento é dado pelo fato de que “descobrir é um modo de ser-no-

mundo”
168

. A verdade diz o ser-descoberto enquanto a própria descoberta, ou seja, a 

descoberta dos entes intramundanos “se funda na abertura do mundo”
169

. Heidegger 

explicita: 

 

 

Abertura, porém, é o modo fundamental do Dasein segundo o qual ele é o seu Da. A 

abertura se constitui de disposição, compreensão e discurso, referindo-se, de maneira 

igualmente originária, ao mundo, ao ser-em e ao ser-próprio. A estrutura da cura enquanto 

proceder a si mesma por já estar num mundo, enquanto ser-junto aos entes intramundanos, 

resguarda em si  a abertura do Dasein. Com ele e por ele é que se dá descoberta. Por isso, 

somente com a abertura do Dasein é que se alcança o fenômeno mais originário da 

verdade.
170

 

 

 

 O Dasein possui um comportamento que está aberto sobre o ente. Se é pela 

abertura que é possível falar em conformidade da enunciação, “então aquilo que torna 

possível a conformidade possui um direito mais original de ser considerado como a 

essência da verdade”
171

.  Assim, o Dasein pode ser entendido como estando e sendo “na 

verdade”. Ainda mais, o caráter de descobrimento e velamento da verdade indica que o 

Dasein já esta sempre na verdade e na não verdade: a verdade, em seu sentido 

ontológico mais originário, portanto, “é a abertura do Dasein à qual pertence a 

descoberta dos entes intramundanos”
172

. O em aponta para a dimensão 

positiva e negativa do descobrimento e do velamento. De fato, Heidegger afirma que “o 

descobrimento (), ele mesmo, só pode ser apreendido adequadamente a partir 

de sua essência contrária [Gegenwesen], a não-verdade, aqui no sentido de falsidade, ou 

                                                 
168

 Op. Cit. p. 288. 
169

 Op. Cit. 289. 
170

 Op. Cit. 
171

 Idem. Sobre a essência da verdade. In:______.  Conferências e Escritos Filosóficos. (Os Pensadores). 

São Paulo: Abril, 1984. p. 136. 
172

 Idem. Ser e Tempo. Op. Cit.p. 292. 



 194 

seja, no interior de uma experiência essencial, experiência esta que se abre com a 

”
173

. Por isso Heidegger estabelece a conexão entre e , num 

sentido em que soa diferente de desencoberto, o verdadeiro ().  

 Já assinalamos que o desvelamento (Unverborgenheit) é pensado 

como a saída para fora da , ou seja, a vinda à presença. Ser e se 

relacionam na própria clareira, desvelando o que se oculta: “Somente na medida em que 

a vige, ela faz a clarificação irromper como descoberto. Porque a iluminação 

ocorre na essência encoberta da , experimentamos emergência e presença, isto 

é, o ser”
174

. O sentido de , numa dinâmica de co-pertença e polaridade com 

, permite que pensemos na clareira, no desvelamento e no ocultamento, ou seja, 

na possibilidade originária do discurso em ser verdadeiro () ou falso ().  

Entretanto, indo ainda mais além na determinação do solo origináro da verdade – na 

abertura que torna possível a conformidade do enunciado – Heidegger  determina a 

essência da verdade como liberdade: “A essência da verdade é a liberdade”
175

. Estar 

livre para aquilo que está manifesto no seio do aberto parece englobar o todo desta 

proposição. Mas o que quer dizer a liberdade em Heidegger? 

 A verdade expressa, em termos ontológicos fundamentais, uma região que abre o 

dizer e o pensar: “Aqui, recebemos a intimação de como , que rege a conjução de 

e , é expressa através de ”
176

. A liberdade, então, funda a abertura 

que mantém esse comportamento. Mas Heidegger não quer entregar a verdade ao 

arbítrio humano – isso seria, em certo sentido, uma negação de seu sentido mais 

originário. A liberdade, enquanto fudamento da possibilidade da conformidade, aponta 

para uma dimensão mais profunda e originária do Dasein. Zarader assim define a 

liberdade heideggeriana: 

 

 

A quem esteja preocupado com a mais extrema precisão, e pergunte o que é exatamente a 

liberdade em relação ao Dasein, responderemos que é o traço de união que separa e que une 

o Da-sein no meio deste. A liberdade é, no sentido estrito, o que permite ao ‘ser’ ter um ‘aí’, 

ao Sein ter um Da. E é precisamente porque ela é esta permissão, dada ao ser, de ser ‘aí’, 

                                                 
173

 Idem. Parmênides. Petrópolis: Vozes, 2008. p. 39. 
174

 Op. Cit. p. 155. 
175

 Idem. Sobre a essência da verdade. Op. Cit. p. 137. 
176

 Idem. Was heisst Denken? Op. Cit. p. 213. ( O vocábulo significa a necessidade para que o 

pensamento seja o que é e que une e : ). 



 195 

que em troca clarifica e define a essência do Dasein, quer dizer o que Heidegger chama ‘Ek-

sistência’
177

. 

 

 

 A liberdade, em Heidegger, é determinada como “liberdade daquilo que é 

manifesto no seio do aberto [...] A liberdade em face do que se revela no seio do aberto 

deixa que cada ente seja o ente que é. A liberdade se revela então como o que deixa-ser 

o ente”
178

.  Este deixar-ser o ente coloca a liberdade como aquilo que se entrega ao 

aberto, onde a abertura permite que o ente entre e permaneça: a liberdade significa, 

portanto, exposição ao ente – daí a definição heideggeriana do ek-sistente. Isto não nega 

o aspecto derivado da liberdade, apenas se volta para sua determinação mais radical: 

 

 

A liberdade não é somente aquilo que o senso comum faz com facilidade circular sob tal 

nome: a veleidade que de vez em quando se manifesta em nós, de oscilarmos em nossa 

escolha ora para este, ora para aquele extremo. A liberdade também não é a ausência pura e 

simples de constrangimento relativa às nossas possibilidades de ação ou inação. A liberdade 

também não consiste somente na disponibilidade para uma exigência ou uma necessidade 

(e, portanto, para um ente qualquer). Antes de tudo isso (antes da liberdade “negativa” ou 

“positiva”), a liberdade é o abandono ao desvelamento do ente como tal. 
179

 

 

 

 O abandono ek-sistente, segundo Heidegger, preserva o caráter de ser desvelado 

do ente: e é devido mesmo a este abandono que o Dasein (o Da) é o que é, ou seja, a 

abertura do aberto. A essência da verdade, portanto, pode ser entendida, agora, como 

liberdade: o deixar ek-sistente que desvela o ente. Ereignis, o acontecimento-

apropriação, então, fala do evento da verdade, uma vez que o Dasein pode agora ser 

entendido como o lugar da verdade. Ao saltar sobre a determinação ôntica da liberdade, 

Heidegger coloca a mais alta dignidade do homem em seu solo ontológico, ou seja, o 

homem, em si mesmo, não é responsável pela verdade e por seu evento, mas está, ele 

mesmo, posto na abertura em que o evento da verdade pode ser.   

 Em Mestre Eckhart temos a doutrina de que o mais fundamental, o mais 

originário da alma é ser o lugar de nascimento do Filho, a clareira em que o Pai 

                                                 
177

 ZARADER, M. Op. Cit. p. 72. 
178

 HEIDEGGER, M. Sobre a essência da verdade. Op. Cit. p. 138. 
179

 Op. Cit. (Grifo nosso).  



 196 

engendra seu Filho. Pai e Filho, na doutrina eckhartiana, existem numa relação de um 

para o outro. O ser verdadeiro do Pai é fazer nascer e o ser verdadeiro do Filho consiste 

em nascer: “Nem o Pai e nem o Filho subsistem apartados de suas relações um com o 

outro”
180

. A relação entre pai e Filho e entre ser e Dasein possuem a natureza própria do 

caráter relacional sem o qual nem um e nem o outro podem ser. Em Eckhart, o Pai gera 

o Filho na alma no processo de produzir sua própria imagem. A alma direciona-se ao 

aberto em que o Pai engendra o Filho e se une ao Pai: “O mesmo ocorre com a alma: 

quando ela absorve Deus, vira Deus, de tal forma que a alma se torna divina, mas Deus 

de sua parte não vira alma”
181

. A tarefa da alma – assim como a tarefa do Dasein – é 

tornar-se o que é. Eckhart entende que a tarefa da alma é habitar seu quarto que é o 

fundamento da alma, região em que, distante da publicidade das criaturas, poderá 

encontrar a imagem do Pai que gera o Filho. 

 Contudo, Eckhart acentua que a alma ajuda – no sentido de co-operar, co-

trabalhar – com o Pai para que haja o nascimento do Filho. A alma, ao se tornar divina, 

torna-se totalmente unificada a Deus: o trabalho do Pai torna-se o trabalho da alma: 

“Eckhart não parece sugerir que a alma distanciada do Pai pode trazer o Filho – tanto 

quanto Heidegger não sugeriria que o Dasein está na posição de convocar ou comandar 

o ser para o desvelamento”
182

. Ambos, alma e Dasein, são pobres, pois eles podem 

apenas preparar o terreno para que o evento originário ocorra. O Filho, a Palavra do Pai, 

fala à alma do homem desprendido: “A alma em que o Filho fala torna-se um ad-vérbio 

(Beiwort) da palavra em si mesma”
183

. Deus é entendido como um “insistir em si 

mesmo”
184

. Na insistência de Deus há um apelo que se direciona à alma para que esta, 

pelo desprendimento, abra-se ao seu lugar mais originário onde a palavra do Filho se 

torna a imagem do Pai. Eckhart também coloca em evidência o fato de que o autêntico 

da alma não é a consoloção das coisas – a de-cadência do Dasein perdido na 

ambiguidade, no falatório e na curiosidade – mas na proximidade e entrega para Deus. 

Em Eckhart, Deus é o mais próximo e o que torna autêntico o homem: 

 

 

                                                 
180

 CAPUTO, John. Op. Cit. p. 162. 
181

 MESTRE ECKHART. Sermões Alemães. 45ª sermão. 
182

 CAPUTO, John. Op. Cit. p. 165. 
183

 Op. Cit. 
184

 MESTRE ECKHART. Op. Cit. 13ºsermão. 



 197 

Deus está mais próximo de mim do que eu estou de mim mesmo; meu ser depende de Deus 

estar próximo de mim e presente em mim. Ele está próximo também de uma pedra e de um 

pedaço de madeira, mas eles não sabem disso. Se a madeira soubesse de Deus e conhecesse 

quão próximo dele está, como sabe disso o anjo mais elevado, então ela seria tão bem-

aventurada quanto o anjo mais elevado. Por isso, o homem é mais bem-aventurado que uma 

pedra ou um pedaço de madeira, porque conhece a Deus e sabe quão próximo dela Deus 

está. E quanto mais conheço isso, tanto mais bem-aventurado sou, e quanto menos conheço 

isso, tanto menos bem-aventurado sou. Não sou bem-aventurado pelo fato de Deus estar em 

mim e me ser próximo e por eu possuí-lo, mas pelo fato de conhecer quão próximo de mim 

ele está e de saber de Deus.
185 

  

 

Apenas a alma pode se abrir para esta proximidade, para o ser que lhe dá o seu 

“é” originário. Heidegger fala de um evento “transcendental”, o evento da verdade que 

possui o signo de uma linguagem primordial. Eckhart assinala que a linguagem, na 

alma, na sua abertura ao Pai no nascimento do Filho, não é nada humana, mas sim a 

linguagem de Deus – “a linguagem do ser para Heidegger”
186

. O homem, em 

Heidegger, é aquele que responde à linguagem do ser, salvaguardando-a em sua 

verdade. O homem experimenta que o ente é apenas quando chamado pelo ser: “O 

pensamento originário é o eco do favor do ser pelo qual se ilumina e pode ser 

apropriado o único acontecimento: que o ente é. Este eco é a resposta humana à 

palavra da voz silenciosa do ser. A resposta do pensamento é a origem  da palavra 

humana”
187

. Eckhart se utiliza exatamente da mesma metáfora do eco “para descrever 

a dialética e reciprocidade entre o Pai sustentando e falando Sua palavra na alma e a 

alma respondendo a Ele ao falar e sustentar a palavra, Seu Filho”
188

. 

Eckhart insiste, assim como o faz Heidegger, de que apenas no silêncio – 

apartada a alma da consolação das coisas ou o Dasein distante do trato cotidiano com 

as coisas – é que esta linguagem primeva pode ser ouvida. A voz de Deus, assim como 

a do ser, é calma, é silêncio e apenas no silêncio é que pode ser ouvida. Eckhart 

entende que é preciso quebrar o significado superficial das coisas, ir além das criaturas 

para alcançar o que permanece velado, escondido para que é, em essência, velamento 

que se desoculta. O aspecto histórico-hermenêutico deste desvelar siginifca, em 

                                                 
185

 Op. Cit. 68º sermão. 
186

 CAPUTO, John. Op. Cit. p. 166. 
187

 HEIDEGER, M. Que é Metafísica? Op. Cit. p. 50. 
188

 CAPUTO, John. Op. Cit. 



 198 

Eckhart, ler as Escrituras tomado pelo Espírito Santo, ou seja, postar a alma na 

abertura do dizer inaugural da verdade de Deus escutando atentamente aquilo que se 

re-vela. Em Heidegger, o retorno aos gregos significa a busca pelo dizer da essência 

originária do ser. Se Heidegger quer ler os gregos para alcançar uma experiência 

originária do dizer do sentido do ser, Eckhart lê as Escrituras como um modo da alma 

se dirigir ao Pai, elaborando uma estrada em direção à abertura para que o nascimento 

do Filho possa ocorrer e dizer seu sentido mais profundo. 

Eckhart põe em destaque que a unidade da alma com Deus se dá no fundamento 

da alma através do desprendimento que atinge a serenidade. A estrutura ontológica 

elaborada por Eckhart conjuga o apelo do Pai com o nascimento do Filho na alma no 

fundamento desta ao mesmo tempo em que coloca uma região privilegiada – além do 

modo privilegiado do desprendimento – como lugar da escuta atenta da verdade da 

Palavra. Deus, mundo e alma jogam num todo estrutural em que a alma é atingida pelo 

apelo de Deus – o destinamento do ser em Heidegger – e se posta na abertura 

originária em que este apelo e esta Palavra podem ser. O aspecto relacional – e, 

portanto, a possibilidade de erigirmos mais uma similitude estrutural entre a doutrina 

eckhartia e a ontologia heideggeriana – demarca um quadro importante na relação 

entre a alma e o apelo do Pai na doutrina de Mestre Eckhart. Heidegger alinha a 

liberdade com a verdade na abertura. Eckhart alinha a liberdade à abertura. 

Primeiramente, ele trata da ordenação conjuntural do ser: 

 

 

A visão da liberdade, em Eckhart, privilegia a singularidade da criatura. Ele irá explicitar a 

liberdade como aquilo mesmo que se "revela" junto a uma ordenação conjuntural do ser. Em 

sua doutrina, a liberdade, nela mesma, nem se ordena, nem se constitui como um ser geral 

disposto para uma ontologia própria. Como determinação ontológica, a liberdade é a própria 

expressão da finitude do ser. Mestre Eckhart traz bem clara esta visão pelo olhar relacional. 

Liberdade, no seu entender, é sempre aquilo que cada vez se consuma como realização 

própria. Por isso, não concebe algo "dentro" da liberdade. Liberdade, propriamente, é o 

encoberto de suas manifestações.
189

 

 

 

                                                 
189

 GARCIA, Gilberto Gonçalves. A visão da liberdade e o olhar relacional em Mestre Eckhart: uma 

fenomenologia da criação segundo o Pensar em Mestre Eckhart. Tese de Doutorado. Rio de Janeiro: 

UFRJ, 2007. p. 128. 



 199 

 A criação, em Eckhart, é entendida como um caminho para o aberto. Há a ideia 

de um “conduzir para...” que perpassa os sermões de Eckhart quando trata da liberdade. 

O fenômeno originário da liberdade fala da abertura a novas possibilidades, mas 

também fala de um modo autêntico que a criatura busca atingir quando tomada pelo 

apelo do Pai. A criatura, na liberdade, retorna a si mesma e se coloca na abertura 

originária onde reside o todo a priori das possibilidades do dizer – daí a liberdade ser 

ontológicamente o lugar originário da verdade enquanto dizer do Pai. Deus, vontade e 

liberdade se fundem: 

 

 

E os mestres dizem que a vontade é tão livre que ninguém pode obrigá-la, a não ser Deus. 

Deus <porém> não força a vontade, coloca-a <antes> de tal modo assim na liberdade que 

ela, a vontade, não quer nada a não ser o que Deus ele mesmo é e o que a liberdade, ela 

mesma, é. E o espírito não pode querer nada a não ser o que Deus quer; Isso não é pois 

privação da liberdade. É ao contrário a sua própria liberdade originária.
190 

 

 

O originário da liberdade reside em que ela é “o caráter de vivência interna da 

dinâmica conjuntural dos seres, e isso de tal forma inevitável, que liberdade pode ser 

vista justamente como critério do surgimento das criaturas”191. A essência relacional da 

liberdade está na própria abertura em que a mesma se encontra: relação para com Deus 

que dá o “ser” a cada criatura e, no caso da alma, o fornecer a possibilidade originária 

de ser na própria abertura, um modo autêntico de ser. Além do mais, estar na abertura 

da liberdade é a mais alta realização da alma: “[...] quando Deus a atrai (a alma) para si, 

ela é transformada em Deus, de modo que a alma se torna divina, e não que Deus se 

transforma na alma. Então a alma perde seu nome e sua força, mas não, sua vontade e 

seu ser. Então a alma permanece em Deus como Deus permanece em si mesmo”
192

. 

Heidegger nos fala de uma liberdade enquanto abertura e fundamento de possibilidade, 

bem como da verdade originária que pode possuir um dizer verdadeiro ou falso. Em 

Eckhart, a alma, na liberdade, une-se a Deus e dá lugar ao nascimento do Filho – o 

homem enquanto pastor do ser postado na abertura: Ereignis. 

                                                 
190

 MESTRE ECKHART. Op. Cit. 29ºsermão. 
191

 GARCIA, Gilberto Gonçalves.Op. Cit. p. 132. 
192

 MESTRE ECKHART. Op. Cit. 80º sermão.  



 200 

 Como analisamos nos Capítulos anteriores, é possível conectar essa doutrina 

eckhartiana com o dizer da tradição do pensamento da negatividade – o seu momento 

neoplatônico. Se com Dionisius se conquista em definitivo a via negativa, é em Plotino 

e Filon que são acentuados o aspecto relacional e o direcionar-se da alma para seu 

fundamento: em Plotino com o caminho em direção ao Uno e em Filon com a ideia de 

que Moisés simbolizaria o percurso de retorno da alma em direção àquilo que lhe é mais 

próprio e que a funda, Deus. Eckhart, entretanto, possui uma voz mais apurada e que em 

termos filosóficos – e não estritamente místicos – se prestam melhor para uma 

elaboração de convergências com o pensamento heideggeriano. Resta, portanto, a tarefa 

final de enquandrarmos o todo desta tradição de modo a elaborar apenas estruturas de 

analogias possíveis, fugindo a qualquer tentação ver em Heidegger um místico, mas sim 

construindo convergências que possam enriquecer um novo olhar sobre a tradição.  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 201 

 

 

 

 

 

 

 

4. Heidegger e a Tradição do Pensamento da Negatividade. 

 

 Estabelecer com rigor e precisão o início histórico da tradição do pensamento da 

negatividade – e, portanto, a virada hermenêutica em direção ao sentido do ser-Deus 

pela via negativa – não é, pelo menos por enquanto, uma tarefa possível. Mesmo que 

possamos pôr como ponto de partida a primeira hipótese do Diálogo Parmênides de 

Platão que trata do um como apartado dos entes e sua possível influência no pensamento 

de Speusippo, nada surge como evidência histórico-textual de que neste momento 

poderíamos ter o início desta tradição negativa. A posssibilidade de traçar tal 

delimitação fica ainda mais difícil quando se coloca a questão de como os sábios da 

tradição hebraica tomaram conhecimento desta abordagem negativa pelo Diálogo de 

Platão ou pelo próprio Speusippo. Não se pode afirmar nem uma influência direta de 

Platão a esta tradição nem o caminho inverso, ou seja, de que Platão, no Egito, tivesse 

sido influenciado pelos sacerdotes hebreus, postura já defendida por Nietzsche. Ambas 

carecem de precisão e habitam apenas a esfera da suposição. 

 Entretanto, os textos do século I podem ser lidos à luz da via negativa. 

Estabelecer, ainda aqui, o início desta tradição em Filon ou na Cabala ainda permanece 

algo incerto. O que parece provável, contudo, é que o entendimento da negatividade do 

ser-Deus se desloca tanto na tradição hebraica quanto na tradição helênica. O Sêfer 

Yetsirá traz no Ein Sof a ideia de uma aproximação negativa que quer pensar Deus não 

pelo viés ôntico, mas a partir da diferença ela mesma, ou seja, pela diferença entre ser-

Deus e as criaturas, os entes. Do mesmo modo, Filon, no De Vita Mosis, lê as Escrituras 

– e o entendimento do ser-Deus – pela via negativa, já que fala de Deus sempre pela 

diferença com as criaturas, estabelecendo o terreno negativo para “nomear” o que não 

pode ser nomeado, para “falar”  do que não pode ser falado. Mas esse mesmo Deus é 



 202 

buscado pelo apelo que ele faz às criaturas, daí Filon colocar Moisés como um símbolo 

da alma que exilada intenta reconciliar-se com sua origem, com seu fundamento
193

. 

A via negativa filoniana parece ter sido mais claramente recebida pela tradição 

neoplatônica do que a via negativa cabalística. Como dissemos antes, não possuímos 

ainda as fontes necessárias para delimitar com segurança o percurso histórico dessa 

compreensão, mas parece mais aceito que os tratados de Filon tenham chegado ao 

conhecimento daqueles que iriam inaugurar o Neoplatonismo pós-filoniano. Plotino, 

neste sentido, elabora uma cosmologia em que a alma, a partir de sua origem, é lançada 

no mundo sensível, mas é chamada pelo apelo de retorno ao Uno e pode, a partir deste 

apelo, iniciar o percurso em busca pela integração com seu fundamento, o próprio Uno. 

Parte-se da diferença radical entre alma e Uno para se atingir uma região em que a alma 

identifica-se com o Uno, mas este permanece sempre como o si mesmo inalterado, 

enquanto a alma, unida, torna-se o seu si mesmo na região originária 

Proclo, seguidor de Plotino, parece ser, segundo a maioria dos comentadores, a 

ponte decisiva entre o Neoplatonismo e a mística cristã de Dionisius. O Corpus 

Areopagiticum estabelece em definitivo a negatividade como modelo de compreensão 

da Divindade, portanto do ser, e constrói uma possibilidade de interpretar o homem à 

luz desta mesma negatividade, ou seja, elabora-se – e isto já mesmo desde Filon e 

Plotino – a via negativa como referência à compreensão de Deus, mundo e alma. 

Mestre Eckhart corrobora a via negativa ao falar de Deus a partir da negação da 

negação. A alma, posta em seu fundamento na abertura onde o nascimento do Filho 

realiza o apelo do Pai, realiza a si mesma em seu sentido mais originário, mas isso só 

mesmo quando conquistada a serenidade pelo desprendimento. Os Sermões 

eckhartianos não apenas elaboram uma ontologia negativa do ser-Deus, mas inserem a 

compreensão ontológica da alma para além de qualquer caráter antropológico. A alma 

recebe um apelo e, na abertura de seu fundamento, pode trafegar do consolo das coisas 

cotidianas para o seu lugar mais autêntico. 

Seguindo os ensinamentos de Caputo, não se pode colocar Heidegger como um 

pensador que integra, ao modo de um místico, essa tradição. Acreditamos que não 

podemos falar em Heidegger como um místico. Ao contrário, é apenas na manutenção 

desta distância que se podem estabelecer com rigor as convergências que surgem entre 

                                                 
193

 Talvez seja mais acertado afirmar que a via negativa vai se consolidando como um dizer alternativo à 

via positiva tanto no seio da tradição helênica quanto no seio da tradição hebraica. Possivelmente, em 

algum momento ou em alguns momentos, houve a confluência desta abordagem na tradição que 

culminou, no século I, com o surgimento da tradição cabalística e os tratados de Filon. 



 203 

Heidegger e a tradição do pensamento da negatividade. Heidegger principia de uma 

escuta atenta aos gregos pré-socráticos, nomeadamente Anaximandro, Heráclito e 

Parmênides. A heraclitianasurge como a essência inicial do ser que deve servir 

como norteadora para conquistas posteriores ainda mais profundas sobre a questão do 

sentido do ser. A partir da , Heidegger atinge o sentido essencial de - via 

conceito de . O de Anaximandro parece nomear a presença do 

presente, o ser. Heidegger traduz por der Brauch para nomear o uso que 

salvaguarda, ou seja, um deixar ser em que a coisa é nele entregue. Com Parmênides, 

Heidegger escuta atentamente o dizer não apenas da , mas entende a destinação 

() em conexão com o pensamento () e o trazer de volta ao ser como Dobra 

().  

Tendo como ponto de partida o dizer dos gregos matinais, Heidegger vai em 

busca de um entendimento – ou, melhor ainda, de uma experiência originária – da 

questão do sentido do ser
194

. A tradição que se segue – nomeadamente Platão e 

Aristóteles – faz, segundo Heidegger, um desvio e petrifica, em sua posteridade, a 

possibilidade de alcançarmos essa originalidade buscada por seu pensamento. De Platão 

a Nietzsche, Heidegger afirma, há uma tradição metafísica de natureza onto-teo-lógica 

que nos impede de realizar essa experiência decisiva: é a técnica e não mais o pensar 

meditante que se arvora no direito de nos falar do ser. É preciso, portanto, elaborar uma 

desconstrução desta tradição: 

 

 

Caso a questão do ser deva adquirir a transparência de sua própria história, é necessário, 

então, que se abale a rigidez e o endurecimento de uma tradição petrificada e se removam os 

entulhos acumulados. Entendemos essa tarefa como destruição do acervo da antiga 

ontologia, legado pela tradição. Deve-se efetuar essa destruição seguindo-se o fio condutor 

da questão do ser até se chegar às experiências originárias em que foram obtidas as 

primeiras determinações do ser que, desde então, tornaram-se decisivas.
195

 

 

 

Essa tradição petrificada (der verhärteten Tradition) é devedora da ontologia 

grega que determina seu aparato conceitual através de muitas filiações e distorções. O 

                                                 
194

 Es gibt responde pela radicalidade dessa busca: “No começo do desvelamento do ser, é realmente 

pensado ser, einai, eón, mas não o ‘dá-Se”. HEIDEGGER, M. Tempo e Ser. Op. Cit. p. 261. 
195

 HEIDEGGER, M. Ser e Tempo. Op. Cit.p. 51. 



 204 

grande problema desta tradição é determinar a questão do ser a partir de “mundo”: isso 

significa tratar de modo ôntico o que deveria ser tratado de maneira ontológica. A 

destruição (die Destruktion) não quer arrasar a tradição ontológica; ela procura “definir 

e circunscrever a tradição em suas possibilidades positivas e isso quer sempre dizer em 

seus limites”
196

. Ser e Tempo inaugura essa destruição que é seguida pela Kehre 

heideggeriana até atingir seus últimos escritos.  

O método adotado por Heidegger possui quatro momentos decisivos: 1. 

Estabelecer o passo de volta (Schiritt zurück) para que se possa estabelecer a essência da 

verdade, encetando um diálogo com a história do pensamento ocidental: “O passo de 

volta vai do impensado, da diferença enquanto tal, para dentro do que deve ser pensado. 

Isso é o esquecimento da diferença. O  esquecimento a ser aqui pensado é o velamento 

da diferença enquanto tal”
197

. 2. Esse passo de volta obriga a ontologia a escutar as 

primeiras experiências da tradição que dizem ser, daí a escuta que Heidegger 

desenvolve sobre Anaximandro, Heráclito e Parmênides. 3. Elaborar uma analítica 

existencial, já que a questão do ser se revelou, inicialmente, atrelada à questão da 

existência do Dasein. Esta tarefa exige o desvelamento de uma região privilegiada em 

que o ser se destina ao Dasein e estabelece o lugar da essência da verdade. 4. Dermarcar 

o dizer da tradição e seus desdobramentos, acentuando seu caráter onto-leo-lógico que 

possa justificar historicamente uma escuta que se quer originária e capaz de apontar 

com segurança para o quê essencial do esquecimento e desvelar o sentido almejado. A 

metafísica aparece como a consolidação desta visão que parece falar do ser apontando 

para o ente, mesmo que seja a tradição que trace um dizer sobre Deus: o sentido 

ontológico, portanto sempre a priori, perde-se em meio a determinações ônticas sobre o 

ser e sobre Deus. Em relação a este item, escreve Heidegger: 

 

 

A metafísica é o conhecimento do sendo em seu todo. Segundo a tradição, Deus, o sendo 

supremo, sumum ens, domina e determina todo sendo. Num outro sentido, porém, 

abrangente é também o ser, o que convém e é o próprio de todo sendo, ens in communi. À 

luz do conceito universalíssimo de ser, porém, “Deus”, embora seja o ser supremo, é, 

contudo, apenas um sendo entre outros.
198

 

 

                                                 
196

 Op. Cit. 
197

 Idem. Identidade e Diferença. Op. Cit. p. 193. 
198

 Idem. Ser e Verdade. Petrópolis: Vozes, 2007. p. 65. 



 205 

 

No processo da destruição da tradição, Heidegger corta de cima a baixo toda a 

tradição e não permite escutar em lugar algum um dizer que não se configure nesta 

tradição que pensa o sendo em seu todo como metafísica, como abrangência que pensa 

apenas o ente e jamais o ser. A mística medieval e o neoplatonismo não são tratados 

como possuidores de um dizer que não quer apontar para o ente quando fala do ser ou 

de Deus. Mesmo que aqui e ali Heidegger seja obrigado a fazer referência a Mestre 

Eckhart – e mesmo que o indique entre aqueles que tomam parte na grosse Mystik – há 

uma relutância em operar a mesma escuta atenta dada aos gregos matinais a este mestre 

medieval. A Serenidade, como vimos, é um texto de Heidegger em que ele confronta 

diretamente Mestre Eckhart. Mas este confronto possui apenas uma dimensão negativa. 

A destruição da tradição é feita de modo a não permitir que o dizer deste pensador seja 

escutado em toda a sua dimensão.  

No texto Fenomenologia da Vida Religiosa (Phänomenologie des religiösen 

Lebens), há um foco tão gigantesco em Agostinho que parece impossível pensar a 

dimensão da via negativa na tradição neoplatônica. Interessantemente, Heidegger 

questiona a religiosidade mística e a vivência da mesma e responde: “Porque o mundo 

religioso se concentra aqui na agitação da vivência experiencial específica de encontrar 

Deus que se precipita”
199

. Contudo, a resposta heideggeriana ainda está atrelada à noção 

de Deus e mundo da Patrística e da Escolástica – dizer que, como já salientamos 

anteriormente – possui um sentido diverso da via negativa defendida tanto pela mística 

cristã de Eckhart e Dionisius, quanto pelo Neoplatonismo de Proclo, Plotino e Filon.  

Se Heidegger tem em mira apenas a tradição onto-teo-lógica metafísica que alinha 

ser e Deus em seu sentido de summum ens, então toda destruição – toda crítica positiva 

– da ontologia fundamental e que se seguirá em sua virada é mais do que válida. 

Todavia, se não escutarmos com a devida atenção o que a tradição do pensamento da 

negatividade tem a nos dizer, parece válido inferir que o passo de volta foi traído e que 

nos preciptamos com demasiada pressa em dar respostas que precisam ser meditadas 

com mais acuidade. 

Deve-se, entretanto, olhar com severidade posições que, também de modo 

apressado, querem colocar Heidegger em meio a uma tradição que ele não pertence. 

Hühnerfeld é um desses comentadores que se precipitam ao exagerar o tom místico em 

                                                 
199

 Idem. Estudios de Mística Medieval. Op. Cit. p. 160. 



 206 

Heidegger. É fato que o pensamento de Heidegger – e isso mesmo graças ao passo de 

volta e a destruição da tradição – permite alinhá-lo com tradições que parecem dizer o 

mesmo – assim como foi estabelecida uma corrente que estuda Heidegger à luz da 

Escola de Kyoto e vice versa. Mas esse alinhamento não pode ganhar o tom de uma 

filiação. Isso seria desmerecer e retirar todo o crédito que a obra de Heidegger nos 

legou. Caputo está ciente deste fato e adverte que Hühnerfeld está equivocado. Inferir 

que Heidegger é um “falso místico”, um “Eckhart mascarado” não parece ser um 

caminho adequado quando a questão é atingir um pensar rigoroso.  

A mística – assim como a filosofia Zen – possui a noção clara de que é preciso 

deixar as coisas serem o que elas são, que é preciso atingir a serenidade do deixar-ser. 

Heidegger não está longe desta direção. O problema se torna mais difícil quando se trata 

de verificar até que ponto a experiência da mística e da tradição neoplatônica são 

experiências de fato, assim como a experiência do destinamento do ser em Heidegger. 

Pensar em Heidgger como “um poeta do ser”, assim como Silesius parece ser para 

muitos estudiosos um “poeta da experiência da Divindade” em contraste com a 

experiência radical e originária de Eckhart é, antes de tudo, uma postura temerosa e 

apressada. Não se pode negar a contribuição decisiva que Heidegger erigiu ao pensar – 

ou experienciar – Ereignis. Aqui se define um momento revelador da nossa tradição e 

que abre, em definitivo, a possibilidade de pensar a questão do ser a partir do próprio 

ser. 

Além do mais, esta inserção apressada vai de encontro ao pensamento do próprio 

Heidegger. A conferência O Fim da Filosofia, contudo, parece abrir uma brecha para 

que possamos não inserir Heidegger nessa tradição ao modo de uma filiação, mas sim 

que possamos inseri-lo ao modo de comparações com similitudes. Na referida 

conferência, Heidegger questiona-se sobre a e atinge a clareira, Lichtung. Ele 

fala da clareira da presença que se vela. O tom que o sentido de ocultamento e 

desvelamento traz parece indicar um viés místico ao seu pensamento. Mas Heidegger 

está ciente desta aproximação e questiona: “Mas não é isto tudo mística infundada ou 

mitologia de má qualidade; em todo caso funesto irracionalismo e negação da 

Ratio?”
200

. 

O que deve ser acentuado aqui é a indicação de uma mística infundada. Só há uma 

mística infundada se, logicamente, houver uma mística fundada. Esta mística fundada 

                                                 
200

 Idem.O Fim da Filosofia. Op. Cit. p. 81 



 207 

Heidegger concordaria se tratar de Eckhart e Silesius, por exemplo. Mas Heidegger não 

quer falar de Ereignis em termos místicos. Para Heidegger, pensar não é misticismo. 

Mas o deixar-ser da mística fundada não traz em si a possibilidade de nos colocarmos 

na região em que até mesmo o pensamento é possível? Heidegger traduz 

como “pôr-se a brilhar e aparecer em seu brilho. Aparecer ficar sendo, 

destarte, o traço fundamental no vigor do vigente, à medida em que este se lança no 

descobrimento”
201

. Não há na mística rigorosa a busca por este traço fundamental? Uma 

busca pela abertura em que Deus – em seu sentido negativo – abre-se e destina-se à 

alma?  

Quando se estabelece o lugar da tradição do pensamento da negatividade e 

prioriza a via negativa em que, como diz Zarader, o ser é constantemente “desdito” mais 

do que é “dito”, não está se erguendo um edifício em que o mesmo pudesse ser posto 

lado a lado com o pensamento heideggeriano e, a partir daí,  montar convergências que 

o revelassem. As diferenças são fundamentais e devem ser respeitadas. Colocar essa 

tradição de cunho negativo é apenas seguir as exigências metodológicas do próprio 

Heidegger: seguir o passo de volta e desenvolver uma escuta atenta sobre a tradição. 

Essa escuta deve priorizar um modo aberto de ser, já que de outra maneira incorreria no 

erro já indicado por Heidegger: petrificar a tradição.  

Caputo enxerga seis aproximações entre Heidegger e a tradição mística negativa: 

1. Eckhart, na busca pela Palavra, nos fala do silêncio como morada original da 

linguagem. Heidegger nos fala da experiência enquanto experiência com a linguagem. 

O silêncio é “a condição para a linguagem autêntica”
202

. 2. A experiência do ser em 

Heidegger se volta para o tempo e o histórico. Mas o Wesen do tempo – o tempo dá-Se 

– é a-histórico em sua essência, já que é a origem do tempo enquanto determinação 

cronológica. Eckhart nos fala de Deus enquanto eterno, atemporal, mas no 

desprendimento a alma se abre, no tempo cronológico, para essa região que permite que 

algo como esse tempo possa ser. Eckhart faz do tempo um a imagem da eternidade, o 

que pode ser aproximado do conceito heideggeriano de temporalidade autêntica: 

eternidade é “o agora permanente (nunc stans); tempo é o agora movente (nunc 

movens)”
203

. A alma deve transcender esse fluxo para atingir a região onde se destina o 

apelo de Deus à alma. 3. Deve-se acrescentar que o Deus dos místicos não é o Deus da 

                                                 
201

 Idem. A caminho da linguagem. Op. Cit. p. 104. 
202

 CAPUTO, John. Op. Cit. p. 224. 
203

 Op. Cit. p. 226. 



 208 

tradição metafísica onteo-teo-lógica, nem tampouco o Deus criador. Apesar dos 

resíduos metafísicos que aparecem em algumas distinções na mística – tempo e 

eternidade, por exemplo – Eckhart, assim como Heidegger, claramente quer suplantar os 

contrários herdados da tradição metafísica. 4. Eckhart, apesar de inserido na tradição 

mística cristã e influenciado por Agostinho e Plotino, constrói uma doutrina que o leva, 

de certo modo, para além dessa mesma tradição. Heidegger, no método já citado, parece 

caminhar no mesmo sentido. 5. Caputo entende que a assertiva heideggeriana de que a 

verdade do ser é melhor escutada na poesia, que expõe o pensar ao seu bem e ao perigo 

ao mesmo tempo, pode ser equacionado com o recohecimento de que o misticismo 

fundado, ao contrário do misticismo infundado, representa o “quarto perigo”. 6. Assim 

como Eckhart, Heidegger expurga a dimensão ética de seu pensamento, uma vez que 

não se está chamando por uma moral ou por superar nossas inclinações, mas sim por 

colocar-se numa esfera em que toda metafísica e toda ética metafísica é posta de lado. 

Caputo, assim como Schurmann, centra-se na comparação dos trabalhos de 

Eckhart com Heidegger. O que escapa a essa comparação – e que a enriquece 

substancialmente por alargar a visão sobre a mesma - é dimensionar o todo da tradição a 

que Eckhart está inserido e que permite, de maneira definitiva, alargar as fronteiras do 

passo de volta e escutar com a devida atenção a tradição. John Jones e Yannaras dão um 

passo atrás e atingem as similitudes entre Heidegger e Dionisius.  

Diversos comentadores começaram a elaborar estudos similares, o que claramente 

indica uma necessidade real de nosso tempo: pensar a destruição da tradição levada a 

termo por Heidegger em novas frentes. Zarader, como citado, parecia ter atingido a 

esfera mais profunda dessas possibilidades, mas sua obra A Dívida Impensada não 

atingiu de modo adequado o dizer desta dívida. As discussões com Derrida e Lévinas 

não operam de modo decisivo esse passo de volta que a destruição exige. Zarader, por 

outro lado, quando quer aproximar Heidegger da tradição hebraica, o faz sempre por 

uma abordagem negativa, ou seja, pelo desconhecimento de Heidegger desta mesma 

tradição. Ela comenta: 

 

 

É claro que aqui não se pode tratar de uma influência directa. Se Heidegger através de sua 

formação e dos seus primeiros interesses teóricos conhecia bem a teologia, tratava-se 

essencialmente da teologia do Novo Testamento. E o próprio texto bíblico, tal como o 

solicita – a fim de o comentar longamente nas aulas da juventude ou através de simples 



 209 

evocações pontuais na obra posterior – parece reduzir-se aos evangelhos e às Epístolas. É 

claro, que lhe acontece nomear os profetas ou mais frequentemente ainda o Deus vetero-

testamentário; mas fá-lo sempre a partir de etimologias gregas. É nomeadamente aquilo que 

B. Dupuy, deduzindo – legitimamente, a meu ver – que a Bíblia à qual Heidegger se refere, 

a única que conhece, é a Setenta.
204

 

 

 

Não há dúvidas que Heidegger desconhecia a Bíblia em hebraico e, mais ainda, a 

tradição cabalística que a seguiu. O rigor que o passo de volta exige não pode se 

contentar em indicar apenas um desconhecimento. Caputo e Schurmann param no 

“fim” da tradição do pensamento da negatividade. Jones e Yannaras dão um passo 

além ao colocar Dionisius no círculo de possibilidades de leitura de uma tradição de 

alcance ontológico. Zarader, que poderia ter aberto novas possibilidades para essa 

vertente de comentadores, não conseguiu atingir o cerne daquela tradição que ela 

mesma havia preconizado na obra Heidegger e as Palavras da Origem quando faz 

referência a Plotino em relação a uma tradição que possui no “desdito” um traço 

fundamental de todo o seu dizer.   Era preciso, então, circunscrever essa tradição em 

seu sentido histórico-filosófico a partir de uma aproximação hermenêutica-

fenomenológica que possibilitasse extrair aproximações novas e dá ao passo de volta 

novos horizontes. 

A destruição da tradição – a conquista da dimensão onto-teo-lógica da tradição 

metafísica e a elucidação da petrificação da tradição – pode apontar para terrenos 

sempre novos e ainda inexplorados. A tradição do pensamento da negatividade pode 

ser colocada como um dos momentos decisivos em que se busca pensar Deus por um 

viés radicalmente ontológico. Os pensadores dessa corrente pareciam ter pressentido 

que a dimensão positiva do dizer ser ou Deus não dava conta daquilo que eles 

experienciavam quando se defrontavam com o dizer da tradição que os precederam. 

Nesse impasse, parecia inevitável tentar traçar um dizer que saltasse sobre a tradição e 

alcance a radicalidade originária que apenas a experiência era capaz de confirmar. 

Tradição que vai se formando de modo subterrâneo e ainda não plenamente 

desvelado, mas que ao ter suas fronteiras minimamente delimitadas pode nos ajudar a 

enxergar de modo também radical essa busca pelo pensamento em seu sentido mais 

rigoroso e profundo para além das imposições e interditos da ontologia fundamental e 

                                                 
204

 ZARADER, Marlene. A Dívida Impensada. Op. Cit. p. 194. 



 210 

da Kehre heideggeriana. Heidegger, ao se debruçar longa e profundamente sobre a 

tradição, nos legou uma escuta atenta necessária para que possamos alcançar o 

elemento mais originário da experiência do destinamento do ser.  

A delimitação, ainda que mínima, das fronteiras desta tradição não pode ser 

entendida como um fechamento definitivo do que aqui se propôs pensar. A filosofia, e, 

portanto, o pensamento em seu âmbito mais rigoroso e profundo, está sempre em 

marcha. Não se trata de um acabamento. Ao contrário, o passo de volta e a destruição 

da tradição sempre indicam novas possibilidades de abertura de entendimento para 

esta mesma tradição. Os limites aqui postos estão aí apenas para serem pensados e 

alargados. De outra forma, estaríamos recaindo na petrificação da tradição e isso, 

parece evidente, não foi o que Heidegger almejava. Tampouco aqueles pensadores que 

nomeamos aqui sob a égide da tradição do pensamento da negatividade. 



CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Na tarefa de alcançar o impensado da tradição no que se refere à questão do 

sentido do ser, Heidegger se dirige em duas direções: Andenken e Vordenken. Ambas 

estâncias pertencem ao pensamento (Denken) e se referem às modalidades relacionais 

com a tradição do pensamento ocidental. O termo Andenken é o movimento de voltar-

se para trás, numa tentativa de descobrir o que ainda não foi pensado no já dito. Por 

seu turno, Vordenken é o pensamento que avança. Andenken quer caracterizar o 

pensamento enquanto aquele que pensa o ser. Andenken pensa o Anwesen (a presença) 

como Anwesen-lassen (o deixar-vir-à-presença). Andenken é a memória que é “o modo 

de pensar a Schickung, o envio do ser enquanto envio”
1
. Vordenken está voltado para 

o futuro, “guardando a memória do passado”
2
. 

Estes movimentos querem alcançar a origem (Anfang), entendida aqui como o 

que é já e sempre nos ultrapassou, daí seu caráter de anterioridade. A Kehre 

heideggeriana é a radicalização do alcance do passo de volta, mas com conquistas que 

permitem ampliar o dizer da tradição já que não se trata apenas da própria tradição, 

mas daquilo que a funda, o pensamento: “Heidegger pretendia não só repensar o 

passado mas também preparar o futuro”
3
. Encarar de modo apressado esse retorno e 

essa preparação aponta, inevitavelmente, para um olhar que se centra apenas nos 

gregos matinais como o início dessa aproximação radical do pensamento em direção 

ao ser e a partir do apelo deste e que, após Platão, se consolida como metafísica até 

Nietzsche e não encontra em outro lugar – a não ser no próprio Heidegger – a 

radicalidade pressentida na origem grega.  

De Anaximandro, Heráclito e Parmênides, Heidegger extrai o primeiro aceno de 

um direcionar-se do ser: , e são lidos como traços da 

compreensão originária da distinção entre ser e ente e do apelo que o ser destina ao 

homem. O passo de volta, aqui feito, nos coloca em posição de escuta atenta daquilo 

que permanecia impensado na tradição. O pensamento – ou, melhor ainda, o Dasein – 

coloca-se, aberto, no seio do sentido daquilo que esses pensadores pensaram ou 

experienciaram.   A linguagem retém esse direcionar-se e é preciso nos abrir para a 

experiência de seu .  Todavia, a diferença mesma – agora esquecida nos 

                                                 
1
 VATIMO, Gianni. As Aventuras da Diferença. Op. Cit. . p. 129. 

2
 ZARADER, Marlene. Heidegger e as Palavras da origem. Op. Cit. p. 36. 

3
 Op. Cit. p. 376. 



 212 

desdobramentos da tradição procedente – não é pensada em toda a sua radicalidade: 

daí o Vordenken que acena para o futuro. Mas são esses pensadores matinais que 

precisam ser escutados para que Vordenken possa iniciar sua marcha: “Embora eles 

não percebessem a natureza total da diferença, eles vislumbraram a dependência do 

que é na compreensão do ser que está embutido nas práticas culturais”
4
. É a partir 

dessa tríade de pensadores matinais que Heidegger pode inaugurar seu direcinamento 

ao desvelamento da questão do ser. 

O caminho que se abre com a analítica existencial já revela a destruição da 

tradição em seu elemento mais positivo: escutar o esquecimento mesmo para que o 

desvelamento possa vir à tona. Das palavras da origem - , e - se 

atinge como re-velação, como desvelamento (Unverborgenheit). Mas o nexo 

estabelecido aqui é a justificativa da analítica existencial: é apenas na análise de um 

ente privilegiado, o Dasein, que podemos atingir a clareira (Lichtung) em que a 

verdade do ser se destina e se faz presença no acontecimento-apropriação originário 

(Ereignis). A destruição, em sua dinâmica negativa, se remete sempre e apenas para a 

questão do esquecimento. Não encontra em lugar algum uma abertura ao aberto, um 

voltar-se que procura escutar o fundamental para além das determinações ônticas da 

tradição.  

Do Neoplatonismo à mística medieval, Heidegger parece considerar apenas 

Agostinho como o seu mais alto e legítimo representante. Entretanto, essa 

consideração reflete apenas o interesse de Heidegger naquilo que pode ser entendido 

como o cristianismo greco-latino. Não parece cabível incluir aqui a Bíblia hebraica – 

assim como o queria Zarader. Heidegger está centrado numa tradição específica, numa 

limitação ainda mais específica e rigorosa. Incluir os textos vetero-testamentários seria 

saltar ainda mais em direção a uma teologia histórico-hermenêutica. Caputo acusa 

Heidegger de não encarar em toda a sua radicalidade a vida factíca do cristianismo 

enquanto pessoas que amam e sofrem, vivem e morrem. Mas não é tarefa da analítica 

existencial e da ontologia fundamental exatamente buscar o fundamento de tudo 

aquilo que é e que se mostra, seja em termos entitativos ou em termos históricos?  

Inserir a tradição cabalística nesse debate pareceria válido se tivéssemos em 

mente apenas sua repercurssão na esfera do Renascimento e seus desdobramentos em 

pensadores como Nicolau de Cusa, Pico de Mirândola, Marsílio Ficino, Leão Hebreu, 

                                                 
4
 WHITE, Carol J. Heidegger and the Greeks. In: A Companion to Heidegger. Oxford: Blackwell 

Publishing, 2005. p. 123. 



 213 

Patrizzi, Telésio e Bruno, por exemplo. Mas Heidegger não se volta para o 

Renascimento. Sua destruição vai de Platão a Nietzsche passando por pontos 

fundamentais de nossa tradição: Aristóteles, Agostinho, Aquino, Suárez, Scotus, 

Descartes, Leibniz, Kant e Hegel. Então, não seria acertado, assim como propõe 

Zarader, pensar na influência subterrânea que a Bíblia hebraica exerceu na construção 

da metafísica teológica cristã e que, em certa medida, se reflete no pensamento 

ocidental a partir da Igreja? 

O passo de volta e a destruição da tradição são elementos essenciais dentro do 

corpo da ontologia fundamental e nas conquistas posteriores alcançados pela Kehre, 

não apenas por nos obrigar a escutar atentamente o impensado da tradição, mas para 

preparar terreno para novas conquistas. Contudo, Heidegger não se volta à tradição 

citada e assim torna impossível encontrar algum traço de uma abordagem não 

entitativa sobre o ser ou sobre Deus. O único momento a que ele faz referência 

explícita é a Mestre Eckhart. Foi preciso estabelecer a formação inicial de Heidegger 

em seu ambiente religioso – diga-se o caráter teológico do início de sua formação – 

para que Eckhart pudesse ganhar ainda mais relevância quando a questão central aqui 

posta é estabelecer uma tradição que possua uma aproximação não entitativa sobre o 

ser ou Deus, ou seja, inserir no próprio passo de volta e na destruição da tradição um 

elemento novo e que indicasse, desde sempre, a radicalidade exigida pelos mesmos. 

Parece temoroso definir Heidegger como místico, teísta ou ateu. De fato, 

“Heidegger não estava afirmando ou negando a existência do divino”
5
. Sua busca 

sempre foi pelo fundamento, seja em sentido ético ou da experiência religiosa, o que 

se quer desvelar é o solo em que o todo dessas possibilidades se dá. Mas é o próprio 

Heidegger quem cita Eckhart como um pensador que vale a pena ser escutado. Vimos 

que no texto Serenidade ele quer desviar-se de qualquer comparação com Eckhart, 

mas em O Princípio do Fundamento é Silesius, um mestre da escola mística aos 

moldes de Eckhart, que é ouvido com toda a deferência. E que escola é essa? Aquela 

que possui uma abordagem não entitativa sobre o ser ou Deus, definindo-se a partir da 

via negativa. 

Não apenas Caputo e Schurmann se destacam na comparação de Eckhart com 

Heidegger. Comentadores se debruçam na tentativa de trazer à luz convergências 

possíveis. Numa dimensão própria, Derrida também é uma voz presente
6
 e que possui 

                                                 
5
 PEROTTI, James. Heidegger on the Divine. Athens : Ohio University Press, 1974. p. 19. 

6
 Cf. DERRIDA, Jacques. De l´Esprit. Heidegger et la question.Op. Cit.  



 214 

eco em Theodor Adorno e Stephen Erickson. Todos afirmam que Heidegger “tende a 

hipostasiar o ser como alguma forma de significado último ou um poder místico”
7
. 

Isso não quer dizer que Heidegger seja um místico da linhagem de Eckhart. Indica, e 

apenas isso, que o pensamento de Heidegger não parece estar absolutamente solitário 

nessa empreitada de atingir uma região originária em que o sentido do ser possa se 

desvelar a partir de uma tarefa ontológica e não ôntica. 

Heidegger, em certa medida, não pode ser considerado um desconhecedor da 

tradição mística e da via negativa. Na sua tese Die Kategorien- und Bedeutungslehre 

des Duns Scotus, a dimensão negativa do Unum é citada: “Unum é a privação da 

privação que está no multum – isto, neste sentido, é a privação do Unum”
8
. O sentido 

da negatividade não pode ser extraído diretamente desta citação, uma vez que estamos, 

em relação ao texto referido, tratando de Duns Scotus e não de Eckhart. Porém, é a 

possibilidade de interpretar esse Unum no viés da negatividade dada quando se fala da 

privação da privação – termo que em Eckhart pode ser analogamente estendido á 

negação da negação. Na tese citada, Heidegger refere-se a Mestre Eckhart e assim o 

faz em diversos outros textos, até mesmo com um tom reverencial em O Princípio do 

Fundamento.  

Sabe-se que em 1919 Heidgger proferiu uma série de palestra-curso sobre 

Eckhart intitulada de “Os Fundamentos Filosóficos do Misticismo Medieval”. Nenhum 

dos manuscritos chegou até nós e, se os mesmos ainda existem, não parece que 

tomarão parte no projeto de publicação da Gesamtausgabe. Não obstante, “sabemos 

com certeza que Mestre Eckhart teve um lugar proeminente nestas palestras através de 

uma estudante deste curso, Käte Oltmanns, que publicaria em 1935 um estudo 

simplesmente intitulado Meister Eckhart”
9
. Não podemos, é claro, nos valer da visão 

de Oltmanns para tentarmos entender o todo do curso proferido por Heidegger e, desta 

forma, atingir o que Heidegger teria eventualmente dito sobre Eckhart. O único 

caminho correto é tomar as doutrinas de Eckhart à luz do pensamento heideggeriano e 

descobrir até onde é possível estabelecer as similitudes. 

Se nossa tradição já reconhece o lugar da aproximação entre Eckhart e 

Heidegger, então se fazia necessário estabelecer a corrente a que Eckhart estava filiado 

para que o passo de volta ganhasse em alcance histórico e que a destruição da tradição 

                                                 
7
  REDDAN, Marion. Heidegger and the Mystery of Being. Tese de Doutorado. Wollongong: University 

of Wollongong, 2007. p .267. 
8
 HEIDEGGER, Martin. Frühe Schriften. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1978.p. 226. 

9
 CAPUTO, John. Op. Cit. p. 153. 



 215 

pudesse reconhecer uma vertente que deve ser ouvida de modo mais profundo, sempre 

num sentido diferente daquele dado pelo aspecto negativo da mesma. Elabora-se, 

então, uma corrente que trata da questão de Deus pela via negativa – tarefa sempre 

presente em Eckhart – e que possui um dizer não entitativo sobre a questão. De modo 

a retroceder no percurso histórico da via negativa, teríamos um caminho que partiria 

de Eckhart, passaria por Dionisius, Proclo e Plotino até chegarmos em Filon.   

De fato, Filon parece inaugurar essa corrente que definimos como tradição do 

pensamento da negatividade. A obra De Vita Mosis, em especial, possui os mais 

diversos ecos: Pitágoras, Platão, os estóicos e a Bíblia se unem num pensamento 

inovador e que procura, no direcionar-se a esse Deus hebraico, uma estrutura platônica 

com linhas negativas. Inaugura-se, assim, uma corrente que poderia ter em Speusippo 

ou no Diálogo Parmênides de Platão as bases subterrâneas de sua fala tão própria. 

Filon faz uma fusão entre a teologia hebraica – até então ainda não presente na 

tradição ocidental – e a filosofia helenística. Definir a influência do judaísmo em Filon 

ainda é assunto de debate, mas é inegável que sua leitura das Escrituras, em sentido 

sempre original, carrega de acento hebraico sua doutrina negativa.  

Esse tom negativo oriundo da tradição hebraica – e que se faz presente no século 

I – tem como vertente exclusivamente hebraica a tradição cabalística. Scholem nos 

ajudou a vislumbrar a natureza desta tradição, expurgando da mesma qualquer traço de 

fantasia e misticismo infundado. O Sêfer Ietsirá, com o conceito inovador de Ein-Sof  

Or (rwa ws wya) e das Sephiroth (xwiyps), insere em definitivo a via negativa na sua 

compreensão de Deus, mundo e alma. A importância da via negativa é que a mesma 

serve como referência para a elaboração de convergências com o pensamento 

heideggeriano, uma vez que este último trata da questão do sentido do ser sempre a 

partir da diferença ontológica que possui, em certo sentido, uma dinâmica negativa.  

Como acentuamos anteriormente, não parece uma tarefa sem grandes 

dificuldades estabelecer se a tradição do pensamento da negatividade surge com Filon 

ou com a tradição cabalística. Seja como for, parece possível afirmar que a 

necessidade de elaborar uma doutrina negativa sobre o ser ou sobre Deus era real e 

emergente, ou seja, os pensadores hebreus e a Escola de Alexandria possivelmente 

caminharam neste sentido: a conquista da via negativa e de uma interpretação não 

entitativa sobre o ser ou Deus.  

Filon, enquanto neoplatônico, se filia, portanto, aos theodidaktos que com 

Ammonius Saccas e Jâmblico inauguram uma nova vertente do Neoplatonismo: o 



 216 

platonismo teúrgico.O grande mestre desta escola é Plotino que com as Enéadas erige 

uma doutrina que fala do Uno como o diferente e o mundo como o múltiplo em que o 

Uno inscreve seu dizer. O Uno, em sua essência, transcende o conhecer, tata-se de um 

absoluto anterior à definição, portanto mais originário do que aquilo sobre o que dele 

se afirma. Há uma catástrofe da linguagem quando esta quer falar do Uno. Resta à 

alma, no caminho do filósofo, ascender de grau em grau em direção ao Uno. Mas este 

ascender só é possível na medida em que a alma se despe de tudo o que é material, 

sensível. A alma é imagem do Intelecto, possuindo, assim, uma co-pertença ontológica 

com seu princípio: a alma pode realizar a união com o seu princípio. Note-se que essa 

união explicita a anterioridade e supremacia do Uno, o princípio, em relação à alma. 

Sua autenticidade ontológica só é conquistada quando da realização da união.  

Como estamos tratando de uma tradição e a formação de sua corrente – e como 

nosso intuito era atingir Eckhart via Dionisius – foi fundamental inserir Proclo na 

mesma. Deus, em Proclo, é entendido como o deus de todos os deuses, ou seja, como 

estância a priori em sentido ontológico daquilo tudo que fundamenta o que é. O 

homem, a alma, está inserido entre o mundo efêmero e a existência absoluta. Seguindo 

Plotino, Proclo coloca tudo em relação à mônada originária, ao princípio que não pode 

ser definido já que, ele mesmo, é a fonte de toda possibilidade de definição – eis um 

dos termos mais marcantes da via negativa. A importância de Proclo está diretamente 

ligada ao conhecimento que Dionisius possui de seus trabalhos.  

Dionisius, com seu Corpo Areopagiticum, radicaliza a dimensão negativa de 

Deus numa teologia mística que influenciará a mística cristã de modo indelével. Ele 

fala das metonímias do sensível ao divino, indicando que a alma deve se portar no 

mundo de um modo tal que se abra para sua origem, distanciando-se do sensível, das 

preocupações cotidianas que lhe impedem de abrir-se ao aberto original em que Deus 

pode falar à alma. A radicalidade de Dionisius, querendo pensar para além das 

dimensões da aristotélica, estabelece Deus como Aquele que é além de todo 

modo de ser () e como além de toda unidade (). O 

indefinível que se ajunta a tais conceitos servem para demonstrar o anseio de  

Dionisius de pensar o ser Deus de modo não entitativo. Além disso, o termo 

como vimos, nomeia a diferença ontológica para o Areopagita. 

Aquele que transcende nosso conhecimento só pode ser experienciado na abertura 

original da alma para o mesmo: só há sentido em falar do limite quando se atinge a 



 217 

própria fronteira. A alma sofre o apelo Daquele que transcende todo o conhecimento, 

mas sempre como presença que se direciona para a mesma. 

É no fim dessa trilha que inserimos Eckhart. Eckhart surge, então, como a fonte 

mais próxima de Heidegger. Essa proximidade justifica a tarefa de dar relevância à 

tradição do pensamento da negatividade. Os trabalhos de Jones e Yannaras, por 

exemplo, centram-se em analogias entre Heidegger e Dionisius, ou seja, descendo um 

degrau na escada da tradição: de Eckhart para Dionisius. Se é válido o todo desta 

empreitada, então nada mais justo do que tornar claro o todo desta tradição, indicando 

seus parentescos, similitudes e diferenças. Não se trata, como já frisamos antes, de dar 

um lugar para Heidegger nesta tradição. A ontologia fundamental e a Kehre possuem 

em si um olhar não entitativo sobre o ser – olhar compartilhado pela tradição do 

pensamento da negatividade – e que tem na diferença um de seus traços mais 

marcantes. 

A diferença ontológica, o cerne do esquecimento, parece aqui presente. O que o 

pensamento procura preservar – a escuta atenta e o postar-se no aberto da clareira – 

não pode ser aqui olvidado. A tradição do pensamento da negatividade não apenas 

torna mais rica a destruição da tradição e enriquece o passo de volta, mas possibilita 

que o pensamento contemporâneo possa elaborar novas tarefas e tomar ciência de 

dizeres que pareciam já devidamente pensados, mas que graças ao método da 

ontologia fundamental, fazendo-se presentes e portadores de uma riqueza até então 

insuspeitada. De Heidegger para a tradição do pensamento da negatividade ou da 

tradição para Heidegger, o que se acresce ao pensamento é essa possibilidade sempre 

renovada de nos voltarmos para nossa herança e percebermos que não há uma voz 

solitária neste percurso. 

Elaborar o todo desta tradição era uma tarefa exigida pelo próprio pensamento 

de Heidegger e por todo o rigor que o mesmo sempre portou desde o seu início. Se 

cortamos o pensamento de Heidegger de seu princípio com a analítica existencial de 

Ser e Tempo, passando pela Kehre, até atingirmos a Serenidade, foi pela demanda 

mesma dessa radicalidade explicitada em suas exigências. A destruição da tradição se 

mostrou como uma fonte rica de possibilidades. A tradição do pensamento da 

negatividade – da negatividade à Kehre heideggeriana – justifica não apenas os 

comentadores que se lançam a interpretar Heidegger em conssonância com alguns dos 

pensadores aqui citados, mas abre novas fronteiras para que o pensamento possa 

realizar aquilo que é sua essência: por-se sempre em marcha. 



 218 

REFERÊNCIAS 

 

LIVROS: 

 

ARISTÓTELES. Metafísica. São Paulo: Loyola, 2000. 

ANCELET-HUSTACHE, Jeanne. Master Eckhart and  the Rhineland Mystics. Harper: 

Hilda Graef, 1957. 

AQUINO, Tomás de. Suma Teologica. Madrid : La Editorial Católica. Vol. I. 1957 

______. Questões discutidas sobre a verdade. In: Os Pensadores. São                            

Paulo : Abril Cultural, 1985. 

BARASH, Jeffrey Andrew. Heidegger e seu século. Lisboa: Piaget, 1997. 

BAUCHWITZ, Oscar Federico (org). O Neoplatonismo. Natal : Argos Editora, 2001. 

BLAVATSKY, H. P. A sabedoria tradicional.  São Paulo : Hemus, 1978. 

BREHIER, Emile. Les idées philosophiques et religieuses de Philon d’Alexandrie. 

Paris: J. Vrin, 1950. 

CAPUTO, John. D. –Desmitificando Heidegger. Lisboa : Piaget, 2000. 

______. The Mystical Element in Heidegger’s Thought. New York:   Fordham 

University Press, 1986. 

______. Heidegger and Aquinas. New York : Fordham University Press, 2000. 

CARNAP, Rudolf. The Elimination of Metaphysics Through Logical Analysis of 

Language. In: A. J. Ayer, ed. Logical Positivism. Glencoe : The Free Press, 1959. 

CLEMENTE.  Stromata. Calvin College : Christian Classics Ethereal Library. Edição 

Eletrônica, Bilíngue : Latim/Inglês. In http://www.ccel.org. 2007. 

DE PAULO, Craig J. (Ed.). The influence of Augustine on Heidegger: The Emergence 

of an Augustinian Phenomenology. EUA: Edwin Mellen 

Press, 2006. 

DERRIDA, Jacques. De l´Esprit. Heidegger et la question. Paris: Galilée, 1987. 

DIVERSOS AUTORES. Cambridge Companion on Heidegger. EUA : Cambridge                                         

Press, 2000. 

DIVERSOS AUTORES. The Cambridge Companion to Renaissance Philosophy. James 

Hankins (Ed.). Cambridge: Cambridge Universitu Press, 

2007. 

ECKHART, Mestre.  Traites et Sermons. Paris : GF, 2000. 



 219 

______. Parisian Questions and Prologues. Toronto : Pontifical Institute    of Medieval 

Studies, 1974. 

______. Selected Writings. Reino Unido : Penguin, 1994.   

______. O Livro da Divina Consolação. Bragança Paulista : São      Francisco .5ª 

edição, 2005. 

______. Sermões Alemães. Edição eletrônica. In http://. Visitado em 30/04/2007. 

ECO, Umberto. Art and beauty in the Middle Ages. Trad.  Hugh Bredin. New Haven: 

Yale University Press, 1986. 

FARIAS, Victor. Heidegger e o Nazismo. São Paulo: Paz e Terra, 1998. 

FILO de Alexandria. Completed Work. Resources Pages for Biblical Studies. Edição 

Eletrônica. Bilíngüe: Latim/Inglês. In:  http://www.torreys.org. 

2007. 

______. The Works of Philo judaeus. Vol. I. Londres: George Bell & Sons, 1800. 

FORTUNE, Dion. A Cabala Mística. São Paulo: Pensamento, 1999. 

FACKEINHEIM, Emil. ‘Substance’ and ‘Perseity’ in Medieval Arabic Philosophy with 

introductory chapters on Aristotle, Plotinus and Proclos. Tese 

de Doutorado. Universidade de Toronto: Biblioteca da 

Universidade, 1945. 

FRANCK, Adolphe. La Kabbale ou la philosophie religieuse des Hébreux. 3ª ed. Paris, 

1892. 

GARCIA, Gilberto Gonçalves. A visão da liberdade e o olhar relacional em Mestre 

Eckhart: uma fenomenologia da criação segudo o 

pensar em Mestre Eckhart. Tese de Doutorado. Rio de 

Janeiro: UFRJ, 2007 

GILSON, Ettiene. A Filosofia na Idade Média. São Paulo: Martins Fontes, 1998. 

______.  e BOEHNER, Philotheus. História da Filosofia cristã. 3ª Ed. Petrópolis: 

Vozes, 1985. 

GINSBURG, David Christian. The Kabbalah. Londres, 1865.  

GORDON, Peter Eli. Rosenzweig and Heidegger. Between Judaism and German 

Philosophy. Califórnia: University of California Press, 2003. 

GREEN, Arthur. A Guide to the Zohar. Standford: Standford University Press, 2003. 

HABERMAS, Jürgen. O idealismo alemão dos filósofos judeus. In: ______. Sociologia. 

Org. B. Freitag e S. P. Rouanet. São Paulo: Ática, 1980. 



 220 

HEIDEGGER, Martin. Der Satz vom Grund. 4ª ed. Pfullingen : Verlag Günther 

Neske,1978. 

______. Frühe Schrifiten. Frankfur am Main: Vittorio Klostermann, 1972. 

______.  Identität und Differenz. 11ª ed. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 

2006. 

______. Kant und das Problem der Metaphysik. Frankfurt am Main: Vittorio 

Klostermann, 1991. 

______.  Nietzsche. Vol. II.  Pfullingen: Verlag Günther Neske, 1961. 

______. Sein und Zeit. 14ª ed. Tübingen : Niemeyer,  1977. 

______. Was heisst Denken? Frankfurt am Main: Vitorio Klostermann, 2000. 

______. Was ist Metaphysik? Frankfurt am Main : Vittorio Klostermann, 1965. 

______. Zur Sache des Denkens. Frankfurt am Main : Vittorio Klostermann, 2007. 

______. Being and Time. Albany : State University of New York Press, 1996. 

______. Hölderlin´s hymn “The Ister”. Indiana: Indiana University Press, 1996. 

______. Kant and the Problem of Metaphysics. 2ª ed. Indiana: Indiana University Press, 

1962. 

______. Parmenides. Indianapolis : Indiana University Press, 1992. 

______. Estudios sobre Mística Medieval. 2ª ed. México: FCE, 1997. 

______. Serenidad. Barcelona: Ediciones De Serbal, 1994. 

______. Ser y Tiempo. Santiago : Editorial Universitaria, 1997. 

______. A caminho da linguagem. Petrópolis : Vozes, 2006. 

______. A origem da obra de arte. Rio de Janeiro : Edições 70, 1998. 

_______. Metafísica de Aristóteles 1-3. Petrópolis: Vozes, 2007. 

______. Ensaios e Conferências. 2ª Ed. Petrópolis: Vozes, 2002. 

______. A tese de Kant sobre o ser. In:______.  Conferências e Escritos Filosóficos. 

(Os Pensadores). São Paulo: Abril, 1984. 

______. Identidade e Diferença.Op. Cit. 

______. O Fim da Filosofia e a tarefa do pensamento. Op. Cit. 

______. Que é isso - a Filosofia? Op. Cit. 

______. Que é Metafísica? Op. Cit. 

______. Sobre a essência da verdade. Op. Cit. 

______. Sobre a essência do fundamento. Op. Cit. 

______. Sobre o “Humanismo”. Op. Cit. 

______. Tempo e Ser. Op. Cit. 



 221 

______. O Princípio do Fundamento. Lisboa : Piaget, 2000. 

______. Os Conceitos Fundamentais da Metafísica. 2ª Ed. Forense Universitari, 2006. 

______. Parmênides. Petrópolis: Vozes, 2008. 

______. Que é uma coisa? Rio de Janeiro: Edições 70, 1990. 

______. Seminários de Zollikon. Petrópolis: Vozes, 2001. 

______. Ser e Verdade. Petrópolis: Vozes, 2007. 

______. Serenidade. Lisboa: Piaget, 2000. 

HÜNHNERFELD, Paul. Sachen Heidegger: Versuch über ein deutsches Genie. 

Munique: Verlag, 1961. 

INWOOD, Michael. A Heidegger Dictionary. Oxford-Malden: Blackwell, 1999. 

KANT, Immanuel. Crítica da Razão Pura.São Paulo:Abril, 1988. 

KAPLAN, Arieh. Sêfer Ietsirá, O Livro da Criação. Teoria e prática. São Paulo: Sêfer, 

2002. 

______. The Bahir Illumination. Nova York: Samuel Weiser, 1979. 

KEARNEY, R. e O´LEARY, J.S (org.). Heidegger et la Question de Dieu. Paris: 

Grasset, 1980. 

LEIBNIZ, G. W. A Monadologia. In Os Pensadores. São Paulo : Abril, 1983. 

LEVINAS, Emmanuel. Dieu, le temps et la mort. Paris: Grasset & Fasquelle, 2000. 

LOPARIC,  Zeljko. Heidegger réu. São Paulo:  Papirus, 1990. 

LOSSKY, Vladimir. Théologie négative et connaissance de Dieu chez Maître Eckhart. 

3ª ed. J. Vrin :  Paris, 1998. 

MACQUARRIE, John. An Existentialist Theology: A Comparision of Heidegger and 

Bultmann. New York : Harper, 1965. 

MACHADO, Roberto. Nietzsche e a Verdade. 2ª Ed. Rio de Janeiro : Rocco, 1985. 

MARCUSE, Herbert.  Razão e Revolução.  5ª ed. São Paulo: Paz e Terra, 2004. 

MARX, Werner. Heidegger and the Tradition. Evaston : Nortwestern University, 1971. 

MÜLLER, H. F. Dionysios. Proklos. Plotino. Ein Historischer beitrag zur 

Neoplatonischen Philosophie. 2ª ed. Münster: Aschendorffchen, 1926. 

MÜLLER, Max. Existenziphilosophie im geistigen Leben der Gegenwart. Heidelberg: 

Kerle,  1964. 

NUNES, Benedito. Heidegger & Ser e tempo. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 2002. 

OTT, Hugo. Martin Heidegger. Éléments pour une biographie. Paris: Payot, 1990. 

PASQUA, Herve. Eckhart, Le procès  de l´Un. Paris: Cerf, 2006. 

PAPUS. A Cabala. São Paulo: Martins Fontes, 2003. 



 222 

PEROTTI, James. Heidegger on the Divine. Athens : Ohio University Press, 1974. 

PLATÃO. A República. Lisboa: Edições 70, 1997. 

______. Fédon. Lisboa: Guimarães Editores, 1999. 

______. O Sofista. São Paulo: DPL, 2005. 

______. Parmênides.São Paulo: Loyola, 2003. 

______. Timeu. Lisboa: Instituto Piaget, 2004. 

PLOTINO. Eneadas. Chicago : University of Chicago, 1952. 

PORFÍRIO. La vie de Plotin. BRISSON, L. et al. (Ed.). Paris: Vrin, t. I, 1982 e t. II, 

1992. 

PROCLO. On the Teology of Plato. Vol. I. Londres: Thomas Taylor, 1816.  

______. Two Treatises. Londres: Thomas Taylor, 1833. 

PSEUDO-DIONÍSIO, O Aeropagita. Obra Completa.  São Paulo : Paulus, 2004. 

REALE, Giovanni. História da Filosofia Antiga. Vol. IV. São Paulo : Loyola, 1994. 

REDDAN, Marion. Heidegger and the Mystery of Being. Tese de Doutorado. 

Wollongong: University of Wollongong, 2007. 

ROSENROTH, Knorr von. Kabbalah. The Kabbalah Unveiled. 6ª Ed. York Beach: 

Weiser,  2002. 

ROSENZWEIG, Franz. Der Stern der Erlosung. Frankfurt Am Main: Suhrkamp, 2006. 

ROTENBERG, Mordechai. Existência à Luz da Cabala. Teoria e prática do Tzimtzum 

(Contração) e Psicologia. Rio de Janeiro: Imago, 1999. 

SAFRANSKI, Rüdiger. Heidegger – um mestre da Alemanha entre o bem e o mal. São 

Paulo : Geração Editorial, 2000. 

SCHÉRER, R.. Heidegger. Paris: Seghers, 1973. 

SCHOLEM, Gershom. A Cabala e seu simbolismo. 2ª Ed. São Paulo: Perspectiva, 2006. 

______. Cabala. Judaica, Vol. 9. Rio de Janeiro: Koogan, 1989. 

______. Origins of the Kabbalah. Princenton: Princenton University Press, 1987. 

______. Zohar – The Book of Splendour. EUA: Schocken Books, 1995. 

SIMON, Jules M. Histoire de L´École d´Alexandrie. Vol. II. Paris: Joubert, 1845. 

______. Du commentaire de Proclus sur Le Timée de Platon. Paris: Moquet et Comp., 

1839. 

TAYLOR, Thomas. Introdução. In: PROCLO. The six books of Proclus. Vol. I. 

Londres: Edição do Autor, 1816. 

TIETZ, John. Martin Heidegger´s Being and Time. Frankfurt: Humanities Online, 2001. 

In: www.humanities-online.de. Visitado em 05/10/209. 



 223 

VAN STEENBERGHEN, Fernand. História da Filosofia – Período Cristão. Lisboa: 

Gradiva, 1988. 

VATIMO, Gianni. As Aventuras da Diferença. Lisboa : Edições 70, 1989. 

VERSÉNYI, Laslo. Heidegger, Being and Truth. New Haven: Yale University Press, 

1965. 

VYCINAS, Vicent. Earth and Gods: An introduction to the philosophy of Martin 

Heidegger. The Hague : Martinus Nijhoff, 1961. 

TRINDADE,  José. Antes de Sócrates. Lisboa: Gradiva, 1988. 

WILDER, Alex. New Platonism and Alchemy. US: Wizard Bookshelf, 1980. 

WOLFSON, Harry  Austryn. Philo: foundations of religious philosophy in Judaism, 

Christianity, and Islam. Vol. I. Cambridge: Harvard 

University Press, 1982. 

YANNARAS, Christo. On the Absence and Unknowability of God. Heidegger and the 

Areopagite. Londres: T&T Clark, 2005.   2005. 

ZARADER, Marlene.  - La Dette impensée. Heidegger et l’héritage hébraïque. Paris :               

Edições Du Seuil, 1990. 

______. Heidegger e as palavras de origem. Lisboa : Piaget, 2004. 

ZIMMERMAN, M.E.. Confronto de Heidegger com a modernidade. Lisboa:  Piaget, 

2001. 

  

ARTIGOS : 

 

AERTSEN, Jan A. Mestre Eckhart. In: A Companion to Philosophy in the Middle 

Ages. Oxford: Blackwell Publishing, 2002. 

BAUCHWITZ, Oscar Federico. Reflexões sobre a Serenidade em Heidegger: a caminho 

do        que somos. Ética. Rio de Janeiro, v. 13, nº 2. 

2006. 

BATISTA, João Bosco. Geviert: o sentido do sagrado no pensamento de Heidegger. 

“Existência e Arte”. Universidade Federal de São João Del Rei. 

Ano III, nº III, janeiro a dezembro de 2007. 

BLUMENTHAL, H. Nous and Soul in Plotinus: some problems of demarcation. In: Atti 

del ConvegnoInternazionale sul tema: Plotino e il neoplatonismo 

in Oriente e in Occidente. Roma: 1970. 



 224 

BRANDÃO, Bernardo. A união da alma e do intelecto na filosofia de Plotino. 

Kriterion, Belo Horizonte, nº 116, Dez/2007. 

______. Mística e Paidéia: O Pseudo-Dionísio Areopagita. Revista Mirabília, nº 4. 

Revista Eletrônica de História Antiga e Medieval. Dezembro, 

2004. 

BREHIER, Emile. Comment  je comprends l’histoire de la philosophie. Etudes de 

philosophie antique. Paris: Presses Universitaires de France, 1955. 

BRISSON, Luc. Pode-se falar em união mística em Plotino? Trad. Loraine Oliveira. 

Kriterion, Belo Horizonte, nº 116, Dez/2007. 

BUCUR, Bogdan. The Theological reception of Dionysian apophatism in the Christian 

East and West: Thomas Aquinas and Gregory Palamas. The 

Downside Review, 125, 2007. 

CAPUTO, John. Heidegger e a teologia. Revista Perspectiva Filosófica, Vol II, 26.    

2007. 

______. Phenomenology, Mysticism and the Grammatica Speculativa: A Study    of 

Heidegger´s Habilitationsschrift. Journal of the British Society for 

Phenomenology, Vol. 5, Maio, 1974. 

CARNAP, Rudolf. Elimination of Metaphysics Through Logical Analysis of 

Language.In: AYER, A. J. (ed). Logical positivism. Nova York: 

The Free Press. 1959. 

CERBONE, David R. Realism and Truth. In: A Companion to Heidegger. Oxford: 

Blackwell Publishing, 2005. 

DANCY, Russell. "Speusippus", The Stanford Encyclopedia of Philosophy, outono de 

2009, Edward N. Zalta (ed.), URL = 

<http://plato.stanford.edu/archives/fall2009/entries/speusippus/>.Vi

sitado em 15/04/2010. 

DALLMAYR, Fred. Nothingness and Suuyataa: A Comparision of Heidegger and 

Nishitani. Philosophy East and West, Vol. 42. Nº 1, Janeiro, 1992. 

DOURLEYJ, John. Tillich e Meister Eckhart: Apreciação Crítica. In 

http://www.metodista.br/correlatio. 

DUPUY, Bernard.  Heidegger et le Dieu inconnu. In: KEARNEY, R. e O´LEARY, J.S  

(org.). Heidegger et la Question de Dieu. Paris: Grasset, 1980 

FEHÉR, István. Heidegger´s Understanding of the Atheism of Philosophy. American 

Catholic Philosophical Quaterly. Vol. LXIX, Nº 2. Primavera, 1995. 

http://www.metodista.br/correlatio


 225 

FERREIRA, A. Maria Cabral. O Sagrado em Heidegger. In: Idem (Org.) Fenômeno e 

Sentido. Salvador: Quarteto, 2003. 

FERREIRA, Elisa Franca e. O homem a caminho do Uno nas Enédas de Plotino: As 

Vias do Músico, do Amante e do Filósofo. Archai. As 

Origens do Pensamento Ocidental. Nº 5, Julho, 2010. 

GARAY, Jesus de. La Dialéctica en Proclo. Archai. As Origens do Pensamento 

Ocidental. Nº 5, Julho, 2010. 

GIZZI, Peter.  In Defense of Nothing.  SubStance - Nº 110,Volume 35, 2, 2006. 

GROISARD, Jocelyn. Plotino e o problema da mistura. Archai. As Origens do 

Pensamento Ocidental. Nº 5, Julho, 2010. 

GUMBRECHT, Hans Ulrich.Martin Heidegger and his Japanese interlocutors: about a 

Limit of Western Philosophy. Diacritics, Vol. 30, nº4. 

Inverno, 2000. 

HADOT, P. Les niveaux de conscience dans les états mystiques selon Plotin. Journal de 

Psychologie, n. 2-3, 1980. 

HANKEY, Wayne. Aquina´s First Principle: Being or Unity? Dionysius 4, 1980. 

HANSEN-LOVE. Fundamentalontologie oder Seinsmystik? Wort und Warheit, nº4, 

1949. 

HIRSCH, Elisabeth Feist. Martin Heidegger and the East.  Philosophy East and West. 

Vol. 20, nº 3. Julho, 1970. 

HOY, David Couzens. Forggeting the text: Derrida´s critique of Heidegger. boundary 2, 

Vol. 8, No. 1, The Problems of Reading in Contemporary 

American Criticism: A Symposium. Outono, 1979. 

JONES, John. A Non-Entitative Understandig of Be-ing and Unity: Heidegger and 

Neoplatonism. Dionysius, Vol. VI, dezembro, 1982. 

______. An Absolutely Simple God? Frameworks for reading Pseudo-Dionysius 

Areopagite. The Tomist, 69, 2009. 

______. The Ontological Difference for St Thomas and Pseudo- Dionysius, Dionysius 

4, 1980. 

KOCKELMANS, Joseph. “Heidegger on Theology”. In: Thinking About Being: Aspects 

of Heidegger’s Thought. Ed. Robery W. Shahan & J.N. 

Mohanty. OK : University of Oklahoma Press, 1984. 

______. On Heidegger and Languagem. Northwestern University Studies in 

Phenomenology and Existencial Philosophy. Evaston. 1972. 



 226 

LOPARIC, Zeljko. -Heidegger and Winnicott.  In http://www.loparic.com.br. 

______. Heidegger e a pergunta pela técnica. In: Cadernos de História e  Filosofia da 

Ciência, série 3, v. 6, nº2, São Paulo, UNICAMP. 

LUCENA, Antonio Dieguez. Thinking about Thecnology, but… in Ortega´s or in 

Heidegger´s Style? Argumentos de Razón Técnica, nº 

12, 2009. 

MAGRINI, J. M. “Anxiety” in Heidegger´s Being and Time: the Harbinger of 

Authenticity. Philosophy Scholarship, 15, abril, 2006. In: 

http://dc.cod.edu/phisolophypub/15. Visitado em : 25/10/2008. 

MARÇAL, J. C. “Existência” e “Verdade” em Martin Heidegger. Saberes: Revista 

Interdisciplinar de Filosofia e Educação: Natal, nº 6, 2011. 

MORAN, Dermot. "John Scottus Eriugena", The Stanford Encyclopedia of Philosophy, 

outono de 2008, Edward N. Zalta (ed.), URL = 

<http://plato.stanford.edu/archives/fall2008/entries/scottus-

eriugena/>.   Visitado em: 05/01/2009. 

MARTINO, Gabriel. La Mística Plotiniana: Experiencia, Doctrina e Interpretación. 

Archai. As Origens do Pensamento Ocidental. Nº 5, Julho, 2010. 

NETO, Ivan Vieira. Filosofia, Religião e Misticismo na Antiguidade Tardia: Plotino, 

Porfírio e Jâmblico e as Diferentes Nuances do Neoplatonismo. 

As Origens do Pensamento Ocidental. Nº 5, Julho, 2010. 

NUNES COSTA, M. R e OLIVEIRA, J. E. O conhecimento de Deus e a problemática 

da linguagem em Dionísio Pseudo-

Areopagita. Ágora Filosófica. Ano 1, nº 1. 

Jul/dez. 2007. 

OKRENT, Mark. The Truth of Being and the Hist´ory of Philosophy. In: A Companion 

to  Heidegger. Oxford: Blackwell Publishing, 2005. 

PEZZE, Barbara Dalle. Heidegger on Gelassenheit. Minerva. An Internet Journal of 

Philosophy.10, 2006. 

 PHAN, Peter C. The Winsdow of Holy Fools in Postmodernity. Theological Studies. 

Milwaukee: Marquette University.  62,  2001. 

PINHEIRO, Marcus Reis. Inconsciente, consciente e cosmologia em Plotino. Archai. As 

Origens do Pensamento Ocidental. Nº 5, Julho, 2010. 

PÖGGELER, Otto. Metaphysics and Topology of Being in Heidegger. Man and Work, 

8, de 1975. 

http://www.loparic.com.br/
http://dc.cod.edu/phisolophypub/15


 227 

PONDÉ, Luiz Felipe. Elementos para uma teoria da consciência apofática. Revista de 

Estudos de Religião, PUC. Nº 4, 2003. 

RAHNER, Hugo. Die Gottesgeburt. Zeitschrift für katholische Theologie, 59, 1933. 

REDYSON, Deyve. Sobre o conceito de verdade em Martin Heidegger. Studia Diversa, 

CCAE-UFPB, Vol. 1, nº 1, outubro, 2007. 

RUNIA, David T. How to read Philo. In:______., Exegesis and Philosophy: Studies on 

Philo of Alexandria. Variorum, Aldershot, 1990. 

______. Philo of Alexandria and the Beginnings of Christian Thought, Alexandrian and 

Jew. Studia Philonica Annual 7, 1995. 

SANTA CRUZ, Maria Isabel. Modos de conocimiento en Plotino. Estudios de 

Filosofia,  nº 34, 2006. 

SCHURMANN, Reiner. Heidegger and Eckhart on Releasement. Research in 

Phenomenology, Vol 3, 1973. 

SHEEHAN, Thomas. GESCHICHTLICHKEIT /EREIGNIS /KEHRE. Existentia 

(Meletai Sophia). Budapeste, XI, 3-4, 2001 

______. Kehre and Ereignis: A Prolegomenon to Introduction to Metaphysics. In: A 

Companion to Heidegger´s Introduction to Metaphysicis. New 

haven and London: Yale University Press, 2000. 

 

STEFANI, Jaqueline. O logos em Heidegger: lógica, verdade e metafísica. Conjectura. 

V.14, nº 1, 2009. 

STEFFNEY, John. Transmetaphysical Thinking in Heidegger and Zen Buddhism. 

Philosophy East and West, vol. 27, July 1977. Honolulu, 

University Press of Hawaii. 

THOMSON, Iain. Ontotheology? Understanding Heidegger´s Destruktion of 

Metaphysics. International Journal of Philosphical Studies. Vol. 8 

(3), 2000. 

TOLEDO, Daniel S. Heidegger e a dimensão do sagrado no pensamento originário. 

Revista Ítaca. IFCS-UFRJ, nº 13, 2009. 

______. Traços hermenêuticos para a compreensão do sagrado em Heidegger. Kínesis, 

Vol. III, n° 05, Julho, 2011. 

UMEHARA, Takeshi. Heidegger and Buddhism. Philosophy East and West, vol. xx,. 

Honolulu, University Press of Hawaii, 1970. 



 228 

VÁZQUEZ, Jesus. Angústia e Desamparo numa perspectiva heideggeriana.  Revista 

Perspectiva Filosófica, Vol. VI. Nº 11, 1999. 

WHITE, Carol J. Heidegger and the Greeks. In: A Companion to Heidegger. Oxford: 

Blackwell Publishing, 2005. 

ZANELLO, Valeska. A linguagem poética em Heidegger. Educação e Filosofia. v. 18, 

n. 35/36, jan-dez. 2004. 

ZIMMERMAN, Michael. A Postmodern, Prophetic, Liberal American in Paris. 

Continental Philosophy Review, 31, 1998. 

______.  Heidegger, Budhism, and deep ecology. In: Cambridge Companion to 

Heidegger. Cambridge: Cambridge University Press, 1993. 

ZIZIOULAS, John. Being as Communion: Studies in Personhood and the Church. 

Crestwood, NY: St. Vladimir's Seminary Press, 1985. 

 

 

 

 

 


