VNI

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAIBA
CENTRO DE CIENCIAS HUMANAS E LETRAS
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM FILOSOFIA

CONSIDERACOES ACERCA DO RESSENTIMENTO NA
“GENEALOGIA DA MORAL” DE FRIEDRICH NIETZSCHE

Marayse Muniz Guimarées

Jodo Pessoa-PB
2014



MARAYSE MUNIZ GUIMARAES

CONSIDERACOES ACERCA DO RESSENTIMENTO NA
“GENEALOGIA DA MORAL” DE FRIEDRICH NIETZSCHE

Dissertacao apresentada ao Programa de
Pos-Graduacdo em Filosofia — Nivel
Mestrado — do Centro de Ciéncias
Humanas e Letras da Universidade
Federal da Paraiba, como requisito
regular para a obtencdo do titulo de
Mestre.

Linha de Pesquisa:
Fenomenologia e Hermenéutica

Orientador:
Prof. Dr. Robson Costa Cordeiro

Joao Pessoa-PB
2014



G963c Guimaraes, Marayse Muniz.

Consideracdes acerca do ressentimento na genealogia da
moral de Friedrich Nietzsche / Marayse Muniz Guimaraes.--
Joéo Pessoa, 2014.

97f.

Orientador: Robson Costa Cordeiro

Dissertacao (Mestrado) - UFPB/CCHL

1. Nietzsche, Friedrich Wilhelm, 1844-1900 - critica e
interpretacdo. 2. Filosofia - critica e interpretacéo.
3.Ressentimento. 4. Valores morais. 5. Transvalorizagao -
pensamento tradicional.

UFPB/BC CDU: 1(043)




MARAYSE MUNIZ GUIMARAES

CONSIDERACOES ACERCA DO RESSENTIMENTO NA
“GENEALOGIA DA MORAL” DE FRIEDRICH NIETZSCHE

Joao Pessoa, 25 de julho de 2014

BANCA EXAMINADORA

Prof. Dr. Robson Cordeiro Costa
Orientador (UFPB)

Prof. Dr. Miguel Antonio do Nascimento
Membro Interno (UFPB)

Prof. Dr. Fernando de Moraes Barros
Membro Externo (UFCE)



Dedico este trabalho ao meu amado
marido, Hélio, pelo grande incentivo,
ajuda e compreensao nessa jornada, e a
minha linda filhinha, Livia, que enche
minha vida de alegria, amor e beleza.



AGRADECIMENTOS

Primeiramente a Deus, por todas as vitdrias conquistadas em minha vida.

Ao Prof. Dr. Robson Costa Cordeiro, por seus ensinamentos e por toda a
atencao que me dispensou nesta jornada.

Ao Prof. Dr. Marconi Pimentel Pequeno, pelo grande incentivo e assisténcia
prestada.

Aos meus amigos, em especial Anderson, pela amizade dedicada.

Aos colegas de curso, especialmente a Edna, Ana Paula, Hallan, e Matheus,
pelo companheirismo, apoio e amizade.

Aos funcionarios da pos-graduacdo em filosofia, pela atencdo e auxilio

prestados.



“Perturbei esta sonoléncia ao ensinar que
ninguém sabe ainda o que é bom e mau —
a nao ser aquele que crial — Mas esse é
aguele que cria a meta para os homens e
da a terra seu sentido e seu futuro:
apenas ele faz com que algo seja bom ou
mau”.

Nietzsche



RESUMO

Nesta dissertacdo, é realizada uma analise do problema do ressentimento no
pensamento de Nietzsche a partir de sua critica a filosofia de inspiracdo socratico-
platbnica e a tradicdo judaico-cristd. Primeiramente, buscou-se a compreensao do
ponto de vista genealdgico adotado pelo fildsofo em sua “Genealogia da moral”, no
qual o autor faz uma avaliagdo acerca de como os valores “bom e ruim”, criados por
uma moral dos senhores, foram transmutados em “bom e mau”, simultaneamente,
pela moral dos escravos. De acordo com Nietzsche, todos os valores — instituidos
pela tradicdo —, nada mais sdo do que consequéncia de uma transvaloracdo de
valores nobres — 0s quais sdo provenientes de um povo livre e forte —, para uma
cultura de homens fracos e decadentes, a qual € tecida por uma moral escrava e
doente. Uma moral metafisica que, por fim daria, ao fraco, um sentido para a vida e
para o seu sofrer. Dessa forma, pautados em sua estimativa, tentamos mostrar que,
em Nietzsche, o ressentimento toma um lugar essencial na historia da emergéncia
de uma determinada forma de valoracdo, a saber, escrava. Foram abordados,
também, a génese dos valores morais e o modo como se deu a sua transvaloracéo
pelo pensamento tradicional. Indicou-se, pois, 0s principais elementos da critica de
Nietzsche a metafisica e a religido, enquanto fontes constituidoras de valores.
Verificaram-se, ainda, como o0s problemas suscitados pela reflexdo nietzschiana
revelam-se atuais, notadamente os relacionados ao ressentimento.

Palavras-chave: Ressentimento. Nietzsche. Moral. Transvaloracéo.



ABSTRACT

In this thesis, an analysis of the problem of resentment in Nietzsche's thought from
his criticism of the Socratic - Platonic philosophy of inspiration and the Judeo-
Christian tradition is held. Firstly, we sought to understand the genealogic point of
view adopted by the philosopher in his "Genealogy of morals”, in which the author
makes an assessment as to how " good and bad " values, created by a morality of
lords, were transmuted into "good and bad", by the morality of slaves. According to
Nietzsche, all values - imposed by tradition - are nothing more than a result of a
revaluation of noble values - which come from a free and strong people - to a culture
of weak and decadent men, which is woven by a sick and slave morality. A
metaphysical moral that eventually would give to the weak a meaning for life and for
his suffering. Thus, guided by his estimate, we try to show that, in Nietzsche, the
resentment takes a key place in the history of the emergence of a particular form of
valuation, namely, slave. Were also considered, the genesis of the moral values and
how happened their revaluation through traditional thinking. Was indicated, therefore,
the main elements of Nietzsche's critique to metaphysics and religion, as sources
that form values. It was also found, how the problems raised by Nietzsche's reflection
revealed up to date, especially those concerning the relations resentment.

Key words: Resentment. Nietzsche. Moral. Revaluation.



2.1
2.2

3.1
3.2

4.1
4.2

5.1

SUMARIO

INTRODUGAO. ... .ottt en e 11
O RESSENTIMENTO COMO CRIADOR DE VALORES........ccccvuee..... 16
MORAL DO SENHOR E MORAL DE ESCRAVO........c.ccccocvevvvereeerererenane, 16
O RESSENTIMENTO E A TRANSVALORACAO DOS VALORES NOBRES 28
O RESSENTIMENTO E A MA- CONSCIENCIA.......ccoooeeeeveeeereeeeee, 36
INSTINTO DE CRUELDADE E CULPA.......ccoeoveieeeeeeeeeeeee e 36
A MA CONSCIENCIA E A DIRECAO INVERTIDA DO RESSENTIMENTO... 48
O RESSENTIMENTO E O IDEAL ASCETICO.......cooeeveeeeeeeeeee e 58
O IDEAL ASCETICO DO SACERDOTE.......coceciieeeereeeseereeeee e 58
O SACERDOTE COMO CURA E COMO DOENCA.......ccccocveeeercrereaenan, 65
VONTADE DE PODER E MORAL .......coviitiiieteeeeeeeeeee e, 74
O CONCEITO NIETZSCHIANO DE VONTADE DE PODER..................... 74
(010] N[ I U 17X 0 TSSOSO 92

REFERENCIAS. ...ttt e, 96



11

1 INTRODUCAO

Friedrich Nietzsche se constitui como um dos mais radicais criticos da moral
tradicional. Em sua Genealogia da moral ele retraca a origem dos valores morais
nobres, demonstrando como eles foram subvertidos pela moral escrava, a qual
consolidou valores que tornaram o homem um ser apatico, resignado e inerte diante
da vida. Nietzsche denunciou o0 modo como essa inversdo, chamada por ele de
transvaloracao, transformou os valores bom e ruim nos valores bom e mau. Para
Nietzsche, esta reviravolta dos valores teria ocorrido pelo fato de que o sentimento
caracteristico dos individuos fracos se tornou o guia condutor da moral vigente. Para
ele, esse movimento comecou com a tradicdo socratico-platbnica e atingiu seu
apogeu com a entrada em cena de religides como o judaismo e o cristianismo, que
radicalizaram tais ideais, tornando o homem prisioneiro das chamadas forcas
reativas que culminaram na rebelido escrava da moral. A moral forjada pelos fracos,
plebeus, ao suplantar a moral aristocratica, cujo representante era 0 homem de
estirpe nobre, tornou-se uma “tirania contra a natureza”, pois passou a defender
valores incompativeis com a condicdo natural do homem (a for¢a, o vigor, a
exuberancia, o transbordamento).

Em seu percurso genealégico, Nietzsche se destinou a demonstrar,
conceitualmente, as distintas experiéncias morais de valor ocorridas ao longo do
tempo presentes na “escrita hieroglifica quase indecifravel do passado moral
humano” (NIETZSCHE, 2009, p. 13). Eis porque ele tentou explanar o movimento
das ideias, principios e, sobretudo, valores que foram forjados ao longo da historia
da humanidade. Com isso, ele ofereceu uma nova fundamentacdo da moral, a partir
da vontade de poder.

Para Nietzsche, tanto a moral quanto a religido e a metafisica estdo dentro da
problematica segundo a qual se criam valores contrarios a vida, e que tém, por
caracteristica, o envenenamento dela. Segundo ele, o que caracteriza essas formas
de pensamento €, justamente, 0 espirito de vinganca contra a vida. Tais modos de
valorar sdo modos de tornar a alma do homem escrava, sendo que o fildésofo se
posicionava contra qualquer tipo de servidao.

Ele entende a moral como um sistema de estimac¢des que estima valores a

partir de um ambito suprassensivel, procurando dar um sentido a vida que se



12

encontra fora do seu préprio movimento. Assim, ele relaciona, de uma maneira geral,
esse tipo de moral com o platonismo e com o cristianismo. Essa generalizacao é
apenas para mostrar esse combate entre a moral do nobre e a do escravo, da vida
gue ascende e da vida que representa declinio.

Segundo Nietzsche, o nobre distinguia primeiro a ele mesmo e postulava
valores a partir do modo como ele mesmo se enxergava. Diferentemente disso, a
moral escrava vai postular valores se contrapondo ao nobre, e ndo a partir dela
mesma. “Foram os ‘bons’ mesmo, isto €, 0s nobres, poderosos, superiores em
posicdo e pensamento, que sentiram e estabeleceram a si e a seus atos como bons,
ou seja, de primeira ordem, em oposi¢do a tudo que era baixo, de pensamento
baixo, vulgar e plebeu” (NIETZSCHE, 2009, pp. 16/17).

Nietzsche considerou que:

[...] toda moral nobre nasce de um triunfante Sim a si mesma, ja de
inicio a moral escrava diz Nao a um “fora”, um “outro”, um “n&o-eu” —
e este Nao é seu ato criador. Esta inversao do olhar que estabelece
valores — este necessario dirigir-se para fora, em vez de voltar-se
para si — é algo préprio do ressentimento: a moral escrava sempre
requer, para nascer, um mundo oposto e exterior, para poder agir em
absoluto — sua acéo é no fundo reagéo (NIETZSCHE, 2009, p. 26).

Em sua segunda dissertacdo, na Genealogia da moral, o filésofo trabalhou a
psicologia da consciéncia, quando ele mostra que o homem nunca deixou de ser um
animal cruel. Ele examina o “instinto” de crueldade e afirma que o homem se tornou
civilizado porque houve certa domesticagao, um abrandamento dos costumes e, com
isso, o homem se refinou. Todavia, o “instinto” de crueldade, que define o homem,
ndo deixa de atuar, pelo contrario, ele agora se volta contra o préprio homem,
gerando a ma consciéncia.

Para Nietzsche, a ma consciéncia brota como um mal que tem sua origem em
um rompimento, um salto, uma adaptacdo involuntaria que se realiza quando o
animal homem necessita romper propriamente com o que ha de animalesco em si,
ou seja, conter seus impulsos para viver em coletividade. Dessa forma, segundo ele,
o homem nado pode mais liberar seus impulsos. Todo seu passado de guerras, em
que distinguia no risco um deleite e na quietude uma ameaca, teve de ser

abandonado a partir do momento em que passou a viver em sociedade.



13

Vejo a ma consciéncia como a profunda doenca que o homem teve
gue contrair sob a pressao da mais radical das mudancas que viveu -
a mudanca que sobreveio quando ele se viu definitivamente
encerrado no ambito da sociedade e da paz (NIETZSCHE, 2009, p.
67).

O homem, dantes, seguia inteiramente 0s seus instintos, tendo a direcéo
exata do seu agir. No momento de sua entrada na sociedade, todavia, eles
perderam o valor, foram postos em suspenso, porque nao serviam mais de bussola
para si mesmos, perante as novas condicbes de vivéncia. Assim, foram eles
coagidos a desenvolver as aptiddes espirituais: “[...] estavam reduzidos, os infelizes,
a pensar, inferir, calcular, combinar causas e efeitos, reduzidos a sua ‘consciéncia’,
ao seu orgao mais fragil e mais falivel!” (NIETZSCHE, 2009, p. 67). Para Nietzsche,
“[...] a consciéncia € o ultimo e derradeiro desenvolvimento do organico e, por
conseguinte, também o0 que nele € mais inacabado e menos forte”. (NIETZSCHE,
2012, p. 61).

A impossibilidade de liberar os impulsos ndo impede que eles continuem
existindo, pelo contrario, permanecem ocultos e latentes, necessitando extravasar.
“Todos os instintos que nao se descarregam para fora voltam-se para dentro — isto €
0 que chamo de interiorizacdo do homem: é assim que no homem cresce o que
depois se denomina sua ‘alma’”. (NIETZSCHE, 2009, p. 67).

O filésofo procura ratificar que o homem ndo mudou completamente. A
violéncia e a crueldade, que a seu ver Ilhe sdo como préprias, ndo se suprimiram, tdo
somente mudaram de dire¢cdo, de maneira que a impossibilidade de dirigi-las para
fora fez com que fossem contrariamente dirigidas para o interior. Dessa forma,
entende-se a grandeza e o alcance da doenca que o genealogista quer apontar, ja
gue o homem passa a praticar a violéncia e a crueldade contra si mesmo.

Para o filosofo, na medida em que esse mundo interior cresce e 0 homem
patente e feroz intui os limites aos seus instintos, nasce a pior das doencas: “o
homem doente de si mesmo.” Essa doenca é, de certa maneira, invengao da
agressao que infligiu ao homem novas condi¢des de vivéncia, pois aquele que antes
era livre e selvagem converteu-se em domesticado, amansado e, por iSsso, comegou
a se desprezar e a se enfadar. Esse instinto de crueldade contido de se externar e
que, por essa razao, se interioriza, nada mais é do que a ma consciéncia.

A ma consciéncia oferece prosseguimento ao ressentimento, arrasta-o além,

num comando em que a contaminacédo se alastra. O ressentimento, por sua vez, nao



14

se abstrai de um apavorante apelo, de um desejo, de uma vontade de expandir sua
contaminacdo. O escravo aspira a vitoria, quer fazer do senhor igualmente um tipo
de escravo. No ressentimento, ele inverte os valores do senhor e separa a forca do
que ela pode. A ma consciéncia busca imprimir a culpa no senhor. Nessa ocasiao,
faz-se mister colocar a figura do sacerdote, pois € este que, do ponto de vista
nietzschiano, estabelece o rebanho e tem como empreitada a transvaloragdo dos
valores nobres. Sua tarefa é alastrar a doenca convertendo o senhor em escravo.

Para Nietzsche, o judaismo e o cristianismo teriam promovido essa revolta
escrava da moral. O homem escravo padece por ndo contemplar um sentido para a
vida. Enquanto permanece incapaz de experimentar a prosperidade ativa, idealiza
gue o seu sofrer terd um fim se finalmente encontrar a explicacéo para seu tormento.
Dessa forma, o sacerdote ascético desempenha um papel que é o de aliviar seu
rebanho do acumulo de ressentimento. Como o ressentido € alguém que sofre, e por
ISSO, procura uma causa para 0 seu padecer — um culpado para, sobre ele,
descarregar seu 0Odio, o sacerdote lhe oferece um culpado: € ele mesmo, o
ressentido. “Eu sofro: disso alguém deve ser culpado” — assim pensa toda ovelha
doente. Mas seu pastor, o sacerdote ascético, lhe diz: mas vocé mesmo é esse
alguém — somente vocé é culpado de si!”"(NIETZSCHE, 2009, p. 109)".

O pensamento de Nietzsche se configura como um dos mais densos e
vigorosos capitulos da historia da filosofia. Suas ideias ndo apenas traduzem a
amplitude de sua critica a metafisica e a religido, como revelam a instigante
preocupacao do filoséfico com os rumos tomados pela cultura ocidental. Nietzsche,
por isso, € concebido como um dos mais auténticos e lancinantes demolidores dos
valores de sua época, na medida em que sua filosofia desvela o que ele chama de
impostura das forcas reativas que fizeram a fragilidade de alguns homens agirem em
forca contraria a propria vida. O teor de sua critica alimentou inUmeras correntes
gque, ao se inspirarem em seu pensamento, intensificaram a critica a metafisica e
colocaram em xeque as suas verdades.

Consideramos, pois, valoroso esse esforco investigativo sobre o pensamento
de um autor que goza de atualidade e cujas criticas ainda se fazem ecoar no mundo
contemporaneo. Assim, investigar o problema do ressentimento na genealogia da
moral significa também entender como foram forjados os valores dominantes do
Nosso tempo e como tais principios morais ainda determinam os comportamentos e

as formas de vida das sociedades. Esse tema, portanto, torna-se crucial para a



15

compreensao do que uma moral, eivada de valores cerceadores, € capaz de fazer
com a vida.

Tais elementos, acreditamos, justificam a escolha deste tema e a importancia
de investiga-lo em nossa dissertacéo.

Inicialmente, trataremos do problema referente a moral do senhor e da moral
do escravo, bem como da questdo da transvaloracdo dos valores nobres e as suas
relacbes com o ressentimento. Em seguida, mostraremos como Nietzsche discorre
sobre a origem e a constituicdo da ma-consciéncia ou consciéncia culpada. Para
isso, falaremos sobre o instinto de crueldade e culpa, sobre a ma-consciéncia e
sobre a direcéo invertida do ressentimento.

Analisaremos, também, a questdo do ideal ascético, onde buscaremos
elucidar o ideal ascético do sacerdote, o sacerdote como cura e como doenca, assim
como as relacdes deste com o desenvolvimento da culpa e do ressentimento.

Por fim, abordaremos o conceito nietzschiano de “vontade de poder” e moral,

demonstrando a moral como expressao da vontade de poder.



16

2 O RESSENTIMENTO COMO CRIADOR DE VALORES

2.1 MORAL DO SENHOR E MORAL DE ESCRAVO

Na interpretacéo de Nietzsche, a dupla designacao dos juizos de valor bom e
mau, bom e ruim remete, necessariamente, a duas perspectivas divergentes em
termos de interpretacéo e avaliacdo, das quais procedem esses juizos. Se as formas
morais se constroem a partir de interpretacdes e avaliagcbes, cuja externalizacao
seriam os valores, entdo existem pelo menos duas tendéncias de morais distintas.
Logo, a duplicidade de interpretacGes e avaliacbes € referida necessariamente, a
duas tipologias de homens: ao nobre/senhor e ao desprezivel/lescravo. Eles
interpretam, avaliam e, a partir disso, postulam juizos de valor a respeito de si e da
vida, configurando, assim, uma moral.

Nietzsche alega que, dentre as distintas morais avaliadas, deparou-se com
certos tracos comuns que |lhe permitiram discernir dois tipos basais: uma moral de
senhores e uma moral de escravos. Observa, porém, que possui, casualmente,
mediacfes entre essas morais, as quais podem ter misturas de ambas em um Unico
homem. As concernentes distincbes morais, expressas através de seus valores,
apresentam, em cada uma delas, sua procedéncia. Dessa maneira, os valores
surgiram, ou de uma espécie dominante — cujo moével € a consciéncia da propria
diferenca frente aos demais —, ou de uma espécie dominada e dependente sob

qualquer forma. Em Para além do bem e do mal, afirma:

Ha uma moral dos senhores e uma moral de escravos; acrescento de
imediato que em todas as culturas superiores e mais misturadas
aparecem também tentativas de mediacdo entre as duas morais, e,
com ainda maior frequéncia, confusdo das mesmas e incompreenséo
mutua, por vezes inclusive dura coexisténcia — até mesmo num
homem, no interior de uma sé alma. As diferenciacdes morais de
valor se originaram ou dentro de uma espécie dominante, que se
tornou agradavelmente conscia da sua diferenca em relagdo a
dominada — ou entre os dominados, 0s escravos e dependentes de
qualquer grau (NIETZSCHE, 2005, pp. 155/156).

Agora, se possuem duas categorias de surgimento dos valores morais, tem-
se um indicio para o estabelecimento do valor desses valores, uma vez que

identificar o valor deles exige uma apreciacdo da moral, ndo a partir do valor que



17

serve de alicerce para uma avaliacdo, mas, antes, pela questdo aludida a origem
dessa avaliacdo. O que apetece o senhor ao postular esse valor? O que deseja 0
escravo ao colocar tal valor?

A tese, diversamente formulada, “‘quem instituiu esse valor?” produz uma
resposta, de certa forma, igual nos dois casos, mas ao mesmo tempo totalmente
diferente. Em ambos 0s casos, a vontade de poder é a instancia criadora, sendo,
assim, a condicdo responsavel pela interpretacdo e estimativa. “Muitas coisas séo
mais estimadas pelo vivente do que a vida mesma; mas no proprio estimar fala — a
vontade de poder” (NIETZSCHE, 2011, p. 110). Todavia, como obedecer faz do
mesmo modo parte do poder, igualmente como conduzir, cabe analisar: O que
almeja aquele que domina? O que quer aquele que obedece? O que manifesta cada
vontade de poder em interacdo? Nesses termos, a pergunta remete ao sentido e ao
valor, pergunta, de fato, pela definicho do sentido, ao que se faz referéncia
diretamente a relacdo das forcas e, pelo valor dos valores, questdo emitida a
vontade de poder, ja que ela €, em Nietzsche, responsavel pelo sentido e pelo valor,
enquanto elemento diferencial das forcas em analogia. “A vontade de poder é o
elemento diferencial, o elemento genealdgico que determina a relacao da forca com
a forca e que produz a qualidade da forga. Por isso a vontade de poder deve
manifestar-se na for¢ca enquanto tal” (DELEUZE, 1976, p. 50).

Existem diferencas definidas que apartam a moral de senhores da moral de
escravos. A principal esta relacionada com a afirmacdo da diferenca. Enquanto a
moral de senhores € aquela que traz para si esforco, obrigacdes, deveres e tem
como ponto de partida o sentimento de distancia e elevacdo para inserir avaliagoes,
a moral de escravos faz da equidade e da fraqueza o motor de seus julgamentos.
Assim, predomina uma incompatibilidade que aparta quase que totalmente essas
morais e que, de um lado, referenda a grandeza das avaliacbes e, de outro,
esclarece a relacao entre senhores e escravos. O nobre, do cume de sua soberania,
adota o escravo por desprezivel simplesmente pela incapacidade de elevar-se ao
senhor; o escravo, avesso, olha com receio para o nobre, olha depreciativamente a
vontade dos poderosos. Manifesta-se da parte do escravo uma espécie de aversao

para com o senhor:

O olhar do escravo néo é favoravel as virtudes do poderoso: é cético
e desconfiado, tem finura na desconfianga frente a tudo “bom” que é



18

honrado por ele — gostaria de convencer-se de que nele a prépria
felicidade ndo é genuina. Inversamente, as propriedades que servem
para aliviar a existéncia dos que sofrem sdo postas em relevo e
inundadas de luz: a compaix&o, a mao solicita e afavel, o coracéo
célido, a paciéncia, a diligéncia, a humildade, a amabilidade recebem
todas as honras — pois sdo as propriedades mais Uteis no caso, e
praticamente 0s Unicos meios de suportar a presséo da existéncia. A
moral dos escravos é essencialmente uma moral de utilidade
(NIETZSCHE, 2005, p. 158).

De acordo com o filésofo, todas as caracteristicas que comportam proteger os
fracos e oprimidos sao tidas por boas para um tipo de moral que, tendo em vista a
preservacao desses fracos, escolhe aquilo que beneficia sua conservagdo. A moral
de escravos se mede em funcdo da utilidade e se distingue por impedir o
crescimento e instigar a covardia e a igualdade. O escravo, por conseguinte, € tido
como fundador de uma moral de rebanho, pois a eliminacdo da diferenca provoca,

basicamente, a manutencéo da plebe.

A moral de rebanho gera desconfianca contra toda forma de
discordancia em relacdo a ela. Desta desconfianca provém a
exigéncia de veracidade. Esta apresenta o meio de expor o que lhe é
estranho, a fim de combaté-lo de modo eficiente (MULLER, 2009,
p.188).

A covardia baseia a moral de escravos, uma vez que ela intimida-se daqueles
gue sdo fortes e distintos dele. A probabilidade de vivéncia de tipos distintos o
espanta e, assim, ele inventa uma moral para a conservacao do coletivo, uma moral
de rebanho. O tipo escravo € aquele cuja vida é marcada pela inércia, pela paralisia,
pelo dizer ndo a vida, no sentido da vida ser compreendida originalmente enquanto
esforco para ser. O escravo, por ndo ter impulsos que possam alcé-lo acima da
coletividade, particularmente elege uma moral que generalize em lugar de
particularizar. A generalizacdo ndo é mais do que uma reacdo de temor frente a
diferenca.

A moral de escravos, segundo o genealogista é, de imediato, uma moral de
autodefesa, cuja diferenciacdo se confirma em suas avaliagdes. Julgam por bom o
gue beneficia o grupo e por mau aquilo que intimida. No vigor das estimativas dos
senhores, os impulsos mais potentes, como a astlcia, forca e temeridade eram

instigados a alcar o tipo homem, colocando-o acima dos demais. O tipo escravo veio



19

a julgar esses impulsos perigosos por ameagarem o coletivo, chegando até mesmo a
considerar todas as manifestacfes potentes de imorais. Sobre isso, o filésofo diz:

Quando os impulsos mais elevados e mais fortes, irrompendo
passionalmente arrasta o individuo muito acima e além da mediania
e da planura da consciéncia de rebanho, o amor-préprio da
comunidade se acaba, sua fé em si mesma, como que sua espinha
dorsal é quebrada: portanto, justamente esses impulsos seréo
estigmatizados e caluniados. A espiritualidade superior e
independente, a vontade de estar s6 e mesmo a grande razdo serao
percebidas como perigo: tudo que ergue o individuo acima do
rebanho e infunde temor ao proximo é doravante apelidado de mal; a
mentalidade modesta, equanime, submissa, igualitaria, a
mediocridade dos desejos obtém fama e honra morais (NIETZSCHE,
2005, p. 88)

Para Nietzsche, o homem nobre e sua moral de senhores consegue alcar o
tipo homem ao fazer dele um criador de valores, cuja distincdo se demonstra pelos
tipos de julgamentos formados a respeito de si e da vida:

O homem de espécie nobre se sente como aquele que determina
valores, ele ndo tem necessidade de ser abonado, ele julga: “o que
me € prejudicial é prejudicial em si”, sabe-se como o Unico que
empresta honra as coisas, que cria valores (NIETZSCHE, 2005, p.
156).

A confianca e a autoestima que ele possui sdo o esteio para a afirmacéo dos
valores; os demais sdo apenas um patamar para ele se elevar. A superioridade, em
suas avaliacbes do estabelecimento da diferenca faz com que os valores
dominantes sejam afirmadores da existéncia, um sinal da forga tida como criagao. A
moral de senhores tem como peculiaridade, ainda, a fronteira da vigéncia do seu

respectivo dever, pois, frente aos inferiores, ndo ha deveres:

[...] apenas frente aos iguais existem deveres; de que para com 0s
seres de categoria inferior, para com tudo que é alheio, se pode agir
ao bel-prazer ou “como o coragao quiser’ e um respeito pela idade e
tradicdo. A profunda reveréncia pela idade e pela origem — todo o
direito se baseia nessa dupla reveréncia -, a fé e o preconceito em
favor dos ancestrais e contra os vindouros séo algo tipico da moral
dos poderosos (NIETZSCHE, 2009, p. 157).

Em termos genealdgicos, o crescimento de uma moral de escravos advém da

diferenca entre uma aristocracia sacerdotal e uma guerreira. No texto Genealogia da



20

moral, Nietzsche (2009), aproveitando-se da etimologia, toma por regra a relagéo
entre a denotacdo de preeminéncia politica e a correspondente projecao espiritual.
Destaca, contudo, parecer nao constituir-se como motivo de excecao a essa regra,
embora ndo necessariamente a casta sacerdotal ser a mais elevada. Até mesmo, no
paragrafo 5, faz alusdo ao fato de a palavra éo0icos (veraz, verdadeiro) que
designava o homem nobre, passa, com o declinio da nobreza a designar a
aristocracia espiritual: “... até que, finalmente, com o declinio da nobreza, a palavra
resta para designar somente a aristocracia espiritual, tornando-se como que doce e
madura” (NIETZSCHE, 2009, p. 20). Essa passagem direciona para a presenca de
diferencas entre duas aristocracias, inclusive concernentes as potencialidades de
cada uma. A mudanca de significacdo, segundo a designacao, assim 0 mostra. 1Sso
indica uma reorganizacgao nas relacdes de poténcia.

Na visdo do filosofo, a disputa entre uma aristocracia sacerdotal e uma
guerreira pode ser comprovada pelo uso constitutivo de termos. No caso da
aristocracia sacerdotal, a primazia se da, via de regra, por expressées que remetam

a sua funcéo sacerdotal.

Por isso, utilizam “puro” e “impuro” como elementos de diferenciacéo
de estamento, donde, posteriormente, passardo a desenvolver-se
‘bom” e “mau”, mas ndo mais para realizar distincbes nesse nivel
(AZEREDO, 2000, p. 66).

A maneira de ser da aristocracia sacerdotal, com seus modos de dominio
contrario a acao, aponta indicios para a concernente dissensdo que sucede entre as
aristocracias na maneira de valorar. Seus habitos ndo deixam de demonstrar, até
mesmo, algo de doentio. O filésofo ressalta as consequéncias desse comportamento
como “uma neurastenia, uma debilidade intestinal” (NIETZSCHE, 2009, p. 21) que
se torna intrinseca a todo e qualquer sacerdote. Esses homens criaram, inclusive,
tratamentos para debilidade, desde as dietas de abstencao de carne, sexo, convivio,
até atingir o cume mediante 0 encontro com o nada, através de uma unidao mistica.
Nietzsche faz referéncia ao perigo que os sacerdotes representam em termos de
postulagdo de valores, uma vez que negam a imanéncia e prescrevem O
transcendente como objetivo de elevacdo. E através do sacerdote que a alma

humana ganha profundidade e se torna ma. A casta sacerdotal com a espiritualidade



21

tornou o homem um animal interessante, mas com isso também trouxeram o

envenenamento da vida.

[..] mas com alguma equidade se acrescentaria que somente no
ambito dessa forma essencialmente perigosa de existéncia humana,
a sacerdotal, € que o homem se tornou um animal interessante,
apenas entdo a alma humana ganhou profundidade num sentido
superior; e tornou-se ma (NIETZSCHE, 2009, p. 22).

Logo, se manifesta aqui a necessaria oposicdo que se estabelece entre a
aristocracia guerreira e a sacerdotal com suas consequentes antiteses em termos de
valoracéo.

Primeiramente, existiu uma espécie de batalha entre a aristocracia guerreira e
a sacerdotal em termos da precedéncia de suas avaliacdes e, consequentemente,
da afirmacdo de suas concernentes morais. Pode-se dizer que essas morais
provinham de uma mesma classe dominante, mas se diferenciavam pela adesao a
principios opostos. A primeira utilizava o principio da forca, ao passo em que a
segunda, a debilidade. A moral sacerdotal se desenvolveu em sentido contrario a
moral guerreira, embora tendo derivado da aristocracia guerreira, verificando-se um
grande conflito quanto a disputa hegemonica de seus valores, uma vez que 0s juizos

de uma e de outra sdo completamente opostos.

Enquanto os juizos de valor da aristocracia guerreira sdo fundados
na constituicdo do corpo, na saude e em tudo o que implica
atividade, elementos essenciais ao agon homérico, os juizo de valor
do sacerdote se baseiam na censura a atividade, no elogio a pureza,
na “espiritualizagéo” acarretada pela impoténcia de agir. Assim, ja se
pode suspeitar o que sera do ideal ascético: antes de mais nada uma
estratégia de desnaturalizacdo, o que significard para Nietzsche,
como sempre, uma negacgéo da vontade ( MOURA, 2005, p.150).

Na moral guerreira se desenvolveu a musculatura, a saude, a aventura, enfim,
guase todas as poténcias do vigor e da energia. A moral sacerdotal, ao contrario,
desenvolveu o declinio e a negacao. Isso fez com que surgisse, justamente, o 0dio
radical em relacdo a moral guerreira. A investigacdo de Nietzsche procura revelar
que, historicamente, houve um esfor¢co dos sacerdotes, movidos pelo 6dio ao nobre,
em unir fracos e sofredores a fim de transmutar a moral de senhores em moral de

escravos. Sobre isso afirma Nietzsche:



22

Os sacerdotes sdo os mais impotentes. Na sua impoténcia, o 6dio
toma proporcBes monstruosas e sinistras, torna-se a coisa mais
espiritual e venenosa. Na histéria universal, os grandes odiadores
sempre foram sacerdotes, também os mais ricos de espirito —
comparado ao espirito de vinganca sacerdotal, todo espirito restante
empalidece (NIETZSCHE, 2000, p. 23).

Na visdo do genealogista, a fraqueza promove uma excitacao tal do édio que
este se torna como que um veneno maligno que estende a doenca para além da
debilitacdo constitutiva do rebanho de fracos. Se perguntar quem sao 0s maiores
odiadores da humanidade, a resposta serd que sao os sacerdotes. Em todos os
periodos, eles acentuaram a espiritualidade e promoveram a transposicdo da
guestdo moral do plano imanente para o transcendente. A critica nietzschiana a
moral sacerdotal se produz pelo conjunto dos seus principios, que procurando a
destruicdo da moral dos senhores, culmina por fazer o homem um tipo decadente.

Qual é o povo de sacerdotes por exceléncia? Conforme Nietzsche seria o
judeu. Esse foi o povo que mais trouxe danos a moral guerreira, exatamente porque,
carregado de 6dio e impoténcia, serviu-se de usar a moral sacerdotal para vingar-se
de seus dominantes. Sua vinganca se distingui por ser eminentemente espiritual. Os
judeus geraram uma mudanca de valores mediante a inversdo dos valores da

aristocracia guerreira.

[...] foram os judeus que, com apavorante coeréncia, ousaram
inverter a equacdo de valores da aristocratica (bom = nobre =
poderoso = belo = feliz = caro aos deuses), e com unhas e dentes
(os dentes do 6dio mais fundo, o 6dio impotente) se apegaram a esta
inversdo, a saber, “0s miseraveis somente sdo os bons, apenas 0s
pobres, impotentes, baixos séo os bons, os sofredores, necessitados,
feios, doentes sdo o0s Unicos beatos, os Unicos abencoados,
unicamente para eles ha bem-aventuranca — mas vocés, nobres e
poderosos, vocés serdo por toda eternidade os maus, 0s cruéis, 0os
lascivos, 0s insaciaveis, os impios, serdo também eternamente 0s
desventurados, malditos e danados!...” (NIETZSCHE, 2009, p. 23).

A despeito da moral do povo vencer e o escravo obter éxito na sua vinganca
imaginaria, existiu, no percurso da historia, oscilacdes em termos de dominagéo que
apontam para a possibilidade de continuidade da luta ou, ao menos, da emergéncia
de valores nobres em alguns tipos particulares. E o caso, muito valorizado por
Nietzsche, dos romanos, pois 0s valores mais nobres, na sua visdo, encontram em

Roma seu expoente maximo: “[...] Pois os romanos eram os fortes e nobres, como



23

jamais existiram mais fortes e nobres, e nem foram sonhados sequer: cada vestigio,
cada inscricAo deles encanta, se apenas se percebe o0 que escreve aquilo”.
(NIETZSCHE, 2009, p. 40).

Nietzsche se refere ao fascinio que desperta cada inscricdo dos romanos, se
percebe o que escreve. Ora, perceber o qué, nesse sentido, é perceber o que quer,
€ perceber quem quer e, assim, remeter a uma interioridade como movente, a
vontade de poder como determinante de cada inscricdo. Mas qual € o elemento
diferencial? O nobre, obviamente, a plenitude da forca como conferindo sentido a
vontade de poder, instituindo valor. Dai serem os romanos os mais fortes, os
criadores, os soberanos legisladores. Os judeus, diversamente, sdo definidos pelo
ressentimento, sendo, portanto, representantes da doenca, propagadores da
doenca: “os judeus, ao contrario, foram o povo sacerdotal do ressentimento par
excellence, possuidos de um génio moral-popular absolutamente sem igual’
(NIETZSCHE, 2009, p. 40). O escravo teme a diferenca e busca suprimi-la de todas
as formas, conquanto se encontre, nele, também algo que inscreva. Mas o que?
Uma forca decaida como categdrica, uma vontade negativa como postuladora. Por
iIsso, o0 judeu,segundo Nietzsche, configura-se como um génio moral-popular sem
igual.

” ” o«

Nada do que na terra se fez contra “os nobres”, “os poderosos”, “os
senhores”, os “donos do poder”, é remotamente comparavel ao que
0s judeus contra eles fizeram; os judeus, aquele povo de sacerdotes
gue soube desforrar-se de seus inimigos e conquistadores apenas
através de uma radical tresvaloracao! dos valores deles, ou seja, por
um ato da mais espiritual vinganga. (NIETZSCHE, 2009, p. 23).

Os judeus, conforme o genealogista obtiveram éxito em sua vinganca, ao
fazer com que os nobres e poderosos passassem a ser tidos como maus por toda a
eternidade, pois, por meio de suas inversdes, puseram a bondade nos fracos,
incapazes e impotentes, e a maldade nos audaciosos, poderosos e fortes,

sepultando, assim, a equacao de valores aristocraticos.

Sabe-se quem colheu a heranca dessa tresvaloracéo® judaica... A
proposito da tremenda, desmesuradamente fatidica iniciativa que

! “Tresvaloragdo”, conforme traducdo de Paulo César de Souza. Ao longo dessa Dissertacdo sera
empregada, todavia, a palavra “Transvaloragédo”, por ser a mais comumente utilizada.



24

ofereceram os judeus, com essa mais radical das declaracdes de
guerra, recordo a conclusdo a que cheguei num outro momento
(Além do bem e do mal,195) — de que com os judeus principia a
revolta dos escravos na moral: aquela rebelido que tem atras de si
dois mil anos de historia, e que hoje perdemos de vista, porque — foi
vitoriosa...” ( NIETZSCHE, 2009, p.23).

Entre os judeus, ndo é o sentimento de dominagdo e distancia que institui
valores, mas, diversamente, o 6dio como agente da criacdo. Que valores seriam
esses? Exatamente a bem-aventuranca aos pobres, a vida eterna, o Deus salvador,
onisciente, onipotente e onipresente, guardido dos fracos e oprimidos e redentor da
igualdade em um reino de amor. O estabelecimento desses valores, contudo, indica
a negacdao do homem como forca e atividade, como aquele que, ao avaliar,
careceria criar, fazendo dele um ser apatico que deve unicamente esperar a
redencdo, privando-se de toda acao contraria a conservacao da igualdade, em prol
da preservacao dos fracos e oprimidos. De fato, o 6dio € criador apenas de ideais,
porém, admiravelmente, através deles, transforma os valores viventes. Sobre o édio
judeu, Nietzsche afirmou ser “... o0 mais profundo e sublime, o édio criador de ideais
e recriador de valores...” (NIETZSCHE, 2009, p. 24).

Colocando a perspectiva de um novo amor na grandeza do 6dio, o filésofo vé,
na proposta judaica de uma nova forma de amor, o esforco em atingir a vitoria, a
conquista, a seducédo. ldentifica, como motor desse artificio, a obrigacdo de
transformar o forte em fraco, tornando todos iguais. Para isso, precisamente, é
imprescindivel erigir um ideal capaz de seduzir e de convencer os fortes mediante a
compreensao da supremacia da fraqueza frente ao ideal transcendente. O
genealogista chega mesmo a se indagar se Jesus de Nazaré e o evangelho
encarnado de amor ndo estariam a representar a seduc¢do na sua forma mais
irresistivel e a buscar ao mesmo tempo a adaptacdo dos homens aos valores
judaicos. De acordo com o filosofo, ha de se criar um ideal como meio para
domesticar e igualar os homens: a propria crucificacdo de Jesus de Nazaré como

movel de uma politica sérdida, de uma vinganga promissora.

[...] E porventura seria possivel, usando-se todo refinamento do
espirito, conceber uma isca mais perigosa? Algo que em forca
atrativa, inebriante, estonteante, corruptora, igualasse aquele
simbolo da “cruz sagrada”, aquele aterrador paradoxo de um “Deus
na cruz’, aquele mistério de uma inimaginavel, ultima, extrema
crueldade e autocrucificacdo de deus para salvacdo do homem?...



25

Certo é, quando menos, que sub hoc signo [sob este signo], com sua
vinganca e sua tresvaloracdo dos valores, Israel até agora sempre
triunfou sobre todos os outros ideais, sobre todos os ideais mais
nobres. (NIETZSCHE, 2009, pp. 24/25).

Na alegacao de Nietzsche sob o signo do ideal da morte de Jesus para a
salvacdo dos homens, Israel triunfou. Os sacerdotes conseguiram vitéria em sua
vinganca imaginaria. A vinganca é imaginaria, mas o triunfo do sacerdote sobre a
aristocracia guerreira € um elemento cuja realizacdo se da mediante a inversao dos
valores do senhor. Para o filosofo, o escravo desejava a inversao e, para efetua-la,
utilizou-se do ideal fazendo com que sua vinganga gerasse uma transformacgéo na
maneira de avaliar. “O escravo nega, desde o inicio, o que difere; nega a imposi¢cao
do senhor, pois somente mediante a negacdo dele consegue obter uma aparente
afirmacédo de si” (AZEREDO, 2000, p. 72). Dai a figura do escravo ser, para
Nietzsche, essencialmente contraria, jA que faz da negacdo uma afirmacéo. Ele
descreve o senhor a partir da sua visdo de escravo; entretanto, a partir do momento
em que os valores sao invertidos, ha uma transposicédo do imaginario para o efetivo
pelo desenvolvimento da propria vinganca através da inversdo. Isso, no entanto,
continua estranho, pois a inversdo promove a assimilacdo da transcendéncia
mediante a negacdo da primazia da imanéncia, 0 que, por sua vez, sugere a
negacdo da existéncia. Como pode uma vontade de poder ir contra a existéncia,
sendo que isso implicaria em ir contra ela mesma? “A forca € quem pode, a vontade
de poder € quem quer” (DELEUZE, 1976, p. 41).

E preciso ter presente que as distingdes colocadas por Nietzsche, com
relacdo as figuras definidoras de uma moralidade, apresentam como pano de fundo
a constituicdo mesma de cada uma. Assim, h4 de se agrupar, de um lado, os
individuos fracos e impotentes e, de outro, os fortes e potentes. Nota-se, portanto,
que a constituicdo de um tipo esta inteiramente relacionada com as forcas que
constituem esse tipo. Em vista disso, h& distincdo, uma vez que o forte demonstra
uma interacédo de forcas em que a preponderancia da dominacao o faz superior, ao
passo que O outro expressa justamente a subjugacdo e, a partir disso, forma-se
como escravo. Mas, se 0 escravo se define pela subjugacéo, o que o leva a querer a
ascensao? “Onde encontrei seres vivos, encontrei vontade de poder; e ainda na
vontade do servente encontrei a vontade de ser senhor” (NIETZSCHE, 2011, p.

109). Se a vida mesma € vontade de poder e, também, igualmente o escravo o €, ele



26

age movido por sua vontade de poder. E a vontade de poder que esta na base da
distincdo das forcas em interacdo. Mas, 0 que quer a vontade do escravo? Querera
ela criar? Podera criar valores? Se pode, entdo por que razdo inverte? Ora, se 0
escravo pudesse ser senhor — e utilizando aqui a sua propria constituicho como
critério —, ja o teria sido desde sempre, j& pautaria sua avaliacdo pela criacdo, pela
afirmacdo do que difere. Porém, o escravo como que ndo age, reage; nao cria,

inverte. O que o faz agir ou ser assim?

Valores foi o homem que primeiramente pds nas coisas, para se
conservar — foi 0 primeiro a criar sentido para as coisas, um sentido
humano! Por isso ele se chama “homem”, isto é, o estimador. (...)
mudancga nos valores — isso € mudancga nos criadores. Quem tem de
ser um criador sempre destr6i (NIETZSCHE, 2011, p. 58).

O homem, para o filésofo aleméo, é apontado como aquele que avalia, que
imp&e sentido as coisas. O homem é vontade de poder. No entanto, o escravo, um
determinado tipo de homem, inverte, o que ndo quer dizer que nao realize uma
avaliacdo, mas que esta ndo € criacdo e sim inversao, transformacdo, negacao.
Seria isso ainda avaliacao? E, se for, de que tipo? O que a movimenta? Mudar o
valor € mudar o criador. Mas sera que 0 escravo € um criador somente por inverter?
Viu-se que, mediante a distincdo de juizos de valor “bom e mau” e “bom e ruim”, o
escravo ndo consegue afirmar, porém consegue impedir a vigéncia de valores
mediante a sua inversao.

A explanacdo deleuziana, que identifica a constituicio do escravo como
doente, tem, por alicerce, a distingdo da qualidade das forgcas como ativa e reativa e
das qualidades da vontade de poder como afirmativa e negativa. A diferenga entre
senhor e escravo permaneceria, assim, na predominancia, no primeiro, das forcas
ativas e da qualidade afirmativa da vontade de poder; no outro, se conferiria
exatamente o contrario: predominio das forcas reativas e da qualidade negativa da
vontade de poder. “A forga reativa é primeiramente uma for¢ca dominada, submissa,
inferior por sua qualidade, mesmo se, em ultima andlise, € ela que pode prevalecer”
(LEFRANC, 2008, p.1520). Assim, o0 escravo se definiria como um homem doente,
cujas forcas nutrem uma relacao atipica, fazendo, portanto, avaliacdes atipicas, que,
ao invés de promoverem uma criagdo, fariam apenas uma inversao, uma vez que

nao destroem pelo estabelecimento do novo, mas pela transmutacédo do existente.



27

A moral escrava reverte a moral do mestre e recomenda submisséo,
abnegacdao e bondade como a medida para todos os seres humanos,
mas somente a partir de uma condicdo de fraqueza e como
estratégia para autoprotecdo e autoaprimoramento. A moral escrava
busca a exaltacdo simultanea do fraco e a incapacitacao do forte;
mas ao fazé-lo, os tipos escravos encontram aperfeicoamento, ndo
por meio de sua propria acdo, mas pela debilitacdo dos outros
(HATAB, 2010, p.58).

A partir da inversdo dos valores da moral de senhores, 0 escravo passa a
estabelecer sua moral como dada, como efetiva, para além de qualquer reflexdo. A
absolutizacdo da moral tem, como pano de fundo, a autodefesa, que visa,
precisamente, mascarar o medo através da universalizacdo de seus preceitos.
Assim, uma dada interpretacdo moral é posta como “a moral”, unica existente e de
validade incondicional. Seus preceitos, ou, pelo menos, o valor deles, € inatingivel e
incontestavel. No entanto, € uma moral que mascara a hostilidade frente a vida,
exatamente por ter, como motor, uma vida degenerada em que a diferenca e a
afirmacéo séo substituidas pela igualdade e pela negacédo. O escravo, sendo um tipo
desprezivel, ajuiza a partir de seu tipo de vida decadente, e é isto que faz com que
nasca uma moral de rebanho, expressédo de uma vida em declinio.

Em termos de universalidade, conforma uma justificacdo do estabelecido e,
assim, surge sempre como uma mascara que visa a encobrir o impulso, a forca que
move a valoracdo. Sendo assim, faz-se necessario, para Nietzsche, a remocédo da
mascara, pois, a partir de tal desmascaramento, pode-se, inclusive, definir qual o
valor dos valores: eles promovem ou obstruem a vida? Denominam que tipo de vida,
gue vontade de poder? Ora, uma vez que, segundo Nietzsche, por trds de toda
construcdo teodrica, de toda atividade consciente do fildsofo, existe uma atividade
instintiva urgente que visa a preservagdo e a manutencdo de um determinado tipo
de vida, a analise da procedéncia e significagcdo de uma moral deve remeter a essa
espécie de vida, desmascarando com isso as condi¢des do tipo que estabeleceu a
moral. “Por tras de toda légica e de sua aparente soberania de movimentos existem
valoracdes, ou, falando mais claramente, exigéncias fisioldgicas para a preservacao
de uma determinada espécie de vida” (NIETZSCHE, 2005, p. 11).



28

2.2 O RESSENTIMENTO E A TRANSVALORACAO DOS VALORES NOBRES

O ressentimento é um dos conceitos basais para a compreensao do triunfo da
moral de escravos, pois se estabelece como referencial basal da geracdo de seus
valores. Para Nietzsche, os tipos sao definidores de modos especificos de avaliar,
uma vez que sua prépria constituicdo explicita um modo definido de ser que tem, por
base, as diferencas referentes a relacdo das forcas e a qualidade da vontade de
poder. O ressentimento é definidor de um tipo, no caso, o tipo escravo, pois 0
configura mediante a formacéo do seu modo especifico de ser. Logo, a revolta dele,
em termos de moral, tem, no ressentimento, sua efetiva possibilidade, ao passo em

gue € o mével de suas avaliacles e, assim, de seus juizos de valor:

A rebelido escrava na moral comeca quando o préprio ressentimento
se torna criador e gera valores: o ressentimento dos seres aos quais
€ negada a verdadeira reacdo, a dos atos, e que apenas por uma
vinganca imaginaria obtém reparagéo (NIETZSCHE, 2009, p. 26).

A analogia existente entre o ressentimento — considerado como, de um lado,
formador de um tipo, e, de outro, criador de valores — solicita uma anélise do que
seja acdo, reacdo e suas concernentes ligagbes com o expressar das forcas.
Observa-se, pelo texto do fildsofo, que a acédo propriamente dita ndo € caracteristica
do homem do ressentimento, cuja forma correspondente seria a vinganca
imaginéria. O tipo do ressentimento ndo consegue criar a partir da interioridade
como movente, carecendo, assim, de estimulos externos: o outro € o ponto de sua
criacdo. A inversdao moével de avaliacdo para a exterioridade requer a negacédo do
outro tido como condicionante de alguma postulagdo, ainda que aparente. O
ressentimento forma um tipo que, para se definir, precisa da existéncia de outro e da
negacéao desse outro, igualando, em vista disso, negacao e criagéo.

A oposicdo sim/ndo é decisiva para compreender a relagdo entre acao/
reacao, poténcia/impoténcia. A moral de senhores nasce de um sim, isto €, de uma
afirmacdo de si enquanto expressdo de um impulso vital como determinante da
avaliacdo, ao passo em que a moral de escravos, inversamente, precisa inventar um
nao-eu, opor-se a ele para, a partir disso, obter uma afirmacao de si. Essa afirmacao
tem de se apresentar, primeiramente, como aparente, uma vez que, nesse caso, a

exterioridade € determinante da avaliacédo; o outro se apresenta, na verdade, como



29

principio de compreenséao e acao. Nietzsche confere ao nobre a acéao, diz que este
age e isso se da precisamente pelo fato de a afirmacdo de si e de sua diferenca
frente aos demais ser constitutiva do agir: “[...] o contrario sucede no modo de
valoracdo nobre: ele age e cresce espontaneamente, busca seu oposto apenas para
dizer Sim a si mesmo com ainda maior jubilo e gratidao” (NIETZSCHE, 2009, p. 26).

O sim se refere a acao, e o ndo a reacao. Por conseguinte, podem-se nivelar
0S seguintes pares disjuntivos “sim”, “afirmacao”, “acdo”, “poténcia/ndo”, “negacao’,
e ‘“impoténcia” como reveladores da distincdo senhor/escravo, inclusive na
constituicéo fisiolégica de cada um. Se a vontade de poder é determinante de toda
acado e, portanto, do interpretar e do avaliar, ela se mostra como impulso vital
responsavel pela afirmacédo e criacdo. E ela que institui novas formas mediante as
relacBes de forcas. Logo, a disjuncdo sim/ndo € importante para compreender, em
Nietzsche, a constituicdo dos tipos, considerado expressodes diferentes da vontade
de poder. Desse modo, a constituicéo fisioldgica remete, no escravo, a uma vontade
de poder que, ao invés de afirmar, principia por negar. Carece do outro ndo como
representacao posterior, mas como substrato de seu valor, demonstrando, com isso,
ser expressao de impoténcia em lugar de poténcia.

Acao e reacéo faz aluséo, de certa forma distintivamente, aos tipos senhor e
escravo, permitindo, assim, definir uma qualificacdo de forcas. Tomando-se as
forcas como intensidades, entdo existira uma variagdo de intensidades que
estabelece a diferenca entre forcas, o que favorece a afirmacdo de que umas sao
dominantes e outras dominadas. Mas, se a relagdo dominagao/subjugacgéo tem, por
base, uma diferenca de intensidade, ela pode conformar uma diferenca de
qualidade, jA que compreende a intensidade como variacdo de quantidade. A
interpretacdo deleuziana faz da vontade de poder o elemento diferencial das forcas
em relagcdo: a vontade de poder seria determinante da intensidade conformando a
qualidade. Se acéo e reacao estao relacionadas com dominacao e subjugacéao, isto
€, relacionadas com as forcas e, por decorréncia, com a vontade de poder, pode-se,
de imediato, obter uma qualificagéo a partir da acao e reagéo. A agao se relacionaria
com a atividade e a reagcdo com a reatividade.

A referéncia a designacao ativo/reativo aparece também quando da distincao
do sentimento de felicidade entre os tipos senhor e escravo. Nessa ocasiao,

Nietzsche néo utiliza o termo reag¢ao, mas, sim, passividade. Refere ambos, ativo e



30

passivo, a plenitude ou ndo de for¢cas. Para ele, os nobres possuiam o sentimento

de serem felizes, o qual advinha da sua prépria constitui¢cdo:

[...] “os bem nascidos” se sentiam mesmo como os “felizes”; eles nao
tinham de construir artificialmente a sua felicidade, de persuadir-se
dela, menti-la para si, por meio de um olhar aos seus inimigos
(NIETZSCHE, 2009, p. 27).

Por esse motivo, ndo precisavam construir seu viver e a sua felicidade
artificialmente, uma vez que ndo conseguiam nem acreditavam na separacao entre
felicidade e acéo. A felicidade era uma conquista da agdo que os caracterizava “[...]
como homens plenos, repletos de forca e, portanto, necessariamente ativos...”
(NIETZSCHE, 2009, p. 27).

O escravo, diversamente, vé a felicidade sob a forma de sonho, repouso e
paz, enfim, como um ideal a ser atingido mediante a apatia, em lugar de construido

através da acao:

A felicidade no nivel dos impotentes, opressos, achacados por
sentimentos hostis e venenosos, nos quais ela aparece
essencialmente como narcose, entorpecimento, s0ssego, paz,
“sabbat”, distensdo do animo e relaxamento dos membros, ou, numa
palavra, passivamente (NIETZSCHE, 2009, p. 27).

A palavra “passivamente” provém de “passividade”, que designa, justamente,
aguele que nao atua, nao-age, opondo-se, por conseguinte, em termos de

significacao, a atividade. Azeredo diz:

Ora, se a atividade é constitutiva do tipo senhor, pelo fato de ele
manifestar uma sobrecarga de forga, entdo a passividade, enquanto
um ndo atuar constitutivo do escravo implica uma diferengca na
manifestacdo da forca que faz dele um tipo passivo, cuja qualidade
bésica da relacdo das forgas sera reativa (AZEREDO, 2000, p. 42).

Retomando-se as afirmagfes nietzschianas, observa-se que ele se refere a
reacdo como sendo proépria desse tipo: “sua acao €, desde o principio, reacao”.
(NIETZSCHE, 2009, p. 28). No texto Ecce homo (2005), diz: “Absolutamente nada
mais em si aceitar, acolher, engolir — ndo mais reagir’ (NIETZSCHE, 1995, p. 30).
N&o obstante, ao se fazer referéncia a forga ativa como constitutiva do tipo senhor e

a reativa como constitutiva do tipo escravo, quer-se apontar a constitutividade como



31

prevaléncia da qualidade da forga tida como conformadora e diferenciadora de tipos.
Com isso, as duas forgas, ativa e reativa, estariam presentes em ambos.

O ressentimento € definidor do tipo escravo por |he ser como que proprio;
todavia, 0 mesmo também aparece no senhor, mas nele se esgota rapidamente. E
como diz Nietzsche, “uma reagao imediata”, por isso ndo envenena: por outro lado,
nem sequer aparece” (NIETZSCHE, 2009, p. 28). A possibilidade de o ressentimento
no senhor dirimir-se no instante tem, na sua formacao, os elementos explicativos.
Sua atividade faz com que perceba “seus inimigos”, “suas desventuras”, e seus
“malfeitos” como algo sem importancia. Em vista disso, as situa¢cdes adversas n&o o
intimidam, n&o prosternam sua atividade. Pelo contrario, demonstram ser, seu agir,
expressao de plenitude de forca “[...], eis o indicio de naturezas fortes e plenas, em
gue ha um excesso de forca plastica, modeladora, regeneradora, propiciadora do
esquecimento...” (NIETZSCHE, 2009, p. 28).

A aluséo ao esquecimento € um dado expressivo, tanto na configuracdo da
qualidade das forcas, quanto no entender do ressentimento como doenca. O
esquecimento, para Nietzsche, € uma forca ativa que atua evitando a fixacdo na
consciéncia das vivéncias cotidianas: “Esquecer ndo € uma simples vis inertiae
[forca inercial], como creem os superficiais, mas uma forga inibidora ativa, positiva
no mais rigoroso sentido” (NIETZSCHE, 2009, p. 43). Pode-se determina-la como uma
espécie de aparelho amortecedor, cuja funcdo seria impedir a impressao de tudo

gue € experimentado:

Gragcas ao esquecimento, o que €é por nos experimentado,
vivenciado, em ndés acolhido, ndo penetra mais em nossa
consciéncia, no estado de digestdo (ao qual poderiamos chamar
“assimilacao psiquica”), do que todo o multiforme processo da nossa
nutricdo corporal ou “assimilagao fisica” (NIETZSCHE, 2009, p. 43).

A essa faculdade caberia, enquanto vigilante, garantir a ordem psiquica e a
tranquilidade necessarias para o desenvolvimento, no homem, de funcdes mais

nobres:

[...] um pouco de sossego, um pouco de tabula rasa da consciéncia,
para que novamente haja lugar para o novo, sobretudo para as
funcbes e os funcionarios mais nobres, para o reger, prever,
predeterminar (pois nosso organismo é disposto hierarquicamente)
(NIETZSCHE, 2009, p. 43).



32

Se a absorcao de tudo quanto se vivencia evita a abertura para o novo, entao
0 ato de esquecer esta diretamente relacionado com a possibilidade de criar e,

portanto, de afirmar.

[...] Um excesso de memodria consciente nos confinaria a uma
fixacdo do passado e, assim, retardaria a atividade aberta em
direcdo ao futuro. Nietzsche alega que o beneficio do esquecimento
ativo é que ele da espago para o “novo” e para as “fungbes mais
nobres” de governar, prever e predeterminar. Além disso, diz que
"ndo poderia haver felicidade, alegria, esperanca, orgulho ou
presente sem o esquecimento” (HATAB, 2010, p. 84).

Se h& uma hierarquia no organismo humano, 0 esquecimento se apresenta
como guardido dessa hierarquia, fazendo, do esquecer, algo superior ao assimilar. A
consciéncia nao seria propriamente ativa; de um lado, define-se pela receptividade,
mas, de outro, pela pressuposicdo de que “[...] a maior parte do pensamento
consciente deve ser incluida entre as atividades instintivas” (NIETZSCHE, 2005, p. 10).
Nietzsche cré que o préprio pensamento consciente tem, por base, diretrizes
instintivas que sdo determinantes. Dai o nobre ndo prestar honras a esperteza e
preocupar-se bem mais com seus instintos reguladores inconscientes em termos do

seu funcionamento, pois estes sdo determinantes da sua plenitude:

Nao fosse tdo mais forte o conservador vinculo dos instintos, nao
servisse no conjunto regulador, a humanidade pereceria por seus
juizos equivocados e seu fantasiar de olhos abertos (NIETZSCHE,
2012, p. 61).

O que faz com que o ressentimento no senhor ndo envenene é o total
funcionamento da faculdade ativa do esquecimento que, ao evitar a fixacdo na

consciéncia de toda e qualquer vivéncia, permiti-lhe determinar a ag&o pela criagéo.

O esquecimento € antes a condi¢do de possibilidade da vida como a
concentracdo interior pela qual ela se harmoniza consigo no
crescimento coeso de si mesmo, é a forca que precede toda forca, a
poténcia de toda poténcia e, como condi¢do fundamental, idéntica a
esséncia da vida, aquilo que Nietzsche chama de saude (HENRY,
Michel, 1985, p.250).

No escravo, diversamente, a faculdade do esquecimento ndo funciona,

fazendo com que ele desenvolva uma terrivel memdria. Ele revela uma



33

impossibilidade de esquecer, que até mesmo determina a sua percep¢ao do inimigo
como mau. Se o0 esquecimento € um “guardido da ordem psiquica”, a privagdo de
seu funcionamento impde um estado patolégico definido, propriamente, como
ressentimento. Em Ecce homo, Nietzsche (1995) afirma que “estar doente € em si
uma forma de ressentimento” (NIETZSCHE, 1995, p. 30). Se no escravo O
ressentimento como que o impregna, entao ele se define por um estado patoldgico.
Assim sendo, compreende-se, de um lado, a sua incapacidade de reagir e, de outro,
o estabelecimento do 6dio e da negacdo como promotores do avaliar. O escravo nao
realiza, propriamente, uma criagédo, pois nao postula algo, mas justamente se utiliza
do ressentimento para transvalorar os juizos de valor do nobre. Esse procedimento,
ao invés de conflitar com a afirmacéo e manifestacdo das forcas e das vontades de
poder considerados como seus elementos definidores, demonstra haver, de fato,
uma manifestacdo andmala na relacdo das for¢cas no escravo, assim como uma
diferenca de qualidade na prépria vontade de poder. Enquanto o senhor afirma a
diferenca, o escravo nega o que difere e faz da negacédo um ato criador. A anomalia,
no escravo, pode ser referida a impossibilidade de funcionamento do esquecimento

e ao desenvolvimento agucado da memoria.

O problema nao é exatamente simples: é preciso té-lo vivido a partir
da forca e a partir da fraqueza. Se existe algo em absoluto a objetar
no estado de doenca e de fraqueza, € que nele esmorece no homem
o verdadeiro instinto de cura, ou seja, o instinto de defesa e ofensa.
N&o se sabe nada rechacgar, de nada se desvencilhar, de nada dar
conta— tudo fere. A proximidade de homem e coisa molesta, as
vivencias calam fundo demais, a lembranga € uma ferida supurante
(NIETZSCHE, 1995, cap.1, p. 30).

A declaracdo nietzschiana de que as vivéncias calam fundo, assim como a
associacdo entre lembranca e ferida remete, necessariamente, a memaoria como
soberana na receptividade, ou melhor, ndo ha propriamente receptividade ao novo,
mas manutencao e fixagdo do vivenciado. Em vista disso, o escravo n&o pode agir
nem mesmo reagir. O tipo do ressentimento ndo tem nem mesmo, na reacao, sua
atividade, ja que o préprio reagir implica uma atividade que, devido ao seu estado
patoldgico, lhe é vedada: a reacdo nédo € acionada, como resultado disso, ndo mais
reage: soO sente, e sente tudo de uma maneira rancorosa e ressentida. Seja qual for

o estimulo recebido por esse tipo, ele sempre 0 sente como agressao.



34

Odio e desejo de vinganca seriam as palavras—chave para
compreender o ressentimento. E a diferenca que causa o 6dio, ou
melhor, € a recusa da diferenca que o engendra. Incapaz de aniquilar
o forte, 0 homem do ressentimento quer vingar-se, mas nao podendo
fazé-lo, imagina 0 momento em que sua ira se exercera impiedosa e
implacavel; é por isso que o0 ressentimento ndo é sinbnimo de
reacdo: justamente por ser impotente para reagir ao fraco, sé resta
ressentir (MARTON, 2000, p.82).

Em virtude de néo ter mais a sua reacao acionada, revolta-se contra tudo com
gue se depara e sente necessidade de vingar-se dos outros tipos. “Em virtude de
seu tipo, o homem do ressentimento ndo ‘reage’: sua reacdo nao tem fim, ela é
sentida em lugar de ser acionada” (DELEUZE, 1976, p. 96). Essa necessidade
deriva de sua incapacidade de agir e reagir a excitacdo, de forma que passa a
conceber o0 mundo como a razdo do seu ressentimento. Toda excitacdo o fere, 0
agride e, assim, ele se volta contra a natureza e contra tipos ativos, dirigindo-lhes
seu odio.

Como a impoténcia do ressentido o impede de realizar qualquer atividade, ele
espera que os outros a realizem por ele. No momento em que iSSO ndo acontece,
procura alguém para culpar por ndo ter conseguido o que desejava, principalmente
pela sua dor e sofrimento. A frustracdo consequente, entretanto, Ihe desagrada e,
por conseguinte, ele projeta a infelicidade como responsabilidade de outrem, tendo,
como pano de fundo, a necessidade de se sentir como bom. O tipo ressentido
manifesta uma vida sintomatica de sua condi¢cdo negadora e, como nao consegue
agir ou criar, atribui, a negacéo, essa possibilidade.

Na filosofia de Nietzsche, a diferenca basal entre o tipo de homem do
ressentimento escravo e o tipo ativo, senhor, esta na vontade de poder que, no
primeiro, mostra-se como negativa, impossibilitando a afirmacao, e, no ultimo, como
afirmativa, ignorando a negacdo. Dai a origem da vinganca imaginaria que se
dissimula como afirmacao, procurando ocultar a dimenséo da negacéo, o niilismo.

Estabelecendo a emergéncia da moral de escravo no ressentimento, o fildsofo
compreende a producdo de seus juizos de valor a partir de uma condicdo de
doenca. Intui, por trds do procedimento do tipo escravo, a vontade negativa como
promotora da transvaloracdo. Par Nietzsche, os fracos, pobres e miseraveis so
podem passar a ser bons quando negam os fortes, quando conseguem transmutar
para eles o juizo de valor mau. Em vista disso, houve inversao dos juizos de valor

nobre-aristocraticos, quando bom e ruim foram substituidos por bom e mau.



35

Perguntemo-nos quem é propriamente “mau”, no sentido da moral do
ressentimento. A resposta, com todo rigor: precisamente o “bom” da
outra moral, o nobre, o poderoso, o dominador, apenas pintado de
outra cor, interpretado e visto de outro modo pelo olho de veneno do
ressentimento (NIETZSCHE, 2009, p. 29).

Embora o juizo bom seja expresso pelo mesmo signo, ndo permanece nele o
mesmo significado. Quem & o bom na moral de escravos? Quem € o bom na moral
dos senhores? A resposta, a essa questdo remete a dois impulsos distintos, a duas
vontades de poder que apresentam distingcbes primordiais em termos de sua
respectiva qualidade (afirmacéo e negacdo). Nao obstante a vitoria do tipo escravo,
observa-se a deficiéncia de sua constituicdo pelos sintomas expressos mediante a
sua interpretacdo. O escravo, contudo, venceu, 0 ressentimento triunfou. Diante
disso, resta saber o que permite, segundo Nietzsche, o triunfo dos fracos, e isso
depende da analise do julgamento moral da expressao das forcas realizado pelos

ressentidos.



36

3 O RESSENTIMENTO E A MA-CONSCIENCIA

3.1 INSTINTO DE CRUELDADE E CULPA

As andlises nietzschianas tém, como cenario, a referéncia constante a
filologia e ao estabelecimento da vontade de poder. A filologia permite elucidar o
processo valorativo por meio da analise das qualificacbes expressas pelos tipos
disjuntivos senhor/escravo. A propria disjuncdo € confirmada pela referéncia a
significagbes distintas que o0s mesmos receberam em diferentes épocas,
demonstrando ser, o signo, veiculo de interpretacdes, 0 que requer uma producao.
Com isso, o significado, ao invés de assinalar uma unilateralidade, remete a uma
pluralidade, pela percepcao da diversidade de sentidos possiveis. A interpretacao e
a avaliacdo, quando remetidas as forcas e as vontades de poder, extinguem a
significacdo unilateral pela inclusdo necessaria da pluralidade. Se a vontade de
poder estda na base de toda acdo, e logo, apresenta-se como fundante de
interpretacfes e avaliacdes, uma analise que vise ao desmascaramento do sentido e
do valor deve se ater a essa vontade.

O desenvolvimento da responsabilidade remete, essencialmente, as forcas e
as vontades de poder tornando indispensavel verificar as relagcbes de poder, em
termos de aumento ou decréscimo de poténcia, manifestas na diferenca presente na
responsabilidade ligada a divida e ligada a culpa. Isso permite detectar o que
processa com a vontade num e noutro caso e, a partir disso, indagar: quem quer a
responsabilidade como divida? O que quer aquele que associa divida a
responsabilidade? Quem quer a responsabilidade como culpa? O que quer aquele
que associa culpa a responsabilidade? Em ambos os casos, € a vontade de poder,
que, entretanto, ndo quer o mesmo em ambos. Tem-se, assim, uma distingao e, pelo
meio dela, duas manifestacdes que expressam as disjuncdes presentes nas
construgdes argumentativas de Nietzsche.

Tomando a dupla significacdo da palavra “Schuld”, que designa, ao mesmo
tempo, culpa e divida, “Esses genealogistas da moral teriam sequer sonhado, por
exemplo, que o grande conceito moral de ‘culpa’ teve origem no conceito muito
material de ‘divida?” (NIETZSCHE, 2009, p. 48). Nietzsche procura derivar o

sentimento de dever e de obrigacéo pessoal das relagdes contratuais entre credor e



37

devedor. Remete o0 conceito moral de culpa ao conceito material de divida situando
0S supremos valores morais em sua ascendéncia eminentemente material: nas
relacbes de compra, venda e intercambio. Mostra que, em um primeiro momento, a
responsabilidade esta ligada a divida, o homem é responsavel por uma divida, e ndo
h& culpa, sendo o homem responsavel por uma falta. Verifica na etimologia das
palavras, a significacdo atribuida e, com isso, a remessa da designacdo a
postulacdo de um sentido expresso em um momento histérico, bem como de suas
alteracdes de significacdo que expressam reorganizacdes nas relacbes de poder:
Que forcas? Que vontades? Qual o estatuto da forca nesse momento? Qual o
estatuto da vontade nesse momento? E esse modo de proceder, respaldado pela
filologia e pela histéria, que separa diametralmente a genealogia nietzschiana de
algumas anteriormente empreendidas.

Desconhecendo esse modo de proceder, pretensos historiadores da moral
ndo sO deixam de analisar a relacdo conceptual entre culpa e divida, o que implica
ou a ndo percepcao de tal relacdo ou um interesse manifesto em ndo observa-la,
como atribuem a acdo uma tal intencionalidade que acaba por vincular a punicao, o
castigo a um merecimento pela intencdo que promoveu o ato. Reconhecendo, na
justica, a necessidade de punir alguém que poderia ter agido de modo diverso,
terminam por coloca-la no viés do ressentimento. E de outra maneira que Nietzsche
a compreende, pois, para ele, a justica pertence ao processo formativo engendrado
pelas forcas ativas. A justica, assim como a moralidade dos costumes, situa-se na
pré-histéria da humanidade. Nao obstante as teses dos historiadores da moral
referirem-se a origem da justica e do castigo, remontam, de fato, a um sentido bem
posterior dado a eles, uma vez que, se situando tais signos na histéria, consoante a

Nietzsche, eles remetem a uma outra e bem diversa significacao.

Durante o mais largo periodo da histéria humana ndo se castigou,
porque se responsabilizava o delinquente por seu ato, ou seja, ndo
pelo pressuposto de que apenas o culpado devia ser castigado — sim
como ainda hoje os pais castigavam seus filhos, por raiva devida a
um dano sofrido, raiva que se desafoga em quem o causou; mas
mantida em certos limites, e modificada pela ideia de que qualquer
dano encontra seu equivalente e pode ser realmente compensado,
mesmo que seja com a dor do seu causador (NIETZSCHE, 2009, p.
48).



38

O texto, ao referir-se ao periodo mais longo da histéria humana, remonta a
propria pré-historia da humanidade e, com isso, a necessidade de fazer, no homem,
uma memoria da vontade, fazé-lo capaz de prometer, 0 que encontra meio nas
relacBes contratuais que equiparavam dano e dor. Na base da introdugéo do castigo
esta a célera pelo dano sofrido; ainda assim € a ideia de equivaléncia, equiparacao e
medida que sustenta a relacdo dano/dor. Sao as relagdées contratuais que permitem

equipara-los:

De onde retira sua forca esta ideia antiquissima, profundamente
arraigada, agora talvez inerradicavel, a ideia da equivaléncia entre
dano e dor? Ja revelei: na relacdo contratual entre credor e devedor;
que é tdo velha quanto a existéncia de “pessoas juridicas”, que por
sua vez remete as formas basicas de compra, venda comércio, troca
e trafico (NIETZSCHE, 2009, p. 49)

Na visdo de Nietzsche, ndo se castigava por responsabilidade diante do ato, e
sim por raiva devido ao dano e, inclusive, se introduzia a dor como um elemento que
Ihe era equivalente. Dessa forma, o castigo ndo poderia ter uma conotagdo moral,
mas, diferentemente, buscava-se, através dele, uma reparacdo ou restituicdo do
dano. Em vista disso, a sua remessa direta a esfera contratual.

Esse tipo de relacdo esta presente principalmente nas promessas, pois se
fazia um contrato em que o devedor empenhava algo seu ao credor como garantia
do cumprimento da palavra. Para Nietzsche, a confiangca no cumprimento da
promessa requeria o empenho de algo que o promitente possuisse, de modo que
este dispunha de seu corpo, sua mulher, sua vida, ou mesmo a tranquilidade pos-
morte (cita o caso dos egipcios) como elementos de troca, objetos de garantia que
respaldavam o empenho da palavra pela possibilidade de restituicdo do dano, caso
a promessa nao fosse cumprida. Isso se efetivava de tal modo que o credor podia,
de fato, dispor do devedor: “...], sobretudo, o credor podia infligir ao corpo do
devedor toda sorte de humilhacbes e torturas, por exemplo, cortar tanto quanto
parecesse proporcional ao tamanho da divida.” (NIETZSCHE, 2009, p. 49).

A ideia de compensacdo tem por base um deleite interno, uma satisfacao
promovida por poder dispor de outrem. Nietzsche atribui, ao credor, a possibilidade,
mediante a puni¢cdo, de participacdo de um “direito dos senhores”, que seria,
justamente, a intensificacdo de poder experimentada através da subjugacédo do
devedor. Por isso, ele equipara um bem — terra, dinheiro, etc — a descarga da propria



39

poténcia, mediante a dor infligida ao devedor. A satisfagdo aparece como
recompensa pelo dano sofrido e serd tanto maior quanto mais baixo for o nivel do
devedor em termos estamentais, ja que possibilita 0 gozo atraves do distanciamento
e superioridade que o elevam. Na base da equiparacéao entre dano e dor, na ideia
mesma da compensacao, esta presente, como imperante, o prazer da crueldade.
Ante a obtencdo do direito de ser cruel o credor executa a pena diretamente, ou
mesmo indiretamente, na medida em que a cargo de uma autoridade, a qual Ihe da
prazer, e 1isso, nhesse momento, justifica a equiparagcdo dano-dor: “[...] a
compensacao consiste, portanto, em um convite e um direito a crueldade”.
(NIETZSCHE, 2009, p. 50).

E, no campo das rela¢Ges materiais entre comprador e vendedor que surgem,
segundo o fildsofo, o direito e a justica, pois foi a partir da medida, do peso, enfim,
do ato de estimar que o homem chegou ao estabelecimento de direitos e deveres. A
justica recebe, assim, em Nietzsche, outro estatuto, j& que a relacdo entre dor e
esquecimento, em vista do estabelecimento de uma memdria da vontade, remete ao
papel da justica. O dano representa, justamente, o descumprimento da promessa e,
com isso, 0 esquecimento diante da palavra empenhada. Em vista disso, a dor é
tanto equiparada ao esquecimento, quanto imposta como meio determinante de sua
suspensao temporaria, cabendo-lhe fixar, na memoria, uns “quero” e uns “ndo
quero”. O castigo aparece como meio necessario para fazer, no homem, uma
memoria: “castigo como criagcdo de memoria” (NIETZSCHE, 2009, p. 64). Se a
necessidade de fazer no homem uma memadria remonta a sua pré-histéria, entdo a
equivaléncia entre dano e dor, concebida como modo de suspensdo do
esquecimento, também remonta e, justamente ai, se deve situar a justica, que torna
o devedor responsavel por uma divida. Uma tal determinacdo aponta para a origem
de culpa e de obrigacéo pessoal.

O sentimento de culpa tem sua génese na relacdo entre comprador e
devedor, credor e devedor: “[...] foi entdo que pela primeira vez defrontou-se, mediu-
se uma pessoa com outra” (NIETZSCHE, 2009, p. 54). Essas relacdes, tidas por
Nietzsche como as mais antigas encontradas entre os homens, apontam para o
homem como aquele que valora, mede pessoa a pessoa, isto €, estabelece
equivaléncia entre uma pessoa e outra. A troca e a valoragdo, na sua perspectiva,

sdo tdo fundamentais para o inicio do pensar humano que acabam por defini-lo e



40

nisso se encontra, inclusive, o sentimento de superioridade do homem sobre os

demais animais, nessa sua capacidade de medir e valorar:

[...] talvez a nossa palavra “Mensch” (manas) expresse ainda algo
deste sentimento de si: 0 homem [Mensch, em alemé&o] desighava-se
como o ser que mede valores, valora e mede, como “o animal
avaliador” (NIETZSCHE, 2009, p. 54/55).

Para Nietzsche, as relacGes entre comprador e vendedor, credor e devedor,
antecedem qualquer organizacdo social e, sé posteriormente, passam a ser
transpostas para as comunidades, uma vez que tais relagbes se estabelecem,
primeiramente, entre as pessoas. Mais tarde, elas atingem tal refinamento que se
passa a perceber, em tudo, um valor, fazendo com que cada coisa existente tenha

um preco, um equivalente.

[...] Logo se chegou a grande generalizacido: “cada coisa tem seu
preco; tudo pode ser pago” — 0 mais velho e ingénuo canon moral da
justica, o comeco de toda “bondade”, toda “equidade”, toda “boa
vontade”, toda “objetividade” que existe na terra. Nesse primeiro
estagio, justica é a boa vontade, entre os homens de poder
aproximadamente igual, de acomodar-se entre si, de “entender-se”
mediante um compromisso — e, com relagdo aos de menor poder,
forca-los a um compromisso entre si (NIETZSCHE, 2009, p. 55).

A nocéo de justica procede da possibilidade de o homem, medindo pessoa a
pessoa, diferenciar os que tém mais ou menos poder, e estabelecer direitos e
deveres entre os iguais. Em vista disso, o0s iguais ajustam-se entre si e subjugam
agueles que tém menos poder. Estabelece-se, por conseguinte, uma diferenca entre
0 grupo de mais potentes e de menos potentes, sendo que a boa vontade se
estende aos iguais, 0 que remete aguela nocdo de igualdade entre os iguais ja
mencionada. A extensdo a comunidade se d4 a medida que essas relacdes
permeiam as demais entre 0s membros da comunidade. Vale observar que, nesse
caso, 0s iguais sdo os proprios membros da comunidade, que acordam em agir
conforme suas decisdes, ndo obstante a necesséaria cobranca ao individuo que
quebra o acordo e a sua subsequente eliminacdo. A partir disso, ele perde os
beneficios dos costumes que o protegiam e contra os quais ele se rebela, dai a
necessidade do castigo como cobranca do credor, no caso a comunidade, sobre o

devedor, infrator:



41

[...] o criminoso é um devedor que ndo s6 ndo paga 0s proveitos e
adiantamentos que lhe foram concedidos, como, inclusive, atenta
contra seu credor: dai que ele ndo apenas sera privado de todos
esses beneficios e vantagens, como é justo — doravante lhe sera
lembrado o quanto valem esses beneficios (NIETZSCHE, 2009, p.
56).

A justica, consoante a genealogia nietzschiana, intensifica-se quando as
comunidades sdo mais vulneraveis diante da possibilidade de sua supressdo. Com o
aumento de seu poder, a subversao individual ndo a ameaca e, por isso, o individuo
€ protegido pela comunidade perante aquele a quem diretamente lesou. No caso
inverso, se processa 0 oposto. Tem-se, assim, segundo o fildsofo alemao, alguns
elementos explicativos da evolucdo do direito penal, pois o aumento do poder da
comunidade conduz a certa separacdo entre infrator e o ato, o que possibilita, ao
infrator, o resgate da propria infragdo. Nesse momento, ele ndo é mais proscrito.

A amenidade do direito penal esta relacionada com o poder da comunidade.
Quanto mais aumenta o seu poder, menos ela precisa de leis duras, uma vez que
reduz sua suscetibilidade, ocorrendo o inverso, caso aumente. Essa mesma relacao
ja havia sido estabelecida, por Nietzsche, entre a memaria e a dor. Caso se retome a
sua afirmagdo de que “somente o que ndo cessa de fazer mal permanece na
memoria”, pode-se inferir que a relacédo do direito frente ao individuo € a mesma da
dor. Intenta fazer, no homem, uma memoria, conter-lhe os instintos, adestra-lo e,
com isso, torna-lo responséavel pelas suas forcas reativas, de modo a poder aciona-
las. A imposicéo da lei, quando da moralidade dos costumes, tem, como fim, a sua
prépria supressdo, mediante a formacdo do individuo soberano. Conclui-se,
portanto, que a atuacdo da justica, em Nietzsche, vai-se reduzindo a medida que a

poténcia aumenta, chegando, inclusive, a sua propria supressao.

A justica, que iniciou com “tudo é resgatavel, tudo tem que ser pago”,
termina por fazer vista grossa e deixar escapar os insolventes —
termina como toda coisa boa sobre a terra, suprimindo a si mesma. A
autossupressdo da justica: sabemos com que belo nome ela se
apresenta — graca; ela permanece, como € Obvio, privilégio do
poderoso, ou melhor, o seu “além do direito” (NIETZSCHE, 2009, p.
57).

O individuo soberano prescinde da justica, assim como da lei, pois ele é o
“fruto maduro” que, mediante a moralidade do costume e da prépria justica, ambos

situados na pré-historia da humanidade, tornou-se primeiramente responsavel para



42

depois tornar-se leve, livre, irresponsavel. O termo irresponsavel, em Nietzsche, ndo
quer designar aquele que ndo se responsabiliza pelo seu ato, mas aquele que nédo é
responsavel perante nenhum tribunal, nenhum costume, nenhuma lei, dai a leveza e
a incomensurabilidade da poténcia em propor¢cado a uma organizacao instituida. Esse
individuo soberano, sendo pleno de poténcia, tem suas forcas reativas
necessariamente acionadas, a atividade prepondera nele e, por isso, configura-se
como realizacdo do homem. A supressao da justica € uma decorréncia da propria
suspensao da acdo da espécie sobre o individuo e, com isso, da passagem da pré-
historia a pds-histéria. Todas “as coisas boas sobre a terra”, como diz Nietzsche,
tém, necessariamente, que se suprimir para dar lugar a expressao plena da vontade
de poder e, com isso, da afirmacédo da propria vida.

Para o filésofo genealogista, o processo de determinacdo da justica é
conduzido pela positividade, pois, na sua visao, “o ultimo terreno conquistado pelo
espirito da justica € o do sentimento reativo!” Assim, a justica € sempre produto da
atividade, uma vez que sao as forcas ativas que se exercem quando da avaliagéo,
da medida. O ressentimento, diferentemente, falseia o inimigo, o v&é como mau,
inverte toda valoracao do tipo ativo e, com isso, ndo poderia a partir de si julgar, a
ndo ser de modo reativo. “O homem ativo, violento, excessivo, esta sempre bem
mais préximo da justica que o homem reativo” (NIETZSCHE, 2009, p. 58). Para o
filbsofo alemé&o, em todos os tempos, o direito sempre esteve ligado aos fortes e
poderosos como impositores da lei e, a partir disso, do que € justo e injusto. Nao
existe justo e injusto em si, mas tdo somente em relacdo a uma lei estabelecida: “[...]
€ a instituicdo da Lei, a declaracéo imperativa sobre o que a seus olhos é permitido,
justo, e proibido, injusto: apds a instituicao da lei” (NIETZSCHE, 2009, p. 59). Se
perguntar quem cria valores, quem organiza a exterioridade mediante a introducéo
de formas, a resposta remete ao tipo senhor e, portanto, a uma vontade de poder de
qualidade afirmativa.

A justica, nessa acepcdo, esta ligada, necessariamente, a afirmacao, e, por

conseguinte, & acdo e nunca a reagao e ao ressentimento:

Historicamente considerado, o direito representa — justamente a luta
contra os sentimentos reativos, a guerra que lhes fazem os poderes
ativos e agressivos, que utilizam parte de sua forgca para conter os
desregramentos do pathos reativo e impor um acordo (NIETZSCHE,
2009, p. 59).



43

bY

A justica visa conter o acionamento a forca reativa e, portanto, a
intensificagdo e afirmagdo da vida, nada obstante os estados de direito se
constituirem como “estados de exce¢ao”, haja vista a restricdo expansiva da vontade
de poder em busca de mais poténcia. Através da imposicao da lei se restringe sua
manifestagdo, pois, segundo a compreensdo de Nietzsche, “[...] a vida atua
ofendendo, violentando, explorando, destruindo, ndo podendo sequer ser concebida
sem esse carater” (NIETZSCHE, 2009, p. 60). Referenda-se, desse modo, a
impossibilidade do justo ou injusto em si e corrobora-se a sua relacéo direta com a
instituicdo da lei. Os estados de direito s6 se justificam como “[...] meio de luta entre
complexos de poder" (NIETZSCHE, 2009, p. 60), jamais como em Si mesmo,
soberano, pois isso promoveria uma negac¢ao da vida e, por decorréncia, do proprio
homem. A justica cabe, propriamente, conter o ressentimento, ao eliminar o ponto de
vista do ofendido como medida do justo, e assim, a possibilidade da vinganca reativa
na avaliacao.

Ao invés de derivar a justica de uma causa final, Nietzsche a concebe
enquanto produto do trabalho arduo da moralidade dos costumes. Alguns estudiosos
da moral, na sua 6tica, procedem de modo diverso ao introduzirem uma finalidade
como causa da justica e do castigo. Todavia, para ele, recorrer a semelhante
explicacdo consiste em tomar um sentido como “o sentido”. Em termos genealdgicos
— gualquer coisa, o castigo, por exemplo —, pode ter uma utilidade, diversa inclusive.
Mas essa € apenas a expressao de um dado sentido que, em um momento, lhe foi
conferida devido a determinada relacdo de forcas e de vontades de poder. A
vontade de poder é a base do sentido e do valor, sendo responsavel, portanto, por
toda producéo, organizacao e hierarquizacdo. Assim, o estabelecimento de causas,
funcdes e utilidades como justificacdes de existéncia sé podem visar ao falseamento
de sua manifestacéo e ao estabelecimento de uma interpretacdo como verdade.

Para Nietzsche, ndo existe um reino de conceitos morais que remontem aos
primérdios da humanidade, nem ao menos é possivel apelar para uma disposi¢cédo
natural presente no homem; o que existe sao interpretacdes e avaliacdes
introduzidas pelo homem no mundo, cujos conceitos sdo apenas expressodes e,
enguanto tais, devem sempre ser referidos a forcas e a vontades de poténcia para
poderem determinar o seu referido valor. Em vista disso, a impossibilidade de
encontrar, numa natureza humana determinada, a priori, 0 dever, ja que este se faz

mediante as relacdes de poténcia, sempre entre aqueles que figuram como iguais.



44

Ha, na perspectiva nietzschiana, um terceiro elemento presente nas relacdes
formadoras primitivas que, a0 mesmo tempo, equipara dano e dor, e sustenta o
carater compensador do sofrimento, qual seja, o prazer na crueldade. E justamente
a satisfacdo de ver sofrer e, ainda mais, de fazer sofrer, que possibilita o
estabelecimento de uma relagao que, de certa forma, igualiza dano e dor, de modo a
um poder substituir o outro. Ora, se ao infligir uma dor sobre outrem nao se tem o
bem restituido, entdo, necessariamente, deve haver outro elemento compensador
para o bem perdido: no caso, o Unico elemento existente seria apreciar a propria
imposicao da dor e, portanto, o sofrimento do outro, o que implica uma satisfagédo ou
prazer em ver sofrer ou fazer sofrer. Isso remonta aos primérdios da humanidade,
uma vez que a crueldade sempre esteve presente em suas praticas e, inclusive, era

exaltada como virtude e alegria extremas:

Qual o maior dos prazeres para homens em estado de guerra, numa
comunidade pequena e sempre ameagada, onde reina a mais severa
moralidade? (...) o prazer na crueldade: assim como é tido por virtude
de uma alma dessas, em tais condi¢cles, ser inventiva e insaciavel na
crueldade (NIETZSCHE, 2004, p. 24).

Na otica de Nietzsche, a crueldade ndo é exaltada apenas na humanidade
antiga, ainda que tenha sofrido algumas alteracées; ela, no caso, por exemplo, de
sua progressiva espiritualizacdo, perpassa a histéria da humanidade. Em além do
bem e do mal, Nietzsche escreve:

[...] quase tudo que chamamos “cultura superior” é baseado na
espiritualizacdo e no aprofundamento da crueldade — eis a minha
tese; esse “animal selvagem” nao foi abatido absolutamente, ele vive
e prospera, ele apenas — se divinizou (NIETZSCHE, 2002, p. 121).

Na sua compreensdao, a espiritualizacao da crueldade néo a exclui, apenas a
transforma, de modo que ela aparece como algo inerente ao carater humano. A
crueldade esta presente no humano e, como tal, embora se tenha transformado,
continua presente na existéncia humana, de modo que ver sofrer e fazer sofrer estéo
associados ao bem estar de seu promotor e sao apresentados como algo humano,

demasiado humano.

[...] ver-se sofrer faz bem, fazer-sofrer mais bem ainda — eis uma
frase dura, mas um velho e sélido axioma, humano, demasiado
humano, que talvez até os simios subscrevessem: conta-se que na
invencdo de crueldades bizarras eles j& anunciam e como que



45

“preludiam” o homem. Sem crueldade ndo ha festa: é o que ensina a
mais antiga e mais longa histéria do homem — e no castigo também
ha muito de festivo! (NIETZSCHE, 2009, p. 51).

Ha um ponto interessante a ressaltar referente a crueldade, pois a sua
exaltacdo, na visdo nietzschiana, ndo visa, jamais, ao pessimismo diante da vida.
Bem pelo contrario, em todas as épocas em que a humanidade associava a
crueldade a festa e & alegria, seja para o prazer dos deuses, seja dos homens, sem
incutir nela um valor depreciativo, ndo havia pessimismo na avaliacdo da vida. A
existéncia era mais leve e alegre quando o homem nédo sentia vergonha de seus
instintos. O peso e 0 pessimismo estdo diretamente relacionados com o homem
domesticado, aquele que nega a vida e os instintos por se envergonhar deles. O
pessimismo e o niilismo surgem a partir da moralizagdo das nogdes de “culpa’,
“consciéncia”’, “dever”’, e dos demais valores da moral judaico-cristda, que vé, nas
manifestacfes espontaneas do homem, algo imoral e, com isso, decreta a vergonha
do homem diante do homem.

Faz-se imprescindivel determinar o sentido da dor e, a partir disso, aplicar a
interpretacdo deleuziana a essa questdo. Segundo Deleuze (1976), a dor, em
Nietzsche, possui um sentido ativo, que aparece como sentido externo, isto é, a dor
tida como compensacdo do dano jamais € interiorizada, ela é sentida apenas na
exterioridade, o que possibilita, justamente, julga-la de um ponto de vista ativo. A sua
permanéncia na exterioridade permite, de um lado, o desenvolvimento da meméria
da palavra e, de outro, o constante resgate da divida. No primeiro caso, a dor
cumpre lembrar a necessidade do cumprimento da promessa — meméria da vontade
—, no segundo, 0 pagamento do dano mediante a dor — resgate da divida. A propria
dor, como meio de troca, aponta para o prazer experimentado mediante a sua

imposicao:

A equivaléncia estd em substituir uma vantagem diretamente
relacionada ao dano (uma compensacdo em dinheiro, terra, bens de
algum tipo) por uma espécie de satisfagdo intima, concedida ao
credor como reparagcdo e recompensa — a satisfacdo de quem pode
livremente descarregar seu poder sobre um impotente, a vollpia de
“faire le mal pour le plaisir de le faire” (NIETZSCHE, 2009, p. 49/50).

Ha uma substituicdo do dano pela dor e, além disso, os senhores aparecem

como aqueles que percebem, no prazer, um sentido da dor, pois sdo os que tém



46

mais poder, 0s potentes, portanto, os senhores que impdem seu poder sobre um
impotente, logo, escravo. De fato, as afirmagdes nietzschianas acerca do sentido da
dor no texto Aurora (2004) e mesmo em Genealogia da moral (2009), apontam para
0 prazer que advém ao contemplar a imposicao da dor. O bem-estar obtido em tal
ato referenda, por si mesmo, o seu sentido ativo, devido a sua permanéncia na
exterioridade. Com isso, a dor ndo requer a introjecao da forga, mas, diferentemente,
Ihe cabe, inclusive, a manutencéo da atividade sobre a reatividade e a vontade de
poder, enquanto manifestando a qualidade afirmativa. O predominio das forcas
ativas sobre as reativas esta diretamente relacionado com o adestramento do
homem mediante a exigéncia de ele acionar as suas forcas reativas — memoria da
vontade, pré-histéria da humanidade. A qualidade afirmativa se manifesta na
vontade de poder em funcdo do sentido da dor que, enquanto se mantém na
exterioridade, jamais se apresenta como um argumento contra a existéncia, contra a
vida, assegurando, consequentemente, o predominio da afirmacédo. O sentido da dor
como prazer € um argumento em favor da vida, de modo que ela nédo tira o sentido
da existéncia, mas Ihe fornece novos elementos para a sua afirmacao, dando-lhe,

entdo, um sentido.

Hoje em dia, quando o sofrimento é sempre lembrado como primeiro
argumento contra a existéncia, como 0 seu maior ponto de
interrogacao, € bom recordar as épocas em que se julgava o
contrario, porque nao se prescindia do fazer-sofrer, e via-se nele um
encanto de primeira ordem, um verdadeiro chamariz a vida
(NIETZSCHE, 20009, p. 52).

Um dos fatores que podem ter contribuido para que a dor e o sofrimento
passassem a ser vistos como algo depreciativo é, segundo Nietzsche, 0 aumento
progressivo da sensibilidade a dor. Enquanto em épocas remotas havia maior
suportabilidade a incidéncia da dor, com o passar do tempo, a sensibilidade a ela
acentuou-se. E isso a tal ponto que, na sua visdo, ela passou a ser sentida com mais
intensidade: os mesmos sacrificios impostos aos povos primitivos nao seriam
suportados na atualidade, indicando que “a curva da sensibilidade humana a dor
parece de fato cair extraordinariamente” (NIETZSCHE, 2009, p. 52). A crueldade, no
entanto, assim como o prazer que se lhe segue, ndo foi eliminada, apenas
transformada através de uma sutilizagdo e sublimacdo, o que demonstra ser, a sua

presenga, uma constante na vida humana:



47

[...] talvez possamos admitir a possibilidade de que o prazer na
crueldade ndo esteja realmente extinto: apenas necessitaria, pelo
fato de agora doer mais a dor, de alguma sublimacéo e sutilizacéo,
isto é, deveria aparecer transposto para o plano imaginativo e
psiquico, e ornado de nomes tao inofensivos que ndo despertassem
suspeitas nem mesmo na mais delicada e hipdcrita consciéncia (“a
compaixao tragica” € um desses nomes; um outro é “les nostalgies
de la croix [as nostalgias da cruz]) (NIETZSCHE, 2009, p. 53).

Toda a histéria de um existente, em Nietzsche, é a expresséo da disputa por
mais poténcia, ndo para o reconhecimento perante os outros dessa poténcia, o que
corresponderia a compreendé-la como representacdo da poténcia, desejo do
escravo, mas a poténcia concebida como criadora enquanto impde formas, isto €,
organiza a exterioridade mediante a introducéo de sentidos e a criagdo de valores.
Se, a vontade de poder cumpre particularmente dar forma a uma matéria informe —
estabelecendo uma sintese pela hierarquia das forcas em interacdo —, ha de se
verificar o modo de manifestacdo dessa vontade e, com isso, determinar a qualidade
primordial que em cada producédo nela atua. Dai, a analise da responsabilidade tida
como divida, pois ela remete a uma vontade de poder afirmativa e, portanto, ao tipo
senhor, que, mediante o acionamento de suas forcas reativas, torna-se soberano
legislador. Todavia, a progressiva espiritualizacdo da dor aponta para uma mudanca
de qualidade da vontade de poder em acdo, expressa basicamente nas
interpretagcbes e avaliagbes manifestas, o que indica outro sentido de
responsabilidade que, ao invés de caminhar para a sua supressdo, mostra a sua
permanéncia. Ora, essa se da através de uma distincdo em termos de assimilacéo
da culpa e da divida. A responsabilidade-divida, enquanto atividade da cultura,
mantida na exterioridade, deve, juntamente com a moralidade dos costumes, a
justica, a propria responsabilidade, suprimir-se. De modo diferente, a culpa faz do
elemento dor algo interno e, com isso, impossibilita a supressdo da responsabilidade
e promove a sublimagéo da crueldade. A sublimacdo da crueldade mediante a sua
transposicao para o plano imaginativo é propriamente o eixo central que transforma
a responsabilidade-divida em responsabilidade-culpa precipitando a cisao radical da
consciéncia e a emergéncia do mal-estar da humanidade. E nesse ambito que a
forca do impulso no homem e os efeitos decorrentes de sua suspensao tém carater

decisivo em termos de sua condig&o.



48

3.2 A MA CONSCIENCIA E A DIRECAO INVERTIDA DO RESSENTIMENTO

A ma consciéncia surge, para Nietzsche, como uma doenca que faz do
homem um projeto de soberania, uma expressao da reacdo. A sua manifestacao tem
por fundamento um rompimento que se processa quando o animal homem necessita
se apartar propriamente do que ha de animal em si, isto €, brecar os seus instintos
para viver em sociedade. Isso demonstra haver uma mudanca de condicdo mesma,
qual seja, a passagem da condicdo animal para o ambito da sociedade e da paz.
Nesse momento, 0 homem ndo pode mais liberar seus impulsos: todo o seu passado
de guerras e combates, lutas, em que via no perigo um bem-estar e na paz um
perigo, teve de ser deixado para tras a partir do momento em que passou a viver em

sociedade:

Vejo a ma consciéncia como a profunda doenca que o homem teve
gue contrair sob a presséo da mais radical das mudangas que viveu
— a mudanca que sobreveio quando ele se viu definitivamente
encerrado no ambito da sociedade e da paz (NIETZSCHE, 2009, p.
67).

N&o obstante a impossibilidade de liberagcdo dos impulsos, estes continuaram
a existir e, mais ainda, permaneceram como algo oculto que precisava extravasar. A
sua impossibilidade de exteriorizacdo, devido aos obstaculos colocados pelas
imposicdes sociais, determinou a sua interiorizacdo. Quanto mais os instintos foram
se vendo obrigados a se retrair, maior foi o desenvolvimento da interiorizagédo

humana.

Os instintos inconscientes da vida de uma condi¢cdo mais selvagem
tiveram de ser sacrificados para a organizacdo social e um reflexo
mais consciente do funcionamento de sua ordem.Todavia, Nietzsche
alega que os instintos mais antigos por poder e luta contra o perigo
nao desapareceram de fato quando a vida se tornou mais segura na
sociedade.Essas forcas simplesmente foram interiorizadas e abriram
0 novo panorama da psique (HATAB, 2010, p.114).

De acordo com o fildsofo no nivel em que o mundo interior vai crescendo,
gue o homem livre e selvagem percebe os limites aos seus instintos, este se volta

contra o homem interiorizado. Esse mesmo homem selvagem, a quem tentam



49

domesticar a forca, passa a se perseguir e a se devorar. Por falta de inimigos

exteriores se viu forcado a maltratar-se, inventando, entdo, a mé consciéncia:

A hostilidade, a crueldade, o prazer na perseguicdo, no assalto, na
mudanca, na destruicAo — tudo isso se voltando contra os
possuidores de tais instintos: esta é a origem da ma consciéncia
(NIETZSCHE, 2009, p. 68).

A partir disso, veio ao mundo a pior das doengas, “0 homem doente de si
mesmo”. Essa doencga €, de certo modo, produto da violéncia que impds ao homem
novas condi¢cdes de existéncia, pois aquele que outrora era livre e selvagem tornou-
se domesticado e, desde entdo, comecgou a se desprezar e a se entediar, tornando-

se, ele mesmo, sua doenca:

Esse homem que por falta de inimigos e resisténcias exteriores,
cerrado numa opressiva estreiteza e regularidade de costumes,
impacientemente lacerou, perseguiu, corroeu, espicagou, maltratou a
si mesmo, esse animal que querem “amansar’, que se fere nas
barras da propria jaula, este ser carente, consumido pela nostalgia
do ermo, que a si mesmo teve de converter em aventura, camera de
tortura, insegura e perigosa mata — esse tolo, esse prisioneiro, presa
da ansia e do desespero, tornou-se o inventor da “ma consciéncia”.
Com ela, porém, foi introduzida a maior e mais sinistra doencga da
gual até hoje ndo se curou a humanidade, o sofrimento do homem
com o homem, consigo: como resultado de uma violenta separacao
do seu passado animal, como que um salto e uma queda em novas
situacdes e condigbes de existéncia, resultado de uma declaragéo de
guerra aos velhos instintos nos quais até entdo se baseava sua
forca, seu prazer e o temor que inspirava (NIETZSCHE, 2009, p. 68).

Na interpretac@o de Nietzsche, ha uma relagdo direta entre o surgimento da
ma& consciéncia e a opressao dos costumes. Pareceria, a primeira vista, que tal
doenca ja deveria se ter instaurado no momento em que se efetiva a acédo da
espécie sobre o individuo, ou seja, quando da imposicédo da lei de obedecer leis.
Todavia, nesse momento, 0 homem assimila uns “quero” e uns “ndo quero”’, mas
esses “ndo” excluem o seu tanto de selvagem, pois a hostilidade, a crueldade e a
perseguicdo permanecem como virtudes para a humanidade. Dessa forma, apesar
de haver um cerceamento dos afetos, mediante a introducdo da memodria da
vontade, em termos de sua extensdo, continua havendo a possibilidade de
extravasamento, impedindo sua interiorizacdo. “A tese nietzschiana sobre a origem

da consciéncia moral € do seguinte teor: a consciéncia ndo € mais do gue o instinto



50

de crueldade impedido de se exteriorizar e que por isso se interioriza” (FINK, 2009,
p.143).

Dai compreender-se a ma consciéncia, em Nietzsche, como produto de uma
ruptura radical. A referéncia ao “ambito da sociedade e da paz”’ sugere um momento
em que a manifestacdo violenta do homem ¢, de fato, colocada em suspenso.
Entretanto, o fil6sofo procura mostrar que o homem ndo mudou completamente. A
violéncia e a crueldade que, na sua visdo, lhe sdo como que proprias, ndo se
extinguiram, apenas mudaram de direcdo, de modo que a impossibilidade de dirigi-
las para fora fez com que fossem inversamente dirigidas para dentro. Compreende-
se, assim, a extensdo da doenca que o filésofo quer assinalar, jA que o homem
passa a exercer a violéncia e a crueldade contra si mesmo. “Interiorizar-se, voltar-se
contra si € a maneira pela qual a forca ativa se torna realmente ativa” (DELEUZE,
1976, p. 106).

O filésofo faz algumas consideracfes referentes a essa transformacédo que
remetem a possibilidade ou necessidade de superacdo do homem. A transformacéo
gue se processou nele modificou, igualmente, o aspecto da terra, o que seria
decorréncia das novas relacdes que passam a se estabelecer a partir da propria
acao do homem sobre si e sobre a cultura. Mas a afirmagao enfatica de que “a alma
animal voltada contra si mesma é algo pleno de contradicdo e de futuro”
(NIETZSCHE, 2009, p. 68), aponta para a significacdo dessa transformacao, que, ao
fazer do homem alguém que adoece de si mesmo, indica ser ele ndo um fim, mas

uma ponte:

[...] ele desperta um interesse, uma tensdo, uma esperanca, quase
uma certeza, como se com ele algo se anunciasse, algo se
preparasse, como se o homem ndo fosse uma meta, mas apenas um
caminho, um episédio, uma ponte, uma grande promessa...
(NIETZSCHE, 2009, p. 68).

Tomando-se a afirmacédo da vida como sua expressdo maxima, a doenca que se
instaura a partir da ma consciéncia conflita, necessariamente, com ela. A partir disso,
pode-se tomar a contradicdo inerente a ma consciéncia — alma cindida —, como
demonstracdo de uma condicdo do homem e dele como ponte, enquanto possibilidade
de superacéo dessa cisdo. O homem seria assim, em Nietzsche, uma promessa, um
caminho para a propria retomada da afirmacéo e, com isso, da superagédo da doencga.

Qualquer conclusdo sobre isso, porém, requer, primeiramente, a inser¢cdo dos tipos



51

disjuntivos senhor/escravo, a fim de verificar a relagdo existente entre a ma consciéncia
e arelacdo de forcas neles.

Segundo o filosofo aleméao, a prépria explicagdo da ma consciéncia implica
duas questdes concernentes ao estatuto da mudanca. Inicialmente, a
impossibilidade de sua associagdo a um processo gradativo de evolugéo,
apresentando-se, pois, como ruptura, “uma fatalidade inevitavel, contra a qual ndo
havia luta e nem sequer ressentimento” (NIETZSCHE, 2009, p. 69). Em segundo
lugar, que uma acédo violenta foi exercida sobre uma populacédo livre a fim de
submeté-la a normas. Ao animal-homem foi dada uma forma, através de uma acéo
violenta que, mediante uma ruptura, estabeleceu-lhe novas condi¢des de existéncia.
A mudanca se deve a imposicdo de normas a uma populacdo que vivia sem elas.
Foi por acdo de um grupo de conquistadores e senhores — na interpretacao
nietzschiana, artistas, por tornarem uma matéria informe como algo que precisa ser
trabalhado e transformado, propriamente formado — que, a custa da violéncia, se
domesticou e se deu forma ao animal-homem. Esse é o caso, inclusive, do
surgimento do “Estado”, como imposicao de forga, como vitoria violenta de um
bando de conquistadores, uma organizacéo guerreira sobre uma populagéo informe

e errante:

[...] Algum bando de bestas louras, uma raga de conquistadores e
senhores, que, organizada guerreiramente e com forca para
organizar, sem hesitacdo lanca suas garras terriveis sobre uma
populacdo talvez imensamente superior em numero, mas ainda
informe e ndbmade (NIETZSCHE, 2009, p. 69).

O estado ndo se originaria, nessa perspectiva, de um contrato, mas da
imposicdo do senhor, pois quem domina ndo necessita desse tipo de relacéo
contratual, apenas impde seu dominio: “Quem pode dar ordens, quem por natureza
€ ‘senhor’, quem é violento em atos e gestos - que tem a ver com contratos!”
(NIETZSCHE, 2009, p. 69). Esses conquistadores e senhores dotam de sentido
qgualquer coisa que ndo possua. Por isso, sdo 0s intérpretes e avaliadores, o0s
artistas propriamente, pois lhes cumpre, mediante a introducao de sentido e de valor,
dar a forma. “Esses mestres foram “artistas inconscientes”, que criaram modos vivos
de dominacdo e submissdo por meio do puro exercicio de poder ativo em seu

ambiente, sem a interiorizacdo da autorreflexdo” (HATAB, 2010, p.115). Eles



52

organizam as forgcas, estabelecem a hierarquia, de modo que neles jamais se

desenvolveu a méa consciéncia. Sem eles, todavia, esta nao teria surgido.

Neles ndo nasceu a ma consciéncia, isto é mais do que claro — mas
sem eles ela ndo teria nascido, essa planta hedionda, ela nao
existiria se, sob 0 peso dos seus golpes de martelo, da sua violéncia
de artistas, um enorme quantum de liberdade né&o tivesse sido
eliminado do mundo, ou ao menos do campo da visdo, e tornado
como que latente (NIETZSCHE, 2009, p. 70).

O genealogista identifica, na eliminacdo, o instinto de liberdade tornado
latente, a ma& consciéncia. Na sua visdo, a impossibilidade de expansdo dos
impulsos causa seu recuo, introduzindo uma época de desespero: a alma humana
cindida, a alma humana, devido a cisdo, torturando-se. E a forca ativa, a mesma
forca ativa que esta na base da acao dos senhores que cria o “estado” e impde seu
dominio que, ao interiorizar, desenvolve a ma consciéncia. Todavia, aqueles sobre
0S quais a acao violenta se processa, interiorizam a forca e, por isso, € neles que ela
se desenvolve.

A possibilidade de compreender o processo de interiorizagdo ou ndo da dor
no tipo escravo e no tipo senhor a partir da investigacao nietzschiana passa pela
relacdo entre credor e devedor estabelecida entre 0s vivos e seus antepassados.
Segundo o0 genealogista da moral, nas sociedades primitivas, “na originaria
comunidade tribal”’, as geragdes existentes se sentiam com obrigacdes juridicas em
relacdo as geracodes precedentes, principalmente com respeito a fundadora da raca.
N&o era um simples sentimento, pois este, enquanto sentimento na acepc¢ao atual,
nem existia, mas uma nitida conviccdo de que a espécie nao teria subsistido sendo
em virtude dos sacrificios e invencdes dos antepassados. Esses sacrificios deveriam
ser pagos pelas geracbes subsequentes com novos sacrificios e invencdes. A
importancia da divida vai aumentando conforme os antepassados vao subsistindo
como espiritos fortes e poderosos e, dessa forma, Ihes conferindo novos bens e
progressos.

A ideia da divida vem da relacdo contratual entre um credor e um devedor.
N&o existe gratuidade. Tudo que foi alcangcado tem de ser pago. O pagamento se da
através de sacrificios que vao aumentando cada vez mais e ainda trazem consigo o
temor de ndo se haver pago o suficiente. O temor ao antepassado aumenta a

medida que a raga vai se tornando vitoriosa, temida e venerada, pois, nesse caso, 0



53

conteldo da divida e o temor que se lhe segue vao tomando propor¢cfes imensas a
ponto de criar uma divindade, “o ancestral termina necessariamente transfigurado
em deus” (NIETZSCHE, 2009, p. 72). O contrario se d4 com a decadéncia da raca,
pois isso diminui o temor diante de seu fundador.

A consciéncia de se ter uma divida com a divindade ndo acabou quando se
extinguiram as comunidades primitivas. Para Nietzsche, a humanidade posterior
herdou a divida para com os fundadores da raga juntamente com o temor de ndo os
haver pago o bastante. Embora tenham herdado também os juizos de valor bom e
ruim e a propenséo para o estabelecimento de classes distintas da aristocracia, a
nocdo de divida foi mais bem desenvolvida. Desde entdo, a divindade n&o cessou
de crescer, a par da evolucdo do conceito mesmo de Deus.

Na perspectiva nietzschiana, existe uma relacdo entre a progressiva
ascensdao de impérios universais e a correspondente propensdo a divindades
universais. Com isso ha de se observar as transformacgdes historicas, em termos de
relacBes de poténcia, que propiciam o advento de um Deus universal, pois tanto em
termos religiosos quanto politicos é preciso verificar a relacdo de forcas e qualidade
ativa ou reativa na determinagcdo dessas organizagbes enquanto se instituem. Em
termos politicos, para ele, “0 despotismo, com seu triunfo sobre a nobreza
independente, sempre abre o caminho para algum monoteismo” (NIETZSCHE,
2009, p. 73). Qual a expressdo maxima do monoteismo? Segundo Nietzsche, com
certeza o Deus cristdo, uma vez que seu culto se estende ao maior nimero de
povos e nagdes e, inclusive, enquanto culto a divindade, dirime as diferencas entre
seus cultuadores. Mas a questao que desperta maior interesse ao genealogista é
justamente a transformacdo que se processa a partir da hegemonia espiritual do
Deus cristdo. Em a Genealogia da moral ele afirma: “o advento do Deus cristédo, o
deus méximo até agora alcancado, trouxe também ao mundo o maximo de
sentimento de culpa” (NIETZSCHE, 2009, p. 73).

Enquanto as nocdes de dever ndo havia sido moralizada, a responsabilidade
ndo se ligava a culpa (falta). O desenvolvimento da culpa, na interpretacdo de
Nietzsche, esta diretamente relacionado com o advento do Deus Cristdo, pelo fato
de este fazer do homem alguém responsavel por uma falta, fazendo da propria
nocéo de responsabilidade algo culposo. A responsabilidade, anteriormente, sempre
esteve ligada a divida e a dor, nesse caso, era como que uma moeda, um elemento

de troca que se ofereceria como pagamento, possibilitando o resgate da divida. Nao



54

obstante haver dor, ela permanecia na exterioridade e cumpria o papel de liberar a
divida, mediante “a participacdo de um direito de senhores”, ou mediante o
sofrimento experimentado pela imposicio da dor e, principalmente, da
responsabilidade-divida que, através da imposicdo ou submissdo a poténcia, liberta
da divida e ndo desenvolve a culpa, pois ndo faz da consciéncia algo que produz
dor. A divida, nesse momento, corresponde a atividade genérica que cumpre fazer o
homem responsavel pelo acionamento de suas forgas reativas. Todavia, viu-se que
a partir da transformacéo que obrigou o homem a desvincular-se de seu passado
animal, a forga ativa foi interiorizada e, com isso, passa a produzir dor. A consciéncia
se torna um Orgdo que multiplica a dor pela introjecdo da forca. Contudo, o
desenvolvimento da ma consciéncia ndo para na producdo da dor. “Culpa e ma
consciéncia sdo uma condi¢do psicoldgica interiorizada que somente surge a partir
do longo processo de criar memodria, promessa e responsabilidade no animal
humano” (HATAB, 2010, p.99). Ela, assim como o ressentimento, se processa
mediante a introducdo da culpa. O homem passa, assim, a ser responsavel pela
prépria dor porque é culpado. A ma consciéncia se transforma em consciéncia da
culpa, passando a desenvolvé-la. “Os instintos recalcados geram, entdo, um terrivel
sentimento de culpa; e o agente dessa culpabilizacéo torturante, o carrasco interior,
€ precisamente a "ma consciéncia” (GRANIER, 2009, p.72). Em um primeiro
momento, a forca € interiorizada e, a partir disso, produz e multiplica a dor. Em um

segundo momento, a dor interiorizada produz culpa.

A ma consciéncia é a consciéncia que multiplica sua dor, ela
encontrou um meio de fabrica-la: voltar & forga ativa contra si
mesma, a fabrica imunda. Multiplicacdo da dor pela interiorizacdo da
forca, pela introjecdo da forca, esta é a primeira definicho da méa
consciéncia (DELEUZE, 1976, p. 107).

Na passagem do primeiro para o segundo momento, entra em cena a figura

do sacerdote e a projecao do Deus cristao, precipitando a sublimagéo da crueldade.

Com a moralizacdo das nocBes de culpa e dever, com seu
afundamento na md& consciéncia, houve a tentativa de inverter a
direcdo do desenvolvimento acima descrito, ou ao menos de deter o
seu movimento: Justamente a perspectiva de um resgate definitivo
deve se encerrar, de modo pessimista, de uma vez por todas; o olhar
deve se chocar e recuar desconsolado, ante uma impossibilidade
férrea; as nocdes de culpa e dever devem se voltar para tras — contra
quem? Nao se pode duvidar: primeiramente contra o “devedor”, no



55

gual a mé& consciéncia de tal modo se enraiza, corroendo e
crescendo para todos os lados como um pdlipo, que, por fim, com a
impossibilidade de pagar a divida, se concebe também a
impossibilidade da peniténcia, a ideia de que ndo se pode realiza-la
(“o castigo eterno”); mas finalmente se voltam até mesmo contra o
“credor”; [...] — até que subitamente nos achamos ante o expediente
paradoxal e horrivel no qual a humanidade atormentada encontrou
um alivio momentaneo, aquele golpe de génio do cristianismo: o
préprio Deus se sacrificando pela culpa dos homens, o préprio Deus
pagando a si mesmo, Deus como Unico que pode redimir o homem
daquilo que para o préprio homem se tornou irredimivel — o credor se
sacrificando por seu devedor, por amor (é de se dar crédito?), por
amor a seu devedor!... (NIETZSCHE, 2009, pp. 74/75).

Com a chegada do Deus cristdo e da moralizacdo das nocdes de culpa e
dever, a divida atinge propor¢cfes imensas, torna-se impagavel, torna-se eterna: a
responsabilidade-divida se transforma em responsabilidade-culpa. A medida que
Deus se oferece em sacrificio para pagar as dividas do homem, o resgate se torna
impossivel, e a associacao da divida com a falta faz do homem alguém responséavel
pela falta e, portanto, culpado.

E indispenséavel observar que, nesse momento, explicita-se a mudanca de
significacdo correspondente a cada designacdo — culpa/divida (Schuld). Em um
primeiro momento, culpa e divida ttm o mesmo significado; porém, posteriormente,
processa-se uma mudanca, que faz da culpa algo similar a falta. Ora, tomando-se a
argumentacdo nietzschiana enquanto detendo-se na filologia para justamente
demonstrar a vinculacdo existente entre uma alteracdo de significacdo e a
correspondente reorganizacdo das relagdes de poténcia, entdo, de fato, constata-se
tal alteracdo. Quando a culpa e divida correspondem a uma mesma significacao,
expressam-se determinadas relacdes de forca: as forcas ativas predominam sobre
as reativas. Todavia, ao receberem significacdes diversas, culpa no sentido de falta,
isso denota o predominio das forcas reativas sobre as ativas. Dessa forma, a
transformacao de significacdo explicita uma mudangca no modo de valorar, o que
possibilita a identificacdo de impulsos diferentes na postulacdo do sentido e no
estabelecimento do valor. Culpa/divida corresponde a qualidade afirmativa na
vontade de poder. Essa segunda significagcdo se relaciona, diretamente, com o
sentido do Deus cristdo. Deus apresenta-se, nessa acepg¢ao, Como um contraste aos
instintos animais e irresistiveis do homem. A partir disso, esses instintos — em outros

tempos motivo de orgulho e manifestacbes de forca —, sdo, agora, condenados e



56

passam a ser considerados hostilidade frente ao “pai” e ao “principio do mundo”. O
homem passa a negar a natureza para afirmar o verdadeiro Deus.

A concepcao de um Deus universal como o Deus Cristdo leva a negacao de
tudo aquilo que é eminentemente humano, mas essa ndo é a Unica forma de
manifestagcdo de um deus, haja vista a concepgédo dos deuses para 0S gregos,
consoante Nietzsche. Deve-se, por conseguinte, estabelecer uma distingéo referente
a divida no tipo senhor e no tipo escravo, a partir, inclusive, da relacao que cada um
deles mantém com a divindade. Viu-se que, nos nobres, nos senhores, a ma
consciéncia ndo se desenvolve, pois ha uma relacdo bem especifica com a
divindade. Os senhores projetam, em seus deuses, todas as qualidades nobres que
atribuem a si mesmos e, mediante eles, afirmam a existéncia com todos os
sofrimentos e contradicbes que ela possa ter; dai a sua importancia para a
manutencdo de uma vida afirmativa plena. Para esses deuses, 0 homem, ao inves
de ser depreciado, é enaltecido. Os gregos se sentiam orgulhosos e divinizados em
relacdo aos seus deuses, devido a propria utilidade deles. Os deuses gregos
serviam para imunizar os homens de todas as veleidades da méa consciéncia, para

Ihes permitir gozar, de forma plena, a liberdade.

Existem maneiras mais nobres de se utilizar a invencdo de deuses,
gue ndo seja para essa violacao e autocrucifixdo do homem, na qual
0s Ultimos milénios europeus demonstraram sua maestria — isto se
pode felizmente concluir, a todo olhar langado aos deuses gregos,
esses reflexos de homens nobres e senhores de si, nos quais o
animal no homem se sentia divinizado e ndo se dilacerava, ndo se
enraivecia consigo mesmo! Por muito e muito tempo, esses gregos
se utilizaram dos seus deuses precisamente para manter afastada a
“ma consciéncia”, para poder continuar gozando a liberdade da alma:
uso contrario, portanto, ao que o cristianismo fez do seu Deus.
(NIETZSCHE, 2009, p. 76).

Essa citacéo elucida bem a diferenca entre os deuses gregos e o Deus cristao
na oOtica do genealogista. Para os gregos, cumpre aos deuses afastar qualquer
possibilidade de a ma consciéncia produzir dor, uma vez que o animal homem é
divinizado. Mesmo diante de infortinios, a palavra acrescida a eles € insensatez,
mas jamais pecado. Os deuses ndo pensam mal dos homens, qualquer coisa ruim é
associada a loucura e ndo a falta e, por isso, ndo se desenvolveu a culpa no tipo

senhor, ja que os préprios deuses a assumiram:



57

Dessa maneira os deuses serviam para, até certo ponto, justificar o
homem também na sua ruindade; serviam como causa do mal —
naquele tempo eles ndo tomavam a si 0 castigo, e sim, 0 que € mais
nobre, a culpa [...] (NIETZSCHE, 2009, p. 77).

Todavia, os deuses olimpicos foram historicamente suplantados, embora seu
culto mostrasse a exuberancia do mundo grego. A projecéo de qualidades nobres,
substituiu-se a projecdo de um além mundo, de um Deus universal que, ao invés de
estancar a doenca, a propaga pela negacao de tudo que é eminentemente humano.
Assimilar a negacdo na avaliacdo da vida €, para Nietzsche, a conformacdo a
metafisica e a seu mundo suprassensivel. E a conformac&o ao ideal depreciativo e
negativo. Quem quer os deuses gregos? SO pode haver uma resposta: sdo 0s
senhores, que projetam neles suas qualidades. O que quer aqueles gque criam 0s
deuses gregos? Expressar uma forca ativa, uma vontade de poder afirmativa,
afirmar sua diferenca. O objetivo maior na criagdo de tais deuses € afirmar a
existéncia, inclusive com todos os seus sofrimentos, associando a dor ao prazer e,
com isso, mantendo-a na exterioridade, o que permite ao homem viver plenamente a
existéncia sem ideias de culpa, dever e falta, sem a sublimagé&o da crueldade, mas a
compreendendo como uma festa. A questédo, remetida ao Deus cristdo, aponta o
escravo como seu fiel cultuador. O escravo, devido ao seu estado patoldgico, ndo
pode se afirmar. Por isso, nega o outro para conseguir afirmar-se, ainda que seja de
forma aparente. O seu Deus é a projecao da negacdo da existéncia que impera em
seu estado ressentido, j& que a impossibilidade de ter a interioridade como movente
faz com que ele projete na exterioridade o sentido do valor. Essa aparente afirmacéo
contém, para Nietzsche, todos o0s elementos negadores da existéncia e, por
conseguinte, do homem mesmo, pois dai advém a impossibilidade de resgate da
divida e a perpetuacao da culpa.

Faz-se necessario, nesse momento, introduzir a figura do sacerdote, pois é
ele que, na perspectiva nietzschiana, organiza o rebanho e tem como tarefa a
transvaloracdo dos valores nobres. Sua missdo € propagar a doenca. Todavia, a

compreensao da sua missédo, bem como de sua acgao, requer a analise do seu ideal.



58

4 O RESSENTIMENTO E O IDEAL ASCETICO

4.1 O IDEAL ASCETICO DO SACERDOTE

A terceira parte de Genealogia da moral se destina a uma analise meticulosa
do ideal ascético. Nietzsche apresenta este ideal como o Unico vigente e, nesse
sentido, como suporte metafisico da religido, da moral, da filosofia e da ciéncia. A
sua significacdo estad inteiramente relacionada com a busca de sentido e a
preservacao da vontade de poder. Nesse ideal, quer-se 0 nada, mas se preserva o
querer, possibilitando compreender o significado expresso na transposi¢cado do valor
ao plano imaginario. O filésofo se atém, em especial, na figura do sacerdote
engquanto elemento central do ideal ascético, pois, além de ser 0 seu representante
mais expressivo, organizador e defensor do rebanho, é o responsavel direto pela
introducdo da culpabilidade e pela transformacao do doente em pecador, através da

mudanca de direcdo do ressentimento.

Para obter o resultado desejado, qual seré a estratégia do sacerdote
ascético? O seu método sera mudar a direcdo do ressentimento. Se
todo sofredor busca a causa de seu sofrimento, e particularmente
uma causa viva e responsavel, um culpavel contra o qual se possa
dirigir o ressentimento, o sacerdote lhe ensina que é ele mesmo o
culpado de seu proprio sofrimento e com isso a diregdo do
ressentimento € mudada (MOURA, 2005, p.156).

O ideal ascético aparece, para Nietzsche, como um instinto ndo satisfeito, um
instinto que vem em contradicdo a vida, ja que tem, em sua origem, uma vida que se
degenera, numa vida doente que V€, nesse ideal, a Unica maneira de se conservar.
As condicBes fisiol6gicas sdo determinantes na avaliagdo da vida, visto que a
afirmacdo ou a negacdo passam, necessariamente, pelas condi¢cdes do existente e,
inclusive, expressam a sua condicdo. Dai serem tomadas como sintoma de
ascendéncia ou degenerescéncia da vida. Todavia, a negacao da vida se configura,
de fato, como possibilidade efetiva de sua preservacgéo, pois a negacao implica a
manutencdo do que é negado. Assim, faz-se da negacdo da vida um meio de
combate ndo contra a vida, mas contra a morte e, portanto, faz-se dela a

preservacgao da vida:



59

O ideal ascético nasce do instinto de cura e protecdo de uma vida
gue degenera, a qual busca manter-se por todos 0os meios, e luta por
sua existéncia; indica uma parcial inibicdo e exaustao fisioldgica, que
os instintos de vida mais profundos, permanecidos intactos,
incessantemente combatem com novos meios e invencdes. O ideal
ascético € um tal meio: ocorre, portanto, exatamente o contrario do
gue acreditam os adoradores desse ideal — a vida luta nele e através
dele com a morte, contra a morte, o ideal ascético € um artificio para
a preservacdo da vida (NIETZSCHE, 2009, p. 101).

Na visdo do genealogista, o ideal ascético é um artificio elaborado para
estagnar um processo degenerativo, Unico encontrado para manter uma vida que
estagna. E uma saida ao qual se agarram determinados tipos para lutar pela
existéncia. A vida que n&o possui vontade de viver — essa afirmagéo pareceria um
contrassenso, pois toda vida implica o querer viver, contudo, ela refere-se a
impoténcia da vontade, e dai a falta de vontade de viver ser entendida como
auséncia de plenitude e afirmacéo da vida — procura nesse ideal a maneira de se
conservar; por isso, brota de um instinto de protecdo. S&o os instintos que ainda nao
degeneraram (“os mais profundos instintos da vida, que permanecem intactos”) que
atuam, que propriamente lutam visando a preservacao da vida. Em vista disso, a
negacgao se constitui como meio de sobrevivéncia e manutencdo. Ha de se observar,
ainda assim, que tipo de vida existente se quer através desse ideal, 0 que nao
impede que se perceba, com estranheza, esse meio de conservacao, justamente por
ele ndo s6 conservar como propagar o estado de degeneracdo, mediante a negacao
da forga, da efetividade e da afirmacéo.

Tomando-se o sacerdote ascético, seja na figura do judeu, seja na do padre
cristdo, vé-se que nele o ideal € a sintese de suas crencas — Deus universal, vida
apos a morte, além mundo —, a expressdo de sua vontade de poder, negacdo da
efetividade, e, portanto, sua possibilidade de existéncia e ascensédo. O sacerdote
valora a vida a partir da negacao da efetividade, pela transposi¢céao do valor ao plano
imaginario. Ora, a crenga na vida apos a morte e no Deus universal tem, como pano
de fundo, a exclusdo da transitoriedade, particularidade e diferenca, ou seja, do
mundo e de todo vir-a-ser. A realidade, entendida como campo de forcas em que se
processa a doacdo de sentido e de valor, ndo respalda a universalidade e a
identidade. Contudo, o sacerdote, para o filosofo aleméao, estabelece uma oposicao

entre, de um lado, a existéncia, 0 mundo e, de outro, a ficcdo, o para além dele, o



60

suprassensivel. Na sua visdo, ele apresenta o primeiro somente como uma

passagem necessaria para se poder atingir o mundo verdadeiro:

[...] o asceta trata a vida como um caminho errado, que se deve
enfim desandar até o ponto onde comeca; ou como um erro que se
refuta — que se deve refutar com a acédo (NIETZSCHE, 2009, p. 98).

Primeiramente, ele nega a vida, pois a apresenta como um erro. Mas se ha
um erro, que no caso é a vida, algo ha de acerto, ou de certo, verdadeiro. Se esse
acerto ndo se encontra na vida, isso implica a afirmacdo da existéncia dele para
além dela, o que ele afirma através de Deus, da esséncia, do bem e do verdadeiro.
Ora, fazer da vida um erro é uma forma manifesta de sua negacéo e depreciacgéo e,
através disso, de demonstracdo de descontentamento. No entanto, hd um tipo
decadente, fisiologicamente comprometido, que encontra, na negacédo, uma forma

de se afirmar:

Pois uma vida ascética € uma contradicdo: aqui domina um
ressentimento impar, aquele de um insaciado instinto e vontade de
poder que deseja senhorear-se, ndo de algo da vida, mas da vida
mesma, de suas condi¢gbes maiores, mais profundas e fundamentais;
aqui se faz a tentativa de usar a forga para estancar a fonte da forca.
Aqui o olhar se volta rancoroso e pérfido, contra o florescimento
fisiolbgico mesmo, em especial contra a sua expressao, a beleza, a
alegria; enquanto se experimenta e se busca satisfacdo no malogro,
na desventura, no fenecimento, no feio, na perda voluntaria, na
negacdo de si, autoflagelacdo e autossacrificio. Tudo isso €
paradoxal no mais auto grau: estamos aqui diante de uma
desarmonia que se quer desarmdnica, que frui a si mesma neste
sofrimento, e torna-se inclusive mais triunfante e confiante a medida
gue diminui o seu pressuposto, a vitalidade fisiolégica (NIETZSCHE,
2009, p. 99).

A contradicdo de que Nietzsche esta falando é a da luta contra a prépria vida
e, a0 mesmo tempo, do retirar dessa luta a maneira de preservar a vida. Na vida
ascética domina um instinto ndo satisfeito, um ressentimento que se volta contra
tudo que é forte e préspero. Esse tipo de vida busca, somente, o sofrimento e a
doenca, chegando a instituir o sofrimento como algo que satisfaz e revigora. A forca,
nesse caso, visa ao aniquilamento da forgca — conversao da forca ativa em reativa.
Isso, por si mesmo, denota a presenca da negagdo como movente, querendo
justamente transmutar o ativo em reativo, o afirmativo em negativo. Dai sua aversao

ao que é belo e alegre, em suma, ao préprio prosperar fisiologico. O paradoxo ao



61

qual Nietzsche se refere fica determinado pelo querer em si mesmo. O que quer
essa vontade de poder? Quer dominar:

‘O triunfo na agonia derradeira”. sob este signo superlativo lutou
desde sempre o ideal ascético; nesse enigma de seducdo, nesta
imagem de éxtase e tormento ele reconheceu sua luz mais intensa,
sua salvacao, sua vitoria final (NIETZSCHE, 2009, p. 99).

A prépria cisdo, aqui, € desejada, ja que revigora a0 mesmo tempo em que
degenera. O sacerdote tem, na doenca e na propagacgédo dela, sua condicao de

vitoria sobre a vida e sobre os fortes.

O sacerdote fara com que a alma humana saia de sua prisao,
escape como por encanto de seu mal-estar e desgosto, através de
uma interpretacdo religiosa, uma justificacdo religiosa, um remédio
que deixara o doente ainda mais doente. Se o homem pena pela
falta de um sentido em seu sofrimento, pela auséncia de resposta a
pergunta "para que sofrer?“, com o ideal ascético o sofrimento
ganhava um sentido, o sacerdote se fazia professor da meta da
existéncia... (MOURA, 2005, p.155).

Esse ideal, na perspectiva nietzschiana, propaga-se, notadamente, em
condi¢bes de doenca, manifestando-se historicamente porque o homem estéa doente
dele mesmo. Por isso, o sacerdote, enquanto expressdo manifesta do querer “ser-
de-outro-modo”, do “estar-em-outra-parte”, encontra ouvintes e rebanho para
organizar e comandar. O rebanho, cuja denominacéo ja indica a associacao de tipos
ressentidos, precisa lutar contra o desgosto que a vida manifesta, a sua mesma, e, a
partir dela, contra qualquer manifestacdo que na sua avaliacéo recebe o valor. Os
rebanhos sédo formacdes do tipo escravo que, por ndo terem sua reacdo acionada,
percebem o estimulo como agressdo. A vida atua estimulando; todavia, esse tipo
percebe o estimulo como agresséao e, assim, percebe a vida desse modo e, por isso,
esta doente dela e de si. Para Nietzsche, o ideal aparece como um meio de
manutencdo e de suportabilidade da existéncia, através da sua percepgdo como
imagem invertida: um deus universal e um além-mundo em oposi¢do a vida e a esse
mundo mesmo. As projecdes sao construidas para salvaguardar “o estar aqui e o ser
homem”. O sacerdote ascético, sendo o desejo manifesto de ser-outro, cria as
condicdes suportaveis do estar aqui e, com isso, agrega os doentes, os sofredores,

os humildes e os malogrados, fazendo-se seu guia e pastor:



62

[...] j& me entendem: este sacerdote ascético, este aparente inimigo
da vida, este negador — ele exatamente estd entre as grandes
poténcias conservadoras e afirmadoras da vida (NIETZSCHE, 2009,
p. 102).

Em vista disso, a sua tendéncia em organizar rebanhos. Através desse tipo de
organizacéo, o fraco pode representar a si mesmo como mais forte, pois, no todo,
ele se desvencilha da impoténcia que lhe é constitutiva, ndo de fato, mas em termos
de percepcao de si. Ele desvia a averséo contra si mesmo a medida que ele cultiva o

desenvolvimento da comunidade:

Todos os doentes, todos os doentios, buscam instintivamente
organizar-se em rebanho, na ansia de livrar-se do surdo desprazer e
do sentimento de fraqueza: o sacerdote ascético intui esse instinto e
promove; onde ha rebanho, é o instinto de fraqueza que o quis, e a
sabedoria do sacerdote que o organizou (NIETZSCHE, 2009, p. 116).

O filésofo, enquanto genealogista da moral identifica na organizacdo em
rebanhos a tentativa de dirimir a impoténcia mediante o sentimento de ver a
comunidade prosperar. Tem-se, por conseguinte, a negacdo do que difere como
base de uma pretensa afirmacdo de forca e, com isso, de elevacdo mediante as
relacdes associativas. Todavia, se sao os fracos que assim procedem, iSso € um
indicativo da fraqueza como dominante na associacdo. Mas, ainda assim, esta
presente nessa unido o afeto fundamental. Dessa forma, a vontade é mantida e o
desespero amortecido pela transposicao da dor individual na alegria do prosperar da
comunidade. A habilidade maior do sacerdote fica determinada pela selecdo de
meios que aliviem o sofrimento e pelo controle exercido sobre a vontade,
prescrevendo sempre doses prudentes de sua expressdo, de modo a manter o

controle sobre o rebanho:

O amortecimento geral do sentimento de vida, a atividade maquinal,
a pequena alegria, a do “amor ao préximo”, sobretudo, a organizacao
gregaria, o despertar do sentimento de poder da comunidade, em
consequéncia do qual o desgosto do individuo consigo mesmo €
abafado por seu prazer no florescimento da comunidade — estes séo,
medidos pelo metro moderno, seus meios inocentes no combate ao
desprazer (NIETZSCHE, 2009, p. 117).

A luta pela vida esta no amortecimento do sofrimento, seja no trabalho, na

atividade maquinal, seja no auxilio mutuo ou na alegria do amor ao proximo. A



63

atividade maquinal se caracteriza pela concentracdo em atividades rotineiras que
desviam a consciéncia da percepcdo da dor, produzindo certo alivio, j& que nao
permanece espaco para a depresséo, uma vez que todo impulso é transferido para o
fazer. Em se tratando do amor ao proximo, a necessidade de se encobrir o estado
debilitado, bem como o da dor que se lhe segue, leva os degradados a ajudarem ao
outro. A partir disso, eles obtém uma sensacgao de felicidade proveniente do sentir-
se, em certa medida, superior. Para Nietzsche, todo ato de auxilio se apresenta
como consolo a esse tipo de vida, aos fisiologicamente obstruidos; por isso,
manifestam uma tendéncia a se associarem, pois, através da unido, prestam auxilio
e amor ao proximo, 0 que justamente tem por base uma estimulacéo da vontade de

poder.

O principio dessa anestesia € afastar a atencéo do sofredor de seu
préprio sofrimento, ocupar sua consciéncia com uma atividade
constante, de modo tal que sobre pouco espaco para o sofrimento.
[...] tudo isso garante Nietzsche — o sacerdote soube utilizar muito
bem em sua luta contra a dor (MOURA, 2005, p. 154).

Na perspectiva nietzschiana, ha certa normalidade na condi¢do doentia do
homem, enquanto certa constancia de condi¢cdo. Em diversas épocas, 0 homem
manifesta um fastio diante da vida, expressando, com isso, um descontentamento de
si mesmo. Apesar de configurar-se o indomado, o insaciavel, aquele que quer
dominar o mundo ao determinar a natureza e Deus, 0 homem €, igualmente, o mais
suscetivel ao adoecimento, ao fastio diante da vida, e isso como decorréncia da
dificuldade e, quica, da impossibilidade de assimilar a transformacao radical que

sofreu. Somente em casos raros iSso ndo se processa.

Se é normal a condicdo doentia do homem — e ndo ha como
contestar essa normalidade —, tanto mais deveriam ser reverenciados
0s casos raros de pujanca da alma e do corpo, os acasos felizes do
homem, tanto mais deveriam ser os bem logrados protegidos do ar
ruim, do ar de doentes (NIETZSCHE, 2009, p. 103).

Ha uma observacado, presente nos textos de Nietzsche, que aponta para a
necessidade de proteger os sdos dos doentes, ja que, para ele, “os doentes sdo o
maior perigo para os saos” (NIETZSCHE, 2009, p. 103). Em sua exposicao, os fortes
sdo temidos e venerados, ao passo em gue os fracos sdo tidos como despreziveis.

A associagéo de forgas reativas neutraliza a forca ativa e faz da vinganca imaginéria



64

algo efetivo, desenvolvendo-a mediante a separacao da forca ativa daquilo que ela
pode, através da introjecdo da forca e, posteriormente, da dor. A forca ativa se torna,
de fato, reativa. Enquanto os fortes inspiram temor diante do homem, os fracos
inspiram a ojeriza do homem, o que faz com que se tenha, de um lado, a terribilidade
que faz do forte mais forte e, de outro, a compaixao, que faz do fraco mais fraco. Em
vista disso, a necessidade de proteger os sdos dos doentes, ja que estes
representam um perigo em termos de desenvolvimento e propagacédo da fraqueza e
consequentemente, da doenca. A associacdo entre o nojo e a compaixao do homem
é condicdo, em Nietzsche, para que se efetive o desejo pelo nada, noutros termos,
pelo niilismo.

Os doentes ndo sao neutros, haja vista sua acdo sobre o0os Sdos no
ressentimento. Com isso, inverteu-se a relacéo de juizos de valor bom e ruim, bom e
mau, passando-se a julgar como bons e justos somente os fracos e doentes.

O objetivo maior dos doentes € tornar todos doentes e, por isso, toda forga,
saude e orgulho séo vistos como algo depreciativo. Todavia, aparecem, assim, aos
rancorosos, que mascaram a vinganca e o rancor na forma de um novo amor,
ocultando, com isso, 0 6dio presente no interpretar e avaliar. O que quer aquele que
se alia e se organiza junto aos doentes? A resposta a essa questdo permite
identificar o culto ao nada, ao niilismo, na base das postulagbes, e denunciar a sua

vitéria como um meio de introduzir a miséria nos fortes:

[...] quando alcangariam realmente o seu ultimo, mais sutil, mais
sublime triunfo da vinganca? Indubitavelmente, quando lograssem
introduzir na consciéncia dos felizes sua prépria miséria, toda a
miséria, de modo que estes um dia comegassem a se envergonhar
da sua felicidade, e dissessem talvez uns aos outros: “é¢ uma
vergonha ser feliz! Existe muita miséria!”... (NIETZSCHE, 2009,
p.105).

Os fortes, portanto, colocam-se em uma situacao paradoxal: infelizes diante
da propria felicidade, envergonhados diante da propria forca. Se os fortes nao
podem se juntar aos fracos, entdo ndo cabe a eles igualmente trata-los. H4 uma
impossibilidade natural de transpor o pathos da distancia, o que torna impossivel, ao
senhor, rebaixar-se a escravo ou tornar-se instrumento dele, ainda que como
curandeiro, pressupondo que isso fosse possivel, ja que o tipo senhor ndo € imune

ao nojo e a compaixdo. Embora o senhor nédo se rebaixe ao nivel do escravo, na



65

qualidade de senhor, isso ndo determina sua permanéncia como tal, uma vez que,
historicamente, dada a a¢éo da cultura, ou melhor, dado o seu falseamento através
da associacao de forgas reativas, o senhor se tornou escravo. Contudo, os senhores
nao precisam cuidar dos doentes, pois, segundo Nietzsche, alguém, historicamente,
sempre se encarregou dessa tarefa e fez dela sua missdo historica: o sacerdote
ascético. Ele atua como defensor dos doentes, mas, para entender-se com eles, €
necessaria certa identificacdo e, nesse sentido, tem de aparentar-se aos doentes,
nao obstante também ser suficientemente forte, “inteiro em sua vontade de poder”,
para conquistar a confianga de seus parceiros.

O sacerdote ascético, formador de rebanhos, defende-os dos saos e da inveja
gue aqueles inspiram, sendo um inimigo natural de toda saude. Ele lutara de todas
as formas para semear a dor, a divisdo, e a contradicdo, a fim de se apoderar de
novos suditos: “[...] esse feiticeiro e domador de animais de rapina, em volta do qual
tudo o que é sdo torna-se necessariamente doente, e tudo doente necessariamente
manso” (NIETZSCHE, 2009, p. 107).

4.2 O SACERDOTE COMO CURA E COMO DOENCA

Ao identificar, na figura do sacerdote, a funcdo de adoecer e amansar,
Nietzsche percebe, nas atividades agregadoras desenvolvidas por ele, um empenho
em controlar os afetos. Assim, a compreensdo dos sentimentos vitais; a atividade
mecanica — sobretudo a alegria do amor ao pr6ximo — a organizacdo em rebanho; o
sentimento de poder na comunidade e o tédio individual substituido pela satisfacdo
de ver a comunidade prosperar atuam simultaneamente como estimulo e controle da
vontade. Esse homem, para poder “curar”, necessita antes ferir. Por isso, tudo o que
fica a sua volta adoece e se domestica. Ele fica atento ao seu rebanho, dirigindo seu
ressentimento, mas, para que esse rebanho ndo se torne rebelde, procura mudar a
direcdo do ressentimento. O ressentimento comporta uma carga de afetos
reprimidos devido a impossibilidade de agir, reagir em suma, devido a passividade
que |lhe é constitutiva. Tais afetos, porém, ndo podem se voltar contra o rebanho,
assim como contra seu pastor. Por isso, € preciso neutraliza-lo, suspender
definitivamente a busca de um culpado como causa da dor, mudando a direcao da

busca e, portanto, do ressentimento.



66

Com a introducdo do pecado como interpretacdo dos fatos, como
novo nome da ma consciéncia, a dor é interpretada como castigo, a
nova imagem do enfermo é a de pecador, e o sofrimento adquire um
"sentido” quando reportado a um mundo extranatural o triunfo do
ideal ascético, enquanto método de culpabilidade, é transformar a
dor em desejo de dor, junto a um sofredor que é sempre culpado. E
por isso o sacerdote acético, apesar de representar uma contradicdo
diante da prépria vida, jA que ele consegue dar um sentido a
existéncia escrava. Agora, garante Nietzsche, a vida ndo parece
mais um joguete do acaso, ela tem um sentido, uma finalidade, uma
razdo... (MOURA, 2005, p.156).

Na perspectiva de Nietzsche, todo homem que sofre procura a causa de seu
sofrimento. Procura uma causa animada, um ser vivo contra o0 qual possa
descarregar sua paixao. A busca de um agente como responsavel pela sua dor é

justamente a tentativa de descarga do afeto, visando a obtencdo de um alivio na

forma de entorpecimento:

Unicamente nisto, segundo minha suposicdo, se ha de encontrar a
verdadeira causacado fisiologica do ressentimento, da vinganga e
guejandos, ou seja, em um desejo de entorpecimento da dor através
do afeto (NIETZSCHE, 2009, p. 108).

Esse entorpecimento se da mediante a propria descarga do afeto, concebido
como o produtor de uma emocao intensa que tem como efeito a suspensédo do mal-
estar; em vista disso esta a necessidade dessa descarga. A projecdo do outro como
culpado atua como elemento que a possibilita. Porém, o descontrole que poderia
advir com isso faz com que o sacerdote introduza uma nova compreensao da culpa,
qual seja, a culpa como responsabilidade do préprio agente e ndo de outrem. Para
que a culpa seja assimilada, o sacerdote ascético introduz a nocdo de pecado,
segundo a qual os males seriam provenientes de faltas cometidas no passado. Se
um homem esta mal € porque pecou, e a dor seria uma consequéncia disso, um

castigo pela falta cometida:

“Eu sofro: disso alguém deve ser culpado” — assim pensa toda ovelha
doente. Mas seu pastor, o sacerdote ascético, lhe diz: “Isso mesmo,
minha ovelha! Alguém deve ser culpado: mas vocé mesma € esse
alguém — somente vocé é culpada de si...”. Isto é ousado bastante,
falso bastante: mas com isto se alcanca uma coisa a0 menos, com
isto, como disse, a direcdo do ressentimento é - mudada
(NIETZSCHE, 2009, p. 109).



67

A consequéncia direta da introducdo da nocdo de pecado é a mudanca de
direcdo do ressentimento. A sua fungdo, bem como dos conceitos falta e

condenacéo, é tornar inofensivos os doentes:

[...] para tornar os doentes inofensivos até certo ponto, para fazer os
incuraveis se destruirem por si mesmaos, para com rigor orientar os
levemente adoentados de volta a si mesmos, voltando para tras seu
ressentimento (“uma sé coisa é necessaria” —), e desta maneira
aproveitar os instintos ruins dos sofredores para o fim de
autodisciplinamento, autovigilancia, autossuperacdo (NIETZSCHE,
2009, p. 109).

N&o se trata, para Nietzsche, de uma cura, mas sim de concentragdo e
organizacdo da doenca, visto que a prépria causa da doenca nem sequer €
identificada.

O pecado, para Nietzsche, ndo é um fato, e sim uma interpretacdo de um fato,
um mal-estar fisiolégico estimado sob o ponto de vista moral e religioso. A nocéo de
pecado sobre essa interpretacdo serve ao sacerdote para imprimir, no homem, a
culpa, transformando-o em pecador. [...] “Por conseguinte, € preciso tornar o homem
‘infeliz’ — esta foi, em todos os tempos, a l6gica do sacerdote. — Ja se percebe o que,
conforme essa légica, veio entdo ao mundo: — o ‘pecadoT...]” (NIETZSCHE, 2007, p.
59). A sua obra-prima, na figura do padre cristdo, foi depositar, na alma humana, o

sentimento de culpabilidade.

Com a invengao do "pecado”, todo sofrimento passa a ser visto
como castigo por uma culpa, e se certamente essa “interpretagao”
trouxe um novo sofrimento, ainda mais nocivo a vida, pelo menos a
porta se fechava ao mais extremo niilismo: o homem tinha um
sentido, ele podia querer alguma coisa. (MOURA, 2005, p.155).

A terapia sacerdotal faz o homem melhor, s6 que aprimorar 0 homem
representa domesticar, abrandar, degradar, de modo que o aprimoramento incide na
intensificacdo da doenca.

A introducgédo da culpa/falta faz com que a propria dor seja interiorizada como
produto da falta. “A palavra falta remete agora a falta que cometi, a minha prépria
falta, @ minha culpa. Eis ai como a dor é interiorizada, consequéncia de um pecado,
nao tem mais outro sentido a ndo ser um sentido intimo” (DELEUZE, 1976, p. 109).

A introjecdo da for¢ca produzia dor, mas a introdugcdo da culpa ocasiona a



68

interiorizagdo dessa dor: dor como decorréncia da falta. O sacerdote combate o
sofrimento, ndo a causa. Por isso, ndo poder ser médico, mesmo que almeje tal
designacdo. Apesar de tudo isso, o sacerdote, assim como o ideal por ele
propagado, tem uma funcdo em termos de assimilacdo da existéncia. A constituicdo
de seu ideal tem em vista a preservacao da vontade. O sacerdote assume, como
misséo, cuidar de uma vida que se degenera, que, para sobreviver, precisa de uma

justificacéo, de um sentido, em suma, de um ideal.

O sacerdote ascético é o desejo encarnado de viver de outro modo,
mas é exatamente a poténcia de seu desejo que o liga ao mundo, faz
com que ele se torne o instrumento que trabalha para criar condicbes
melhores para se viver no mundo. E € com essa poténcia que ele
mantém ligado a vida todo o rebanho dos descontentes, malogrados,
os sofredores de toda espécie, fazendo-se espontaneamente seu
pastor e seu guia. Assim, esse aparente inimigo da vida €, na
verdade, uma poténcia conservadora e afirmativa da vida. Mas da
vida adoecida... o rebanho dos enfermos precisa de um enfermeiro
gue seja, ele mesmo, um doente; se o sacerdote € um médico, ele
serd um mau meédico, aquele que combate a dor mas nado as causas
da dor, nunca o verdadeiro estado de doente. Mas nessa perspectiva
de combater os efeitos e ndo as causas, a dor e ndo a doenga, a
imaginagdo do sacerdote serd realmente admiravel (MOURA, 2005,
p. 153).

Logo, o sacerdote, sendo desejo manifesto de ser outro e de estar em outro
lugar, estabelece as condicfes necesséarias para a viabilidade do querer nesse
mundo, ainda que transferindo a satisfacdo, a plenitude e o bem-estar a uma outra
dimenséo:

[...] mais precisamente o poder do seu desejo, é o grilhdo que o
prende aqui; precisamente por isso ele se torna o instrumento que
deve trabalhar para a criacdo de condi¢cdes mais propicias para o
ser-aqui e o ser-homem [...] (NIETZSCHE, 2009, p. 102).

O sacerdote descobre os recursos adequados para mitigar a alma humana
cindida, pois oferece um sentido para a dor. Se a introdu¢do do homem na
sociedade fez com que seus instintos fossem postos em suspenso, iISSo causou uma
dor insuportavel e a sua constante multiplicacdo. Entretanto, a manutencdo da
existéncia requer narcéticos, algo que alivie a dor, ainda que isso aumente a
doenca. Esse é o papel da religido para Nietzsche: aliviar a dor mediante a

introducé&o de um sentido para ela.



69

O sacerdote ascético ndo € apenas esperto, ele é espertissimo — e
ainda ndo chegamos perto de seu estratagema fundamental. O
recalque do sentimento de vida, a promoc¢ao da atividade maquinal e
da pequena alegria no amor ao préximo sdo 0s meios ainda
inocentes de sua luta contra o mal-estar. Mas o seu método
principal ndo serd nada inocente, visto que ele consistira em certa
utilizag&o do ideal ascético como meio de um desregramento afetivo
(MOURA, 2005, p.155).

A equiparacdo da dor ao pecado sugere o0 seu reconhecimento como
condicdo de suportabilidade do mal-estar. Ele ndo é superado, mas apenas
entorpecido através de sua justificacdo; dai a introducdo da nocao de pecado como
um sentido para a dor. Tem-se, de um lado, o passado animal, de outro, o recuo do
instinto e, no centro, exatamente entre as duas posi¢cdes, o homem, a partir dessa
cisdo, doente de si, pois ndo pode libertar o animal, ndo suporta o seu recuo e, ainda
mais, passa a envergonhar-se de sua existéncia. Como decorréncia disso, ele
desenvolve um nojo de si, a propria depreciacdo e a multiplicacdo da dor. Uma dor
qgue corrdi, aniquila, mata, apresentando-se de tal modo insuportavel que requer
narcoticos para manter, ao menos existente, o doente. A vontade de poder se
manifesta na religido, recebe um estimulo, ainda que em dosagens controladas, e,
com isso, torna a existéncia suportavel.

Falar de suportabilidade ou ndo da existéncia requer a determinacdo da
significacdo do ideal ascético. Em Nietzsche, a afirmacao do suprassensivel — objeto
da transcendéncia — tem como pano de fundo o niilismo, que se instaura a partir de
trés elementos béasicos: ressentimento, ma consciéncia e ideal ascético. O ideal
ascético sempre esteve presente, tanto no ressentimento quanto na ma consciéncia,
pois € a partir desse ideal que a direcdo do ressentimento é mudada, fazendo com
qgue a ma consciéncia substitua o ressentimento. N&o sao tipos diferentes que estédo
na base do ressentimento e da ma consciéncia: € 0 mesmo tipo escravo presente
em ambos, em ambos, a doenca; em ambos, a rea¢do. Se ha alguma mudanca é
em termos de procedimento, ndo de tipo. Essa mudanca, inclusive, pressupde certa
continuidade, pois as forgas reativas fazem da méa consciéncia um prolongamento do
ressentimento que lhes possibilita o triunfo. Mas existe uma significagdo por demais
especial por tras desse ideal, 0 homem através dele, descobre um sentido para a
existéncia, um sentido para a dor e, com isso, sobrevive, pois, segundo o filésofo, o

homem suporta a dor, mas ndo a sua falta de sentido:



70

A falta de sentido do sofrer, ndo o sofrer, era a maldicdo que até
entdo se estendia sobre a humanidade — e o ideal ascético Ihe
ofereceu sentido! Foi até agora o Unico sentido; qualquer sentido é
melhor que nenhum; o ideal ascético foi até o momento, de toda
maneira, o ‘“faute de mieux” [mal menor] par excellence
(NIETZSCHE, 2009, p. 139).

Com isso, salvou-se a vontade. O homem encontra, nesse ideal, uma
finalidade, uma razéo de ser e consegue desenvolver uma vontade, ainda que seja a

vontade do nada.

Nele o sofrimento era interpretado; a monstruosa lacuna parecia
preenchida; a porta se fechava para todo niilismo suicida. A
interpretacdo — n&o ha ddvida — trouxe consigo novo sofrimento, mais
profundo, mais intimo, mais venenoso e nocivo a vida: colocou todo
sofrimento sob a perspectiva da culpa... Mas apesar de tudo — o
homem estava salvo, ele possuia um sentido, a partir de entdo néo
era mais uma folha ao vento, um brinquedo do absurdo, do sem
sentido, ele podia querer algo — ndo importando no momento para
que direcdo, com que fim, com que meio ele queria: a vontade
mesma estava salva. Nado se pode em absoluto esconder o que
expressa realmente todo esse querer que do ideal ascético recebe
sua orientacdo: esse 0dio ao que é humano, mais ainda, ao que &
animal, mais ainda ao que € matéria, esse horror aos sentidos, a
razao mesma, o medo da felicidade e da beleza, o anseio de afastar-
se do que seja aparéncia, mudancga, morte, devir, desejo, anseio —
tudo isto significa, ousemos compreendé-lo, uma vontade de nada,
uma aversao a vida, uma revolta contra os mais fundamentais
pressupostos da vida, mas é e continua sendo uma vontadel... E,
para repetir em conclusdo o que afirmei no inicio: o0 homem preferira
ainda querer o nada a nada querer[..] (NIETZSCHE, 2009,
pp.139,140).

O ideal ascético se apresenta como possibilidade de preenchimento do vazio
existencial, impedindo, com isso, a negacdo da vontade, embora seja expressao de
uma vontade de negar. O niilismo inerente ao ideal ascético deprecia a vida, opde
um mundo suprassensivel ao sensivel, estabelece paradmetros universais como o

ser, o bem, o verdadeiro, o Deus universal.

Ndo existe nenhuma verdade; nao ha nenhuma propriedade
absoluta das coisas, nenhuma “coisa em si’. — iSSO mesmo é um
niilismo, e deveras o mais extremo. Ele desloca o valor das coisas
para um ambito no qual esse valor ndo corresponde nem pode ser
correspondido nenhuma realidade, mas que € somente um sintoma
de forca por parte de quem confere valor, uma simplificacdo para a
finalidade da vida (NIETZSCHE, 2008, p.33).



71

Todavia, essa transposi¢do para o plano imaginario, que implica a negacdo
da efetividade, salvaguarda o querer mesmo e, portanto, a vontade de poder. Mas é
preciso ter presente o que foi necessario para a manutencdo desse ideal. Nesse
sentido, cumpre retomar as perguntas que encerram a segunda dissertacdo de

Genealogia da moral:

Mas nunca se perguntaram realmente a si mesmos quanto custou
nesse mundo a construgédo de cada ideal? Quanta realidade teve de
ser denegrida e negada, quanta mentira teve de ser santificada,
quanta consciéncia transtornada, quanto “Deus” sacrificado? (...)
Uma tentativa inversa é em si possivel — mas quem é forte o
bastante para isso? (NIETZSCHE, 2009, p. 77).

A referéncia nietzschiana a “quanto custou nesse mundo a constru¢cdo de
cada ideal” remete diretamente a negacéo de toda a efetividade, de toda existéncia
e afirmacdo, da vontade de poder considerada como plenitude. Quanto o homem
teve de se submeter a torturas: ressentimento, ma consciéncia! Quéao prejudicial foi
sua heranca: o mau tratamento exercido sobre ele por milhares de anos e ao qual se
habituou! O homem olhou durante muito tempo de maneira hostil para suas
inclinacdes naturais e as identificou com a ma consciéncia. E como se Nietzsche nos
dissesse que todo ideal até agora na terra foi um ideal ascético, mas quando ele diz
isso, ele ndo esta propondo a eliminacdo desse ideal, ele ndo esta dizendo:
voltemos ao estado primitivo de natureza, de guerra, em que o homem era
compreendido mais como um animal, do que propriamente como homem. Nietzsche
nao propde um retorno a animalidade. O que o filésofo quer apontar € uma forma
possivel de espiritualidade que ndo envenene a vida; € eliminar a doenca sem ter
que voltar ao estado primitivo. Sera possivel, entretanto, reverter essa situacdo?
Sera possivel uma transvaloracdo, a afirmacéo ao invés da negacgdo? E preciso
estancar a doenga, o que implica ou a cura do homem mesmo, ou alguém que nao
seja suscetivel a ela. H4 de se retomar as afirmacdes de Nietzsche quando da
exposicdo da ma consciéncia, em que percebeu, devido ao seu desenvolvimento,
gue 0 homem pareceria ser mais um meio, uma ponte, do que uma meta.

Mas se o0 homem é naturalmente doente, entdo é naturalmente suscetivel ao
ressentimento e a ma consciéncia, o que nos remete a afirmacéo nietzschiana de
gue o homem é uma promessa. Mas promessa de que? Com certeza de atividade e

afirmacdo, dai a criacdo e a consequente soberania. Contudo, a associacao de



72

forgas reativas malogrou a cultura, fez com que a forga ativa se tornasse reativa, e
com isso, decretou a doengca do homem, que acabou por fazer-se uma promessa
nao cumprida. Ndo obstante, espera-se que alguém cumpra essa promessa. Mas
seria ainda o homem ou isso requereria uma outra sensibilidade, um outro devir?

bY

Essa questdo sugere um retorno a interpretacdo deleuziana que percebe, na

exposicdo de Nietzsche, um devir reativo mesmo nos fortes. “... Desse ponto de
vista, admite-se a realidade do devir como Unica realidade, interdita-se toda espécie
de via de escape para o mundo do além e para falsas divindades — mas ndo se
suporta este mundo, que ja ndo se esta disposto a negar...” (NIETSCHE, 2008,
p.32). A possibilidade de compreensdo do malogro da atividade genérica pelas
forcas reativas, assim como do advento do niilismo e de sua propagacao, esta
determinada por um devir geral das forcas, apesar de haver transformacodes e
reorganizacfes das relacdes de poténcia no decurso da histéria, apresentando ora
tipos senhores, ora tipos escravos determinando a avaliacao e, portanto o valor, ha
um devir reativo das forcas no homem, e esse é determinante no seu sucumbir, no
fato de ele ser uma promessa, uma ponte. “[...] Nietzsche converte agora a tenséo
da existéncia; no entanto, ndo se trata para ele de rejeitar o ideal, mas de o tornar,
num outro sentido, conforme a vida. O homem torna-se ponte entre ele préprio e 0
super-homem” ( FINK, 2009, p.145).

Faz-se necessario apontar a sentenca inscrita no inicio do prefacio de Assim
falou Zaratustra: “[...] o homem é uma corda, atada entre o animal e o super-homem
— uma corda sobre um abismo” (NIETZSCHE, 2011, p. 16). O animal, a nosso ver,
corresponde, em Nietzsche, ao passado do homem, ao instinto desenfreado, ao
impulso livre, a inexisténcia da consciéncia, tanto como responsabilidade quanto
como culpa. A corda corresponde a historia do homem, o0 momento de suspenséao do
instinto tido como guia, quando o animal-homem foi encerrado no ambito da
sociedade e da paz e, a partir disso, comecou a sofrer de si, a interiorizar o instinto
e, posteriormente, a dor. “Torna-se recomendavel, portanto, considerar a nocao de
vontade de poder prioritariamente enquanto desafio, enquanto tarefa em cuja
consumacao o si atinge seus limites e prenuncia a aurora do além-do-homem
(ONATE, 2003, p.296). Mas o que seria um além-do-homem? Seria um estado de
superacdo do homem, superagao da culpa que ele carrega, superacdo da doenca
que se expandiu na terra. Um homem para além dessa determinacao judaico-crista

metafisica. O homem é uma ponte para chegar no além do homem que possa ser



73

uma caracterizagdo desse homem nao mais doente, doente de si mesmo, doente
dos seus proprios ideais que ele mesmo criou. Isso seria 0 além-do-homem. Essa
doenca é inevitavel no homem; conforme a exposi¢cdo anterior, entendida como
historia universal, visto ser essa uma descricdo das tentativas construidas para
assimilar e suspender os instintos, judaismo, cristianismo, em suma, ideal ascético.
Compreendendo o humano com essa condi¢cdo, ndo h& possibilidade de sua
superacao, enquanto humano, ndo obstante se querer isso. Todavia, para tal, ha de
vir uma outra sensibilidade, um além-do-homem: “Grande, no homem, é ser ele uma
ponte e ndo um objetivo: 0 que pode ser amado, no homem, é ser ele uma
passagem e um declinio” (NIETZSCHE, 2011, p. 16). sua significacdo em Nietzsche,
e ndo como demonstracdo de sua efetividade, o que ndo implica, em momento
algum, a sua negacdo. Ora, uma vez que se quer expor a desconstrucao
nietzschiana da moral judaico-cristd e, com isso, de toda ética que imp&e um dever
como constitutivo do ser, o que se faz imprescindivel é tematizar a significacdo do
ideal ascético e, mais especificamente, deste ideal na filosofia como base de suas

construcdes argumentativas.



74

5 VONTADE DE PODER E MORAL

5.1 O CONCEITO NIETZSCHIANO DE VONTADE DE PODER

A diferenciacdo entre a forgca e suas consequéncias manifesta-se em uma
ficcdo que tem por intuito possibilitar o julgamento da forca, a medida que suas
expressdes passam a ser vistas como realizadas por um sujeito de forma livre e
espontanea. A seducao da linguagem causa, segundo Nietzsche, essa separacgao, a
partir do condicionamento do ato a uma causa eficiente. Todo esse mecanismo
construido tem por finalidade imprimir na forca uma culpa pelas suas expressoes
espontaneas. Dessa forma, o efeito, manifestacédo da forca, seria condicionado por
um sujeito livre que poderia ou ndo ter agido de determinada maneira. O fraco se
utiliza da seducdo da linguagem para sustentar que o forte é fraco, ou, como na
metafora utilizada por Nietzsche, que “a ave de rapina pode ser cordeiro”. Dessa

maneira, poderiam pedir contas a ave de rapina por ela ser ave de rapina:

Exigir da forgca que ndo se expresse como for¢a, que ndo seja um
guerer-dominar, um querer-vencer, um querer-subjugar, uma sede de
inimigos, resisténcias e triunfos, é tdo absurdo quanto exigir da
fraqueza que se expresse como for¢a (NIETZCSHE, 2009, p.32/33).

No ponto de vista do filésofo, o desenvolvimento de um fenbmeno em causa e
efeito constitui um erro, devido a sua nédo existéncia. A for¢ca ndo incide somente no
querer ser forte, mas no ser forte. A acdo é tudo, pois, a0 mesmo tempo, expressa a
forca ou a fraqueza, que acham sua determinagcéo na relagcdo de uma forca com a
outra. Segundo a quantidade, a forca ser& ativa ou reativa. Apesar de haver uma
identificacdo entre forca e manifestacdo de forca, evidencia-se, em diversos
pensadores, a postulacdo de um sujeito como fundante da acéao e, dessa maneira, 0
estabelecimento de uma diferenciacao entre o ser e o querer. Para o filosofo, € um
contrassenso separar a for¢ca de sua manifestagéo, pois a for¢a s pode ser reduzida
a forca e, toda e qualquer realidade € sempre manifestacdo de forca. Nao ha
possibilidade de sustentar um momento que anteceda a agao como antecipacao

mental de resultados.



75

[...] a moral do povo discrimina entre a forga e as expressdes da
forca, como se por tras do forte houvesse um substrato indiferente
gue fosse livre para expressar ou nao a forca. Mas nao existe um tal

substrato; n&o existe “ser” por tras do fazer, do atuar, do devir; “o
agente” é uma ficgdo acrescentada a acdo — a acdo €
tudo”’(NIETZCHE, 2009, p.33).

A metafisica, conforme Nietzsche, sempre ocultou o valor dos valores pelo
mascaramento das relacbes de forca, presentes em todo e qualquer existente,
mediante a introducdo de um sujeito fundante do ser, do conhecer e dos agir. Esse
sujeito € uma ficcdo que justamente mascara a vontade de poder como determinante
de toda acéo e implica, igualmente, em suprimir a relacdo de forcas como imperante

na interpretacao.

Apenas na medida em que a vontade decadente de poténcia forja
uma outra realidade a partir da qual pode resultar sua condenacéao.
O que ¢é forjado precisa aparecer como sendo 0 mundo
verdadeiro.Tal ficcdo € possivel por conta da necessidade biolégica
do homem de conceber como igual tudo o que é semelhante, de
fixar o0 que na torrente do vir-a-ser é mével. O pretensamente igual,
ou seja, estavel, pode ser desligado do vir-a-ser como sendo-para-
si” (MULLER, 2009, p.137).

Assim, nega-se o fendmeno como sintoma e perpetua-se um modo de
interpretar e avaliar. Com isso, ndo se percebe, ou ndo se deixa perceber, a
pluralidade e a diferenca como pressuposto do interpretar e do avaliar e institui-se,
dessa forma, a identidade e a unilateralidade do sentido e do valor. Todavia, esse
mascaramento, quando aludido a vontade de poder, mostra uma qualidade das
forcas, uma qualidade mesma da vontade e, portanto, um tipo de vida. A
identificacdo da procedéncia requer a exclusdo de algo como procedente e o
estabelecimento de todo fendbmeno como sintoma, cuja possibilidade de
interpretacdo e avaliagdo tem nas forcas e nas vontades de poder seu
estabelecimento. O que quer aquele que separa a forca de sua manifestacdo? A
resposta a essa pergunta exige, essencialmente, um retorno ao tipo do
ressentimento.

O tipo do ressentimento se distingue exatamente pela ndo atividade das
forcas ativas. Ele quer, a despeito disso, triunfar sobre as forcas ativas tentando
fazer com que estas também se furtem a atividade. O método encontrado para

atingir tal fim, de acordo com Nietzsche, é a separacdo da forca em causa e efeito:



76

separar a forca do que ela pode fazer para, assim, poder julgar suas manifestacoes.
O tipo em que as forgas funcionam normalmente passa, consequentemente, a se
sentir culpado pela manifestacdo espontanea de sua forca. O tipo reativo, ao
imaginar um sujeito livre que pode agir ou nédo, incute no outro uma culpa moral

pelas suas acoes.

Uma vontade inicialmente submetida e fraca tenciona ao nada. E
preciso entender essa intencdo como reacdo a forca de uma
vontade vitoriosa e, antes de mais nada, dominante. Assim a moral
do ressentimento irrompe “do ndo” a moral dos nobres. Caso possa
ser “criadora”, ela sera em seu fundamento uma inversao dos
valores que estard ligada aquilo que inverte” ( MULLER,
2009,p.136).

As forcas ativas se tornam reativas através desse processo. O tipo do
ressentimento, o escravo, triunfa quando, através de uma ficcdo, separa a forca do
que ela pode e faz de suas manifestacdes algo espontaneo e livre. A forca sera
culpada de agir e, em contrapartida, tera méritos ao se furtar a acdo. Assim, as
forcas ativas acabam por furtar-se a acdo e as forgas reativas triunfam. Embora o
triunfo expresse uma busca de dominacao, ele remete mais profundamente a uma

necessidade de autoconservagéo de uma vida que degenera.

Entdo, é preciso acrescentar: mesmo o seu triunfo sobre os fortes,
mesmo a sua imprescindibilidade até agora para a conservacdo da
espécie, ndo deve mais esconder que eles levam adiante sua
autodestruicdo e, com isso, a destruicdo do homem (MULLER, 2009,
p.139).

O julgamento moral das manifestacbes das forcas oculta a necessidade
interior de justificacdo da prépria fraqueza. O escravo, para o filosofo, necessita se
afirmar e, para tanto, precisa constantemente negar o outro. Em vista disso, a
necessidade de inverter 0s juizos de valor bom e mau, bom e ruim, assim como da
introducéo de julgamentos moral da manifestacdo das forcas. Nesse caso, tanto a

inversao quanto o julgamento estédo diretamente relacionados:

Por um instinto de autoconservacao, de autoafirmacéo, no qual cada
mentira costuma purificar-se, essa espécie de homem necessita crer
no “sujeito” indiferente e livre para escolher’. O sujeito (ou, falando
de modo mais popular, a alma) foi até o momento o mais soélido
artigo de fé sobre a terra, talvez por haver possibilitado & grande
maioria dos mortais, aos fracos e oprimidos de toda espécie,
enganar a si mesmos com a sublime falacia de interpretar a



77

fraqueza como liberdade, e 0 seu ser-assim como mérito”
(NIETZSCHE, 2009, p.34).

A investigacado genealogica empreendida por Nietzsche permite compreender
0 mecanismo que viabiliza o triunfo das forgas reativas sobre as ativas a partir de um
duplo processo. Primeiro, ocorre a anomalia na funcéo das forgas. As forcas reativas
nao realizam suas funcbes fazendo com que a memoaria invada a consciéncia, de
modo que as forcas reativas passam a preponderar sobre as ativas. Nesse
momento, forma-se o tipo do ressentimento, ocorrendo, por conseguinte, o primeiro
triunfo das forcas reativas. Posteriormente, a forca é separada em causa e efeito, de
forma que todas as suas manifestacbes passam a ser julgadas moralmente. No
momento em que a forca é privada de sua manifestacéo, ocorre o segundo triunfo

das forcas reativas.

Parece assim que nem o tipo forte nem o fraco podem impedir o
declinio da humanidade. Pois, segundo Nietzsche, tal como a forca
dos fracos, a fraqueza dos fortes, em sua necessidade, deve limitar-
se a historia de até entdo, em que predominou o acaso. Somente
uma “raga forte” futura, através de planejamento e cultivo, podera
extrair do acaso a sua poténcia e ndo perdé-la mais para a maioria
dos fracos. Apenas esses fortes estardo em harmonia com “a vida”
gue, em sua figura veridica, nada mais é do que o predominio da
vontade de poténcia ascendente dobre a vontade de poténcia
declinante (MULLER, 2009, p.140).

A busca genealdgica nietzschiana na Genealogia da moral decorre de uma
desconstrucdo do parecer dos moralistas ingleses quanto ao estabelecimento da
definicdo dos conceitos bom e mau, tanto com relacdo a sua efetividade, em termos
de sentido, quanto a sua origem. Inicialmente, pode-se dizer que bom e mau ou bom
e ruim ndo séo de fato conceitos, e sim demonstragdes do carater de ser daqueles
gue avaliam. Seriam deste modo, ao ver do filésofo, valores, cujo valor necessitaria
ser buscado em suas condi¢cdes de criacdo. Carece, portanto, indagar: como se
consolidou a valoragdo do bom e do ruim? O que ela propaga? A quem deve ser
mencionada? O que quer aquele que institui 0 bom e o ruim como valor?

Nietzsche inicia, na filosofia, os conceitos de sentido e de valor, suscitando,
assim, a eliminacdo de fatos. Agora, se ndo existem fatos morais e sim uma
interpretacdo moral dos fatos, logo, necessita de um individuo que interprete e

avalie. Por conseguinte, a interpretacdo precisa se constituir como axioma de um



78

sentido e a avaliacdo como estabelecimento de um valor. Avaliar a origem de um
valor faz alusdo, essencialmente, as suas condi¢cdes de criacdo, por inserir a
genealogia como processo orientador que consente solucionar as perspectivas
indiciadas nas estimativas e, deste modo, constituir o valor dos préprios valores.

A introdugdo na filosofia dos conceitos de sentido e de valor causa uma
inversdo critica, precisamente por nao aceitar o valor instituido, questionando, no
entanto, pelo valor desse valor. Os valores, de um modo, conduzem a uma avaliacéo
e, de outro, decorrem de uma avaliagdo. Se o0 problema critico € o problema da
criacdo, entdo o ponto principal seria: de onde provém esta avaliagdo? O recurso a
esse tipo de questionamento, em Nietzsche, conduz para o método genealdgico
concebido como abertura para uma andlise mais meticulosa. A critica, referida aos
valores, ndo se satisfaria em indagar qual o valor que esta por tras dessa avaliacao,
mas qual a avaliacdo que determina o valor desse valor.

De tal modo fizeram os que precederam Nietzsche, entre eles Kant e Hegel,
aos quais ele faz mencdo em “Alem do bem e do mal’ como “trabalhadores
filosoficos”™

Os trabalhadores filésofos formados segundo o nobre modelo de
Kant e Hegel tem de estabelecer e colocar em formas, seja no reino
do ldgico, do politico (moral) ou do artistico, algum vasto corpo de
valoragcbes — isto e, anteriores determinacgfes, criagfes de valores,

gue se tornaram dominantes e por um tempo foram denominadas
“verdades” (NIETZSCHE, 2005, p. 105).

Contudo, quanto a mencado a Kant e a Hegel, essa critica recai também sobre
0os moralistas ingleses, visto que eles, ao fazerem com que os valores procedam
daquilo que vale para todos, tendo como critérios a utilidade, furtam-se a pergunta
pelo valor dos valores e, por esse motivo, mesmo que ndo sendo chamados
trabalhadores filoséficos, terdo suas apreciagbes também colocadas a prova e
recusadas como idiossincraticas. Nessa perspectiva, eles obstruem novamente a
guestao essencial: quem adota como critério de avaliacdo a utilidade? O que quer
aquele que faz da utilidade critério de avaliagcdo? O filosofo chega a chamar a
genealogia de tais moralistas de inabil por fazerem uma andlise a-historica do juizo

bom:

Todos eles pensam, como é velho costume entre filésofos, de
maneira essencialmente a-histoérica; quanto a isso ndo ha duavida. O
carater tosco da sua genealogia da moral se evidencia ja no inicio,



79

guando se trata de investigar a origem do conceito e do juizo “bom”
(NIETZSCHE, 2009, p. 16).

A experiéncia com o0 pensamento, a partir dos aforismos, permite considerar a
declaracdo nietzschiana de que “nés somos homens do desconhecimento”.
(NIETZSCHE, 2009, p. 7) associando-a com a inaptidao de os filésofos alcangcarem
a grandeza da moralidade e a genealogia como método que viabilizaria a sua
apreensao.

Pareceria incoerente alegar que os homens do conhecimento seriam, ao
mesmo tempo, homens do desconhecimento. Porém, referindo-se tal afirmagéo a
Nietzsche, pode-se compreender que o que estd fundamentando o conhecimento
desses homens é uma apreciacao superficial, pois, ndo obstante se aterem a um
dado conhecimento, nem sequer interrogavam seu valor. Nao formulam a questéo:
quem procura esse conhecimento? O que quer aquele que procura esse
conhecimento? Voltando a citagcdo de Nietzsche concernente aos trabalhadores
filosoficos, e mesmo aos moralistas ingleses, o contrassenso se dirime, uma vez que
a superficialidade de suas constru¢cdes sugere o desconhecimento de suas
condi¢cbes de criagao e, consequentemente, da interpretacédo e da avaliacdo que as
orientam. Sugere ainda o desconhecimento do préprio homem como autor de
interpretacbes e promotor de avaliagcbes. Com isso, tem-se de aceitar, de fato, que

tais homens do conhecimento seriam homens do desconhecimento.

Todos os valores com 0s quais nés, até agora, em primeira instancia
procuramos tornar o mundo avaliavel para nés e por fim, justamente
por isso, o desvalorizamos,quando se tornarem inadequados — todos
esses valores, computados psicologicamente, séo resultados de
determinadas perspectivas da utilidade para sustentacdo e o
incremento de configuragdes de dominio humanas: e s6 falsamente
foram projetadas na esséncia das coisas (NIETZSCHE, 2008, p.33).

A desconfiangca quanto aos designios e as consequéncias da moralidade ja
tomavam Nietzsche desde o texto Humano, demasiado humano (NIETZSCHE,
2000), e antes desse escrito. Nesse periodo, no entanto, a tese colocada
mencionava a “Origem de nossos preconceitos morais” (NIETZSCHE, 2009, p. 7).
N&o obstante encontrar-se a alusdo a moralidade em termos de preconceitos,
sentimentos ou conceitos, ndo se encontra ainda a formulacédo remetida ao valor,

sobretudo quanto as suas condi¢cdes de concepcao. A entrada e a tematizacédo do



80

valor surgem a partir do escrito Assim falou Zaratustra (NIETZSCHE, 2011) e
notadamente em Genealogia da moral (NIETZSCHE, 2009). Nietzsche procede a um
desmascaramento da moral, ao sugerir uma analise de seus valores. Neste texto, 0
filésofo reformula a questao perguntando: “...] sob que condigdes inventou 0 homem
aqueles juizos de valor, ‘bom’ e ‘mau’? e que valor tém eles?” (NIETZSCHE, 2009,
p. 9). Observa-se que a expressdo “sob que condi¢des?” d4 a entender que
possuem varias condi¢cdes possiveis, mas que, especialmente sobre algumas, o
homem criou, isto é, ndo lhe foram dadas, ndo estavam prontas, foram criadas pelo
homem, restando saber, portanto, sob que condi¢des. A questdo agora se refere, de
fato, a alguém que cria e que o faz sob determinadas condi¢cbes e, mais
profundamente ainda, que valor tem os valores criados. Qual o valor da invencao

humana do bom e do mau?

Obstruiram ou viram até agora o crescimento do homem? Sao
indicios de miséria, empobrecimento, degeneracdo da vida? Ou, ao
contrério, revela-se neles plenitude; a forca, a vontade de vida, sua
coragem, sua certeza, seu futuro? (NIETZSCHE, 2009, p. 9).

A leitura minuciosa do texto nietzschiano permite inferir que os juizos de valor
bom e mau podem tanto ter obstruido, quanto ter promovido o prosperar da
humanidade. Pode tanto indicar a degeneracdo da vida quanto sua plenitude, forca,
vontade de vida. Com isso, surge a necessidade de uma critica dos valores morais,
para, justamente, poder determinar o seu valor, verificando se obstruem ou
promovem o crescimento da humanidade, se sdo indicios de degeneracdo ou
plenitude da vida. Em vista disso, a necessidade da interpretacdo e da avaliacédo
referidas ao proprio estabelecimento dos valores, a génese deles.

A questado de Nietzsche é igualmente o “valor da moral” (NIETZSCHE, 2009,
p. 10), uma vez que a relagcdo que se estabelece entre a moral e a compaixao,
notadamente no pensamento de Schopenhauer, fez com que Nietzsche percebesse
uma implicacdo existente entre valoracdo negativa da vida e a negacdo do préprio
homem; a moral da compaix&o oculta o nada, o niilismo. Os instintos de abnegacéo,
sacrificio e compaixdo mascaram “a vontade que se volta contra a vida”
(NIETZSCHE, 2009, p. 10), o niilismo junto a compaixao. O questionamento sobre 0
valor da moral da compaixao nao se configura como algo a parte, mas remete a uma

desconfiangca com relacdo a toda moral e ao seu respectivo valor. Ora, se as



81

andlises da moralidade remetem a um modo coletivo ou a um modo de valorar
absoluto em que o valor da vida € depreciado, entdo € imprescindivel que se
proceda a uma critica da moral. Precisa-se estabelecer o valor da moral que so

podera se efetivar mediante uma critica de seus valores.

[...] necessitamos de uma critica dos valores morais, o0 préprio valor
desses valores deverd ser colocado em questdo — para isto €
necessario um conhecimento das condicbes e circunstancias nas
guais nasceram, sob as quais se desenvolveram e se modificaram
(moral como consequéncia, como sintoma, mascara, tartufice,
doenca, mal-entendido; mas também moral como causa
medicamento, estimulante, inibicdo, veneno), um conhecimento tal
como até hoje nunca existiu nem foi desejado (NIETZSCHE, 2009, p.
12).

Constata-se, aqui, a inversao critica proposta por Nietzsche, uma vez que a
pergunta nao incide sobre os valores existentes, mas, anteriormente, sobre o valor
desses valores, e isso requer, justamente, a identificacdo das suas condicdes de
surgimento, desenvolvimento e modificacdo. Observe-se a relacdo de palavras
utilizadas por Nietzsche: surgimento — de onde provém os valores, como se
originam; desenvolvimento — como aquilo nasceu e se desenvolveu; e, por fim,
modificacdo — como os valores se modificaram. A palavra modificacdo pressupde a
possibilidade de tornar diferente do que era, dar nova forma, o que, por si s0, ja
requereria uma analise das modificacbes dos valores com relacdo ao seu
surgimento. Ora, se o0s valores surgiram se desenvolveram e se modificaram dentro
de uma determinada moral, perguntar pelo valor dos valores é, necessariamente,
perguntar pelo valor da moral. Em vista disso, a possibilidade de a moral ser
apresentada como sintoma, mascara, mal-entendido ou, ainda, como causa
medicamento, veneno.

A analise dos valores apresenta dois aspectos: por um lado, o valor € o ponto
de partida para a avaliacdo. A questdo da avaliacdo é o ponto principal para o
estabelecimento de um valor como sendo ou n&o valor, na medida em que se refere
ou ndo a promocao da vida. Visando interpretar o estabelecimento deste ou daquele
valor como valor, Nietzsche utiliza a genealogia para o estudo e o conhecimento da
criagdo e das condicdes de criacdo dos valores. A genealogia coloca os proprios

valores em questdo quando pergunta pelo valor deles.



82

Para Nietzsche, o termo “interpretacdo” designa, antes de qualquer
coisa, o exercicio proprio de uma determinada forma de vontade de
poder na busca por uma melhor posicdo num determinado jogo, seu
esfor¢o por ascender ao dominio ou exercé-lo no evento em que ela
emerge. O agir dessa vontade de poder — que s6 existe nesse jogo
e enguanto relagcéo — é o seu interpretar’ (PASCHOAL, 2009, p.62).

A genealogia ndo é apenas um modo de interpretacdo, mas € também uma
avaliagcdo, que se caracteriza, de acordo com Deleuze, como sendo: “O elemento
diferencial dos valores do qual decorre o valor destes” (DELEUZE, 1976, p. 2). Ela
diz respeito ao modo como se d& valor. Nietzsche entende o aspecto genealdgico

tendo uma relagéo com vida e valor. A vida como aquela que cria valor.

Interpretar €, portanto, tornar-se senhor de alguma coisa, impor-lhe
um novo sentido, dela apoderar-se, apropriar-se, coligir e selecionar
fendbmenos e fatos através de um continuo reinventar, de um
perpétuo recriar. Por isso, seria absurdo perguntar: “quem, pois,
interpreta?”, ja que para Nietzsche o préprio interpretar, enquanto
forma da vontade de poder, existe como um afeto, ou um pathos, ou
uma paixao, ou um processo, ou um vir-a-ser, € ndo como um “ser”.
Mas, assim como a interpretacdo pode ser sintoma de crescimento e
afirmacéo da vida quando ela é feita a partir de uma multiplicidade
de novas perspectivas, ela pode também ser sintoma de decadéncia
e esgotamento quando estdo em jogo as forgas da inércia, que ndo
guerem contestar o carater enigmatico e inquietante da existéncia
(ALMEIDA, 2005,p.105).

E a partir do pathos da distancia que os nobres se denominaram criadores de
valores. O nobre sentia, com relacéo ao escravo, que havia essa distancia de carater
gue os separavam. Através do pathos da distancia, os nobres sentiam-se diferentes.
Eles criavam valores, ndo a partir da utilidade, mas cunhavam nomes para 0s
valores a partir, propriamente, desse interesse na acao que é propria da atitude
nobre. A origem ou nascimento dos valores é referida ao nobre, elemento diferencial
dos valores, genealdgico e critico. “O pathos da nobreza e da distancia, como ja
disse, o duradouro e dominante sentimento global de uma elevada estirpe senhorial,
em sua relagdo com uma estirpe baixa, como um “sob”— eis a origem da oposi¢céo
‘bom” e “ruim” (NIETZSCHE, 2009, p. 17).

Os valores, enquanto referidos ao seu nascimento, podem provir tanto do
nobre quanto do vil, por isso, encontram-se avaliacfes divergentes com relacédo a
moralidade e aos seus valores, por decorrerem de modos distintos de avaliar. A

genealogia vai buscar a génese de determinado valor a partir de um distanciamento



83

dele para, justamente, poder analisar as condi¢cdes de sua criagdo como proveniente
de uma avaliagdo nobre ou vil. O mais importante € saber qual € o principio sobre o
qual esta fundamentando o valor.

O que determina uma avaliacdo como sendo nobre ou vil é a vontade que
impulsiona a valoracgdo, isto é, se a criacdo desse ou daquele valor tem sua origem
numa vontade nobre ou vil. Todavia, resta saber o que seria essa vontade que “opta”
pela nobreza ou vilania das valoracfes; ela seria, em Nietzsche, a expressao do
movimento natural das forcas existentes que procuram se afirmar e se diferenciar. A
vontade de poder constitui o elemento diferencial da forga, concebida como um
principio plastico que € determinadora da for¢ca, sendo o seu elemento genealdgico.
E a vontade de poder que determina a relacdo de uma forca com a outra, ja que
todo acontecer mecanico, ha medida em que nele age uma forca, é justamente forca
de vontade, efeito da vontade. A forca € aquilo que se apropria dos fenbmenos e
Ihes confere sentido. Configura-se, propriamente, enquanto dominagdo de uma
guantidade de realidade, uma vez que toda e qualquer realidade €, desde sempre,
um campo de forcas em interacdo. ”[...] a vida é constituida por forgcas que
interagem, criando diversas configuracbes e assumindo varias formas de
coordenacgao e desintegragdo” (MARTON, 2000, p.99). Nao existe apenas uma forca
e, consequentemente, vai existir mais de um sentido segundo as forcas que se
apropriam e se digladiam para dar forma a esse ou aquele fenémeno. E, na busca
por compreender os diversos sentidos ocultos nos fenbmenos que se utiliza a
genealogia; é ela que apresenta a possibilidade de interpretagcdo dos diversos
sentidos de um mesmo fenbmeno buscados na origem e na criagdo pela
determinacao da forca que se apropriou dele e da vontade de poder que determina a
diferenca de quantidade das forcas em interacdo e conforma, com isso, a

quantidade delas:

Mas todos os fins, todas as utilidades, sdo apenas indicios de que
imprimiu o sentido de uma funcéo; e toda a historia de uma “coisa”,
um 6rgdo, um uso, pode desse modo ser uma ininterrupta cadeia de
signos de sempre novas interpretacdes e ajustes, cujas causas hem
precisam estar relacionadas entre si, antes podendo se suceder e
substituir de maneira meramente casual (NIETZSCHE, 2009, p. 61).

Esta citacdo, referente a impossibilidade da finalidade como mével ou causa

da existéncia de algo, demonstra o carater primordial da vontade de poder, visto que



84

todo existente corpo biolégico, social, politico, é apenas vontade de poder, cujas
manifestacbes sdo sempre sintomas, signos a serem interpretados, pois o ato de
assenhorar-se de algo implica, desde sempre, a fixacdo de uma interpretacdo. Nao
obstante ser utilizada a palavra fixacdo, quer-se fazer referéncia a um sentido que,
num dado momento, foi posto e que posteriormente poderd sofrer novas
interpretacfes, conforme as alternancias de dominagdo. A interpretacdo é sempre a
imposicdo de uma perspectiva, cuja base € dada pelas configuracdes de dominio
manifestas pelas forcas e vontades em interacdo. Sao as forcas e as vontades de
poder que, ao interpretarem e avaliarem introduzem estimativas de valor. O proprio
mundo é definido por Nietzsche como um mundo de forcas em constante relacéo,
em constante jogo, sem inicio e sem fim, cuja denominacao precisa seria vontade de
poder. “[...] onde encontrei seres vivos, encontrei vontade de poder” (NIETZSCHE,
2011, p. 109).

As avaliacbes devem sempre ser referidas a vontade de poder, ja que ela
introduz avaliagcdes, ela cria valores. O apoderar-se € criador, pois institui um valor e
a sucessao do assenhorar-se introduz novas interpretacbes e avaliacbes. As
avaliacbes sdao referidas a vontade de poder, uma vez que toda forca € vontade de
poder.

A vontade de poder ndo é um caso especial do querer. Uma vontade
‘em si” ou “como tal” € uma pura abstracdo: ela nao existe
factualmente. Todo querer segundo Nietzsche, querer-algo. Esse
algo-posto, essencial em todo querer é: poder (MULLER, 2009,
p.54).

7

A vontade de poder é o afeto elementar da vida, enquanto introduz nas
forcas, como seu elemento genético, um querer que, por conseguinte, se configura
como vontade, ndo uma vontade de adaptacdo, mas de introduzir interpretacdes
sempre novas, sempre transformadoras e formadoras dos existentes. Em vista
disso, ha uma impossibilidade de associa¢cédo entre adaptacdo e vontade de poder,

exceto como uma forma de negacao.

Mas com isto se desconhece a esséncia da vida, a sua vontade de
poder; com isto ndo se percebe a primazia fundamental das forcas
espontaneas, agressivas, expansivas, criadoras de novas formas,
interpretacoes e direcdes, forcas cuja acdo necessariamente precede
a “adaptacdo” (NIETZSCHE, 2009, p. 62).



85

A vontade de poder é apresentada como sendo a base do sentido e do valor,
uma vez que a reducao do fendbmeno a forcas espontaneas Ihes confere a criagao
de formas e de interpretacdes. Se os fendbmenos sao, de fato, uma pluralidade de
forcas que interagem e resultam em dominacao e subjugacao, cujo querer faz delas
uma vontade, entdo ha, consequentemente, uma pluralidade de sentidos, segundo a
forca que, num dado momento, se expressa segundo a vontade que exerce 0
dominio. Dai a emergéncia da genealogia como método de interpretacdo e
avaliacado, referindo-se sempre ao sentido e ao valor, as for¢cas e as vontades de
poder em interacdo. “Uma forca se define do mesmo modo como se define a prépria
vontade de poder, pelo seu atuar” (PASCHOAL, 2009, p.47).

O moével de todo agir, de todo pensar e de todo sentir é a vontade de poder,
pois ela é o proprio agir, pensar e sentir. E um impulso vital, é o querer como base
da acéo, transformacéo e criagdo, visto ser um impulso de comando de tal modo
primordial que todo sentimento, todo impulso mesmo, é referido diretamente a essa
forma fundamental, que seria justamente a vontade de poder. Nietzsche (2005), no
aforismo 36 do texto Além do bem e do mal, define, de certa forma hipoteticamente,
a vontade de poder, e termina por defini-la como sendo a realidade de nossos
impulsos, para além ou para aquém da qual é impossivel buscar uma explicacao

para acao:

Supondo, finalmente, que se conseguisse explicar toda a nossa vida
instintiva como a elaboracéo e ramificagdo de uma forma basica da
vontade — a vontade de poder, como é minha tese; supondo que se
pudesse reconduzir todas as func¢des organicas a essa vontade de
poder, e nela se encontrasse também a solucdo para o problema da
geracgao e nutricdo — € um so6 problema, entdo se obteria o direito de
definir toda forca atuante, inequivocamente, como vontade de poder.
O mundo visto de dentro, o mundo definido e designado conforme
seu “carater inteligivel” — seria justamente “vontade de poder”, e
nada mais (NIETZSCHE, 2005, p. 40).

7

Ora, uma vez que a vontade de poder € a base de toda interpretacdo e
avaliacdo, e a moralidade se apresenta, justamente, como conceptualizacdo de
interpretacfes e avaliagbes, a compreensdo da vontade de poder é condigdo de
possibilidade para compreender a prépria moralidade, ndo como algo dado, mas
como construcdo e expressao de um impulso vital concebido como a base das
valoragdes e, portanto, como movel das configuragdes morais. Com referéncia a

guestdo moral, percebe-se que ela, na visdo de Nietzsche, ndo é mais do que um



86

modo de interpretacdo dos fendmenos, que, na medida em que interpretados pela
moral tradicional, efetivaram-se como absolutos. Como o filosofo alemé&o considera
os fenbmenos como tendo uma pluralidade de sentidos, segundo a forca e a
vontade em acao, vai utilizar a genealogia para desvendar os diversos sentidos que
estdo por tras da interpretagdo moral tradicional. Por isso, utiliza, como critério de
julgamento de tais interpretacdes, a vontade de poder, enquanto avalia, a partir da

prépria vida, por ser a vontade de poder a propria vida.

Fui atrds do que vive, fui pelos maiores e os menores caminhos,
para conhecer sua maneira. Com espelho de cem faces olhei seu
olhar, quando tinha a boca fechada: para que seus olhos me
falassem. E seus olhos me falaram. Mas, onde encontrei seres
vivos, ouvi também falar de obediéncia. Tudo que vive obedece. E
esta foi a segunda coisa: recebe ordens aquele que ndo sabe
obedecer a si proprio. Tal é a maneira do que vive. Mas esta foi a
terceira coisa: que dar ordens é mais dificil que obedecer. E nédo
apenas porque o que ordena carrega o fardo de todos os que
obedecem, e esse fardo pode facilmente esmagéa-lo: - Em toda
ordem vi experimento e risco; ao dar ordens, o vivente sempre
arrisca a si mesmo. E também quando da ordens a si mesmo:
também ai tem de pagar por ordenar. Tem de se tornar juiz,
vingador e vitima de sua lei. Mas como acontece isto? Perguntei a
mim mesmo. O que persuade o vivente a obedecer, ordenar e,
ordenando, também exercer a obediéncia? Escutai agora minhas
palavras, 0 sabios entre todos! Examinai cuidadosamente se nao
penetrei no coragdo da vida e até nas raizes de seu coracao! Onde
encontrei seres vivos, encontrei a vontade de poder (NIETZSCHE,
2011, p. 109).

Podemos afirmar que a vontade de poder é a forca universal, impulsionante,
fundamental e imanente do mundo efetivo, bem como o modo de todas as nossas
valoracfes, pelas quais tentamos explicar todos os fenémenos, tanto do mundo
natural quanto fisiolégico, psicoldgico, histérico e sociocultural. Esse principio, que é
a vontade de poder, nao significa essencialmente que a vontade queira o poder, ou
gueira dominar, no sentido arbitrario. Se avaliarmos desse modo, ficaremos presos
aos valores estabelecidos e, dessa forma, ndo compreenderemos a vontade de
poder como principio plastico de todas as avaliagdes, enquanto principio para
criacao de novos valores que nao foram reconhecidos.

Nesse discurso “Da superagdo de si mesmo”, podemos compreender que a
vida aparece para Zaratustra como vontade de poder, a abundante e criativa

“vontade-vida”. Nesse discurso, Zaratustra nos revela a vida como um jogo de



87

mando e obediéncia. Onde existe vida, precisa existir mando e obediéncia e isso é a
forca determinante de auto-superacgéo, isto €, de criar para além de si. O filésofo
afirma, assim, que a vontade de poder opera em todos 0s ambitos do devir.

No paragrafo citado, a dinamica da vida segue o rumo da vontade de poder,
isto é, vida é vontade de poder. A caracteristica fundamental dessa vontade é a
tendéncia a intensificacdo de forcas, o impulso ao aumento continuo de poder.
Como diz o texto: “eu sou aquilo que deve sempre superar a si mesmo”. Segundo
Nietzsche, o superar a si mesmo deve ser concebido como um constante
movimento de diferenciagdo: criar a diferenca onde ndo ha aparentemente diferenca
através da auto-superacgdo. Inicia-se um crescimento, uma intensificagdo que lanca
luz através do pathos da distancia, quer dizer, da forca, do afeto, do sentimento de
distancia das situacbes em nossas valoracbes, tdo necessarias ao NnoOSSO

crescimento "interior".

Para haver auto-superagao € necessario sempre poder querer, o que
implica estar a “escuta” para o que se anuncia como nova
possibilidade de vida. Possibilidade de vida, como aquilo que se
anuncia, é nada, pois é s6 o poder ser. Isto significa dizer que o que
se anuncia ndo é coisa, ente algum, mas um puro possivel
(CORDEIRO, 2012, p.115).

Quando o filésofo diz que é mais facil obedecer do que mandar, esse
“‘mandar” significa dar destino, destinar-se, isto é, dar norte, porque existir para o
homem, significa dar destino a si mesmo, de modo que aquilo que 0 homem venha a
ser seja fruto de seu fazer. Existir, nesse sentido consiste em poder vir-a-ser o seu
proéprio “poder-ser”, ou seja, ser o que ja se abriu para ele. O homem ao vir-a-ser,
realiza o “poder-ser” que ele ja é. “Entao, viver, existir, &€ estar, a cada passo, a cada
momento, lancado e langando-se no que sera, no que precisa ser — melhor: vir a ser.
Essa dinamica de auto-superacdo e que, viu-se também, se faz como jogo de
mando e obediéncia, pode e precisa ser determinada como decis&o. E entendendo-
se decisdo que se entendera como e porque todo mando “é uma tentativa e um
risco” e como quem manda, ao mandar, “arrisca-se a si proprio” (FOGEL, 2005,
p.120/121).

N&o obstante, existir para 0 homem é decidir. A palavra “decidir” vem do latim
decidere, que quer dizer “separar cortando”. “Separar cortando” é separar daquilo

que ja foi e lancar-se no que esta porvir. O abandono, a separacao, € algo proprio do



88

decidir, que implica nisso. H& justamente com o abandono uma unido com o que
precisa vir, com o0 que precisa ser. Dessa forma, o homem retoma a vida como
sendo originariamente possibilidade para ser, que € o elemento proprio da vida.
Assim, decidir € abandonar o ja feito e lancar-se no por-fazer. Quando o homem néo
abandona mais o que precisa ser abandonado, ele ndo se langa no que precisa ser
feito. Para Nietzsche, decidir € se langar no “poder-ser”. O homem precisa se lancar
nesse indeterminado, incerto, ndo assegurado e ao lancgar-se nisso ele retoma a vida
como poder ser o que precisa ser. Portanto, existir € um processo de vir-a-ser,
justamente porque a vida n&o esta dada, conquistada — € preciso conquista-la. E por
isso que, nesse sentido, 0 homem é o Unico ente que existe de fato, porque sé o
homem pode responder por si mesmo, ou seja, aquilo que o homem venha ser sera
decorrente do seu fazer. “O homem ¢ livre por ser originariamente uma abertura, um
0co, um vazio, um nada, em suma, ele é livre por ser uma possibilidade de vir-a-ser
tocado, tomado por (afeto, “pathos”)” (CORDEIRO, 2010, P.37). Dessa forma,
originariamente, o homem néo é ser algum, digo, no sentido de um subtrato, de um
“‘Eu”, uma consciéncia, uma razao, um espirito. O homem é vontade para Ser. O
“‘Eu” em Nietzsche ndo é fundamento, ele é decorrente. Nado que o “Eu” ndo exista,
mas a busca do filosofo é no originario e o “Eu” é tardio, secundario. Nietzsche diz:
“‘Um pensamento vem quando “ele” quer e ndo quando “eu” quero” (NIETZSCHE,
2005, p.21). De modo que nao € o “Eu” que pensa. O “eu” é constituido pelo pensar.
E por isso que ha uma imensa responsabilidade no existir. Deste modo, exercer o
comando traz consigo um alto grau de responsabilidade dificil de lidar. Se a vida é
vontade de poder, tudo aquilo que vive quer crescer, quer se tornar mais forte, este é
o caminho da vontade, um caminho para a poténcia. Sendo assim, somente a
vontade forte € capaz de mandar, pois, para isto, € preciso que domine as demais
vontades, isto €, force-as a obedecer. Ha uma relacdo de luta entre as vontades
dentro de um mesmo mecanismo. Todas querem tornar-se mais potentes. A vontade
forte manda e as vontades fracas obedecem. Esse “mandar” ao qual nos referimos é
propriamente obedecer, logo, 0 mandar no sentido originario € obedecer, isto €,
aguele que manda em si é aquele que obedece aquilo que ele pode ser, de outro
modo ele conduziria a sua existéncia de forma totalmente arbitraria.

Assim sendo, o homem é aquele que deve superar a si mesmo. O que
Nietzsche entende por obediéncia deriva do verbo “ouvir’. Em alemao, gehorchen
(obedecer) e Gehorsan (obediéncia) deriva de hdren (ouvir). Assim, obediéncia é



89

escuta. O homem para destinar a si mesmo precisa ouvir. Logo, Aquele que manda
propriamente em si € aquele que pode ouvir a si mesmo, desse modo, o “mandar® é
legitimo, de outro modo, seria autoritario, visto que o “mandar” autoritario ndo se da
a partir de uma obediéncia. Portanto, obediéncia é escuta. Mais: € auscuta. Dai que
nao cabe, de cara, entender rasa e futiimente “mandar” como presungdo — e, por
outro lado, “obedecer’” como submisséo servil, como subserviéncia (FOGEL, 2005,
p.117).

Assim, o0 homem nobre é aquele que destina a sua vida a partir do mandar,
que obedece a si, portanto, aquele que ouve, que escuta, ndo no sentido fisiolégico,
e sim como num modo de afeccdo. Aquele que se destina, isto €, “vem a ser o que
tu és” (Pindaro). Nietzsche pretende mostrar a vida a partir dessa passagem de
Pindaro, assim sendo, o existir € a execu¢do desse mandamento. Poder querer o
poder que jA se é, isso € vontade de poder. O homem para destinar-se
propriamente, precisa se lan¢ar nessa abertura, porque, sendo, ele vivera apenas no
gue ja esta dado, terminado, concretizado, sem destinar-se a partir dele préprio, mas
sim daquilo que ja vigora. “[...] E esta foi a segunda coisa: recebe ordens aquele que
ndo sabe obedecer a si proprio”. Nietzsche esta falando, do modo de vida do ruim,
do escravo que conduz a sua vida a partir do ja colocado, do simples, porque viver
desse modo é mais comodo por ndo exigir esforco. Logo, € muito mais facil ser
conduzido e levar uma vida a partir de algo que conduza este existir. Para Nietzsche,
a compaixdo muitas vezes tem essa conotagcao, como se o compadecer fosse uma
forma de trazer a tarefa que era prépria do outro para si. Ndo é que toda compaixao
represente isso, mas a compaixao também pode ter esse sentido. O que ele esta
querendo dizer € que quem ndo manda em si se deixa mandar através de outro.
Logo, o homem nado governa o seu existir a partir do momento em que ele delega
aquilo que ele poderia ser a outro. Isso, na concepcdo de Nietzsche, seria um
apiedamento da vida, uma auto-compaixdo. O homem apieda-se de si mesmo,

porque o existir € dor, sofrer no sentido de ser esfor¢o para ser.

O que nao obedece a si mesmo é 0 que nao se atém a “escuta” do
gue lhe é préprio, e assim ndo manda em si mesmo. Isto porque
viver para ele consiste em poupar esfor¢o, em fugir da dor que é
inerente a sua existéncia, enfim, em economizar vida, pois vida,
originariamente, é esbanjamento, superabundéancia, desperdicio,
esforco proprio de conquista de si mesmo, sem finalidade, sem

designio algum para além dessa atividade prépria de auto-



90

superacdo. O que se poupa € o que se deixa levar, conduzir por um
outro (CORDEIRO, 2010, p.36).

Uma vida assim, ndo é uma vida plena, nobre, que deveria poder se lancar
nesse aberto, nessa abertura, momento de decisdo em que o homem determina o
seu proprio destinar-se. Isso € o que Nietzsche entende por “instante”. O decidir se
da no instante. Logo, é preciso ndo entender o tempo como aquele destruidor, o que
sempre passa, o devorador, e sim, como criador. O instante ndo é o “agora” da
nossa representacdo habitual do tempo. O instante € o0 momento da decisdo do

proprio existir do homem. Entdo, o tempo na visdo de Nietzsche é criador.

A deciséo é o instante (“hora”) de realizacdo do passado, presente e
do futuro de vida, isto €, da acdo interessada. Melhor: decisdo é o
nome do instante de temporalizacdo do interesse enquanto dinadmica
de um “vem a ser o que tu (interesse) és”, a medida que se vai ao
passado e se retoma a fundacdo originaria em nos projetando e
porque nos projetando na direcdo do imperativo da possibilidade do
precisar-poder-ser desde um aqui e agora (FOGEL, 2005, p.122).

7

A vida para Nietzsche é essa unidade que sempre se mostra de varias
formas, € um eterno devir. Um eterno aparecer, um eterno mostrar do mesmo. E isso
gue Nietzsche chama de eterno retorno do mesmo. Portanto, é através da Vontade
criadora que o homem deve se libertar e se redimir do tempo. Diante a
impossibilidade da reversdo do tempo, ele nos ensina a fazer as pazes com o tempo
guando nos convida a afirmar e transformar o "assim foi "(Passado) em "Assim eu 0
quis" (Afirmacao do tempo passado) e desse modo, superar a distincdo entre tempo

e eternidade, através do Eterno Retorno.

O eterno vir a ser de novas possibilidades de ser, mostra que no
homem se rednem num so6 tempo, no instante (“Augenblick”), o
abandonar-se e o criar-se a Si mesmo, a cinza € 0 vir a ser, o
passado e o futuro. A vontade de poder € que eternamente deve
retornar. Ela que é sempre um vir a ser, um devir, eternamente deve
retornar, isto é, estar presente” (CORDEIRO, 2010, p.37).

A vida, o existir, o real, € o eterno retorno do mesmo. O “mesmo” nao quer
dizer do “igual”’, e sim daquilo que sempre se origina, € 0 que sempre aparece de
maneira diferenciada, multipla. E o principio fundamental da filosofia de Heré&clito.
"Vontade de poder, portanto, ndo corresponde apenas ao vir a ser, a um mero fluxo

de todas as coisas. Vontade de poder € a esséncia do real, o seu ser, mas nao



91

enquanto substrato, e sim como o que n&o cessa de vir a ser” (CORDEIRO, 2010,
p.38).

N&o obstante, existir € continuamente esforco. Quando deixa de haver a luta,
a guerra, o Pdlemos, como dizia Heraclito, se instala na vida a paralisia, 0
definhamento. Isso ocorre quando o homem tenta se apropriar da vida como aquilo
que ja esta conquistado, garantido. E preciso que o homem diga ndo a vida como
sendo isso, ou seja, veja a vida como esfor¢co, e esse esforco ndo é nenhuma
determinacdo da autonomia da consciéncia, que determine o que vai ser. O homem
ndo pode determinar desde o seu arbitrio. E preciso que o homem esteja na
‘escuta”, no sentido de ver, perceber, para assim mandar em si mesmo, para assim
saber aquilo que se pode ser. “O homem, no entanto, tem que esta atento, alerta, a
“escuta” desse poder ser que se lhe apresenta, para que possa ser-lhe obediente e
comandar a si mesmo a partir dessa obediéncia” (CORDEIRO, 2012, p.83).

No pensamento de Nietzsche, ser livre é necessariamente aceitar aquilo que
tem que vir. E compreender vida como sendo esforco, o homem livre é aquele que
reclama esforco para si. E aquele que é responsavel pelos seus préprios atos. E
poder abrir-se para o seu destinar-se proprio, ou seja, € escutar e ser obediente ao
que se pode ser. Nesse sentido ndo ha um determinismo, porque quando
escolhemos, escolhemos dentro daquilo que ja se abriu, ja se mostrou, ja se

desvencilhou. De acordo com Nietzsche, ser aquilo que se pode ser € ser livre.



92

6 CONCLUSAO

Nesta pesquisa, nos propusemos a estudar o problema do ressentimento
trazido por Friedrich Nietzsche em sua obra Genealogia da moral, como o0 motor que
produziu tanto a transvaloragcdo dos valores nobres como também, através do seu
processo de interiorizacdo, a ma consciéncia, a consciéncia de culpa, impagavel e
irremediavel, provocada pela acédo do sacerdote.

O proposito do estudo dele na primeira dissertacdo € a psicologia do
cristianismo, ou seja, 0 modo como o cristianismo surgiu do espirito de vinganga
contra a vida. A analise de Nietzsche consiste em mostrar de que modo surgiram
essas antiteses de valor bom e mau que caracterizaram o cristianismo. Antiteses
essas, que surgiram a partir de um afeto que Nietzsche nomeia como ressentimento.
O cristianismo para ele tem sua origem no espirito do ressentimento, ou seja, no
espirito do ressentimento contra a vida. Ressentimento contra a vida enquanto
crescimento, exuberancia, vigor, forca, poder. E é através desse espirito do
ressentimento que se ressente contra a vida que surgem essas antiteses de valor
bom e mau, e que se contrapfe aquele outro modo ou aquela outra posicao
caracteristica do nobre, que era bom e ruim.

Bom e mau/bom e ruim ndo sdo conceitos, mas juizos de valor que
expressam o modo de ser daquele que avalia. Assim, colocam-se dois pares de
valores contrapostos, pois eles remetem, enquanto condi¢cdes de sua criagcédo, a dois
tipos distintos como determinantes de seu valor. O recurso a etimologia mostrou
uma reorganizacdo nas relacbes de poder, expressa pelas mudancas de
designac¢Bes dos juizos bom e ruim, o que remete a disputa dos tipos disjuntivos
senhor/escravo. A diferenca de designacdo remete mesmo a diferenca de
postulacéo, e, consequentemente, aos tipos distintos. Bom/ruim sdo postulacdes do
senhor/nobre que, a partir do pathos da distancia, afirma sua diferenca frente ao
desprezivel. De outro modo, bom/mau séo inversdes do tipo escravo que, negando o
que difere, toma o senhor por mau, malvado, e atribui o juizo bom ao desprezivel.
Mas a questdo fundamental nessa estimativa € o apreciar e depreciar a vida, e iSso
se revela na interpretacéo e avaliacdo dos tipos disjuntivos, pois apenas o senhor

cria. O escravo inverte. A impossibilidade da criacdo estd determinada pelas



93

condi¢cdes mesmas do escravo, visto ser ele um tipo ressentido e, em vista disso,
doente.

Inicialmente, demonstramos o problema referente & moral do senhor e moral
do escravo, bem como da questdo da transvaloracdo dos valores nobres e as suas
relacbes com o ressentimento. Achamos a compreensdo do problema do
ressentimento do ponto de vista genealdgico adotado pelo filosofo em sua
Genealogia da moral. De acordo com Nietzsche, todos os valores instituidos pela
tradicdo nada mais sdo do que consequéncia de uma transvaloracdo de valores
nobres para uma cultura de homens fracos e decadentes, tecida por uma moral
escrava e doente e capitaneada pelo ressentimento. Dessa forma, pautados em sua
estimativa, apontamos que, em Nietzsche, o ressentimento toma um lugar essencial
na histéria da emergéncia de uma determinada forma de valoracdo, a saber, a
escrava.

Em seguida, mostramos como Nietzsche discorre sobre a origem e a
constituicdo da ma-consciéncia ou consciéncia culpada. Para isso, falamos sobre o
instinto de crueldade e culpa, sobre a ma-consciéncia e sobre a direcao invertida do
ressentimento. A consciéncia moral é um produto do instinto de crueldade voltado
para o interior do préprio homem. Dai entra o papel do sacerdote que vai direcionar
0 ressentimento contra o préprio homem. O homem da moral escrava, a partir da
intervencao do sacerdote, dirige o ressentimento contra ele mesmo, diferentemente
do que ocorre com a moral nobre. A moral escrava, para transvalorar os valores da
moral nobre, vai utilizar o ressentimento como o afeto que vai permitir isso, ou seja,
que vai direcionar o ressentimento contra o homem da moral nobre. No caso da ma
consciéncia ou consciéncia de culpa, o que ocorre € esse sentimento, esse afeto
voltado contra ele mesmo. O homem se refina, se torna um animal interessante, mas
com isso ele adoece, se torna doente dele mesmo. O tornar-se civilizado néo
significa que ele se tornou melhor, refinado, interiorizado, mas sim doente.

Analisamos, também, a questao do ideal ascético, onde buscamos elucidar o
ideal ascético do sacerdote, 0 sacerdote como cura e como doenga, assim como as
relacbes deste com o desenvolvimento da culpa e do ressentimento. Existe uma
anomalia na funcdo das forcas que determina o predominio das forcas reativas
sobre as ativas. Com isso, as forcas reativas deixam de ser acionadas e 0 homem
gue se encontra nesse estado percebe qualquer estimulo como agressao, de modo

que se volta contra os fortes. Por isso, nega seus valores. E o debilitamento que esta



94

na base de sua postulacdo; e por isso a inversdo. O empreendimento de vinganga
do escravo tem na base seu estado patolégico, mas o escravo, mesmo doente, é
conduzido e pode ser levado a vitoria. Essa é a tarefa do sacerdote judeu: levar ao
triunfo o tipo do ressentimento. Dai conferir aos juizos de valor bom/mau o estatuto
de valores absolutos, mediante a ficcdo de outro mundo e de um Deus universal.
Tem-se, de um lado, a espiritualidade exacerbada nos valores bom e mau e, de
outro, a efetividade, mediante a afirmacdo da distancia e da diferenca frente aos
demais, sintetizadas nos valores bom e ruim. A disputa de dominio entre os pares
contrapostos de valores constitui-se como um relato das oscilagbes de dominacao
presentes na histéria da humanidade. A referéncia a histéria quer assinalar ndo um
desenvolvimento progressivo, mas o campo de forcas em combate, onde a fraqueza
determinou até o momento da vitéria. Contudo, a analise do valor dos valores
possibilita a identificacdo de dois modos distintos de valorar que remetem,
necessariamente, a qualidade das forcas e qualidades da vontade de poder. Com
isso, a igualdade, a fraqueza e a impoténcia, ainda que prevalentes, perdem,
necessariamente, o estatuto absoluto de seus valores, que passam a ser vistos
como interpretacdes e avaliagdes construidas a partir de exigéncias fisiolégicas de
um determinado tipo. Dai serem signos, sintomas a serem interpretados, avaliados,
e, portanto, referidos a vontade de poder. O que fundamenta tudo isso, para o
filésofo, é o espirito do ressentimento. Ele trata esse afeto como criador de valor,
gue a partir dessa transvaloracdo dos valores nobres operada pelo espirito do
ressentimento, isto €, os valores agora que sdo colocados como sendo valores
representativos do bem, sdo aqueles associados a decadéncia da for¢ca. Entao, isso
vai caracterizar aquilo que Nietzsche chama de moral escrava. Esse é todo um
trabalho que ele descreve como sendo um trabalho que é efetuado através da
moralidade dos costumes.

O emprego da psicologia permite chegar ao tipo do ressentimento, bem como
a caracterizacao desse tipo, tanto no aspecto do deslocamento da forga, invasdo da
consciéncia pela memdria, quanto seu aspecto tipoldgico; a formacdo do tipo do
ressentimento incapaz de agir e reagir. Permite também compreender a dimenséao
da doenca que atingiu o homem a partir do surgimento da ma consciéncia, da
interiorizacdo da dor, assim como a contradicdo que vigora no sacerdote enquanto

desejo manifesto de ser outro, criando condi¢cdes de sobrevivéncia para estar aqui.



95

Dai a sua alianca com as forgas reativas, visando a obtencao da plena manifestacéo
da vontade de nada, inclusive enquanto preservagao dessa vontade.

Por fim, abordamos o conceito nietzschiano de “vontade de poder” e moral,
demonstrando a moral como expressao da vontade de poder. Compreende-se agora
a dimensédo da filosofia a marteladas, destruidoras de ideias e de ideais, pois a
critica de Nietzsche cumpriu denunciar o ideal ascético na base da religido, da moral,
da filosofia e da ciéncia e, desse modo, apresentar as consequéncias da vigéncia
desse ideal enquanto negacdo da efetividade pela transposicdo do valor a outro
mundo, e, como decorréncia disso, negacdao do homem e da vontade de poder. A
critica de Nietzsche coloca-se para além desse ou daquele fundamento, toma como
critério de avaliacdo a “vontade de poder” enquanto avalia a partir da vida; a
apreciacdo ou depreciacao da vida seriam critérios de sua promocao ou obstrucao.

Cumpre agora pensar a questdo de Nietzsche hoje, em termos de reflexos e
possibilidades que advém de sua critica a moral. Nossa atualidade é expressao de
profundas contradicbes e tensdes produzidas, basicamente, pela perda de um
fundamento Ultimo como determinante do conhecer e do agir. Nao ha um Deus,
razdo, ou natureza humana determinada que possa suplantar a angustia advinda da
compreensdo da auséncia de fundamento e particularidade como dimensdes
imperantes. Mas se, de um lado, se processa um abandono do fundamento seguro
(ainda que ndo se remonte a Nietzsche essa efetiva possibilidade, ao menos se tem
de inseri-lo como um de seus agentes), de outro, permanece a angustia
demonstrando certa necessidade desse fundamento. Nesse sentido, parece que se
precisa ainda de um ideal. Nao houve assimilagdo do querer como igual a criar. O “tu
deves” ainda impera, ainda que se negue o dever como inerente ao ser. Nao se
atingiu a inocéncia da crianca, a afirmacéo, o sim diante da vida. O homem do futuro
deve ser um criador de valores, mas é preciso, primeiro, destruir as antigas tdbuas

de valor.



96

REFERENCIAS

ALMEIDA, Rogério Miranda de. Nietzsche e o paradoxo. Sédo Paulo: Loyola, 2005.

AZEREDO, Vania Dutra de. Nietzsche e a dissolu¢do da moral. Sdo Paulo: Discurso
Editorial/Editora da Unijui, 2000.

CORDEIRO, Robson Costa. O corpo como grande razao: analise do fendmeno do
corpo no pensamento de Friedrich Nietzsche. Sdo Paulo: Annablume, 2012.

. Nietzsche e a vontade de poder como arte: uma leitura a partir de
Heidegger. Jodo pessoa: editora universitaria da UFPB, 2010.

DELEUZE, Gilles. Nietzsche e a filosofia. Rio de Janeiro: Ed. Rio, 1976.

FINK, Eugen. A filosofia de Nietzsche. Trad. Joaquim Lourenc¢o Duarte Peixoto.
Lisboa: Presenca.

FOGEL, Gilvan. Conhecer € criar: um ensaio a partir de F. Nietzsche. Sdo Paulo:
Discurso editorial & Editora UNIJUI, 2005.

GRANIER, Jean. Nietzsche. Porto Alegre, RS: L&PM, 2009.

HATAB, Lawrence J. A genealogia da moral de Nietzsche: uma introdugéo. Trad.
Nancy juozapavicius. Sdo Paulo: Madras, 2010.

HENRY, Michel. Vida e afetividade em Nietzsche. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1985.

LEFRANC, Jean. Compreender Nietzsche. Trad.Lucia M. Endlich Orth. Petropolis,
RJ: Vozes, 2008.

MARTON, Scarlett. Nietzsche: Das forcas cosmicas aos valores humanos. Belo
Horizonte: Ed. UFMG, 2000.

MOURA, Carlos Alberto Ribeiro de. Nietzsche: civilizac&o e cultura. Sdo Paulo:
Martins Fontes, 2005.

MULLER- Lauter, Wolfgang. Nietzsche: sua filosofia dos antagonismos e os
antagonismos de sua filosofia. Trad. Clademir Araldi. S&o Paulo: Unifesp, 2009.

. A doutrina da vontade de poder em Nietzsche. Trad. Oswaldo Giacoia
Junior. S&o Paulo: ANNABLUME, 1997.

NIETZSCHE, F. W. Além do bem e do mal. Preltudio a uma filosofia do futuro. Trad.
Paulo C. de Souza. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2005.

. O anticristo: Maldic&o ao cristianismo; Ditirambos de Dionisio. Trad. Paulo
C. de Souza. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2007.



97

Assim falou Zaratustra: um livro para todos e para ninguém. Trad. Paulo C.
de Souza. S&o Paulo: Companhia das letras, 2011.

. Aurora: reflexdes sobre os preconceitos morais. Trad. Paulo C. de Souza.
Séao Paulo: Companhia das Letras, 2004.

. Crepusculo dos idolos, ou, como se filosofa com o martelo. Trad. Paulo C.
de Souza. S&o Paulo: Companhia das Letras, 2006.

. Ecce homo. Como alguém se torna o que é. Trad. Paulo C. de Souza. Séao
Paulo: Companhia das Letras, 1995.

. A gaia ciéncia. Trad. Paulo C. de Souza. S&o Paulo: Companhia das Letras,
2012.

. Genealogia da moral: uma polémica. Trad. Paulo C. de Souza. Sédo Paulo:
Companhia das Letras, 2009.

. Humano, demasiado humano: um livro para espiritos livres. Trad. Paulo C.
de Souza. S&o Paulo: Companhia das Letras, 2000.

. A vontade de poder. Trad. Marcos Sinésio Pereira Fernandes, Francisco
José Dias de Morais. Rio de Janeiro: contraponto, 2008.

ONATE, Alberto Marcos. Entre o eu o si. Rio de janeiro: 7 letras, 2003.

PASCHOAL, Antonio Edmilson. Nietzsche e a auto-superac¢ao da moral. ljui: Unijui,
20009.



