
1 

 

 

 

 

UFPB - UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

CCHLA - CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

 

 

RAMON BOLÍVAR CAVALCANTI GERMANO 

 

 

 

 

 

 

  

 EXISTÊNCIA NA PACIÊNCIA:  

 Uma Introdução no Pensamento de S. A. Kierkegaard 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA – PB 

2014 

 



2 

 

RAMON BOLÍVAR CAVALCANTI GERMANO 

 

 

 

 

 

EXISTÊNCIA NA PACIÊNCIA:  

 Uma Introdução no Pensamento de S. A. Kierkegaard 

 

 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada como pré-requisito para a obtenção do 

título de Mestre pelo Programa de Pós-Graduação em Filosofia 

da Universidade Federal da Paraíba – UFPB. 

 

Orientador: Dr. Robson Costa Cordeiro 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA – PB 

2014 

 



3 

 

 

RAMON BOLÍVAR CAVALCANTI GERMANO 

 

 

EXISTÊNCIA NA PACIÊNCIA:  

 Uma Introdução no Pensamento de S. A. Kierkegaard 

 

 

Dissertação apresentada como pré-requisito para a obtenção do 

título de Mestre pelo Programa de Pós-Graduação em Filosofia 

da Universidade Federal da Paraíba – UFPB. 

 

Orientador: Dr. Robson Costa Cordeiro 

 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

________________________________________ 

Prof. Dr. Robson Costa Cordeiro (UFPB) 

 

_________________________________________ 

Prof. Dr. Iraquitan de Oliveira Caminha (UFPB) 

 

_________________________________________ 

Prof. Dr. Jorge Miranda de Almeida (UESB) 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA – PB 

2014 

 



4 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Com amor dedico este trabalho a Marcelo 

e Nadjay, meus pais.    
 



5 

 

AGRADECIMENTOS 

 

 Um agradecimento especial aos meus amados pais Marcelo e Nadjay, bem como 

ao meu queridíssimo irmão Ruan Bolívar. Todos sempre muito pacientes e 

compreensivos para comigo durante esses anos de trabalho. Um abraço forte em todos!  

   À minha avó Cleide, crente no amor, que sempre acreditou e continua 

acreditando no potencial dos seus próximos, em particular de seus netos queridos! 

 À querida Nina, trabalhadora incansável, pela sua importância na manutenção 

das condições indispensáveis para um bom ambiente de trabalho! 

 Ao querido psicólogo e amigo Miguel, que nos momentos de grande dificuldade 

soube estender a sua mão cuidadosa e experiente e ajudar na superação das crises que a 

vida, para o nosso crescimento, vez por outras nos reserva. Um abraço demorado! 

 À minha querida Ruth, que com seu abraço soube acolher-me amorosa e 

pacientemente sendo uma companhia abençoada na reta final de conclusão deste 

trabalho.   Um beijo querida! 

  Ao meu amigo Thiago que com seu empenho inspirador motivou-me a esforçar-

me sempre um pouco mais. Também por seu espírito fraterno e acolhedor! Um abraço! 

   Ao primo Daniel, que durante grande parte de minha pesquisa foi uma presença 

amiga e que, como bom fisioterapeuta, ajudou-me a manter um corpo saudável a 

despeito de tantas horas trabalhando sentado! 

 Aos meus tios Aníbal e Rosário e Leila e Wellington – os primeiros, presenças 

constantes em minha vida, educadores inspirados e competentes; os segundos, 

enriquecidos pelo dom da hospitalidade, por terem me acolhido em sua casa, sendo 

sempre amorosos e dando o melhor de si.  

 Ao querido professor Robson, pesador discreto e professor dedicado, por ter me 

acolhido como orientando, deixando-me trabalhar como gosto, sem interferir no meu 

estilo de escrita, nem se apegar a detalhes irrelevantes. Tenho orgulho de ter sido 

orientado por ele!  

Aos membros da banca, pela disponibilidade e boa vontade em ler e revisar meu 

trabalho, bem como àqueles que direta ou indiretamente contribuíram de sua maneira 

particular para a produção e finalização desta pesquisa. Grato a todos!      

 Ao Pai nosso, sempre presente nas alegrias e nas tristezas, donde provém todo o 

amor e de cujo amor nada nem ninguém pode nos separar – um agradecimento todo 

especial!     
 



6 

 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A infelicidade do nosso tempo consiste 

justamente em se ter tornado exclusivamente 

“o tempo”, a temporalidade que, na sua 

impaciência, nada quer ouvir da eternidade, 

depois, com as melhores intenções ou no 

desencadeamento do furor, em querer, graças 

a uma imitação artificial, tornar o eterno 

completamente supérfluo, o que não poderá 

eternamente conseguir; porque quanto mais 

alguém se imagina capaz de prescindir do 

eterno ou se petrifica nesta arte, tanto mais 

também no fundo a única necessidade é a do 

eterno. 

Søren Aabye Kierkegaard 

 



7 

 

RESUMO 

 

No presente trabalho desenvolvemos um itinerário de aproximação da obra de 

Kierkegaard que, levando em conta três momentos distintos de sua produção, nos 

possibilite uma visão mais lúcida e rigorosa de sua atividade como autor e, 

particularmente, de sua forma de leitura da existência humana. Cientes do caráter 

complexo do corpus kierkegaardiano – acentuado pela forma indireta de sua 

comunicação – resolvemos desenvolver uma leitura que, voltada para o sentido que a 

existência humana ocupa no pensamento do autor, nos introduza em alguns dos 

problemas e conceitos fundamentais que formam o quadro geral de compreensão da 

existência assim como a entende Kierkegaard. Mostramos como a existência precisa ser 

compreendida a partir de uma nova concepção da liberdade, bem como a partir de uma 

nova compreensão da relação entre ser e pensar – isto é, precisa ser compreendida como 

inter-esse – o que leva fundamentalmente a uma recolocação do problema da verdade. 

Concluímos com uma abordagem do problema de tornar-se si mesmo ou com a questão 

da aquisição do si-mesmo (Selv) na paciência. Com isso nos aproximamos de uma 

compreensão mais coerente e rigorosa da leitura que Kierkegaard faz da existência 

humana – levando particularmente em conta o papel que a paciência ocupa nessa leitura 

– bem como, por extensão, traçamos um itinerário de aproximação de sua atividade 

como autor. 

 

Palavras-chave: Existência, Liberdade, Interesse, Verdade, Paciência.      

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



8 

 

ABSTRACT 

 

In this work we develop a route of approach of to Kierkegaard's work that, taking into 

account three different moments of his production, allows us a more rigorous and lucid 

view of his activity as an author and –  particularly – of his way of interpreting the 

human existence. Bearing in mind the complex nature of the Kierkegaardian corpus – 

accentuated by its indirect form of communication – we decided to develop a reading 

that focused on the meaning that the human existence occupies in the thoughts of the 

author. Our reading also introduces some of the issues and concepts that form the 

general understanding framework of human existence as it is understood by 

Kierkegaard. We show how the existence needs to be understood from a new 

conception of freedom, as well as from a new understanding of the relationship between 

being and thinking – that is, to be understood as inter-esse – which essentially leads to a 

replacement problem of truth. We conclude with an approach to the problem of 

becoming yourself or with the question of acquisition of the self (Selv) in patience. With 

this we approach a more coherent and rigorous comprehension of the interpretation that 

Kierkegaard makes of human existence – particularly taking into account the role that 

patience takes this reading – and by extension, we trace a route of approach of his 

activity as an author. 

 

Keywords: Existence, Freedom, Interest, Truth, Patience. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



9 

 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO ............................................................................................................11 

 

CAPÍTULO I  

 

ANGÚSTIA E POSSIBILIDADE DA LIBERDADE: UMA PRIMEIRA 

APROXIMAÇÃO À FORMA DE LEITURA DA EXISTÊNCIA ASSIM COMO A 

COMPREENDE KIERKEGAARD  

 

1.1. Observações preliminares ..................................................................................19 

1.2. Apresentação sumária da questão ......................................................................20 

1.3. A narrativa do Gênesis: Adão como Indivíduo e a subitaneidade enigmática do 

pecado ................................................................................................................25  

1.4. Inocência e Transcendência: para uma distinção entre a inocência e o imediato 

.............................................................................................................................31 

1.5. O Segredo da Inocência ou O Conceito de Angústia .......................................38 

1.6. Angústia e Possibilidade da Liberdade .............................................................42 

 

CAPÍTULO II  

 

EXISTÊNCIA E INTERIORIDADE: SOBRE A CONTRIBUIÇÃO 

EXISTENCIAL DE J. CLIMACUS 

 

2.1. Observações preliminares .................................................................................56 

2.2. Devir e liberdade no Interlúdio das Migalhas Filosóficas ................................57 

2.3. Existência e (é) Inter-esse ..................................................................................62 

2.4. Incerteza Objetiva e Negatividade: a existência como esforço continuado ......69 

2.5.A Verdade como Interioridade ..........................................................................74 

APÊNDICE – O ato de lavar as mãos ......................................................................90 

 

 

 

 
 



10 

 

CAPÍTULO III  

 

TORNAR-SE SI MESMO NA PACIÊNCIA: SOBRE O PROBLEMA DA 

AQUISIÇÃO DE SI MESMO NOS DISCURSOS DE S. A. KIERKEGAARD 

 

3.1. Observações preliminares ..................................................................................93 

3.2. Transposição e Edificação .................................................................................95 

3.3. Adquirir a si mesmo na paciência ......................................................................98 

3.4. Liberdade na Paciência ....................................................................................109 

 

CONCLUSÃO .............................................................................................................119 

REFERÊNCIAS ......................................................................................................... 124 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 

 

INTRODUÇÃO 

 

Solche Werke sind Spiegel: wenn ein Affe hinein guckt, 

kann kein Apostel heraus sehen (J. C. Lichtenberg)
1
.  

 

 Em relação à obra do dinamarquês Søren Aabye Kierkegaard (1813 -1855), 

acontece algo semelhante àquilo que se conta sobre o dono de um asno que, querendo 

fazer com que o seu companheiro de trabalho seguisse em frente sem cessar, tratou logo 

de amarrar uma espiga de milho na ponta de uma vara e prender o outro lado da vara no 

pescoço do animal, de modo que a espiga ficasse a pender-lhe diante do focinho. Ora, 

querendo alcançar a espiga, o pobre burrico dava um e outro passo, mas sem nunca 

chegar a abocanhar um grão sequer, pois na medida em que dava um passo à frente, a 

espiga, por assim dizer, dava um passo atrás. Quisera o pobre animal tomasse 

consciência de que o problema não estava na espiga e começasse a reparar em si mesmo 

– talvez assim percebesse que o que fazia com que a espiga lhe escapasse era o seu 

próprio movimento.   

 Assim, a obra de Kierkegaard é a espiga e o leitor é o jerico! Mas não no sentido 

de que o leitor seja tolo, longe disso – não queremos ofender a nós leitores –, e sim no 

sentido de que o leitor nunca consegue “abocanhar” o sentido da obra, a não ser que 

comece a reparar em si mesmo. Senão vejamos. 

 Diferente de grande parte da produção intelectual comum (seja ela literária, 

filosófica, teológica, etc.) a produção autoral de Kierkegaard, em sua peculiaridade, 

cumpre o papel de um empreendimento ou de uma atividade que, sendo manifestamente 

teórica, tacitamente pretende ter uma repercussão na vida concreta do seu leitor
2
. Isso, 

no entanto, não no sentido corriqueiro de que, ao lê-lo, o leitor aprenderia algo que 

poderia enfim aplicar à sua existência, como se se tratasse de um manual de instruções 

cujo sentido é bem determinado e não quer jamais se prestar às ambiguidades de uma 

exposição indireta, sendo o mais preciso e direto possível. Não, e muito pelo contrário: 

ter uma repercussão na vida concreta do leitor significa entregar-lhe a pena, quer dizer, 

torná-lo autor daquilo que ele lê. Mas o que pode significar isso?  

 Primeiramente, significa reconhecer que nenhum conteúdo pode ser transmitido 

de maneira neutra, como se a situação daquele que o recebe não influísse na própria 

                                                 
1
 [Tais obras são espelhos: se um macaco espia para dentro, não pode ser um apóstolo a olhar para fora].    

2
 Não do seu “publico leitor”, porque a obra jamais se dirige ao “público”, mas sempre ao indivíduo 

singular em sua existência concreta.  



12 

 

constituição do conteúdo – dá-se justamente o contrário: o sentido não deriva 

simplesmente do conteúdo transmitido, mas da relação para com o conteúdo. É na 

relação entre o conteúdo e o receptor que o próprio conteúdo adquire seu sentido, e isso 

sobretudo num significado determinado, a saber: que a situação em que o receptor se 

encontra é determinante do conteúdo que se lhe transmite. Essa consciência obriga o 

autor comprometido a, antes de mais, prestar acurada atenção à situação do leitor a 

quem ele pretende dirigir o seu texto. Em seguida, sendo talvez o que mais importa, é 

preciso que o autor leve o leitor a encontrar-se consigo mesmo, a deparar-se com a sua 

própria situação ou perceber enfim o “lugar” de onde ele lê. Com outras palavras, 

importa que o leitor torne-se cada vez mais autônomo em relação ao texto, de tal 

maneira que se distancie cada vez mais do papel de simples leitor passivo para 

aproximar-e do papel mais ativo de leitor-autor.  

 No entanto, chamar nestes termos o leitor de “autor” não significa que não se 

tenha algo a comunicar – como se tudo estivesse única e exclusivamente nas mãos do 

leitor –, mas sim que aquilo que pretende ser comunicado deve levar em conta o fato de 

que o receptor está em uma determinada situação que pode tanto facilitar quanto 

dificultar a comunicação. Sempre se quer comunicar algo, e a dificuldade é conseguir 

comunicá-lo de maneira tal que se evite ao máximo o mal-entendido – afinal o fato de o 

leitor ser ele mesmo um “autor” não exclui a possibilidade de que aquilo que ele 

“produz” seja justamente o contrário do que pretendeu lhe ser transmitido.  

 A dificuldade inicial consiste, portanto, em comunicar um conteúdo que está 

fortemente sujeito ao mal-entendido – e não simplesmente porque toda comunicação 

conserva em si mesma algo de equívoco, mas sobretudo porque aquilo que se quer 

comunicar, no caso de Kierkegaard, possui um caráter acentuadamente existencial, quer 

dizer, diz respeito a um conteúdo que quer ter uma repercussão não meramente 

intelectual, mas que pretende atingir âmbitos existências de sentido, visões de mundo ou 

leituras da existência que nem sempre condizem com o sentido que pretende ser 

comunicado 
3
. 

 A arte então consiste em trabalhar no sentido de evitar, tanto quanto possível, o 

mal-entendido em relação ao conteúdo decisivo que se quer comunicar. Mas o mal-

entendido não tem um sentido unívoco. Quando se lê algo e não se entende bem o que 

                                                 
3
 Uma aproximação da obra de Kierkegaard que desconsidere o papel desempenhado por essa dificuldade 

inicial corre grande risco de tornar-se contraproducente. Com efeito, só a partir da compreensão 

preliminar dessa dificuldade poderemos vislumbrar os traços gerais da estratégia autoral desse autor.  



13 

 

se leu, a compreensão é um mal-entendido no sentido simples, uma vez que aquele que 

entendeu mal de certa forma reconhece suas limitações e sabe que ainda não 

compreendeu devidamente. Mas isso a rigor não é um mal-entendido propriamente dito. 

Com efeito, este significa não apenas que aquele que entende entendeu mal, mas sim e 

sobretudo que entendeu mal na medida em que está seguro de que entendeu bem. Neste 

caso o equívoco é potencializado pela convicção do equivocado. Além de ter entendido 

mal, ele ilude-se ao pensar que entendeu bem.  Assim como discere non potest, qui sibi 

iam se scire persuasit
4
 – ou como a causa de todos os erros parece residir no fato de 

“nada saber e crer que se sabe” 
5
 –, assim também não pode sair do mal-entendido 

aquele que se persuadiu de que entendeu bem. Neste caso a comunicação se torna mais 

complexa, pois tratar-se-á de primeiro desfazer a ilusão para que só então seja aberta a 

possibilidade da compreensão. Mas há um mal-entendido ainda mais sério e 

potencializado. Se a razão do mal-entendido não é apenas circunstancial, mas decorre 

justamente da situação em que se encontra o sujeito, ou seja, se aquele que entende mal 

o faz porque sua situação é já em si um mal-entendido, uma ilusão, então o mal-

entendido é elevado à terceira potência – se entende mal o que se comunica, persuade-se 

de que o entendeu bem, e o faz porque seu terminus a quo é já um mal-entendido. Nesse 

nível a tarefa do comunicador se torna de fato muito complexa. É preciso que aquilo que 

ele comunica seja dirigido justamente àquele que não pode compreendê-lo senão de 

maneira equivocada. A pressuposição se torna terrível: se se comunica “x”, aquele 

indivíduo não poderá entender “x” porque para ele “x” significa “y”, quer dizer, porque 

o que se comunica é justamente aquilo que o indivíduo já conhece e já compreende, 

mas como um mal-entendido. Neste caso o conteúdo transmitido será imediatamente 

assimilado pela ilusão
6
, de modo que quanto mais se comunique algo diretamente, mais 

a ilusão se fortalece e intensifica, pois o conteúdo direto é, por assim dizer, o seu 

alimento. Como então dissipar uma ilusão desse tipo? 

                                                 
4
 [Não pode aprender aquele que se persuadiu de que já sabe] (S. Agostinho). 

5
 O Sofista, 229c.  

6
 D. Quixote, em sua situação de ilusão, tinha a incomparável capacidade de assimilação de conteúdos na 

ilusão. Ao avistar uma estalagem logo a tomava por castelo; ao adquirir uma bacia logo a viu como o 

Elmo de Mambrino; os moinhos de vento se lhe apresentaram como terríveis gigantes, e assim por diante. 

Tudo o que lhe era transmitido só podia ser recebido na forma da ilusão em que permanecia, de modo que 

além de entender mal, estava persuadido de que entendia bem, e isso em razão de uma ilusão 

fundamental. A única forma de comunicar-lhe que aquele não era o elmo de Mambrino, mas uma bacia de 

babeiro, ou que aqueles eram moinhos de vento e não gigantes, seria afinal dissipando sua ilusão 

fundamental de “cavalaria andante”. Como fazê-lo senão a partir de “choques”, de decepções, de 

frustrações que enfim o desiludissem? Como fazê-lo senão induzindo-o ao erro e depois suspendendo o 

conteúdo que ele tinha por assegurado e certo? Assim trabalha a comunicação indireta.     



14 

 

Ora, a forma menos indicada é aquela de uma comunicação que se pretende 

direta, que tenta restringir-se única e exclusivamente ao conteúdo transmitido sem levar 

em conta a situação daquele que o recebe. Diante de um conteúdo direto a única coisa 

que o receptor pode fazer é apreendê-lo segundo sua própria situação – afinal não se 

pode relacionar com conteúdo algum de maneira des-situada. O conteúdo comunicado 

diretamente – o que em si já é algo bastante controverso porque não existe a rigor uma 

comunicação puramente direta – é simplesmente assimilado pelo receptor como 

reiteração da ilusão em que se encontra. Com outras palavras, em suma, a melhor forma 

de ser mal entendido é sendo direto. Quanto mais direto se conseguir ser, mais mal 

entendido poderá ser o conteúdo comunicado. Tentar evitar o mal-entendido 

expressando-o diretamente é esforço não só inútil, mas contraproducente 
7
.  A via tem 

que seguir por um sentido inverso, pelo caminho da comunicação indireta 
8
.    

 Se a tentativa de revelar diretamente o mal-entendido é contraproducente, pois o 

que se quer é retirar o sujeito da situação em que ele se encontra e não fortalecê-lo em 

seu lugar, é preciso que se proceda cuidadosamente, não tentando evitar a todo custo o 

mal-entendido, e sim até mesmo induzindo-o.  Ao invés de transmitir um conteúdo com 

a intenção de ser compreendido diretamente, o que apenas aumenta a possibilidade do 

mal-entendido, o caminho será o de comunicar um conteúdo com a intenção inicial (e 

provisória) de ser mal entendido. Ora, se o receptor o compreender bem, ótimo – 

significa que compreendeu a estratégia por trás do conteúdo; se não, não estará 

enganado, afinal o conteúdo estava ali justamente para confundir. Assim o dano causado 

é menor, pois se evita a potenciação do mal entendido. A compreensão equívoca era de 

fato o que se queria comunicar, de modo que entender mal, neste caso, não deixa de ser 

uma forma de entender bem.  Mas e então? Como induzir ao mal-entendido pode ajudar 

a dissipar a ilusão na qual o leitor se encontra enredado?  

 Obviamente o mal-entendido só pode ser induzido de maneira provisória, pois o 

que importa é que o conteúdo sujeito ao mal-entendido seja sempre e reiteradamente 

suspenso. Assim, a possível relação de apropriação na qual descansava o leitor, seguro 

de que havia entendido devidamente o conteúdo comunicado, é suspensa – seja no 

                                                 
7
 Sobre isso conferir Ponto de Vista do meu trabalho como autor (SKS 16, 27). Em português 

KIERKEGAARD, 2002, p. 45 em diante.   
8
 Toda a discussão que empreendemos aqui se insere dentro da questão da comunicação assim como a 

compreende Kierkegaard. Não fazemos referência direta a essa questão porque se trata aqui apenas de 

apresentá-la de maneira geral, sem que pretendamos entrar propriamente na problemática específica que 

ela engendra. Sobre o tema conferir, por exemplo, PATTINSON, G. (Ed.) Kierkegaard on Art and 

Communication. New York, St. Martin‟s Press, 1992.   



15 

 

próprio corpo do texto, através de uma desautorização do que ficou estabelecido, seja 

mediante a produção de outra obra que suspende o sentido da primeira, seja ainda pela 

apresentação de um outro sentido para o mesmo enunciado, e assim por diante, num 

constante movimento de suspensão de sentido.   Assim, subtrai-se do leitor aquilo que 

ele parecia ter apreendido; mostra-se indireta e estrategicamente que sua compreensão 

não é unívoca, mas equívoca, que aquilo que lhe parecia tão certo talvez não seja assim 

como ele pensava ser, o que provoca um choque que, se não faz mais, ao menos serve 

para despertar a atenção
9
. A suspensão do sentido provoca o leitor, perturba-o, 

inquieta-o, faz enfim que ele se torne atento não só ao conteúdo textual em si, mas à sua 

relação para com aquele conteúdo e também à sua situação existencial que dota os 

enunciados de sentido. 

 Por isso dizíamos que, tal qual o jerico que vai adiante tentando abocanhar a 

espiga de milho, o leitor nunca conseguirá apreender o sentido da obra de Kierkegaard 

se não começar a reparar em si mesmo. Aquilo que ali é apresentado leva a todo instante 

em conta a situação em que se encontra o leitor. Sob o mote mundus vult decipi
10

, 

Kierkegaard pretende muitas vezes enganar o seu leitor para a verdade
11

, torná-lo 

atento àquilo que talvez seja uma ilusão tomada como verdade, abrir seus olhos e talvez 

livrá-lo da pior cegueira, a daquele que, estando cego, está convencido de que enxerga. 

 Toda essa complexidade – que não é só dos conteúdos, mas sobretudo da forma 

de os comunicar – deixa em apuros o estudioso que pretenda apreender um sentido 

unívoco não tanto da obra como um todo, mas ao menos de um tema ou de um conceito 

                                                 
9
 No Ponto de Vista do meu trabalho como autor (SKS 16, 32) Kierkegaard escreve o seguinte: “Um 

homem pode ter a sorte de fazer muito por outro, pode ter a sorte de conduzi-lo até onde deseja levá-lo, 

pode, para nos atermos ao que principal e constantemente se trata aqui, ter a felicidade de ajudá-lo a 

tornar-se cristão. Mas esta possibilidade não está em meu poder; depende em grande medida e, acima de 

tudo, da vontade do outro. Forçar um homem a uma opinião, uma convicção, uma crença, isso eu jamais 

posso fazer; mas uma coisa eu posso, a primeira em certo sentido (pois é a condição para a seguinte, qual 

seja: a aceitação dessa opinião, convicção, crença), e em outro sentido a última, se não se quer a seguinte: 

posso forçá-lo a tornar-se atento” (tradução nossa a partir do dinamarquês e mediante o auxílio da 

tradução de João Gama para o português [KIERKEGAARD, 2002, p. 50]). O texto original reza: “Det 

ene Menneske kan have Held til at gjøre meget for det andet, kan have Held til at føre ham derhen, hvor 

han ønsker at føre ham, kan, for at blive ved hvad her bestandigt væsentlig er Tale om, have Held til at 

være ham behjælpelig i at blive Christen. Men i min Magt staaer dette ikke; det beroer paa saare meget, 

og fremfor Alt paa, om han selv vil. Tvinge et Menneske til en Mening, en Overbeviisning, en Tro, det kan 

jeg i al Evighed ikke; men Eet kan jeg, det Første i een Forstand (thi det er Betingelsen for det Næste, der 

er: at antage denne Mening, Overbeviisning, Tro), det Sidste i en anden Forstand, dersom han ikke vil det 

Næste: jeg kan tvinge ham til at blive opmærksom” (SKS 16, 32).  
10

 [O mundo quer ser enganado]. Dito atribuído ao satirista romano Petronius (27-66 d.C). Kierkegaard 

faz referência ao dito, por exemplo, em Ponto de Vista do meu trabalho como autor (SKS 16, 39), 

»Skyldig?« - »Ikke-Skyldig?« [«Culpado?»-«Não-Culpado?»] (SKS 6, 316); Idøvelse i Christendom 

[Tirocínio no Cristianismo] (SKS 12, 46). 
11

  „Man kan bedrage et Menneske for det Sande (...)“ [Pode-se enganar um homem para a verdade (...)] . 

Ponto de vista do meu trabalho como autor (SKS 16, 35).  

http://sks.dk/slv/txt.xml?hash=ss316&zoom_highlight=mundus+vult+decipi


16 

 

sequer. Vale em relação ao nosso esforço o mesmo que o próprio Kierkegaard dizia em 

sua dissertação em relação à sua proposta de abordar a ironia socrática: “até parece 

impossível, ou então pelo menos tão trabalhoso como pintar um duende com o barrete 

que o torna invisível” (KIERKEGAARD, 2010b, p. 28) 
12

.      

 Cientes disso, devemos então empreender nosso trabalho com a devida 

humildade e até com algum temor e tremor, já que aqui a certeza e a segurança nunca 

serão nossas guias, sendo preciso antes arriscarmo-nos e ousar até mesmo, ai de nós, 

correr o risco de trabalhar, sem o perceber, contra os esforços daquele que Miguel de 

Unamuno gostava de chamar de “irmão Kierkegaard”. Apesar dessa possibilidade, 

permanecemos confiantes de que nosso trabalho une esforços em direção à mesma 

causa para a qual o “irmão” de Unamuno dedicou os anos mais vibrantes de sua vida.  

 

*** 

  

 Queremos aqui desenvolver um roteiro de aproximação da obra de Kierkegaard 

tendo em vista uma leitura mais atenta e cuidadosa que não desconsidere, em 

decorrência de um olhar apressado e desatento, o caráter problemático dos temas postos 

em questão nem se dê por satisfeita como se tivesse alcançado um fim, quando na 

verdade o ponto de chegada aqui não é senão um ponto de partida. Poderíamos dizer 

que se trata de uma introdução à leitura de Kierkegaard, desde que isso não seja 

entendido como a maioria das introduções é entendida: como uma tentativa daquele que 

já está “introduzido” em auxiliar os demais pelo mesmo caminho. Não, e muito pelo 

contrário! Quando falamos que poderia tratar-se aqui de uma introdução, queremos 

dizer com isso que nós mesmos estamos nos esforçando nessa aproximação sem que 

tenhamos nada em especial para ensinar ou introduzir, a não ser aquele pouco que 

resulta de nosso próprio esforço pessoal. 

 Esse itinerário de aproximação será orientado mediante uma exposição da 

concepção ou da leitura particular que Kierkegaard faz da existência humana. Com 

efeito, estamos convencidos, e isso ficará claro ao longo de nossos capítulos, que todo 

esforço aproximativo da obra de Kierkegaard será inútil e contraproducente se não levar 

em conta a compreensão peculiar da existência humana que ali é desenvolvida. Isso 

porque a própria forma da reflexão empreendida por Kierkegaard está determinada por 

                                                 
12

 O Conceito de Ironia (SKS 1, 74).  



17 

 

uma possibilidade de sentido da existência enquanto condicionante dessa mesma 

reflexão. Com outras palavras, poderíamos dizer que trata-se de uma forma de pensar 

que parte da existência rumo à existência.  

 Nosso trabalho então deve voltar-se para a compreensão dessa possibilidade de 

sentido da existência assim como a desenvolve Kierkegaard ao longo de determinados 

momentos de sua obra. Para tanto, como um percurso por toda a produção do autor seria 

para nós impossível, resolvemos nos limitar a três momentos basilares que poderão ser 

tratados aqui como representativos das três fases em que se costuma dividir a atividade 

autoral de Kierkegaard – a primeira de 1843 a 1845, a segunda marcada pelo Pós-

Escrito Conclusivo Não-científico às Migalhas Filosóficas enquanto ponto de inflexão 

(1846), e a terceira caracterizada pela acentuação do caráter religioso de toda a obra (a 

partir de 1847).      

 No primeiro capítulo de nosso trabalho nos voltamos para O Conceito de 

Angústia (1844) visando sobretudo à compreensão da liberdade que ali se delineia sem 

perder de vista que o que está em jogo é justamente a relação entre liberdade e 

existência, na medida em que não se pode compreender a existência humana senão 

como possibilidade da liberdade. Segue-se (no segundo capítulo) um tratamento da 

mesma questão em outros termos. Ali, sobretudo a partir da leitura do Pós-Escrito às 

Migalhas Filosóficas, o conceito de existência é tratado de maneira mais específica 

enquanto devir e inter-esse, o que conduz a análise a uma abordagem final do problema 

da verdade enquanto problema fundamental da contribuição existencial do pseudônimo 

Johannes Climacus. Por fim, no terceiro e último capítulo nos voltamos para alguns dos 

Discursos de Kierkegaard – sobretudo o discurso edificante de 1843 Adquirir a sua 

Alma na Paciência – mediante os quais ousamos uma aproximação do problema da 

aquisição ou da apropriação de si mesmo, de modo que fique mais bem esclarecido o 

caráter inconclusivo e dinâmico da existência enquanto tarefa e esforço continuado
13

. 

Com isso nos aproximamos de uma compreensão mais coerente e rigorosa da 

possibilidade de sentido da existência humana assim como a compreende Kierkegaard, 

o que ficará mais bem esclarecido em nossa conclusão.   

                                                 
13

 Optamos por não antecipar de maneira mais detida os temas de cada capítulo porque a forma como 

foram escritos – trazendo cada um algumas observações preliminares que cumprem o papel de uma 

pequena introdução – dispensa uma apresentação prévia muito detalhada. Obviamente poderíamos reunir 

as observações preliminares de cada capítulo e as inserir nesta Introdução geral, mas o caráter específico 

de cada um deles nos levou a proceder de maneira diferente. Pareceu-nos mais viável fazer aqui uma 

referência en passant aos temas dos capítulos seguintes e introduzi-los cada um em seu devido momento, 

a fim de facilitar de alguma maneira a percepção de sua inter-relação por parte do leitor.    



18 

 

Quanto ao título de nosso trabalho, estamos convencidos de que se tornará muito 

mais compreensível ao final, sendo mais retrospectivo do que prospectivo. É menos um 

título que abre o trabalho do que um título que lhe fecha. Por isso a introdução não 

parece o lugar mais adequado para justificá-lo. Por ora apenas uma última palavra. 

 As reflexões de Kierkegaard sempre encontram seu limite no paradoxo, no qual 

o intelecto encalha. Por isso, não estranhe o leitor se a reflexão se afigurar em alguns 

lugares sempre e cada vez mais auto-contraditória. Como veremos, alcançar o paradoxo 

é a única forma de pensar uma existência que, em si mesma, é paradoxal. Assim sendo, 

pedimos sinceramente que o leitor seja paciente nos momentos mais maçantes e difíceis 

e tenha leveza nos possíveis momentos de descontração que os limites de um texto 

acadêmico pode proporcionar. Confessamos que gostaríamos de brincar muito mais do 

que o fizemos, afinal o humor de maneira nenhuma exclui a seriedade!    

 

*** 

 

Sempre que possível, optamos por citar as traduções para o português feitas por 

Álvaro Luiz M. Valls, na medida de sua disponibilidade. Como não temos uma edição 

das obras completas em português, muitas vezes tivemos que fazer uso de outras 

traduções para línguas estrangeiras (espanhol, inglês e alemão), além da consulta 

constante ao original dinamarquês a partir dos Søren Kierkegaards Skrifer (SKS, versão 

1.8.1, 2014). As citações de passagens traduzidas por nós a partir de textos de língua 

estrangeira trazem em nota de rodapé o texto original que foi vertido para o português. 

Sempre que achamos necessário indicamos a referência dos SKS para eventuais 

consultas por parte do leitor interessado.    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



19 

 

CAPÍTULO I 

 

ANGÚSTIA E POSSIBILIDADE DA LIBERDADE: UMA PRIMEIRA 

APROXIMAÇÃO À FORMA DE LEITURA DA EXISTÊNCIA ASSIM COMO A 

COMPREENDE KIERKEGAARD 

  

1.1. Observações preliminares  

 

 No último capítulo de sua obra mais bem quista na academia, a saber, O 

Conceito de Angústia (1844), S. Kierkegaard, ou melhor, Vigilius Haufniensis, abre 

com uma referência en passant a um curioso conto dos irmãos Grimm no qual se narra a 

história de um rapaz que saiu a aventurar-se pelo mundo para aprender a ter medo, a 

sentir arrepios ou, como prefere Kierkegaard, a angustiar-se! O conto se intitula Von 

einem, der auszog, das Fürchten zu lernen
14

 e apesar do final surpreendente e jocoso, 

parece existir por trás da história uma sutil seriedade. O fato de aquele moço não saber o 

que é sentir calafrios de medo, mostra ao mesmo tempo que ele não tinha olhos nem 

ouvidos para a possibilidade, por isso não temia o que lhe poderia acontecer e por isso 

também não conseguia entender nem aprender nada na vida [konnte nichts begreifen 

und lernen]. Em outro conto dos Grimm aparece uma antípoda desse jovem sem medo, 

A sensata Else, que de tão “sensata” acabou por sucumbir à possibilidade, temendo tudo 

o que lhe poderia acontecer na vida!  

 Em O Conceito de Angústia, Haufniensis quer nos afastar tanto daquele jovem 

sem medo, quanto da medrosa Else. Com efeito, o primeiro não sabia o que era a 

angústia, enquanto a segunda não sabia como angustiar-se. Ambos não puderam 

conhecer o papel formador da possibilidade. Somente no último capítulo d‟O Conceito 

de Angústia Haufniensis dá uma verdadeira lição àquele jovem e à sensata Else, de 

modo que os quatro capítulos anteriores ganham uma nova significação quando vistos à 

luz do último. 

 Nosso objetivo aqui será o de analisar o que se nos afigura como o cerne do 

percurso d‟O Conceito de Angústia que desemboca no último capítulo referido, 

                                                 
14

 Algo como De alguém que partiu para aprender o que era o medo. Outro conto semelhante pode ter 

sido a fonte original da referência, qual seja: Der Königssohn, der sich vor nichts fürchtet [O filho do rei 

que não tem medo de nada; ou O filho do rei que tem medo de nada]. Ambos os contos podem ser 

encontrados em http://www.1000-maerchen.de/cAContent,1,1,2,0-brueder-grimm.htm.  

http://www.1000-maerchen.de/cAContent,1,1,2,0-brueder-grimm.htm


20 

 

intitulado A angústia como o que salva pela fé
15

. Este, por sua vez, não será abordado 

aqui de maneira direta para que possa ser trabalhado posteriormente de modo mais 

satisfatório
16

. Isso porque os elementos que vêm à tona no último capítulo d‟O Conceito 

de Angústia reclamam por uma abordagem mais ampla que excede os limites da própria 

obra. Com outras palavras: o percurso d‟O Conceito de Angústia não basta para que 

compreendamos satisfatoriamente seu último capítulo – é preciso que recorramos a 

outros textos que nos devem auxiliar nessa tarefa.  

 Cabe-nos então uma análise mais bem delimitada que se concentre nos pontos 

essenciais que fizeram d‟O Conceito de Angústia uma das obras filosoficamente mais 

relevantes de S. Kierkegaard.  

 

1.2. Apresentação sumária da questão   

 

 Gostaríamos de iniciar nossa análise tomando como ponto de partida o título da 

obra a ser aqui analisada. Estamos convencidos de que Kierkegaard – ou Vigilius 

Haufniensis – deve ter dedicado bons momentos de seu trabalho na elaboração do título 

e do subtítulo que assinam uma de suas mais importantes produções filosóficas. Trata-se 

de O Conceito de Angústia ou, mais literalmente, de O Conceito Angústia (Begrebet 

Angest, sem preposição), cujo subtítulo reza: uma simples reflexão psicológico-

demonstrativa direcionada ao problema dogmático do pecado hereditário
17

.   

  O tom modesto proporcionado pelo adjetivo simpel é ao mesmo tempo 

balanceado pela expressão conjugada psychologisk-paapegende que, junto ao 

substantivo Overveielse (Überlegung, em alemão), fornece o mote filosófico do título. 

Trata-se de uma reflexão psicológica ostensível direcionada a um problema específico 

que curiosamente se diz “dogmático”. Dizemos “curiosamente” porque causa certa 

estranheza o fato de uma reflexão psicológica visar a um problema dogmático. Ora, 

seria mais plausível pensar em uma reflexão psicológica direcionada a um problema 

psicológico, e não dogmático. Mas é precisamente por isso que Haufniensis fala não em 

uma reflexão psicológica sobre um problema dogmático, mas em uma reflexão 

psicológica que vai em direção (i Retning) a um problema dogmático.  Significa que 

                                                 
15

 Angest som frelsende ved Troen (SKS 4, 454).  
16

 Cf. a conclusão do Capítulo III deste trabalho.  
17

 No original ler-se: En simpel psychologisk-paapegende Overveielse i Retning af det dogmatiske 

Problem om Arvesynden (SKS 4, 2013) 
 



21 

 

para a compreensão deste problema, faz-se necessário uma investigação psicológica 

prévia que mostre como aquela realidade afirmada pela dogmática – nesse caso, o 

pecado – pode conformar-se com uma determinada realidade psicológica
18

. Por isso é 

preciso ter bastante cuidado para que não se incorra em mal-entendidos. Com efeito, ao 

leitor desavisado, o subtítulo pode confundir ao dar a impressão de que ali se estaria a 

tratar da realidade do pecado – conceito dogmático, revelado. Mas a realidade do 

pecado nunca é explicada no livro, muito pelo contrário, o autor se protege repetidas 

vezes sob a afirmação de que o pecado não encontra lugar em nenhuma ciência. Na 

verdade, o objetivo central de Kierkegaard ao propor uma reflexão psicológico-

demonstrativa direcionada ao problema dogmático do pecado hereditário é, antes de 

tudo, o de revelar o pecado como possibilidade e não como realidade. Assim, o que se 

analisa em O Conceito de Angústia é antes a possibilidade real do pecado, ou melhor, 

suas condições de possibilidade antropológicas (ou psicológicas, para usar a expressão 

de Haufniensis). Pergunta-se: como o homem precisaria ser para poder pecar? Teria 

uma liberdade absoluta ou agiria por necessidade? Herdaria o pecado como destino, 

hereditariamente, ou pecaria assim como pecou o primeiro homem e como poderá pecar 

o último? 

 Como esclarece Haufniensis, o que lhe interessa é “como o pecado pode surgir, e 

não: que ele surge” (KIEREGAARD, 2010a, p. 24). Mas assim, note-se bem, é como se 

o pecado ficasse um pouco retirado, de lado ou a parte, espreitando enquanto a 

Psicologia realiza o seu trabalho de análise. O objeto, neste caso, desloca-se sutilmente 

passando do pecado para a possibilidade do pecado e, desta última, para a possibilidade 

                                                 
18

 A título de esclarecimento lembremo-nos que o livro de Haufniensis foi publicado na primeira metade 

do século XIX, mais precisamente em 1844, ou seja, em um momento de grande efervescência da 

filosofia hegeliana na Europa e particularmente na pequena Dinamarca da época, onde as atividades 

culturais estavam limitadas ao pequeno círculo urbano de artistas e intelectuais da capital Copenhagen. 

Neste contexto, quando se falava de Psicologia, costumava-se ter em mente o terceiro momento da 

Filosofia hegeliana do Espírito Subjetivo. Sabe-se que a terceira parte do sistema de Hegel é dedicada à 

elaboração de sua Filosofia do Espírito, cuja primeira divisão é a Filosofia do espírito subjetivo. Esta 

última, por sua vez, abrange a Antropologia, a Fenomenologia do espírito e a Psicologia, as quais têm por 

objeto, respectivamente, a alma, a consciência e o espírito em seu sentido mais próprio. Na Antropologia 

o espírito ainda é concebido em sua imediatidade natural e, gradativamente, passa de espírito em si para 

espírito para si (na Fenomenologia). No entanto, somente na Psicologia o espírito alcança sua autonomia 

e seu sentido mais próprio. Como nos esclarece Hösle: Na Antropologia, o espírito é ainda “espírito 

natural”; somente aqui a consciência “desperta” pouco a pouco; o espírito ainda é “em si ou 

imediatamente”. Na Fenomenologia o espírito começa a se libertar da natureza; ele se torna “para si”. 

Porém o espírito, neste estágio, está “na relação”, ou seja, o espírito existente para si é essencialmente 

referido a um objeto que ainda lhe é exterior. Somente na Psicologia o espírito alcança uma total 

autonomia; ele é “sujeito para si” (...) (HÖSLE, 2007, p. 386). Sobre este tema ver também "Kierkegaard 

and his german contemporaries: Tome II - Theology" (STEWART, 2007, p. 161-196) onde é discutida a 

relação entre Kierkegaard e Rosenkranz, sobretudo em relação à Psicologia.   

 



22 

 

em geral. Desse modo, Haufniensis conduz o seu texto na direção de um 

aprofundamento formal orientado por um questionamento transcendental. A pergunta 

pela possibilidade do pecado acaba por abrir mão momentaneamente do conteúdo – isto 

é, do pecado – para dedicar-se à forma – neste caso à forma da possibilidade enquanto 

tal.  

 Mas por que Haufniensis se interessa tanto pelas determinações formais da 

possibilidade? Por que o núcleo da investigação de Haufniensis, como veremos, 

concentra-se na pergunta pela forma da possibilidade?   

 Ao que tudo indica, em se tratando de O Conceito de Angústia, só faz sentido 

falar em possibilidade ou em forma da possibilidade se tivermos em mente que o 

problema de fundo que motiva as análises desenvolvidas nesta obra é, antes de tudo, o 

problema da liberdade. Kierkegaard aqui, sob o olhar vigilante de Haufniensis, discute 

com a tradição de Santo Agostinho a Hegel, passando por São Tomás de Aquino, 

Leibniz, Schelling, dentre outros. Trata-se de uma retomada daquele problema visando a 

uma crítica específica contra a compreensão da liberdade enquanto uma determinação 

da reflexão que, enquanto tal, acaba por ser indiferente. Haufniensis denuncia o 

equívoco de se tratar a liberdade como uma mera possibilidade abstrata que, por isso 

mesmo, torna-se uma possibilidade desinteressada. A partir de então uma nova 

compreensão da liberdade é desdobrada, inserindo-se no âmbito do interesse e 

sustentada pelo conceito de angústia
19

. Assim, de maneira sutil e, por assim dizer, “de 

caso pensado”, Haufniensis parte de uma reflexão direcionada ao problema do pecado 

para chegar a uma reflexão direcionada ao problema da liberdade.  

A escolha de Haufniensis em começar sua investigação pelo conceito de pecado 

confirma uma das teses levantadas por Michael Theunissen, a saber: que Kierkegaard 

traçou o caminho do negativismo, quer dizer, de uma filosofia que, partindo do 

negativo, toma dele uma referência ao positivo enquanto valor
20

.  Diz Theunissen: 

 

A mim me parece que nenhum caminho passa a diante deste postulado 

negativista, precisamente porque vivemos em um mundo que tem deformado 

nossos ideais. O que a liberdade pode ser, é algo que se pode ler tão só nas 

formas existentes da falta de liberdade (THEUNISSEN, 2005, p. 9). 

                                                 
19

 O problema será discutido de maneira detalhada ao longo deste capítulo.   
20

 É importante que não confundamos essa negatividade da qual se fala aqui com o negativo que põe a 

Lógica hegeliana em movimento. Lembremo-nos que Haufniensis critica diretamente Hegel por ter 

utilizado o negativo como motor de sua Lógica, pretendendo com isso inserir já na Lógica um movimento 

que, a rigor, não é movimento algum, uma vez que não pode sair de dentro de sua própria imanência. 

Sobre isto conferir O Conceito de Angústia (KIERKEGAARD, 2010a, p. 15). 



23 

 

 

 Sob o ponto de vista de Haufniensis poderíamos afirmar que a compreensão 

daquilo que a liberdade pode ser depende da investigação da forma existente da falta 

dessa liberdade, isto é, do pecado e da culpa
21

. Assim, ao perguntar-se como o pecado 

pode surgir, Haufniensis visa a uma pergunta mais fundamental, qual seja: como a 

liberdade deve ser entendida para que se possa falar em pecado ou como deve ser a 

liberdade humana para que se possa pecar?  

 O que está em jogo na investigação de Haufniensis é a compreensão do ser 

humano como um ser livre ou como liberdade. Se prestarmos bem atenção a alguns dos 

conceitos mais importantes da obra de Kierkegaard, veremos que alguns deles podem 

ser tratados como sinônimos uns dos outros, dentre os quais se insere o conceito de 

liberdade, sinônimo de espírito, de Selv e de existência. Ao examinarmos as reflexões 

centrais de O Conceito de Angústia, veremos como a análise dessa obra é prévia a 

qualquer outra, na medida em que lança as bases para a compreensão do ser humano 

enquanto um ser existente ou enquanto si mesmo [Selv]. Que uma dessas bases seja a 

pergunta kierkegaardiana pelas condições transcendentais da liberdade humana é o que 

tentaremos mostrar ao longo deste capítulo.  

 Dito isto, podemos notar que o percurso investigativo de Haufniensis não visa à 

angústia como um sentimento ou como uma simples disposição de ânimo, mas 

sobretudo como algo que revela os traços essenciais da “natureza” humana. Trata-se, 

portanto, de um conceito fundamental, cuja análise determina a forma de se conceber o 

homem enquanto si mesmo. Para usar um vocabulário de outra área, trata-se aqui de 

uma “variação sobre um tema dado” onde o tema, aqui, é justamente a angústia. Ela 

fornece o motivo inicial, impondo os limites e a extensão de sua plasticidade, quer 

dizer: com o conceito de angústia Haufniensis determina o modo de se conceber todos 

os conceitos que dizem respeito ao homem enquanto indivíduo existente. Significa que, 

se não entendemos o que é a angústia, tampouco compreenderemos conceitos como os 

de pecado, culpa, liberdade, espírito, Selv, existência e afins. Isso porque todos esses 

conceitos são determinados dentro da compreensão de uma ambigüidade fundamental 

revelada preliminarmente pelo conceito de angústia.  

                                                 
21

 Vale salientar que também em A Doença para a Morte, Kierkegaard, sob a pena de Anti-Climacus, 

reafirma o que Theunissen chamou de postulado negativista. Com efeito, ali parte-se do conceito de 

desespero enquanto perda de si mesmo para só então, a partir dessa negatividade (a doença para a morte), 

alcançar o sentido concreto daquilo que foi perdido e que, na fé, pode ser restabelecido ou restituído. 



24 

 

 Na obra em questão Haufniensis perece levar muito a sério uma das afirmações 

que Johannes Climacus faz em suas Migalhas Filosóficas, segundo a qual “o paradoxo é 

a paixão do pensamento, e o pensador sem um paradoxo é como o amante sem paixão, 

um tipo medíocre” (KIERKEGAAR, 2008, p. 61). Haufniensis não é um tipo medíocre, 

muito pelo contrário, leva sua investigação sobre a angústia até o limite do pensamento, 

isto é, até a máxima ambigüidade, nas raias do paradoxo.  Como tentaremos mostrar, 

essa ambigüidade fundamental aparece sob a dependência do que se costumou chamar 

dos pressupostos antropológicos
22

 basilares do pensamento de Kierkegaard, dentre os 

quais se destacam em O Conceito de Angústia: i) que o ser humano é uma síntese e ii) 

que essa síntese é posta pelo espírito. São esses os pressupostos norteadores da análise 

de Haufniensis. Se o ser humano não fosse uma síntese que tem de ser constantemente 

posta e sustentada pelo espírito, tampouco se angustiaria. Por isso o autor pode afirmar 

que “quanto menos espírito, menos angústia” (KIEREGAARD, 2010a, p. 46). 

 No decorrer de nossa exposição importa que se torne cada vez mais evidente o 

caráter fundamental d‟O Conceito de Angústia no que diz respeito à elaboração de uma 

concepção existencial que sustenta aquilo que chamamos de uma possibilidade de 

sentido da existência por parte de Kierkegaard. A centralidade da questão da liberdade, 

paralela ao desenvolvimento de conceitos específicos como os de espírito e Selv
23

, 

lançam as bases de uma posterior reflexão antropológico-existencial que culminará em 

A Doença para a Morte e nos Discursos Cristãos.         

  Dito isto, passemos mais propriamente à análise do texto, mas não sem antes 

prevenirmo-nos de que, dado o caráter preparatório de O Conceito de Angústia, junto à 

sua excessiva formalidade, muito do que aqui será examinado exigirá uma posterior 

desformalização, o que só outros textos do corpus kierkegaardiano levarão a cabo
24

.   

 

 

 

                                                 
22

 Já é em si bastante problemático falar em um pressuposto antropológico por parte de Kierkegaard. Isso 

porque ao se falar em pressuposto tendemos a pensar que a determinação fundamental da existência está 

posta como uma pressuposição sempre já dada, o que constitui um erro como veremos ao longo deste 

trabalho.  
23

 Não nos esqueçamos de que o conceito de Selv já está presente em O Conceito de Angústia entes de sua 

formulação mais precisa em A Doença para a Morte. Para uma referência direta ao conceito de Selv em O 

Conceito de Angústia ver KIERKEGAARD, 2010a, pp. 84-85.    
24

 Sobre o caráter formal de O Conceito de Angústia conferir a introdução do texto de Nuno Ferro 

intitulado Liberdade e Liberdade de Indiferença n’O Conceito de Angústia (FERRO, 2012).   



25 

 

1.3. A narrativa do Gênesis: Adão como Indivíduo e a subitaneidade enigmática do 

pecado 

 

 Um mito pode se prestar a muitas coisas, mas tudo o que um mito não quer ser é 

uma descrição amiga do intelecto e da lógica. Ora, quando algo é facilmente apreendido 

pelo entendimento, o melhor a se fazer é descrevê-lo literalmente, sem recorrer ao mito. 

Este, por sua vez, rejeita toda aproximação literalista que queira apartar-lhe de sua 

dimensão simbólica e arquetípica.  

 Com aquele relato do Genesis, tradicionalmente conhecido como “o mito da 

queda”, não é diferente. As tentativas literalistas de leitura desse texto inevitavelmente 

resultaram – e resultam ainda – em um claro desserviço ao objetivo a que se presta essa 

narrativa. Com efeito, toda leitura desse tipo acaba por desconsiderar o papel 

paradigmático ou simbólico desempenhado por aquele relato. Crescem, assim, os mal-

entendidos e os equívocos em relação à figura de Adão e a conceitos como os de 

inocência, pecado, queda, etc., etc. 

 Uma das tarefas iniciais de O Conceito de Angústia consiste em identificar e 

afastar parte desses mal-entendidos, dentre os quais um em especial se destaca, a saber: 

a pressuposição de que Adão estaria, por assim dizer, fora do gênero humano, ou seja, 

que o pecado de Adão seria qualitativamente diferente do pecado dos indivíduos 

posteriores. Um exemplo dessa concepção aparece quando se concebe que Adão 

disporia de uma vantagem em relação a todo indivíduo posterior, na medida em que 

estaria em um estado de graça que, uma vez perdido, nunca mais se poderia encontrar 

no mundo – o que Haufniensis chama de uma “pressuposição fantástica”. Assim, a 

relação entre Adão e o indivíduo posterior torna-se equívoca, de modo que o pecado de 

Adão passa a ser qualitativamente diferente do pecado de qualquer outro indivíduo. 

Com isso Adão é posto fantasticamente para fora da história do gênero humano
25

. “O 

fantástico está em que Adão goza da honra bem-intencionada de ser superior a toda a 

humanidade ou da duvidosa honra de estar fora do gênero humano” (KIERKEGAARD, 

2010a, pp. 30-31).  

 Portanto, a primeira tarefa de Haufniensis consiste na introdução ou na 

reintrodução de Adão no gênero humano. Para tanto parte do pressuposto fundamental 

                                                 
25

 Cf. KIERKEGAARD, 2010a, p. 28. 



26 

 

de que todo e qualquer indivíduo
26

 é ele mesmo e o gênero humano. O indivíduo é ele 

mesmo, único e particular, mas ao mesmo tempo tudo o que diz respeito a este 

indivíduo está expandido ou se estende ao gênero humano, e vice-versa. Com outras 

palavras, por um lado o indivíduo significa o homem único, a pessoa, mas por outro 

lado significa o gênero, cada um de todos, de modo que todo membro do gênero 

humano é, ele mesmo, um indivíduo e todo indivíduo particular, por isso mesmo, é ele 

próprio e o gênero humano. Ora, com Adão não pode ser diferente, do contrário ele 

seria posto fora da história, tornando-se o único indivíduo humano que, por assim dizer, 

não seria humano porque posto fora da “condição” humana. Assim, é preciso dizer que 

também Adão é ele mesmo e o gênero humano e que, por conseguinte, “aquilo que 

explica Adão, explica o gênero humano, e vice-versa” (Id., Ibid., p. 31). Só assim a 

dimensão do mítico começa a ser resgatada, pois, neste caso, Adão não é visto 

meramente como um tipo, mas como um arquétipo (arkhétypos), ou seja, como alguém 

que diz algo sobre um primeiro ou sobre um princípio determinado. Como o primeiro 

homem, Adão
27

 manifesta o arquétipo, mas não no sentido de que Adão é o primeiro e 

que tudo o que vier depois dele será um “segundo”, uma derivação daquela qualidade 

posta por Adão, muito pelo contrário: o princípio que Adão manifesta é o “primeiro” 

para todos os homens e para cada indivíduo.   

 De acordo com o relato do Gênesis, esse “primeiro” – que o mito enquanto 

arquétipo quer revelar – é o “primeiro pecado”. Ora, vê-lo como algo exclusivo de 

Adão, como uma qualidade posta pelo primeiro homem e que, a partir de então, 

                                                 
26

 É curioso notar que a presença da noção de Indivíduo (Enkelt) já em O Conceito de Angústia vem 

confirmar aquilo que mais tarde seria afirmado por Kierkegaard em suas duas notas sobre “o Indivíduo”: 

“Foi com a categoria de „o Indivíduo‟ que os pseudônimos visaram, no seu tempo, o Sistema (...) Foi com 

a categoria de „o Indivíduo‟ que assinalei o começo da produção assinada com o meu nome, e a repeti 

como uma fórmula estereotipada, de maneira que a questão do Indivíduo não é coisa de que me tenha 

informado a seguir, mais sim o meu primeiro desígnio” (KIERKEGAARD, 2002, p. 125). Nesse sentido, 

é importante que fique claro que em O Conceito de Angústia a categoria do Indivíduo aparece em seu uso 

correto, isto é, justamente em sua dupla acepção. Lembremo-nos que Kierkegaard, na mesma obra acima 

citada, faz referência àquilo que ele chama “dialética do „Indivíduo‟”. Trata-se da ambigüidade que este 

conceito engendra: ao mesmo tempo “o Indivíduo pode significar o homem único entre todos, e também 

cada qual, toda a gente” (Id., Ibid., p. 121). Esse uso ambíguo, como explica Kierkegaard, é útil para 

despertar a atenção. É isso que Haufniensis faz, embora de maneira sutil, ao enfatizar que todo indivíduo 

é ele mesmo e o gênero humano. “Ora, se se quiser dialecticamente despertar a atenção, há que usar 

continuamente a categoria de „o Indivíduo‟ nesta dupla acepção (Id., Ibid., p. 121)”.   
27

 Aqui a literalidade aparece opondo-se a si mesma. O solo, ‟adamah, deu origem ao homem, adam 

(donde Adão). “Adão”, diz, portanto, o homem – tanto o homem singular, aquele primeiro Adão 

histórico, quanto o homem enquanto gênero humano. O mito recorre à literalidade das palavras, mas 

justamente para evitar que tomemo-las de maneira literal. Se ao lermos “Adão” literalmente, como nome 

próprio, não levarmos em conta que ele é ao mesmo tempo um nome coletivo (adam), então a dimensão 

arquetípica do mito se perde, sendo substituída por um “mito” (agora na acepção de falsidade)  do 

intelecto.          



27 

 

condicionaria a pecaminosidade no mundo, de tal forma que Adão nasceria na 

inocência, mas cada homem posterior, diferente de Adão, nasceria no pecado – se isso 

não é colocar Adão fora do gênero humano, pressupondo um estado fantástico, não 

sabemos o que mais poderia ser. Aquilo que foi dito acima já basta em relação a este 

mal-entendido. Com efeito, Adão, enquanto indivíduo, é sempre ele mesmo e o gênero 

humano. O que vale para ele, vale para qualquer homem posterior. O primeiro pecado 

de Adão não significa apenas o primeiro pecado do gênero humano, mas também – dada 

a dupla acepção da noção de indivíduo – o primeiro pecado do indivíduo. Todo homem 

que peca, “principia sempre da capo”, ou seja, seu primeiro pecado é o primeiro 

pecado, assim como em Adão. Por isso Haufniensis pode afirmar que “o primeiro 

pecado é a determinação qualitativa, o primeiro pecado é o pecado” (Id., Ibid., p. 32). 

 A esta altura é importante que façamos um breve adendo. Não é por acaso que 

Haufniensis fala de uma determinação qualitativa. Com efeito, o que está em discussão 

aqui não é meramente o que se poderia entender por primeiro pecado, mas também qual 

a relação entre determinações quantitativas e qualitativas – haja vista que a tradição 

incorrera no equívoco de tomar o pecado como algo determinado quantitativamente.  

 O que está em jogo nas análises de Haufniensis é destacadamente a relação entre 

quantidade e qualidade assim como Hegel a entende em sua Lógica (em particular na 

Ciência da Lógica). Para este, uma mudança ou determinação qualitativa é aquela que 

surge sem mediação, subitamente, independente de um acréscimo ou decréscimo 

gradual (quantitativo). Para designar essa passagem
28

 qualitativa Hegel utiliza o termo 

Salto (Sprung). Segundo o autor: “Salto quer dizer aqui o mesmo que diferença 

qualitativa e mudança qualitativa, que aparecem como não-mediatizadas, enquanto o 

que é gradual (quantitativo) se apresenta, ao contrário, como algo mediatizado” 

(HEGEL, 1995, p. 97)
29

.  Ora, Haufniensis utiliza a mesma expressão no contexto aqui 

em questão. Segundo ele, “a qualidade nova surge com o primeiro, com o salto, com a 

subitaneidade do enigmático” (KIERKEGAARD, 2010a, p. 32). Significa que a 

qualidade nova não se dá como uma conseqüência de algo que lhe precede como uma 

causa, nem como o resultado de uma gradação quantitativa, nem ainda como algo que 

                                                 
28

 Nas observações introdutórias do Capítulo 3 de O Conceito de Angústia Haufniensis aprofunda sua 

crítica à noção de passagem (ou transição, Übergang) assim como a entende Hegel. O autor mostra que é 

um equívoco falar em passagem (Übergang) na Lógica, porque o verdadeiro movimento de passagem ou 

de transição faz parte da esfera da liberdade histórica – do efetivamente real – onde este movimento deve 

ser transcendente, e não imanente como na Lógica. Sobre isto Cf. KIERKEGAARD, 2010a, pp. 89-92. 

Também sobre esta discussão é de grande valor o capítulo intitulado The Dispute with Adler in the 

Concept of Anxiety, In: STEWART, 2003, pp. 378-418.      
29

 No § 35 da Enciclopédia das Ciências Filosóficas (A Ciência da Lógica).   



28 

 

passa de um estado para outro de maneira mediata. O salto, como o súbito, não tem 

causa nem é resultado de um desenvolvimento qualitativo, muito pelo contrário, 

constitui algo de enigmático; um escândalo para o intelecto, para usar uma expressão de 

Kierkegaard
30

.  

 Até este ponto Haufniensis parece concordar com Hegel. O que o incomoda em 

relação à concepção hegeliana é menos aquela noção de salto – da qual é devedor – do 

que a posição que essa noção ocupa na filosofia de Hegel. O problema para Haufniensis 

não reside no fato de Hegel ter introduzido a noção de salto – esse é um dos méritos do 

autor em relação à questão –, mas em tê-lo feito dentro da Lógica. Como ele mesmo 

reconhece: 

 

“Hegel estabeleceu o salto, porém o estabeleceu na Lógica (...) a infelicidade 

de Hegel reside justamente em que quer fazer valer a nova qualidade e, 

contudo, não quer fazê-lo, porquanto pretende fazer isso na Lógica, a qual, 

uma vez reconhecido este princípio, terá que chegar a uma consciência 

inteiramente diversa de si mesma e do seu significado” (Id., Ibid., p. 32).     

 

  Com outras palavras, logo que se queira introduzir a nova qualidade (o salto) 

dentro da Lógica, perde-se o rigor do conceito e a Lógica, por assim dizer, deixa de ser 

ela mesma. Tudo depende, portanto, da compreensão daquilo que a Lógica é. Para 

Haufniensis, a Lógica diz respeito ao necessário e, enquanto tal, possui um 

desenvolvimento imanente. Em contrapartida, a liberdade, o salto, o movimento, etc.,  

pertencem ao reino da existência ou da realidade efetiva – precisamente a esfera que não 

pode ser abarcada pela Lógica. Por isso Haufniensis pode afirmar que um movimento 

imanente (como aquele que se processa na Lógica) – ou uma passagem, uma transição, 

etc. – “não é nenhum movimento” (Id., Ibid., p. 15). Na introdução de O Conceito de 

Angústia a posição do autor é mais bem esclarecida: trata-se de distinguir e determinar 

com precisão o que pertence à esfera do pensamento abstrato (onde a Lógica está 

incluída) e o que se insere no reino da existência. “Na Lógica, nenhum movimento 

deverá vir a ser; porque a Lógica é, e todo Lógico apenas é, e essa impotência do 

Lógico é a passagem da Lógica ao devir, onde existência e realidade aparecem” (Id., 

Ibid., p. 15).  

                                                 
30

 Uma leitura mais detida do texto de Haufniensis, embasada por referências documentais importantes, 

mostrará que Kierkegaard , ao discutir com estes temas centrais da lógica de Hegel, baseou suas leituras 

não apenas no próprio Hegel, mas também em alguns comentários de seus contemporâneos 

dinamarqueses, com destaque, neste caso específico, para o hegeliano  Adolph Peter Adler e suas 

Preleções populares sobre a Lógica Objetiva de Hegel. Sobre isto cf. STEWART, 2003. 



29 

 

 Ora, quando Haufniensis diz que o primeiro pecado é a determinação qualitativa, 

indiretamente está afirmando que o pecado não pode encontrar lugar na Lógica. Toda 

tentativa de inseri-lo no âmbito do pensamento abstrato acaba por incorrer em 

inevitáveis mal-entendidos. Como vimos, o elenco desses equívocos começa por aquela 

pressuposição fantástica que coloca Adão fora do gênero humano, sem levar em conta a 

centralidade do conceito de indivíduo. Mas os mal-entendidos estendem-se mais além. 

Ao tratar do primeiro pecado a tradição sempre tendeu a determinar-lhe uma causa fora 

dele mesmo, como se algo de alheio ao pecado constituísse sua razão ou origem. Daí as 

teses sobre uma vontade degenerada, sobre uma imperfeição essencial do homem, sobre 

uma concupiscência despertada pela proibição, sobre uma tendência natural para o mal, 

etc., etc. O fato é que toda referência a uma causa do pecado não explica nada, apenas 

adiando ou remetendo o problema para trás. Se afirmarmos, por exemplo, que o pecado 

é resultado de uma vontade degenerada do homem, tudo fica por explicar, pois quando o 

pecado é posto, já estaria pressuposto naquela vontade para o mal. Do mesmo modo 

com qualquer outra razão: se se determina uma causa para explicar o pecado, essa 

mesma causa volta-se contra si mesma tornando-se, ela própria, já um pecado ou 

pressupondo o pecado como sua condição.  

 Todas essas interpretações errôneas são resultado dessa falta de visão para o 

problema do pecado, quer dizer: não se percebe que, em se tratando do pecado, não se 

pode falar de uma origem fora dele mesmo sem que se desvirtue o conceito e caia-se na 

confusão. Segundo Haufniensis é precisamente isso que a narrativa do Gênesis quer 

mostrar, embora a tradição não tenha conseguido perceber a peculiaridade desse 

problema. Para melhor o compreendermos, deixemos que o próprio autor explique sua 

posição. Escreve ele: “Aquela narrativa [a do Gênesis] é a única concepção 

dialeticamente conseqüente. Todo o seu conteúdo está concentrado propriamente nesta 

proposição: o pecado entrou no mundo por meio de um pecado” (Id., Ibid., p. 34). Ora, 

temos aí uma contradição que ofende ao entendimento e, no entanto, Haufniensis a 

chama de a única concepção coerente (dialeticamente conseqüente). Parece que diante 

desta contradição o intelecto encalha, e temos então o aparecimento do mito. Continua o 

autor: “A dificuldade para o intelecto constitui precisamente o triunfo dessa explicação, 

sua conseqüência lógica profunda está em que o pecado se pressupõe a si mesmo, que 

ele entra no mundo de tal maneira que, ao ser, já é pressuposto” (Id., Ibid., p. 34). Assim 

Haufniensis determina a natureza circular do movimento que põe o pecado, de tal 

maneira que o pecado põe-se a si mesmo. Trata-se, neste caso, de uma dificuldade para 



30 

 

o pensamento lógico e linear, fundado no princípio de não-contradição. O pecado é, por 

si mesmo, contraditório, ambíguo ou paradoxal.  

 

O pecado entra, portanto, como o súbito, isto é, pelo salto; mas este salto põe 

ao mesmo tempo a qualidade; mas, quando a qualidade é posta, no mesmo 

instante o salto está voltado para dentro da qualidade e é pressuposto pela 

qualidade, e a qualidade pelo salto. Isto é um escândalo para o intelecto, ergo 

isto é um mito (Id., Ibid., p. 34). 

 

 A subitaneidade enigmática do pecado, portanto, não pode encontrar lugar na 

Lógica. A determinação qualitativa introduzida pelo pecado é uma ofensa ao 

entendimento abstrato, de modo que nenhuma determinação quantitativa – ou nenhum 

procedimento lógico – servirá para explicar o salto.  

 Com isso Kierkegaard enfatiza sua crítica àquele princípio dialético de uma 

mudança qualitativa gerada a partir de determinações quantitativas. Sobre este ponto é 

importante que ressaltemos que a crítica de Kierkegaard só faz sentido se vista dentro de 

um âmbito bem determinado. Com efeito, é possível que aquele princípio seja aplicado 

a determinados âmbitos da realidade e da natureza que podem ser explicados por 

determinações quantitativas. Assim, a crítica de Kierkegaard parece dirigir-se mais 

diretamente contra o uso daquele princípio dentro do âmbito da existência e da 

liberdade histórica. A passagem da inocência para o pecado, do desespero para a fé, do 

ético para o religioso, etc., que acontecem no âmbito existencial, não podem se dar por 

meio de determinações quantitativas, mas têm que ser postas pelo salto. Com certa 

ironia Haufniensis sugere uma explicação sutil de sua concepção. Referindo-se às 

determinações quantitativas ele diz: “Que os matemáticos e os astrônomos se socorram, 

se puderem, com as grandezas infinitesimalmente minúsculas: na vida tal coisa não 

ajuda nem para obter um diploma
31

, quanto menos para explicar o espírito”.  

 Ao rejeitar esse princípio em relação ao pecado, Haufniensis ao mesmo tempo 

enfatiza o caráter ilógico do salto – ou ao menos sua lógica contraditória.  O pecado, o 

salto ou a inserção da nova qualidade é um escândalo para o intelecto e, precisamente 

por isso, é um mito. Assim o conceito de mito aparece em oposição à lógica do 

intelecto, de modo que o mito parte do ponto no qual o intelecto encalha. O que a 

                                                 
31

 Segundo Ross trata-se aqui de uma “referência a uma comédia de Johann Ludwig Heiberg (1791-1860) 

– poeta, dramaturgo, crítico, tradutor e diretor do Teatro Real de Copenhague – onde é contada a história 

de Trop, um estudante de sessenta anos de idade que, depois de passar muitos anos na faculdade, sem 

concluir seus estudos de direito, podia a qualquer momento provar que quase fez os exames finais!” 

(ROSS, 2007, p. 45). 

 



31 

 

narrativa do Gênesis quer mostrar é justamente aquela subitaneidade enigmática do 

pecado e, por isso mesmo, não constitui um relatório científico, mas um relato mítico. A 

infelicidade, no entanto, consiste na inconformidade do intelecto com essa contradição 

que o mito manifesta, visto que, não podendo abarcá-la, o intelecto cria seu próprio 

“mito”, falseando o que o verdadeiro mito queria expressar. Como explica Haufniensis: 

o próprio intelecto escandalizado “inventa um mito que nega o salto e explana o círculo 

como uma linha reta, e aí tudo se passa naturalmente” (Id., Ibid., p. 34).    

 Com isso fica mais claro o porquê da recusa de Haufniensis em desenvolver uma 

explicação sobre as causas ou as razões do pecado. Fazê-lo seria cometer o mesmo erro 

no qual incorreu grande parte de tradição. Adão, então, ficaria posto fora do gênero 

humano e a explicação tornar-se-ia dialeticamente inconseqüente. Por isso mesmo o 

autor atém-se a descrições psicológicas sobre a possibilidade do pecado, e não sobre o 

fato de ele ser posto ou sobre o salto. Só assim Adão é posto no lugar que lhe é de 

direito – dentro do gênero humano e na condição de indivíduo – ao mesmo tempo em 

que o primeiro pecado aparece como pressuposição de si mesmo – afastando assim os 

mal-entendidos que tendem a falsear a questão. 

 A tarefa de Haufniensis, portanto, não consiste em tematizar o pecado 

filosoficamente ou em explicá-lo dentro de uma ciência específica, mas em descrever, 

antropologicamente, a possibilidade do pecado, num aprofundamento da investigação 

sobre a liberdade humana, de modo a que fique esclarecido como é possível aquilo que 

a teologia e a dogmática chamam de pecado.     

 Assim, com a subitaneidade enigmática do salto, o indivíduo passa, não se sabe 

bem porque, da inocência para a culpa ou, com outras palavras, da liberdade para a não- 

liberdade. É o que tentaremos mostrar mais adiante.   

 

1.4. Inocência e Transcendência: para uma distinção entre a inocência e o imediato 

 

No primeiro volume de sua Enciclopédia das Ciências Filosóficas, dedicada à 

Ciência da Lógica, Hegel faz algumas importantes alusões ao mito da queda e aos 

conceitos a ele relacionados, tais como os de inocência, de queda e de pecado original. 

Segundo o autor: “Parece como adequado considerar o mito da queda logo no início da 

lógica, pois ela diz respeito ao conhecer, e também nesse mito se trata do conhecer, de 

sua origem e significação” (HEGEL, 1995, p. 84).  



32 

 

 Para Hegel, o mito do pecado original exprime, antes de tudo, a relação do 

conhecimento para com a vida do espírito ou, dito de maneira mais direta, a relação do 

espírito para com o conhecimento originário. Ora, sob o ponto de vista hegeliano, 

conhecer é a destinação essencial do espírito. Este, com efeito, não permanece um ser-

em-si, mas é para-si – do contrário não seria o espírito. Neste sentido, a narrativa do 

Gênesis sobre o pecado de Adão manifestaria justamente essa passagem do espírito em 

sua unidade natural imediata para uma cisão entre espírito e natureza que liberaria o 

espírito para ser por si mesmo o que é, a saber, espírito livre. Como indica Hegel: 

 

Em sua imediatez, a vida do espírito aparece primeiro como inocência e 

ingênua confiança. Ora, na essência do espírito reside [a exigência de] que 

esse estado imediato seja suprassumido, pois a vida do espírito se diferencia 

da vida natural e, mais precisamente, da vida animal porque não permanece 

em seu ser-em-si, mas é para-si. Depois, esse ponto-de-vista da cisão tem de 

ser igualmente suprassumido, e o espírito deve, por si mesmo, retornar à 

união (Id., Ibid. p., 84).         

 

 Assim, na visão de Hegel, o espírito, antes de torna-se para-si, encontra-se num 

estado de unidade natural imediata, cuja destinação essencial é a de ser superado ou 

suprassumido (Aufhebung). O próprio espírito já traz em si mesmo ou em sua própria 

essência a necessidade de se por a si mesmo, separando-se do seu estado natural de 

unidade imediata. Isso se dá, bem o sabe Hegel, porque “o espírito não é simplesmente 

um imediato, mas contém essencialmente em si o momento da mediação” (Id., Ibid. p., 

85). Neste caso, o imediato está aí para ser superado, o que é até bastante plausível 

dentro da lógica. A dificuldade surge quando Hegel identifica este imediato (ou esta 

unidade natural imediata) com a inocência (ou inculpabilidade). A implicação é clara: a 

destinação da inocência, enquanto imediatidade, será também a de ser suprassumida ou 

superada. Temos então um equívoco conceitual que será diretamente criticado por 

Haufniensis.  

 No entender de Hegel, a permanência na inocência é uma incorreção. Como ele 

mesmo afirma “é incorreto que essa unidade natural imediata [a inocência] seja o 

correto” (Id., Ibid. p., 85). Significa, como dizíamos, que a inocência está aí para ser 

superada, ou melhor ainda: que é correto que a inocência não permaneça em si, na 

medida em que deve ser suprassumida ou anulada. Ora, neste caso – e é isto que 

Haufniensis denuncia em Hegel – a passagem da inocência para a não-inocência não 

seria de forma nenhuma culpa ou pecado, mas até mesmo um mérito do espírito no 

cumprimento de sua essência. Precisamente por isso Haufniensis afirma que “é antiético 



33 

 

dizer que a inocência deva ser superada, pois (...) a ética não permite esquecer que a 

inocência não pode ser anulada senão pela culpa” (KIERKEGAARD, 2010a, p. 38) 
32

.    

 Com o conceito hegeliano, a culpa fica, por assim dizer, anulada. Com efeito, ao 

identificar a inocência com o imediato, Hegel corta a ligação entre inocência e culpa.  

Sair da unidade natural imediata – que enquanto tal está aí para ser superada – não 

parece constituir culpa nenhuma, mas antes uma passagem necessária e essencial do 

próprio espírito. Eis aí o equívoco: se a inocência não é perdida pela culpa, então não é 

inocência alguma!
33

 Com isso Haufniensis pode acusar Hegel de confundir duas 

ciências distintas, pois “o conceito de imediatidade tem seu lugar na Lógica, mas o 

conceito de inocência na Ética” (Id., Ibid., p. 38). Ora, em Hegel, a perda da inocência 

não parece inserir-se no âmbito da Ética, mas permanece como uma passagem dentro da 

imanência lógica.  

 O cerne da crítica de Haufniensis, portanto, está na determinação da diferença 

entre a inocência e o imediato:  

 

A inocência não é, portanto, como o imediato, algo que deva ser superado 

[ophæves], cuja determinação é a de ser superado, algo que propriamente não 

existe e que, apenas na medida em que é superado, primeiramente e só então 

existe como o que era antes de ter sido superado, sendo agora superado.    A 

imediatidade não é superada pela mediatidade, mas, assim que a mediatidade 

aparece, elevou no mesmo instante a imediatidade (SKS, 4, 343) 
34

.  

                                                 
32

 Kierkegaard utiliza repetidas vezes o vocábulo ophæves, equivalente ao alemão aufgehoben. Trata-se 

de uma referência direta à Aufhebund hegeliana (Ophævelse em dinamarquês).  
33

 A análise dos vocábulos aqui envolvidos poderá nos auxiliar no esclarecimento desta questão. Em 

nossa língua a relação entre inocência e culpa não fica tão clara no próprio vocábulo, pois perdemos em 

nosso uso cotidiano a referência etimológica da palavra inocência. No dinamarquês de Kierkegaard – 

assim como no alemão de Hegel – a relação torna-se mais clara dentro do próprio vocábulo: tanto 

Uskyldighed quanto Unschuld fazem referência literal à culpa (Skyld em dinamarquês e Schuld em 

alemão). Por isso, ao falar-se em inocência, deve-se entender nessas línguas algo como inculpabilidade, 

ou melhor, falta ou ausência de culpa. Significa que o ponto de referência deve ser o conceito de culpa. 

Ao falar-se em inocência, não devemos pensar em uma ingenuidade ou, como diz Hegel, em uma 

“ingênua confiança”, mas antes em uma ausência de culpa. No uso cotidiano de nossa língua, é comum 

não repararmos que, também em português, a ênfase deve ser dada na culpa. Innocentia no latim (donde 

inocência), tem a raiz em noceo (fazer mal, prejudicar, cometer uma falta), cujo particípio é nocens/entis 

(1. Prejudicial, pernicioso; 2. Culpado, criminoso), de onde deriva nocentia  (culpabilidade, maldade). 

“In”, com se sabe, é o prefixo negativo “que nos compostos indica a ausência ou não existência da coisa 

significada pela palavra simples” (DICIONÁRIO LATIM-PORTUGUÊS, 2001, p. 339). Sem esta 

referência à culpa, a inocência deixa de ser aquilo que realmente é.    
34

 Dado o papel central desta passagem, unido à sua dificuldade de tradução, optamos por traduzi-la nós 

mesmos a partir do texto original e de três traduções auxiliares. No original aparece assim: 

“Uskyldigheden er derfor ikke som det Umiddelbare Noget, der maa ophæves, hvis Bestemmelse er at 

ophæves, Noget der egentlig ikke er til, men selv, idet det er ophævet, først derved og først da bliver til 

som det, der var førend det blev ophævet og nu er ophævet. Umiddelbarheden ophæves ikke ved 

Middelbarheden, men idetMiddelbarheden kommer frem, har den i samme Øieblik hævet 

Umiddelbarheden” (SKS, 4, 343). Na tradução de Gisela Perlet para o alemão ler-se „Deshalb ist die 

Unschuld nicht wie das Unmittelbare Etwas, das aufgehoben werden muss, dessen Bestimmung es ist, 

aufgehoben zu werden, sondern ein Etwas, das eigentlich nicht existiert und erst dadurch, dass es 



34 

 

 

 O que aqui é destacado num tom filosófico ligeiramente truncado é justamente a 

compreensão do imediato e, em última análise, da Aufhebung35 enquanto determinação 

fundamental da lógica hegeliana.   O que Haufniensis quer pontuar não é diferente 

daquilo que o próprio Hegel defende em sua lógica, a saber: que a passagem do 

imediato para o mediado se dá por um movimento de suprassunção ou superação 

(Aufhebung) no qual o superado é ao mesmo tempo mantido ou conservado. Sendo 

assim, a imediatidade não é aniquilada pela mediatidade, mas antes assimilada ou 

mantida no mediado. Como escreve Hegel: “o superado é algo ao mesmo tempo 

conservado, que apenas perdeu sua imediatidade, mas, por isso, não foi aniquilado” 

(HEGEL, 2011, p. 98). O movimento, portanto, se dá no interior da imanência lógica, 

de modo que a Aufhebung determina uma unidade entre os opostos. Por isso Hegel pode 

afirmar que “Algo é apenas superado ao entrar em unidade com o seu oposto” (Id., 

Ibid., p. 98)     

    O que Haufniensis pretende evitar é precisamente esta unidade entre opostos no 

que se refere à inocência. Interessa-lhe que com a passagem da inocência para a culpa 

um novo estado seja instaurado, não dentro de uma imanência lógica, mas por uma 

transcendência que põe uma nova qualidade, completamente diferente da anterior.  

Segundo ele:  

 

A supressão [Ophævelse
36

] do imediato é, pois, um movimento imanente à 

imediatidade, ou é um movimento imanente à mediatidade em sentido 

inverso, pelo qual esta pressupõe a imediatidade. A inocência é algo que se 

anula por uma transcendência, justamente porque ela é algo (ao contrário, a 

expressão mais correta para o imediato é a que Hegel usa para o puro ser, é 

                                                                                                                                               
aufgehoben wird, und erst dann, wenn aufgehoben ist, selbst als dasjenige entsteht, das existierte, bevor 

es aufgehoben wurde, und das jetzt aufgehoben ist. Die Unmittelbarkeit wird nicht aufgehoben durch die 

Mittelbarkeit, sondern indem die Mittelbarkeit erscheint, hat sie im gleichen Moment die Unmittelbarkeit 

aufgehoben “(KIERKEGAARD, 2012, p. 44). Conferir também a tradução para o inglês de Reider 

Thomte em KIERKEGAARD, 1980, p. 26.  Álvaro Valls traduziu a passagem como segue: “A inocência 

não é, portanto, como o imediato, algo que deva ser anulado, cuja destinação é ser anulado, algo que para 

falar propriamente não existe, e que só vem a existir pelo fato de ser anulado, isto é, vem a existir como 

aquilo que existia antes de ser anulado e que, agora, está anulado. A imediatidade não é suprimida pela 

mediatidade, mas, assim que esta aparece, eliminou no mesmo instante a imediatidade” 

(KIERKEGAARD, 2010a, p. 39). A nosso ver, não parece uma boa escolha a tradução de “hævet” por 

“eliminou”. Na verdade, parece que Haufniensis quer dizer justamente o contrário: que a imediatidade 

não é eliminada pela mediatidade, mas, assim que a mediatidade aparece, a imediatidade eleva-se junto 

com ela, embora como algo superado.   
35

 Nesta passagem em especial, deparamo-nos com uma dificuldade familiar aos estudiosos de Hegel. 

Trata-se da dupla acepção da expressão alemã Aufhebung. O próprio Hegel já destacava em sua Ciência 

da Lógica que “Superar [Aufhebung] tem na língua [alemã] o sentido duplo, pois significa tanto 

conservar, manter, quanto ao mesmo tempo deixar de ser, terminar algo” (HEGEL, 2011, p. 98).  
36

 Aufhebung em alemão.  



35 

 

nada), e, por isso, quando a inocência é anulada por uma transcendência, 

surge daí algo de completamente diferente, enquanto que a mediatidade é 

precisamente a imediatidade (KIERKEGAARD, 2010a, pp. 39-40).  

   

  De fato Hegel identifica o imediato com o nada, o que não é de se estranhar se 

levarmos em conta que na Doutrina do Ser o ser puro e o puro nada são o mesmo. “O 

nada”, diz ele, “é o imediato” (HEGEL, 2011, p. 98) e tudo está em ordem dentro da 

lógica. Entretanto, no tocante à inocência, é preciso que ela seja algo, uma qualidade ou 

“um estado que pode muito bem perdurar” 
37

, de modo que a passagem para a culpa não 

se dê na imanência da Aufhebung – como a passagem do imediato para o mediado –, 

mas seja posta por uma transcendência. Do contrário a inocência seria perdida por si 

mesma, como se na essência da inocência residisse a exigência de que esse estado fosse 

superado, anulando-se assim o conceito de culpa e, com ele, o próprio conceito de 

inocência. Com escreve J. Stewart ao tratar desta questão: “Imediatidade e mediatidade 

são categorias imanentes, mas culpa é algo transcendente à inocência, uma vez que vem 

de fora e introduz um estado qualitativamente novo” (STEWART, 2003, p. 416) 
38

.   

 Com isso Kierkegaard/Haufniensis denuncia o mal-entendido da interpretação 

hegeliana mostrando, dentre outras coisas, que também ali se repete o que ele já havia 

denunciado desde a introdução de seu livro
39

: uma total confusão entre as ciências, na 

qual Lógica, Metafísica, Ética, Dogmática, etc., se misturam e confundem de maneira 

equívoca. Também ao identificar inocência e imediato, Hegel acaba confundindo 

Lógica e Ética, caindo assim, como diria Kierkegaard, numa contradição quase que 

cômica. Por isso o auge de sua crítica não tem um tom filosófico técnico, mas antes um 

tom irônico, que quer pegar pelas costas, como que desprevenido, àquele que está no 

erro. Ora, como não perceber a indireta irônica lançada por Haufniensis contra Hegel 

quando escreve que aquele que perdeu a inocência “da única maneira pela qual pode ser 

perdida, isto é, pela culpa, e não talvez como gostaria de tê-la perdido, não terá decerto 

a ideia de elogiar sua própria perfeição à custa da inocência” (KIERKEGAARD, 2010a, 

p. 40). Quem tiver sensibilidade irônica para perceber esta indireta, então que a perceba.  

                                                 
37

 Cf. KIERKEGAARD, 2010a, p. 40.   
38 “Immediacy and mediation are immanent categories, but guilt is something transcendent to innocence 

since it comes from the outside and introduces a qualitatively new state”. 
39

  Na Introdução de O Conceito de Angústia o autor problematiza e critica direta e indiretamente algumas 

concepções hegelianas importantes – dizemos “hegelianas” porque vez por outra o alvo visado ali é 

menos o próprio Hegel do que os hegelianos dinamarqueses da época. Basta lembrarmo-nos da crítica à 

inserção da realidade no âmbito da lógica ou da crítica à identidade entre fé e imediato que resulta da 

confusão entre Lógica e Dogmática (Cf. KIERKEGAARD, 2010, p. 12). Na mesma esteira aparece a 

distinção entre mediação e reconciliação, a crítica às pretensões do movimento imanente da Lógica e à 

confusão entre o negativo e o mal, onde Lógica e Ética se confundem, etc., etc. (Id., Ibid., pp. 14-16).    



36 

 

 O fato de Hegel confundir Lógica e Ética revela-se de maneira bastante evidente 

em uma de suas conclusões centrais. Curioso, no entanto, é notar que Kierkegaard não 

faz referência alguma a essa conclusão, como se não a tivesse notado ou mesmo a 

tivesse negligenciado de propósito.  

 Para Hegel, a conclusão do mito revela o que há nele de essencial, a saber: a 

referência ao conhecer como algo divino, como o traço divino do homem. Segundo ele:  

 

“Com a expulsão do paraíso, o mito ainda não está concluído. Adiante diz 

ainda: Deus falou: “Veja só: Adão se tornou como um de nós, pois sabe o que 

é bom e [o que é] mau”. O conhecer é aqui designado como o divino; e não, 

como antes, como o que não deve ser. Nisso está também a refutação desses 

falatórios de que a filosofia só pertence à finitude do espírito: a filosofia é 

conhecer, e só pelo conhecer é que se realizou a vocação original do homem: 

ser a imagem de Deus (HEGEL, 1995, p. 85).    

 

Malgrado Hegel ter falado em favor da filosofia, o que pode agradar a muitas 

cabeças filosóficas, parece que ele erra na ênfase, quer dizer, enfatiza ou atribui 

importância ao objeto errado. Com efeito, não é difícil de notar que o mito não põe sua 

ênfase apenas no conhecer, mas antes em um conhecer específico, isto é, no 

conhecimento do bem e do mal. Ali, não é o mero conhecer que é designado como o 

divino, mas o conhecer o bem e o mal. Com isso a confusão feita por Hegel ganha 

nitidez. Ao tratar o mito dentro da lógica, ele, coerentemente – justiça seja feita – 

elimina a referência ao bem e ao mal, ficando apenas com o conhecer. Daí o mal-

entendido: o mito não deveria ter sido tratado na Lógica, justamente porque o 

“conhecer” que ele quer manifestar é um “conhecer” ético, e não lógico; não um 

conhecer qualquer ou um conhecer do conhecer, mas o conhecimento do bem e do mal, 

onde a ênfase, vale repetir, deve ser posta nestes últimos.  

    Sendo assim, a inocência é um estado no qual esse conhecimento ainda não se 

fez presente. Neste caso, como sugere o pseudônimo-autor, inocência é ignorância
40

.  

Deixando a coisa assim, sem mais explicações, essa afirmação poderia muito bem ser 

tomada por Hegel – também para ele inocência é ignorância. No entanto, com a ressalva 

que acabamos de fazer – de que o conhecer que importa é sobre o bem e o mal – fica 

claro que aqui a “ignorância” significa insciência ética, e não lógica. Para Haufniensis, 

estar na ignorância significa não estar na culpa, e não simplesmente não estar no 

conhecimento em geral.  

                                                 
40

 Ou inocência é insciência.  Em dinamarquês: Uskyldighed er Uvidenhed; em alemão: Unschuld ist 

Unwissenheit.  



37 

 

A partir de então a verdadeira dificuldade aparece: trata-se de saber como se 

perde a inocência, como se passa da inocência à culpa, ou como se dá a queda no 

pecado (Syndefald)
41

. A partir do que já foi referido acima, depreende-se que o pecado – 

já o dissemos – não encontra lugar em ciência alguma. Na medida em que se pressupõe 

a si mesmo, conservando em si uma profunda ambigüidade, o pecado não pode ser 

explicado nem pela Lógica nem pela Ética, sendo sua essência uma transcendência que 

só se manifesta na Dogmática, não sob a forma de uma explicação, mas como algo 

revelado. Apenas uma nova Ética, que enquanto tal pressuponha a Dogmática, poderá 

tratar da manifestação do pecado, embora não possa dizer nada em relação à sua 

origem
42

 ou sobre aquela “subitaneidade enigmática”. Não é ainda o momento de 

tratarmos desta “nova Ética”. O próprio Haufniensis não se concentrará nesta ciência, 

voltando-se antes, como já dizíamos, para uma investigação psicológica. Com efeito, é 

através da Psicologia que se consegue uma primeira aproximação rumo à explicação do 

pecado. Entenda-se bem: não sobre a origem do pecado, mas sobre a possibilidade real 

do pecado, isto é, sobre como o pecado pode surgir. Como enfatiza o autor:  

 

A ciência que tem a ver com a explicação é a Psicologia que, contudo, só é 

capaz de explicar o rumo da explicação e sobretudo deve cuidar de não dar a 

aparência de querer explicar o que nenhuma ciência explica, e que tão 

somente a Ética avança um pouco mais na explicação ao pressupô-la 

recorrendo à Dogmática (KIERKEGAARD, 2010a, p. 42).     

 

 Vimos na seção anterior que o pecado é posto pelo salto, enigmaticamente, num 

movimento transcendente que inaugura uma nova qualidade. Que este salto qualitativo 

não pode ser explicado é o que Haufniensis reitera sucessivas vezes. A tarefa da 

Psicologia será a de esclarecer a possibilidade daquilo que a Dogmática chamou de 

pecado. A dificuldade, no entanto, consiste em não anular o conceito de pecado ao 

atribuir-lhe um causa ou uma razão alheia a ele mesmo. Com outras palavras: trata-se de 

determinar um conceito que comporte tanta ambigüidade quanto requer o conceito de 

pecado. Não se deve buscar um ponto de partida que explique o pecado de maneira 

causal, pelo contrário: deve-se encontrar um conceito tão ambíguo quanto o próprio 

                                                 
41

 Nos termos da passagem da inocência para o pecado está implícito o problema da passagem da 

liberdade para a não-liberdade. No experimento teórico das Migalhas Filosóficas, a referência à liberdade 

e à não-liberdade (como pecado) aparece de maneira mais explícita (Cf. nota 10 em KIERKEGAARD, 

2008, p. 36-37).  
42

 Haufniensis chama essa nova ciência de “segunda Ética”, a qual inclui em seus domínios a realidade 

efetiva do pecado (Cf. KIERKEGAARD, 2010a, p. 22; 23; 25).  



38 

 

pecado e que, como este, se pressuponha a si mesmo. Assim a possibilidade do pecado 

fica explicada, não de qualquer forma, mas dentro da ambigüidade que lhe é essencial.  

 Um tal conceito, como veremos no que segue, assume o papel de uma 

determinação intermediária, situado entre a indeterminação da inocência e a 

determinação do pecado.  

   

1.5. O Segredo da Inocência ou o Conceito de Angústia 

 

Em 1842, cerca de dois anos antes da publicação de O Conceito de Angústia, 

Kierkegaard faz a seguinte anotação em seus Papirer:  

 

Muito já foi desenvolvido sobre a natureza do pecado hereditário, faltou no 

entanto uma categoria primordial – a angústia.  Esta é propriamente a 

determinação daquele; com efeito, a angústia é uma atração pelo que se teme, 

uma antipatia simpática; a angústia é um poder estranho que agarra o 

indivíduo, e contudo ele não pode se desvencilhar dela, e também não o quer, 

porquanto a teme, e aquilo que o atemoriza também o atrai.  A angústia torna 

agora o indivíduo impotente, e o primeiro pecado sempre se dá na impotência 

[Afmagt]; assim sendo, falta-lhe aparentemente responsabilidade, e é 

propriamente essa falta que o fascina (SKS 18, 311) 
43

. 

 

 Nesta passagem estão traçadas as linhas gerais do projeto que mais tarde será 

desenvolvido em O Conceito de Angústia. Trata-se primeiro, como vimos, de situar o 

problema do pecado no lugar correto, afastando os mal-entendidos e dirigindo-se rumo 

a uma formulação mais lúcida da questão. A novidade da proposta de Kierkegaard 

consiste na introdução de um conceito determinante ou, como diz ele, de uma categoria 

principal (Hovedcategorie), a saber: a angústia (Angst).  

 Como vimos, segundo Haufniensis a inocência é ignorância. Neste estado o 

homem ainda não conhece a diferença entre o bem o mal. Em outros termos, para usar 

uma expressão do próprio autor, “na inocência, o ser humano não está determinado 

como espírito” (KIERKEGAARD, 2010, p. 44). E assim continua: 

 

Neste estado há paz e repouso, mas ao mesmo tempo há algo de diferente que 

não é discórdia e luta; pois não há nada contra o que lutar. Mas o que há, 

                                                 
43

 Tradução nossa a partir do original, onde ler-se: “Nu har man ofte nok udviklet Arvesyndens Væsen, og 

dog har man manglet en Hovedcategorie – det er Angst, dette er den egl [egentlige] Bestemmelse deraf; 

Angst er nemlig en Attraae efter hvad man frygter, en sympathetisk Antipathie; Angst er en fremmed 

Magt der griber Individet, og dog kan man ikke løsrive sig derfra, og vil det ikke, thi man frygter, men 

hvad man frygter det attraaer man. Angst gjør nu Individet afmægtigt, og den første Synd skeer altid i 

Afmagt; den mangler derfor tilsyneladende Tilregnelighed, men denne Mangel er den egl 

[egentlige]. Besnærelse.” (JJ: 511).  



39 

 

então? Nada. Mas nada, que efeito tem? Faz nascer angústia. Este é o segredo 

profundo da inocência, que ela ao mesmo tempo é angústia 

(KIERKEGAARD, 2010a, p. 45) 

 

 No trecho dos Papirer citado acima, Kierkegaard já traçava alguns aspectos que 

agora podem nos auxiliar na compreensão desse segredo da inocência, i. e., da angústia. 

Ali Kierkegaard escrevera que “a angústia é uma atração pelo que se teme, uma antipatia 

simpática”. Ora, nestas poucas palavras já é possível notar que o que se afirma aqui é 

uma tensão ambígua: a angústia é atraída por aquilo que a repele. Em O Conceito de 

Angústia esta “ambigüidade psicológica” é enfatizada ainda mais: “a angústia é uma 

antipatia simpática e uma simpatia antipática” (Id., Ibid., p. 46). No entanto, a 

expressão mais forte dessa ambigüidade (que é a angústia) consiste no fato de que seu 

objeto é propriamente nada. Se em si mesmo a angústia é já um poder ambíguo, o é 

ainda mais porque é angústia diante do nada. Por isso Haufniensis precisa esclarecer que 

a angústia é completamente diferente do medo e de emoções afins, que se referem a 

algo determinado, enquanto o objeto da angústia é completamente indeterminado, numa 

palavra, é nada. Importa, contudo, que compreendamos melhor esse “nada” da angústia. 

Para tanto, antes de mais é preciso que fiquem claros os pressupostos antropológicos 

dos quais parte o autor. 

 Segundo Haufniensis “o homem é uma síntese do psíquico e do corpóreo. 

Porém, uma síntese é inconcebível quando os dois termos não se põem de acordo num 

terceiro. Este terceiro é o espírito” (Id., Ibid., p. 47). Na inocência, o espírito ainda não 

está determinado enquanto tal, i.e. , é espírito imediato ou, como gosta de dizer o autor: 

é um espírito que sonha. Uma citação mais longa de uma passagem central da obra nos 

ajudará a compreender melhor a relação da angústia com a indeterminação que é nada. 

Escreve o autor que na inocência 

 

O espírito está, pois, presente, mas como espírito imediato, como sonhando. 

Enquanto se acha então presente é, de certa maneira, um poder hostil, pois 

perturba continuamente a relação entre alma e corpo, que decerto subsiste 

sem, porém, subsistir, já que só receberá subsistência graças ao espírito. De 

outra parte, o espírito é um poder amistoso, que quer precisamente constituir 

a relação. Qual é, pois, a relação do homem com este poder ambíguo, como 

se relaciona o espírito consigo mesmo e com sua condição? Ele se relaciona 

como angústia. O espírito não pode desembaraçar-se de si mesmo; tampouco 

pode apreender-se a si mesmo, enquanto ele se mantiver fora de si mesmo; 

nem tampouco o homem pode mergulhar no vegetativo, de jeito nenhum, 

pois ele está determinado, afinal, enquanto espírito; não pode fugir da 

angústia, pois ele a ama; amá-la propriamente ele não pode, porque ele foge 

dela. Agora a inocência está em seu ápice. Ela é ignorância, mas não uma 

brutalidade animal, e sim uma ignorância que é qualificada pelo espírito, mas 



40 

 

que justamente é angústia, porque sua ignorância se refere a nada. Aqui não 

há nenhum saber sobre bem e mal, etc. mas a realidade inteira do saber 

projeta-se na angústia como o enorme nada da ignorância (Id., Ibid., p. 47) 
44

.  

 

 Note-se como toda a passagem insiste na afirmação da ambigüidade da angústia 

diante da indeterminação do espírito. Aqui o espírito é ainda a possibilidade de sua 

própria efetivação, mas ao mesmo tempo essa possibilidade é apenas um nada 

insinuante que engendra angústia. O nada aqui se refere à indeterminação, à falta de 

efetividade daquilo que se apresenta apenas como possibilidade. Trata-se, portanto, da 

relação do espírito para consigo mesmo e para com sua condição de possibilidade. Que 

essa relação é angústia é o que o autor insiste em reiterar.  No entanto, o tratamento da 

questão nesses termos parece não expô-la satisfatoriamente. É preciso antes que 

compreendamos o que caracteriza o homem enquanto espírito ou o que está por trás 

dessa determinação, isto é, o que significa dizer que homem é espírito.  

 Ao tratar a questão nestes termos, Haufnienis está se aproximando 

cuidadosamente do problema. Obviamente falar em “espírito” não significa dizer algo 

sobre uma aura qualquer que sairia do homem após a sua morte. Também não podemos 

confundir o espírito – que põe a síntese – com os elementos da síntese. Com outras 

palavras, não se pode conceber o espírito como algo estranho ao próprio homem, de 

modo que importa afirmar – como o fará mais tarde Anti-Climacus – que o homem é 

espírito.  

 Em O Conceito de Angústia, a determinação do homem como espírito aparece 

também – e fundamentalmente – em outros termos, mais específicos, e é isso o que 

parece importar na colocação da questão. Segundo Haufniesis, na inocência “a realidade 

efetiva do espírito se apresenta sempre como uma figura que tenta sua possibilidade, 

mas se evade logo que se queira captá-la, e é um nada que só pode angustiar” (Id., Ibid., 

p. 45).  Sendo assim, o espírito se relaciona consigo mesmo – ou melhor, com a sua 

possibilidade – como angústia. Precisamente por isso não se pode encontrar angústia no 

animal, já que este não está determinado como espírito! 

 Mas que significa isso? Que quer dizer que a determinação do homem é espírito? 

Se prestarmos atenção ao uso dos termos, veremos claramente que espírito aqui diz o 

mesmo que liberdade, i. é., espírito é liberdade. Com efeito, como Haufniensis explica 

em uma das mais célebres passagens d‟O Conceito de Angústia: “a angústia é a 

realidade da liberdade como possibilidade antes da possibilidade” (Id., Ibid., p. 45).    

                                                 
44

 A ênfase (itálico) é nossa.  



41 

 

 É curioso notar como essa afirmação surge no texto de maneira repentina, 

inesperadamente, como se Haufniensis estivesse angustiado em mostrá-la logo. O que 

importa, no entanto, é que a partir de então a questão fica mais evidente. Trata-se, no 

fundo, de uma reflexão sobre a liberdade. Tudo gira em trono deste problema, de modo 

que a reflexão de Haufniensis não é apenas “direcionada ao problema dogmático do 

pecado Hereditário”, como determina o subtítulo, mas sobretudo direcionada ao 

problema filosófico da liberdade humana.  

 Tendo isto em vista, Haufniensis segue sua reflexão sobre o mito mostrando 

como a proibição –“Mas da árvore do conhecimento do bem e do mal não comerás”
45

 – 

angustia a Adão porque desperta nele a possibilidade da liberdade. “O que tinha 

passado desapercebido pela inocência como o nada da angústia, agora se introduziu nele 

mesmo, e aqui de novo é um nada: a angustiante possibilidade de ser-capaz-de” (Id., 

Ibid., p. 48). Então a angústia é intensificada e seu ápice se dá com as palavras da 

sentença que põe o castigo: “porque no dia em que dela comeres terás de morrer”
46

. “A 

infinita possibilidade de ser-capaz-de, que a proibição despertou, aproxima-se agora 

ainda mais porque esta possibilidade manifesta uma outra possibilidade como sua 

conseqüência” (Id., Ibid., p. 48), isto é, a possibilidade de ser-capaz-de manifesta 

simultaneamente a possibilidade da morte, que Adão desconhece e que, portanto, só 

pode angustiá-lo.  

 Em meio a toda essa variedade de determinações e interpretações, é evidente que 

a ênfase está posta aqui na angústia frente à possibilidade da liberdade. A partir de 

então, a questão deve orienta-se rumo ao esclarecimento dessa possibilidade, bem como 

da liberdade efetiva. Para tanto, será preciso afastar logo o mal-entendido de se 

conceber a possibilidade da liberdade como o poder de escolher indiferentemente entre 

o bem e o mal, o que analisaremos mais adiante. Cabe-nos então, no que segue, 

examinar qual a relação entre angústia e possibilidade da liberdade, bem como apontar 

para o conceito kierkegaardiano de liberdade desenvolvido paralelamente à sua crítica à 

liberdade de indiferença.    

 

 

 

   

                                                 
45

 Gn 2, 17.  
46

 Idem.  



42 

 

1.6. Angústia e Possibilidade da Liberdade  

 

 Sempre que o conceito de angústia vem à tona, traz junto consigo uma 

dificuldade inerente a si próprio e que, enquanto tal, cria problemas para quem pretende 

analisá-lo. Essa dificuldade consiste na já referida ambigüidade própria da angústia. 

Como vimos, trata-se de uma disposição que quer e não quer seu objeto, que se 

aproxima e se distancia, que se retrai ao mesmo tempo em que se expande, que é uma 

simpatia antipática e uma antipatia simpática. Mas que quer dizer isso? Qual o 

significado dessa ambigüidade e por que ela aparece como tal?  

 Enquanto um poder ambíguo a angústia é uma tensão na indeterminação. Aquilo 

que a angustia não é algo determinado, que já foi posto e com o qual a angústia se 

relaciona, muito pelo contrário, o que engendra angústia é justamente algo 

indeterminado, algo que ainda não está posto, mas que ao mesmo tempo é uma 

possibilidade insinuante que, por assim dizer, acomete a angústia, afetando-a e tirando 

dela qualquer possibilidade de indiferença
47

. Mas, notemos bem, não se trata aqui de 

uma ambigüidade do pensamento, de um impasse lógico, mas de uma ambigüidade 

existencial, que afeta o indivíduo não enquanto res cogitans, mas enquanto res 

existentis, enquanto ser no mundo. Com o conceito de angústia, Haufniensis retira a 

ênfase do pensamento e a coloca na situação existencial do indivíduo. Por isso podemos 

dizer que a indeterminação que faz nascer angústia não é algo do reino da abstração, 

mas uma possibilidade na existência, ousamos dizer: uma possibilidade de carne e osso.  

Ora, sendo assim, a angústia não é uma força ambígua sem mais nem menos, mas 

apenas porque aquilo que a angustia está também na ambigüidade da indeterminação. A 

angústia é ambígua porque seu “objeto” é ambíguo, sim!, tão ambíguo que é 

precisamente nada. Mas, nota bene, não um nada qualquer – e aqui está a ambigüidade 

– mas um nada que angustia, que desperta interesse. Esse nada, como temos visto, é o 

nada da possibilidade. E nesse ponto novamente retorna a distinção: não uma 

possibilidade qualquer, não uma possibilidade do pensamento, abstrata, especulativa ou 

lógica, mas uma possibilidade existencial. O que a angústia mostra é justamente que 

essa possibilidade não é sentida com indiferença, mas é algo que afeta o indivíduo 

existente, isto é, faz nascer nele a angústia da possibilidade.  

                                                 
47

 Pode parecer estranho falar da angústia na qualidade de sujeito, mas isso não se dá por acaso. 

Obviamente o sujeito em questão aqui é o indivíduo que se angustia, mas em se tratando de uma análise 

do conceito de angústia e de sua essência ambígua, o recurso utilizado nos auxilia a compreender melhor 

as dificuldades aqui envolvidas, pois assim nos restringimos ao conceito, sem perder o foco.   



43 

 

 Como vimos, essa possibilidade está longe de ser indiferente precisamente 

porque é a possibilidade do próprio espírito, a possibilidade do próprio eu (Selv) ou, 

como prefere Haufniensis, a possibilidade da liberdade.  

 O autor insiste que se trata aqui da possibilidade e não da necessidade da 

liberdade – o que seria já uma contradição. Ao falar da liberdade como possibilidade, 

Haufniensis está se referindo ao mesmo tempo à possibilidade da não-liberdade. Ora, se 

a liberdade é apenas possível, é possível igualmente que essa possibilidade não se 

realize, do contrário não seria uma possibilidade, mas uma necessidade ou uma 

possibilidade necessária, o que obviamente nihil est. Se a liberdade fosse necessária, 

não haveria angústia alguma – por que angustiar-se de algo inevitável e que não 

depende de nós? Neste caso podemos muito bem nos afligir, mas jamais nos angustiar. 

Por outro lado, a liberdade não pode ser uma possibilidade absolutamente indiferente, 

algo que o indivíduo possa simplesmente escolher ou não, como se estivesse em suas 

mãos todo o destino da liberdade, como se tudo dependesse dele. Ora, neste caso não 

haveria angústia, mas uma superioridade indiferente, um “tanto faz” em relação à 

liberdade, algo que pode muito bem existir no pensamento e na abstração, mas de 

maneira nenhuma na existência concreta.  

 A possibilidade da liberdade afeta o indivíduo, desperta nele um interesse, o 

angustia, não lhe é indiferente. A liberdade não é necessária, mas isso não implica em 

uma indiferença do espírito, muito pelo contrário, essa possibilidade reclama algo do 

indivíduo, acomete-o de alguma maneira, inquieta-o, perturba seu estado de repouso.  

Esse desassossego do espírito é a expressão de uma exigência, de uma tarefa. A angústia 

acomete o indivíduo porque ele não está isento da relação para com a possibilidade da 

liberdade, ele já está de alguma forma implicado nesta relação, de modo que algo lhe é 

requerido. A possibilidade da liberdade o interpela, reclamando assim uma resposta; não 

se pode fugir para a indiferença. Quando o interesse é despertado, nenhuma ação é 

indiferente, mas sempre interessada, comprometida, implicada, numa palavra: 

responsável. Precisamente por isso podemos afirmar que a possibilidade da liberdade é 

a possibilidade da responsabilidade.  Essa relação ficará mais clara no que segue. Antes, 

porém, para melhor compreendermos a ligação entre angústia e possibilidade da 

liberdade, é mister que façamos uma breve referência à noção de escolha tal como 

apresentada previamente em Ou-Ou
48

. Ora, sabemos muito bem que não se pode pensar 

                                                 
48

 Enten-Eller. Et Livis-Fragment (Ou-Ou: um fragmento de vida). Primeira obra pseudônima de 

Kierkegaard, publicada em 1843.  



44 

 

em liberdade sem que se pense ao mesmo tempo na escolha livre. Sem escolha, nada de 

liberdade. Senão vejamos. 

 Na segunda parte de Ou-Ou, mais precisamente na segunda carta do Juiz 

Wilhelm (“B”) ao esteta “A”, o sentido ou o significado da possibilidade aparece na 

forma da distinção entre dois “tipos” de “ou... ou...”, quer dizer: quando Wilhelm 

diferencia seu “ou...ou...” do “ou...ou...” de A, o que está em jogo aqui é uma 

compreensão da possibilidade, ou melhor dito, da atitude do indivíduo frente às 

possibilidades existenciais. Lembremo-nos que nos Diapsalmata o esteta A escreve o 

seguinte sob o título Ou-Ou (Enten-Eller): 

 

Casa-te, tu vais te arrepender; não te cases, tu também vais te arrepender; 

casando ou não casando, em ambos os casos tu te arrependerás. Ri sobre a 

loucura do mundo, tu vais te arrepender; chora sobre a loucura do mundo, tu 

também vais te arrepender; rindo ou chorando sobre a loucura do mundo, em 

ambos os casos tu vais te arrepender; quer tu rias da loucura do mundo, quer 

tu chores por causa dela, em ambos os casos te arrependerás. Confia numa 

jovem, tu vais te arrepender; não confia nela, tu também vais te arrepender; 

confiando ou não confiando numa jovem, em ambos os casos tu te 

arrependerás; quer confies numa jovem, quer não confies nela, em ambos os 

casos te arrependerás. Enforca-se, tu vais te arrepender; não te enforques, tu 

também vais te arrepender; enforcando-te ou não te enforcando tu vais te 

arrepender; quer tu te enforques ou não te enforques, em ambos os casos te 

arrependerás. Essa, meus senhores, é a quintessência de toda a sabedoria 
(SKS 2, 47-48) 49

.       

  

 Com esse aforismo, fica claro que o “ou...ou...” de A é uma determinação da 

indiferença, um “tanto faz” que esvazia o conteúdo da escolha, i. é., que detém a escolha 

na medida em que a submerge na indiferença. Neste caso, o indivíduo não está 

interessado na possibilidade, mas lança a possibilidade na indiferença. Pois isso A pode 

dizer que não realiza nem o menor dos movimentos, mas apenas se detém. Ao escolher, 

ele não se insere na própria escolha, não se compromete ou não se interessa na escolha, 

de modo que escolher um lado equivale a escolher seu contrário ou, em suma, equivale 

a não escolher propriamente.  

 Ao acusar A, o juiz Wilhelm mostra como o seu “ou... ou...”, que ele chama de 

verdadeiro “ou...ou...” em contraposição à visão de A, é uma afirmação da escolha 

enquanto tal, i. é, da escolha interessada e responsável. Diferente de A, B escreve que “a 

escolha é decisiva para o conteúdo da personalidade; esta, ao escolher, submerge no 

escolhido (...)” (KIERKEGAARD, 2007b, p. 154)
50

. Notemos como B utiliza uma 

                                                 
49

 Conforme a tradução de Álvaro Valls em VALLS, 2004, p. 26.  
50

 SKS 3,160.  



45 

 

imagem representativa ao falar em “submergir” no escolhido. Submergir aqui significa 

ser tomado, ser absorvido, está imerso ou engolfado na escolha, com outras palavras: a 

personalidade, ao escolher, compromete-se, interessa-se no escolhido. Com mais clareza 

poderíamos dizer que ao escolher, a personalidade já está submersa no escolhido. Com 

efeito, trata-se aqui justamente de uma escolha que não é alheia ao escolhido, quer 

dizer, de uma escolha que só é enquanto tal na medida em que está já comprometida no 

escolhido. Neste sentido, ao falar em uma “submersão” no escolhido B pretende mostrar 

que a escolha não consiste na eleição entre coisas que estão fora de quem escolhe, como 

se aquele que escolhe o fizesse a partir de uma situação de indiferença. Muito pelo 

contrário, antes de escolher, aquele que escolhe já está interessado na escolha. Como 

nos esclarece o Juiz Wilhelm: 

 

Por um instante pode ser, ou pode parecer, que se tem de escolher entre 

coisas que estão fora de quem escolhe, que este não guarda relação nenhuma 

com elas, que pode manter-se indiferente frente a elas. Tal é o instante da 

deliberação; mas na realidade este, o mesmo que o platônico, não é nada (...) 

(KIERKEGAARD, 2007b, p. 154)
51

.   

  

  Aqui o instante da deliberação aparece justamente como um momento no qual o 

indivíduo estaria indiferente em relação aos objetos da escolha. Mas isso é propriamente 

um nada para o indivíduo existente, inserido do tempo e tendo que agir enquanto vive – 

sem poder afastar-se de sua condição, deliberar, e depois retornar à existência. Para 

ilustrar esse “nada” da deliberação B recorre a uma imagem bastante esclarecedora. Diz 

ele:  

 

Imagina que um piloto em seu barco, no instante que deve fazer girar o 

timão, se pusesse a dizer: posso fazê-lo ou não fazê-lo; claro que se não for 

um piloto medíocre, tomará também consciência de que enquanto isso o 

barco segue seu curso habitual e que, por conseguinte, só por um instante é 

indiferente fazê-lo ou não fazê-lo (Id., Ibid., p. 154). 

 

 Com isso podemos notar que não é tanto aquilo que se escolhe que está em jogo 

aqui, mas antes o próprio fato de escolher. Por isso o juiz Wilhelm pode afirmar que “na 

escolha não se trata tanto de escolher o correto, mas da energia, da seriedade e do 

pathos com que se escolhe” (Id., Ibid., p. 157)
52

. O problema do esteta A consiste 

justamente em fugir da escolha ou em escolher de maneira imprópria, isto é, em 

                                                 
51

 SKS 3, 160.  
52

 SKS 3, 164.  



46 

 

escolher a indiferença, em escolher não se comprometer, numa palavra: em não escolher 

a escolha. O esteta A não quer ser responsável por sua escolha, de modo que quando 

escolhe, é como se propriamente não escolhesse ou não escolhesse da maneira própria.   

 Dito isso, passemos ao ponto que mais nos interessa nesta discussão. Ora, o fato 

de A esforçar-se para permanecer na indiferença em relação à escolha, revela que ele, ao 

escolher, não quer assumir um compromisso ético, ou seja, quer escolher e permanecer 

imune à própria escolha, de modo que nada lhe seja imputado.  Por isso o esteta A não 

age por mal, mas por indiferença; sua ação está aquém da ética. Ciente deste fato, o juiz 

Wilhelm esclarece sua concepção nos seguintes termos: “Meu „ou...ou...‟ não designa 

tanto a escolha entre o bem e o mal, mas designa a escolha mediante a qual se escolhe 

entre o bem e o mal, ou os exclui”  

 A ênfase aqui deve ser dada neste movimento de escolha de um dos lados e 

exclusão do outro. Ao escolher o bem e o mal, o que se exclui é a indiferença. Algo, 

portanto, é excluído, de maneira que a contradição entre as partes é afirmada, embora na 

forma da escolha de um dos lados. Assim, o “ou... ou...” de A se contrapõe ao de B. Para 

A trata-se de mediatizar os opostos na indiferença. A não afirma a contradição ao 

assumir um dos lados em detrimento do outro, mas mediatiza os opostos ao concebê-los 

de maneira indiferente. Quer dizer: o “tanto faz” da concepção de A leva por água 

abaixo o pathos da escolha e nesta mesma água A “lava as mãos”. Mediatizar, neste 

contexto, significa anular a contradição que nutre a escolha, que faz com que a escolha 

seja propriamente uma escolha. Quando A se coloca na indiferença, o que ele faz é 

justamente renunciar à contradição, relaxando a tensão do “ou...ou...” numa inércia 

existencial. Curioso, no entanto, como bem o percebe B, é que a filosofia especulativa 

assume, no âmbito do pensamento, uma posição equivalente à de A. Com efeito, o 

filósofo especulativo também mediatiza a contradição, anulando-a numa unidade 

superior. Para B, essa mediação especulativa sempre se dá em relação ao passado, i. é, o 

filósofo mediatiza o passado dissolvendo-o em uma unidade superior. A implicação é 

clara: o que passou se torna como que mais necessário do que aquilo que está por vir. 

Neste caso, ao mediatizar o passado, o filósofo especulativo pode afirmar que a 

necessidade é a unidade de possibilidade e de realidade, ou seja: quando a 

possibilidade vem a ser, quanto se torna real, temos então a necessidade.  Ora, o 

problema, neste caso, é que o devir se torna necessário! Se, como nos havia ensinado 



47 

 

Johannes Climacus, a mudança do devir é a passagem da possibilidade à realidade
53

, tal 

mudança não pode ser necessária sem deixar de ser devir. Importa, neste caso, afirmar a 

realidade do devir. Como escreve Climacus: “A mudança do devir é a realidade, a 

passagem acontece pela liberdade (...) Todo devir acontece em liberdade, não por 

necessidade” (KIERKEGAARD, 2008a, p. 108). 

 Ao permanecer no passado – na mediação do passado – o filósofo especulativo 

se atém à necessidade daquilo que passou, esquecendo-se que na existência, para o 

indivíduo existente que atua, vale apenas a liberdade – que a mediação não pode abarcar 

e que, portanto, não encontra lugar no Sistema.  

  A filosofia especulativa atém-se à necessidade assim como A atém-se à 

indiferença. Em ambos os casos “a vida se detém”.  Com isso, chegamos ao ponto 

visado. Toda a discussão aqui, como já podemos notar, gira em torno da questão da 

liberdade. Quando B “defende” o seu “ou...ou...” frente a A e à filosofia especulativa, o 

que ele faz na verdade é afirmar uma concepção de liberdade bem definida, que está por 

trás de sua compreensão da escolha em sentido próprio. Ao acusar A de ser indiferente 

em relação ao “ou...ou...” e ao perceber como a filosofia especulativa, centrada no 

pensamento, se atém à necessidade lógica, B ao mesmo tempo problematiza as 

concepções de liberdade que fundamentam os procedimentos de A e do filosofo 

especulativo.  

 Para B a dificuldade resulta de uma confusão entre duas esferas distintas, a do 

pensamento e a da liberdade. Com outras palavras, a dificuldade surge ao se conceber a 

liberdade no âmbito do pensamento. Neste, a contradição não se sustenta, mas se 

resolve numa unidade superior. Na liberdade, pelo contrário, a contradição é sustentada, 

embora na forma de sua exclusão. Quando se transforma a liberdade em um objeto do 

pensamento, tudo se confunde, surgindo daí uma problemática fundada em um mal-

entendido que, enquanto tal, precisa ser sanado. Disso depende, a nosso ver, a 

compreensão do lugar que o Conceito de Angústia ocupa na obra de Kierkegaard. 

Johannes Climacus, em seu Pós-Escrito, escreve que talvez Haufniensis pensasse que 

“poderia ser necessária uma comunicação de saber, antes que se pudesse passar para 

uma interiorização” (KIERKEGAARD, 2013a, p. 285). Parece-nos que essa 

“comunicação de saber” consiste justamente numa tentativa de sanar o mal-entendido 

de se conceber a liberdade no âmbito do pensamento. E o que parece motivar essa tarefa 

                                                 
53

 Cf. Migalhas Filosóficas (KIERKEGAARD, 2008, p. 106).  



48 

 

é justamente o resultado altamente pernicioso desse mal-entendido, pois nele o 

indivíduo esquece-se o que é existir e o que é interioridade.  

 Em uma nota célebre de O Conceito de Angústia, Kierkegaard/Haufniensis, 

esclarece de maneira mais detida o problema referido. Por comodidade, transcrevemos o 

texto que aparece assim:  

 

O problema: “o que é o bem” é um problema que se impõe cada vez mais ao 

nosso tempo, porque tem importância decisiva para a questão da relação entre 

Igreja, Estado e o moralmente concreto [det Sædelige]. Temos que ser 

cuidadosos, entretanto, na resposta. O verdadeiro teve, até agora, 

estranhamente, a preferência, na medida em que a trilogia do belo, do bem e 

do verdadeiro, foi concebida e apresentada no âmbito do verdadeiro (no 

conhecimento).  O bem nem se deixa definir. O bem é a liberdade. Só para a 

liberdade ou na liberdade há a diferença entre bem e mal, e esta diferença 

jamais aparece in abstracto, porém só in concreto. (...) A diferença entre bem 

e mal se dá, decerto, para a liberdade, porém não in abstracto. Este mal-

entendido surge por transformarmos a liberdade em algo diferente: num 

objeto do pensamento. Mas a liberdade nunca se dá in abstracto. Quando se 

quer dar à liberdade um instante para se escolher entre o bem e o mal, sem 

que ela mesma esteja empenhada em uma das partes, aí a liberdade, 

justamente neste instante, não é liberdade, mas uma reflexão sem sentido; e 

que serve então o experimento, senão para confundir? Se (sit venia verbo) a 

liberdade permanece no bem, não sabe absolutamente nada do mal. Nesse 

sentidos, podemos afirmar (e se quiserem entender mal, a culpa não é minha) 

que Deus nada sabe a respeito do mal (...) (KIERKEGAARD, 2010a, p. 119). 

 

 Ao falar da presidência do verum no âmbito dos transcendentais, Haufniensis ao 

mesmo tempo determina que o verdadeiro se dá na esfera do conhecimento ou, podemos 

dizer, no âmbito do saber (Viden), do pensamento ou do intelecto. O problema surge 

quando se quer tratar a liberdade (o bem) no âmbito do verum, i.é, enquanto objeto do 

conhecimento. Disso resulta que a possibilidade da liberdade torna-se uma mera 

possibilidade abstrata e, precisamente por isso, uma possibilidade desinteressada. Com 

efeito, o pensamento lida apenas com as possibilidades na medida em que estas 

permanecem fora da relação que se pode ter com elas. Aqui, abstração é sinônimo de 

irresolução, uma vez que as possibilidades abstratas mantêm-se em suspensão, ou seja, 

que o pensamento ou o intelecto não mantém nenhuma relação com as possibilidades 

que representa
54

. Sendo assim, para o intelecto essas possibilidades são indiferentes, 

desinteressantes. Significa que ao pensá-las o intelecto o faz desde o exterior, i.é, 

situado fora dessas possibilidades, de modo que pensá-las significa justamente não se 

comprometer nelas, não estar inserido nelas. Para designar essa inércia do pensamento 

em relação às possibilidades, Kierkegaard utiliza, com uma óbvia referência a Hegel, a 

                                                 
54

 Sobre isto Cf. FERRO, 2012, p. 166.  



49 

 

palavra reflexão. Foi com essa palavra que Kierkegaard definiu o traço de sua época: 

uma época de irresolução, desapaixonada, porque demasiado reflexiva
55

. No âmbito 

concreto da existência a reflexão detém a resolução, impede a escolha, podendo adiá-la 

infinitamente. Como escreve Kierkegaard, “a necessidade da decisão é justamente o que 

a reflexão expulsa ou pretende expulsar” (KIERKEGAARD, 2012a, p. 50) 
56

.  A 

ambigüidade que a reflexão produz impossibilita a escolha apaixonada. “A 

ambigüidade”, diz Kierkegaard, “se dá quando não se é nem uma coisa nem outra; e a 

ambigüidade na existência se dá quando a disjunção qualitativa das qualidades é 

debilitada por uma reflexão roedora” (Id. Ibid., p. 52). Assim, a reflexão remói o nada 

da deliberação, permanecendo na irresolução ou na indecisão.  

 No que diz respeito à liberdade, não se pode concebê-la no âmbito da reflexão 

sem ao mesmo tempo anulá-la. A liberdade é decisão, resolução, interesse. Como nos 

esclarece Nuno Ferro em seus Estudos sobre Kierkegaard:  

 

Sendo existencialmente inerte, quer dizer, excluindo pela sua própria 

estrutura qualquer relação do sujeito com os possíveis, a reflexão é, para a 

liberdade, insignificante. Por isso, colocar o problema da liberdade no âmbito 

do intelecto (do conhecimento, do verum), é colocar o problema onde ele não 

deve estar, onde não pode mesmo estar: um funesto mal-entendido (FERRO, 

2012, p. 166).  

 

 E este mal-entendido é funesto não apenas por ser já um mal-entendido, mas 

porque implica em uma série de equívocos que distorcem a compreensão do problema 

da liberdade, envolvendo-o em complicações desnecessárias. Um desses equívocos – e 

talvez o principal deles – é denunciado por Haufniensis mais de uma vez em O Conceito 

de Angústia. Segundo o pseudônimo: “fazer principiar a liberdade como um liberum 

arbitrium que tanto pode escolher o bem como o mal, é tornar radicalmente impossível 

qualquer explicação” (KIERKEGAARD, 2010a, p. 120). O liberum arbitrium, neste 

contexto, resulta justamente daquele mal-entendido de se conceber a liberdade no 

âmbito da reflexão. Com efeito, é na reflexão que se dá a indiferença própria do livre-

arbítrio – o poder escolher indiferentemente entre o bem e o mal –, uma vez que a 

reflexão não se interessa em nenhum dos lados. Também o Juiz Wilhelm fizera 

referência à mesma distinção ao afirmar que de maneira nenhuma confunde o liber 

arbitrium com a verdadeira liberdade positiva (Cf. KIERKEGAARD, 2007b, p. 162). O 

que Haufniensis e Wilhelm chamam aqui de liberum arbitrium corresponde ao que 

                                                 
55

 Sobre isto Cf. Uma Recensão Literária (SKS 8).   
56

 Uma Recensão Literária - A Época Presente (SKS 8).  



50 

 

poderíamos chamar de liberdade de indiferença. Esta, como temos visto, concebe seu 

objeto no âmbito da reflexão, da “possibilidade neutra de contrários” e, por isso mesmo, 

de maneira desinteressada. Que a crítica de Haufniensis visa a essa concepção de 

liberdade, já o temos dito. Resta-nos agora esclarecer como se articula essa crítica a 

nível conceitual.  

 Segundo o pseudônimo, “a possibilidade da liberdade não consiste em poder 

escolher o bem ou o mal. Um tal disparate não prossegue nem das Escrituras nem do 

pensamento. A possibilidade consiste em ser-capaz-de [at kunne]” (KIERKEGAARD, 

2010, p. 53). No mesmo sentido, em seus Papirer (V B 56, 2) Kierkegaard anotara que 

“o liberum arbitrium que tanto pode escolher o bem como o mal é radicalmente a 

abolição do conceito de liberdade e desesperar de qualquer explicação dela. Liberdade é 

ser capaz” 
57

. 

 Com isso, entra em cena uma nova categoria. A liberdade não deve mais ser 

vista como uma determinação do saber (Viden), mas como ser-capaz-de (at kunne; 

Kunnen). Curiosamente o vocábulo dinamarquês em questão (Kunnen), diz algo como 

uma capacidade, ou ainda uma habilidade para fazer algo. Quando Kierkegaard diz que 

a liberdade é ser-capaz-de, parece que ele quer designar algo como um estar em 

condições de. A determinação requer uma explicação, pois dela depende a compreensão 

da verdadeira liberdade positiva frente à liberdade de indiferença.  

  Em ambas as passagens referidas acima, a determinação do ser-capaz-de 

aparece numa relação de contraposição à possibilidade de se escolher indiferentemente 

entre o bem e o mal. A dificuldade consiste em perceber como o ser-capaz se contrapõe 

à indiferença, uma vez que, à primeira vista, parece que o liberum arbitrium afirma 

justamente o ser capaz – sim, o ser capaz de escolher entre o bem e o mal. Como 

acabamos de ver, tal tese pressupõe que a reflexão basta para dar conta da liberdade. O 

ser capaz do liberum arbitrium é uma determinação da reflexão o que, no entender de 

Kierkegaard, não é ser-capaz nenhum, já que não toca a realidade, limitando-se à mera 

apresentação de contrários. A reflexão detém a ação ou, podemos dizer, dissolve a 

capacidade do sujeito.  Ora, se alguém está posto em uma total indiferença em relação 

aos contrários, aquilo que ele escolhe – se é que escolhe algo – não constitui uma 

decisão, pois ele não está em condições de decidir, o que equivale a dizer que sua 

decisão é vazia, sem conteúdo, sem comprometimento, ou seja, que não é decisão 

                                                 
57

Conforme a tradução de Nuno Ferro em FERRO, 2012, p. 162. Itálico nosso. 



51 

 

alguma. Com outras palavras: ao ser posto em um estado de indiferença, o sujeito perde 

a força que o pode impulsionar, perde a fogosidade, o ardor ou a paixão que faz de sua 

ação uma decisão, um ato livre, numa palavra, torna-se incapaz-de. Por sua vez, ser-

capaz-de significa estar-interessado-em, no sentido próprio de inter-esse (intersum) – 

estar inserido “entre-dois”, de modo que a elasticidade dos contrários seja mantida na 

afirmação de sua tensão, sem que esta seja distendida ou afrouxada pela reflexão.  

  Neste sentido, liberdade e interesse se correspondem, de modo que não pode 

haver aqui indiferença alguma sem que se perca com isso a determinação do ser-capaz-

de. Neste ponto a discussão afunila-se e ganha profundidade. Com efeito, ao afirmar que 

a possibilidade/liberdade é ser-capaz-de, Haufniensis ao mesmo tempo enfatiza o 

caráter não indiferente da liberdade em seu interesse. Mas em relação a que a liberdade 

se interessa? – e aí a formalidade da obra se apresenta mais claramente –, ou esse 

interesse é mais propriamente interesse pelo quê? Ora, a liberdade se interessa por si 

mesma, por sua própria possibilidade! Trata-se, portanto, de uma possibilidade que lhe 

diz respeito, que não lhe pode ser indiferente, que lhe desassossega, afinal trata-se da 

possibilidade de si mesma.  

 Haufniensis expressa esse interesse ou esse “mostra-se-para-si-mesma da 

liberdade” com a angústia da possibilidade. A liberdade se relaciona consigo mesma no 

nada da possibilidade ou no nada da angústia
58

. Com outras palavras, a possibilidade da 

liberdade tem forma de angústia. Se a liberdade não se mostrasse para si mesma como a 

possibilidade de si mesma, tampouco haveria angústia, sendo o inverso igualmente 

verdadeiro: se há angústia, então esta só pode se dar ante a possibilidade – na 

necessidade e na liberdade absoluta – se é que podemos falar assim – não há angústia 

alguma.  

 Com isso, lembremo-nos daquela célebre afirmação já citada anteriormente 

segundo a qual “a angústia é a realidade da liberdade como possibilidade antes da 

possibilidade” (KIERKEGAARD, 2010a, p. 45). A angústia é já a realidade da 

liberdade, mas não efetiva ou necessariamente dada, e sim como possibilidade de si 

mesma ou como possibilidade de ser-capaz-de. É isso que Haufniensis quer mostrar 

quando diz que a liberdade pressupõe-se a si mesma e que, enquanto tal, surge do 

nada
59

. Significa que a liberdade só é tal enquanto possibilidade para si mesma e, por 

isso mesmo, como uma possibilidade radicalmente interessada. Sendo então 

                                                 
58

Cf. KIERKEGAARD, 2010a, p. 83. 
59

 Cf. Id., Ibid., p. 120.  



52 

 

possibilidade de si mesma, é também possibilidade de não cumprimento, de não 

efetivação, de falhar-se a si mesma ou, como prefere Haufniensis, de sucumbir e si 

mesma. Ora, sem que houvesse essa possibilidade, sem que a liberdade estivesse posta 

ante um perigo infinito de não cumprimento de si mesma, tampouco haveria angústia 

alguma, uma vez que o que engendra angústia é justamente o interesse da liberdade pela 

sua própria efetivação frente à possibilidade de sucumbir em si mesma, tornado-se não-

livre ou incapaz-de.    

 Com a conhecida imagem da vertigem, o desfalecer ou o sucumbir (segne) da 

liberdade vem à tona como o momento no qual a diferença entre o bem e o mal é posta. 

A angústia, segundo a analogia de Haufniensis, é a vertigem da liberdade, que surge 

quando esta olha para sua própria possibilidade. Nesta vertigem, diz o autor, a liberdade 

sucumbe
60

. Perante a possibilidade de seu próprio cumprimento a liberdade se retrai, 

perde suas forças, desfalece ou sucumbe à angústia. Note-se bem que não se trata aqui 

de uma escolha da liberdade perante possibilidades equivalentes (o bem e o mal, ou a 

liberdade e a escravidão), muito pelo contrário, o resultado do desfalecimento, i. é., do 

não cumprimento de si mesma da liberdade, não é a escolha livre, mas a não-liberdade. 

A explicação de Nuno Ferro nos ajudará na compreensão dessa relação. Diz ele: 

 

V.H tenta indicar com o verbo sucumbir (segne) o não-ato de que a liberdade 

é responsável por não se ter constituído a si a partir de si (e não por ter posto 

um equivalente contrário, isto é, por, por exemplo, ter ativamente posto o 

contrário de si). Trata-se de uma derrota por não posição, por incapacidade, 

que é, todavia, da responsabilidade da liberdade (isto é, pelo qual ela é 

culpada) visto que ela é uma possibilidade para si própria. Ou seja, sucumbir 

não significa que a vontade “escolha algo” (o não-si), mas sim que se 

constitui na não-escolha, ainda que essa não-escolha seja da sua 

responsabilidade, porque ela é formalmente efeito da presentação da 

possibilidade da escolha por si (FERRO, 2012, p. 180).    

 

 Depreende-se daí que a angústia revela fundamentalmente a possibilidade da 

liberdade, mas não apenas isso; na angústia nós também nos tornamos não-livres. Assim 

sendo, para que possamos de fato compreender melhor o que está envolvido nesta 

questão, importa que seja mais bem esclarecido o significado dessa relação da liberdade 

para com a possibilidade de si mesma ou de seu cumprimento ou não cumprimento.  

  Seria um equívoco injustificado pensar que Kierkegaard trata a liberdade como 

um conceito formal abstrato, quando na verdade todo o seu esforço consiste na 

afirmação da concretude da liberdade ou de sua realidade existencial (que enquanto tal é 

                                                 
60

 „I denne Svimlen segner Friheden“ (SKS 4, 365).  



53 

 

sempre in concreto). Em O Conceito de Angústia, essa concretude se torna clara quando 

percebemos que a possibilidade que a liberdade é para si mesma, não é uma mera 

possibilidade abstrata, mas a possibilidade do espírito, do “eu” ou do si-mesmo que o 

próprio sujeito existente é in concreto. Precisamente por isso não pode haver aí 

nenhuma indiferença, uma vez que o que está em jogo não é um pensamento abstrato, 

mas uma existência concreta que deve responder por si mesma na medida em que elege 

a si mesma. Com outras palavras: o fato de a possibilidade da liberdade ter forma de 

angústia revela que essa possibilidade constrange o sujeito a fazer frente a ela, pois se 

trata da possibilidade dele mesmo, da possibilidade da liberdade que o define enquanto 

tal. Como escreve Grøn: “(...) a liberdade não vem sem angústia. Pois na angústia o 

indivíduo descobre a liberdade como sua liberdade, como a liberdade pela qual ele é 

definido” 
61

 (GRØN, 2008, p. 48-49).  Neste sentido, ser um “eu”, ou ainda melhor, ser 

si-mesmo (Selv; self), ser espírito, é o mesmo que ser liberdade, ser livre. O que deve 

ser pontuado, no entanto, é que essa liberdade, como temos visto, não é um liberum 

arbitrium, mas uma situação de comprometimento em relação a si mesma, de 

cumprimento de si mesma ou de interesse por si mesma. Quando Haufniensis afirma 

que a liberdade se pressupõe a si mesma, ao mesmo tempo está a dizer que a liberdade 

só está presente na medida em que constantemente se põe a si mesma ou ainda mais: 

que a liberdade é essa mesma posição, i. é., uma tarefa para si mesma, não algo dado ou 

concluído. Ora, mas não há uma liberdade vagando pelo mundo, o que há são 

indivíduos livres em sua concretude existencial, de modo que aquela tarefa da liberdade 

constitui de fato a tarefa do sujeito no esforço de tornar-se si mesmo. Que o indivíduo 

não pode se eximir de fazer face a essa tarefa é o que se revela na angústia. Senão 

vejamos.  

 A possibilidade da liberdade não é algo do qual a liberdade possa se isentar ou 

escusar, como num ato de lavar as mãos em relação a si mesma. Enquanto uma 

possibilidade para si mesma a liberdade (o si mesmo) não pode desincumbir-se de si 

mesma, e não em virtude de uma razão outra, mas em virtude de si mesma. A liberdade, 

se assim quisermos, é uma possibilidade para si mesma, mas de tal forma que não se 

pode ver livre dessa possibilidade, tendo de respondê-la como a uma interpelação da 

qual não pode sair ilesa. Assim, frente à tarefa de tornar-se si mesmo, o indivíduo se 

angustia, e se angustia porque é um possível para si mesmo, mas não uma possibilidade 

                                                 
61

 “(...) freedom does not come without anxiety. For in anxiety the individual discovers freedom as his 

freedom, as the freedom by which he is defined”.  



54 

 

indiferente, e sim um possível do qual não se pode eximir. Como o diz Ferro (2012), o 

sujeito não pode evadir-se de ser para si mesmo uma possibilidade, nem tampouco pode 

escolher a possibilidade que deverá ser, uma vez que há um “a cumprir” que pode ou 

não ser cumprido. “Tem por isso uma „natureza a cumprir‟, que pode ou não cumprir-se, 

o que é o contrário da noção grega de natureza” (FERRO, 2012, p. 183). Essa situação 

de indeterminação engendra angústia, uma vez que nela nos defrontamos com a tarefa 

de determinar a nós mesmos. “Angústia então aponta de volta para nós mesmos: que 

não somos automaticamente nós mesmos; nós temos primeiro que nos tornar nós 

mesmos” 
62

 (GRØN, 2008, p. 44).  

 Em sendo um projeto de natureza psicológico-formal, O Conceito de Angústia 

não especifica o conteúdo concreto do tornar-se si mesmo, isto é, não mostra como esse 

tornar-se si mesmo se manifesta na situação concreta do indivíduo existente. Apenas no 

último capítulo, com a referência à angústia como o que salva pela fé, o autor fornece 

alguns indícios de como a questão deve ser desenvolvida posteriormente. Com efeito, 

não basta que saibamos o que é a liberdade, é preciso que nos tornemos livres e é isso 

de fato o que mais importa. Só mais tarde – com a determinação do “torna-se 

subjetivo”, no Pós-Escrito de J. Climacus, e com o estabelecimento do eu teológico e 

das formas do fracasso do projeto de si, em A Doença para a Morte de Anti-Climacus –

, só mais tarde o conceito de espírito, de si mesmo ou de liberdade, como quer que o 

queiramos chamar, poderá ser mais bem compreendido, de maneira mais concreta e 

desformalizada. Por ora, uma última palavra. 

 

*** 

 

   Com O Conceito de Angústia, uma nova compreensão da liberdade é assumida 

como ponto de partida ou como fundamento da concepção de existência que precisa e 

quer ser afirmada por Kierkegaard ao longo de sua obra. Com o conceito de liberdade a 

dimensão da consciência, do espírito ou do Selv vem à tona como existência (ex-

sistere), isto é, como algo que se remete para fora de si mesmo ou que sai ou eleva-se 

acima de si mesmo para então voltar a si mesmo. Se o indivíduo não fosse livre, 

tampouco seria existente. E o sinal de distinção da existência é justamente a angústia. O 

animal, a rocha, a árvore não se angustiam, mas também não são livres nem existem. A 

                                                 
62

 “Anxiety thus point back to ourselves: that we are not automatically ourselves; we have first to become 

ourselves”.  



55 

 

possibilidade da liberdade, que se mostra para si mesma no nada da angústia, é 

expressão de uma tensão entre a possibilidade de cumprir ou de sucumbir à si mesma, 

de modo que assim o indivíduo existente é posto ante uma tarefa que deve ser 

enfrentada por ele incessantemente, a saber: a tarefa de tornar-se livre, de tornar-se si-

mesmo. Ora, o existir mesmo é expressão dessa tarefa, do esforço sempre renovado de 

afirmação de si mesmo enquanto indivíduo existente.  

 Ao desenvolver sua crítica à liberdade de indiferença, Kierkegaard ao mesmo 

tempo enfatiza que a existência é interesse. Com efeito, aquele que existe não pode 

eximir-se da exigência que a existência lhe faz, mas está já sempre comprometido, 

enredado, numa palavra, interessado em si mesmo. Sendo assim, ao se conceber a 

liberdade como liberum arbitrium, também a existência passa a ser concebida in 

abstracto, como um objeto do pensamento, o que não é existência alguma. 

 Mas se o conceito de existência não pode ser entendido sem uma nova 

compreensão da liberdade, esta tampouco pode vir à tona a não ser sob o ponto de vista 

existencial.   Com outras palavras: sem uma nova abordagem do problema da liberdade 

não podemos compreender o que é existência, mas sem que a abordagem desse 

problema seja existencial, tampouco o problema se apresenta.  Como veremos mais 

adiante, o que chamamos aqui de uma abordagem existencial depende da afirmação de 

um novo modo de pensar e de uma nova forma de transmissão desse pensamento que 

leva em conta a negatividade e a incerteza objetiva da existência em seu perpétuo devir. 

São questões que precisam ser trabalhadas para que possamos ter uma compreensão 

mais ampla da possibilidade de sentido da existência assim como a entende 

Kierkegaard.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



56 

 

CAPÍTULO II 

 

EXISTÊNCIA E INTERIORIDADE: SOBRE A CONTRIBUIÇÃO 

EXISTENCIAL DE J. CLIMACUS 

 

2.1. Observações preliminares 

 

Não seria fora de propósito, parafraseando o próprio Kierkegaard em sua 

dissertação
63

, falar em um conceito de existência constantemente referido a 

Kierkegaard. Poderíamos até ir mais longe em nossa ousadia e dizer que se o conceito 

de ironia entrou no mundo com Sócrates, o conceito de existência fez sua entrada na 

contemporaneidade com Kierkegaard. Não é a toa que o epíteto funesto de “pai do 

existencialismo” foi colado às costas do filósofo como que para zombar de seu esforço – 

assim como nas escolas os alunos mais perversos colam nas costas de um outro, sem 

que este o perceba, um pedaço de papel com a expressão “chute-me”, para que então 

possam chutá-lo. Atualmente, falou-se até de Kierkegaard como um “apóstolo da 

existência”, o que talvez o perturbasse ainda mais, pois o autor deve ter lido o ensaio de 

H.H “Sobre a diferença entre um gênio e um apóstolo” – sim, deve ter lido, afinal foi ele 

mesmo quem o escreveu.   

O fato é que, embora Kierkegaard não seja o “pai do existencialismo” nem o 

“apóstolo da existência”, sua obra não pode ser pensada fora de seu esforço em direção 

à existência. Se assim não o fosse, nosso trabalho também não faria sentido algum, 

afinal falamos aqui constantemente em uma concepção da existência ou na afirmação, 

por parte de Kierkegaard, de uma possibilidade se sentido da existência – sob sua 

própria pena e sob a pena de seus pseudônimos. Não se pode negar, sem que essa 

negação violente o fenômeno, que a obra deste autor engolfa-se na existência concreta e 

a partir dela dirige-se ao indivíduo singular, ao “homem de boa vontade” que nos 

Discursos Edificantes é chamado de “meu leitor” e de “meu refúgio”.   

Com isso, estamos convencidos de que todo e qualquer percurso pela obra de 

Kierkegaard não pode ser feito sem que se leve em conta a existência não só como pano 

de fundo, mas como o palco onde tudo se dá. Com efeito, toda a sua atividade de 

escritor parece orientar-se rumo à afirmação da existência, “partindo do filosófico, do 

                                                 
63

 O Conceito de Ironia: constantemente referido a Sócrates (KIERKEGAARD, 2010b)  



57 

 

sistemático, para chegar ao simples, isto é, ao existencial” (KIERKEGAARD, 2002, p. 

127).  

No presente capítulo devemos primeiramente lançar um olhar mais detido sobre 

o conceito de existência numa tentativa de elucidação filosófica do conceito mesmo a 

partir da compreensão prévia da existência como devir e como inter-esse.   

    Mas já começamos no risco de errar, pois quando absorvemos a existência no 

conceito, quando tratamos a existência conceitualmente, o que fazemos é de fato 

falsificar a existência, transformando-a em algo diferente do que ela de fato é. Pois o 

que realmente importa na existência não é o ato de pensá-la, mas o ato de existir nela! 

Em todo caso, como não deixamos de existir enquanto pensamos, nosso trabalho é 

legítimo e justificado – desde que tenhamos sempre em mente que a existência só pode 

ser tratada “existencialmente”, isto é, que ao tratarmos dela precisamos permanecer 

continuamente atentos ao fato de que nós que investigamos e pensamos ao mesmo 

tempo existimos e que, como tais, devemos pensar como existentes e não como seres 

fantásticos que, como gosta de dizer Kierkegaard, querem viver sub specie aeterni. 

Nosso capítulo então segue o percurso da contribuição existencial de Johannes 

Climacus em sua tarefa de acentuação do existir e da interioridade. O objetivo geral, 

como ficará claro ao final, deve ser o de mostrar como a contribuição de Climacus 

consiste na afirmação da existência e da interioridade do existente, em oposição à 

tendência especulativa que desconsidera o sujeito existente qua existente.  Nesse 

sentido, além das análises iniciais, veremos como à acentuação da existência 

corresponde uma nova concepção de verdade, sendo este o ponto alto da contribuição de 

Climacus, sua principal tese. Por fim, veremos como o esforço de Climacus se insere no 

âmbito geral de toda a produção de Kierkegaard por levantar, apresentar e desenvolver o 

problema geral de toda a obra, a saber: o problema de tornar-se cristão. Passemos então 

às análises propriamente ditas.  

 

2.2. Devir e liberdade no Interlúdio das Migalhas Filosóficas 

 

O opúsculo intitulado Migalhas Filosóficas
64

, a despeito de seu tom 

despretensioso, é de longe uma das obras mais influentes do corpus kierkegaardiano. 

                                                 
64

 As Migalhas Filosóficas ou um bocadinho de filosofia foram publicadas em 13 de junho1844, cinco 

dias antes da publicação de O Conceito de Angústia e dos Prefácios. Para as Migalhas Kierkegaard criou 

um pseudônimo, Johannes Climacus, que mais tarde reapareceria como o autor do Pós-Escrito 



58 

 

Dizemos “influente” não pelo fato de ela ter causado alguma impressão nos leitores da 

época em que foi publicada, longe disso, mas por ter lançado as bases do problema geral 

de toda a obra – o problema do tornar-se cristão – ao mesmo tempo em que 

condicionaria a elaboração de um dos textos mais relevantes – para não dizer a obra 

capital – da produção de Kierkegaard, qual seja, o Pós-Escrito Conclusivo e Não-

Científico às Migalhas Filosóficas.  

Apesar do papel central desempenhado pelos cinco breves capítulos que formam 

as Migalhas, não nos concentraremos aqui no “experimento teórico” de Climacus nem 

abordaremos os temas do paradoxo absoluto, do discípulo contemporâneo e do 

discípulo de segunda mão. O que nos interessa é antes uma parte do ensaio que 

intermedeia os capítulos IV e V e que Climacus resolveu chamar de Interlúdio. Trata-se 

de um “parêntese” complexo, no qual o tom filosófico se torna mais acentuado do que 

no restante da obra, o que já se pode depreender do seu título que reza: “O Passado é 

mais Necessário do que o Futuro? Ou o possível, ao se tornar real, tornou-se por isso 

mais necessário do que era?”. Ora, tais perguntas já indicam que o problema em questão 

diz respeito à relação entre possibilidade e realidade, de um lado, e necessidade, do 

outro, donde se percebe que o que está em jogo aqui é em primeiro lugar a questão 

metafísica da inter-relação das categorias modais (possibilidade, realidade e 

necessidade).  

A primeira parte do ensaio – objeto de nosso interesse aqui – introduz a 

discussão sobre as categorias de modalidade a partir de um questionamento sobre a 

mudança que caracteriza o vir a ser ou o devir (Tilblivelse). Pergunta o autor: “Como é 

que muda o que vem a ser; ou qual é a mudança (kinesis) própria do devir?” 

(KIERKEGAARD, 2008a, p. 105). Ora, a dificuldade inicial consiste no seguinte: se 

aquilo que vem a ser, na medida em que devém, muda essencialmente, então não é isto 

                                                                                                                                               
Conclusivo Não-Científico às Migalhas Filosóficas (1846). Climacus não é um pseudônimo como os 

demais. Ele possui uma biografia, uma personalidade e uma psicologia próprias, de modo que até 

poderíamos tratá-lo como uma personagem. Em Johannes Climacus ou De Omnibus Dubitandum Est 

encontra-se uma descrição de sua vida desde a infância, passando pela juventude, até o desenvolvimento 

de suas próprias reflexões filosóficas. Climacus confessa-se o único dinamarquês que não consegue ser 

cristão, no interior da cristandade enquanto um fenômeno social, político, geográfico, etc. Ele sabe que o 

cristianismo é uma mensagem existencial que não pode ser reduzida a uma simples questão geográfica. 

Assim, ao invés de duvidar que os outros sejam cristãos, Climacus tenta explicar porque ele mesmo não 

consegue sê-lo. Torna-se, portanto, um dos pseudônimos que mais auxiliam Kierkegaard em sua tarefa de 

“exumar os conceitos do cristianismo”. O pseudônimo-autor também se declara um pensador incapaz de 

servir ao Sistema. Daí o título ironicamente despretensioso de seu opúsculo, que não pretende ser um 

sistema de filosofia, mas simples Migalhas Filosóficas. O título da obra faz referência a uma passagem do 

Hippias Maior de Platão, onde se lê: “– Mas, Sócrates, que pensas de nossa discussão? Como disse há 

pouco, são aparas e migalhas de argumentos reduzidos a pedacinhos” (304a). 



59 

 

mesmo que vem a ser; mas se, por outro lado, não se altera quando vem a ser, então não 

vem a ser propriamente. Com outras palavras, é preciso que haja uma mudança no 

devir, do contrário não será devir nenhum, mas não uma mudança na essência do que 

devém, pois neste caso não devém, mas deixa de ser o que se é incorrendo-se assim em 

uma μετάβασις εἰς ἄλλο γένος (passagem para um outro gênero).  

Assim sendo, se aquilo que vem a ser precisa mudar, mas não em sua essência, 

Climacus precisa afirmar que “Esta mudança [a mudança do devir] não é então 

mudança na essência (Væsen), mas no ser (Væren), é a mudança do não-ser para o ser” 

(SKS 4, 273) 
65

. No entanto, este não-ser que é abandonado pelo que vem a ser, precisa 

também ser, existir
66

, do contrário a mudança torna-se uma ilusão.   Então completa 

Climacus: “Mas um tal ser, que contudo é não-ser, é a possibilidade; e um ser que é ser, 

é o ser real, ou a realidade; e a mudança do devir é a passagem da possibilidade à 

realidade” (KIERKEGAARD, 2008a, p. 106).  

Portanto, existe uma mudança no ser que é passagem da possibilidade para a 

realidade, sem que haja mudança na essência
67

. Mas como essa passagem acontece? Sua 

mudança seria necessária? Seu movimento aconteceria na necessidade? Com outras 

palavras: o devir se dá por necessidade ou, o necessário pode devir? Segundo Climacus 

“Todo vir-a-ser é um padecer e o necessário não pode padecer, não pode padecer a 

paixão da realidade, que consiste em que o possível (...) mostre-se como nada no 

instante em que vem a ser real, pois a possibilidade é nadificada pela realidade” (Id., 

Ibid., p, 106). O necessário, portanto, enfatiza o autor, não pode devir e “a única coisa 

que não pode devir é o necessário, porque o necessário é” (Id., Ibid., p, 106). 

 Embora essa distinção entre o devir e o necessário possa parecer supérflua – 

afinal não é coisa difícil notar que o necessário não pode incluir em si a possibilidade 

característica do devir, já que é uma necessidade –, o que está por trás desta distinção é 

justamente a concepção segundo a qual o possível, ao se tornar real, tornar-se-ia por isso 

mais necessário do que era antes de ter-se efetivado. Tal concepção, embora 

erroneamente atribuída a Hegel, remonta na verdade à Analítica dos Conceitos de Kant, 

mais precisamente à tábua das categorias assim como apresentada na Crítica da Razão 

                                                 
65

 Denne Forandring er da ikke i Væsen men i Væren, og er fra ikke at være til, til at være til. Men denne 

Ikke-Væren, hvilken det Tilblivende forlader, maa jo ogsaa være til.  
66

 Cf. KIERKEGAARD, 2008a, p. 106.  
67

 Talvez importe lembrar, apenas a título de referência, que os dois primeiros livros da Ciência da Lógica 

de Hegel, em sua primeira parte (A Lógica Objetiva), são intitulados respectivamente de “A Doutrina do 

Ser” e “A Doutrina da Essência”.  



60 

 

pura (B95) 
68

. Como se sabe, para Kant a terceira categoria de cada grupo é resultante 

da unidade das outras duas precedentes. Como ele mesmo escreve em B 110: “Há 

sempre em cada classe um número igual de categorias, a saber, três (...) Acrescente-se a 

isso que a terceira categoria resulta sempre da ligação da segunda com a primeira da sua 

classe (KANT, 2001, p. 114).     

 Na classe da modalidade aparecem como primeira e segunda categorias a 

possibilidade (Möglichkeit) e a existência (Dasein), sendo a terceira a necessidade 

(Notwendigkeit)
69

.    No entender de Kant (B 111) “a necessidade não é mais do que a 

existência dada pela própria possibilidade” (Id., Ibid., p. 114). É por isso que Climacus, 

após diferenciar a necessidade das outras categorias modais, pode perguntar: “Então a 

necessidade não é a unidade de possibilidade e de realidade?” (KIERKEGAARD, 

2008a, p. 107). E responde da seguinte maneira: “Possibilidade e realidade não são 

diferentes na essência, mas no ser” (Id., Ibid., p. 107).  

 A afirmação é simples, mas diz muito. Por um lado, se a possibilidade e a 

realidade não são diferentes na essência, então a passagem da primeira para a segunda 

não constitui uma mudança essencial, de modo que o possível, ao se tornar real, não se 

tornou por isso mais necessário do que era, isto é, diferente de si mesmo 

essencialmente. Por outro lado, se possibilidade e realidade são diferentes no ser, sua 

unidade tampouco pode resultar na necessidade, uma vez que esta é uma determinação 

da essência (a essência do necessário consiste em ser) e uma mudança no ser (a 

passagem da possibilidade à realidade) não pode resultar numa mudança na essência 

sem que incorramos novamente numa μετάβασις εἰς ἄλλο γένος.  

 Com isso afirma-se, em primeiro lugar, que a realidade, em sendo o que é, não é 

diferente, na essência, da possibilidade, ou seja: a mesma contingência que caracteriza o 

possível de maneira essencial, também deve valer para a realidade efetiva. Em segundo 

lugar, se a mudança do devir é a passagem da possibilidade à realidade, tal mudança não 

pode acontecer pela ou na necessidade, já que esta é absoluta e essencialmente diferente 

do possível e do real. A implicação é clara: “A mudança do devir é a realidade, a 

                                                 
68

 Jon Stewart, no capítulo intitulado “Martensen‟s Doctrine of Immanence and Kierkegaard‟s 

Transcendence in the Philosophical Fragments” (STEWART, 2003, p. 336 em diante) mostra como a 

crítica de Climacus remonta à posição kantiana e se dirige particularmente à Martensen, e não 

propriamente a Hegel.  
69

 Com mais precisão, na classe da modalidade as categorias aparecem em pares: Möglichkeit – 

Unmöglichkeit; Dasein – Nichtsein; Notwendigkeit – Zufälligkeit (B 106).  

 



61 

 

passagem acontece pela liberdade. Nenhum devir é necessário (...) Todo devir acontece 

em liberdade, não por necessidade” (Id., Ibid., p. 108). 

  Assim Climacus introduz no devir a determinação da liberdade e com isso 

afasta daquilo que vem a ser – do passado que deveio, do presente que devém e do 

futuro que há de devir – a determinação da necessidade. Mas falar do devir como um 

movimento que acontece pela liberdade implica em compreendê-lo no interior de uma 

ambigüidade que engendra incerteza ou, para lembrar a expressão de Haufniensis, que 

“faz nascer angústia”. Vejamos isso de maneira mais detida. 

 Em sendo a passagem do não-ser para o ser, da possibilidade para a realidade, o 

devir – enquanto acontecimento na liberdade – conserva em si sempre a marca da 

contingência, daquilo que poderia não ser ou daquilo que, no que está sendo, não é. 

Trata-se da incerteza própria do devir, que não é mais incerta no futuro do que no 

passado, ou seja: se aquilo que há de devir é incerto, pois pode muito bem não devir, 

também aquilo que deveio é igualmente incerto, pois ao vir a ser não se torna mais 

necessário do que era antes de devir. Existe, portanto, uma negatividade própria do 

devir que não pode ser confundida com a positividade do necessário. Segundo Climacus 

a incerteza do devir é dupla: “o nada do-que-não-está-sendo e a possibilidade anulada 

que é, ao mesmo tempo, a abolição de toda outra possibilidade” (Id., Ibid., p. 118). 

Sendo assim, a certeza do devir está sempre em contradição com uma incerteza 

essencial, de modo que esta ambigüidade entre certeza e incerteza é a característica 

distintiva do devir.  

 O Interlúdio não vai mais além no tratamento específico da noção de devir. 

Importa lembrar que o recorte feito por nós aqui se insere em uma discussão muito mais 

ampla e que demandaria uma análise mais detalhada da obra como um todo se nosso 

objetivo fosse contextualizar a questão do devir no âmbito do problema geral das 

Migalhas
70

. Mas como o que visamos aqui é, antes de mais, uma referência pontual à 

noção de devir – tendo em vista sua relação com a existência – parece-nos suficiente o 

que foi dito até o momento como introdução do tema. No que segue – ao refletimos 

sobre a compreensão da existência como inter-esse junto às análises posteriores da 

negatividade da existência e da verdade como interioridade – a compreensão do devir e 

de sua relação com a existência naturalmente se tornará mais evidente. Por ora, é 

                                                 
70

 Um tratamento mais critico da questão pode ser encontrado no texto já referido de Jon Steward 

(STEWART, 2003, p. 336 em diante). Para um tratamento mais expositivo conferir (HOWLAND, 2006, 

pp. 157-172) 



62 

 

suficiente não perdermos de vista a já referida correlação entre o devir e a liberdade 

(enquanto determinação fundamental do devir), o que implica, em última instância, na 

incerteza objetiva enquanto caráter distintivo daquilo que vem a ser. Que o indivíduo 

existente, enquanto existente, está continuamente em devir e, por conseguinte, na 

incerteza própria do devir, é o que veremos ao longo deste capítulo. Passemos então ao 

segundo ponto sem perdermos de vista que as análises aqui visam a uma compreensão 

mais clara do conceito de existência.  

 

2.3. Existência e (é) Inter-esse.  

 

Por volta do ano de 1843 – ano da publicação de sua primeira obra – 

Kierkegaard esboçara em seus papéis privados os pontos de um ensaio metodológico de 

ampla abrangência e que, a nosso ver, esclarece de maneira bastante pontual uma 

distinção que acompanhará a sua obra como um todo.  O esboço aparece assim:      

 
 

Sobre os conceitos de Esse e Inter-esse 

 

Um ensaio metodológico  

 

As diferentes ciências devem ser ordenadas de acordo com os diferentes 

modos como acentuam o ser; e como a relação para com o ser lhes dá 

vantagens recíprocas. 

 

 

 Ontologia Sua certeza é absoluta – aqui pensamento e ser são um, mas em 

contrapartida essas ciências são hipotéticas.   Matemática  

 

    Ciência-Existencial. (SKS 27, 271)
71

 

 

 

A primeira coisa que chama nossa atenção neste esboço metodológico é o fato 

de Kierkegaard intitulá-lo de “Sobre os conceitos de Esse e Inter-esse” ao mesmo tempo 

em que omite esses termos no corpo do “ensaio”, apenas falando no correspondente 

                                                 
71

 Om Begreberne Esse og Inter-esse.  

Et methodologisk Forsøg. 

 

de forskjellige Videnskaber skulde ordnes efter den forskjellige Maade paa hvilken de accentuere Væren; 

og hvorledes Forholdet til Væren giver reciprok Fordeel. 

 

 Ontologie Disses Vished er den absolute – her er Tænken og Væren eet, men til Gjengjeld er 

disse Videnskaber Hypotheser.  Mathematik. 

       

      Existentiel-Videnskab.  



63 

 

dinamarquês para Esse, qual seja, Væren (Ser), sem se pronunciar diretamente sobre o 

Inter-esse. É preciso então buscar os significados nas entrelinhas, pois também aqui 

Kierkegaard se pronuncia de maneira indireta, o que se pode muito bem notar pela 

omissão da explicação daquilo que ele mesmo chama de Existentiel-Videnskab 

(Ciência/Saber-Existencial). Ora, a primeira conclusão que podemos tirar deste esboço é 

justamente a de que a ontologia e a matemática se contrapõem à ciência-existencial 

segundo o modo em que as primeiras e a segunda acentuam o ser. Pois bem, se o esboço 

quer ser um ensaio metodológico sobre os conceitos de Esse e de Inter-esse, tudo indica 

na direção de que a ontologia e a matemática estão inseridas no domínio do Esse, 

enquanto a ciência-existencial no âmbito do Inter-esse. Isso porque somos levados a ler 

este esboço – e o leitor há de concordar conosco neste ponto – como a exposição de 

duas vias distintas de relação para com o ser, tais que a compreensão de uma é 

esclarecida pela sua diferenciação frente à outra. Sendo assim, a explicação dada à 

primeira divisão (Ontologia e Matemática), parece servir de base para a compreensão da 

ciência-existencial, embora não tenhamos elementos seguros para simplesmente deduzir 

a explicação desta última a partir de uma inversão da primeira. Como veremos, a 

elucidação do que aqui é chamado de ciência-existencial depende, antes de tudo, da 

compreensão da existência mesma e do modo como podemos pensá-la. Não é uma 

tarefa fácil! O próprio Climacus já havia dito no Pós-Escrito que “a existência é uma 

coisa muito difícil de lidar”. Seria um consolo se pudéssemos desmenti-lo e mostrar que 

a existência é coisa muito fácil de lidar, mas receamos que Climacus esteja certo e que a 

tarefa não seja coisa simples. Em todo caso, nosso esforço aqui deve ser o de lidar com 

a existência e, ao fazê-lo, mostrar a dificuldade da lida como a dificuldade própria da 

existência. Se algumas passagens do percurso textual se mostrarem, à primeira vista, 

ligeiramente confusas, com o avanço da discussão certamente ficarão mais bem 

esclarecidas, claro, desde que não se tornem ainda mais confusas!  

  Partamos, pois, de uma distinção, apresentada em uma conhecida nota de rodapé 

das Migalhas Filosóficas, entre dois modos de se acentuar o ser: como ser de fato e 

como ser ideal. Ao discutir uma afirmação de Espinosa, segundo a qual quanto mais 

perfeita uma coisa é, tanto mais existência e necessidade envolve, e vice-versa, 

Climacus escreve:    

 
Ele [Espinosa] explica perfectio por realitas, esse; de modo que quanto mais 

perfeito algo é, mais ele é; porém, sua perfeição consiste em ter mais esse, 

isto quer dizer então que, quanto mais algo é, tanto mais é [...] O que está 



64 

 

faltando aqui é uma distinção entre ser de fato e ser ideal. O uso em si e por 

si nada claro, de se falar em mais ou menos ser, e conseqüentemente em 

graus de realidade ou do ser, torna-se ainda mais confuso quando aquela 

distinção acima não é feita (...). Em relação ao ser fatual, não tem nenhum 

sentido falar de mais ou menos ser. Uma mosca, se ela é, tem tanto ser quanto 

o deus (...), pois, quanto ao ser de fato, vale a dialética de Hamlet: ser ou não-

ser. O ser de fato é totalmente indiferente à diversidade de toda e qualquer 

definição essencial, e tudo que existe participa do ser sem ciúme mesquinho, 

e participa no mesmo grau. Idealmente, o caso é bem diferente, isto é 

totalmente certo. Mas no momento em que eu falo de ser no sentido ideal, 

não mais falo do ser, mas da essência (KIERKEGAARD, 2008a, p. 67). 

 

 

 Climacus mostra, primeiramente, como a confusão entre ser de fato (faktisk 

Væren) e ser ideal (ideel Væren) leva Espinosa a falar em mais ou menos ser ou em 

graus de realidade ou de existência, o que não se pode aplicar ao ser de fato, isto é, 

àquilo que simplesmente por estar aí já é o que é. Ora, ao tratar dos termos em questão 

de maneira indistinta, Espinosa acaba por conceber o ser de fato idealmente, incorrendo 

em um mal-entendido que impede que a verdadeira dificuldade se apresente. Com 

efeito, ao ser concebido idealmente, não é mais do ser de fato que se fala, mas da 

“ideia” ou do “conceito” de ser de fato, quer dizer: fala-se do concreto de maneira 

abstrata e, assim, abre-se mão do concreto. Por isso Climacus pode afirmar que quando 

se fala de ser no sentido ideal, não se fala mais do ser, mas sim de algo outro, isto é, da 

essência (uma idealidade). Uma outra citação, essa dos Papiper, poderá nos ajudar a 

compreender melhor o que está em questão aqui. Segundo Kierkegaard:   

 

O que confunde toda a ideia de “essência” na lógica é que a atenção não é 

dada ao fato de que ela opera continuamente com o “conceito” existência. 

Mas o “conceito” existência é uma idealidade, e a dificuldade é apenas se 

existência é absorvida no conceito. Assim, Spinoza pode estar certo: essentia 

involvit existentiam, a saber, o conceito-existência, ou seja, existência na 

idealidade. Por outro lado Kant está certo em dizer: “Existência não adiciona 

nenhum predicado a um conceito”. K. pensa manifestamente na existência 

como não sendo absorvida no conceito, a existência empírica. Em todas as 

relações de idealidade, vale que essentia é existentia – se de outro modo o 

seu uso é válido aqui*.  

* A afirmação leibniziana: Se Deus é possível, ele é necessário está 

totalmente certa. Nada é acrescentado a um conceito se ele tem existência ou 

não; é uma questão de completa indiferença; ele realmente tem existência, 

isto é, existência-conceito, existência ideal (SKS 22, 433, NB 14).
72

. 

                                                 
72

 ,,Det, der forvirrer hele Læren om »Væsenet« i Logiken er at man ikke paaagter, at man bestandig 

opererer med »Begrebet« Existents. Men Begrebet Existents er en Idealitet, og Vanskeligheden er just om 

Existents gaaer op i Begreb. Saa kan Spinoza have Ret:essentia involvit existentiam nemlig Begrebs-

Existents ɔ: Idealitets Existents. Men Kant har fra en anden Side Ret i, at ved »Existents kommer der 

ingen ny Indholdsbestemmelse til et Begreb.«K. tænker aabenbart redelig paa Existents som ikke gaaende 

op i Begrebet, empirisk Existents. Overalt i Idealitetens Forhold gjælder det atessentia er existentia – hvis 

det ellers gjælder, at bruge det„„ *. 



65 

 

 

 Está claro que a principal distinção feita aqui é entre a existência de fato, por um 

lado, e a “existência-conceito”, a existência compreendida idealmente, por outro. Trata-

se, a nosso ver, da mesma distinção entre ser de fato e ser ideal, embora apresentada em 

outros termos. Importa, neste caso, que não se confunda a existência ideal com a 

existência concreta – ou não se tome o ser de fato como ser ideal. Com efeito, tratada a 

partir desta indistinção, a dificuldade não se pode apresentar. Ao se confundir ser de 

fato e ser ideal, a existência acaba sendo concebida abstratamente, ou seja, essência e 

existência passam a se corresponder, mas de modo que a existência aqui é 

compreendida abstratamente, como existência ideal. No entanto, a determinação 

puramente ideal da existência pode muito bem corresponder à essência, mas não pode 

ser confundida com a existência concreta. É o que Kierkegaard pretende mostrar quando 

afirma que o mote de Espinosa, essentia involvit existentiam, está correto, desde que 

aqui se compreenda por “existência” a existência na idealidade, absorvida no conceito, 

ou seja, existência no pensamento (Tanke-Existents). Mas essa existência ideal ainda é 

existência no sentido próprio do termo? E que “sentido próprio” seria esse?  

 Tais questionamentos nos remetem de fato à dificuldade sobre a qual Espinosa 

não quis se pronunciar. Isso porque, ao ser concebida idealmente, a existência perde seu 

traço distintivo que, além de lhe dar o seu “sentido próprio”, mostra ao mesmo tempo 

qual é a verdadeira dificuldade. Devemos então nos concentrar neste traço distintivo da 

existência a fim de compreendermos esta dificuldade. Para tanto, façamos uma 

referência inicial ao opúsculo publicado postumamente sob o título Johannes Climacus 

ou De Omnibus Dubitandum Est
73

, onde a existência é definida como consciência e 

interesse.  

 No primeiro capítulo da Pars Secunda, o autor investiga como deve ser definida 

e existência para que seja possível duvidar. A questão leva-o diretamente à busca da 

possibilidade ideal da dúvida na consciência, ou seja: precisava descobrir como a 

consciência deveria ser para que fosse possível ao sujeito duvidar. Com isso, o texto 

identifica a existência com a consciência: a busca de como deve ser definida a 

existência para que seja possível duvidar, leva o autor a defini-la indiretamente como 

consciência. A pergunta então recai sobre esta última: como deve ser definida a 

                                                                                                                                               
* ,,Den leibnitziske Sætning: naar Gud er mulig er han nødvendig, er ganske rigtig. Der kommer Intet til 

et Begreb enten det har Existents ell.ikke; det er aldeles ligegyldigt derved; det har jo 

Existents ɔ:Begrebs-Existents, ideal Existents“. 
73

 SKS 15, 13-53.  



66 

 

consciência para que seja possível duvidar? A reposta, obviamente, deve ser uma 

elucidação do que o autor entende por consciência e, por conseguinte – já que 

consciência e existência aparecem como sinônimos – do que se entende aqui por 

existência.  

 Ali podemos ler o seguinte: “A imediatidade é a realidade, a linguagem é a 

idealidade, a consciência é a contradição. No momento em que anuncio a realidade, 

surge a contradição, pois o que eu digo é a idealidade” (KIERKEGAARD, 2003, p. 

108). Há, portanto, dois âmbitos distintos, o da realidade, cuja forma é a imediatidade, e 

o da idealidade, que é mediatidade (palavra, linguagem). A consciência não é nenhum 

dos dois separadamente, mas a contradição: “A realidade não é a consciência, a 

idealidade tampouco, e contudo a consciência não existe sem ambas, e esta contradição 

é o ser da consciência e sua essência” (Id., Ibid., p. 110). Note-se que a consciência não 

é uma simples relação, mas uma relação cuja forma é a contradição. Se se anula a 

contradição, anula-se com ela a consciência. Além disso, a consciência não se identifica 

simplesmente com a reflexão, já que esta é pressuposto daquela: “a reflexão é a 

possibilidade da relação, a consciência é a relação cuja forma primeira é a 

contradição” (Id., Ibid., p. 111). A reflexão determina a dicotomia – por exemplo, 

realidade e idealidade – enquanto a consciência é sempre tricotômica, já que consiste na 

relação contraditória, e não em cada uma das partes separadamente.  

 

A reflexão é a possibilidade da relação. Isso também pode ser expresso da 

seguinte forma: a reflexão é desinteressada. A consciência, ao contrário, é a 

relação e, portanto, o interesse, dualidade que se exprime inteiramente e com 

concisa ambigüidade na palavra interesse (interesse) (Id., Ibid., p. 113)  

 

 A consciência, portanto, é um “ser” (esse) “entre” (inter). Trata-se da expressão 

de uma dualidade ou de uma ambigüidade essencial que relaciona de modo 

contraditório elementos que tendem a negar-se mutuamente. A idealidade e a realidade, 

a finitude e a infinitude, o eterno e o temporal, são inter-relacionados de modo que a 

forma dessa relação é a própria contradição. Sendo assim, a resposta dada à questão 

que intitula o capítulo, a saber, “Como deve ser definida a existência para que seja 

possível duvidar?”, é esta: a existência é inter-esse. Justamente porque é interesse, a 

existência traz em si a possibilidade da dúvida que se sustenta naquela contradição 

essencial. Se a existência não fosse interesse, mas um esse qualquer, então não 

poderíamos falar em dúvida ou em incerteza, pois de fato teríamos uma certeza firme (o 



67 

 

esse). Mas como o esse da existência é um inter-esse, o que existe aí é um confronto, 

um embate no qual nenhuma das partes pode sobrepor-se à outra sem ser, ao mesmo 

tempo, sobposta. Significa que a certeza fica suspensa na contradição, e então a dúvida 

torna-se possível. E com isso nos aproximamos daquela dificuldade da qual falávamos 

acima.     

 Em sendo interesse, a existência é uma dificuldade para o existente por este ser 

composição do eterno e do temporal, do ideal e do real, do finito e do infinito, etc., 

situada na existência.  Note-se que aqui não se trata obviamente da existência 

meramente fatual, como o estar aí de uma rocha ou uma rosa, mas da existência strictu 

sensu, existência que é interesse para o existente. Com isso, fica claro que falar em uma 

existência ideal é abrir mão da dificuldade própria da existência. Como dizíamos, para 

Climacus o mote de Espinosa, essentia involvit existentiam, baseia-se na compreensão 

abstrata da existência, isto é, na existência absorvida no conceito, ou seja, existência no 

pensamento (Tanke-Existents). À nossa pergunta, se essa existência ideal ainda é 

existência no sentido próprio, podemos muito bem responder que não, pois 

compreendida como uma existência no pensamento, a existência não é mais interesse, 

mas “existência” desinteressada. Ora, no momento em que a existência é absorvida no 

conceito, tornando-se uma idealidade, produz-se então uma outra coisa que não é mais a 

existência, já que esta, como temos visto, não é a idealidade, mas a relação de 

idealidade e realidade, cuja forma é a contradição.  

 Sendo assim, o problema de se conceber a existência como uma determinação 

puramente abstrata é que “na linguagem da abstração nunca aparece aquilo que constitui 

a dificuldade da existência e do existente” (SKS 7, 247) 
74

. Isso porque a abstração 

prescinde do concreto, do devir, do interesse da existência e, portanto, “da dificuldade 

do existente por este ser composição do eterno e do temporal situada na existência” 

(SKS 7, 247). Para usar os termos da discussão feita acima, diríamos que a dificuldade 

consiste em apreender o ser de fato e introduzir a idealidade (o ser ideal) na esfera do 

ser de fato
75

, afirmando assim a contradição que a existência é.  

                                                 
74

 Atualmente (2014) temos disponível em português apenas a primeira parte do Pós-Escrito Conclusivo 

não científico às Migalhas Filosóficas de Johannes Climacus. O professor, tradutor e colega Álvaro Valls 

gentilmente nos cedeu parte de sua tradução do segundo volume que, ao que tudo indica, terá sua primeira 

edição em 2015. Faremos constante referência a essa tradução indicando a passagem original dos SKS e 

destacando em nota que se trata da tradução inédita de A. Valls.  
75

 Na nota citada acima, Climacus mostra essa contradição de maneira ainda mais intensa ao dizer que “a 

dificuldade consiste em chagar a apreender o ser de fato, e introduzir dialeticamente a idealidade de Deus 

na esfera do ser de fato” (KIERKEGAARD, 2008a, p. 67). A dificuldade aqui é maior justamente porque 

Deus é a idealidade suprema que, enquanto tal, tem a necessidade. Introduzir essa idealidade na esfera do 



68 

 

 A tendência em pensar a existência sob o aspecto da eternidade (sub specie 

æterni) implica na abstração da dificuldade de pensá-la dentro da contradição que lhe é 

essencial. Mais ainda: o simples fato de fazer da existência um objeto do pensamento, 

quer dizer, o simples fato de pensá-la constitui já uma dificuldade. Com efeito, pensar a 

existência em abstração é o mesmo que superá-la ou anulá-la: “Se eu a penso, eu a 

suprimo, e então não a penso” (SKS 7, 281)
76

. Mas e se aquele que pensa estiver 

existindo? Note-se que neste caso a dificuldade retorna, “pois a existência põe as coisas 

juntas pelo fato de que o pensante existe” (Idem). Significa dizer que seu pensamento 

não é de todo desprovido de existência, afinal não é o pensamento de um ser puramente 

ideal, mas de um sujeito existente que pensa. Pensar a existência é, então, superá-la, 

mas como aquele que pensa existe – e não pode prescindir do existir para pensar –, esse 

seu pensamento ainda conserva uma ligação inexorável com a existência. Climacus 

expressa isso dizendo que “a existência juntou o pensar com o existir” e que, por isso 

mesmo, há dois âmbitos: o da abstração e o da realidade. Mas a dificuldade está no fato 

de que a realidade não pode ser expressa na linguagem da abstração. “A realidade é um 

inter-esse em meio à unidade hipotética, operada pela abstração, de pensar e ser” (SKS 

7, 286)
77

. 

 Aqui precisamos apurar nossa atenção. Climacus refere-se à unidade entre ser e 

pensar – expressão fundamental da filosofia hegeliana – como uma unidade hipotética 

operada pela abstração. A realidade, pelo contrário, é o inter-esse em meio a ser e 

pensar e, portanto, não é nem o puro pensar nem o puro ser (que são o mesmo), mas 

justamente o momento (real) da separação de ser e pensar. Na existência, a identidade 

ideal de pensar e ser é cindida: “um ser humano pensa e existe, e a existência separa 

pensar e ser, os mantém apartados um do outro em sucessão” (SKS 7, 303) 
78

. No 

pensamento abstrato dá-se algo diferente: pensar e ser são um só, mas precisamente 

porque aqui se abstrai da existência. Como explica Climacus:  

 

A tese filosófica da identidade entre ser e pensar é exatamente o oposto do 

que parece ser; ela é a expressão de que o pensamento abandonou 

completamente a existência, que ele emigrou e encontrou um sexto 

                                                                                                                                               
ser de fato não constitui apenas uma dificuldade, mas algo que, de tão contraditório, chega a ser um 

absurdo! Obviamente o que está em jogo aqui é a realidade do Deus encarnado. No Pós-Escrito Climacus 

refere-se à “categoria do absurdo” como traço distintivo do cristianismo (Cf. KIERKEGAARD 2013a, p. 

216).   
76

 Tradução inédita de Álvaro Valls.  
77

 Idem. 
78

 Idem.  



69 

 

continente onde é absolutamente autossuficiente na identidade absoluta entre 

pensar e ser (SKS 7, 302) 
79

. 

 

 Sendo assim, o puro pensar não guarda relação com a existência, mas tenta a 

todo tempo abstrair do fato de que o ser humano, enquanto sujeito existente, está em 

contínuo devir e interessado em sua própria existência. Não gostaríamos de ir além 

nesta discussão, mas importa salientar que existe aqui uma crítica específica à pretensão 

da filosofia hegeliana que, ao iniciar com o puro pensar, pretende a partir daí incluir a 

existência no Sistema. Por ora, basta que estejamos atentos ao fato de que, sendo inter-

esse, a existência constitui um estado intermediário, no qual a certeza objetiva do pensar 

abstrato é posta de lado, como fantasmagoria, restando àquele que existe a incerteza da 

vida terrena, sua inconclusividade e negatividade. É o que veremos logo em seguida. 

Antes, uma última palavra sobre o “ensaio metodológico” com o qual abrimos nossa 

discussão. 

 Depois do que foi exposto, torna-se mais claro que o que ali era chamado de 

Ciência-Existencial corresponde ao saber que se volta não para a identidade de pensar e 

ser (Ontologia e matemática), mas para o Inter-esse enquanto um estado intermediário 

no qual ser e pensar permanecem separados. Tal saber não se caracteriza por um 

pensamento abstrato, mas por um “pensamento concreto” que, enquanto tal, não alcança 

a certeza absoluta, mas em contrapartida não é hipotético. Tal “ciência” deve ter sua 

forma de pensar própria, de modo a repercutir em si o interesse próprio da existência. E 

aquele que, no âmbito deste saber existencial, se diz “pensador”, não pode excluir a 

existência do seu pensamento, mas precisa ser um pensador subjetivo existente.  

 

2.4. Incerteza objetiva e negatividade: a existência como esforço continuado.  

 

Vimos acima como o devir, enquanto passagem da possibilidade para a realidade 

– ou como um movimento que acontece pela liberdade – é em si mesmo 

indeterminação, inconclusividade, negatividade que angustia, numa palavra: é de todo 

incerto.   Dizer que o sujeito existente, enquanto tal, está continuamente vindo a ser, 

equivale a dizer que ele é livre e que se angustia (vide Cap. I), de modo que a existência 

enquanto devir traz sempre consigo o negativo, algo que escapa à apreensão objetiva, 

algo que não possui certeza positiva, que pode não ser, o que Haufniensis tentou 

                                                 
79

 Idem.  



70 

 

expressar quando falava em um “nada do-que-não-está-sendo”. De igual modo, em 

sendo inter-esse, a existência é em si mesma contraditória, suspendendo todo saber 

positivo sobre si mesma e deixando o sujeito existente entregue à incerteza e à 

negatividade, sem garantias objetivas.  

No Pós-Escrito, Climacus serve-se, por analogia, do Eros do Banquete platônico 

para definir a natureza da existência. Escreve ele: 

 

De acordo com Platão, Penúria e Recurso geraram, portanto, Eros, cuja 

natureza é formada a partir de ambos. Mas o que é a existência? É aquela 

criança que foi gerada pelo infinito e o finito, pelo eterno e o temporal, e que, 

por isso, está continuamente esforçando-se (KIERKEGAARD, 2013a, p. 96).   

 

Está claro que a analogia confirma o que dizíamos acima: a existência é o 

engendramento de contrários, uma síntese estabelecida em tensão constante e que, 

enquanto tal, exige do existente um esforço sempre renovado na lida com essa situação 

crítica
80

. Enquanto composição do eterno e do temporal, do finito e do infinito, a 

existência guarda em si uma negatividade cujo fundamento reside justamente nesta 

síntese contraditória. Ora, se o eterno vem a ser no tempo ou se o infinito une-se ao 

finito na existência, cada contrário nega-se mutuamente, de modo que toda certeza 

positiva é posta em suspenso. Senão vejamos.  

Segundo Clímacus: 

 

A negatividade que há na existência, ou melhor, a negatividade do sujeito 

existente (que o seu pensamento deve repercutir essencialmente em uma 

forma adequada) funda-se na síntese do sujeito, no fato de ele ser um espírito 

infinito existente. A infinitude e o eterno são a única certeza, mas desde que 

esta está no sujeito, está na existência, e a primeira expressão para isso é seu 

engano e a imensa contradição de que o eterno vem a ser, de que ele surge 

(Id., Ibid., p. 85).  

 

  A negatividade do sujeito existente funda-se, portanto, na síntese, no interesse 

do sujeito, isto é, no fato de que o homem é um “espírito infinito existente”. Note-se: 

“infinito” e “existente”, o que constitui a tensão contraditória. Ao falar nestes termos, 

Climacus enfatiza primeiramente a situação interessada do sujeito existente, cuja forma 

é uma “imensa contradição”. Mas essa contradição, perceba-se, é justamente a de que o 

eterno devém, ou seja, é a contradição própria do devir. E o que fundamenta aquela 

negatividade é precisamente essa “imensa contradição”, pois nela a certeza objetiva 

                                                 
80

 Em A Doença para Morte Anti-Climacus define a situação do homem – considerado com espírito, Selv 

– explicitamente como uma situação crítica (Cf. SKS 11, 141). 



71 

 

torna-se suspeita ou aparece como engano (Svig). É este engano que constitui a 

negatividade, pois nele aquilo que seria certo trona-se suspeito, afinal está 

comprometido numa contradição. Em relação a isso, um exemplo dado pelo autor é 

esclarecedor: o sujeito existente é eterno, mas ao mesmo tempo, enquanto existente, é 

temporal – síntese, devir, interesse. Pois bem, o que torna a infinitude suspeita, o seu 

engano, é que a possibilidade da morte (a finitude) está sempre presente a todo o 

instante. “Toda confiança positiva está então posta sob suspeita” (KIERKEGAARD, 

2013a, p. 85). A possibilidade da morte impossibilita qualquer certeza positiva em 

relação à infinitude, pois na finitude a infinitude torna-se uma possibilidade que, 

enquanto tal, relaciona-se essencialmente com o porvir e que, por conseguinte, é algo 

completamente incerto. Em outras palavras, quando o eterno vem a ser (devém), o que 

se obtém não é o eterno sub specie aeterni, mas o eterno sob o aspecto da contradição, 

cuja expressão é o porvir. Como escreve Clímacus: “quando reúno a eternidade e o 

devir, não obtenho repouso, porém porvir” (SKS 7, 280)
81

. Mas o porvir é justamente a 

morada da possibilidade, onde tudo é incerto.     

 Ora, tal incerteza, notemos bem, é a insídia da infinitude e do eterno na 

existência. Para nos aproveitarmos da analogia com o Banquete, diríamos que a 

infinitude é aquilo que nunca podemos assegurar definitivamente – como se 

estivéssemos de posse de algo concluído – mas que só pode ser assegurada por um 

esforço incessante de retomada e de conquista reiterada – o que a natureza de Eros 

(filho de Penia e Poros) expressa muito bem. Mas embora seja a insídia da infinitude, 

essa incerteza objetiva é ao mesmo tempo a forma de expressão da infinitude na 

existência, quer dizer, sua insígnia. Significa que o eterno, a infinitude, só pode se 

expressar no devir de maneira objetivamente incerta, como algo que escapa à apreensão 

objetiva do sujeito existente e que só pode ser assegurado pelo empenho da 

subjetividade existente
82

.  Esse empenho ou esforço do sujeito existente pode ser muito 

bem designado pela palavra paixão. Nesse sentido, façamos uma citação mais longa que 

                                                 
81

 Tradução de Álvaro Valls.  
82

 Aqui precisamos de uma explicação, mas preferimos remetê-la para adiante, para o próximo ponto, 

onde poderemos tratar da questão de maneira satisfatória. Por enquanto, basta que fique claro que a 

incerteza objetiva em relação a algo – por exemplo, à imortalidade – não pode ser superada 

objetivamente, como se através de algum meio objetivo (uma investigação, uma prova, uma 

demonstração) tal incerteza se tornasse mais certa ou menos incerta do que é. Pelo contrário: a certeza da 

imortalidade só pode existir para a subjetividade, mas de tal forma que a incerteza objetiva seja mantida e 

sustentada pela paixão da subjetividade, paixão essa que não quer extirpar a incerteza, mas que crê apesar 

da incerteza objetiva. Assim, o peso é posto na subjetividade. No próximo ponto isso se tornará mais 

evidente.   



72 

 

ilustra bem o que aqui queremos destacar, a saber: que a existência, na incerteza 

objetiva e na negatividade que lhe são próprias, exige do sujeito existente um esforço 

continuado ou uma paixão viva. Diz Clímacus: 

 

O existir, se isso não for compreendido tal como uma assim chamada 

existência, é algo que não se faz sem paixão (...) Pensei muitas vezes em 

como se poderia levar alguém à paixão. Pensei então que se eu pudesse 

montá-lo num cavalo e então espantar o cavalo e pô-lo na mais desabalada 

carreira; ou, ainda melhor, a fim de fazer brotar alguma paixão, se eu pudesse 

montar um homem que quisesse ir a algum lugar tão rápido quanto possível 

(e que, portanto, já mostrava alguma paixão) num cavalo que mal consegue 

andar: e, contudo, o existir é assim, quando se deve ter consciência dele. Ou, 

se se atrelassem juntos num único carro, de um cocheiro que de outra 

maneira não pudesse chegar à paixão, um Pégaso e um Rocinante e se lhe 

dissesse: “Toca pra frente” – aí eu acho que daria certo. E assim é o existir 

quando se deve ter consciência dele. A eternidade é infinitamente rápida, 

como aquele corcel alado, a temporalidade é um rocim terminal, e o existente 

é o cocheiro, se a existência não deve ser o que vulgarmente chamam de 

existência, porque nesse caso o existente não seria um cocheiro, mas um 

camponês bêbado que deita na carroça e dorme e deixa os cavalos por conta 

deles. É claro que ele também conduz, também ele é cocheiro, e, do mesmo 

modo, talvez haja muitos que – também existem (SKS 7, 283-4) 
83

. 

  

  A paixão então é um esforço constante de manutenção
84

 da tensão que a própria 

existência é. A eternidade e a temporalidade – tais como um Pégaso e um rocim 

atrelados ao mesmo carro – precisam ser sustentadas ambas, sem que uma seja mantida 

em detrimento da outra. Assim, a paixão consiste em permanecer na temporalidade e ao 

mesmo tempo, sem abrir mão da temporalidade, colocar-se eternamente além da 

temporalidade. Não se trata de tornar-se eterno como se não se estivesse na 

temporalidade, nem tampouco de agarrar-se à temporalidade em detrimento do eterno. É 

preciso primeiro tomar consciência de que se existe e que, em se tratando da existência, 

a dificuldade é viver na tensão, e não existir como se não houvesse contradição ou como 

se esta tivesse sido superada – como um camponês bêbado que, dormindo na carroça, 

inconsciente, deixa os cavalos correrem por sua própria conta. Como escreve Climacus: 

“existir de verdade, ou seja, permear a existência com consciência, e ao mesmo tempo 

eternamente colocar-se por assim dizer além da existência e mesmo assim presente na 

existência e mesmo assim no devir: isso sim é que é difícil de verdade” (SKS 7, 281) 
85

.    

                                                 
83

 Tradução de Álvaro Valls.  
84

 Usamos a palavra em seu sentido etimológico de “ato de segurar ou sustentar com a mão”, o que 

combina com a imagem dos dois cavalos, pois se trata de sustentar com as mãos as rédeas de ambos, sem 

largá-los deixando-os por si sós – assim com a eternidade e a temporalidade.  
85

 Trad. de Valls.  



73 

 

 Para expressar essa paixão que é esforço continuado, Climacus serve-se de uma 

imagem tomada de Lessing, cujo valor representativo nos obriga a citá-la na íntegra. 

Diz Lessing:  

 

“Se Deus me oferecesse, fechada em Sua mão direita, toda a verdade, e em 

Sua mão esquerda o impulso único, sempre animado, para a verdade, embora 

com o acréscimo de me enganar sempre e eternamente, e me dissesse: 

Escolhe! – eu me prostraria com humildade ante Sua mão esquerda, e diria: 

Pai, dá-me! pois a verdade pura é de fato só para Ti e mais ninguém”  

(KIERKEGAARD, 2013a, p. 110) 

 

 O mérito de Lessing aqui é justamente o de falar como um indivíduo que está 

consciente de sua existência. O impulso único, sempre animado [den einzigen immer 

regen Trieb] aponta para a inconclusividade ou incompletude da existência. Se a 

verdade pura é de fato só para Deus, cabe ao existente seguir no esforço continuado 

para ou em direção à verdade, de modo que esta, para o existente, será justamente esse 

impulso único ou esse esforço constante e não simplesmente um objeto que ele enfim 

conhece. É isso que Lessing pretende enfatizar quando reforça que Deus, junto com o 

impulso único para a verdade, acrescentaria um veto, um impedimento mantenedor 

desse impulso – como que um “engano” que manteria o impulso sempre vivo e 

animado. Com outras palavras, o mérito de Lessing é o de refletir subjetivamente sobre 

a verdade, ou seja, pensar a verdade em sua relação com o sujeito existente, não como 

um objeto, mas como a apropriação que aqui aparece nos termos de um impulso único 

e vibrante. O esforço continuado é, por assim dizer, a única maneira pela qual o sujeito 

existente pode se relacionar com a verdade! É o que veremos no que segue. 

 A consideração da existência como devir e interesse – que implica, já o 

dissemos, em uma negatividade e em uma incerteza objetiva essenciais – inverte os 

pólos da discussão empreendida pela filosofia especulativa. Com efeito, Kierkegaard 

volta-se – na contramão do sistema, cuja relação fundamental consiste na identidade 

abstrata de pensar e ser –, volta-se à compreensão da existência concreta do indivíduo 

enquanto instante de separação entre ser e pensar, no qual o ser é compreendido como 

ser empírico e o pensar como algo que diz respeito não à abstração que faz do pensar 

um “pensar puro”, mas a um indivíduo existente que pensa. Para que possamos 

compreender essa discussão de maneira mais satisfatória, lançaremos mão da questão 

levantada pela citação de Lessing, a saber, a questão da verdade. Com ela, como 

veremos, Climacus/Kierkegaard desfere um de seus ataques mais eficazes à filosofia 



74 

 

sistemática, mostrando como a compreensão da verdade enquanto concordância entre 

pensar e ser precisa ser revista a partir de uma reflexão subjetivo-existencial e não mais 

mediante uma reflexão objetivo-especulativa. Feito esse percurso, veremos como a 

recolocação da questão da verdade constitui o marco essencial da contribuição 

existencial de Kierkegaard/Climacus no Pós-Escrito.  

 

2.5. A Verdade como Interioridade 

 

Como a verdade deve ser compreendida na determinação da existência? Como a 

questão da verdade se apresenta para o espírito existente qua espírito existente?
86

 

“Como um sujeito existente in concreto relaciona-se com a verdade?” 

(KIERKEGAARD, 2013a, p. 203) ou “Como a verdade eterna deve ser compreendida 

na determinação do tempo por aquele que, por existir, está, ele próprio, no tempo”? (Id., 

Ibid.,  p. 203).    

Estas são as questões motivadoras que abrem o Capítulo 2 da Seção 2 do Pós-

Escrito. Com elas, como se nota com facilidade, o acento é posto na existência enquanto 

ponto de referência da questão mesma. Se a existência precisa vir para o primeiro plano, 

então é mister que a questão da verdade seja recolocada a partir de um ponto de vista 

existencial. Como escreve Climacus: “Dado que aquele que pergunta enfatiza, 

precisamente, que ele é um existente, o caminho a ser especialmente recomendado é, 

naturalmente, o que acentua em especial o existir” (Id., Ibid., p. 204). A tarefa 

fundamental é, portanto, esta: acentuar a existência. Com isso, a questão da verdade 

deve ser posta de modo a que a ênfase seja dada à situação concreta do indivíduo 

existente que, enquanto tal, está inserido no tempo – como devir e interesse.  

As primeiras dificuldades surgem, como era de se esperar, porque esse novo 

olhar que se dirige à verdade opõe-se à visão tradicional – sobretudo à visão moderna –

em sua tendência geral de conceber a verdade como a concordância de pensar e ser 
87

. 

Por isso o movimento empreendido por Climacus precisa ser, antes de tudo, um 

movimento de oposição cujo desenvolvimento vai na contra-corrente do tratamento 

tradicional da questão. Sendo assim, antes de apresentar propriamente seu ponto de 

                                                 
86

 Cf. KIERKEGAARD, 2013a, p. 202. 
87

 Em A Doença para a Morte, Anti-Climacus vai mais além ao afirmar que identidade de pensar e ser – 

cuja expressão moderna mais célebre é o cogito ergo sum de Descartes – remonta já ao helenismo como 

um princípio fundamental (Cf. SKS 11, 206). Não podemos nos esquecer que já em Parmênides aparece a 

conhecida e controvertida expressão:  τὸ γὰρ αὐτὸ νοεῖν ἐστίν τε καὶ εἶναι, [“... pois o mesmo é pensar e 

ser”].  



75 

 

vista, Climacus inicia com uma crítica à concepção abstrata da unidade de ser e pensar. 

Ao colocar em xeque tal concepção, o caminho para a reflexão subjetiva é, por assim 

dizer, desobstruído. Vejamos. 

Segundo Climacus, no que diz respeito à unidade de pensar e ser – cuja suposta 

concordância definiria a verdade – importa que se dê uma atenção especial e minuciosa 

ao que se entende por “ser” nesta relação. Duas possibilidades são apontadas: ou o ser, 

naquela relação, deve ser entendido como ser empírico ou, inversamente, como ser 

abstrato. A estratégia argumentativa de Clímacus é simples: mostrar que em ambos os 

casos – quer se conceba o ser mais empiricamente ou mais abstratamente –, em ambos 

os casos a unidade de pensar e ser resulta contraditória.   

 Em primeiro lugar, se o ser é concebido como ser empírico, então a verdade 

teria de ser compreendida não como adaequatio, mas como desideratur: “Se (...) ser é 

entendido como ser empírico então a própria verdade é transformada num desideratur 

[lat.: algo desejado] e tudo é posto no devir, porque o objeto empírico não está acabado” 

(Id., Ibid., p. 199). Tratar-se-ia, como podemos notar, daquela mesma “verdade” da qual 

falava Lessing: não da verdade como algo puro e absoluto, mas da verdade como 

“aproximação” e empenho constante; como esforço no devir. Se se entende o ser 

empiricamente – que de fato é a compreensão que Climacus pretende assegurar – a 

unidade de pensar e ser é impossibilitada porque, neste caso, ser e pesar se inserem no 

âmbito do inter-esse: o ser é ser real e o pensar é o pensar de um sujeito cognoscente 

que está no devir. Ora, se o ser e o pensar são postos no devir, então a possibilidade de 

concordância, de unidade, de finalização ou de conclusão fica impedida. É o que 

Climacus quer dizer quando afirma que, neste caso, “a verdade é uma aproximação cujo 

começo não pode ser posto de modo absoluto, justamente porque não há nenhuma 

conclusão (...)” (Id., Ibid., p. 199). A ausência de conclusão que caracteriza o devir 

entrava a concordância e mantém ser e pensar sempre separados, o que Lessing soube 

expressar bem com sua escolha: não a escolha da verdade absoluta, que só é para Deus, 

mas a escolha do impulso único e sempre animado para a verdade, o que convém a um 

indivíduo existente.  

Pois bem, se o ser não pode ser concebido como ser empírico sem que se anule a 

referida unidade de pensar e ser, então é preciso que se o conceba como ser abstrato:  

 

“(...) o ser tem de ser entendido, portanto, de modo muito mais abstrato, 

como a reprodução abstrata ou o modelo abstrato do que o ser é, in concreto, 

como ser empírico. Compreendido assim, nada impede que a verdade seja 



76 

 

definida abstratamente como algo abstratamente acabado, pois a 

concordância de pensar e ser, vista abstratamente, está sempre acabada, dado 

que o começo do devir reside, precisamente, na concreção, da qual a 

abstração, abstratamente, abstrai” (Id., Ibid., p. 200).  

 

 Com outras palavras, no âmbito da abstração a unidade de pensar e ser é 

perfeitamente possível porque o ser, entendido abstratamente, não é mais do que um 

pensamento, não mais que pensar. Neste sentido, nada de diferente do pensar pode ser 

entendido com o termo ser quando se lhe atribui esse significado abstrato. A identidade 

é, portanto, ideal, mas daí o problema: “se o ser é compreendido desse modo, então a 

fórmula é uma tautologia; quer dizer, pensar e ser significam a mesmíssima coisa, e a 

concordância de que aqui se trata é apenas a abstrata identidade consigo mesma” (Id., 

Ibid., p. 200). Ora, se a fórmula é uma tautologia, não cabe falar em “concordância”, 

mas em uma identidade abstrata que exclui a concretude de seu âmbito.  

Como bem percebeu J. Stewart, a crítica de Climacus visa primeiramente ao 

cogito ergo sum cartesiano. Com efeito, nele está a primeira representação moderna 

daquela unidade, abstratamente compreendida, de pensar e ser. Uma explicação de 

Climacus a esse respeito nos ajudará a compreender melhor sua crítica. Escreve ele:  

 

O cartesiano cogito ergo sum já foi bastante repetido. Se alguém compreende 

com o eu no cogito um ser humano individual, então a proposição é das que 

nada provam: eu estou pensando, ergo eu existo, mas se eu estou pensando, 

não é de se admirar, então, que eu exista; afinal de contas, isso já estava dito, 

e o primeiro, então, diz até mais do que o último. Se alguém, então, pelo eu 

do cogito, compreende um ser humano singular existente [et enkelt 

existerende Menneske], aí a filosofia grita: tolice, tolice, não se trata aqui de 

meu eu ou teu eu, mas do puro eu. Mas este puro eu não pode, porém, ter 

outra existência além de uma existência de pensamento [end Tanke-

Existents]; o que quer então que signifique a fórmula conclusiva, ela não 

conclui, pois, nesses termos, a proposição é uma tautologia (SKS 7, 288-9) 
88

.  

 

 

 O fato de a fórmula ser uma tautologia resulta da abstração da concretude do ser 

enquanto ser empírico. O ser se identifica com o pensar na medida em que se abstrai de 

sua existência concreta em favor de uma existência de pensamento [Tanke-Existents]. 

Com o objetivo de desviar a crítica de Climacus a Hegel e direcioná-la para Descartes e 

para Martensen, J. Stewart recorda um comentário significativo de Kierkegaard acerca 

do cogito cartesiano. Citamos a passagem porque constitui um complemento importante 

à citação anterior: 

 

                                                 
88

 Tradução de Álvaro Valls.  



77 

 

“Dúvida” [Tvivl] vem de “dois” [Tve], assim como Zweifel e dubitatio, e 

aquilo que é posto em dúvida é: pensar e ser, ou o conteúdo da dúvida é se 

meu pensamento tem também realidade. A fim de não permanecer nessa 

dúvida, quis Descartes duvidar de tudo, pois só assim poder-se-ia encontrar 

um ponto [sobre o qual] é impossível duvidar, e este ponto é: cogito ergo 

sum. Este não deve ser traduzido como “portanto”, mas 1) “Eu penso e, 

pensando, eu sou”. Pensamento e ser então coincidem; não há contradição na 

proposição; ergo é então uma partícula copulativa, e não conclusiva. 2) 

Igualmente, “eu penso” não deve ser tomado empiricamente, mas como o 

puro eu, minha auto-consciência, não meu sentimento ou qualquer outra coisa 

(...) Descartes então diz que eu posso duvidar, por exemplo, se estou sentado 

aqui, mas sobre meu pensamento eu não posso duvidar, de modo que aqui 

está a identidade de pensar e ser
89

.  

    

Se a primeira expressão moderna dessa unidade aparece em Descartes, 

poderíamos dizer que seu acabamento é realizado pela filosofia hegeliana – basta para 

isso que reparemos, por exemplo, na introdução da Ciência da Lógica onde Hegel 

afirma que “as coisas [Dinge] e o pensamento [Denken] dos objetos (...) concordam em 

si e para si: o pensamento em suas determinações imanentes e a natureza verídica das 

coisas são um e o mesmo conteúdo” (HEGEL, 2011, p. 24); ou ainda que a lógica tem 

de ser apreendida como o reino do pensamento puro e que “esse reino é a verdade, 

como ela é em si e para si mesma, sem invólucro”, de modo que “esse conteúdo é a 

exposição de Deus” (Id., Ibid., p. 29). Assim sendo, se a crítica de Kierkegaard dirige-se 

ao princípio da filosofia cartesiana, com ainda mais vigor deve atingir à filosofia de 

Hegel, na medida em que esta constitui a “elevação” daquele princípio.  

Ao discutir essa crítica kierkegaardiana à unidade de pensamento e ser, J. 

Stewart defende a tese de que a referida crítica não visa diretamente a Hegel, mas antes 

a Descartes e ao teólogo dinamarquês H. L. Martensen. Para confirmar sua tese, J. 

Stewart laça mão da seguinte passagem na qual Climacus critica o argumento 

ontológico: “Quando, por exemplo, foi dito: Deus tem de ter todas as perfeições, ou a 

mais alta essência [Væsen] tem de ter todas as perfeições; ser é também uma perfeição; 

ergo, a mais alta das essências tem de ser, ou Deus tem de ser – todo o movimento é 

                                                 
89

 Como citado em STEWART, 2003, p.507:  

“Doubt” [Tvivl ] comes from “two” [Tve], just like Zweifel and dubitatio, and that between which it is 

doubted is: thought and being, or the content of doubt is whether my thought also has reality. In order not 

to remain in this doubt, Descartes wanted that one doubt everything, for only then can a point be found 

which it is impossible to doubt, and this point is: cogito ergo sum. This should not be translated 

“therefore,” 1) but “I think, and, thinking, I am.” Thought and being thus coincide; there is no 

contradiction in the proposition; ergo is thus a copulative and not a conclusive particle. 2) Similarly, “I 

think” should not be taken empirically but it is the pure I, my self-consciousness, not my feeling or 

anything else. Concerning everything, Descartes thus says I can doubt, for example, whether I amsitting 

here, but about my thought I cannot doubt, thus here is the identity of thought and  being”.  



78 

 

ilusório” (SKS 7, 305) 
90

. Climacus, neste ponto, acrescenta uma nota de rodapé que, 

segundo J. Stewart, distingue explicitamente Hegel daquele movimento que é chamado 

de “ilusório”. A nota reza: “Hegel, contudo, não fala deste modo; graças à identidade de 

pensar e ser ele está elevado acima de uma maneira mais infantil de filosofar, algo que 

ele próprio lembra, p. ex., em relação ao próprio Cartesius” (SKS 7, 305)
91

. A partir 

disso, Stewart pôde concluir que a critica de Climacus visava muito mais a Descartes do 

que a Hegel, afinal essa nota de rodapé faria justamente uma distinção que, por assim 

dizer, falaria, se não em favor de Hegel, pelo menos não em desfavor.  

Ora, se tivéssemos autoridade suficiente, poderíamos até rir de J. Stewart neste 

ponto, porque afinal ele aqui não tem olhos para a ironia de Climacus e, ainda pior, 

acaba entendendo tudo às avessas! Com efeito, o que faz Climacus naquela nota é, antes 

de tudo, ironizar Hegel em sua pretensão – bem sucedida! – de ir além de Cartesius! De 

fato Hegel eleva-se acima de uma “maneira mais infantil de filosofar”, mas o faz 

“depois da mais exaustiva abstração”, no puro pensar, de modo que, como escreve 

Climacus, “se a filosofia hegeliana está livre de todos os postulados, então conquistou 

isso graças a um postulado insano: o começar [Begynden] do puro pensar” (SKS 7, 

286)
92

. 

 Mas notemos – e isso J. Stewart percebeu muito bem –, notemos que o puro 

pensar só é um postulado insano para aquele que afirma a primazia da existência. Com 

outras palavras: a crítica de Climacus/Kierkegaard a Hegel não pode de maneira 

nenhuma ser uma crítica desenvolvida no interior do sistema. Ao criticar Hegel, 

Kierkegaard não o faz sob o ponto de vista lógico, mas antes sob o ponto de vista 

existencial. A filosofia hegeliana falha porque o seu postulado (o puro pensar) não tem 

nada a ver com a existência
93

. O próprio Climacus expressa sua crítica de maneira 

simples e direta com as seguintes palavras: 

 

(...) por mais que eu, na qualidade de um humilde leitor que de jeito nenhum 

pretende ser um juiz, esteja disposto a admirar a Lógica de Hegel, por mais 

disposto que eu esteja a reconhecer que para mim pode haver muito para 

aprender quando eu voltar a ela outra vez, eu também devo ser tão orgulhoso, 

tão obstinado, tão insistente, tão destemido em minha insistência de que a 

                                                 
90

 Tradução de Álvaro Valls.  
91

 Idem.  
92

 Idem.  
93

Cf. Pós-Escrito (SKS 7, 302): “Den rene Tænken (...) har Intet, Intet med Existents at gjøre” [O puro 

pensar (...) não tem nada, nada a ver com a existência].  



79 

 

filosofia hegeliana, ao não definir sua relação para com um existente, ao 

ignorar o ético, confunde [forvirrer] a existência (SKS 7, 282) 
94

. 

 

 Não vamos mais nos alongar neste tema para que nosso comentário não se torne 

uma digressão. Importa que fique assegurada a crítica de Climacus à compreensão da 

verdade como concordância de pensar e ser – seja numa perspectiva mais 

acentuadamente fenomênica (filosofia crítica), seja numa compreensão “absoluta” (a 

“ciência pura” ou a Lógica hegeliana)
95

.  

Feito isso, a questão da verdade precisa então ser recolocada para o espírito 

existente qua existente, ou seja: é preciso que se pergunte pela verdade a partir de uma 

perspectiva existencial. Só assim a existência é acentuada e a verdade é compreendida 

como algo que diz respeito ao existente, in concreto – o que tentamos expressar com as 

perguntas que abriram essa seção e que, por comodidade, gostaríamos de repetir: como 

a verdade deve ser compreendida na determinação da existência? Como a questão da 

verdade se apresenta para o espírito existente qua espírito existente?
96

 “Como um 

sujeito existente in concreto relaciona-se com a verdade?” (KIERKEGAARD, 2013a, p. 

203) ou “Como a verdade eterna deve ser compreendida na determinação do tempo por 

aquele que, por existir, está, ele próprio, no tempo”? (Id., Ibid.,  p. 203).    

          Para o indivíduo existente qua existente, a reflexão sobre a verdade só pode se 

apresentar por duas vias: ou como uma reflexão objetiva, cujo acento é posto no objeto 

ou, inversamente, como uma reflexão subjetiva, que acentua a subjetividade. Nas 

palavras de Climacus:    

 

“Para a reflexão objetiva, a verdade se torna algo objetivo , um objeto, e aí se 

trata de abstrair do sujeito; para a reflexão subjetiva, a verdade se torna a 

apropriação, a interioridade, a subjetividade, e aí se trata justamente de, 

existindo, aprofundar-se na subjetividade” (Id., Ibid., p. 202).  

 

 Para a reflexão objetiva, a existência se torna indiferente porque o sujeito 

existente é posto em segundo plano.  Mas na medida em que o sujeito e a subjetividade 

se tornam indiferentes, também a verdade torna-se assim, desinteressada, objetiva. Aqui 

se trata então de abstrair do sujeito, in concreto, em favor de uma segurança própria da 

abstração – protegida contra a incerteza objetiva própria da existência.  

                                                 
94

 Tradução de Álvaro Valls.  
95

 Não é nosso objetivo aqui esclarecer essa distinção. Sugerimos como leitura complementar a 

Introdução da Ciência da Lógica de Hegel (HEGEL, 2011) e o livro Kant e o Problema da Coisa em Si 

no Idealismo Alemão, de Juan Adolfo Bonaccini (BONACCINI, 2003).    
96

 Cf. KIERKEGAARD, 2013a, p. 202. 



80 

 

Inversamente, a reflexão subjetiva volta-se para o sujeito existente ou para a 

subjetividade, de modo que a existência é posta em primeiro plano. Aqui, na medida em 

que o sujeito e a subjetividade são acentuados, também a verdade torna-se assim, 

interessada, subjetiva, não-indiferente. Trata-se, portanto, de afirmar o sujeito existente, 

in concreto, o que deixa a objetividade em segundo plano, como algo evanescente.  

Numa passagem que já se tornou célebre entre os leitores do Pós-Escrito, 

Climacus escreve:  

 

Quando se pergunta pela verdade objetivamente, reflete-se aí sobre a 

verdade como um objeto com o qual aquele que conhece se relaciona. Aí não 

se reflete sobre a relação, mas sobre o fato de que é com a verdade, com o 

verdadeiro que ele se relaciona. Desde que aquilo com o que ele se relaciona 

seja a verdade, o verdadeiro, o sujeito está então na verdade.  Quando se 

pergunta pela verdade subjetivamente, reflete-se aí subjetivamente sobre a 

relação do indivíduo. Desde que o como dessa relação esteja na verdade, o 

indivíduo está então na verdade, mesmo que, assim, se relacione com a não-

verdade (Id., Ibid., p. 210)   

 

Neste ponto nos lembramos de Lessing e daquela sua atitude existencialmente 

coerente e humanamente comprometida. Se Lessing tivesse se perguntado pela verdade 

objetivamente, teria se prostrado ante a mão direita de Deus e ganho apenas uma 

“verdade” aproximativa que nunca encontra sua plenitude, afinal a verdade pura é de 

fato só para Deus e mais ninguém. A consideração objetiva quer apresentar a verdade 

objetivamente, mas como aquele que considera é um existente, todo seu esforço não 

passará de uma aproximação indiferente que tenta primeiro apreender a verdade como 

objeto para só então comprometer-se nela. 

Mas Lessing não procedeu assim, pelo contrário: ao perguntar pela verdade 

subjetivamente, o que ele faz é perguntar-se sobre sua relação para com a verdade, ou 

seja, sobre a relação que um indivíduo existente pode ter com a verdade, de modo que a 

verdade é remetida para a interioridade do sujeito existente e passa a depender do 

“como” da relação mesma – isso, claro, para um existente, e não para Deus.  

O mérito de Lessing é o de colocar a questão da verdade objetivamente de modo 

problemático: se há ou não uma verdade. Sim, objetivamente estamos sempre diante 

deste ou/ou, e o máximo que a consideração objetiva pode alcançar é uma aproximação 

que não finda nem se conclui. Ao afirmar que a verdade pura é de fato só para Deus e 

mais ninguém, Lessing está claramente dizendo que, objetivamente, não se pode 

apreender a verdade como se estivéssemos na posição de Deus, mas que, sob o ponto de 

vista objetivo, a verdade sempre se apresenta para um existente de modo problemático.  



81 

 

Para esclarecer essa relação, Climacus propõe o seguinte exemplo:  

 

Se alguém objetivamente investiga sobre a imortalidade, e um outro depõe a 

paixão da infinitude na incerteza: Onde, então, há mais verdade, e quem tem 

mais certeza? Um deles ingressou, de uma vez por todas, numa aproximação 

que nunca termina, pois a certeza da imortalidade reside, afinal de contas, 

justamente na subjetividade; o outro é imortal e, justamente por isso, 

empenha-se em combater contra a incerteza (Id., Ibid., p. 212).  

 

 Com a verdade dá-se a mesma coisa: se alguém investiga objetivamente sobre a 

verdade, e um outro põe a paixão da infinitude na incerteza (como o faz Lessing): onde 

há mais verdade? E então nos lembramos de Sócrates e de sua ignorância. Esta, com 

efeito, era a expressão do caráter objetivamente problemático da existência em relação à 

verdade. “A ignorância socrática foi então a expressão, firmemente mantida com toda a 

paixão da interioridade, de que a verdade se relaciona com um existente, e, por isso, 

precisa permanecer, para ele, enquanto existente, como um paradoxo (Id., Ibid., p. 213). 

Mas no paradoxo a objetividade esbarra e detém-se, não podendo ir além. Sócrates 

soube disso, assim como Lessing o reafirma e Climacus agora o repete. Voltaremos a 

esse ponto mais adiante. 

 Objetivamente acentua-se o “o que”, subjetivamente o “como”
97

. Ora, ao 

acentuar o “o que” da verdade, a aproximação objetiva desconsidera o sujeito – e a 

relação deste para com a verdade – e põe sua ênfase no objeto. Por outro lado, ao 

acentuar o “como” em relação à verdade, a reflexão subjetiva enfatiza a relação do 

sujeito existente, em sua própria existência, para com a verdade:  

 

Objetivamente, só se pergunta pelas categorias de pensamento; 

subjetivamente, pela interioridade. Em seu máximo, esse “como” é a paixão 

da infinitude, e a paixão da infinitude é a própria verdade. Mas a paixão da 

infinitude é justamente a subjetividade, e assim a subjetividade é a verdade 

(Id., Ibid., p. 214)     

 

 Ao identificar a verdade com a paixão da infinitude, Climacus ao mesmo tempo 

tira o acento da objetividade – que só pode fornecer um saber aproximado e incerto – e 

o coloca na interioridade apaixonada do sujeito existente. A verdade não está, portanto, 

no objeto, pois o que um existente recebe da objetividade em relação à verdade é apenas 

a incerteza objetiva; a verdade está na paixão do sujeito que se empenha na escolha do 

                                                 
97

 Cf. KIERKEGAARD, 2013, p. 213.  



82 

 

objetivamente incerto – pois a verdade, para um indivíduo existente, só pode ter a 

certeza da subjetividade, sendo objetivamente uma incerteza. Diz Climacus: 

 

Se a subjetividade é a verdade, a definição de verdade tem também de conter, 

em si mesma, uma expressão do oposto da objetividade (...) e essa expressão 

indicará, ao mesmo tempo, a tensão da interioridade. Eis aqui uma tal 

definição de verdade: a incerteza objetiva, sustentada na apropriação da 

mais apaixonada interioridade, é a verdade,  a mais alta verdade que há para 

um existente (Id., Ibid., p. 214-215).  

     

     

 Importa primeiramente que dois pontos sejam mais bem esclarecidos no tocante 

às citações acima. Em primeiro lugar, ao afirmar que a subjetividade é a verdade, 

Climacus não quer com isso dizer que a subjetividade é em si mesma a verdade, como 

se se definisse a subjetividade como a verdade. Como bem o percebeu Matthew. G. 

Jacoby no artigo Kierkegaard on Truth
98

: “Não é a subjetividade que está sendo descrita 

como verdade, mas a verdade que está sendo descrita como subjetividade (JACOBY, 

2002, p. 37)
99

. Significa que a subjetividade pode ser não-verdadeira, mas a verdade 

para o indivíduo existente não pode ser outra coisa senão subjetividade. Em segundo 

lugar, a subjetividade aqui não pode ser entendida abstratamente como “a forma abstrata 

da objetividade abstrata”, como o faz a filosofia especulativa
100

. Muito pelo contrário, 

subjetividade aqui é sinônimo de interioridade apaixonada. Dizer que a verdade é a 

subjetividade, significa afirmar, como vimos na definição acima, que a verdade é o 

empenho, o esforço, a paixão interior frente à incerteza objetiva e de modo a sustentar a 

tensão gerada por essa incerteza. 

 Na definição dada por Climacus, à “apropriação da mais apaixonada 

interioridade” corresponde a incerteza objetiva. Ora, a mesma correlação é acentuada 

pelo autor em outros termos, quando afirma que “o máximo da interioridade num 

sujeito existente é paixão; à paixão corresponde a verdade como um paradoxo (...)” 

(KIERKEGAARD, 2013a, p. 210). Notemos que se trata de uma relação de 

correspondência, de modo que a verdade não se mostra como um paradoxo em si 

                                                 
98

 Nesse artigo, M. G. Jacoby se opõe à tese de que a verdade como subjetividade excluiria todo 

referencial objetivo. Para Jacoby – que a nosso ver demonstra muita competência em sua conclusão, 

embora não estejamos completamente seguros para aderir à sua interpretação – Kierkegaard de fato tem 

uma referência objetiva em sua noção de verdade, e essa referência é justamente a revelação (que afirma 

ser a verdade objetiva eterna) baseada na qual Kierkegaard definiria a verdade com subjetividade. Ao 

mesmo tempo Jacoby está consciente de que “O ponto em Kierkegaard é que a própria revelação é um 

absurdo objetivo” (JACOBY, 2002, p. 41) [The point in Kierkegaard is that the revelation itself is an 

objective absurdity].    
99

 “It is not subjectivity that is being described as truth but truth that is being described as subjectivity”.  
100

 Cf. KIEREKAGAARD, 2013a, p.204.  



83 

 

mesma, mas como um paradoxo na medida em que lhe corresponde a paixão da 

interioridade. Como explica Climacus: “que a verdade se torne um paradoxo é algo que 

está fundamentado justamente na relação da verdade para com um sujeito existente” 

(Id., Ibid., p. 210). Como havíamos referido acima, en passant, esse foi justamente o 

mérito de Sócrates: a expressão – sustentada apaixonadamente em sua ignorância – de 

que a verdade se relaciona com um individuo existente e, precisamente por isso, precisa 

permanecer, para o existente enquanto tal, como um paradoxo. Importa, contudo, que 

permaneçamos atentos ao fato de que “Socraticamente, a verdade eterna não é, de modo 

algum, paradoxal em si mesma, mas só por se relacionar com um existente” (Id., Ibid. p. 

216). E acrescentamos ainda: não com um existente qualquer, mas com aquele que quer 

repercutir a verdade em sua vida, apropriando-se dela concretamente, numa palavra, 

para aquele indivíduo subjetivamente apaixonado. É nesse sentido que à paixão 

corresponde a verdade como um paradoxo. No seu estudo “Lessing and Socrates in 

Kierkegaard’s Postscript”, Jacob Howland pergunta-se de que maneira a verdade como 

um paradoxo corresponde à paixão. Sua resposta indica dois motivos: a paixão tanto 

origina quanto responde ao paradoxo, e nisso consiste a correspondência:   

 

Se pudermos julgar pelo exemplo de Sócrates, a paixão tanto origina quanto 

responde ao paradoxo. Ela origina o paradoxo, pois é o desejo erótico de 

Sócrates de viver de acordo com a verdade que o motiva a relacioná-la com a 

sua existência. E ela responde ao paradoxo, porque Sócrates está sempre 

questionando o conhecimento que nunca está totalmente em sua posse, e é 

precisamente a incerteza objetiva sobre a verdade “que tensiona a paixão 

infinita da interioridade” (CUP, 171) (HOWLAND, 2010, p. 127-8) 
101

. 

 

 A consciência socrática de que a verdade, para o existente, é um paradoxo, 

identifica-se com a determinação da verdade como subjetividade. Com efeito, ao 

expressar, com sua ignorância, a incerteza objetiva (o paradoxo) em relação à verdade, 

Sócrates acentua a subjetividade como o lugar da verdade, que é a paixão da 

interioridade. Por isso Climacus pode afirmar que “na proposição de que a 

subjetividade, a interioridade, é a verdade, está contida a sabedoria socrática, cujo 

mérito imortal consiste justamente em ter respeitado o significado essencial do existir” 

(KIERKEGAARD, 2013a, p.215).      

                                                 
101

 If we may judge by the example of Socrates, passion both originates and answers to paradox. It 

originates paradox, for it is Socrates’ erotic desire to live up to the truth that motivates him to relate it to 

his existence. And it answers to paradox, because Socrates is always questing for knowledge that is never 

fully in his possession, and it is precisely objective uncertainty about the truth “that tightens the infinite 

passion of inwardness”(CUP 171). 



84 

 

  Com isso fica determinado que quando se acentua o existir, a verdade, 

determinada objetivamente, é o paradoxo. Mas que a verdade objetivamente seja o 

paradoxo mostra justamente que a subjetividade, a interioridade, é a verdade. Com isso 

estamos no terreno da sabedoria socrática: o paradoxo é a incerteza objetiva que “coloca 

todo o peso” na subjetividade; à verdade como paradoxo corresponde a paixão da 

interioridade, o que é justamente a verdade. Assim, como dizíamos, sob o ponto de vista 

socrático a verdade eterna não é paradoxal em si mesma, mas o é por se relacionar com 

um existente, sendo o mérito de Sócrates justamente este: o de ter acentuado a 

existência, “que contém em si a determinação da interioridade”
102

.    

 Agora, existe uma expressão ainda “mais interior” para o fato de que a 

subjetividade, a interioridade é a verdade? Existe uma forma de acentuar ainda mais o 

fato de que a interioridade é a verdade, de modo que se chegue inclusive a ir além do 

socrático, embora o incluindo e o compreendendo?  

 Com essas perguntas seguimos o tom de experimentação de Climacus que, assim 

como o fizera nas Migalhas Filosóficas, se propõe agora no Pós-Escrito a novamente 

“ensaiar” uma categoria que vá mais além do socrático, sem que, contudo, o 

desconsidere. Para já antecipar, lembremo-nos que no final das Migalhas, o cristianismo 

já tivera sido referido como a realidade que vai além do socrático. O “ensaio” de 

Climacus, portanto, deve seguir na direção do cristianismo enquanto expressão mais alta 

da verdade como interioridade.  

 O fato de que, sob o ponto de vista socrático a verdade eterna não seja o 

paradoxo em si mesmo, mas apenas por relacionar-se com um existente, encontra uma 

expressão reforçada na ideia de que todo conhecer é recordar. Com isso, Sócrates 

acentuaria que não existe nenhuma outra precariedade no indivíduo existente em relação 

ao conhecimento da verdade a não ser o fato de que ele existe na finitude da existência. 

A possibilidade da reminiscência assegura ao indivíduo a posse da verdade, desde que 

ele possa recordar-se dela – o que só é impedido constantemente pelo fato de que o 

indivíduo existe. Pois bem, e se tivéssemos que ir além do socrático? Climacus segue 

nesse sentido:  

 

Portanto, a subjetividade, a interioridade, é a verdade; agora, há uma 

expressão mais interior para isso? Sim, se o dito: a subjetividade, a 

interioridade, é a verdade começar assim: a subjetividade é a inverdade (...) 

Socraticamente, a subjetividade é a inverdade quando ela se recusa a entender 

                                                 
102

 Sobre isto Cf. KIERKEGAARD, 2013a, p.217 (em nota).  



85 

 

que a subjetividade é a verdade, mas quer, p. ex., ser objetiva. Aqui, pelo 

contrário, ao querer começar a se tornar a verdade tornando-se subjetiva, a 

subjetividade encontra-se na dificuldade de ser a inverdade (...) mas agora a 

dificuldade é que o que seguia Sócrates como uma possibilidade suspensa, 

tornou-se uma impossibilidade (KIEREKEGAARD, 2013a, p. 218-19)   

 

 Sabemos que, desde as Migalhas, a inverdade do indivíduo foi chamada 

(experimentalmente) por Climacus de pecado. Agora se dá uma infinita mudança 

qualitativa em relação ao socrático porque neste caso fica abolida a possibilidade da 

reminiscência. O indivíduo não tem mais em si a verdade como uma possibilidade que 

sempre é suspensa na existência, mas agora ele mesmo está na inverdade, opondo-se ou 

polemizando contra a verdade – e por sua própria culpa! 
103

. Ora, “se já era paradoxal 

que a verdade eterna se relacionasse com um existente, agora é absolutamente paradoxal 

que ela se relacione com um tal existente” (Id., Ibid., p. 219). Com isso se dá um 

primeiro passo para além do socrático. Haveria uma forma de acentuar ainda mais a 

interioridade? Sim, se a expressão: a verdade não é o paradoxo em si, mas apenas para 

um existente, for substituída por essa: a verdade é o paradoxo em si mesmo. Diz 

Climacus:   

 

Quando a verdade eterna relaciona-se com um existente, ela se torna o 

paradoxo. O paradoxo rebate, na incerteza objetiva e na ignorância, para a 

interioridade daquele que existe. Mas como o paradoxo não é, em si mesmo, 

o paradoxo, ele não rebate com interioridade suficiente; pois sem risco não há 

fé; quanto maior o risco maior a fé; quanto mais confiabilidade objetiva, 

menos interioridade (pois a interioridade é justamente a subjetividade); 

quanto menos confiabilidade objetiva, mas profunda é a possível 

interioridade. Quando o próprio paradoxo é o paradoxo, ele rebate em virtude 

do absurdo, e a paixão da interioridade, que corresponde a isso, é a fé (Id., 

Ibid. p.220-221) 

   

 Trata-se, como bem o podemos notar, não mais de um paradoxo relativo, mas de 

um paradoxo absoluto, ou seja, de um paradoxo que não é tal em relação a, mas em si 

mesmo. “A verdade eterna surgiu no tempo. É isso o paradoxo” (Id., Ibid., p. 220). Com 

o cristianismo, a interioridade é aprofundada em virtude do absurdo: a verdade eterna 

veio a ser no tempo, o verbo se fez carne, Deus foi gerado, veio a ser como qualquer ser 

humano. Se sob o ponto de vista socrático sustentava-se a incerteza objetiva em relação 

à verdade, agora há a certeza de que, visto objetivamente, isso é um absurdo – e a 

paixão da interioridade que sustenta esse absurdo é a fé. Não se pode acentuar a 

interioridade mais do que agora:  

                                                 
103

 Cf. Migalhas Filosóficas, p. 35 (KIERKEGAARD, 2008a)  



86 

 

 

Para a interioridade não há expressão mais forte do que, quando a retirada, da 

existência para dentro da eternidade, pela recordação, se tornou impossível, 

então, com a verdade contra si, como paradoxo, na angústia do pecado e com 

sua dor, com o tremendo risco da objetividade – crer (Id., ibid., 221).   

 

 Neste caso a objetividade está reduzida a nada, ou melhor, está exercendo o seu 

poder de repulsão com a maior intensidade possível, pois tudo está posto na contra 

corrente da objetividade. Com o cristianismo, a exigência recai totalmente sobre a 

interioridade, pois ao se proclamar como o absurdo, como o paradoxo absoluto, o 

cristianismo exige do existente a interioridade da fé (sensu strictissimo) ante aquilo que 

para os gregos é loucura e para os judeus escândalo. “A existência jamais poderá ser 

acentuada mais fortemente do que foi agora” (Id., Ibid., p. 220).  

 Assim gostaríamos de concluir o percurso proposto neste capítulo, mas não sem 

antes tecermos algumas reflexões finais de caráter elucidativo à guisa de conclusão.                          

 

*** 

 

“A época presente é essencialmente sensata, reflexiva, desapaixonada, 

ardendo em fugaz entusiasmo e repousando sagazmente na indolência” 

(SKS 8, 66) 
104

.  

 

  Com essas palavras Kierkegaard, assumindo o papel de recenseador
105

, resume 

o traço fundamental de sua época: trata-se de uma época que renunciou à paixão em 

favor da reflexão ou que valorizou esta em detrimento daquela. A época é sensata, 

deliberativa, ponderativa, ora explodindo num acesso de entusiasmo volátil, ora 

acomodando-se na indolência com o auxílio de uma perspicácia peculiar. Como escreve 

o “revisor” logo em seguida: “Sua condição [a da época] é como a de um sonolento pela 

manhã: grandes sonhos, depois sonolência, e então uma ideia engenhosa ou sagaz para 

permanecer na cama” (SKS 8, 67)
106

.   

   Um mês antes, no Pós-Escrito, J. Climacus diria algo semelhante em relação à 

“tendência de toda a época”: “Minha ideia principal, era que, em nosso tempo, devido 

                                                 
104

 ,,Nutiden er væsentligen den forstandige, den reflecterende, den lidenskabsløse, den flygtigt i 

Begeistring opblussende og kløgtigt i Indolents udhvilende“.  
105

 Isso porque o trecho citado pertence a “Uma Recensão Literária”, publicada por Kierkegaard em 30 de 

março de 1846. Nela, Kierkegaard faz uma apreciação da novela Duas Épocas (To Tidsaldre), escrita por 

Thomasine Gyllembourg – mãe de J. L. Heiberg, um dos principais apologistas de Hegel na Dinamarca 

da época –, mas publicada anonimamente.  
106

 „Dens Tilstand er som den henimod Morgenen Indslumredes: store Drømme, saa Dvaskhed, saa et 

vittigt eller kløgtigt Indfald til Undskyldning for at man bliver liggende“ 



87 

 

ao muito saber, a gente se esqueceu do que é existir, e do que pode significar 

interioridade” (KIERKEGAARD, 2013a, p. 262). O saber em excesso abre mão da 

necessidade da decisão, categoria fundamental da existência e da interioridade. A ação é 

substituída pela antecipação, e o interesse do indivíduo existente é posto de lado pela 

reflexão indiferente e desinteressada.  Esse “diagnóstico” condiciona a tarefa inicial de 

Climacus: trata-se de acentuar a existência e a interioridade em uma época que, por 

excesso de saber, se esqueceu delas
107

. 

 O ponto máximo dessa acentuação, como vimos, está na recolocação da questão 

da verdade a partir de um ponto de vista existencial. A verdade subjetiva, a 

interioridade, golpeia contra a especulação e contra o excesso de saber do Sistema em 

defesa da paixão do indivíduo existente que se empenha, se compromete ou se interessa 

na verdade. Contra a tendência objetiva da época – que quer contemplar a verdade 

objetivamente – Climacus resolve falar não em uma abordagem ou em uma 

contemplação da verdade objetiva, mas em uma apropriação ou em uma vivência 

interior da verdade como subjetividade. Com isso a ênfase se desloca do âmbito do 

saber e da reflexão, para o âmbito da decisão e da paixão.  

 Que a subjetividade, a interioridade, é a verdade, é a tese de Climacus. Se 

contemplarmos e conhecermos essa tese; se a estudarmos e analisarmos em suas 

minúcias; se cuidarmos de não deixar passar nenhuma palavra despercebida, quer dizer, 

se a soubermos “de cor e salteado” a ponto de poder repeti-la letra por letra, sem faltar 

com uma vírgula e sem omitir um único “i”, nem por isso estaremos na verdade – afinal 

a interioridade é que é a verdade e não o saber que diz que a interioridade é a verdade.     

 Agora o principal: o ponto mais alto dessa tese, ou melhor, o fenômeno que leva 

essa tese às suas últimas conseqüências ou ao seu mais alto grau é o cristianismo. Com 

a determinação do pecado no indivíduo e com o paradoxo absoluto do Deus encarnado, 

o cristianismo enfatiza a existência de modo infinitamente mais forte que todo o 

paganismo. Isso porque, no cristianismo, a existência no tempo torna-se decisiva para a 

                                                 
107

 Vimos como já nas Migalhas, com a noção de devir, a existência é acentuada como uma determinação 

da liberdade – o que ressoa com as reflexões d’O Conceito de Angústia analisadas no capítulo anterior. 

Também em De Omnibus Dubitandum Est e no Pós-Escrito, a existência compreendida como interesse é 

acentuada como um estado intermediário, como uma síntese contraditória que enquanto tal exige o 

esforço e o empenho do indivíduo existente na lida com essa situação crítica. Enquanto esforço 

continuado – motivado pela negatividade e incerteza objetiva – a existência só pode ser acentuada em sua 

correspondência para com a interioridade. Com efeito, só na subjetividade ou na interioridade 

apaixonada, o existente terá se apropriado de sua existência e só então, podemos dizer, ele existirá – não 

sub specie aeterni, mas como um sujeito existente concreto que está atento ao que é existir e ao que pode 

significar interioridade. 

 



88 

 

verdade e para a felicidade eterna. A verdade eterna surgiu no tempo para um sujeito 

que não tem a verdade em si nem pode refugiar-se na reminiscência que asseguraria seu 

vínculo com o eterno. Escreve Climacus:   

 

Se o sujeito acima mencionado foi impedido pelo pecado de retomar-se a si 

mesmo na eternidade, agora não deve mais se preocupar por causa disso, pois 

agora a verdade eterna, essencial, já não se encontra lá atrás, mas veio para 

frente dele, pelo fato de ela mesma existir, ou ter existido, de modo que se o 

indivíduo, existindo, na existência, não alcançar a verdade, jamais a 

alcançará.  

 A existência jamais poderá ser acentuada mais fortemente do que foi 

agora. (KIERKEGAARD, 2013a, p. 220).    

  

 A verdade eterna veio a ser no tempo – Deus foi gerado, nasceu, cresceu e viveu 

como todo ser humano vive – e então a existência tornou-se o único ponto de partida, o 

instante kairológico da relação para com a verdade. O paradoxo que a própria existência 

já é por si mesma enquanto inter-esse; o paradoxo de que a verdade eterna se relacione 

com o existente (a sabedoria socrática); tudo agora torna-se infinita e qualitativamente 

diferente porque um novo paradoxo entra em cena colocando todo o peso sobre a 

existência. Esse paradoxo, diz Climacus, reside em que a vida no tempo deva ser o 

ponto de partida do eterno, como se a eternidade (que pressupõe eternamente a si 

mesma) fosse dada em um determinado instante do tempo. Ora, mas era justamente esse 

o problema das Migalhas Filosóficas, expresso naquela pergunta posta em sua folha de 

rosto, qual seja: “pode haver um ponto de partida histórico para uma felicidade eterna?”. 

Que o cristianismo responde positivamente a essa pergunta, as Migalhas já o haviam 

mostrado. No Pós-Escrito o problema é posto sob uma nova roupagem, e Climacus, 

para falar com simplicidade, usando a si mesmo como exemplo, o enuncia assim: 

 

Eu, Johannes Climacus, nascido e criado nesta cidade e tendo agora trinta 

anos de idade, um ser humano comum como a maioria das pessoas, assumo 

que o maior dos bens, chamado felicidade eterna, espera por mim do mesmo 

modo como espera por uma empregada doméstica ou um professor. Ouvi 

dizer que o cristianismo é um pré-requisito para este bem. E agora pergunto 

como posso entrar em relação com esta doutrina (KIERKEGAARD, 2013a, 

p. 21).  

 

 Com isso a contribuição de Climacus se insere no âmbito geral de toda a 

produção autoral de Kierkegaard, afinal também o heterônomo trabalha no sentido de 

“toda a obra”, isto é, visando ao problema fundamental da produção de Kierkegaard, 



89 

 

qual seja: o problema de tornar-se cristão
108

. As obras heterônomas anteriores haviam 

trabalhado no mesmo sentido, mas por outra via: aquela em que se regressa do estético 

para se tornar cristão. O Pós-Escrito descreve a segunda via: aquela em que se regressa 

da especulação, do excesso de saber, do sistema, para se tornar cristão
109

.    

 Qual o mérito de Climacus então em meio a essa tarefa? Não parece ser outro 

senão aquele de obrigar o leitor a tornar-se atento ao problema! Sim, o problema de 

“tornar-se cristão” deixou agora de ser uma frivolidade – o cristianismo compreendido 

como dado – para tornar-se algo problemático, não mais difícil do que realmente é, mas 

também não tão fácil quanto parecia. O que antes era tido como tarefa fácil – ou, para 

ser mais preciso, o que antes era tido como uma ninharia, algo de pouca importância, 

desinteressante e indiferente – agora, para aquele cuja atenção foi despertada, tornou-se 

objeto de interesse. Se antes a interioridade era uma bagatela – e isso em meio a uma 

gente que se auto-intitulava “cristã” –, uma insignificância diante do poder da 

objetividade, da reflexão e do sistema abarcador; se antes a interioridade era indiferente 

para aquele que se dizia cristão, agora, se de fato sua atenção foi despertada, a 

objetividade se apresentou como problemática e a interioridade como a única via de 

acesso ao cristianismo. Em última análise é isso que entendemos como sendo a 

contribuição existencial de Climacus: tornar o indivíduo atento ao problema. Para tanto, 

como temos visto, Climacus teve que se esforçar primeiramente na dissipação das 

ilusões e fantasmagorias do pensamento especulativo e da tendência objetiva da época. 

Trata-se do esforço de “limpar o terreno” para que a interioridade possa, por assim 

dizer, ressurgir como brasas que ardem sob cinzas. Ora, o movimento fundamental 

desse esforço é a acentuação da existência. Com efeito, quando esta é trazida para o 

primeiro plano a objetividade se apresenta em seus limites e a interioridade assume seu 

lugar, pois para o existente a objetividade é boa em se tratando de fazer ciência, tirar 

probabilidades, construir edifícios, etc., etc., mas importa muito pouco quando se trata 

de existir – neste caso precisa-se de interioridade apaixonada, de entusiasmo verdadeiro 

ou, falando para a cristandade, precisa-se de fé. 

 

                                                 
108

 Cf. Synspunktet for min Forfatter-Virksomhed (Ponto de Vista do meu trabalho como autor) (SKS, 16, 

11). Em português Cf. KIERKEGAARD, 2002, p. 24; p. 55.   
109

 Não cabe a nós aqui analisar essa diferença entre as vias, o que levaria nosso trabalho a uma digressão 

desnecessária. Sobre isso importa conferir o conhecido Apêndice que sucede ao Capítulo 2 da Seção 2 do 

Pós-Escrito, cujo título reza: Olhar sobre um labor simultâneo na literatura dinamarquesa. Aqui 

Climacus revisa a produção heterônoma e os discursos do Magister Kierkegaard relacionando-os com o 

referido problema de toda a obra.  Cf. também o Ponto de Vista do meu trabalho como autor (SKS, 16, 

36).  



90 

 

2.6. APÊNDICE – O ato de lavar as mãos 

 

Considerada no âmbito do saber, objetivamente, a “verdade” torna-se, em si 

mesma, indiferente
110

. A aproximação objetiva debilita a decisão tornando-a irrelevante, 

quer dizer: na objetividade, a paixão da interioridade não entra em jogo, é indiferente 

como numa proposição matemática: sua “verdade” objetiva é dada, mas por isso mesmo 

torna-se também uma verdade indiferente, que não diz respeito ao comprometimento ou 

ao interesse do indivíduo existente. A objetividade, por assim dizer, lava as mãos em 

relação à decisão.  

Quando Pilatos “lavou as mãos perante o povo” 
111

 eximiu-se de decidir, 

sufocando sua interioridade com o peso insensível e indiferente da objetividade. Por 

isso Climacus pode afirmar que “o processo aproximativo da verdade objetiva se 

exprime de modo sensível pelo ato de lavar as mãos, pois, objetivamente, não há 

nenhuma decisão” (KIERKEGAARD, 2013a, p. 241). O adiamento da decisão 

corresponde à aproximação objetiva. Quanto mais a objetividade cresce e se aproxima 

de seu objeto, tanto mais a decisão é suspendida e adiada. Por isso não há paixão na 

objetividade, e uma verdade objetiva é uma verdade desapaixonada, que não nasce da 

interioridade apaixonada que quer e sustenta a verdade ante a crescente e sempre 

renovada repulsão objetiva. A aproximação objetiva quer saber a verdade, a 

subjetividade quer ser a verdade.   

Mas Pilatos não se limitou ao gesto significativo de lavar as mãos diante daquele 

que dissera vir ao mundo para dar testemunho da verdade. Pilatos fez ainda esta 

pergunta a Cristo: “Que é a verdade?”. A pergunta a princípio não parece descabida, e 

não é fora de propósito que um homem pergunte a outro dessa forma, afinal nenhum 

homem é em si mesmo a verdade. O “o que” aqui está claro, mas e o “como”? Como 

Pilatos pergunta pela verdade quando pergunta “Que é a verdade?”. Ele pergunta 

objetivamente! Sua pergunta ou quer tomar posse de um saber ou quer apenas colocar 

em xeque o saber daquele a quem se dirige. Pouco importa se Pilatos esperava uma 

resposta ou simplesmente perguntava daquela maneira para anular a possibilidade da 

resposta. O fato é que, diante de Cristo, ele pergunta objetivamente pela verdade, como 

se a verdade fosse algo para se saber, algo como uma determinação conceitual ou coisa 

                                                 
110

 O paralelo com a discussão anterior sobre a liberdade de indiferença é óbvio. Assim como vista sob o 

ponto de vista do intelecto a liberdade se torna indiferente, assim também com a verdade.  
111

 Mat. 27, 24.  



91 

 

similar. E então temos que dizer – como o faz o heterônimo Anti-Climacus – temos que 

dizer com certa entonação lastimosa: “Pobre Pilatos!”. Sim, há algo que se deve 

lastimar na atitude de Pilatos e isso se torna claro na obra assinada por aquele 

heterônimo e que Kierkegaard resolveu intitular de Indøvelse i Christendom
112

. Escreve 

Anti-Climacus a esse respeito: 

 

Parece que Pilatos estava desejoso de saber, disposto a aprender, mas na 

verdade sua pergunta é tão tola quanto possível, não porque pergunte: “Que é 

a verdade?”, mas porque o pergunta a Cristo, cuja vida é justamente a 

verdade e que, portanto, em cada instante de sua vida demonstra o que é a 

verdade com muito mais força que todas as mais perspicazes e prolixas 

exposições dos pensadores (...) A pergunta é tão tola, exatamente tão tola, 

como se alguém perguntasse a um homem com quem estava conversando: 

preciso perguntar-te, existes? – Pois Cristo é a verdade (SKS, 12, 200-201)
113

.      

  

 O disparate da pergunta de Pilatos é relativo à pessoa a quem ela se dirige. 

Cristo é a verdade, sua vida é a verdade, mas Pilatos dirige-se a ele como se se tratasse 

de alguém que meramente sabe a verdade, como se esta fosse simplesmente um objeto 

de saber. Mas sob o ponto de vista cristão, a verdade não é simplesmente sabê-la, mas 

antes sê-la. Anti-Climacus prossegue:  

 

Portanto, Cristo é a verdade no sentido de que ser a verdade é a única e 

verdadeira explicação sobre a verdade (...) Isso significa que a verdade no 

sentido de que Cristo é a verdade, não é uma soma de proposições, nem uma 

determinação conceitual ou coisa similar, mas uma vida. O ser da verdade 

não é uma reduplicação direta do ser em relação ao pensamento, o que só dá 

um ser pensado (..,) Não, o ser da verdade é a reduplicação em ti, em mim, 

nele, de maneira que a tua vida, a minha e a dele, expresse a verdade, no 

esforço de nos aproximarmos dela; que tua vida, a minha e a dele, no esforço 

de nos aproximarmos dela, seja o ser da verdade, como a verdade era em 

Cristo, uma vida, pois ele era a verdade (SKS, 12, 202) 
114

.    

                                                 
112

 Algo como Prática no Cristianimo ou Exercício no Cristianismo. Em português torna-se quase que 

intraduzível! Em alemão a palavra Einübung cobre bem o significado de Indøvelse. O vocábulo Oevelse 

significa exercício, e Ind dá a ideia de entrada, início, como nas palavras Introdução e afins. Com isso, a 

palavra dá a ideia de algo como "exercícios iniciais", introdutórios. Uma opção seria Tirocínio no 

Cristianismo, embora soe estranho e seja também insuficiente.   
113

 A tradução é nossa. O original reza: Det seer ud, som var Pilatusvidebegjerlig, lærvillig, men 

sandeligen hans Spørgsmaal er saa taabeligt som muligt, ikke det at han spørger: hvad er Sandhed, men 

at han spørger Christus derom, hvis Liv just er Sandheden, og altsaa i ethvert Øieblik ved sit Liv 

mægtigere bevisende hvad Sandhed er, end alle de skarpsindigste Tænkeres vidtløftigste Foredrag 

(...)Spørgsmaalet er lige saa taabeligt, netop lige saa taabeligt, som hvis En vilde spørge en Mand, han 

stod og talte med: maa jeg spørge Dem, er De til – thi Christus er Sandheden.  
114

 Tradução nossa a partir da tradução de Demetrio Gutiérrez Rivero (KIERKEGAARD, 2009a, p. 205-

6) e do original que reza: Altsaa i den Forstand er Christus Sandheden, at det at være Sandheden er den 

eneste sande Forklaring af hvad Sandhed er (...)Dette vil sige, Sandheden i den Forstand, hvori Christus 

er Sandheden, er ikke en Sum af Sætninger, ikke en Begrebsbestemmelse o. D., men et Liv. Sandhedens 

Væren er ikke den | ligefremme Fordoblelse af Væren i Forhold til Tænken, hvilket blot giver tænkt 

Væren (...) Nei, Sandhedens Væren er den Fordoblelse i Dig, i mig, i ham, at Dit, at mit, at hans Liv, 



92 

 

 

 Ora, se a verdade é ser a verdade (uma vida), sabê-lo simplesmente é uma 

falsificação. Quando a exigência é ser a verdade, a tarefa torna-se a de apropriação 

subjetiva, de aprofundamento da interioridade na fé, o que não é um saber, mas um 

modo de ser, uma vida. Precisamente por isso J. Climacus disse, antes de Anti-

Climacus, que “se Pilatos não tivesse perguntado objetivamente sobre o que é a 

verdade, não teria jamais deixado Cristo ser crucificado” (KIEREKEGAARD, 2013a, p. 

241). Ao perguntar objetivamente sobre a verdade, Pilatos “lava as mãos” diante da 

verdade, quer dizer, a verdade se lhe torna algo indiferente, que não lhe diz respeito 

porque não pode ser para ele uma vida, um inter-esse. Mas, “pobre Pilatos!”, em relação 

à verdade lavar as mãos é um ato de completa falsificação. Para falar em bom 

português, diríamos que em relação à verdade, não podemos lavar as mãos, antes temos 

que “por a mão na massa”. No instante em que se quer saber simplesmente o que é a 

verdade, neste mesmo instante se renuncia à verdade (que é interioridade apaixonada) 

em favor de uma aproximação indiferente. Assim se esquece que a verdade não é o 

resultado, não é o ponto de chegada, mas o caminho que é vida.
115

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                                                                                               
tilnærmelsesviis i Stræben derefter, udtrykker Sandheden, at Dit, at mit, at hans Liv, tilnærmelsesviis i 

Stræben derefter, er Sandhedens Væren, som Sandheden var i Christo, et Liv, thi han var Sandheden. 
115

 Sobre isso Cf. Indøvelse i Christendom (SKS, 12, 198 em diante).  



93 

 

CAPÍTULO III 

 

TORNAR-SE SI MESMO NA PACIÊNCIA: SOBRE O PROBLEMA DA 

AQUISIÇÃO DE SI MESMO NOS DISCURSOS DE S. A. KIERKEGAARD 

 

γὰρ μέτρῳ μετρεῖτε ἀντιμετρηθήσεται ὑμῖν116
.  

    

3.1. Observações preliminares  

 

 A centralidade que o Pós-Escrito ocupa na obra de Kierkegaard não se limita 

apenas à colocação do problema geral de toda a sua produção
117

, antes aponta também 

para a exigência que o referido problema traz consigo. No percurso rumo ao 

cristianismo ou, melhor dizendo, no caminho do “tornar-se cristão”, a exigência 

inexorável é aquela de aprofundamento da interioridade ou, para usar uma expressão de 

Climacus, a tarefa de tornar-se subjetivo.  Que a tese de Climacus – a subjetividade, a 

interioridade é a verdade – aponta diretamente para a tarefa de tornar-se subjetivo (ou 

tornar-se “interior”, interiorizado), depreende-se com facilidade do que foi trabalhado 

por nós no capítulo anterior.  

 A crítica à verdade objetiva desenvolve-se paralelamente à afirmação da 

primazia da decisão no que se refere ao problema de tornar-se cristão. Com efeito, a 

questão nunca foi aquela sobre a verdade do cristianismo, como se o fato dessa verdade 

ser resolvida objetivamente implicasse na sua aceitação direta por parte do sujeito; 

muito pelo contrário: a questão diz respeito à relação do indivíduo para com o 

cristianismo, isto é, à aceitação subjetiva (decisão) dessa verdade por parte do sujeito – 

sem garantias objetivas. Se o problema então consiste na decisão e, como já ficou claro 

nos dois capítulos anteriores, toda decisão reside na subjetividade, a tarefa ou a 

exigência primeira é aquela de tornar-se subjetivo, de aprofundar-se em si mesmo ou, 

para falar rigorosamente, de tornar-se si mesmo.  

 A forma contraditória dessa expressão (tornar-se si mesmo, vir a ser aquilo que 

já se é) conforma-se com a própria dinâmica contraditória da existência, de modo que 

não devemos perder de vista que se trata realmente de uma auto-contradição, o que 

                                                 
116

 “pois com a medida com que medirdes vós sereis medidos de volta” (Lc. 6, 38) 
117

 No entender do próprio Kierkegaard, o Pós-Escrito constitui o ponto de inflexão de sua atividade 

como autor. O texto apresenta “o problema”: o de tornar-se cristão, e fazendo isso inaugura uma nova 

etapa na produção do autor, qual seja: aquela dedicada à autoria manifestamente religiosa.  



94 

 

veremos ao longo deste capítulo. O próprio Climacus já havia notado a dificuldade 

quando escrevia: 

 

Mas agora, tornar-se naquilo que já se é, sem mais nem menos: quem, afinal, 

desperdiçaria seu tempo com isso? Seria de fato a mais resignada de todas as 

tarefas da vida. Com toda certeza! Mas já por essa razão ela é, desde logo, 

extremamente difícil, de fato, a mais difícil de todas, porque todo ser humano 

tem um forte prazer e uma pulsão por se tornar algo de diferente e de maior 

do que ele é (KIERKEGAARD, 2013a, p. 135)    

  

 Dois elementos centrais se destacam nesse enunciado de Climacus. Primeiro, 

começado pelo final, que existe uma tendência, uma inclinação, “um forte prazer” no 

homem em se tornar algo de diferente do que ele é – o que por outro lado mostra uma 

insatisfação ou uma intranqüilidade – por que não dizer uma “impaciência”? – consigo 

mesmo
118

. Segundo, que ante essa “tendência” a tarefa “mais difícil de todas” é aquela 

de tornar-se aquilo que já se é. E não só a mais difícil, mas também “a mais alta tarefa 

posta a um ser humano” 
119

.     

 Tornar-se si mesmo – para que isso não soe como uma mera disputa de palavras 

–  aponta no sentido da tomada de posse ou da apropriação de si mesmo na paixão da 

interioridade. Trata-se de um movimento de renovação ou, como veremos de maneira 

mais detida, de transposição de si mesmo. A aquisição se si mesmo – para usar uma 

expressão cara a Kierkegaard porque cara ao cristianismo – é edificação. Tornar-se si 

mesmo é edificar-se a si mesmo, confirmar-se no homem interior que se renova dia a 

dia
120

 ou despojar-se do homem velho revestindo-se do homem novo
121

.  

 A ênfase dada a esse “movimento” de apropriação ou de aquisição de si mesmo, 

numa palavra, de edificação, embora percorra toda a obra de Kierkegaard, apresenta-se 

de maneira mais evidente nos Discursos Edificantes e nas séries de discursos publicadas 

a partir de 1847, nos quais o acento religioso da obra é, por assim dizer, posto em 

evidência. Como se pode notar, o problema da aquisição ou da apropriação de si 

mesmo – que é edificação, aprofundamento da interioridade – é o problema de raiz 

sobre o qual se baseiam os Discursos de Kierkegaard. Tendo isto em vista, seguiremos 

pela trilha dos Discursos como a principal via de acesso ao problema mesmo. 

                                                 
118

 Vale salientar que não só a realidade, mas a própria possibilidade dessa “inclinação” ou dessa 

“tendência” é já a expressão de que não se quer ser o que se é. Com outras palavras: para que essa 

“tendência” seja possível, ela tem que ser já real; para falar com maior precisão, ela precisa pressupor-se a 

si mesma, ser condicionante e condicionada por si mesma.  
119

 Cf. KIERKEGAARD, 2013a, p. 133.  
120

 Cf. II Cor. 4, 16.  
121

 Cf. Ef. 4, 22-24.  



95 

 

3.2. Transposição e Edificação  

 

A exposição mais completa e detida do significado de edificar – noção que se 

faz cara para nós porque, como veremos, designa justamente aquele “movimento” de 

interiorização que é a própria aquisição de si mesmo – encontra-se nas Obras do Amor, 

especificamente no discurso O Amor Edifica, cujo primeiro parágrafo abre com uma 

reflexão sobre o que Kierkegaard designou como discurso transposto (overført Tale). 

Escreve ele: “Todo discurso humano sobre as coisas do espírito, mesmo o discurso da 

Sagrada Escritura, é essencialmente um discurso transposto” (KIERKEGAARD, 2005, 

p. 240). Poderíamos dizer que se trata de um discurso metafórico (no sentido grego de 

μεταυορά) em contraste com o discurso literal que expressa o sentido lingüístico usual. 

Mas, notemos bem, esse contraste não é uma simples oposição, mas antes uma 

transposição, onde o trans (que corresponde aqui ao over dinamarquês, embora não 

cubra totalmente o seu significado) designa algo como uma mudança de lado, um “para 

além de”, neste caso um para além da literalidade do discurso usual
122

. Ora, nesse 

movimento de transposição, algo fica intacto, do contrário teríamos uma nova “posição” 

e não exatamente uma transposição. O que fica intacto aqui é a exterioridade do 

discurso: os vocábulos permanecem os mesmos, mas agora aparecem sob um outro 

âmbito de sentido ou sob uma outra esfera categorial, quer dizer, são transpostos.   

 

Uma alteração de significado dentro do sistema de categorias reinante num 

sujeito (sistema que permite, dentro da sua ótica, um determinado 

reconhecimento de todas as formas de significado para que está aberto) pode 

ser indicada por meio da diferença de termos. Mas, se a alteração de 

significados diz respeito à categorização do mesmo fenômeno (quer dizer a 

uma modificação do próprio sistema de categorias e ao mesmo fenômeno 

compreendido a partir de sistemas de categorias diferentes), o termo manter-

se-á idêntico e, no entanto, o seu sentido será radicalmente diferente 

(FERRO; CARVALHO, 2007, p. 281-2).    

 

Sendo assim, um aspecto importante deve ser salientado na ideia de discurso 

transposto. Não se trata de uma completa transformação do sentido do discurso direto, 

como se ele fosse simplesmente abandonado no terminus ad quem da transposição. A 

palavra transposta “longe de ser nova em folha, é pelo contrário a palavra já dada” 

(KIERKEGAAD, 2005, p. 241). O que se dá é uma transfiguração ou uma renovação do 

discurso usual (enquanto terminus a quo). “Como o espírito é invisível, assim também 

                                                 
122

 No entanto, na medida em que é transposto, o discurso sobre as coisas do espírito é também oposto 

(oppostus: oppono [ob, pono], posto diante) ao discurso, por assim dizer, “mundano”. 



96 

 

sua linguagem é um segredo, e o segredo consiste justamente em que se usa o mesmo 

vocábulo da criança e da gente simples, mas o utiliza em sentido transposto” (Id., Ibid., 

p. 241). Por isso o discurso sobre as coisas do espírito não é um discurso extravagante, 

que se torna evidente à primeira vista como se o espírito se expressasse na própria 

literalidade do discurso de maneira imediata. Não se trata de um discurso que 

impressiona em si mesmo, que surpreende, já que os termos são os mesmos do discurso 

usual. A transposição é justamente aquilo que permanece oculto no discurso, em 

segredo, revelando-se apenas “para quem tem ouvidos para ouvir”.  

O termo edificar é uma expressão transposta que a Sagrada Escritura renova a 

partir de seu sentido usual. Em dinamarquês, a palavra edificar é formada pelo termo 

bygge (construir) e pelo prefixo op (para cima, em altura). Ao analisar a formação do 

vocábulo opbygge (edificar), Kierkegaard mostra que o que à primeira vista poderia 

parecer o mais importante – o sentido de elevação, de altura, de construir para cima – se 

não for acompanhado de uma referência aos alicerces, à base ou ao fundamento, não 

alcança o seu sentido pleno. Se alguém constrói um novo andar muito alto em um 

edifício já edificado, não dizemos que ele edifica; por outro lado, se alguém constrói um 

pequeno casebre, ainda que muito baixo, mas o faz a partir de fundações, dizemos que 

ele edifica uma casa. E assim Kierkegaard conclui que “Edificar é então construir para o 

alto a partir de fundações (...) só quando à altura corresponde inversamente uma 

profundidade falamos em edificar” (Id., Ibid., p. 242). A ênfase, portanto, deve recair no 

construir a partir ou desde o fundamento
123

. É preciso que se acentue a correspondência 

ou a proporção direta entre a altura e a profundidade.  

No sentido espiritual, isto é, como termo transposto, o edificar conserva sua 

relação com o terminus a quo do sentido usual – construir sobre ou desde o fundamento 

–, mas de modo a transfigurá-lo ou renová-lo no terminus ad quem da transposição 

operada pelo espírito. O que está em causa agora é a vida do espírito; o edificar passa a 

dizer respeito à construção da vida espiritual desde o fundamento. A edificação 

transpõe-se em uma categoria existencial – o seu âmbito de sentido não é mais a 

exterioridade da construção humana, sua morada física, seu οἶκος, mas sua existência 

enquanto morada interior – a vida do sujeito enquanto existente –, seu ἔθος.   

O “objeto” da edificação é a vida interior do indivíduo. Desde já fica então 

excluída qualquer determinação exterior e tudo é remetido para a interioridade. Entra-se 

                                                 
123

 men fra Grunden af. 



97 

 

agora em um terreno difícil de ser trabalhado, pois se trata de lançar o fundamento que 

estruture e embase a existência, sem que se renuncie à própria situação existencial do 

homem, nem se queira concebê-la como algo já concluído ou edificado de antemão. 

Neste sentido é preciso que a edificação se conforme – ou corresponda – à situação 

existencial do indivíduo ou à “condição” do sujeito enquanto existente. Como não se pode 

falar em edificar castelos no ar, pois aí não se pode construir desde os fundamentos, assim 

também não se pode edificar uma vida “no ar” – seu fundamento tem que “fundar-se” na 

existência concreta do indivíduo existente. Assim como para edificar uma casa cava-se 

fundo na terra para que se possam lançar os alicerces, assim não se pode edificar a si 

mesmo “fora do seu chão”, fora da situação existencial na qual se está inserido ou, mais 

precisamente, inter-essado. Embora pareça evidente o que aqui fica dito, importa que um 

possível mal-entendido seja evitado. Quando dizemos que é preciso que a edificação 

conforme-se com a existência, não dizemos com isso que a existência é a base sólida e 

estável, já dada ou predeterminada, onde o fundamento deve ser lançado simplesmente, 

como se o ponto de partida fosse diferente de sua meta. Aí está a dificuldade do sentido 

transposto de edificar, que afinal é a própria dificuldade da existência: ela precisa ser o 

fundamento, mas de modo que o que seja edificado seja ela mesma. Falemos em outros 

termos: é preciso tornar-se naquilo que já se é, aprofundar-se na existência ou, por assim 

dizer, tornar-se cada vez mais existente. Os fundamentos da edificação da vida devem ser 

lançados na existência, mas de tal modo que o que se edifique seja propriamente a 

existência. Deve-se partir de si mesmo rumo a si mesmo, significando que na edificação 

tanto o terminus a quo quanto o terminus ad quem são os mesmo, numa palavra, o si 

mesmo. No mundo exterior, quando se edifica, o objeto da edificação não é o próprio 

fundamento, uma vez que este só é posto tendo em vista a segurança e solidez daquilo que 

se constrói para o alto, do edifício. O ponto de partida é a fundação, mas o ponto de chegada 

é algo outro, é o edifício. Na vida interior dá-se algo diferente: quando se edifica, o objeto 

da edificação é o próprio fundamento, de modo que este só é posto tendo em vista a si 

mesmo; precisamente por isso edificar a si mesmo consiste em partir de si mesmo como 

fundamento visando não algo outro, mas a si mesmo. Se contra isso se faz a objeção de que 

o que temos aqui é uma contradição, a objeção apenas confirma que o edificar é conforme a 

existência, já que esta é já em si mesma auto-contradição.  

 Toda edificação pressupõe então uma aquisição (de si mesmo) e implica nessa 

mesma aquisição e, com o perdão da repetição, não devemos estranhar que isso seja 

contraditório. É preciso adquirir-se a si mesmo para que se edifique a si mesmo, enquanto a 

própria edificação é a aquisição de si mesmo. Só nesse movimento – que envolve em si uma 



98 

 

dinâmica bastante peculiar – a existência é devidamente acentuada, já que o tornar-se si 

mesmo não envolve uma determinação meramente conclusiva ou um movimento 

teleológico finito, como se a tarefa fosse alcançar um objetivo alheio ou exterior a si 

mesmo, quando na verdade a meta é a aquisição de si mesmo.  

Devemos então nos voltar para esse movimento contraditório na tentativa de melhor 

compreendê-lo em seus contornos formais. A aquisição de si mesmo – que aqui é sinônimo 

de edificação – é um tema central, para não dizer o tema fulcral, dos Discursos Edificantes. 

Um exemplo que se destaca é o discurso de 1843 intitulado Adquirir a sua alma na 

paciência. Nele, a questão da forma de apropriação de si mesmo é apresentada de maneira 

destacadamente mais evidente que em outros discursos, embora a questão mesma seja 

fundamental em todas as séries de Discursos Edificantes. Vejamos então como o referido 

texto introduz e desenvolve a questão da forma da aquisição de si mesmo e como tal 

aquisição é em si mesma uma afirmação da existência stricto sensu. 

 

3.3. Adquirir a si mesmo na paciência  

 

A passagem bíblica que serve de mote para o discurso Adquirir a sua alma na 

paciência encontra-se em Lc 21, 19, onde ler-se: “É na vossa paciência [ὑπομονή] que 

adquirireis a vossa alma”. As palavras que abrem o texto assumem um tom de lirismo 

muito comum nos discursos de Kierkegaard. Fazendo referência a uma singela rima 

infantil
124

, o discurso começa assim: “O pássaro rico vem a silvar, vem com alvoroço. O 

pássaro pobre – e a paciência é um pássaro pobre que não vem com ares e gestos 

exteriores, mas como uma suave brisa e um incorruptível ser de espírito tranqüilo” 

(KIERKEGAARD, 2007a, p.9).  

O anacoluto introduz uma analogia entre a paciência e o pássaro pobre que, 

diferente do pássaro rico, não vem com estardalhaço, com gestos exteriores que causam 

impressão, pelo contrario, vem em silêncio, como que no segredo íntimo que aparece ali 

metaforicamente como uma brisa suave. O pássaro rico tem muito de exterior para 

mostrar, mas a paciência, como o pássaro pobre de penas pendentes, não tem nada que 

possa “saltar aos olhos”, nenhum motivo ou resultado que “dê na vista”, mas apenas o 

segredo interior, a sua vida oculta que, frente à riqueza de tudo o que se mostra em 

gestos exteriores, é pobre como aquele humilde pássaro.    

                                                 
124

 A rima traduzida para o português pode ser encontrada em KIERKEGAARD, 2007a, p. 39 (nota).   



99 

 

 Por trás do lirismo e do uso lingüístico figurativo, a passagem claramente 

estabelece uma distinção entre aquilo que, por um lado, se dá de maneira visível, que 

causa impressão enquanto gesto exterior, e aquilo que, por outro lado, permanece 

oculto, invisível no seu ser interior. Em outras palavras, o discurso começa por 

estabelecer uma distinção – que acompanhará todo o seu desenvolvimento subseqüente 

– entre exterior e interior relativamente à paciência. Esta não deverá ser vista sob um 

aspecto externo, relacionado à conquista de um objeto exterior, mas deve remeter-se 

para a interioridade, no sentido preciso da aquisição interior de si mesmo. O significado 

que o termo assume na linguagem usual deverá ser então transposto, de modo que a 

paciência não poderá ser entendida no sentido de uma espera relativa à aquisição de um 

objeto exterior, pelo contrário, o que se adquire na paciência não é mais do que a 

própria alma (adquire-se a si mesmo ou, podemos dizer, à paciência mesma).  

A primeira parte do enunciado sobre o qual o discurso se debruça já requer uma 

atenção especial. Ali ler-se: “Adquirir a sua alma” – e o sentido que a frase denota é 

justamente aquele da aquisição de si mesmo, de modo que ao falar da aquisição da alma 

o enunciado quer dizer com isso “adquirir a si mesmo”. Ora, mas com isso se diz ao 

mesmo tempo que não se está de posse de si mesmo e que o “si mesmo” é algo que 

precisa ser adquirido.  

No mundo exterior, a condição para que se adquira algo precisa estar já sempre 

dada se quisermos adquirir o desejado ou, no máximo, precisamos ser pacientes e 

aguardar que a condição nos seja dada para que enfim conquistemos o que desejamos. 

Nesse horizonte de sentido a paciência torna-se quase que um instrumento a serviço 

daquilo que quer ser adquirido. Não se trata de adquirir a paciência, mas sim de, sendo 

paciente, adquirir o desejado. Depois disso a paciência poderá muito bem ser “deixada 

de lado” como um accessorium.  Mas aquele enunciado diz algo muito distinto disso. 

Trata-se de adquirir não algo de exterior, mas a própria condição para a aquisição de 

qualquer coisa que seja, pois se trata de adquirir a si mesmo.  A paciência é então a 

condição para se adquirir a si mesmo, mas – e aí está a peculiaridade – o si mesmo é a 

condição para se adquirir a paciência. O terminus a quo identifica-se com o terminus ad 

quem, de modo que podemos dizer que a tarefa consiste em adquirir a paciência na 

paciência – em oposição à aquisição exterior que adquire, por meio da paciência, algo 

distinto da própria paciência.  



100 

 

Kierkegaard não deixa de enfatizar o caráter inquietante dessa injunção, afinal a 

impressão que ela causa é ou aquela de um simples jogo de palavras, ou aquela de uma 

auto-contradição que resulta em nada, que é vazia ou desprovida de significado: 

  

Para que é que se há de viver, se em toda a vida se tem de adquirir o 

pressuposto que é, no seu mais profundo fundamento, o pressuposto da vida? 

(...) E não é angustiante entrar por esse caminho onde bem depressa e a cada 

instante se vê a meta, mas nunca se vê a meta alcançada – ao contrário do que 

sucede com o caminhante, que chega à meta, e com aquele que carrega o 

fardo, que chega ao seu destino? Caminho onde, por assim dizer, nunca se sai 

do sítio – (...) Caminho onde, por assim dizer, nunca se adquire nada: nem 

alcançar a meta, nem descarregar o fardo (...) – antes se adquire apenas a si 

mesmo (Id., Ibid., p. 13-14).    

 

 Acontece então uma angustiante inflexão no horizonte de sentido que se costuma 

dar à própria vida. Isso porque todas as formas de aquisição que usualmente garantiriam 

um significado para a vida – as modalidades de aquisição de algo outro que não si 

mesmo, de algo que acrescente e agregue ao “montante” da vida – são esvaziadas e 

tornadas incertas enquanto o nada que resulta da aquisição de si mesmo – porque afinal 

nada de outro se adquire, antes apenas aquilo que já se possuía para que fosse possível a 

sua própria aquisição – se torna a única certeza ou a única aquisição essencial. 

 É óbvia a contradição que o enunciado expressa. Ora, se um homem possui a si 

mesmo, não tem de adquirir-se, mas se não possui a si mesmo, tampouco poderá 

adquirir a si mesmo, pois a posse de si mesmo continua a ser a conditio sine qua non de 

toda e qualquer aquisição. Como pergunta Kierkegaard: “Haverá uma tal posse que 

signifique precisamente a condição de adquirir a mesma posse?” (Id., Ibid., p. 15). A 

resposta vem logo em seguida: “No sentido exterior, não há tal posse”. Está claro que 

aquele que possui o exterior não pode jamais possuí-lo e adquiri-lo ao mesmo tempo. E 

aqui uma determinação importante vem a tona no que diz respeito ao exterior. Este está 

determinado temporalmente e é justamente a temporalidade que impede que no sentido 

exterior se possua e adquira a mesma coisa (ao mesmo tempo), quer dizer: no tempo ou 

se possui algo e não se pode adquiri-lo, ou se pode adquiri-lo para só então passar a 

possuí-lo, está claro. Por outro lado, essa auto-contradição de se possuir e adquirir a 

mesma coisa não pode ser uma determinação da eternidade, pois também está claro que 

o eterno não é auto-contraditório, o eterno apenas “é” – não pode ser adquirido nem 

tampouco perdido. Onde então se pode encontrar uma tal posse auto-contraditória, que 

seja ao mesmo tempo a condição de aquisição de si mesma? “É no interior”, diz 

Kierkegaard, “que esta auto-contradição tem de ser procurada. Mas o interior é, na sua 



101 

 

expressão mais geral: a alma” (Id., Ibid., p. 16). Ora, notemos que a contradição se 

mantém: a alma é a condição para a aquisição de si mesma e só é assim porque em si 

mesma é auto-contraditória.  Por isso Kierkegaard conclui:  

 

A alma é, assim, a auto-contradição do temporal e do eterno e, portanto, aqui 

pode possuir-se e adquirir-se a mesma coisa ao mesmo tempo. Mais ainda: se 

a alma é esta contradição, ela só pode ser possuída no modo de ser adquirida 

e adquirida no modo de ser possuída (Id., Ibid., p. 16).  

 

 Como já se pode notar, alma aqui não designa outra coisa senão o si mesmo
125

, 

numa acepção visivelmente formal. Ora, se o si mesmo fosse determinado pela 

temporalidade,valeria para ele a dialética de Hamlet – “ser ou não ser” – que em sua 

homogeneidade não admite em si uma contradição como aquela de que aqui se fala. 

Também o eterno, que não “é ou não é”, mas sempre “é”, não pode incluir em si a 

contradição daquilo que precisa “ser e não ser” para que aquela posse/aquisição seja 

possível. Só se pode possuir-se e adquirir-se a mesma coisa ao mesmo tempo porque o 

si mesmo é uma auto-contradição do temporal e do eterno. E reparemos bem: não o 

temporal em si que se une com o eterno em si, cada um separadamente, mas o temporal 

que é em si no eterno e o eterno que é em si no temporal. Com outras palavras, a auto-

contradição referida não se refere à união entre elementos independentes um do outro, 

como se se tratasse de conceber cada elemento separadamente fora da contradição com 

o seu oposto. Dá-se justamente o contrário: o dois termos (neste caso o temporal e o 

eterno) devem ser pensados na constante pressuposição de um relativamente ao outro. 

Cada elemento é a priori e a posteriori em relação ao seu oposto.  

Todavia, quando nos deparamos com a afirmação dessa auto-contradição, somos 

levados ao mal-entendido de pensá-la como um simples pressuposto dado, como se 

falássemos que o si mesmo é, por natureza, uma auto-contradição
126

. Com isso 

                                                 
125

 A leitura do discurso deixa claro que a “alma” ali não tem a acepção daquilo que dá vitalidade ao 

corpo (o sentido mais comum de anima) nem ainda tem a acepção de mens ou de algo relacionado à 

intelecção, à sensibilidade ou coisas afins. Em todo o discurso a alma assume o significado mais formal 

de si mesmo (Selv). E o próprio desenvolvimento do texto implica em uma explicitação do sentido do si 

mesmo, embora essa determinação apareça intrinsecamente associada à explicitação do significado da 

paciência.   
126

 É notável que a noção de natureza, assim como as de essência ou de substância, se tornam 

problemáticas quando o que está em causa é a auto-contradição que o “si mesmo” é. Veja como já a 

própria linguagem nos trai: dizemos que o si mesmo “é” uma auto-contradição, quando na verdade o fato 

de ser uma auto-contradição anula o sentido determinado do verbo “ser”. Não existe, portanto, um 

pressuposto antropológico pura e simplesmente, como se a afirmação “o si mesmo é uma auto-

contradição” dissesse formalmente o mesmo que “o homem é um ser racional”. A auto-contradição não é 

uma simples predeterminação, mas uma (in)determinação contraditória. A mesma questão é discutida em 



102 

 

pretende-se ter algo assegurado como um “ponto de partida”, algo, por assim dizer, 

estabelecido, dado, concluído, numa palavra, já adquirido.   Mas assim incorremos num 

equívoco, pois o fato de o si mesmo ser uma auto-contradição anula justamente a sua 

aquisição imediata como algo dado. Com outras palavras: em sendo uma auto-

contradição o si mesmo só pode ser pressuposto na medida em que é proposto e 

proposto na medida que é pressuposto. Significa que não existe uma pressuposição pura 

e simples, mas uma pressuposição que precisa constituir-se enquanto tal – uma 

determinação indeterminada ou uma indeterminação determinada, para acentuarmos 

novamente a contradição.  

 Ora, aquilo que fica acentuado pela expressão “adquirir a sua alma” é reforçado 

quando se acrescenta: “na paciência”.  Isso porque o próprio enunciado adquirir a sua 

alma já traz em si uma referência à paciência. Como explica Kierkegaard, o enunciado 

adquirir a sua alma “compreende só por si uma exortação à paciência (...) adquirir a sua 

alma inclina logo o espírito para a tranquila, mas incansável, acção” (Id., Ibid., p. 26). A 

própria acepção de “adquirir” já remete a uma ação na paciência – por isso não se fala 

em “agarrar” a sua alma, tomá-la, conquistá-la, como se tudo se desse no instante e de 

uma vez por todas. Antes trata-se de adquiri-la, o que indica já uma ação constante, 

sempre renovada ou, como se disse, incansável.  

 

Aquilo que já é sublinhado pela expressão “adquirir” fica ainda mais 

incisivamente inculcado com o que se acrescenta: na paciência. Sim, o 

próprio enunciado, na sua totalidade, é como que uma imagem da aquisição 

no seu todo: que esta se processa do mesmo modo que o enunciado progride 

na sua expressão, quer dizer, que o todo é uma repetição. Não se fala de 

conquistar, de caçar ou de apreender alguma coisa, mas de ficar sempre e 

cada vez mais tranquilo, porque aquilo que deve ser adquirido está no interior 

de cada um, e o mal reside no fato de o homem estar fora de si (Id., Ibid., p. 

28). 

 

 A passagem diz muito, talvez mais do que podemos abordar aqui, mas importa 

que destaquemos alguns pontos que por ora nos parecem mais relevantes. Kierkegaard 

afirma que o próprio enunciado (“Adquirir a sua alma na paciência”) é uma imagem, 

um correlato da própria aquisição em si mesma. Significa que o mesmo “movimento” 

que encontramos no enunciado está presente na aquisição propriamente dita. O 

enunciado se expressa como numa repetição de si mesmo nos seus termos, quer dizer, 

cada um dos termos é, por assim dizer, uma repetição do enunciado mesmo; por outro 

                                                                                                                                               
outros termos no texto de Nuno Ferro intitulado Anti-Climacus e a noção de natureza humana: uma 

passagem d’A Doença para a Morte, In.: FERRO, 2011.     



103 

 

lado, o próprio enunciado está repercutido em cada um de seus termos. Com outras 

palavras, há algo que soa redundante, pleonástico, no enunciado em questão. Mas o que 

importa é que tal enunciado, enquanto forma de exprimir algo, aparece numa relação de 

correspondência com aquilo que se destina a exprimir. O que essa correspondência 

expressa é que a aquisição se dá – assim como no enunciado – numa repetição. Em 

outro lugar Kierkegaard afirma com mais precisão que o referido enunciado 

compreende uma repetição que reduplica
127

. Com isso se diz – dada a correlação entre 

o enunciado e aquilo que ele exprime – que a própria aquisição da alma na paciência 

deve se dar numa (ou como uma) repetição que reduplica. Para que compreendamos 

melhor o que isso significa, é necessário que fique mais bem definido o que se entende 

aqui por repetição (Gjentagelse) e por reduplicação
128

 (ou redobramento, Fordoblelse), 

ainda que apenas en passant.   

 Referindo-se à aquisição da alma na paciência Kierkegaard a certa altura afirma: 

“Aquele que cresce na paciência cresce e é promovido. E que é então isso que nele 

cresce? É a paciência. A paciência cresce, portanto, nele; e por meio de que é que ela 

cresce? Pela paciência” (Id., Ibid., p. 25). Citamos essa passagem porque nela se 

percebe um redobramento (ou reduplicação) no sentido que aqui se quer destacar. 

Também n‟As Obras do Amor afirma-se o mesmo movimento quando se diz: “Amor 

edifica, e isso significa: ele edifica amor (...) Amor é o fundamento, amor é o edifício, 

amor edifica. Edificar é edificar amor, e é o amor que edifica (KIERKEGAARD, 2005, 

p. 247). O movimento redobrado é evidente nos dois casos, mas o que ele significa mais 

precisamente?  

 Ainda n‟As Obras do Amor, Kierkegaard descreve esse redobramento (ou 

reduplicação) como segue:  

 

Quando, em contrapartida, o eterno está no homem, então esse eterno se 

redobra nele de tal maneira que a todo momento em que está nele, está nele 

de uma maneira dupla: em direção para fora e em direção para dentro, de 

volta para si mesmo, mas de tal maneira que isso constitui uma só e a mesma 

coisa; pois senão não há redobramento  (KIERKEGAARD, 2005, p. 316).  

  

 A despeito da dificuldade que a passagem envolve, é fácil perceber que o que se 

descreve nela é justamente aquilo que acabamos de ver nos exemplos acima, em relação 

à paciência e ao amor. Quando o eterno está no homem – e a paciência e o amor são 

                                                 
127

 en fordoblende Gjentagelse. Cf. Id., Ibid., p. 26.   
128

 Para um estudo mais completo dos conceitos de repetição e de reduplicação conferir a longa nota 

explicativa (nota “65” dos tradutores) em KIERKEGAARD, 2007a, pp. 168-212.  



104 

 

“eternos” que estão no homem – esse eterno sai de si mesmo em direção a si mesmo – o 

que é o mesmo que dizer que a paciência cresce na (e pela) paciência ou que o amor é o 

que edifica e o que é edificado por si mesmo. Assim podemos notar com maior 

facilidade aquele movimento “em direção para fora” (para o exterior) e ao mesmo 

tempo “em direção para dentro” (para o interior). Afirmar que o eterno se redobra ou se 

reduplica no homem significa que ao se relacionar com o sujeito, o conteúdo daquela 

determinação eterna, se pudermos falar assim, passa a constituir a própria forma da 

relação do sujeito para com ele [para com o conteúdo]. Quando a paciência está no 

homem, o conteúdo (a paciência), o “o quê”, passa a constituir a forma “como” o sujeito 

se relaciona com ele – se relaciona na paciência. Assim também, e, sobretudo, com o 

amor: quando o amor está no homem, ele se redobra, de modo que a própria forma da 

relação para com o amor é constituída pelo amor; o sujeito se relaciona com o amor no 

amor, num movimento de retorno a si mesmo. Como explica Nuno Ferro
129

,    

 

Quando se dá semelhante reduplicação, o termo da relação é a própria forma 

da relação que se tem com ele e é também nesse sentido (com essa inteira 

absorção, configuração por ele) que a relação integra o conteúdo ideal a que 

se reporta. Ou seja, a reduplicação corresponde à completa interiorização de 

um conteúdo ideal – o conteúdo está no interior da própria relação e é ele 

mesmo que faz a relação consigo
130

.   

 

` É sumamente importante reparar nessa interiorização a que corresponde a 

reduplicação. Quando se diz que o conteúdo da relação é a própria forma da relação 

que se tem com ele, diz-se com isso que a própria forma da interioridade do sujeito 

passa a ser constituída por aquela determinação que se reduplica. Com outras palavras, 

uma determinação só é reduplicável se puder ser interiorizada no sujeito de tal maneira 

que passe a determinar a própria forma da interioridade do sujeito. Mas isso significa 

também que essa relação não pode orientar-se para fora de si mesma como numa 

exteriorização pura e simples – como quando a paciência está orientada para fora de si 

mesma visando a algo diferente de si –, mas tem de ser uma total interiorização na qual 

a forma da relação que o sujeito tem se identifique com o próprio conteúdo dessa 

relação, o que a mantém como algo interior ou voltado para o interior de si mesma. 

                                                 
129

 Se um trabalho acadêmico como o nosso pudesse ceder espaço para um elogio pessoal, seríamos 

levados a elogiar o professor português Nuno Ferro pelas suas análises acuradas e seus esforços no 

sentido do aprofundamento explicativo da obra de Kierkegaard, esforços esses que, de tão bem realizados, 

chegam às vezes a ser quase que geniais. Mas como nosso trabalho é de fato muito acadêmico, somos 

obrigados a renunciar a esse elogio e apenas indicar de maneira imparcial a leitura dos comentários do 

Prof. Ferro que, felizmente, estão escritos em nossa língua.       
130

 Em nota (65), KIERKEGAARD, 2007, p, 173.  



105 

 

Entretanto, esse movimento de retorno a si mesmo (tilbage i sig selv), que é a própria 

reduplicação ou redobramento, não pode implicar em uma exclusão da exterioridade, 

mas antes em sua transfiguração. Como novamente explica Nuno Ferro em sua nota 

explicativa, “a reduplicação envolve a transformação dos conteúdos exteriores, a sua 

transfiguração num conteúdo interiorizável” 
131

. Para exemplificar isso de maneira 

pouco menos formalizada, citemos novamente uma passagem d‟As Obras no Amor 

onde essa integração transfiguradora do exterior aparece de maneira mais evidente. Ler-

se ali:  

 

Contudo, é verdadeiramente assim: a edificação é exclusivamente 

característica do amor; mas por outro lado, esta qualidade ainda tem 

edificantemente a característica de poder se entregar a tudo, de participar de 

tudo – exatamente assim como o amor. Assim vemos que o amor em sua 

qualidade característica não se isola; nem se obstina numa certa 

independência ou num “ser para si” enfileirado com o resto: porém, ele se 

dedica inteiramente; o característico é justamente que ele com exclusividade 

tem a característica de se entregar (KIERKEGAARD, 2005, p. 244). 

 

 Toda a exterioridade, tudo o que não pode ser edificante por si ou em si mesmo 

– já que a edificação é exclusividade do amor – torna-se edificante no amor, quer dizer: 

o amor transfigura toda a exterioridade de modo que tudo nela passa a ser motivo para a 

edificação. Com outras palavras, o amor se torna o conteúdo de uma vida 

transubstanciada no (e pelo) amor. Com isso fica mais claro que a reduplicação 

envolve, como acima referido, a transfiguração dos conteúdos exteriores num conteúdo 

interiorizável, de modo que se dê uma unificação de sentido da existência. Tudo passa a 

ser determinado por aquele conteúdo reduplicado, já que ele determina a própria forma 

da relação do sujeito para consigo mesmo.  

 Dito isso, podemos agora com maior clareza compreender o que Kierkegaard 

pretende acentuar quando afirma que o enunciado “Adquirir a sua alma na paciência” 

compreende uma repetição que reduplica. Embora o conceito de repetição 

(Gjentagelse) seja fundamental na obra do autor dinamarquês
132

, nos limitaremos aqui 

apenas a uma referência superficial, haja vista que as dificuldades envolvidas na 

compreensão desse conceito excedem os limites deste trabalho.  

 Nesse contexto, a repetição significa justamente a reiteração sempre renovada 

da reduplicação. Rigorosamente, não se pode falar em reduplicação, no sentido estrito 

                                                 
131

 Id., Ibid., p. 175.  
132

 Não esqueçamos que em 1843 Kierkegaard, ou melhor, o heterônomo Constantin Constantius, lança 

em Copenhagen um livro cujo título é exatamente A Repetição (Gjentagelsen).   



106 

 

que analisamos acima, sem que ao mesmo tempo se fale em uma repetição que instaura 

sempre e de novo, reiteradamente, essa reduplicação. No âmbito da temporalidade, toda 

repetição é uma determinação segunda; é sempre uma repetição daquilo que foi. Nesse 

âmbito, aquilo que se repete não se repete como o evento primeiro se deu, como uma 

novidade, mas como algo que, ainda que idêntico, é sempre segundo – poderíamos 

dizer, sempre um pouco menos “original” do que aquilo de que é a repetição.  

Quando se trata da reduplicação – que em sentido estrito é sempre redobramento 

do eterno – a repetição é sempre uma determinação primeira; é sempre uma repetição 

daquilo que “é” – e não daquilo que foi –, ou seja, sempre uma instauração reiterada do 

novo. Enquanto a repetição na temporalidade nunca pode ser nova, a repetição do eterno 

é ao mesmo tempo uma repetição e é sempre e reiteradamente nova. É isso que 

Kierkegaard quer dizer ao afirmar que no enunciado “Adquirir a sua alma na paciência” 

não se fala de uma conquista – como se já se tivesse assegurado de uma vez por todas 

aquilo que precisa ser adquirido na forma de ser adquirido –, nem de uma apreensão de 

algo, mas de ficar (permanecer ou tornar-se [blive]) “sempre e cada vez mais tranquilo” 

– no sentido de que sempre se tem o novo para adquirir e que essa aquisição é uma 

repetição que constitui sempre uma nova instauração do mesmo, sem que se passe 

despercebida a contradição aqui envolvida. Se não se ficar sempre e cada vez mais 

tranquilo, mas, pelo contrário, se quiser ter algo de assegurado no sentido da 

temporalidade, então não se poderá adquirir a si mesmo na paciência, pois assim não se 

dá nenhuma repetição, de modo que a reduplicação não se concretiza e a aquisição se 

torna uma conquista definitiva de algo, sim, de algo que só se pode conquistar na 

impaciência e que, portanto, é tudo menos si mesmo.  

Dito isso, já temos elementos suficientes para dar mais um passo na 

compreensão do enunciado, talvez o passo decisivo. Em que consiste afinal adquirir a si 

mesmo na paciência? Consiste em adquirir-se a si mesmo tal como se é – nas palavras 

de Kierkegaard: “consiste em apreender a sua alma tal como ela é” (KIERKEGAARD, 

2007a, p. 28). A essa altura não precisamos dizer que esse “como ela é” não é algo 

dado, fixo, adquirido de uma vez por todas, como numa aquisição temporal, mas 

justamente o que se adquire na paciência. Poderíamos afirmar, para acentuar a 

contradição, que se trata de adquirir a sua alma tal como se adquire a sua alma – pois a 

alma é, por assim dizer, a aquisição de si mesma na paciência; uma repetição que 

reduplica.  



107 

 

  Quando se diz que a tarefa consiste em “adquiri-se a si mesmo tal como se é”, o 

que fica posto em relevo é justamente que a forma reduplicada da aquisição corresponde 

à própria forma do si mesmo (Selv) enquanto tal (como existência). Mas essa forma 

reduplicada é precisamente a paciência, de modo que só nela o si mesmo é enquanto tal. 

Com outras palavras, quando o sujeito existente se determina a si mesmo na 

impaciência, está fora de si mesmo, não se adquire a si mesmo tal como se é, mas tal 

como gostaria de ser (ou de deixar de ser). Apenas a paciência é o conteúdo 

reduplicável que, redobrando-se na forma da relação para consigo mesma, conforma-se 

com a própria estrutura formal do si mesmo enquanto existência. Isso com a importante 

ressalva – sem a qual falar em “conformação” se torna algo equívoco – de que essa 

estrutura formal do si mesmo é a própria paciência.  

Permanecer na paciência é nunca ter nada assegurando definitivamente, senão a 

própria paciência, que não é nada exterior, mas interioridade e, por conseguinte , só está 

presente como uma repetição reduplicante. Na impaciência o homem está fora de si, 

voltado para o exterior. Aqui ele consegue conquistar algo, consegue a posse definitiva 

de alguma coisa, atinge um objetivo exterior a si mesmo, vive a repetição no sentido 

usual – repetição do temporal, daquilo que não é sempre novo –, pode mesmo vir a 

conquistar todo o mundo, mas a si mesmo – não seria o principal?!
133

 –, a si mesmo ele 

não adquiriu porque só poderia fazê-lo na paciência – que não conquista a posse 

definitiva de algo exterior, que não atinge um objetivo externo a si mesma, mas vive a 

repetição no sentido do eterno, no sentido daquilo que é sempre novo.  

 Por isso Kierkegaard dizia que se trata, na paciência, “de ficar sempre e cada 

vez mais tranquilo, porque aquilo que deve ser adquirido está no interior de cada um, e 

o mal reside no fato de o homem estar fora de si” (Id., Ibid., p. 28).  Nos termos formais 

do discurso, estar fora de si consiste em não «adquiri-se a si mesmo tal como se é», i. é., 

na paciência. Mais tarde, em A Doença para a Morte, Anti-Climacus traduzirá esse mal 

que reside no fato de o homem estar fora de si mesmo como desespero. Aqui, no 

entanto, devemos nos limitar apenas a essa rápida referência, de modo a remeter o leitor 

para o texto de Anti-Climacus sem que ao mesmo tempo nos comprometamos com seu 

conteúdo, o que excederia os limites de nosso trabalho
134

.  

                                                 
133

 Em todo o discurso ressoa aquela advertência do evangelho: “Que aproveita ao homem ganhar o 

mundo inteiro e perder a sua alma?” (Mc. 8,36) 
134

 Com outras palavras, se a essa altura enveredássemos pelo texto de Anti-Climacus nos veríamos de 

fato “desesperados” em decorrência da complexidade na qual nos acharíamos enredados. Em todo caso, é 

em A Doença para a Morte que fica determinada com maior rigor a relação entre o tornar-se si mesmo 



108 

 

 De tudo que ficou dito acima, depreende-se por fim que a forma reduplicada da 

paciência corresponde à própria estrutura formal da existência enquanto tal, sensu 

strictissimo. Com efeito, no sentido mais estrito a existência não diz senão si mesmo 

(Selv). Só o homem enquanto si mesmo existe e só a existência do homem enquanto si 

mesmo é existência em sentido estrito. A paciência corresponde à existência enquanto 

interesse, o que se torna evidente quando reparamos na auto-contradição em que 

consiste a aquisição da alma na paciência – auto-contradição essa que se exprime “com 

concisa ambigüidade” na palavra inter-esse 
135

.  

 

* 

O caráter acentuadamente formal de tudo o que até então vem sendo discutido é, 

de alguma maneira, tensionado a todo instante pela referência constate à paciência. Isso 

porque, embora todo o discurso sobre a aquisição da alma seja claramente formal, a 

paciência não deixa de ser um conteúdo existencial, algo que se dá na existência 

concreta – não na existência no pensamento [Tanke-Existents] – e que, enquanto tal, 

reclama a todo o momento por uma desformalização na existência
136

.   

No que segue, veremos como a paciência pode ser entendida de maneira menos 

formalizada, embora tenhamos sempre em mente que a única maneira de desformalizá-

la verdadeiramente é repercutindo-a na existência – sendo pacientes.  Partindo então 

dessa significação menos formal da paciência, faremos um percurso por outros 

discursos, nos limitando, por motivos programáticos, àqueles compreendidos no ano de 

1847
137

. 

                                                                                                                                               
(Selv) e as formas de fracasso desse movimento de apropriação de si mesmo (desespero). Também é aqui 

que a noção de si mesmo recebe uma determinação mais clara nos termos de uma relação que se relaciona 

consigo mesma (Cf. SKS 11, 129).   
135

 Cf. supra, p. 66. Deixamos aqui essa questão na forma de um bosquejo para poder tratá-la de maneira 

mais satisfatória em nossa conclusão. Isso porque a relação que esboçamos aqui entre a existência 

enquanto inter-esse e a aquisição de si mesmo (ou do si mesmo [Selv]) na paciência, ficará melhor 

compreendida quando fizermos um apanhado geral de nosso trabalho levando em conta a inter-relação de 

complementaridade entre os três capítulos que o compõem. Veremos então como os temas da liberdade 

(cap.1), da existência como interesse e da verdade como subjetividade (cap. 2), e da aquisição de si 

mesmo (cap.3), se complementam mutuamente na formação de uma compreensão geral, ou melhor, de 

uma possibilidade de sentido da existência humana assim como a entende Kierkegaard.  
136

 A estratégia do discurso leva em conta justamente isso: que cabe ao leitor a desformalização do que ali 

aparece apenas de maneira formal. Por isso toda leitura como a nossa, que tenta apreender o caráter 

formal do discurso, não condiz de maneira nenhuma com o modo como o discurso, por assim dizer, 

gostaria de ser lido. Só existe uma razão para tanta formalização: a desformalização por parte do leitor 

que, interessado, doa ao discurso o conteúdo de sua vida, de modo que só então o discurso passa a fazer 

sentido.  
137

 Na concepção inicial de nossa pesquisa, tínhamos a intenção de ir além dos discursos de 1847 ao 

empreender um estudo pormenorizado sobre A Doença para a Morte (1849) – obra de difícil classificação 

no corpus kierkegaardiano porque, apesar se seu caráter eminentemente religioso, é assinada por um 



109 

 

3.4. Liberdade na Paciência  

 

 Gostaríamos de iniciar com uma longa e significativa citação dos Discursos 

Edificantes em Diversos Espíritos
138

 onde ler-se o seguinte:  

 

Mas o que é então a paciência? Não é a paciência precisamente a coragem 

que livremente aceita o sofrimento que não pode ser evitado? (...) Por isso, a 

paciência (se se quiser dizer assim) opera um prodígio ainda maior do que a 

coragem, pois a coragem dirige-se livremente para o sofrimento que podia ser 

evitado, mas a paciência torna-se livre no sofrimento inevitável. Por meio da 

sua coragem, o homem livre deixa-se livremente aprisionar, mas, por meio da 

sua paciência, o prisioneiro torna-se livre, não, porém, no sentido que deixa o 

carcereiro ansioso ou com medo. A impossibilidade exterior de conseguir 

tornar-se livre do sofrimento não impede a possibilidade interior de conseguir 

efetivamente tornar-se livre no sofrimento (...) Pois pode ser-se forçado ao 

interior de um estreito cárcere, pode ser-se forçado a sofrimentos para toda a 

vida, e a necessidade é quem força. Mas não se pode ser forçado à paciência. 

Se aquilo que força, na necessidade, exerce pressão sobre uma alma que não 

tem e não quer ter a força elástica da liberdade, então a alma é certamente 

oprimida, mas não se torna paciente. A paciência é a contra-pressão da 

elasticidade, mediante a qual o forçado se torna livre naquilo que o força. 

(...). Quando um homem independente escolhe livremente a dificuldade, diz-

se então: ele é estranho, «ele que podia passar tão bem no ócio e ceder 

comodamente a cada um dos seus desejos». E quando o forçado é paciente no 

sofrimento, então diz-se: «olha muito obrigado! Ele é forçado a isso, faz da 

necessidade virtude». Inegavelmente, ele faz da necessidade uma virtude, 

esse é precisamente o segredo, essa é justamente a mais significativa maneira 

de expressar o que faz; ele faz da necessidade uma virtude, vai buscar uma 

determinação da liberdade (virtude) àquilo que está determinado como 

necessidade.  É precisamente nisso que reside a cura pela decisão do eterno: 

que aquele que sofre livremente aceite o sofrimento imposto. Tal como quem 

sofre encontra alívio em se abrir em confidência com um amigo, assim 

também a salvação pela decisão do eterno – que aquele que sofre, enquanto a 

                                                                                                                                               
pseudônimo que não cumpre simplesmente o mesmo papel dos pseudônimos anteriores na medida em que 

representa uma personalidade cristã em sentido elevado. No decorrer da pesquisa o programa inicial 

sofreu algumas alterações. Percebemos – o que não é algo meritório porque deveras evidente – que a 

discussão empreendida em A Doença para a Morte pressupõe uma rica gama de formulações prévias 

presentes sobretudo nos Discursos – sejam pré ou pós 1846. Resolvemos então, antes de empreender um 

estudo sobre o texto de Anti-Climacus, nos voltar de alguma maneira para alguns desses Discursos – 

correspondentes tanto à primeira fase, como é o caso de Adquirir a sua alma na paciência, quanto ao 

primeiro momento da segunda fase, que compreende os Discursos Edificantes em Diversos espíritos (Cf. 

infra, nota 138) e as Obras do Amor: algumas considerações cristãs em forma de discursos, ambos de 

1847.  Com isso pretendemos fornecer uma discussão que, se bem realizada, servirá como uma 

abordagem preliminar daquilo que será mais tarde revisitado por Kierkegaard/Anti-Climacus em A 

Doença para a Morte. Assim, embora este capítulo valha por si mesmo, ao mesmo tempo cumpre o papel 

de uma deixa que sinaliza para o aprofundamento que os temas aqui tratados recebem no texto de Anti-

Climacus.  
138

 Série publicada em março de 1847 e que inaugura a ênfase dada por Kierkegaard ao caráter religioso 

de toda a sua produção. Não dizemos que esses discursos inauguram a obra religiosa de Kierkegaard, o 

que seria um equívoco sem cabimento, mas que inauguram a ênfase que a partir de 1847 Kierkegaard dá à 

sua produção religiosa. Com efeito, a partir desse ano Kierkegaard torna explicito que desde o início ele 

foi e continuava sendo um autor religioso, cuja preocupação primeira votava-se para o problema de 

tronar-se cristão. Sobre isso Cf. Ponto de Vista do meu trabalho como autor (SKS, 16, 11). Em português 

Cf. KIERKEGAARD, 2002, p. 24; p. 55.  

 



110 

 

imposição da necessidade como que quer oprimir o coração, se abra para o 

eterno e eternamente consinta em querer sofrer tudo. Pois está alguma vez 

preso aquele para quem a porta está aberta: a porta de duas batentes da 

eternidade! Está alguma vez sob imposição aquele que é eternamente livre! 

Quando Paulo disse: e sou um cidadão romano! O governador não ousou 

aprisioná-lo, e foi deixado livremente em cativeiro. Quando um homem ousa 

dizer: eu sou um livre cidadão da eternidade, então a necessidade não o pode 

aprisionar a não ser em livre cativeiro (SKS 8, 220-221) 
139

.  

 

 Toda a passagem articula uma compreensão determinada, a saber: que a 

paciência é uma determinação da liberdade na necessidade, ou seja, que a paciência 

encontra uma possibilidade interior onde reina a necessidade. O milagre da paciência é 

o de transformar a necessidade em liberdade, de modo que quanto maior e mais forte for 

a necessidade, tanto maior e mais forte será a liberdade. Todo o esforço da necessidade 

é o de abolição da possibilidade, mas a paciência encontra a possibilidade onde só se 

divisava a necessidade.  Esta última tem o poder de forçar, quer dizer, tem o poder de 

anular quase toda possibilidade, mas não pode anular a possibilidade da paciência. É o 

que se quer dizer quando se afirma que “não se pode ser forçado à paciência”: não 

apenas que a paciência é uma determinação da liberdade, mas também que a 

necessidade não pode exercer sua força sobre a paciência no sentido de anular a sua 

possibilidade. Porque a paciência é uma determinação da liberdade, ela é sempre e cada 

vez mais possível, tanto quanto maior for a necessidade que a tenta constranger. Com 

outras palavras, a paciência começa por divisar uma possibilidade na necessidade. Só 

então o eterno se abre e a liberdade se torna possível
140

.  

 É n‟As Obras do Amor que a importância dessa abertura para a possibilidade 

aparece de forma mais clara. Nas considerações O amor espera tudo – e no entanto 

jamais é confundido podemos ler o seguinte: 

 

O eterno “é”; mas quando o eterno entra em contato com o temporal ou nele 

se insere, eles não se encontram no “presente”, pois assim o presente seria ele 

mesmo o eterno. (...). Quando então o eterno está no temporal, ele o está no 

futuro (pois não pode agarrar o presente, e o passado afinal já passou), ou na 

possibilidade. O passado é o real, e o futuro, o possível; eternamente, o 

eterno é o eterno, mas no tempo, o eterno é o possível, aquilo que há de vir. 

(...). O possível é, enquanto tal, sempre algo duplo, e o eterno se relaciona, na 

                                                 
139

 Tradução de Nuno Ferro e M. Jorge de Carvalho em KIERKEGAARD, 2007a, p. 38 (em nota).    
140

 Importa que percebemos que o próprio movimento de “descobrir” a possibilidade é já um movimento 

da paciência na paciência e não fora de si mesma. A paciência não descobre a possibilidade para só então 

tornar-se paciente, ela descobre a possibilidade em sendo paciente na necessidade. É quase como se a 

paciência gerasse a possibilidade, embora não a possa propriamente gerar porque só pode ser “paciência” 

porque a possibilidade, por assim dizer, já existe – é a possibilidade do eterno, por isso a relação de 

sucessão é trocada pela de simultaneidade que no tempo aparece como contraditória.  



111 

 

possibilidade, de igual forma à sua dualidade (KIERKEGAARD, 2005, p. 

281).    

   

 Que fique bem entendido: o eterno está na possibilidade (ou é o possível) não no 

sentido de que a possibilidade seja o eterno. O que se diz é que o eterno, quando está na 

temporalidade, tem seu lugar na possibilidade, é o possível no sentido de que é possível 

– e só pode ser no tempo na forma de ser possível – e não no sentido de que o possível é 

o eterno, afinal o possível é apenas possível, enquanto o eterno “é”. Dizer que o possível 

é apenas possível equivale a dizer que ele está sempre na dualidade ou que é sempre 

algo duplo: é possibilidade disto ou daquilo – ora, é quase que redundante dizer que o 

possível é sempre algo duplo –, se não o fosse não seria possível, mas necessário.  

  A necessidade, quando não se usa contra ela a força elástica da liberdade, quer 

romper com a possibilidade e torná-la em impossibilidade. No entanto, a necessidade 

pode determinar muita coisa, mas não pode jamais determinar a liberdade nem 

tampouco impossibilitá-la, pois quando o tenta, a força elástica da liberdade sabe muito 

bem usar a força da necessidade contra ela mesma, tornando-se assim ainda mais livre. 

Mas isso se dá quando a liberdade abraça a possibilidade de si mesma e espera na 

paciência. Para que possamos compreender melhor o que acabou de ser dito, é mister 

que reparemos mais detidamente no sentido que aqui é dado à possibilidade.  

 Ainda n‟As Obras do Amor, em continuação ao supracitado, Kierkegaard 

escreve:  

  

Por outro lado, quando o homem a que o possível diz respeito se relaciona de 

maneira igual ao duplo aspecto do possível, dizemos que ele fica na 

expectativa. Estar na expectativa inclui a mesma duplicidade que o possível 

tem, e ficar na expectativa é relacionar-se com o possível pura e 

simplesmente como tal. Em seguida, a relação se divide conforme a opção da 

pessoa que está na expectativa. Relacionar-se na expectativa para com a 

possibilidade do bem, é esperar (...). Relacionar-se na expectativa para com a 

possibilidade do mal, é temer (Id., Ibid, p. 282).  

 

 A passagem, apesar de aparentemente simples, envolve uma complexidade que 

pode, à primeira vista, passar despercebida.  Kierkegaard afirma que “ficar na 

expectativa é relacionar-se com o possível pura [reent] e simplesmente como tal”, mas 

logo em seguida completa que então “a relação se divide conforme a opção da pessoa 

que está na expectativa”. A dificuldade surge quando justapomos essas duas afirmações, 

pois a relação para com o possível é, na primeira afirmação, uma relação que não 

interfere no possível (daí falar-se no possível pura e simplesmente). Já na segunda 



112 

 

afirmação, e no que segue a ela, a relação para com o possível determina a própria 

possibilidade, quer dizer, a relação interfere no possível com o qual se relaciona, de 

modo que ao se relacionar dessa ou daquela maneira, elege-se essa ou aquela 

possibilidade. Significa que, a rigor, parece não ser possível falar em uma possibilidade 

“pura e simples”, já que toda possibilidade diz respeito à relação que se tem para com 

ela; é sempre um possível para alguém. Dito de maneira mais geral: o possível é a 

forma, mas a relação com o possível é o seu conteúdo. Pensado de maneira meramente 

formal, o possível pode ser puro e simples, mas não rigorosamente. Com efeito, o 

possível é sempre o possível no modo da relação que se tem para com ele; a rigor não 

existe uma possibilidade pura; possibilidade é sempre possibilidade para..., 

possibilidade de... e possibilidade na/o.  

  Aquilo que está determinado como necessidade oprime aquele que não 

consegue divisar aí a possibilidade do eterno. A necessidade – por exemplo, na forma 

do sofrimento inevitável –, por assim dizer, oprime a possibilidade, de modo que se não 

se converte a necessidade pela força elástica
141

 da liberdade, o sujeito desespera, isto é, 

perde a possibilidade. Com efeito, “qualquer um que viva sem possibilidade, está 

desesperado, ele rompe com o eterno e acaba arbitrariamente com a possibilidade” (Id., 

Ibid., p. 284). De fato, renunciar à possibilidade é justamente desesperar, o que deve ser 

entendido em sentido concreto porque se trata não da possibilidade pura e simples, mas 

da possibilidade no modo da relação que se tem para com ela.   

Na indiferença, o bem e o mal são igualmente possíveis. No temor, o olhar se 

fixa na possibilidade do mal frente à possibilidade do bem, de modo que esta se reduz 

apenas a uma possibilidade que pode a todo instante ser impedida pela possibilidade do 

mal – teme-se que o bem não se atualize e que ao invés disso sobrevenha o mal. Na 

esperança o olhar descansa na possibilidade do bem, que atualiza sempre e a cada vez a 

exclusão reiterada da possibilidade do mal – espera que o mal não se atualize e ao invés 

disso sobrevenha o bem. No desespero, por sua vez, o bem e o mal não são igualmente 

possíveis como na indiferença, o olhar não se fixa na possibilidade do mal, como no 

                                                 
141

 Sabemos que o conceito de força elástica tem sua origem no problema físico da elasticidade dos 

corpos. O físico inglês R. Hooke (1635-1703) formulou uma lei geral (Lei de Hooke) que determina a 

relação de proporcionalidade entre a força aplicada em determinado sistema elástico – por exemplo, sobre 

uma mola com uma extremidade fixa e outra livre – e a força elástica vetorialmente oposta à força 

aplicada. O que mais aparece importar para Kierkegaard na compreensão desse conceito é a sua expressão 

vetorial. Isso porque, segundo a lei de Hooke, o vetor força elástica possui sentido oposto ao vetor força 

aplicada (deformação), quer dizer: quanto maior a força aplicada, maior será a força elástica em sentido 

oposto. A liberdade como força elástica possui então a particularidade de intensificar-se na medida em 

que a força da necessidade a tensiona.  



113 

 

temor, nem descansa na possibilidade do bem, como na esperança, mas se esgazeia ao 

assumir a impossibilidade do bem: 

 

O desesperado sabe também o que há na possibilidade, e contudo ele 

renuncia à possibilidade (pois renunciar à possibilidade é precisamente 

desesperar), ou, mais exatamente, ele se atreve, insolente, a assumir a 

impossibilidade do bem. Aqui ainda, se mostra como a possibilidade do bem 

é mais do que possibilidade; pois quando alguém ousa assumir a 

impossibilidade do bem, então a possibilidade, em sua totalidade, se esgota 

para ele (Id., Ibid., p. 286).    

 

 A passagem introduz uma afirmação de difícil compreensão ao dizer que a 

impossibilidade do bem implica no esgotamento não só da possibilidade do bem, mas 

da possibilidade “em sua totalidade”. Quer dizer que ao assumir a impossibilidade do 

bem, o desesperado renuncia à própria possibilidade. Isso significa, por outro lado, que 

a possibilidade do bem não é uma possibilidade pura e simplesmente, mas uma 

possibilidade que determina a própria possibilidade como um todo. Se tivéssemos que 

ousar uma interpretação mais precisa da relação em questão diríamos que a 

possibilidade do bem equivale à própria possibilidade da possibilidade. Se a 

possibilidade do bem é rejeitada, rejeita-se com isso à própria possibilidade da 

possibilidade, numa palavra, a possibilidade é impossibilitada. Mas precisamos 

perguntar o porquê dessa relação. Por que o bem sustenta a possibilidade de tal maneira 

que poderíamos até afirmar que, bem entendido, a possibilidade é o bem?  

 Embora não tenhamos uma resposta segura para essa questão, parece-nos – e o 

tom de suposição deve mesmo ser enfatizado aqui –, parece-nos que “a possibilidade do 

bem é mais do que possibilidade” porque só o bem eterniza o possível, de modo que 

este não se torna um possível até certo ponto, mas o eternamente possível. Com efeito, 

esperar o bem (decidir pela possibilidade do bem) é esperá-lo para além do tempo; a 

possibilidade do bem se estende para a eternidade porque a possibilidade do bem é o 

eterno (Cf. Id., Ibid., p. 282). A possibilidade do bem não está determinada nos limites 

da temporalidade, mas se estende para a eternidade; não encontra seu fim no tempo, na 

dupla acepção de fim: como “aniquilação” e como “meta”. Na temporalidade o bem é 

sempre aquilo que se tem e aquilo que se visa – tal qual a paciência que precisa ser 

adquirida na paciência. Temos aí a contradição própria do eterno quando posto no 

tempo. Ele está no tempo mas, por assim dizer, seu reino não é deste mundo, quer dizer, 

permanece o eterno que, no tempo, assume a forma da contradição. Por isso 

Kierkegaard pode afirmar:  



114 

 

 

A eternidade está, com o possível, sempre bastante próxima para ficar ao 

alcance da mão, e contudo suficientemente afastada, para manter o homem 

avançando rumo ao eterno, andando, andando para a frente. (...). Pois atrair é 

estar sempre tão próximo quanto afastado, de modo que aquele que espera é 

mantido sempre esperando, esperando tudo; é mantido na esperança do 

eterno, que na temporalidade é o possível. (Id., Ibid., p. 285-6).  

  

 Agora, é possível esperar assim sem que essa espera seja uma espera paciente? É 

possível manter-se na esperança do eterno sem que se espere na paciência? Ora, 

podemos muito bem afirmar, sem perder em nada o rigor do que precisa ser dito e até 

mesmo acentuando-o, que toda esperança é paciente e toda paciência é esperançosa. Ser 

paciente é, então, ser capaz de esperar ainda que a necessidade force e queira 

transformar a esperança em desespero. Então é preciso encontrar uma determinação da 

liberdade para aquilo que está determinado como necessidade. É preciso que, logo que o 

olhar queira vidrar-se na necessidade, se possa divisar a possibilidade – possibilidade 

sempre aberta e “possível” para aquele que decidiu pela possibilidade do bem.  Sim, a 

necessidade não pode aprisionar àquele que se decide para a eternidade, cuja meta vai 

além dos limites do temporal e rompe, no tempo, com as cadeias do tempo, mantendo-se 

livre ainda que dentro dos limites em que a temporalidade lhe situa. Por isso “Quando 

um homem ousa dizer: eu sou um livre cidadão da eternidade, então a necessidade não o 

pode aprisionar a não ser em livre cativeiro”. Mas não se pode dizer isso uma única vez, 

sem que no dito esteja presente a repetição; dizê-lo consiste em escolher dizê-lo a todo 

instante, “do berço ao túmulo”, numa palavra, consiste em dizê-lo na paciência. Nesta, 

o indivíduo escolhe conformar-se com a sua eternidade, num ato de liberdade que se 

apropria da possibilidade e a transforma em virtude do eterno. Na paciência a 

possibilidade – que é em si formalmente neutra – assume um conteúdo eterno, torna-se 

possibilidade do bem. Assim fica-se “sempre e cada vez mais tranquilo” 
142

, pois o que 

se espera não é mais a possibilidade angustiante, mas a possibilidade determinada pela 

liberdade na paciência. Nesta o homem é eterno nos limites da temporalidade
143

, é 

infinito nos limites da finitude, é livre nos limites da necessidade.     

                                                 
142

 Cf. supra, p. 102. 
143

 A temporalidade é aqui sinônimo de necessidade, pois o tempo é o que prende, limita, constrange, o 

que em última análise pode ser dito assim: a temporalidade equivale à necessidade porque no tempo a 

morte é necessária. A inevitabilidade da morte expressa justamente que na temporalidade estamos sob o 

peso da necessidade. Sim, mas apenas por um lado. Com efeito, o homem não é como o animal ou a 

planta, que vivem única e exclusivamente na temporalidade, mas vive o eterno no temporal, existe numa 

situação crítica em que a temporalidade e a eternidade se unem. Quando o eterno fecunda o tempo, então 

nasce o homem.    



115 

 

  Na expectativa a possibilidade angustia, na paciência ela tranqüiliza. Com isso, 

nota bene, retornamos ao ponto de partida do nosso trabalho (Capítulo I). Se o homem 

não divisa a possibilidade então está desesperado. Mas e se a divisa? Estará por isso no 

sossego que a paz proporciona? Ora, é possível, mas de maneira nenhuma necessário, 

pois a possibilidade – se não esquecermos o que ficou dito no nosso primeiro capítulo – 

engendra angústia. Sim, a possibilidade engendra angústia, mas a angústia só oprime 

àquela alma que não tem e não quer ter a força elástica da liberdade na paciência.  

 

*** 

 

À maneira de uma conclusão devemos então remeter o fim deste capítulo ao 

início do primeiro. Ali fazíamos referência ao CAPUT V d‟O Conceito de Angústia e à 

sua introdução que tomava como mote um curioso conto dos irmãos Grimm no qual se 

narra a história de um rapaz que saiu a aventurar-se pelo mundo para aprender a 

angustiar-se. Dizíamos que o fato de aquele moço não saber o que é sentir calafrios de 

medo, mostrava que ele não tinha olhos nem ouvidos para a possibilidade. No entanto, 

“só quem é formado pela possibilidade está formado de acordo com a sua infinitude” 

(KIERKEGAARD, 2010a, p. 164). Para usar as últimas palavras daquela passagem 

supracitada, diríamos que só quem é formado pela possibilidade pode se afirmar um 

livre cidadão da eternidade.   Isso porque a possibilidade, como o diz Haufniensis, é “a 

mais pesada de todas as categorias” (Id., Ibid., p. 164).  Ora, aquilo que é necessário 

oprime, aflige, mas não angustia. A angústia de um sofrimento inevitável, por exemplo, 

não reside na realidade do sofrimento, mas na possibilidade de sua permanência ou de 

sua intensificação. Por isso a possibilidade é a categoria mais pesada: “na possibilidade 

tudo é igualmente possível, e aquele que, em verdade, foi educado pela possibilidade 

entendeu aquela que o apavora tão bem quanto aquela que lhe sorri” (Id., Ibid, p.164). A 

infinitude da possibilidade mergulha o indivíduo na angústia
144

; os horrores da 

possibilidade ultrapassam infinitamente aqueles da realidade – não foi a toa que a 

sensata Else sucumbiu à possibilidade
145

. Diz Haufniensis: 

 

                                                 
144

 Cf. KIERKEGAARD, 2010, p. 165. Cf. também o último tópico do Capítulo I.  
145

 Ainda no Caput V d’O Conceito de Angústia Haufniensis afirma que aquele que é formado pela 

possibilidade, se começa da maneira errada e entende mal a angústia, está exposto ao perigo do suicídio 

(Cf. Id., Ibid., p.167).   



116 

 

Na realidade efetiva jamais alguém se tornou tão infeliz que não tenha 

conservado um restinho de esperança, e diz o senso comum com toda a 

verdade: quem é jeitoso sabe arranjar-se. Mas aquele que penou na 

infelicidade ao frequentar o curso da possibilidade, perdeu tudo, tudo, como 

nunca ninguém na realidade o perdeu. Mas se então ele não enganou a 

possibilidade, que queria ensinar-lhe, não passou a conversa na angústia, que 

queria salvá-lo – então também ganhou tudo de volta como na realidade 

ninguém jamais recobrou, ainda que tivesse recobrado tudo reduplicado; pois 

o discípulo da possibilidade ganhou a infinitude (...). (Id., Ibid, p. 166-7)  

 

O decisivo está nisso, em “ganhar a infinitude” na escola da possibilidade. 

Aquele que sucumbe à possibilidade fica paralisado no temor ou, o que é pior, adoece 

no desespero
 146

. Só o movimento de espera paciente ou de paciência esperançosa, mais 

ainda, só a antecipação da fé faz com que o angustiado ganhe a infinitude, recupere a si 

mesmo de acordo com o eterno, torne-se um livre cidadão da eternidade. A 

possibilidade dá ao indivíduo uma referência infinita – tudo é igual e infinitamente 

possível –, mas ao mesmo tempo abre o caminho para uma possibilidade infinita de 

relacionar-se com a possibilidade, quer dizer, abre o caminho para a possibilidade do 

bem, para o eterno. Mas esperar a possibilidade do bem, ser paciente na esperança, tudo 

isso está incluído no que Haufniensis chama de fé e que tanto será discutido nos 

Discursos de Kierkegaard. A formação na angústia, a escola da possibilidade depende, 

portanto, da autópsia da fé
147

. Com efeito, como explica Haufniensis:  

 

(...) para que aquele indivíduo venha a ser formado assim tão absoluta e 

infinitamente pela possibilidade, ele precisa ser honesto frente à possibilidade 

e ter a fé. Por fé compreendo aqui o que Hegel, à sua maneira, em algum 

lugar, corretissimamente, chama de certeza interior que antecipa a infinitude. 

Se forem administradas ordenadamente as descobertas da possibilidade, 

então a possibilidade há de descobrir todas as finitudes, mas há de idealizá-

                                                 
146

 N’A Doença para a Morte o desespero (Fortvivlelse)  é apresentado como uma enfermidade do 

espírito, do Selv (Cf. SKS 11, 129). Kierkegaard não utiliza, para designar o que aqui traduzimos por 

desespero, o vocábulo Håbløshed, que em inglês traduz-se por hopelessness e em alemão diz-se 

Hoffnungslosigkeit. Tais termos designam, como se pode notar, uma falta de esperança, uma ausência de 

saída, numa palavra, uma desesperança. Em A Doença para a Morte o vocábulo utilizado por 

Kierkegaard é Fortvivlelse, que no inglês traduz-se por despair e no alemão por Verzweiflung. Neste caso, 

o aspecto destacado aqui vai mais além que a falta de esperança, embora a inclua. Desespero 

(Fortvivlelse) designa antes um falta de confiança, uma desconfiança insegura ou uma insegurança – 

incapacidade de lançar-se, de abrir mão de si mesmo ou de perder-se a si mesmo para só então ganhar-se. 

No termo alemão este caráter fica bastante claro, uma vez que a raiz de Verzweiflung remete a der 

Zweifel, a dúvida. Desespero, portanto, inclui a hesitação da dúvida, é uma vacilação interior, um tipo de 

Unsicherheit (Usikkerhed, em dinamarquês), de insegurança interior que impede constantemente a 

entrega, o lançar-se, o perder-se a si mesmo para encontrar-se. Não é mera coincidência a semelhança 

como as palavras de Cristo nos evangelhos (Cf. Mt 16, 25; Mc 8, 34; Lc 9, 23-27; Jo, 12, 25-26).   
147

 Tatar-se de olhar por si ou a partir de si mesmo, não pelos olhos de um outro, de tal maneira que o 

próprio (αστο) olhar determina o aspecto (ὄψις) daquilo que é visito, quer dizer, enxerga o que um outro 

olhar não pode divisar. Sobre a ideia de autópsia da fé Cf. Migalhas Filosóficas (SKS 4, 299; 

KIERKEGAARD, 2008a, p. 145).   



117 

 

las na forma da infinitude, a há de mergulhar o indivíduo na angústia, até que 

este, por sua parte, as vença na antecipação da fé (Id., Ibid., p. 165).      

 

Mas o que é a antecipação da fé senão a atualização incessante e sempre 

renovada do eterno no tempo em que se vive, atualização que faz do tempo cronológico 

um instante kairológico? Ter fé é possuir aquilo que ainda não se tem, embora já se o 

possua, pois a fé o antecipa sem que por nenhum instante cesse de adquiri-lo sempre e 

renovadamente. E para o leitor atento não é difícil de perceber que a fé então inclui a 

esperança (a decisão eterna pela possibilidade do bem) e a paciência (o ato livre e 

sempre renovado – a repetição reduplicante – da aquisição do eterno).  

 O eterno opera uma transubstanciação na totalidade da existência daquele em 

cuja vida o eterno se reduplica – torna-se o conteúdo e a forma de sua existência e, mais 

ainda, determina a própria forma da relação que o sujeito tem para consigo mesmo. 

Com outras palavras, o eterno passa a ser a medida do si mesmo – o que concorda com 

aquilo que mais tarde será dito por Anti-Climacus em A Doença para a Morte: “A 

medida do eu é sempre: aquilo frente ao qual é um eu [Selv] (...)” 
148

.  A peculiaridade 

dessa definição está no fato de que aquilo frente ao qual o eu é si mesmo constitui a 

determinação daquilo que ele é, quer dizer: o eu não é simplesmente um pressuposto 

dado que está perante algo, mas o que o eu é está determinado por aquilo frente ao qual 

ele é o que é. Trata-se, como podemos notar, de uma reduplicação.     

Para que propriamente isso aponta? Para a contradição de que o eu precisa 

tornar-se si mesmo, que a sua “essência” precisa ser adquirida 
149

– o que contradiz tanto 

a noção de essência quanto a de aquisição –, que o seu terminus a quo é o seu teminus 

ad quem, o que é obviamente paradoxal. Só um aprofundamento da questão – que 

enquanto tal precisaria levar em conta a reflexão desenvolvida em A Doença para a 

Morte – poderá esclarecer qual o sentido concreto dessa auto-contradição e qual o 

caminho para lidar com essa situação crítica sem que se sucumba a ela. São questões 

que poderão ser abordadas em outra ocasião e que por enquanto permanecem como um 

                                                 
148

 «Maalestokken for Selvet er altid: hvad Det er, lige over for hvilket det er Selv (...)» (SKS 11, 193). 
149

 Para Kierkegaard a existência não precede à essência, mas a existência é a essência no sentido de que, 

no homem, sua essência é algo que contradiz a própria definição de essência. A afirmação de que a 

existência precede a essência, desconsidera que o Selv é uma síntese cuja relação se relaciona consigo 

mesma, o que faz com que os termos contraditórios da síntese precisem ser mantidos em uma relação de 

simultaneidade e não de sucessão. Entre os momentos que constituem a síntese – infinitude/finitude; 

possibilidade/necessidade, etc. – poder-se-ia acrescentar os termos essência/existência, de modo que uma 

constituição da vida que desconsidere a inseparabilidade de ambos os termos continuaria sendo 

desespero. Sobre essa relação entre os momentos que constituem a síntese Cf. A Doença para a Morte 

(SKS, 11, 146-157)   



118 

 

convite ou uma provocação àquele pesquisador interessado que tenha mais tempo e 

disposição para de alguma maneira dar-lhes um tratamento mais adequado do que 

aquele que aqui lhes pôde ser dispensado.      

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



119 

 

CONCLUSÃO 

 

 O acabamento é sempre a parte mais difícil de um trabalho – os construtores e 

artistas estão aí para confirmá-lo. Se pudéssemos faríamos um preparo de massa corrida 

e aplicaríamos sobre as pequenas imperfeições e ranhuras de nossa pesquisa. Depois 

lixaríamos tudo com apuro e aplicaríamos uma tinta de bela coloração. Assim talvez o 

resultado, depois do devido acabamento, fosse um bom nivelamento e uma admirável 

uniformidade. Mas é uma pena não se poder trabalhar assim aqui. Com efeito, a “massa 

corrida” da filosofia tem a característica peculiar de revelar as imperfeições tanto mais 

quanto mais se lhe aplique sobre a superfície daquilo que se quer aperfeiçoar. Assim o 

artesão filosófico vê-se sempre em apuros – trabalha mais que os demais, esforça-se, faz 

tudo com o mais denodado esmero – e o que resulta de todo esse esforço? Mais 

trabalho, mais imperfeições, mais problemas... Uma lástima! É preciso então resignar-se 

e, com a devida humildade, passando por alto as imperfeições, despedir-se do trabalho 

esperando que, noutra ocasião dadivosa, se possa dar-lhe continuidade ou produzir algo 

diferente que saia um pouco melhor e mais bem acabado. Assim nos despedimos de 

nosso trabalho, mas não sem antes dizer umas últimas palavras. 

 

* 

*    * 

 

 

 Nos três capítulos que compõem nossa pesquisa tentamos desenvolver um 

itinerário de aproximação da obra de Kierkegaard que, levando em conta três momentos 

distintos de sua produção, nos desse uma ideia mais abrangente e lúcida de sua 

atividade como autor e da sua forma particular de leitura da existência humana. 

Abrimos com uma breve menção ao problema da comunicação visando despertar a 

atenção do leitor para a complexidade de se trabalhar a obra de Kierkegaard 

academicamente, apartado-a de sua estratégia extra-textual e da intricada rede de 

sentidos que se suspendem e que fazem do ato da leitura algo muito mais ativo do que 

se poderia imaginar. A abordagem acadêmica, portanto, não é de maneira nenhuma a 

melhor forma de se abordar a obra de Kierkegaard, uma vez que esta encontra sua 

coerência apenas quando vista dentro de um projeto autoral mais amplo que leva em 

conta não apenas a produção de um resultado intelectual, visando antes um efeito 



120 

 

existencial concreto que atinja os âmbitos de sentido existenciais nos quais o leitor se 

encontra deposto
150

.  

 Pois bem, a nosso ver, uma aproximação da obra de Kierkegaard que 

desconsiderasse o papel que o problema da liberdade desempenha em todo o seu 

empreendimento não conseguiria jamais ser bem sucedida. Isso porque, como tentamos 

mostrar no nosso primeiro capítulo, a forma de leitura que Kierkegaard faz existência, 

isto é, a possibilidade de sentido da existência que Kierkegaard desenvolve ao longo se 

sua obra depende fundamentalmente de uma nova compreensão da liberdade que leve 

em conta o caráter inter-essado do sujeito existente enquanto sujeito livre. Precisamente 

por isso a análise do capítulo dois dedicada ao conceito de inter-esse é indispensável 

para um entendimento mais preciso daquela nova compreensão da liberdade, cujo 

âmbito se desloca da reflexão para a decisão. Com efeito, a existência enquanto inter-

esse  expressa a mesma ambigüidade ou a mesma contradição que precisa ser mantida 

para que a liberdade não seja concebida como liberdade de indiferença. Lembremo-nos, 

nesse sentido, que o que caracteriza a existência (enquanto inter-esse) é que nela a 

idealidade e a realidade, a infinitude e a finitude, o eterno e o temporal, etc., 

permanecem inter-relacionados de modo que a forma desse relação é a própria 

contradição.  Ora, mas a liberdade é justamente a afirmação dessa relação contraditória 

que se relaciona consigo mesma na forma da contradição: ser livre é estar inter-essado 

na contradição que a própria existência é, o que se expressa dizendo que ser livre é ser 

capaz de decidir, ou melhor, é estar sempre já na decisão que mantém a tensão 

contraditória ao invés de distendê-la na reflexão. Se o leitor é atento, terá notado que 

essa mesma relação é retomada no terceiro capítulo em outros termos. A auto-

contradição em que consiste a aquisição da alma na paciência é uma reafirmação da 

existência enquanto inter-esse e vice-versa. Ora, a mesma relação contraditória que 

caracteriza o conceito de inter-esse, é ela mesma quem determina a auto-contradição 

que consiste na aquisição de si mesmo. Lembremo-nos que no discurso sobre a 

paciência Kierkegaard escrevia que a alma, o si-mesmo, é a “auto-contradição do 

temporal e do eterno” (KIERKEGAARD, 2007a, p. 16) 
151

, o que pode muito bem ser 

                                                 
150

 Todo trabalho acadêmico como o nosso é uma comunicação de saber (menos indireta do que 

gostaríamos que fosse) e, portanto, não pretende ter nenhuma repercussão na existência do leitor, ou seja, 

não se presta à reduplicação do seu conteúdo na forma da existência do leitor. Isso em si já é de alguma 

forma uma falsificação da obra de Kierkegaard, pois ao comunicarmos seu conteúdo fora da forma 

original (indireta) em que foi comunicado, transformamos seu sentido em algo distinto, adulterando, 

ainda que a contragosto, seu objetivo original.    
151

 Cf. supra, p. 101. 



121 

 

expresso concisamente pela palavra inter-esse – ou ainda pela palavra liberdade, 

quando bem entendida.  

 Toda a unidade de sentido entre esses conceitos – e não apenas esses, mas outros 

tantos, tais como os conceitos de devir, de edificação, de reduplicação, de repetição, 

etc. – compõe um quadro geral de sentido da existência humana que não apenas se 

expressa em toda a obra de Kierkegaard como um conteúdo determinado, mas 

determina  além disso a forma de seu próprio modo de pensar.  

 A mais evidente e importante manifestação desse “pensamento existencial” é, no 

nosso modo de ver, a recolocação da questão da verdade assim como realizada no Pós-

Escrito de Johannes Climacus. Se por um lado a questão precisa ser recolocada sob um 

ponto de vista existencial, por outro lado a própria compreensão existencial da verdade 

acentua e reafirma aquele ponto de vista centrado na existência. Queremos dizer com 

isso que ali – assim também no que se refere à liberdade a todas as categorias 

existências – o conteúdo se redobra ou se reduplica na forma em que é abordado e vice-

versa. Por isso à verdade como interioridade corresponde a afirmação de existência 

stricto senso, sem que percamos de vista o caráter de reciprocidade aqui em causa. A 

própria definição de verdade sugerida por Climacus é uma acentuação da existência ou 

uma afirmação do fato de que aquele que se relaciona com a verdade é um existente. Ele 

diz, lembremo-nos, que a verdade “é a incerteza objetiva, sustentada pela apropriação 

da mais apaixonada interioridade” (KIERKEGAARD, 2013a, p. 215).  Se a essa altura 

não percebemos que essa definição é completamente conforme à compreensão da 

existência enquanto inter-esse, e vice-versa, então nosso roteiro de aproximação talvez 

não tenha sido bem sucedido – pois preferimos admitir o nosso fracasso do que sugerir 

que o leitor foi desatento ou teve um mínimo sequer de má vontade. 

 De tudo o que ficou dito acima depreende-se uma conclusão que nos parece 

importante ressaltar.  Os três capítulos, cada um ao seu modo, insistem na afirmação de 

um pensamento que vai até o limite imposto pelo paradoxo ou pela auto-contradição. 

Como podemos notar com facilidade, os principais conceitos trabalhados encontram o 

limite de sua formulação no paradoxo e só podem ser entendidos corretamente na 

medida em que alcançam o limite imposto pela auto-contradição. Ora, não podia ser 

diferente em se tratando de categorias existenciais! O paradoxo para o qual o 

pensamento tende é mais uma forma de expressão de que a própria existência daquele 

que pensa é paradoxal.  Nesse sentido, a própria compreensão da existência se suspende 

a si mesma no paradoxo. Não se trata então de compreendê-la – já que o máximo a que 



122 

 

se chega é à auto-contradição – mas sim de vivê-la. Com efeito, os limites que a 

existência impõe ao intelecto mostram justamente que ela precisa ser atualizada a todo 

instante em existindo. Compreendê-la é existir nela e não “compreendê-la” no sentido 

intelectual, como algo que está aí para ser simples objeto de um saber.  

Assim, nos três momentos que constituem nosso trabalho tentamos sempre que 

possível alcançar esse limite imposto pelo paradoxo, quer dizer, tornar manifesta essa 

“compreensão” da existência que, em si mesma, suspende-se enquanto mera 

compreensão remetendo assim o leitor para a sua própria vivência subjetiva concreta. 

Com outras palavras, buscamos uma acentuação do aspecto paradoxal da leitura que 

Kierkegaard faz da existência, de modo a enfatizar o fato de que esse aspecto só pode 

ser apreendido pelo intelecto na medida em que lhe escapa. Só assim conseguiríamos 

uma aproximação que não falsificasse a compreensão mesma e não explanasse o círculo 

em uma linha reta criando para nós mesmos um mito do intelecto que superasse o 

paradoxo da existência numa unidade superior abstrata. 

 Se não se quer esquecer o que é existir, importa que não se perca de vista que 

aquele que existe permanece em uma situação crítica, interessada ou, numa palavra, 

paradoxal – sim!, o que transforma a existência em uma tarefa incessante que exige do 

existente um esforço continuado, constante e sempre renovado. Ora, a paradoxalidade 

da existência não pode ser anulada enquanto se permanecer existido – existir consiste 

justamente na lida com essa paradoxalidade. Mas como lidar com esse paradoxo, como 

empenhar-se nessa tarefa senão na paciência? Porque o que a impaciência quer é 

justamente ver-se livre do paradoxo, alcançar definitivamente e de uma vez por todas o 

objeto de seu desejo – para nos lembrarmos da analogia entre o Eros platônico e a 

existência –; quer ver a contradição logo resolvida ou, por assim dizer, quer existir 

como se não existisse! Mas a própria paciência, como vimos, é que é a tarefa. Nela o 

existente vive segundo si mesmo, paciente na necessidade – transformando-a pela 

liberdade – e na possibilidade – esperando a possibilidade do bem. Na paciência existe-

se (no tempo) segundo o eterno, sem que a finitude sufoque o existente nem a infinitude 

o arranque do chão, deixando-o nas nuvens. Para usar uma expressão de Anti-Climacus, 

diríamos que na paciência o existente tronar-se concreto – não eterno em detrimento do 

tempo, nem temporal em detrimento do eterno, mas eterno no tempo e temporal no 

eterno. Por isso mesmo intitulamos nosso trabalho de Existência na Paciência. 

Quisemos com isso denotar a relação que agora se afigura mais clara: a paradoxalidade 

da existência precisa ser vivida enquanto tal, sem ilusões ou falsificações; a paciência, 



123 

 

que em si mesma é uma repetição reduplicante, é expressão dessa vivência concreta, 

que cresce em altura na medida do aprofundamento de seus fundamentos.              

Por fim, esperamos sinceramente que a aproximação buscada tenha sido bem 

sucedida e que aquele que, cheio de boa vontade, dedicou seu precioso tempo à leitura 

de nosso trabalho não tenha sentido ao final aquela sensação terrível de “tempo 

perdido”, mas sim que possa de alguma maneira ter tirado algum proveito do pouco que 

tentamos repartir aqui!       

 

  

  

 

  

  

 

 



124 

 

REFERÊNCIAS 

1. Obras de Kierkegaard 

 

Søren Kierkegaards Skrifer (SKS, versão 1.8.1, 2014) http://sks.dk/forside/indhold.asp 

 

KIERKEGAARD, Søren A. Pós-Escrito Conclusivo não-científico às Migalhas 

Filosóficas. Tradução de Álvaro Valls, Vozes – Petrópolis, RS; Editora Universitária 

São Francisco – São Paulo, (Coleção Pensamento Humano), 2013a. 

 

________. Die Krankheit zum Tode. Tradução de Gisela Perlet e posfácio de Uta 

Eichler, Stuttgart: Reclam, 2013b. 

 

________. La Época Presente. Tradução de Manfred Svensson, Madrid: Trotta, 2012a.   

 

________. Der Begriff Angst.  Tradução de Gisela Perlet e posfácio de Uta Eichler, 

Stuttgart: Reclam, 2012b. 

 

________. O Conceito de Angústia, tradução de Álvaro Valls, Vozes – Petrópolis, RS; 

Editora Universitária São Francisco – São Paulo, (Coleção Pensamento Humano), 

2010a. 

 

________. O Conceito de Ironia: constantemente referido a Sócrates, tradução de 

Álvaro Valls, Vozes – Petrópolis, RS; Editora Universitária São Francisco – São Paulo, 

(Coleção Pensamento Humano), 2010b. 

 

________. Discursos Edificantes. Tres Discursos para ocasiones supuestas. 

Tradução de Darío González, Madrid: Trotta, 2010c.   

 

________. Ejercitación del Cristianismo. Tradução de Demetrio Gutiérrez Rivero 

Madrid: Trotta, 2009a.   

 

________. Temor e Tremor, tradução, introdução e notas de Elisabete M. de Sousa, 

Relógio D‟água, Lisboa, 2009b.  

 

________. A Repetição, tradução, introdução e notas de Elisabete M. de Sousa, 

Relógio D‟água, Lisboa, 2009c.  

 

________. Migalhas Filosóficas ou um bocadinho da filosofia de Johannes Clímacus, 

tradução de Álvaro Luiz Montenegro Valls e Ernani Reichmann, notas de Álvaro Luiz 

Montenegro Valls, Editora Vozes, Petrópolis, 2008a. 

 

________. La Enfermedad Mortal. Tradução de Demetrio Gutiérrez Rivero Madrid: 

Trotta, 2008b.   

 

________. Adquirir a sua alma na paciência. Tradução, notas e posfácio de Nuno 

Ferro e M. Jorge de Carvalho, Ed. Assírio & Alvim – Lisboa, 2007a.  

 

________. O lo Uno o lo Outro: um fragmento de vida II . Tradução de Darío 

González, Madrid: Trotta, 2007b.   

http://sks.dk/forside/indhold.asp


125 

 

 

________. Los Lirios del Campo y las Aves del Cielo . Tradução de Demetrio 

Gutiérrez Rivero, Madrid: Trotta, 2007c.   

 

________. El Instante. Tradução de Andrés Roberto Albertsen e colaboradores, 

Madrid: Trotta, 2006a.  

 

________. O lo Uno o lo Outro: um fragmento de vida I . Tradução de Begonya S. 

Tajafuerce e Darío González, Madrid: Trotta, 2006b.   

 

________. As Obras do Amor, tradução de Álvaro Luiz M. Valls, Vozes – Petrópolis, 

RS; Editora Universitária São Francisco – São Paulo, (Coleção Pensamento Humano), 

2005. 

 

________. Johannes Climacus ou É preciso duvidar de tudo. Tradução de Sílvia 

Saviano Sampaio e Álvaro Luiz Montenegro Valls. Prefácios e notas de Jacques 

Lafarge. 1ª ed. São Paulo: Martins Fontes, 2003. 

 

________. Ponto de Vista Explicativo de Minha Obra de Escritor, introdução de 

Jean Burn, tradução de João Gama – Edições 70, Lisboa, Portugal, 2002. 

 

________.  Prefaces – Writing Sampler. Ed e trad. de Todd W. Nichol. New Jersey: 

Princeton University Press, 1997. (KW IX). 

 

________. Works of Love. Trad. do dinamarquês e introdução de Howard W. e Edna 

H. Hong. Princeton, New Jersey: Princeton University Press, 1995. (KW XVI). 

 

________.Concluding Unscientific Postscript to Philosophical  

Fragments. Ed. e trad. Com introdução e notas de Howard V. Hong e Edna H. Hong. v.  

I. New Jersey: Princeton University Press, 1992. 

 

________. Eighteen Upbuilding Discourses. Ed. e trad. com introdução e notas de 

Howard V. Hong e Edna H. Hong. New Jersey: Princeton University Press, 1990. (KW 

V). 

 

________. Philosophical Fragments – Johannes Climacus. Ed. e trad. com 

introdução e notas de Howard V. Hong e Edna H. Hong. New Jersey: Princeton 

University Press, 1985. (KW VII). 

 

________. Fear and Trembling – Repetition. Ed. e trad. com introdução e notas de 

Howard V. Hong e Edna H. Hong. New Jersey: Princeton University Press, 1983. (KW 

VI). 

 

________. The Concept of Anxiety. Ed. e trad. com introdução e notas de Reidar 

Thomte em 

colaboração com Albert B. Anderson. New Jersey: Princeton University Press, 1980a. 

(Kierkegaard‟s Writings, v. VIII – KW VIII). 

 

________. The Sickness unto Death. Ed. e trad. com introdução e notas de Howard V. 

Hong e Edna H. Hong. New Jersey: Princeton University Press, 1980b. (KW XIX). 



126 

 

 

2. Demais fontes: 

 

BONACCINI, Juan Adolfo. Kant e o Problema da Coisa em Si no Idealismo 

Alemão: sua atualidade e relevância para a compreensão do problema da filosofia. Rio 

de Janeiro, Editora Relume Dumará; Natal, RN, UFRN, 2003. 

 

DICIONÁRIO LATIM-PORTUGÊS. Editoração eletrônica: Fábio Frohwein de Salles 

Moniz, Porto Editora – Porto, 2001.  

 

FERRO, Nuno. Estudos Sobre Kierkegaard. São Paulo: Editora LiberArs, 2012.  

 

_________. Anti-Climacus e a noção de natureza humana: uma passagem d‟A Doença 

para a Morte. In.: Pensando – Revista de Filosofia, Vol. 2, Nº 4, 2011, pp. 140-161. 

 

 

FERRO, Nuno; CARVALHO, M. Jorge. Posfácio. In: KIERKEGAARD, Søren. 

Adquirir a sua alma na paciência. Tradução, notas e posfácio de Nuno Ferro e M. 

Jorge de Carvalho, Ed. Assírio & Alvim – Lisboa, 2007.  

 

FURTAK, Rick A (Ed.) Kierkegaard’s Concluding Unscientific Postscript: A 

Critical Guide. New York: Cambridge University Press, 2010.  

 

GRØN, Arne. The Concepto of Anxiety in Søren Kierkegaard 

 

________. EL Concepto de la Angústia en la obra de Kierkegaard. In: Themata, 

Revista de Filosofia, nº15, 1995, pp. 15-30. 

 

________. "Repetition" and the Concept of Repetition. In: Tópicos, nº5 (monográfico), 

1993, pp. 143-159.   

 

________. La ética de la repetición. In: Enrahonar, nº 29, 1998, pp. 35- 45. 

 

HANNAY, Alastair; MARINO, Gordnon (eds). The Cambridge Companion to 

Kierkegaard.  Cambridge: Cambridge University Press, 2004.  

 

HANNAY, Alastair.  Kierkegaard and Philosophy: Select Essays. London and New 

York: Routledge, Taylor & Francis Group, 2003.  

 

________. Kierkegaard. London, Boston, Melbourne, Henley: Routledge & Kegan 

Paul, 1982. 

 

HEGEL, G. W. F. Enciclopédia das Ciências Filosóficas em compêndio. Tradução de 

Paulo Meneses, São Paulo, Edições Loyola, 1995.  

 

_________. Ciência da Lógica (excertos). Seleção e tradução de Marco Aurélio Werle, 

São Paulo, Barcarolla, 2011.  

   

HÖSLE, Vittorio. O Sistema de Hegel. Tradução de Antônio Celiomar Pinto de Lima, 

São Paulo, Edições Loyola, 2007.   



127 

 

 

HOWLAND, Jacob. Kierkegaard and Socrates: A Study in Philosophy and Faith, 

Cambridge: Cambridge University Press, 2006. 

 

 

_________. Lessing and Socrates in Kierkegaard‟s Postscript. In: FURTAK, Rick A 

(Ed.) Kierkegaard’s Concluding Unscientific Postscript: A Critical Guide. New 

York: Cambridge University Press, 2010. 

 

JACOBY, Matthew G. Kierkegaard on Truth. In: Religious Studies, 38, 27-44. 

Cambridge University Press, 2002.   

 

KANT, Immanuel. Crítica da Razão Pura. Tradução de Manuela Pinto dos Santos e 

Alexandre Fradique Morujão (introdução), Lisboa, Fundação Calouste Gulbenkian, 

2001. 

 

LESSING, G.E. Escritos Filosóficos y Teológicos, Introducción, traducción y notas de 

Agustín Andreu Rodrigo, Madrid (España): Editora Nacional, 1982. 

 

MALANTSCHUK, Gregor. Kierkegaard’s Concept of Existence. Edited and 

Translated 

By Howard V. Hong and Edna H. Hong, Marquette University Press, 2003. 

 

PATTINSON, G. (Ed.) Kierkegaard on Art and Communication. New York, St. 

Martin‟s Press, 1992.   

 

ROOS, Jonas, Tornar-se Cristão: O Paradoxo Absoluto e a existência sob juízo e 

graça em Søren Kierkegaard. Tese (Doutorado em Teologia) – Instituto Ecumênico de 

Pós-Graduação em Teologia. Escola Superior de Teologia, São Leopoldo, 2007. 

 

STEWART, Jon. Kierkegaard’s Relations to Hegel Reconsidered. Cambridge: 

Cambridge University Press, 2003.  

________. (Ed.) Kierkegaard and his German Contemporaries, Tome II, Theology, 

Aldershot: Ashgate (Kierkegaard Research: Sources, Reception and Resources, vol. 6., 

2007 

THEUNISSEN, Michael. El Perfil Filosófico de Kierkegaard, In: Estudios de 

Filosofia, n
o
 32,  Medellín July/Dec. 2005.  

 

________. Kierkegaard’s Concepto of Despair. Translated by Barbara Harshav and 

Helmut Illbruck, New Jersey: Princenton University Press, 2005.  

  

VALLS, Álvaro, Entre Sócrates e Cristo: ensaios sobre a ironia e o amor em 

Kierkegaard, Porto Alegre: EDIPUCRS, 2000. 

 

________. (org., trad. e apres.). Do desespero silencioso ao elogio do amor 

desinteressado: aforismos, novelas e discursos de Søren Kierkegaard. Porto Alegre: 

Escritos, 2004. 

 

________. Kierkegaard, cá entre nós. São Paulo: Editora LiberArs, 2012. 


