UFPB - UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAIBA
CCHLA - CENTRO DE CIENCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM FILOSOFIA

RAMON BOLIVAR CAVALCANTI GERMANO

EXISTENCIA NA PACIENCIA:

Uma Introducdo no Pensamento de S. A. Kierkegaard

JOAO PESSOA - PB
2014



RAMON BOLIVAR CAVALCANTI GERMANO

EXISTENCIA NA PACIENCIA:

Uma Introducéo no Pensamento de S. A. Kierkegaard

Dissertacdo apresentada como pré-requisito para a obtengdo do
titulo de Mestre pelo Programa de Pds-Graduacdo em Filosofia
da Universidade Federal da Paraiba — UFPB.

Orientador: Dr. Robson Costa Cordeiro

JOAO PESSOA - PB
2014



RAMON BOLIVAR CAVALCANTI GERMANO

EXISTENCIA NA PACIENCIA:

Uma Introducao no Pensamento de S. A. Kierkegaard

Dissertacdo apresentada como pré-requisito para a obtencdo do
titulo de Mestre pelo Programa de Pds-Graduacdo em Filosofia

da Universidade Federal da Paraiba — UFPB.

Orientador: Dr. Robson Costa Cordeiro

BANCA EXAMINADORA

Prof. Dr. Robson Costa Cordeiro (UFPB)

Prof. Dr. Iraquitan de Oliveira Caminha (UFPB)

Prof. Dr. Jorge Miranda de Almeida (UESB)

JOAO PESSOA - PB
2014



Com amor dedico este trabalho a Marcelo

e Nadjay, meus pais.



AGRADECIMENTOS

Um agradecimento especial aos meus amados pais Marcelo e Nadjay, bem como
ao meu queridissimo irmdo Ruan Bolivar. Todos sempre muito pacientes e
compreensivos para comigo durante esses anos de trabalho. Um abraco forte em todos!

A minha avé Cleide, crente no amor, que sempre acreditou e continua
acreditando no potencial dos seus préximos, em particular de seus netos queridos!

A querida Nina, trabalhadora incansavel, pela sua importancia na manutencao
das condic¢6es indispensaveis para um bom ambiente de trabalho!

Ao querido psicologo e amigo Miguel, que nos momentos de grande dificuldade
soube estender a sua méo cuidadosa e experiente e ajudar na superacao das crises que a
vida, para 0 nosso crescimento, vez por outras nos reserva. Um abraco demorado!

A minha querida Ruth, que com seu abraco soube acolher-me amorosa e
pacientemente sendo uma companhia abengoada na reta final de concluséo deste
trabalho. Um beijo querida!

Ao meu amigo Thiago que com seu empenho inspirador motivou-me a esforcar-
me sempre um pouco mais. Também por seu espirito fraterno e acolhedor! Um abraco!

Ao primo Daniel, que durante grande parte de minha pesquisa foi uma presenca
amiga e que, como bom fisioterapeuta, ajudou-me a manter um corpo saudavel a
despeito de tantas horas trabalhando sentado!

Aos meus tios Anibal e Rosério e Leila e Wellington — os primeiros, presencas
constantes em minha vida, educadores inspirados e competentes; o0s segundos,
enriquecidos pelo dom da hospitalidade, por terem me acolhido em sua casa, sendo
sempre amorosos e dando o melhor de si.

Ao querido professor Robson, pesador discreto e professor dedicado, por ter me
acolhido como orientando, deixando-me trabalhar como gosto, sem interferir no meu
estilo de escrita, nem se apegar a detalhes irrelevantes. Tenho orgulho de ter sido
orientado por ele!

Aos membros da banca, pela disponibilidade e boa vontade em ler e revisar meu
trabalho, bem como aqueles que direta ou indiretamente contribuiram de sua maneira
particular para a producao e finalizacdo desta pesquisa. Grato a todos!

Ao Pai nosso, sempre presente nas alegrias e nas tristezas, donde provém todo o
amor e de cujo amor nada nem ninguém pode nos separar — um agradecimento todo

especial!



A infelicidade do nosso tempo consiste
justamente em se ter tornado exclusivamente
“o tempo”, a temporalidade que, na sua
impaciéncia, nada quer ouvir da eternidade,
depois, com as melhores intengdes ou no
desencadeamento do furor, em querer, gragas
a uma imitacdo artificial, tornar o eterno
completamente supérfluo, o que ndo podera
eternamente conseguir; porque quanto mais
alguém se imagina capaz de prescindir do
eterno ou se petrifica nesta arte, tanto mais
também no fundo a Unica necessidade é a do
eterno.

Saren Aabye Kierkegaard



RESUMO

No presente trabalho desenvolvemos um itinerario de aproximacdo da obra de
Kierkegaard que, levando em conta trés momentos distintos de sua producdo, nos
possibilite uma visdo mais lGcida e rigorosa de sua atividade como autor e,
particularmente, de sua forma de leitura da existéncia humana. Cientes do carater
complexo do corpus kierkegaardiano — acentuado pela forma indireta de sua
comunicagdo — resolvemos desenvolver uma leitura que, voltada para o sentido que a
existéncia humana ocupa no pensamento do autor, nos introduza em alguns dos
problemas e conceitos fundamentais que formam o quadro geral de compreensédo da
existéncia assim como a entende Kierkegaard. Mostramos como a existéncia precisa ser
compreendida a partir de uma nova concepc¢éo da liberdade, bem como a partir de uma
nova compreensao da relacdo entre ser e pensar — isto €, precisa ser compreendida como
inter-esse — 0 que leva fundamentalmente a uma recolocagéo do problema da verdade.
Concluimos com uma abordagem do problema de tornar-se si mesmo ou com a questdo
da aquisicdo do si-mesmo (Selv) na paciéncia. Com isso nos aproximamos de uma
compreensdo mais coerente e rigorosa da leitura que Kierkegaard faz da existéncia
humana — levando particularmente em conta o papel que a paciéncia ocupa nessa leitura
— bem como, por extensdo, tracamos um itinerario de aproximacdo de sua atividade
como autor.

Palavras-chave: Existéncia, Liberdade, Interesse, Verdade, Paciéncia.



ABSTRACT

In this work we develop a route of approach of to Kierkegaard's work that, taking into
account three different moments of his production, allows us a more rigorous and lucid
view of his activity as an author and — particularly — of his way of interpreting the
human existence. Bearing in mind the complex nature of the Kierkegaardian corpus —
accentuated by its indirect form of communication — we decided to develop a reading
that focused on the meaning that the human existence occupies in the thoughts of the
author. Our reading also introduces some of the issues and concepts that form the
general understanding framework of human existence as it is understood by
Kierkegaard. We show how the existence needs to be understood from a new
conception of freedom, as well as from a new understanding of the relationship between
being and thinking — that is, to be understood as inter-esse — which essentially leads to a
replacement problem of truth. We conclude with an approach to the problem of
becoming yourself or with the question of acquisition of the self (Selv) in patience. With
this we approach a more coherent and rigorous comprehension of the interpretation that
Kierkegaard makes of human existence — particularly taking into account the role that
patience takes this reading — and by extension, we trace a route of approach of his
activity as an author.

Keywords: Existence, Freedom, Interest, Truth, Patience.



SUMARIO

INTRODUGAOQ ..ottt ettt 11

CAPITULO |

ANGUSTIA E POSSIBILIDADE DA LIBERDADE: UMA PRIMEIRA
APROXIMACAO A FORMA DE LEITURA DA EXISTENCIA ASSIM COMO A
COMPREENDE KIERKEGAARD

1.1. ObservagOes PreliMINAres ..o s 19
1.2. Apresentacao sUmMaria da QUESLED .........ceecveeeeiveieeie i 20

1.3. A narrativa do Génesis: Adao como Individuo e a subitaneidade enigmatica do

[01=T0r= Lo [ TP PP P ST U PP PSPPI 25
1.4. Inocéncia e Transcendéncia: para uma distin¢do entre a inocéncia e o imediato

............................................................................................................................. 31
1.5. O Segredo da Inocéncia ou O Conceito de ANgUSEIa .........cccccvveveerieiieieenene. 38
1.6. Angustia e Possibilidade da Liberdade ..........ccccocvveiriieneiiniieeeseeeeee 42

CAPITULO II
EXISTENCIA E INTERIORIDADE: SOBRE A CONTRIBUICAO
EXISTENCIAL DE J. CLIMACUS

2.1. Observagdes PreliMINares .........cccvcceieeieeieieece e 56
2.2. Devir e liberdade no Interludio das Migalhas Filosoficas ...........c.ccoccevvernene, 57
2.3. EXIStENCIA € (B) INTEI-BSSE ....eovieiitiiiieieeiieie ettt 62
2.4. Incerteza Objetiva e Negatividade: a existéncia como esforco continuado ...... 69
2.5.A Verdade como INtErioridade ...........coocueiiiiiiieiieiiee e 74

APENDICE — O ato de lavar as maos



CAPITULO 111

TORNAR-SE SI MESMO NA PACIENCIA: SOBRE O PROBLEMA DA
AQUISICAO DE SI MESMO NOS DISCURSOS DE S. A. KIERKEGAARD

3.1. Observagdes PrelimiNares ... 93
3.2. TransposIiCA0 € EAITICAGAOD .........ccoiririiieieieie e 95
3.3. Adquirir a si MesmOo Na PACIENCIA .......ecvverueeieiieeere e 98
3.4. Liberdade Na PaCIBNCIA .......ccoieiiiiiiiieiee e 109
CONCLUSAOQ ..ottt 119

REFERENCIAS ..ottt 124



INTRODUCAO

Solche Werke sind Spiegel: wenn ein Affe hinein guckt,

kann kein Apostel heraus sehen (J. C. Lichtenberg)®.

Em relacdo a obra do dinamarqués Sgren Aabye Kierkegaard (1813 -1855),
acontece algo semelhante aquilo que se conta sobre o dono de um asno que, querendo
fazer com que o seu companheiro de trabalho seguisse em frente sem cessar, tratou logo
de amarrar uma espiga de milho na ponta de uma vara e prender o outro lado da vara no
pesco¢o do animal, de modo que a espiga ficasse a pender-lhe diante do focinho. Ora,
querendo alcancar a espiga, 0 pobre burrico dava um e outro passo, mas sem nunca
chegar a abocanhar um grdo sequer, pois na medida em que dava um passo a frente, a
espiga, por assim dizer, dava um passo atrds. Quisera o pobre animal tomasse
consciéncia de que o problema néo estava na espiga e comegasse a reparar em si mesmo
— talvez assim percebesse que o que fazia com que a espiga lhe escapasse era 0 seu
préprio movimento.

Assim, a obra de Kierkegaard é a espiga e o leitor € o jerico! Mas ndo no sentido
de que o leitor seja tolo, longe disso — ndo queremos ofender a nos leitores —, e sim no
sentido de que o leitor nunca consegue “abocanhar” o sentido da obra, a ndo ser que
comece a reparar em si mesmo. Sendo vejamos.

Diferente de grande parte da producdo intelectual comum (seja ela literaria,
filosofica, teoldgica, etc.) a producdo autoral de Kierkegaard, em sua peculiaridade,
cumpre o papel de um empreendimento ou de uma atividade que, sendo manifestamente
tedrica, tacitamente pretende ter uma repercussdo na vida concreta do seu leitor?. Isso,
no entanto, ndo no sentido corriqueiro de que, ao Ié-lo, o leitor aprenderia algo que
poderia enfim aplicar a sua existéncia, como se se tratasse de um manual de instrucdes
cujo sentido é bem determinado e ndo quer jamais se prestar as ambiguidades de uma
exposicao indireta, sendo 0 mais preciso e direto possivel. Ndo, e muito pelo contrario:
ter uma repercussdo na vida concreta do leitor significa entregar-lhe a pena, quer dizer,
torna-lo autor daquilo que ele 1&. Mas o que pode significar isso?

Primeiramente, significa reconhecer que nenhum contetddo pode ser transmitido

de maneira neutra, como se a situacdo daquele que o recebe ndo influisse na propria

! [Tais obras s&o espelhos: se um macaco espia para dentro, ndo pode ser um apéstolo a olhar para fora].
2 Nio do seu “publico leitor”, porque a obra jamais se dirige ao “publico”, mas sempre ao individuo
singular em sua existéncia concreta.

11



constituicdo do conteddo — da-se justamente o contrario: o sentido ndo deriva
simplesmente do conteido transmitido, mas da relagio para com o conteido. E na
relacéo entre o contetdo e o receptor que o préprio contetdo adquire seu sentido, e isso
sobretudo num significado determinado, a saber: que a situacdo em que o receptor se
encontra € determinante do conteddo que se lhe transmite. Essa consciéncia obriga o
autor comprometido a, antes de mais, prestar acurada atencdo a situacdo do leitor a
quem ele pretende dirigir o seu texto. Em seguida, sendo talvez o que mais importa, €
preciso que o autor leve o leitor a encontrar-se consigo mesmo, a deparar-se com a sua
prépria situacdo ou perceber enfim o “lugar” de onde ele 1. Com outras palavras,
importa que o leitor torne-se cada vez mais autbnomo em relacdo ao texto, de tal
maneira que se distancie cada vez mais do papel de simples leitor passivo para
aproximar-e do papel mais ativo de leitor-autor.

No entanto, chamar nestes termos o leitor de “autor” ndo significa que ndo se
tenha algo a comunicar — como se tudo estivesse Unica e exclusivamente nas maos do
leitor —, mas sim que aquilo que pretende ser comunicado deve levar em conta o fato de
que o receptor estd em uma determinada situacdo que pode tanto facilitar quanto
dificultar a comunicacdo. Sempre se quer comunicar algo, e a dificuldade é conseguir
comunica-lo de maneira tal que se evite ao maximo o mal-entendido — afinal o fato de o
leitor ser ele mesmo um “autor” ndo exclui a possibilidade de que aquilo que ele
“produz” seja justamente o contrério do que pretendeu lhe ser transmitido.

A dificuldade inicial consiste, portanto, em comunicar um conteddo que esta
fortemente sujeito ao mal-entendido — e ndo simplesmente porque toda comunicacéo
conserva em si mesma algo de equivoco, mas sobretudo porque aquilo que se quer
comunicar, no caso de Kierkegaard, possui um carater acentuadamente existencial, quer
dizer, diz respeito a um contedo que quer ter uma repercussdo nao meramente
intelectual, mas que pretende atingir ambitos existéncias de sentido, visdes de mundo ou
leituras da existéncia que nem sempre condizem com o sentido que pretende ser
comunicado °.

A arte entdo consiste em trabalhar no sentido de evitar, tanto quanto possivel, o
mal-entendido em relacdo ao conteudo decisivo que se quer comunicar. Mas o mal-

entendido ndo tem um sentido univoco. Quando se 1€ algo e nédo se entende bem o que

¥ Uma aproximagéo da obra de Kierkegaard que desconsidere o papel desempenhado por essa dificuldade
inicial corre grande risco de tornar-se contraproducente. Com efeito, s6 a partir da compreensdo
preliminar dessa dificuldade poderemos vislumbrar os tragos gerais da estratégia autoral desse autor.

12



se leu, a compreensao € um mal-entendido no sentido simples, uma vez que aquele que
entendeu mal de certa forma reconhece suas limitacbes e sabe que ainda néo
compreendeu devidamente. Mas isso a rigor ndo € um mal-entendido propriamente dito.
Com efeito, este significa ndo apenas que aquele que entende entendeu mal, mas sim e
sobretudo que entendeu mal na medida em que esta seguro de que entendeu bem. Neste
caso 0 equivoco é potencializado pela convicc¢do do equivocado. Além de ter entendido
mal, ele ilude-se ao pensar que entendeu bem. Assim como discere non potest, qui sibi
iam se scire persuasit* — ou como a causa de todos os erros parece residir no fato de

» ® _ assim também ndo pode sair do mal-entendido

“nada saber e crer que se sabe
aquele que se persuadiu de que entendeu bem. Neste caso a comunicacdo se torna mais
complexa, pois tratar-se-a de primeiro desfazer a ilusdo para que s6 entdo seja aberta a
possibilidade da compreensdo. Mas ha um mal-entendido ainda mais sério e
potencializado. Se a razdo do mal-entendido ndo € apenas circunstancial, mas decorre
justamente da situagcdo em que se encontra o sujeito, ou seja, se aquele que entende mal
o faz porque sua situacdo € j& em si um mal-entendido, uma ilusdo, entdo o mal-
entendido é elevado a terceira poténcia — se entende mal 0 que se comunica, persuade-se
de que o entendeu bem, e o faz porque seu terminus a quo é ja um mal-entendido. Nesse
nivel a tarefa do comunicador se torna de fato muito complexa. E preciso que aquilo que
ele comunica seja dirigido justamente aquele que ndo pode compreendé-lo sendo de
maneira equivocada. A pressuposi¢do se torna terrivel: se se comunica “x”, aquele
individuo ndo podera entender “x” porque para ele “x” significa “y”, quer dizer, porque
0 gue se comunica € justamente aquilo que o individuo ja conhece e ja compreende,
mas como um mal-entendido. Neste caso o contetdo transmitido sera imediatamente
assimilado pela ilus&o®, de modo que quanto mais se comunique algo diretamente, mais
a ilusdo se fortalece e intensifica, pois o contetdo direto é, por assim dizer, 0 seu

alimento. Como entéo dissipar uma iluséo desse tipo?

* [N&o pode aprender aquele que se persuadiu de que ja sabe] (S. Agostinho).

> O Sofista, 229c.

® D. Quixote, em sua situacdo de ilusdo, tinha a incomparavel capacidade de assimilagdo de conteidos na
ilusdo. Ao avistar uma estalagem logo a tomava por castelo; ao adquirir uma bacia logo a viu como o
Elmo de Mambrino; os moinhos de vento se lhe apresentaram como terriveis gigantes, e assim por diante.
Tudo o que lhe era transmitido s6 podia ser recebido na forma da ilusdo em que permanecia, de modo que
além de entender mal, estava persuadido de que entendia bem, e isso em razdo de uma ilusdo
fundamental. A Unica forma de comunicar-lhe que aquele ndo era o elmo de Mambrino, mas uma bacia de
babeiro, ou que aqueles eram moinhos de vento e ndo gigantes, seria afinal dissipando sua ilusdo
fundamental de “cavalaria andante”. Como fazé-lo sendo a partir de “choques”, de decepcdes, de
frustraces que enfim o desiludissem? Como fazé-lo sendo induzindo-o ao erro e depois suspendendo o
conteddo que ele tinha por assegurado e certo? Assim trabalha a comunicacao indireta.

13



Ora, a forma menos indicada é aquela de uma comunicacdo que se pretende
direta, que tenta restringir-se Unica e exclusivamente ao contetdo transmitido sem levar
em conta a situacdo daquele que o recebe. Diante de um contetdo direto a Unica coisa
que o receptor pode fazer é apreendé-lo segundo sua prépria situacdo — afinal néo se
pode relacionar com contetido algum de maneira des-situada. O conteddo comunicado
diretamente — 0 que em si j& é algo bastante controverso porque ndo existe a rigor uma
comunica¢do puramente direta — é simplesmente assimilado pelo receptor como
reiteracdo da ilusdo em que se encontra. Com outras palavras, em suma, a melhor forma
de ser mal entendido € sendo direto. Quanto mais direto se conseguir ser, mais mal
entendido podera ser o conteldo comunicado. Tentar evitar o mal-entendido
expressando-o diretamente é esforco n&o sé indtil, mas contraproducente *. A via tem
que seguir por um sentido inverso, pelo caminho da comunicaco indireta .

Se a tentativa de revelar diretamente o mal-entendido é contraproducente, pois 0
que se quer é retirar o sujeito da situacdo em que ele se encontra e ndo fortalecé-lo em
seu lugar, € preciso que se proceda cuidadosamente, ndo tentando evitar a todo custo o
mal-entendido, e sim até mesmo induzindo-o. Ao invés de transmitir um conteido com
a intencdo de ser compreendido diretamente, 0 que apenas aumenta a possibilidade do
mal-entendido, o caminho serd4 o de comunicar um contelildo com a intencéo inicial (e
provisoria) de ser mal entendido. Ora, se o receptor o compreender bem, 6timo —
significa que compreendeu a estratégia por trds do conteldo; se ndo, ndo estara
enganado, afinal o conteudo estava ali justamente para confundir. Assim o dano causado
€ menor, pois se evita a potenciacdo do mal entendido. A compreensdo equivoca era de
fato o que se queria comunicar, de modo que entender mal, neste caso, ndo deixa de ser
uma forma de entender bem. Mas e entdo? Como induzir ao mal-entendido pode ajudar
a dissipar a ilusdo na qual o leitor se encontra enredado?

Obviamente o mal-entendido s6 pode ser induzido de maneira provisoria, pois 0
que importa é que o conteudo sujeito ao mal-entendido seja sempre e reiteradamente
suspenso. Assim, a possivel relacdo de apropriagdo na qual descansava o leitor, seguro

de que havia entendido devidamente o conteido comunicado, € suspensa — seja no

" Sobre isso conferir Ponto de Vista do meu trabalho como autor (SKS 16, 27). Em portugués
KIERKEGAARD, 2002, p. 45 em diante.

® Toda a discussdo que empreendemos aqui se insere dentro da questio da comunicagdo assim como a
compreende Kierkegaard. Ndo fazemos referéncia direta a essa questdo porque se trata aqui apenas de
apresenta-la de maneira geral, sem que pretendamos entrar propriamente na problematica especifica que
ela engendra. Sobre o tema conferir, por exemplo, PATTINSON, G. (Ed.) Kierkegaard on Art and
Communication. New York, St. Martin’s Press, 1992.

14



préprio corpo do texto, através de uma desautorizacdo do que ficou estabelecido, seja
mediante a producdo de outra obra que suspende o sentido da primeira, seja ainda pela
apresentacdo de um outro sentido para 0 mesmo enunciado, e assim por diante, num
constante movimento de suspenséo de sentido. Assim, subtrai-se do leitor aquilo que
ele parecia ter apreendido; mostra-se indireta e estrategicamente que sua compreensdo
ndo é univoca, mas equivoca, que aquilo que lhe parecia tdo certo talvez ndo seja assim
como ele pensava ser, 0 que provoca um choque que, se ndo faz mais, a0 menos serve
para despertar a atencdo’. A suspensdo do sentido provoca o leitor, perturba-o,
inquieta-o, faz enfim que ele se torne atento ndo s6 ao contelido textual em si, mas a sua
relacdo para com aquele conteldo e também a sua situacdo existencial que dota os
enunciados de sentido.

Por isso diziamos que, tal qual o jerico que vai adiante tentando abocanhar a
espiga de milho, o leitor nunca conseguira apreender o sentido da obra de Kierkegaard
se ndo comecar a reparar em si mesmo. Aquilo que ali é apresentado leva a todo instante
em conta a situagdo em que se encontra o leitor. Sob o mote mundus vult decipi®,
Kierkegaard pretende muitas vezes enganar o seu leitor para a verdade'!, torna-lo
atento aquilo que talvez seja uma ilusdo tomada como verdade, abrir seus olhos e talvez
livra-lo da pior cegueira, a daquele que, estando cego, esta convencido de que enxerga.

Toda essa complexidade — que ndo € sé dos contetdos, mas sobretudo da forma
de os comunicar — deixa em apuros o estudioso que pretenda apreender um sentido

univoco ndo tanto da obra como um todo, mas ao menos de um tema ou de um conceito

° No Ponto de Vista do meu trabalho como autor (SKS 16, 32) Kierkegaard escreve o seguinte: “Um
homem pode ter a sorte de fazer muito por outro, pode ter a sorte de conduzi-lo até onde deseja leva-lo,
pode, para nos atermos ao que principal e constantemente se trata aqui, ter a felicidade de ajuda-lo a
tornar-se cristdo. Mas esta possibilidade ndo estd em meu poder; depende em grande medida e, acima de
tudo, da vontade do outro. Forgar um homem a uma opinido, uma convicgao, uma crenga, iSso eu jamais
posso fazer; mas uma coisa eu posso, a primeira em certo sentido (pois é a condi¢do para a seguinte, qual
seja: a aceitacdo dessa opinido, convicgdo, crenga), e em outro sentido a Ultima, se ndo se quer a seguinte:
posso forgé-lo a tornar-se atento” (tradugdo nossa a partir do dinamarqués e mediante o auxilio da
traducdo de Jodo Gama para o portugués [KIERKEGAARD, 2002, p. 50]). O texto original reza: “Det
ene Menneske kan have Held til at gjgre meget for det andet, kan have Held til at fare ham derhen, hvor
han gnsker at fare ham, kan, for at blive ved hvad her bestandigt veesentlig er Tale om, have Held til at
vaere ham behjelpelig i at blive Christen. Men i min Magt staaer dette ikke; det beroer paa saare meget,
og fremfor Alt paa, om han selv vil. Tvinge et Menneske til en Mening, en Overbeviisning, en Tro, det kan
jeg i al Evighed ikke; men Eet kan jeg, det Farste i een Forstand (thi det er Betingelsen for det Naste, der
er: at antage denne Mening, Overbeviisning, Tro), det Sidste i en anden Forstand, dersom han ikke vil det
Neeste: jeg kan tvinge ham til at blive opmceerksom” (SKS 16, 32).

1910 mundo quer ser enganado]. Dito atribuido ao satirista romano Petronius (27-66 d.C). Kierkegaard
faz referéncia ao dito, por exemplo, em Ponto de Vista do meu trabalho como autor (SKS 16, 39),
»Skyldig?« - »lkke-Skyldig?« [«Culpado?»-«N&o-Culpado?»] (SKS 6, 316); Idgvelse i Christendom
[Tirocinio no Cristianismo] (SKS 12, 46).

11 Man kan bedrage et Menneske for det Sande (...) [Pode-se enganar um homem para a verdade (...)] .
Ponto de vista do meu trabalho como autor (SKS 16, 35).

15


http://sks.dk/slv/txt.xml?hash=ss316&zoom_highlight=mundus+vult+decipi

sequer. Vale em relagdo ao nosso esforco o mesmo que o préprio Kierkegaard dizia em
sua dissertacdo em relagdo a sua proposta de abordar a ironia socratica: “até parece
impossivel, ou entdo pelo menos téo trabalhoso como pintar um duende com o barrete
que o torna invisivel” (KIERKEGAARD, 2010b, p. 28) .

Cientes disso, devemos entdo empreender nosso trabalho com a devida
humildade e até com algum temor e tremor, j& que aqui a certeza e a seguranga nunca
serdo nossas guias, sendo preciso antes arriscarmo-nos e ousar até mesmo, ai de nos,
correr o risco de trabalhar, sem o perceber, contra os esforcos daquele que Miguel de
Unamuno gostava de chamar de “irmdo Kierkegaard”. Apesar dessa possibilidade,
permanecemos confiantes de que nosso trabalho une esforcos em direcdo a mesma

causa para a qual o “irmao” de Unamuno dedicou os anos mais vibrantes de sua vida.

**k*

Queremos aqui desenvolver um roteiro de aproximacao da obra de Kierkegaard
tendo em vista uma leitura mais atenta e cuidadosa que ndo desconsidere, em
decorréncia de um olhar apressado e desatento, o carater problematico dos temas postos
em questdo nem se dé por satisfeita como se tivesse alcangado um fim, quando na
verdade o ponto de chegada aqui ndo é sendo um ponto de partida. Poderiamos dizer
que se trata de uma introducdo a leitura de Kierkegaard, desde que isso ndo seja
entendido como a maioria das introducdes é entendida: como uma tentativa daquele que
j& estd “introduzido” em auxiliar os demais pelo mesmo caminho. Nao, € muito pelo
contrario! Quando falamos que poderia tratar-se aqui de uma introducdo, queremos
dizer com isso que ndés mesmos estamos nos esforcando nessa aproximacgdo sem que
tenhamos nada em especial para ensinar ou introduzir, a ndo ser aquele pouco que
resulta de nosso proprio esforco pessoal.

Esse itinerario de aproximacdo sera orientado mediante uma exposicdo da
concepgdo ou da leitura particular que Kierkegaard faz da existéncia humana. Com
efeito, estamos convencidos, e isso ficara claro ao longo de nossos capitulos, que todo
esforgo aproximativo da obra de Kierkegaard serd inGtil e contraproducente se néo levar
em conta a compreensdo peculiar da existéncia humana que ali é desenvolvida. Isso

porque a prépria forma da reflexdo empreendida por Kierkegaard estd determinada por

120 Conceito de Ironia (SKS 1, 74).
16



uma possibilidade de sentido da existéncia enquanto condicionante dessa mesma
reflexdo. Com outras palavras, poderiamos dizer que trata-se de uma forma de pensar
que parte da existéncia rumo a existéncia.

Nosso trabalho entdo deve voltar-se para a compreensdo dessa possibilidade de
sentido da existéncia assim como a desenvolve Kierkegaard ao longo de determinados
momentos de sua obra. Para tanto, como um percurso por toda a producdo do autor seria
para n6s impossivel, resolvemos nos limitar a trés momentos basilares que poderdo ser
tratados aqui como representativos das trés fases em que se costuma dividir a atividade
autoral de Kierkegaard — a primeira de 1843 a 1845, a segunda marcada pelo Pos-
Escrito Conclusivo Nao-cientifico as Migalhas Filosoficas enquanto ponto de inflexao
(1846), e a terceira caracterizada pela acentuacéo do carater religioso de toda a obra (a
partir de 1847).

No primeiro capitulo de nosso trabalho nos voltamos para O Conceito de
Angustia (1844) visando sobretudo a compreensdo da liberdade que ali se delineia sem
perder de vista que 0 que estda em jogo é justamente a relacdo entre liberdade e
existéncia, na medida em que ndo se pode compreender a existéncia humana sendo
como possibilidade da liberdade. Segue-se (no segundo capitulo) um tratamento da
mesma questdo em outros termos. Ali, sobretudo a partir da leitura do Pos-Escrito as
Migalhas Filosoficas, o conceito de existéncia é tratado de maneira mais especifica
enguanto devir e inter-esse, 0 que conduz a analise a uma abordagem final do problema
da verdade enquanto problema fundamental da contribuicdo existencial do pseudénimo
Johannes Climacus. Por fim, no terceiro e Gltimo capitulo nos voltamos para alguns dos
Discursos de Kierkegaard — sobretudo o discurso edificante de 1843 Adquirir a sua
Alma na Paciéncia — mediante 0s quais ousamos uma aproximacdo do problema da
aquisicdo ou da apropriacdo de si mesmo, de modo que fique mais bem esclarecido o
caréter inconclusivo e dindmico da existéncia enquanto tarefa e esforco continuado™.
Com isso nos aproximamos de uma compreensdo mais coerente e rigorosa da
possibilidade de sentido da existéncia humana assim como a compreende Kierkegaard,

o0 que ficara mais bem esclarecido em nossa conclusao.

13 Optamos por ndo antecipar de maneira mais detida os temas de cada capitulo porque a forma como
foram escritos — trazendo cada um algumas observacbes preliminares que cumprem o papel de uma
pequena introducdo — dispensa uma apresentacdo prévia muito detalhada. Obviamente poderiamos reunir
as observac@es preliminares de cada capitulo e as inserir nesta Introducédo geral, mas o carater especifico
de cada um deles nos levou a proceder de maneira diferente. Pareceu-nos mais viavel fazer aqui uma
referéncia en passant aos temas dos capitulos seguintes e introduzi-los cada um em seu devido momento,
a fim de facilitar de alguma maneira a percepcéo de sua inter-relagdo por parte do leitor.

17



Quanto ao titulo de nosso trabalho, estamos convencidos de que se tornard muito
mais compreensivel ao final, sendo mais retrospectivo do que prospectivo. E menos um
titulo que abre o trabalho do que um titulo que Ihe fecha. Por isso a introducdo néo
parece o lugar mais adequado para justifica-lo. Por ora apenas uma ultima palavra.

As reflexdes de Kierkegaard sempre encontram seu limite no paradoxo, no qual
o0 intelecto encalha. Por isso, ndo estranhe o leitor se a reflexdo se afigurar em alguns
lugares sempre e cada vez mais auto-contraditoria. Como veremos, alcancar o paradoxo
¢ a Unica forma de pensar uma existéncia que, em si mesma, € paradoxal. Assim sendo,
pedimos sinceramente que o leitor seja paciente nos momentos mais macantes e dificeis
e tenha leveza nos possiveis momentos de descontracdo que os limites de um texto
académico pode proporcionar. Confessamos que gostariamos de brincar muito mais do

que o fizemos, afinal o humor de maneira nenhuma exclui a seriedade!

*k*k

Sempre que possivel, optamos por citar as traducdes para o portugués feitas por
Alvaro Luiz M. Valls, na medida de sua disponibilidade. Como n&o temos uma edigéo
das obras completas em portugués, muitas vezes tivemos que fazer uso de outras
traducBes para linguas estrangeiras (espanhol, inglés e alemdo), além da consulta
constante ao original dinamarqués a partir dos Sgren Kierkegaards Skrifer (SKS, verséo
1.8.1, 2014). As citacdes de passagens traduzidas por nés a partir de textos de lingua
estrangeira trazem em nota de rodapé o texto original que foi vertido para o portugués.
Sempre que achamos necessario indicamos a referéncia dos SKS para eventuais

consultas por parte do leitor interessado.

18



CAPITULO |

ANGUSTIA E POSSIBILIDADE DA LIBERDADE: UMA PRIMEIRA
APROXIMACAO A FORMA DE LEITURA DA EXISTENCIA ASSIM COMO A
COMPREENDE KIERKEGAARD

1.1. Observacdes preliminares

No ultimo capitulo de sua obra mais bem quista na academia, a saber, O
Conceito de Angustia (1844), S. Kierkegaard, ou melhor, Vigilius Haufniensis, abre
com uma referéncia en passant a um curioso conto dos irm&os Grimm no qual se narra a
histéria de um rapaz que saiu a aventurar-se pelo mundo para aprender a ter medo, a
sentir arrepios ou, como prefere Kierkegaard, a angustiar-se! O conto se intitula Von
einem, der auszog, das Fiirchten zu lernen** e apesar do final surpreendente e jocoso,
parece existir por tras da historia uma sutil seriedade. O fato de aquele mo¢o néo saber o
que € sentir calafrios de medo, mostra ao mesmo tempo que ele ndo tinha olhos nem
ouvidos para a possibilidade, por isso ndo temia o que Ihe poderia acontecer e por isso
também ndo conseguia entender nem aprender nada na vida [konnte nichts begreifen
und lernen]. Em outro conto dos Grimm aparece uma antipoda desse jovem sem medo,
A sensata Else, que de tdo “sensata” acabou por sucumbir a possibilidade, temendo tudo
0 que Ihe poderia acontecer na vida!

Em O Conceito de Angustia, Haufniensis quer nos afastar tanto daquele jovem
sem medo, quanto da medrosa Else. Com efeito, o primeiro ndo sabia o0 que era a
angustia, enquanto a segunda nao sabia como angustiar-se. Ambos ndo puderam
conhecer o papel formador da possibilidade. Somente no tultimo capitulo d’O Conceito
de Angustia Haufniensis da uma verdadeira licdo aquele jovem e a sensata Else, de
modo que os quatro capitulos anteriores ganham uma nova significacdo quando vistos a
luz do ultimo.

Nosso objetivo aqui serd o de analisar o que se nos afigura como o cerne do

percurso d’O Conceito de Angustia que desemboca no ultimo capitulo referido,

4 Algo como De alguém que partiu para aprender o que era o medo. Outro conto semelhante pode ter
sido a fonte original da referéncia, qual seja: Der Kdnigssohn, der sich vor nichts flirchtet [O filho do rei
que ndo tem medo de nada; ou O filho do rei que tem medo de nada]. Ambos os contos podem ser
encontrados em http://www.1000-maerchen.de/cAContent,1,1,2,0-brueder-grimm.htm.

19


http://www.1000-maerchen.de/cAContent,1,1,2,0-brueder-grimm.htm

intitulado A angUstia como o que salva pela fé*°. Este, por sua vez, néo sera abordado
aqui de maneira direta para que possa ser trabalhado posteriormente de modo mais
satisfatorio®. 1sso porque os elementos que vém & tona no Gltimo capitulo d’O Conceito
de Angustia reclamam por uma abordagem mais ampla que excede os limites da propria
obra. Com outras palavras: o percurso d’O Conceito de Angustia ndo basta para que
compreendamos satisfatoriamente seu ultimo capitulo — é preciso que recorramos a
outros textos que nos devem auxiliar nessa tarefa.

Cabe-nos entdo uma analise mais bem delimitada que se concentre nos pontos
essenciais que fizeram d’O Conceito de Angustia uma das obras filosoficamente mais

relevantes de S. Kierkegaard.

1.2. Apresentacao sumaria da questao

Gostariamos de iniciar nossa analise tomando como ponto de partida o titulo da
obra a ser aqui analisada. Estamos convencidos de que Kierkegaard — ou Vigilius
Haufniensis — deve ter dedicado bons momentos de seu trabalho na elaboracédo do titulo
e do subtitulo que assinam uma de suas mais importantes producdes filosoficas. Trata-se
de O Conceito de Angustia ou, mais literalmente, de O Conceito Angustia (Begrebet
Angest, sem preposicdo), cujo subtitulo reza: uma simples reflexdo psicoldgico-
demonstrativa direcionada ao problema dogmatico do pecado hereditario®’.

O tom modesto proporcionado pelo adjetivo simpel é ao mesmo tempo
balanceado pela expressdo conjugada psychologisk-paapegende que, junto ao
substantivo Overveielse (Uberlegung, em alemé&o), fornece o mote filosofico do titulo.
Trata-se de uma reflexdo psicoldgica ostensivel direcionada a um problema especifico
que curiosamente se diz “dogmatico”. Dizemos ‘“curiosamente” porque causa certa
estranheza o fato de uma reflexdo psicoldgica visar a um problema dogmatico. Ora,
seria mais plausivel pensar em uma reflexdo psicologica direcionada a um problema
psicolégico, e ndo dogmatico. Mas é precisamente por isso que Haufniensis fala ndo em
uma reflexdo psicologica sobre um problema dogmatico, mas em uma reflexdo

psicologica que vai em direcdo (i Retning) a um problema dogmaético. Significa que

15 Angest som frelsende ved Troen (SKS 4, 454).

16 Cf. a concluséo do Capitulo 111 deste trabalho.

Y No original ler-se: En simpel psychologisk-paapegende Overveielse i Retning af det dogmatiske
Problem om Arvesynden (SKS 4, 2013)

20



para a compreensdo deste problema, faz-se necessario uma investigacdo psicoldgica
prévia que mostre como aquela realidade afirmada pela dogmatica — nesse caso, 0
pecado — pode conformar-se com uma determinada realidade psicoldgica®®. Por isso é
preciso ter bastante cuidado para que ndo se incorra em mal-entendidos. Com efeito, ao
leitor desavisado, o subtitulo pode confundir ao dar a impressao de que ali se estaria a
tratar da realidade do pecado — conceito dogmatico, revelado. Mas a realidade do
pecado nunca € explicada no livro, muito pelo contrario, o autor se protege repetidas
vezes sob a afirmacdo de que o pecado ndo encontra lugar em nenhuma ciéncia. Na
verdade, o objetivo central de Kierkegaard ao propor uma reflexdo psicologico-
demonstrativa direcionada ao problema dogmatico do pecado hereditario é, antes de
tudo, o de revelar o pecado como possibilidade e ndo como realidade. Assim, 0 que se
analisa em O Conceito de Angustia é antes a possibilidade real do pecado, ou melhor,
suas condicOes de possibilidade antropoldgicas (ou psicoldgicas, para usar a expressao
de Haufniensis). Pergunta-se: como o homem precisaria ser para poder pecar? Teria
uma liberdade absoluta ou agiria por necessidade? Herdaria o pecado como destino,
hereditariamente, ou pecaria assim como pecou o0 primeiro homem e como podera pecar
0 Ultimo?

Como esclarece Hautniensis, o que lhe interessa € “como o pecado pode surgir, e
ndo: que ele surge” (KIEREGAARD, 2010a, p. 24). Mas assim, note-se bem, é como se
0 pecado ficasse um pouco retirado, de lado ou a parte, espreitando enquanto a
Psicologia realiza o seu trabalho de analise. O objeto, neste caso, desloca-se sutilmente

passando do pecado para a possibilidade do pecado e, desta Gltima, para a possibilidade

18 A titulo de esclarecimento lembremo-nos que o livro de Haufniensis foi publicado na primeira metade
do século XIX, mais precisamente em 1844, ou seja, em um momento de grande efervescéncia da
filosofia hegeliana na Europa e particularmente na pequena Dinamarca da época, onde as atividades
culturais estavam limitadas ao pequeno circulo urbano de artistas e intelectuais da capital Copenhagen.
Neste contexto, quando se falava de Psicologia, costumava-se ter em mente o terceiro momento da
Filosofia hegeliana do Espirito Subjetivo. Sabe-se que a terceira parte do sistema de Hegel é dedicada a
elaboracdo de sua Filosofia do Espirito, cuja primeira divisdo é a Filosofia do espirito subjetivo. Esta
Ultima, por sua vez, abrange a Antropologia, a Fenomenologia do espirito e a Psicologia, as quais tém por
objeto, respectivamente, a alma, a consciéncia e o espirito em seu sentido mais proprio. Na Antropologia
0 espirito ainda é concebido em sua imediatidade natural e, gradativamente, passa de espirito em si para
espirito para si (na Fenomenologia). No entanto, somente na Psicologia o espirito alcanca sua autonomia
e seu sentido mais proprio. Como nos esclarece Hésle: Na Antropologia, o espirito é ainda “espirito
natural”; somente aqui a consciéncia “desperta” pouco a pouco; o espirito ainda é “em si ou
imediatamente”. Na Fenomenologia o espirito comega a se libertar da natureza; ele se torna “para si”.
Porém o espirito, neste estagio, esta “na relagéo”, ou seja, o espirito existente para si é essencialmente
referido a um objeto que ainda lhe é exterior. Somente na Psicologia o espirito alcanga uma total
autonomia; ele ¢ “sujeito para si” (...) (HOSLE, 2007, p. 386). Sobre este tema ver também "Kierkegaard
and his german contemporaries: Tome Il - Theology" (STEWART, 2007, p. 161-196) onde é discutida a
relagdo entre Kierkegaard e Rosenkranz, sobretudo em relagéo a Psicologia.

21



em geral. Desse modo, Haufniensis conduz o seu texto na direcdo de um
aprofundamento formal orientado por um questionamento transcendental. A pergunta
pela possibilidade do pecado acaba por abrir mdo momentaneamente do conteudo — isto
é, do pecado — para dedicar-se a forma — neste caso a forma da possibilidade enquanto
tal.

Mas por que Haufniensis se interessa tanto pelas determinagfes formais da
possibilidade? Por que o nucleo da investigacdo de Haufniensis, como veremos,
concentra-se na pergunta pela forma da possibilidade?

Ao que tudo indica, em se tratando de O Conceito de Angustia, s6 faz sentido
falar em possibilidade ou em forma da possibilidade se tivermos em mente que o
problema de fundo que motiva as andlises desenvolvidas nesta obra €, antes de tudo, o
problema da liberdade. Kierkegaard aqui, sob o olhar vigilante de Haufniensis, discute
com a tradicdo de Santo Agostinho a Hegel, passando por S8o Toméas de Aquino,
Leibniz, Schelling, dentre outros. Trata-se de uma retomada daquele problema visando a
uma critica especifica contra a compreensao da liberdade enquanto uma determinagéo
da reflexdo que, enquanto tal, acaba por ser indiferente. Haufniensis denuncia o
equivoco de se tratar a liberdade como uma mera possibilidade abstrata que, por isso
mesmo, torna-se uma possibilidade desinteressada. A partir de entdo uma nova
compreensdo da liberdade é desdobrada, inserindo-se no &mbito do interesse e
sustentada pelo conceito de angl]stialg. Assim, de maneira sutil e, por assim dizer, “de
caso pensado”, Haufniensis parte de uma reflexdo direcionada ao problema do pecado
para chegar a uma reflex&o direcionada ao problema da liberdade.

A escolha de Haufniensis em comecar sua investigacéo pelo conceito de pecado
confirma uma das teses levantadas por Michael Theunissen, a saber: que Kierkegaard
tracou o caminho do negativismo, quer dizer, de uma filosofia que, partindo do

negativo, toma dele uma referéncia ao positivo enquanto valor®®. Diz Theunissen:

A mim me parece que nenhum caminho passa a diante deste postulado
negativista, precisamente porque vivemos em um mundo que tem deformado
nossos ideais. O que a liberdade pode ser, é algo que se pode ler tdo s6 nas
formas existentes da falta de liberdade (THEUNISSEN, 2005, p. 9).

190 problema seré discutido de maneira detalhada ao longo deste capitulo.

%0 E importante que ndo confundamos essa negatividade da qual se fala aqui com o negativo que pde a
Légica hegeliana em movimento. Lembremo-nos que Haufniensis critica diretamente Hegel por ter
utilizado o negativo como motor de sua Ldgica, pretendendo com isso inserir ja na Ldgica um movimento
que, a rigor, ndo € movimento algum, uma vez que nao pode sair de dentro de sua propria imanéncia.
Sabre isto conferir O Conceito de Angustia (KIERKEGAARD, 2010g, p. 15).

22



Sob o ponto de vista de Haufniensis poderiamos afirmar que a compreensao
daquilo que a liberdade pode ser depende da investigacdo da forma existente da falta
dessa liberdade, isto é, do pecado e da culpa®’. Assim, ao perguntar-se como o pecado
pode surgir, Haufniensis visa a uma pergunta mais fundamental, qual seja: como a
liberdade deve ser entendida para que se possa falar em pecado ou como deve ser a
liberdade humana para que se possa pecar?

O que estd em jogo na investigacdo de Haufniensis é a compreensdo do ser
humano como um ser livre ou como liberdade. Se prestarmos bem atencéo a alguns dos
conceitos mais importantes da obra de Kierkegaard, veremos que alguns deles podem
ser tratados como sinénimos uns dos outros, dentre 0s quais se insere o0 conceito de
liberdade, sinbnimo de espirito, de Selv e de existéncia. Ao examinarmos as reflexdes
centrais de O Conceito de Angustia, veremos como a analise dessa obra é prévia a
qualquer outra, na medida em que lanca as bases para a compreensdo do ser humano
enquanto um ser existente ou enquanto si mesmo [Selv]. Que uma dessas bases seja a
pergunta kierkegaardiana pelas condicdes transcendentais da liberdade humana é o que
tentaremos mostrar ao longo deste capitulo.

Dito isto, podemos notar que 0 percurso investigativo de Haufniensis ndo visa a
angustia como um sentimento ou como uma simples disposicdo de animo, mas
sobretudo como algo que revela os tracos essenciais da “natureza” humana. Trata-se,
portanto, de um conceito fundamental, cuja analise determina a forma de se conceber o
homem enquanto si mesmo. Para usar um vocabulario de outra &rea, trata-se aqui de
uma “variacdo sobre um tema dado” onde o tema, aqui, ¢ justamente a angustia. Ela
fornece o motivo inicial, impondo os limites e a extensdo de sua plasticidade, quer
dizer: com o conceito de angustia Haufniensis determina o modo de se conceber todos
0s conceitos que dizem respeito ao homem enquanto individuo existente. Significa que,
se ndo entendemos 0 que € a angustia, tampouco compreenderemos conceitos como 0s
de pecado, culpa, liberdade, espirito, Selv, existéncia e afins. Isso porque todos esses
conceitos sdo determinados dentro da compreensdo de uma ambigiidade fundamental

revelada preliminarmente pelo conceito de angustia.

2! Vale salientar que também em A Doenca para a Morte, Kierkegaard, sob a pena de Anti-Climacus,
reafirma o que Theunissen chamou de postulado negativista. Com efeito, ali parte-se do conceito de
desespero enquanto perda de si mesmo para s entdo, a partir dessa negatividade (a doenga para a morte),
alcancar o sentido concreto daquilo que foi perdido e que, na fé, pode ser restabelecido ou restituido.

23



Na obra em questdo Haufniensis perece levar muito a sério uma das afirmacdes
que Johannes Climacus faz em suas Migalhas Filosoficas, segundo a qual “o paradoxo ¢é
a paixdo do pensamento, e 0 pensador sem um paradoxo é como 0 amante sem paixao,
um tipo mediocre” (KIERKEGAAR, 2008, p. 61). Haufniensis ndo ¢ um tipo mediocre,
muito pelo contrério, leva sua investigacdo sobre a angustia até o limite do pensamento,
isto é, até a méxima ambiglidade, nas raias do paradoxo. Como tentaremos mostrar,
essa ambiguidade fundamental aparece sob a dependéncia do que se costumou chamar
dos pressupostos antropoldgicos®® basilares do pensamento de Kierkegaard, dentre os
quais se destacam em O Conceito de Angustia: i) que o ser humano é uma sintese e ii)
que essa sintese € posta pelo espirito. Sao esses 0s pressupostos norteadores da analise
de Haufniensis. Se o ser humano ndo fosse uma sintese que tem de ser constantemente
posta e sustentada pelo espirito, tampouco se angustiaria. Por isso o autor pode afirmar
que “quanto menos espirito, menos angustia” (KIEREGAARD, 2010a, p. 46).

No decorrer de nossa exposicdo importa que se torne cada vez mais evidente o
carater fundamental d’O Conceito de Angustia no que diz respeito a elaboracdo de uma
concepcao existencial que sustenta aquilo que chamamos de uma possibilidade de
sentido da existéncia por parte de Kierkegaard. A centralidade da questdo da liberdade,
paralela ao desenvolvimento de conceitos especificos como os de espirito e Selv?,
lancam as bases de uma posterior reflexdo antropol6gico-existencial que culminara em
A Doenca para a Morte e nos Discursos Cristaos.

Dito isto, passemos mais propriamente a analise do texto, mas nao sem antes
prevenirmo-nos de que, dado o carater preparatorio de O Conceito de Angustia, junto a
sua excessiva formalidade, muito do que aqui sera examinado exigird uma posterior

desformalizagdo, o que s6 outros textos do corpus kierkegaardiano levaréo a cabo®,

22 )4 é em si bastante problematico falar em um pressuposto antropoldgico por parte de Kierkegaard. Isso
porque ao se falar em pressuposto tendemos a pensar que a determinacdo fundamental da existéncia esta
posta como uma pressuposicdo sempre ja dada, 0 que constitui um erro como veremos ao longo deste
trabalho.

% N&o nos esquecamos de que o conceito de Selv ja esta presente em O Conceito de Angustia entes de sua
formulacdo mais precisa em A Doenca para a Morte. Para uma referéncia direta ao conceito de Selvem O
Conceito de Angustia ver KIERKEGAARD, 2010a, pp. 84-85.

2 Sobre o carater formal de O Conceito de Anglstia conferir a introdugdo do texto de Nuno Ferro
intitulado Liberdade e Liberdade de Indiferen¢a n’O Conceito de Angustia (FERRO, 2012).

24



1.3. A narrativa do Génesis: Adao como Individuo e a subitaneidade enigmatica do

pecado

Um mito pode se prestar a muitas coisas, mas tudo o que um mito nao quer ser €
uma descri¢do amiga do intelecto e da logica. Ora, quando algo é facilmente apreendido
pelo entendimento, o melhor a se fazer é descrevé-lo literalmente, sem recorrer ao mito.
Este, por sua vez, rejeita toda aproximacdo literalista que queira apartar-lhe de sua
dimensdo simbdlica e arquetipica.

Com aquele relato do Genesis, tradicionalmente conhecido como “o mito da
queda”, ndo ¢ diferente. As tentativas literalistas de leitura desse texto inevitavelmente
resultaram — e resultam ainda — em um claro desservico ao objetivo a que se presta essa
narrativa. Com efeito, toda leitura desse tipo acaba por desconsiderar o papel
paradigmatico ou simbdlico desempenhado por aquele relato. Crescem, assim, os mal-
entendidos e os equivocos em relacdo a figura de Addo e a conceitos como os de
inocéncia, pecado, queda, etc., etc.

Uma das tarefas iniciais de O Conceito de Angustia consiste em identificar e
afastar parte desses mal-entendidos, dentre os quais um em especial se destaca, a saber:
a pressuposicdo de que Adao estaria, por assim dizer, fora do género humano, ou seja,
que o pecado de Adao seria qualitativamente diferente do pecado dos individuos
posteriores. Um exemplo dessa concepcdo aparece quando se concebe que Adédo
disporia de uma vantagem em relacdo a todo individuo posterior, na medida em que
estaria em um estado de graca que, uma vez perdido, nunca mais se poderia encontrar
no mundo — o que Haufniensis chama de uma “pressuposi¢do fantastica”. Assim, a
relacdo entre Adao e o individuo posterior torna-se equivoca, de modo que o pecado de
Adao passa a ser qualitativamente diferente do pecado de qualquer outro individuo.
Com isso Ad&o é posto fantasticamente para fora da histéria do género humano?®. “O
fantéstico esta em que Adédo goza da honra bem-intencionada de ser superior a toda a
humanidade ou da duvidosa honra de estar fora do género humano” (KIERKEGAARD,
20103, pp. 30-31).

Portanto, a primeira tarefa de Haufniensis consiste na introducdo ou na

reintroducdo de Addo no género humano. Para tanto parte do pressuposto fundamental

% Cf. KIERKEGAARD, 20104, p. 28.
25



de que todo e qualquer individuo® é ele mesmo e o género humano. O individuo é ele
mesmo, Unico e particular, mas ao mesmo tempo tudo o que diz respeito a este
individuo esta expandido ou se estende ao género humano, e vice-versa. Com outras
palavras, por um lado o individuo significa 0 homem Unico, a pessoa, mas por outro
lado significa o género, cada um de todos, de modo que todo membro do género
humano é, ele mesmo, um individuo e todo individuo particular, por isso mesmo, ¢ ele
proprio e o género humano. Ora, com Ad&o ndo pode ser diferente, do contrario ele
seria posto fora da histdria, tornando-se o Unico individuo humano que, por assim dizer,
nao seria humano porque posto fora da “condi¢do” humana. Assim, ¢ preciso dizer que
também Adao ¢ ele mesmo ¢ o género humano e que, por conseguinte, “aquilo que
explica Addo, explica o género humano, e vice-versa” (Id., Ibid., p. 31). S6 assim a
dimensdo do mitico comeca a ser resgatada, pois, neste caso, Addo ndo é visto
meramente como um tipo, mas como um arquétipo (arkhétypos), ou seja, como alguém
que diz algo sobre um primeiro ou sobre um principio determinado. Como o primeiro
homem, Ad4o?’ manifesta o arquétipo, mas ndo no sentido de que Ad&o é o primeiro e
que tudo o que vier depois dele serd um “segundo”, uma derivacdo daquela qualidade
posta por Adao, muito pelo contrario: o principio que Adao manifesta ¢ o “primeiro”
para todos os homens e para cada individuo.

De acordo com o relato do Génesis, esse “primeiro” — que 0 mito enquanto
arquétipo quer revelar — é o “primeiro pecado”. Ora, vé-lo como algo exclusivo de

Adao, como uma qualidade posta pelo primeiro homem e que, a partir de entdo,

%6 E curioso notar que a presenca da nogdo de Individuo (Enkelt) ja em O Conceito de Angustia vem
confirmar aquilo que mais tarde seria afirmado por Kierkegaard em suas duas notas sobre “o Individuo™:
“Foi com a categoria de ‘o Individuo’ que os pseuddnimos visaram, no seu tempo, o Sistema (...) Foi com
a categoria de ‘o Individuo’ que assinalei o comego da producdo assinada com o meu nome, € a repeti
como uma formula estereotipada, de maneira que a questdo do Individuo ndo é coisa de que me tenha
informado a seguir, mais sim o meu primeiro designio” (KIERKEGAARD, 2002, p. 125). Nesse sentido,
é importante que fique claro que em O Conceito de Angustia a categoria do Individuo aparece em seu uso
correto, isto &, justamente em sua dupla acepgdo. Lembremo-nos que Kierkegaard, na mesma obra acima
citada, faz referéncia aquilo que ele chama “dialética do ‘Individuo’”. Trata-se da ambigiidade que este
conceito engendra: a0 mesmo tempo “o Individuo pode significar o homem unico entre todos, e também
cada qual, toda a gente” (Id., Ibid., p. 121). Esse uso ambiguo, como explica Kierkegaard, é (til para
despertar a atengdo. E isso que Haufniensis faz, embora de maneira sutil, ao enfatizar que todo individuo
¢ ele mesmo e o género humano. “Ora, se se quiser dialecticamente despertar a atencdo, ha que usar
continuamente a categoria de ‘o Individuo’ nesta dupla acepgdo (ld., Ibid., p. 121)”.

27 Aqui a literalidade aparece opondo-se a si mesma. O solo, *adamah, deu origem ao homem, adam
(donde Adao). “Addo”, diz, portanto, o homem — tanto o homem singular, aquele primeiro Addo
histérico, quanto o homem enquanto género humano. O mito recorre a literalidade das palavras, mas
justamente para evitar que tomemo-las de maneira literal. Se ao lermos “Adao” literalmente, como nome
préprio, ndo levarmos em conta que ele é ao mesmo tempo um nome coletivo (adam), entdo a dimenséao
arquetipica do mito se perde, sendo substituida por um “mito” (agora na acepgdo de falsidade) do
intelecto.

26



condicionaria a pecaminosidade no mundo, de tal forma que Ad&o nasceria na
inocéncia, mas cada homem posterior, diferente de Adao, nasceria no pecado — se iSSO
ndo € colocar Addo fora do género humano, pressupondo um estado fantéstico, ndo
sabemos o que mais poderia ser. Aquilo que foi dito acima ja basta em relacdo a este
mal-entendido. Com efeito, Addo, enquanto individuo, é sempre ele mesmo e 0 género
humano. O que vale para ele, vale para qualquer homem posterior. O primeiro pecado
de Adao ndo significa apenas o primeiro pecado do género humano, mas também — dada
a dupla acepcéo da nocéo de individuo — o primeiro pecado do individuo. Todo homem
que peca, “principia sempre da capo”, ou seja, seu primeiro pecado ¢ 0 primeiro
pecado, assim como em Addo. Por isso Haufniensis pode afirmar que “o primeiro
pecado ¢ a determinagdo qualitativa, o primeiro pecado ¢ o pecado” (Id., 1bid., p. 32).

A esta altura é importante que facamos um breve adendo. N&o é por acaso que
Haufniensis fala de uma determinacgédo qualitativa. Com efeito, o que esta em discussao
aqui nao € meramente o que se poderia entender por primeiro pecado, mas também qual
a relacdo entre determinagdes quantitativas e qualitativas — haja vista que a tradigédo
incorrera no equivoco de tomar o pecado como algo determinado quantitativamente.

O que esta em jogo nas analises de Haufniensis é destacadamente a relagéo entre
quantidade e qualidade assim como Hegel a entende em sua Ldgica (em particular na
Ciéncia da Ldgica). Para este, uma mudanca ou determinacdo qualitativa é aquela que
surge sem mediacdo, subitamente, independente de um acréscimo ou decréscimo
gradual (quantitativo). Para designar essa passagem?® qualitativa Hegel utiliza o termo
Salto (Sprung). Segundo o autor: “Salto quer dizer aqui 0 mesmo que diferenca
qualitativa e mudanca qualitativa, que aparecem como ndo-mediatizadas, enquanto o
que ¢ gradual (quantitativo) se apresenta, ao contrario, como algo mediatizado”
(HEGEL, 1995, p. 97)%. Ora, Haufniensis utiliza a mesma expressdo no contexto aqui
em questdo. Segundo ele, “a qualidade nova surge com o primeiro, com o salto, com a
subitaneidade do enigmatico” (KIERKEGAARD, 2010a, p. 32). Significa que a
qualidade nova ndo se da como uma conseqiiéncia de algo que lhe precede como uma

causa, nem como o resultado de uma gradacdo quantitativa, nem ainda como algo que

%8 Nas observacdes introdutérias do Capitulo 3 de O Conceito de Angustia Haufniensis aprofunda sua
critica a nogéo de passagem (ou transicdo, Ubergang) assim como a entende Hegel. O autor mostra que é
um equivoco falar em passagem (Ubergang) na Ldgica, porque o verdadeiro movimento de passagem ou
de transicéo faz parte da esfera da liberdade historica — do efetivamente real — onde este movimento deve
ser transcendente, e ndo imanente como na Logica. Sobre isto Cf. KIERKEGAARD, 2010a, pp. 89-92.
Também sobre esta discussdo é de grande valor o capitulo intitulado The Dispute with Adler in the
Concept of Anxiety, In: STEWART, 2003, pp. 378-418.

 No § 35 da Enciclopédia das Ciéncias Filosoficas (A Ciéncia da Légica).

27



passa de um estado para outro de maneira mediata. O salto, como o subito, ndo tem
causa nem € resultado de um desenvolvimento qualitativo, muito pelo contrério,
constitui algo de enigmatico; um escandalo para o intelecto, para usar uma expressao de
Kierkegaard*.

Até este ponto Haufniensis parece concordar com Hegel. O que o incomoda em
relacdo a concepcao hegeliana € menos aquela nogéo de salto — da qual é devedor — do
que a posicao que essa nogdo ocupa na filosofia de Hegel. O problema para Haufniensis
ndo reside no fato de Hegel ter introduzido a nocao de salto — esse € um dos méritos do
autor em relacdo a questdo —, mas em té-lo feito dentro da Logica. Como ele mesmo

reconhece:

“Hegel estabeleceu o salto, porém o estabeleceu na Logica (...) a infelicidade
de Hegel reside justamente em que quer fazer valer a nova qualidade e,
contudo, ndo quer fazé-lo, porquanto pretende fazer isso na Logica, a qual,
uma vez reconhecido este principio, terd que chegar a uma consciéncia
inteiramente diversa de si mesma e do seu significado” (Id., Ibid., p. 32).

Com outras palavras, logo que se queira introduzir a nova qualidade (o salto)
dentro da Logica, perde-se o rigor do conceito e a LAgica, por assim dizer, deixa de ser
ela mesma. Tudo depende, portanto, da compreensdo daquilo que a Légica é. Para
Haufniensis, a LOgica diz respeito ao necessario e, enquanto tal, possui um
desenvolvimento imanente. Em contrapartida, a liberdade, o salto, 0 movimento, etc.,
pertencem ao reino da existéncia ou da realidade efetiva — precisamente a esfera que nao
pode ser abarcada pela Logica. Por isso Haufniensis pode afirmar que um movimento
imanente (como aquele que se processa na Logica) — ou uma passagem, uma transicao,
etc. — “ndo ¢ nenhum movimento” (Id., Ibid., p. 15). Na introducdo de O Conceito de
Angustia a posicdo do autor € mais bem esclarecida: trata-se de distinguir e determinar
com precisdo o que pertence a esfera do pensamento abstrato (onde a LOgica esta
incluida) e o que se insere no reino da existéncia. “Na Ldgica, nenhum movimento
deverd vir a ser; porque a Logica €, e todo Logico apenas €, e essa impoténcia do
Logico ¢ a passagem da Logica ao devir, onde existéncia e realidade aparecem” (ld.,

Ibid., p. 15).

%0 Uma leitura mais detida do texto de Haufniensis, embasada por referéncias documentais importantes,
mostrara que Kierkegaard , ao discutir com estes temas centrais da logica de Hegel, baseou suas leituras
ndo apenas no préprio Hegel, mas também em alguns comentarios de seus contemporaneos
dinamarqueses, com destaque, neste caso especifico, para o hegeliano Adolph Peter Adler e suas
PrelecGes populares sobre a Légica Objetiva de Hegel. Sobre isto cf. STEWART, 2003.

28



Ora, quando Haufniensis diz que o primeiro pecado € a determinacédo qualitativa,
indiretamente esta afirmando que o pecado ndo pode encontrar lugar na Logica. Toda
tentativa de inseri-lo no ambito do pensamento abstrato acaba por incorrer em
inevitaveis mal-entendidos. Como vimos, o elenco desses equivocos comeca por aquela
pressuposicao fantastica que coloca Adao fora do género humano, sem levar em conta a
centralidade do conceito de individuo. Mas os mal-entendidos estendem-se mais além.
Ao tratar do primeiro pecado a tradi¢do sempre tendeu a determinar-lhe uma causa fora
dele mesmo, como se algo de alheio ao pecado constituisse sua razdo ou origem. Dai as
teses sobre uma vontade degenerada, sobre uma imperfeicdo essencial do homem, sobre
uma concupiscéncia despertada pela proibicdo, sobre uma tendéncia natural para o mal,
etc., etc. O fato é que toda referéncia a uma causa do pecado ndo explica nada, apenas
adiando ou remetendo o problema para trés. Se afirmarmos, por exemplo, que o pecado
é resultado de uma vontade degenerada do homem, tudo fica por explicar, pois quando o
pecado é posto, ja estaria pressuposto naquela vontade para o0 mal. Do mesmo modo
com qualquer outra razdo: se se determina uma causa para explicar o pecado, essa
mesma causa volta-se contra si mesma tornando-se, ela propria, j& um pecado ou
pressupondo o pecado como sua condicao.

Todas essas interpretacdes errbneas sdo resultado dessa falta de visdo para o
problema do pecado, quer dizer: ndo se percebe que, em se tratando do pecado, nédo se
pode falar de uma origem fora dele mesmo sem que se desvirtue o conceito e caia-se na
confusdo. Segundo Haufniensis é precisamente isso que a narrativa do Génesis quer
mostrar, embora a tradicdo ndo tenha conseguido perceber a peculiaridade desse
problema. Para melhor o compreendermos, deixemos que o préprio autor explique sua
posicdo. Escreve ele: “Aquela narrativa [a do Génesis] ¢ a tUnica concepgdo
dialeticamente consequente. Todo o seu conteldo esta concentrado propriamente nesta
proposi¢édo: o pecado entrou no mundo por meio de um pecado” (Id., Ibid., p. 34). Ora,
temos ai uma contradicdo que ofende ao entendimento e, no entanto, Haufniensis a
chama de a Unica concepcao coerente (dialeticamente consequente). Parece que diante
desta contradicdo o intelecto encalha, e temos entédo o aparecimento do mito. Continua o
autor: “A dificuldade para o intelecto constitui precisamente o triunfo dessa explicagdo,
sua consequiéncia logica profunda esta em que o pecado se pressupde a si mesmo, que
ele entra no mundo de tal maneira que, ao ser, ja é pressuposto” (Id., Ibid., p. 34). Assim
Haufniensis determina a natureza circular do movimento que p6e o pecado, de tal

maneira que o pecado pde-se a si mesmo. Trata-se, neste caso, de uma dificuldade para

29



0 pensamento légico e linear, fundado no principio de ndo-contradi¢do. O pecado é, por

si mesmo, contraditdrio, ambiguo ou paradoxal.

O pecado entra, portanto, como o subito, isto é, pelo salto; mas este salto pde
ao mesmo tempo a qualidade; mas, quando a qualidade é posta, no mesmo
instante o salto esta voltado para dentro da qualidade e é pressuposto pela
qualidade, e a qualidade pelo salto. Isto € um escandalo para o intelecto, ergo
isto € um mito (Id., Ibid., p. 34).

A subitaneidade enigmética do pecado, portanto, ndo pode encontrar lugar na
Logica. A determinacdo qualitativa introduzida pelo pecado é uma ofensa ao
entendimento abstrato, de modo que nenhuma determinacdo quantitativa — ou nenhum
procedimento logico — servira para explicar o salto.

Com isso Kierkegaard enfatiza sua critica aquele principio dialético de uma
mudanca qualitativa gerada a partir de determinacdes quantitativas. Sobre este ponto é
importante gque ressaltemos que a critica de Kierkegaard so6 faz sentido se vista dentro de
um ambito bem determinado. Com efeito, é possivel que aquele principio seja aplicado
a determinados ambitos da realidade e da natureza que podem ser explicados por
determinacfes quantitativas. Assim, a critica de Kierkegaard parece dirigir-se mais
diretamente contra o uso daquele principio dentro do ambito da existéncia e da
liberdade histérica. A passagem da inocéncia para o pecado, do desespero para a fé, do
ético para o religioso, etc., que acontecem no ambito existencial, ndo podem se dar por
meio de determinacBGes quantitativas, mas tém que ser postas pelo salto. Com certa
ironia Haufniensis sugere uma explicacdo sutil de sua concepcdo. Referindo-se as
determinagdes quantitativas ele diz: “Que os matemadticos € os astronomos se socorram,
se puderem, com as grandezas infinitesimalmente mindsculas: na vida tal coisa ndo
ajuda nem para obter um diploma®, quanto menos para explicar o espirito™.

Ao rejeitar esse principio em relacdo ao pecado, Haufniensis ao mesmo tempo
enfatiza o carater ilégico do salto — ou ao menos sua légica contraditéria. O pecado, 0
salto ou a inser¢do da nova qualidade é um escandalo para o intelecto e, precisamente
por isso, € um mito. Assim o conceito de mito aparece em oposicdo a légica do

intelecto, de modo que o mito parte do ponto no qual o intelecto encalha. O que a

31 Segundo Ross trata-se aqui de uma “referéncia a uma comédia de Johann Ludwig Heiberg (1791-1860)
— poeta, dramaturgo, critico, tradutor e diretor do Teatro Real de Copenhague — onde é contada a historia
de Trop, um estudante de sessenta anos de idade que, depois de passar muitos anos na faculdade, sem
concluir seus estudos de direito, podia a qualquer momento provar que quase fez os exames finais!”
(ROSS, 2007, p. 45).

30



narrativa do Génesis quer mostrar € justamente aquela subitaneidade enigmatica do
pecado e, por isso mesmo, ndo constitui um relatorio cientifico, mas um relato mitico. A
infelicidade, no entanto, consiste na inconformidade do intelecto com essa contradi¢cao
que o mito manifesta, visto que, ndo podendo abarca-la, o intelecto cria seu proprio
“mito”, falseando o que o verdadeiro mito queria expressar. Como explica Haufniensis:
o proprio intelecto escandalizado “inventa um mito que nega o salto e explana o circulo
como uma linha reta, ¢ ai tudo se passa naturalmente” (1d., Ibid., p. 34).

Com isso fica mais claro o porqué da recusa de Haufniensis em desenvolver uma
explicacdo sobre as causas ou as razfes do pecado. Fazé-lo seria cometer 0 mesmo erro
no qual incorreu grande parte de tradigdo. Ad&o, entdo, ficaria posto fora do género
humano e a explicagdo tornar-se-ia dialeticamente inconsequente. Por iSso mesmo o
autor atém-se a descricOes psicoldgicas sobre a possibilidade do pecado, e ndo sobre o
fato de ele ser posto ou sobre o salto. SO assim Ad&do € posto no lugar que lhe é de
direito — dentro do género humano e na condic¢do de individuo — a0 mesmo tempo em
que o primeiro pecado aparece como pressuposicao de si mesmo — afastando assim os
mal-entendidos que tendem a falsear a questao.

A tarefa de Haufniensis, portanto, ndo consiste em tematizar o pecado
filosoficamente ou em explica-lo dentro de uma ciéncia especifica, mas em descrever,
antropologicamente, a possibilidade do pecado, num aprofundamento da investigagédo
sobre a liberdade humana, de modo a que fique esclarecido como é possivel aquilo que
a teologia e a dogmatica chamam de pecado.

Assim, com a subitaneidade enigmatica do salto, o individuo passa, ndo se sabe
bem porque, da inocéncia para a culpa ou, com outras palavras, da liberdade para a néo-

liberdade. E o que tentaremos mostrar mais adiante.

1.4. Inocéncia e Transcendéncia: para uma distin¢do entre a inocéncia e o imediato

No primeiro volume de sua Enciclopédia das Ciéncias Filosoficas, dedicada a
Ciéncia da Ldgica, Hegel faz algumas importantes alusbes ao mito da queda e aos
conceitos a ele relacionados, tais como 0s de inocéncia, de queda e de pecado original.
Segundo o autor: “Parece como adequado considerar o mito da queda logo no inicio da
l0gica, pois ela diz respeito ao conhecer, e também nesse mito se trata do conhecer, de
sua origem e significagao” (HEGEL, 1995, p. 84).

31



Para Hegel, o mito do pecado original exprime, antes de tudo, a relagdo do
conhecimento para com a vida do espirito ou, dito de maneira mais direta, a relacdo do
espirito para com o conhecimento originario. Ora, sob o ponto de vista hegeliano,
conhecer € a destinacdo essencial do espirito. Este, com efeito, ndo permanece um ser-
em-si, mas é para-si — do contrario ndo seria o espirito. Neste sentido, a narrativa do
Génesis sobre o pecado de Adao manifestaria justamente essa passagem do espirito em
sua unidade natural imediata para uma cisdo entre espirito e natureza que liberaria o

espirito para ser por si mesmo o que €, a saber, espirito livre. Como indica Hegel:

Em sua imediatez, a vida do espirito aparece primeiro como inocéncia e
ingénua confianca. Ora, na esséncia do espirito reside [a exigéncia de] que
esse estado imediato seja suprassumido, pois a vida do espirito se diferencia
da vida natural e, mais precisamente, da vida animal porque ndo permanece
em seu ser-em-si, mas é para-si. Depois, esse ponto-de-vista da cisdo tem de
ser igualmente suprassumido, e o espirito deve, por si mesmo, retornar a
unido (ld., Ibid. p., 84).

Assim, na visdo de Hegel, o espirito, antes de torna-se para-si, encontra-se hum
estado de unidade natural imediata, cuja destinacdo essencial é a de ser superado ou
suprassumido (Aufhebung). O proprio espirito ja traz em si mesmo ou em sua propria
esséncia a necessidade de se por a si mesmo, separando-se do seu estado natural de
unidade imediata. Isso se da, bem o sabe Hegel, porque “o espirito ndo € simplesmente
um imediato, mas contém essencialmente em si 0 momento da media¢ao” (ld., Ibid. p.,
85). Neste caso, 0 imediato esta ai para ser superado, 0 que é até bastante plausivel
dentro da légica. A dificuldade surge quando Hegel identifica este imediato (ou esta
unidade natural imediata) com a inocéncia (ou inculpabilidade). A implicacdo é clara: a
destinacdo da inocéncia, enquanto imediatidade, serd também a de ser suprassumida ou
superada. Temos entdo um equivoco conceitual que serd diretamente criticado por
Haufniensis.

No entender de Hegel, a permanéncia na inocéncia é uma incorre¢do. Como ele
mesmo afirma “é incorreto que essa unidade natural imediata [a inocéncia] seja o
correto” (1d., Ibid. p., 85). Significa, como diziamos, que a inocéncia est ai para ser
superada, ou melhor ainda: que é correto que a inocéncia ndo permaneca em si, na
medida em que deve ser suprassumida ou anulada. Ora, neste caso — e € isto que
Haufniensis denuncia em Hegel — a passagem da inocéncia para a ndo-inocéncia nao
seria de forma nenhuma culpa ou pecado, mas até mesmo um mérito do espirito no

cumprimento de sua esséncia. Precisamente por isso Haufniensis afirma que “¢é antiético

32



dizer que a inocéncia deva ser superada, pois (...) a ética ndo permite esquecer que a
inocéncia ndo pode ser anulada sendo pela culpa” (KIERKEGAARD, 2010a, p. 38) %.

Com o conceito hegeliano, a culpa fica, por assim dizer, anulada. Com efeito, ao
identificar a inocéncia com o imediato, Hegel corta a ligacdo entre inocéncia e culpa.
Sair da unidade natural imediata — que enquanto tal esta ai para ser superada — ndo
parece constituir culpa nenhuma, mas antes uma passagem necessaria e essencial do
proprio espirito. Eis ai 0 equivoco: se a inocéncia ndo é perdida pela culpa, entdo ndo é
inocéncia alguma!® Com isso Haufniensis pode acusar Hegel de confundir duas
ciéncias distintas, pois “o conceito de imediatidade tem seu lugar na Logica, mas o
conceito de inocéncia na Etica” (Id., Ibid., p. 38). Ora, em Hegel, a perda da inocéncia
n&o parece inserir-se no ambito da Etica, mas permanece como uma passagem dentro da
imanéncia logica.

O cerne da critica de Haufniensis, portanto, estd na determinacdo da diferenca

entre a inocéncia e o imediato:

A inocéncia ndo é, portanto, como o imediato, algo que deva ser superado
[opheves], cuja determinagdo € a de ser superado, algo que propriamente ndo
existe e que, apenas na medida em que € superado, primeiramente e sé entdo
existe como o que era antes de ter sido superado, sendo agora superado. A
imediatidade ndo é superada pela mediatidade, mas, assim que a mediatidade
aparece, elevou no mesmo instante a imediatidade (SKS, 4, 343) *.

%2 Kierkegaard utiliza repetidas vezes o vocébulo ophzves, equivalente ao alemao aufgehoben. Trata-se
de uma referéncia direta a Aufhebund hegeliana (Ophevelse em dinamarqués).

% A andlise dos vocabulos aqui envolvidos podera nos auxiliar no esclarecimento desta questdo. Em
nossa lingua a relagcdo entre inocéncia e culpa néo fica tdo clara no préprio vocébulo, pois perdemos em
nosso uso cotidiano a referéncia etimolégica da palavra inocéncia. No dinamarqués de Kierkegaard —
assim como no alemdo de Hegel — a relagdo torna-se mais clara dentro do proprio vocabulo: tanto
Uskyldighed quanto Unschuld fazem referéncia literal a culpa (Skyld em dinamarqués e Schuld em
alemao). Por isso, ao falar-se em inocéncia, deve-se entender nessas linguas algo como inculpabilidade,
ou melhor, falta ou auséncia de culpa. Significa que o ponto de referéncia deve ser o conceito de culpa.
Ao falar-se em inocéncia, ndo devemos pensar em uma ingenuidade ou, como diz Hegel, em uma
“ingénua confianga”, mas antes em uma auséncia de culpa. No uso cotidiano de nossa lingua, ¢ comum
ndo repararmos que, também em portugués, a énfase deve ser dada na culpa. Innocentia no latim (donde
inocéncia), tem a raiz em noceo (fazer mal, prejudicar, cometer uma falta), cujo participio é nocens/entis
(1. Prejudicial, pernicioso; 2. Culpado, criminoso), de onde deriva nocentia (culpabilidade, maldade).
“In”, com se sabe, ¢ o prefixo negativo “que nos compostos indica a auséncia ou ndo existéncia da coisa
significada pela palavra simples” (DICIONARIO LATIM-PORTUGUES, 2001, p. 339). Sem esta
referéncia a culpa, a inocéncia deixa de ser aquilo que realmente é.

% Dado o papel central desta passagem, unido a sua dificuldade de traduc&o, optamos por traduzi-la nés
mesmos a partir do texto original e de trés traducdes auxiliares. No original aparece assim:
“Uskyldigheden er derfor ikke som det Umiddelbare Noget, der maa ophaves, hvis Bestemmelse er at
opheves, Noget der egentlig ikke er til, men selv, idet det er ophavet, farst derved og farst da bliver til
som det, der var fgrend det blev ophavet og nu er ophavet. Umiddelbarheden ophaeves ikke ved
Middelbarheden, men idetMiddelbarheden kommer frem, har den i samme @ieblik heavet
Umiddelbarheden” (SKS, 4, 343). Na traducdo de Gisela Perlet para o alemé&o ler-se ,,.Deshalb ist die
Unschuld nicht wie das Unmittelbare Etwas, das aufgehoben werden muss, dessen Bestimmung es ist,
aufgehoben zu werden, sondern ein Etwas, das eigentlich nicht existiert und erst dadurch, dass es

33



O que aqui é destacado num tom filosofico ligeiramente truncado é justamente a
compreensao do imediato e, em Gltima analise, da Aufhebung® enquanto determinagéo
fundamental da légica hegeliana. O que Haufniensis quer pontuar ndo é diferente
daquilo que o préprio Hegel defende em sua logica, a saber: que a passagem do
imediato para o mediado se da por um movimento de suprassun¢do ou superacao
(Aufhebung) no qual o superado € ao mesmo tempo mantido ou conservado. Sendo
assim, a imediatidade ndo € aniquilada pela mediatidade, mas antes assimilada ou
mantida no mediado. Como escreve Hegel: “o superado ¢ algo ao mesmo tempo
conservado, que apenas perdeu sua imediatidade, mas, por isso, ndo foi aniquilado”
(HEGEL, 2011, p. 98). O movimento, portanto, se da no interior da imanéncia logica,
de modo que a Aufhebung determina uma unidade entre os opostos. Por isso Hegel pode
afirmar que “Algo ¢é apenas superado ao entrar em unidade com o seu oposto” (Id.,
Ibid., p. 98)

O que Haufniensis pretende evitar € precisamente esta unidade entre opostos no
que se refere a inocéncia. Interessa-lhe que com a passagem da inocéncia para a culpa
um novo estado seja instaurado, ndo dentro de uma imanéncia loégica, mas por uma
transcendéncia que pde uma nova qualidade, completamente diferente da anterior.

Segundo ele:

A supressdo [Ophavelse®] do imediato é, pois, um movimento imanente &
imediatidade, ou é um movimento imanente a mediatidade em sentido
inverso, pelo qual esta pressupde a imediatidade. A inocéncia é algo que se
anula por uma transcendéncia, justamente porque ela é algo (ao contrario, a
expressao mais correta para o imediato é a que Hegel usa para o puro ser, €

aufgehoben wird, und erst dann, wenn aufgehoben ist, selbst als dasjenige entsteht, das existierte, bevor
es aufgehoben wurde, und das jetzt aufgehoben ist. Die Unmittelbarkeit wird nicht aufgehoben durch die
Mittelbarkeit, sondern indem die Mittelbarkeit erscheint, hat sie im gleichen Moment die Unmittelbarkeit
aufgehoben “(KIERKEGAARD, 2012, p. 44). Conferir também a traducdo para o inglés de Reider
Thomte em KIERKEGAARD, 1980, p. 26. Alvaro Valls traduziu a passagem como segue: “A inocéncia
ndo é, portanto, como o imediato, algo que deva ser anulado, cuja destinagdo é ser anulado, algo que para
falar propriamente ndo existe, e que s6 vem a existir pelo fato de ser anulado, isto €, vem a existir como
aquilo que existia antes de ser anulado e que, agora, esta anulado. A imediatidade ndo é suprimida pela
mediatidade, mas, assim que esta aparece, eliminou no mesmo instante a imediatidade”
(KIERKEGAARD, 20104, p. 39). A nosso Ver, ndo parece uma boa escolha a tradugdo de “havet” por
“eliminou”. Na verdade, parece que Haufniensis quer dizer justamente o contrario: que a imediatidade
ndo é eliminada pela mediatidade, mas, assim que a mediatidade aparece, a imediatidade eleva-se junto
com ela, embora como algo superado.

% Nesta passagem em especial, deparamo-nos com uma dificuldade familiar aos estudiosos de Hegel.
Trata-se da dupla acepgdo da expressdo alemd Aufhebung. O proprio Hegel j& destacava em sua Ciéncia
da Ldgica que “Superar [Aufhebung] tem na lingua [alemd] o sentido duplo, pois significa tanto
conservar, manter, quanto ao mesmo tempo deixar de ser, terminar algo” (HEGEL, 2011, p. 98).

% Aufhebung em aleméo.

34



nada), e, por isso, quando a inocéncia é anulada por uma transcendéncia,
surge dai algo de completamente diferente, enquanto que a mediatidade é
precisamente a imediatidade (KIERKEGAARD, 2010a, pp. 39-40).

De fato Hegel identifica o imediato com o nada, o que ndo € de se estranhar se
levarmos em conta que na Doutrina do Ser o ser puro e 0 puro nada sdo o mesmo. “O
nada”, diz ele, “¢ o imediato” (HEGEL, 2011, p. 98) e tudo estd em ordem dentro da
I6gica. Entretanto, no tocante a inocéncia, é preciso que ela seja algo, uma qualidade ou
“um estado que pode muito bem perdurar” >, de modo que a passagem para a culpa ndo
se dé na imanéncia da Aufhebung — como a passagem do imediato para 0 mediado —,
mas seja posta por uma transcendéncia. Do contrario a inocéncia seria perdida por si
mesma, como se na esséncia da inocéncia residisse a exigéncia de que esse estado fosse
superado, anulando-se assim o conceito de culpa e, com ele, o proprio conceito de
inocéncia. Com escreve J. Stewart ao tratar desta questdo: “Imediatidade e mediatidade
sdo categorias imanentes, mas culpa € algo transcendente a inocéncia, uma vez que vem
de fora e introduz um estado qualitativamente novo” (STEWART, 2003, p. 416) 3,

Com isso Kierkegaard/Haufniensis denuncia o mal-entendido da interpretacédo
hegeliana mostrando, dentre outras coisas, que também ali se repete o que ele ja havia
denunciado desde a introdugdo de seu livro®: uma total confusdo entre as ciéncias, na
qual Ldgica, Metafisica, Etica, Dogmatica, etc., se misturam e confundem de maneira
equivoca. Também ao identificar inocéncia e imediato, Hegel acaba confundindo
Légica e Etica, caindo assim, como diria Kierkegaard, numa contradicio quase que
cbmica. Por isso 0 auge de sua critica ndo tem um tom filoséfico técnico, mas antes um
tom irdnico, que quer pegar pelas costas, como que desprevenido, aquele que esta no
erro. Ora, como ndo perceber a indireta irdnica lancada por Haufniensis contra Hegel
quando escreve que aquele que perdeu a inocéncia “da tnica maneira pela qual pode ser
perdida, isto é, pela culpa, e ndo talvez como gostaria de té-la perdido, ndo tera decerto
a ideia de elogiar sua propria perfeigdo a custa da inocéncia” (KIERKEGAARD, 201043,

p. 40). Quem tiver sensibilidade irdnica para perceber esta indireta, entdo que a perceba.

%7 Cf. KIERKEGAARD, 2010a, p. 40.

% “Immediacy and mediation are immanent categories, but guilt is something transcendent to innocence
since it comes from the outside and introduces a qualitatively new state”.

% Na Introducdo de O Conceito de AngUstia o autor problematiza e critica direta e indiretamente algumas
concepgdes hegelianas importantes — dizemos “hegelianas” porque vez por outra o alvo visado ali ¢
menos o proprio Hegel do que os hegelianos dinamarqueses da época. Basta lembrarmo-nos da critica a
insercdo da realidade no ambito da logica ou da critica a identidade entre fé e imediato que resulta da
confusdo entre Logica e Dogmatica (Cf. KIERKEGAARD, 2010, p. 12). Na mesma esteira aparece a
distingdo entre mediacao e reconciliagdo, a critica as pretensdes do movimento imanente da Ldgica e a
confusdo entre o negativo e o mal, onde Ldgica e Etica se confundem, etc., etc. (Id., lbid., pp. 14-16).

35



O fato de Hegel confundir Logica e Etica revela-se de maneira bastante evidente
em uma de suas conclus@es centrais. Curioso, no entanto, é notar que Kierkegaard ndo
faz referéncia alguma a essa conclusdo, como se ndo a tivesse notado ou mesmo a
tivesse negligenciado de propdsito.

Para Hegel, a conclusdo do mito revela o que ha nele de essencial, a saber: a

referéncia ao conhecer como algo divino, como o trago divino do homem. Segundo ele:

“Com a expulsdo do paraiso, o mito ainda ndo estd concluido. Adiante diz
ainda: Deus falou: “Veja s6: Addo se tornou como um de noés, pois sabe o que
é bom e [0 que é] mau”. O conhecer € aqui designado como o divino; e no,
como antes, como o que nao deve ser. Nisso esta também a refutacdo desses
falatérios de que a filosofia s6 pertence a finitude do espirito: a filosofia é
conhecer, e s6 pelo conhecer é que se realizou a vocagéo original do homem:
ser a imagem de Deus (HEGEL, 1995, p. 85).

Malgrado Hegel ter falado em favor da filosofia, 0 que pode agradar a muitas
cabecas filosoficas, parece que ele erra na énfase, quer dizer, enfatiza ou atribui
importancia ao objeto errado. Com efeito, ndo é dificil de notar que o mito ndo pde sua
énfase apenas no conhecer, mas antes em um conhecer especifico, isto é, no
conhecimento do bem e do mal. Ali, ndo é o mero conhecer que € designado como o
divino, mas o conhecer o bem e o mal. Com isso a confusdo feita por Hegel ganha
nitidez. Ao tratar o mito dentro da ldgica, ele, coerentemente — justica seja feita —
elimina a referéncia ao bem e ao mal, ficando apenas com o conhecer. Dai o mal-
entendido: o mito ndo deveria ter sido tratado na Logica, justamente porque o
“conhecer” que ele quer manifestar ¢ um ‘“conhecer” ético, € nao logico; ndo um
conhecer qualquer ou um conhecer do conhecer, mas o conhecimento do bem e do mal,
onde a énfase, vale repetir, deve ser posta nestes ultimos.

Sendo assim, a inocéncia é um estado no qual esse conhecimento ainda nédo se
fez presente. Neste caso, como sugere o pseuddnimo-autor, inocéncia é ignorancia®.
Deixando a coisa assim, sem mais explicagdes, essa afirmacdo poderia muito bem ser
tomada por Hegel — também para ele inocéncia é ignorancia. No entanto, com a ressalva
que acabamos de fazer — de que o conhecer que importa € sobre o bem e o mal — fica
claro que aqui a “ignorancia” significa insciéncia ética, e ndo logica. Para Haufniensis,
estar na ignorancia significa ndo estar na culpa, e ndo simplesmente ndo estar no

conhecimento em geral.

0 Ou inocéncia é insciéncia. Em dinamarqués: Uskyldighed er Uvidenhed; em alem&o: Unschuld ist
Unwissenheit.

36



A partir de entdo a verdadeira dificuldade aparece: trata-se de saber como se
perde a inocéncia, como se passa da inocéncia a culpa, ou como se d& a queda no
pecado (Syndefald)*'. A partir do que j4 foi referido acima, depreende-se que o pecado —
ja o dissemos — ndo encontra lugar em ciéncia alguma. Na medida em que se pressupde
a si mesmo, conservando em si uma profunda ambiglidade, o pecado ndo pode ser
explicado nem pela Logica nem pela Etica, sendo sua esséncia uma transcendéncia que
sO se manifesta na Dogmatica, ndo sob a forma de uma explicagdo, mas como algo
revelado. Apenas uma nova Etica, que enquanto tal pressuponha a Dogmatica, podera
tratar da manifestacdo do pecado, embora ndo possa dizer nada em relacdo a sua
origem* ou sobre aquela “subitaneidade enigmatica”. Ndo ¢ ainda o momento de
tratarmos desta “nova Etica”. O préprio Haufniensis ndo se concentrara nesta ciéncia,
voltando-se antes, como ja diziamos, para uma investigacdo psicolégica. Com efeito, é
através da Psicologia que se consegue uma primeira aproximacao rumo a explicacédo do
pecado. Entenda-se bem: ndo sobre a origem do pecado, mas sobre a possibilidade real

do pecado, isto &, sobre como o pecado pode surgir. Como enfatiza o autor:

A ciéncia que tem a ver com a explicacdo é a Psicologia que, contudo, s6 é
capaz de explicar o rumo da explicagdo e sobretudo deve cuidar de ndo dar a
aparéncia de querer explicar o que nenhuma ciéncia explica, e que tdo
somente a Etica avanga um pouco mais na explicacio ao pressupd-la
recorrendo & Dogmaética (KIERKEGAARD, 20104, p. 42).

Vimos na secdo anterior que o pecado é posto pelo salto, enigmaticamente, num
movimento transcendente que inaugura uma nova qualidade. Que este salto qualitativo
ndo pode ser explicado é o que Haufniensis reitera sucessivas vezes. A tarefa da
Psicologia serd a de esclarecer a possibilidade daquilo que a Dogmaética chamou de
pecado. A dificuldade, no entanto, consiste em ndo anular o conceito de pecado ao
atribuir-lhe um causa ou uma razéo alheia a ele mesmo. Com outras palavras: trata-se de
determinar um conceito que comporte tanta ambigiiidade quanto requer o conceito de
pecado. Nao se deve buscar um ponto de partida que explique o pecado de maneira

causal, pelo contréario: deve-se encontrar um conceito tdo ambiguo quanto o proprio

* Nos termos da passagem da inocéncia para o pecado estd implicito o problema da passagem da
liberdade para a ndo-liberdade. No experimento tedrico das Migalhas Filosoficas, a referéncia a liberdade
e a nao-liberdade (como pecado) aparece de maneira mais explicita (Cf. nota 10 em KIERKEGAARD,
2008, p. 36-37).

* Haufniensis chama essa nova ciéncia de “segunda Etica”, a qual inclui em seus dominios a realidade
efetiva do pecado (Cf. KIERKEGAARD, 20104, p. 22; 23; 25).

37



pecado e que, como este, se pressuponha a si mesmo. Assim a possibilidade do pecado

fica explicada, ndo de qualquer forma, mas dentro da ambigiidade que lhe é essencial.
Um tal conceito, como veremos no que segue, assume o papel de uma

determinacdo intermediaria, situado entre a indeterminacdo da inocéncia e a

determinacéo do pecado.

1.5. O Segredo da Inocéncia ou o Conceito de Angustia

Em 1842, cerca de dois anos antes da publicacdo de O Conceito de Angustia,

Kierkegaard faz a seguinte anotagdo em seus Papirer:

Muito ja foi desenvolvido sobre a natureza do pecado hereditario, faltou no
entanto uma categoria primordial — a angustia. Esta é propriamente a
determinagdo daquele; com efeito, a angustia é uma atracdo pelo que se teme,
uma antipatia simpética; a angulstia é um poder estranho que agarra o
individuo, e contudo ele ndo pode se desvencilhar dela, e também n&o o quer,
porquanto a teme, e aquilo que o atemoriza também o atrai. A angustia torna
agora o individuo impotente, e o primeiro pecado sempre se dé na impoténcia
[Afmagt]; assim sendo, falta-lhe aparentemente responsabilidade, e ¢
propriamente essa falta que o fascina (SKS 18, 311) *.

Nesta passagem estdo tracadas as linhas gerais do projeto que mais tarde sera
desenvolvido em O Conceito de Angustia. Trata-se primeiro, como vimos, de situar o
problema do pecado no lugar correto, afastando os mal-entendidos e dirigindo-se rumo
a uma formulacdo mais llcida da questdo. A novidade da proposta de Kierkegaard
consiste na introdugé@o de um conceito determinante ou, como diz ele, de uma categoria
principal (Hovedcategorie), a saber: a angustia (Angst).

Como vimos, segundo Haufniensis a inocéncia é ignorancia. Neste estado o
homem ainda ndo conhece a diferenca entre 0 bem o mal. Em outros termos, para usar
uma expressdao do proprio autor, “na inocéncia, o ser humano ndo estd determinado

como espirito” (KIERKEGAARD, 2010, p. 44). E assim continua:

Neste estado ha paz e repouso, mas ao mesmo tempo ha algo de diferente que
ndo é discordia e luta; pois ndo ha nada contra o que lutar. Mas o que ha,

* Tradug&o nossa a partir do original, onde ler-se: “Nu har man ofte nok udviklet Arvesyndens Vasen, og
dog har man manglet en Hovedcategorie — det er Angst, dette er den egl [egentlige] Bestemmelse deraf;
Angst er nemlig en Attraae efter hvad man frygter, en sympathetisk Antipathie; Angst er en fremmed
Magt der griber Individet, og dog kan man ikke lgsrive sig derfra, og vil det ikke, thi man frygter, men
hvad man frygter det attraaer man. Angst gjgr nu Individet afmagtigt, og den farste Synd skeer altid i
Afmagt; den mangler derfor tilsyneladende Tilregnelighed, men denne Mangel er den egl
[egentlige]. Besnerelse.” (JJ: 511).

38



entdo? Nada. Mas nada, que efeito tem? Faz nascer angustia. Este é o segredo
profundo da inocéncia, que ela ao mesmo tempo € angustia
(KIERKEGAARD, 20104, p. 45)

No trecho dos Papirer citado acima, Kierkegaard ja tracava alguns aspectos que
agora podem nos auxiliar na compreensdo desse segredo da inocéncia, i. e., da angustia.
Ali Kierkegaard escrevera que “a angUstia é uma atracdo pelo que se teme, uma antipatia
simpatica”. Ora, nestas poucas palavras ja € possivel notar que o que se afirma aqui €
uma tensdo ambigua: a angustia é atraida por aquilo que a repele. Em O Conceito de
Angustia esta “ambigiiidade psicoldgica” é enfatizada ainda mais: “a angustia € uma
antipatia simpatica e uma simpatia antipatica” (Id., Ibid., p. 46). No entanto, a
expressao mais forte dessa ambiglidade (que € a angustia) consiste no fato de que seu
objeto é propriamente nada. Se em si mesmo a angustia € j& um poder ambiguo, o é
ainda mais porque é angustia diante do nada. Por isso Haufniensis precisa esclarecer que
a angustia é completamente diferente do medo e de emocdes afins, que se referem a
algo determinado, enquanto o objeto da angustia é completamente indeterminado, numa
palavra, € nada. Importa, contudo, que compreendamos melhor esse “nada” da angustia.
Para tanto, antes de mais é preciso que fiqguem claros os pressupostos antropologicos
dos quais parte o autor.

Segundo Haufniensis “o homem ¢ uma sintese do psiquico e do corpodreo.
Porém, uma sintese € inconcebivel quando os dois termos ndo se pdem de acordo num
terceiro. Este terceiro é o espirito” (Id., Ibid., p. 47). Na inocéncia, o espirito ainda nao
esta determinado enquanto tal, i.e. , € espirito imediato ou, como gosta de dizer o autor:
é um espirito que sonha. Uma citacdo mais longa de uma passagem central da obra nos
ajudard a compreender melhor a relagcdo da angustia com a indeterminacdo que é nada.

Escreve o autor que na inocéncia

O espirito esta, pois, presente, mas como espirito imediato, como sonhando.
Enquanto se acha entdo presente é, de certa maneira, um poder hostil, pois
perturba continuamente a relacdo entre alma e corpo, que decerto subsiste
sem, porém, subsistir, ja que sO receberd subsisténcia gracas ao espirito. De
outra parte, o espirito é um poder amistoso, que quer precisamente constituir
a relacdo. Qual é, pois, a relacdo do homem com este poder ambiguo, como
se relaciona o espirito consigo mesmo e com sua condigdo? Ele se relaciona
como angustia. O espirito ndo pode desembaracar-se de si mesmo; tampouco
pode apreender-se a si mesmo, enquanto ele se mantiver fora de si mesmo;
nem tampouco o homem pode mergulhar no vegetativo, de jeito nenhum,
pois ele estd determinado, afinal, enquanto espirito; ndo pode fugir da
angustia, pois ele a ama; ama-la propriamente ele ndo pode, porque ele foge
dela. Agora a inocéncia estd em seu apice. Ela é ignorancia, mas ndo uma
brutalidade animal, e sim uma ignoréncia que ¢é qualificada pelo espirito, mas

39



que justamente é angustia, porque sua ignorancia se refere a nada. Aqui ndo
h& nenhum saber sobre bem e mal, etc. mas a realidade inteira do saber
projeta-se na angustia como o enorme nada da ignorancia (Id., Ibid., p. 47) *.

Note-se como toda a passagem insiste na afirmacéo da ambiguidade da angustia
diante da indeterminacdo do espirito. Aqui o espirito é ainda a possibilidade de sua
propria efetivagdo, mas ao mesmo tempo essa possibilidade é apenas um nada
insinuante que engendra angustia. O nada aqui se refere a indeterminacéo, a falta de
efetividade daquilo que se apresenta apenas como possibilidade. Trata-se, portanto, da
relagdo do espirito para consigo mesmo e para com sua condicéo de possibilidade. Que
essa relacdo é angustia é o que o autor insiste em reiterar. No entanto, o tratamento da
questdio nesses termos parece ndo expd-la satisfatoriamente. E preciso antes que
compreendamos 0 que caracteriza 0 homem enquanto espirito ou 0 que esta por tras
dessa determinacdo, isto é, o que significa dizer que homem é espirito.

Ao tratar a questdo nestes termos, Haufnienis estd se aproximando
cuidadosamente do problema. Obviamente falar em “espirito” ndo significa dizer algo
sobre uma aura qualquer que sairia do homem apds a sua morte. Também ndo podemos
confundir o espirito — que pbe a sintese — com os elementos da sintese. Com outras
palavras, ndo se pode conceber o espirito como algo estranho ao proprio homem, de
modo que importa afirmar — como o fard mais tarde Anti-Climacus — que o homem ¢é
espirito.

Em O Conceito de Angustia, a determinacdo do homem como espirito aparece
também — e fundamentalmente — em outros termos, mais especificos, e é isso 0 que
parece importar na colocacdo da questdo. Segundo Haufniesis, na inocéncia “a realidade
efetiva do espirito se apresenta sempre como uma figura que tenta sua possibilidade,
mas se evade logo que se queira capté-la, e € um nada que s6 pode angustiar” (1d., 1bid.,
p. 45). Sendo assim, o espirito se relaciona consigo mesmo — ou melhor, com a sua
possibilidade — como angustia. Precisamente por isso ndo se pode encontrar angustia no
animal, j& que este ndo esta determinado como espirito!

Mas que significa isso? Que quer dizer que a determinacéo do homem € espirito?
Se prestarmos atencdo ao uso dos termos, veremos claramente que espirito aqui diz o
mesmo que liberdade, i. é., espirito é liberdade. Com efeito, como Haufniensis explica
em uma das mais célebres passagens d’O Conceito de Angustia: “a angustia é a
realidade da liberdade como possibilidade antes da possibilidade” (1d., Ibid., p. 45).

* A énfase (italico) é nossa.

40



E curioso notar como essa afirmagio surge no texto de maneira repentina,
inesperadamente, como se Haufniensis estivesse angustiado em mostréa-la logo. O que
importa, no entanto, é que a partir de entdo a questdo fica mais evidente. Trata-se, no
fundo, de uma reflexdo sobre a liberdade. Tudo gira em trono deste problema, de modo
que a reflexdo de Haufniensis nao ¢é apenas “direcionada ao problema dogmatico do
pecado Hereditario”, como determina o subtitulo, mas sobretudo direcionada ao
problema filoséfico da liberdade humana.

Tendo isto em vista, Haufniensis segue sua reflexdo sobre o mito mostrando
como a proibicdo —“Mas da arvore do conhecimento do bem e do mal ndo comeras™® —
angustia a Addo porque desperta nele a possibilidade da liberdade. “O que tinha
passado desapercebido pela inocéncia como o nada da angustia, agora se introduziu nele
mesmo, e aqui de novo é um nada: a angustiante possibilidade de ser-capaz-de” (ld.,
Ibid., p. 48). Entdo a angustia é intensificada e seu apice se da com as palavras da
sentenca que pde o castigo: “porque no dia em que dela comeres terds de morrer”*®. “A
infinita possibilidade de ser-capaz-de, que a proibicdo despertou, aproxima-se agora
ainda mais porque esta possibilidade manifesta uma outra possibilidade como sua
conseqiiéncia” (Id., Ibid., p. 48), isto é, a possibilidade de ser-capaz-de manifesta
simultaneamente a possibilidade da morte, que Addo desconhece e que, portanto, so
pode angustia-lo.

Em meio a toda essa variedade de determinacdes e interpretacoes, é evidente que
a énfase esta posta aqui na angustia frente a possibilidade da liberdade. A partir de
entdo, a questdo deve orienta-se rumo ao esclarecimento dessa possibilidade, bem como
da liberdade efetiva. Para tanto, sera preciso afastar logo o mal-entendido de se
conceber a possibilidade da liberdade como o poder de escolher indiferentemente entre
0 bem e o mal, o que analisaremos mais adiante. Cabe-nos entdo, no que segue,
examinar qual a relacdo entre angustia e possibilidade da liberdade, bem como apontar
para o conceito kierkegaardiano de liberdade desenvolvido paralelamente a sua critica a

liberdade de indiferenca.

% Gn2, 17.
6 |dem.

41



1.6. Angustia e Possibilidade da Liberdade

Sempre que o0 conceito de angustia vem a tona, traz junto consigo uma
dificuldade inerente a si proprio e que, enquanto tal, cria problemas para quem pretende
analisa-lo. Essa dificuldade consiste na ja referida ambiglidade propria da angustia.
Como vimos, trata-se de uma disposicdo que quer e ndo quer seu objeto, que se
aproxima e se distancia, que se retrai a0 mesmo tempo em que se expande, que € uma
simpatia antipatica e uma antipatia simpatica. Mas que quer dizer isso? Qual o
significado dessa ambiguidade e por que ela aparece como tal?

Enguanto um poder ambiguo a angustia € uma tensdo na indeterminacao. Aquilo
que a angustia ndo é algo determinado, que ja foi posto e com o qual a angustia se
relaciona, muito pelo contrario, 0 que engendra anglstia é justamente algo
indeterminado, algo que ainda ndo esta posto, mas que ao mesmo tempo é uma
possibilidade insinuante que, por assim dizer, acomete a anguUstia, afetando-a e tirando
dela qualquer possibilidade de indiferenca®’. Mas, notemos bem, ndo se trata aqui de
uma ambiguidade do pensamento, de um impasse ldgico, mas de uma ambiguidade
existencial, que afeta o individuo ndo enquanto res cogitans, mas enquanto res
existentis, enquanto ser no mundo. Com o conceito de angustia, Haufniensis retira a
énfase do pensamento e a coloca na situacao existencial do individuo. Por isso podemos
dizer que a indeterminacdo que faz nascer angustia ndao é algo do reino da abstracéo,
mas uma possibilidade na existéncia, ousamos dizer: uma possibilidade de carne e 0sso.
Ora, sendo assim, a angustia ndo é uma forca ambigua sem mais nem menos, mas
apenas porque aquilo que a angustia esta também na ambiguidade da indeterminacdo. A
angustia ¢ ambigua porque seu “objeto” ¢ ambiguo, sim!, tdo ambiguo que ¢
precisamente nada. Mas, nota bene, ndo um nada qualquer — e aqui esta a ambiguidade
— mas um nada que angustia, que desperta interesse. Esse nada, como temos visto, é 0
nada da possibilidade. E nesse ponto novamente retorna a distingdo: ndo uma
possibilidade qualquer, ndo uma possibilidade do pensamento, abstrata, especulativa ou
I6gica, mas uma possibilidade existencial. O que a angustia mostra é justamente que
essa possibilidade ndo é sentida com indiferenca, mas é algo que afeta o individuo

existente, isto €, faz nascer nele a angustia da possibilidade.

*" Pode parecer estranho falar da anglstia na qualidade de sujeito, mas isso ndo se d& por acaso.
Obviamente o sujeito em questdo aqui é o individuo que se angustia, mas em se tratando de uma analise
do conceito de angustia e de sua esséncia ambigua, o recurso utilizado nos auxilia a compreender melhor
as dificuldades aqui envolvidas, pois assim nos restringimos ao conceito, sem perder o foco.

42



Como vimos, essa possibilidade esta longe de ser indiferente precisamente
porque é a possibilidade do préprio espirito, a possibilidade do proprio eu (Selv) ou,
como prefere Haufniensis, a possibilidade da liberdade.

O autor insiste que se trata aqui da possibilidade e ndo da necessidade da
liberdade — o0 que seria ja uma contradicdo. Ao falar da liberdade como possibilidade,
Haufniensis esté se referindo ao mesmo tempo a possibilidade da ndo-liberdade. Ora, se
a liberdade é apenas possivel, é possivel igualmente que essa possibilidade ndo se
realize, do contrario ndo seria uma possibilidade, mas uma necessidade ou uma
possibilidade necessaria, 0 que obviamente nihil est. Se a liberdade fosse necessaria,
ndo haveria angustia alguma — por que angustiar-se de algo inevitavel e que ndo
depende de nds? Neste caso podemos muito bem nos afligir, mas jamais nos angustiar.
Por outro lado, a liberdade ndo pode ser uma possibilidade absolutamente indiferente,
algo que o individuo possa simplesmente escolher ou ndo, como se estivesse em suas
mé&os todo o destino da liberdade, como se tudo dependesse dele. Ora, neste caso nao
haveria angustia, mas uma superioridade indiferente, um “tanto faz” em relacdo a
liberdade, algo que pode muito bem existir no pensamento e na abstracdo, mas de
maneira nenhuma na existéncia concreta.

A possibilidade da liberdade afeta o individuo, desperta nele um interesse, o
angustia, ndo lhe é indiferente. A liberdade ndo é necessaria, mas isso ndo implica em
uma indiferenca do espirito, muito pelo contrario, essa possibilidade reclama algo do
individuo, acomete-o de alguma maneira, inquieta-o, perturba seu estado de repouso.
Esse desassossego do espirito é a expressdo de uma exigéncia, de uma tarefa. A angustia
acomete o individuo porque ele ndo esta isento da relacdo para com a possibilidade da
liberdade, ele ja estd de alguma forma implicado nesta relacdo, de modo que algo lhe é
requerido. A possibilidade da liberdade o interpela, reclamando assim uma resposta; nao
se pode fugir para a indiferenca. Quando o interesse é despertado, nenhuma acdo €
indiferente, mas sempre interessada, comprometida, implicada, numa palavra:
responsavel. Precisamente por isso podemos afirmar que a possibilidade da liberdade é
a possibilidade da responsabilidade. Essa relacdo ficara mais clara no que segue. Antes,
porém, para melhor compreendermos a ligagdo entre angustia e possibilidade da
liberdade, € mister que facamos uma breve referéncia a nocdo de escolha tal como

apresentada previamente em Ou-Ou“®. Ora, sabemos muito bem que néo se pode pensar

*8 Enten-Eller. Et Livis-Fragment (Ou-Ou: um fragmento de vida). Primeira obra pseuddnima de
Kierkegaard, publicada em 1843.

43



em liberdade sem que se pense ao mesmo tempo na escolha livre. Sem escolha, nada de
liberdade. Sendo vejamos.

Na segunda parte de Ou-Ou, mais precisamente na segunda carta do Juiz
Wilhelm (“B”) ao esteta “A”, o sentido ou o significado da possibilidade aparece na
forma da distingdo entre dois “tipos” de “ou... ou...”, quer dizer: quando Wilhelm
diferencia seu “ou...ou...” do “ou...ou...” de A, o que estd em jogo aqui ¢ uma
compreensdo da possibilidade, ou melhor dito, da atitude do individuo frente as
possibilidades existenciais. Lembremo-nos que nos Diapsalmata o esteta A escreve o

seguinte sob o titulo Ou-Ou (Enten-Eller):

Casa-te, tu vais te arrepender; ndo te cases, tu também vais te arrepender;
casando ou ndo casando, em ambos 0s casos tu te arrependerés. Ri sobre a
loucura do mundo, tu vais te arrepender; chora sobre a loucura do mundo, tu
também vais te arrepender; rindo ou chorando sobre a loucura do mundo, em
ambos 0s casos tu vais te arrepender; quer tu rias da loucura do mundo, quer
tu chores por causa dela, em ambos os casos te arrependeras. Confia numa
jovem, tu vais te arrepender; nao confia nela, tu também vais te arrepender;
confiando ou ndo confiando numa jovem, em ambos 0s casos tu te
arrependeras; quer confies numa jovem, quer ndo confies nela, em ambos os
casos te arrependeras. Enforca-se, tu vais te arrepender; nao te enforques, tu
também vais te arrepender; enforcando-te ou ndo te enforcando tu vais te
arrepender; quer tu te enforques ou ndo te enforques, em ambos 0s casos te
arrependeras. Essa, meus senhores, é a quintesséncia de toda a sabedoria
(SKS 2, 47-48) .

Com esse aforismo, fica claro que o “ou...ou...” de A ¢ uma determinagdo da
indiferenca, um “tanto faz” que esvazia o contetido da escolha, i. é., que detém a escolha
na medida em que a submerge na indiferenca. Neste caso, o individuo nao esta
interessado na possibilidade, mas lanca a possibilidade na indiferenca. Pois isso A pode
dizer que ndo realiza nem o menor dos movimentos, mas apenas se detém. Ao escolher,
ele ndo se insere na propria escolha, ndo se compromete ou nao se interessa na escolha,
de modo que escolher um lado equivale a escolher seu contrario ou, em suma, equivale
a ndo escolher propriamente.

Ao acusar A, o juiz Wilhelm mostra como o seu “ou... ou...”, que ele chama de

b

verdadeiro “ou...ou...” em contraposicdo a visao de A, ¢ uma afirmagdo da escolha
enquanto tal, i. é, da escolha interessada e responsavel. Diferente de A, B escreve que “a
escolha é decisiva para o contetdo da personalidade; esta, ao escolher, submerge no

escolhido (...)” (KIERKEGAARD, 2007b, p. 154)*°. Notemos como B utiliza uma

* Conforme a tradugao de Alvaro Valls em VALLS, 2004, p. 26.
*0'SKS 3,160.

44



imagem representativa ao falar em “submergir” no escolhido. Submergir aqui significa
ser tomado, ser absorvido, estd imerso ou engolfado na escolha, com outras palavras: a
personalidade, ao escolher, compromete-se, interessa-se no escolhido. Com mais clareza
poderiamos dizer que ao escolher, a personalidade ja esta submersa no escolhido. Com
efeito, trata-se aqui justamente de uma escolha que ndo é alheia ao escolhido, quer
dizer, de uma escolha que so € enquanto tal na medida em que est& jA& comprometida no
escolhido. Neste sentido, ao falar em uma “submersdo” no escolhido B pretende mostrar
que a escolha nédo consiste na eleicdo entre coisas que estdo fora de quem escolhe, como
se aquele que escolhe o fizesse a partir de uma situacdo de indiferenca. Muito pelo
contrério, antes de escolher, aquele que escolhe ja estd interessado na escolha. Como

nos esclarece o Juiz Wilhelm:

Por um instante pode ser, ou pode parecer, que se tem de escolher entre
coisas que estdo fora de quem escolhe, que este ndo guarda relacdo nenhuma
com elas, que pode manter-se indiferente frente a elas. Tal é o instante da
deliberacdo; mas na realidade este, 0 mesmo que o platénico, ndo é nada (...)
(KIERKEGAARD, 2007b, p. 154)*".

Aqui o instante da deliberacdo aparece justamente como um momento no qual o
individuo estaria indiferente em relacdo aos objetos da escolha. Mas isso é propriamente
um nada para o individuo existente, inserido do tempo e tendo que agir enquanto vive —
sem poder afastar-se de sua condicdo, deliberar, e depois retornar a existéncia. Para
ilustrar esse “nada” da deliberagdo B recorre a uma imagem bastante esclarecedora. Diz

ele:

Imagina que um piloto em seu barco, no instante que deve fazer girar o
timdo, se pusesse a dizer: posso fazé-lo ou ndo fazé-lo; claro que se néo for
um piloto mediocre, tomard também consciéncia de que enquanto isso 0
barco segue seu curso habitual e que, por conseguinte, sé por um instante é
indiferente fazé-lo ou néo fazé-lo (Id., Ibid., p. 154).

Com isso podemos notar que ndo € tanto aquilo que se escolhe que esta em jogo
aqui, mas antes o proprio fato de escolher. Por isso o juiz Wilhelm pode afirmar que “na
escolha ndo se trata tanto de escolher o correto, mas da energia, da seriedade e do
pathos com que se escolhe” (Id., Ibid., p. 157)%%. O problema do esteta A consiste

justamente em fugir da escolha ou em escolher de maneira impropria, isto é, em

51 5KS 3, 160.
52 5KS 3, 164.

45



escolher a indiferenca, em escolher ndo se comprometer, numa palavra: em néo escolher
a escolha. O esteta A ndo quer ser responsavel por sua escolha, de modo que quando
escolhe, € como se propriamente ndo escolhesse ou ndo escolhesse da maneira propria.

Dito isso, passemos ao ponto que mais nos interessa nesta discussdo. Ora, o fato
de A esforcar-se para permanecer na indiferenca em relacdo a escolha, revela que ele, ao
escolher, ndo quer assumir um compromisso ético, ou seja, quer escolher e permanecer
imune a propria escolha, de modo que nada Ihe seja imputado. Por isso o esteta A ndo
age por mal, mas por indiferenca; sua acao esta aquém da ética. Ciente deste fato, o juiz
Wilhelm esclarece sua concepgdo nos seguintes termos: “Meu ‘ou...ou...’ ndo designa
tanto a escolha entre 0 bem e 0 mal, mas designa a escolha mediante a qual se escolhe
entre o bem e o mal, ou os exclui”

A énfase aqui deve ser dada neste movimento de escolha de um dos lados e
exclusdo do outro. Ao escolher o bem e o0 mal, o que se exclui é a indiferenca. Algo,
portanto, € excluido, de maneira que a contradigdo entre as partes é afirmada, embora na
forma da escolha de um dos lados. Assim, o “ou... ou...” de A se contrapde ao de B. Para
A trata-se de mediatizar os opostos na indiferenca. A ndo afirma a contradicdo ao
assumir um dos lados em detrimento do outro, mas mediatiza 0s opostos ao concebé-los
de maneira indiferente. Quer dizer: o “tanto faz” da concep¢do de A leva por agua
abaixo o pathos da escolha e nesta mesma agua A “lava as maos”. Mediatizar, neste
contexto, significa anular a contradicdo que nutre a escolha, que faz com que a escolha
seja propriamente uma escolha. Quando A se coloca na indiferenca, o que ele faz é

hY 2

justamente renunciar a contradi¢do, relaxando a tensdo do “ou...ou...” numa inércia
existencial. Curioso, no entanto, como bem o percebe B, é que a filosofia especulativa
assume, no ambito do pensamento, uma posi¢do equivalente a de A. Com efeito, o
filésofo especulativo também mediatiza a contradicdo, anulando-a numa unidade
superior. Para B, essa mediacdo especulativa sempre se da em relagdo ao passado, i. é, 0
filosofo mediatiza o passado dissolvendo-o em uma unidade superior. A implicacdo é
clara: 0 que passou se torna como que mais necessario do que aquilo que esta por vir.
Neste caso, a0 mediatizar o passado, o filésofo especulativo pode afirmar que a
necessidade é a unidade de possibilidade e de realidade, ou seja: quando a
possibilidade vem a ser, quanto se torna real, temos entdo a necessidade. Ora, 0

problema, neste caso, € que o devir se torna necessario! Se, como nos havia ensinado

46



Johannes Climacus, a mudanca do devir é a passagem da possibilidade & realidade®, tal
mudanca ndo pode ser necessaria sem deixar de ser devir. Importa, neste caso, afirmar a
realidade do devir. Como escreve Climacus: “A mudanca do devir é a realidade, a
passagem acontece pela liberdade (...) Todo devir acontece em liberdade, ndo por
necessidade” (KIERKEGAARD, 2008a, p. 108).

Ao permanecer no passado — na mediacdo do passado — o fildésofo especulativo
se atém & necessidade daquilo que passou, esquecendo-se que na existéncia, para o
individuo existente que atua, vale apenas a liberdade — que a mediagdo nao pode abarcar
e que, portanto, ndo encontra lugar no Sistema.

A filosofia especulativa atém-se a necessidade assim como A atém-se a
indiferenca. Em ambos os casos “a vida se detém”. Com isso, chegamos ao ponto
visado. Toda a discussdo aqui, como ja podemos notar, gira em torno da questdo da
liberdade. Quando B “defende” o seu “ou...ou...” frente a A ¢ a filosofia especulativa, o
que ele faz na verdade é afirmar uma concepgdo de liberdade bem definida, que esta por
tras de sua compreensdo da escolha em sentido proprio. Ao acusar A de ser indiferente
em relagdo ao “ou...ou...” e ao perceber como a filosofia especulativa, centrada no
pensamento, se atém a necessidade légica, B ao mesmo tempo problematiza as
concepcdes de liberdade que fundamentam os procedimentos de A e do filosofo
especulativo.

Para B a dificuldade resulta de uma confuséo entre duas esferas distintas, a do
pensamento e a da liberdade. Com outras palavras, a dificuldade surge ao se conceber a
liberdade no ambito do pensamento. Neste, a contradicdo ndo se sustenta, mas se
resolve numa unidade superior. Na liberdade, pelo contrario, a contradi¢do é sustentada,
embora na forma de sua exclusdao. Quando se transforma a liberdade em um objeto do
pensamento, tudo se confunde, surgindo dai uma problematica fundada em um mal-
entendido que, enquanto tal, precisa ser sanado. Disso depende, a nosso ver, a
compreensdo do lugar que o Conceito de Angustia ocupa na obra de Kierkegaard.
Johannes Climacus, em seu Pds-Escrito, escreve que talvez Haufniensis pensasse que
“poderia ser necessdria uma comunicagdo de saber, antes que se pudesse passar para
uma interiorizagdo” (KIERKEGAARD, 2013a, p. 285). Parece-nos que essa
“comunicagdo de saber” consiste justamente numa tentativa de sanar 0 mal-entendido

de se conceber a liberdade no &mbito do pensamento. E o0 que parece motivar essa tarefa

53 Cf. Migalhas Filoséficas (KIERKEGAARD, 2008, p. 106).
47



¢ justamente o resultado altamente pernicioso desse mal-entendido, pois nele o
individuo esquece-se 0 que é existir e 0 que € interioridade.

Em uma nota célebre de O Conceito de Angustia, Kierkegaard/Haufniensis,
esclarece de maneira mais detida o problema referido. Por comodidade, transcrevemos o

texto que aparece assim:

O problema: “o que ¢ o bem” é um problema que se impde cada vez mais ao
nosso tempo, porque tem importancia decisiva para a questao da relacdo entre
Igreja, Estado e o moralmente concreto [det Sazdelige]. Temos que ser
cuidadosos, entretanto, na resposta. O verdadeiro teve, até agora,
estranhamente, a preferéncia, na medida em que a trilogia do belo, do bem e
do verdadeiro, foi concebida e apresentada no ambito do verdadeiro (no
conhecimento). O bem nem se deixa definir. O bem é a liberdade. S¢ para a
liberdade ou na liberdade ha a diferenga entre bem e mal, e esta diferenca
jamais aparece in abstracto, porém so in concreto. (...) A diferenca entre bem
e mal se da, decerto, para a liberdade, porém nédo in abstracto. Este mal-
entendido surge por transformarmos a liberdade em algo diferente; num
objeto do pensamento. Mas a liberdade nunca se da in abstracto. Quando se
quer dar a liberdade um instante para se escolher entre o bem e o mal, sem
que ela mesma esteja empenhada em uma das partes, ai a liberdade,
justamente neste instante, ndo é liberdade, mas uma reflexdo sem sentido; e
que serve entdo o experimento, sendo para confundir? Se (sit venia verbo) a
liberdade permanece no bem, ndo sabe absolutamente nada do mal. Nesse
sentidos, podemaos afirmar (e se quiserem entender mal, a culpa ndo é minha)
gue Deus nada sabe a respeito do mal (...) (KIERKEGAARD, 2010a, p. 119).

Ao falar da presidéncia do verum no ambito dos transcendentais, Haufniensis ao
mesmo tempo determina que o verdadeiro se da na esfera do conhecimento ou, podemos
dizer, no ambito do saber (Viden), do pensamento ou do intelecto. O problema surge
quando se quer tratar a liberdade (0 bem) no ambito do verum, i.é, enquanto objeto do
conhecimento. Disso resulta que a possibilidade da liberdade torna-se uma mera
possibilidade abstrata e, precisamente por isso, uma possibilidade desinteressada. Com
efeito, o pensamento lida apenas com as possibilidades na medida em que estas
permanecem fora da relacdo que se pode ter com elas. Aqui, abstracdo € sinébnimo de
irresolucdo, uma vez que as possibilidades abstratas mantém-se em suspensao, ou seja,
que o pensamento ou o intelecto ndo mantém nenhuma relagcdo com as possibilidades
que representa®. Sendo assim, para o intelecto essas possibilidades sdo indiferentes,
desinteressantes. Significa que ao pensa-las o intelecto o faz desde o exterior, i.é,
situado fora dessas possibilidades, de modo que pensa-las significa justamente ndo se
comprometer nelas, ndo estar inserido nelas. Para designar essa inércia do pensamento

em relag&o as possibilidades, Kierkegaard utiliza, com uma oObvia referéncia a Hegel, a

% Sobre isto Cf. FERRO, 2012, p. 166.
48



palavra reflexdo. Foi com essa palavra que Kierkegaard definiu o traco de sua época:
uma época de irresolucdo, desapaixonada, porque demasiado reflexiva®™. No ambito
concreto da existéncia a reflexdo detém a resolucdo, impede a escolha, podendo adia-la
infinitamente. Como escreve Kierkegaard, “a necessidade da decisdo ¢ justamente o que
a reflexdo expulsa ou pretende expulsar” (KIERKEGAARD, 2012a, p. 50) %A
ambigiiidade que a reflexdo produz impossibilita a escolha apaixonada. “A
ambigiiidade”, diz Kierkegaard, “se d4 quando ndo se ¢ nem uma coisa nem outra; e a
ambiglidade na existéncia se da quando a disjuncdo qualitativa das qualidades é
debilitada por uma reflexdo roedora” (Id. Ibid., p. 52). Assim, a reflexdo remoi o nada
da deliberacdo, permanecendo na irresolugdo ou na indecisao.

No que diz respeito a liberdade, ndo se pode concebé-la no &mbito da reflexdo
sem ao mesmo tempo anula-la. A liberdade € decisao, resolucdo, interesse. Como nos

esclarece Nuno Ferro em seus Estudos sobre Kierkegaard:

Sendo existencialmente inerte, quer dizer, excluindo pela sua propria
estrutura qualquer relacdo do sujeito com os possiveis, a reflexdo é, para a
liberdade, insignificante. Por isso, colocar o problema da liberdade no &mbito
do intelecto (do conhecimento, do verum), € colocar o problema onde ele ndo
deve estar, onde ndo pode mesmo estar: um funesto mal-entendido (FERRO,
2012, p. 166).

E este mal-entendido é funesto ndo apenas por ser ja& um mal-entendido, mas
porque implica em uma série de equivocos que distorcem a compreensao do problema
da liberdade, envolvendo-o em complicacBes desnecessarias. Um desses equivocos — e
talvez o principal deles — é denunciado por Haufniensis mais de uma vez em O Conceito
de Angustia. Segundo o pseuddnimo: “fazer principiar a liberdade como um liberum
arbitrium que tanto pode escolher o bem como o mal, é tornar radicalmente impossivel
qualquer explicacao” (KIERKEGAARD, 2010a, p. 120). O liberum arbitrium, neste
contexto, resulta justamente daquele mal-entendido de se conceber a liberdade no
ambito da reflexdo. Com efeito, é na reflexdo que se da a indiferenca propria do livre-
arbitrio — o poder escolher indiferentemente entre o bem e o0 mal —, uma vez que a
reflexdo ndo se interessa em nenhum dos lados. Também o Juiz Wilhelm fizera
referéncia @ mesma distingdo ao afirmar que de maneira nenhuma confunde o liber
arbitrium com a verdadeira liberdade positiva (Cf. KIERKEGAARD, 2007b, p. 162). O

que Haufniensis e Wilhelm chamam aqui de liberum arbitrium corresponde ao que

*° Sobre isto Cf. Uma Recenséo Literaria (SKS 8).
% Uma Recensao Literaria - A Epoca Presente (SKS 8).

49



poderiamos chamar de liberdade de indiferenca. Esta, como temos visto, concebe seu
objeto no ambito da reflexdo, da “possibilidade neutra de contrarios” e, por isso mesmo,
de maneira desinteressada. Que a critica de Haufniensis visa a essa concepcdo de
liberdade, j& o temos dito. Resta-nos agora esclarecer como se articula essa critica a
nivel conceitual.

Segundo o pseuddnimo, “a possibilidade da liberdade ndo consiste em poder
escolher o bem ou 0 mal. Um tal disparate ndo prossegue nem das Escrituras nem do
pensamento. A possibilidade consiste em ser-capaz-de [at kunne]” (KIERKEGAARD,
2010, p. 53). No mesmo sentido, em seus Papirer (V B 56, 2) Kierkegaard anotara que
“o liberum arbitrium que tanto pode escolher o bem como o mal é radicalmente a
abolicdo do conceito de liberdade e desesperar de qualquer explicacdo dela. Liberdade é
ser capaz” >’

Com isso, entra em cena uma nova categoria. A liberdade ndo deve mais ser
vista como uma determinacdo do saber (Viden), mas como ser-capaz-de (at kunne;
Kunnen). Curiosamente o vocdbulo dinamarqués em questdo (Kunnen), diz algo como
uma capacidade, ou ainda uma habilidade para fazer algo. Quando Kierkegaard diz que
a liberdade é ser-capaz-de, parece que ele quer designar algo como um estar em
condigdes de. A determinacdo requer uma explicacao, pois dela depende a compreenséo
da verdadeira liberdade positiva frente a liberdade de indiferenca.

Em ambas as passagens referidas acima, a determinacdo do ser-capaz-de
aparece numa relacdo de contraposicdo a possibilidade de se escolher indiferentemente
entre 0 bem e o mal. A dificuldade consiste em perceber como 0 ser-capaz se contrapde
a indiferenca, uma vez que, a primeira vista, parece que o liberum arbitrium afirma
justamente o ser capaz — sim, o ser capaz de escolher entre 0 bem e o mal. Como
acabamos de ver, tal tese pressupde que a reflexdo basta para dar conta da liberdade. O
ser capaz do liberum arbitrium é uma determinacdo da reflexdo o que, no entender de
Kierkegaard, ndo é ser-capaz nenhum, ja que ndo toca a realidade, limitando-se a mera
apresentacdo de contrérios. A reflexdo detém a acdo ou, podemos dizer, dissolve a
capacidade do sujeito. Ora, se alguém esta posto em uma total indiferenga em relagéo
aos contrarios, aquilo que ele escolhe — se é que escolhe algo — ndo constitui uma
deciséo, pois ele ndo esta em condi¢bes de decidir, 0 que equivale a dizer que sua

decisdo é vazia, sem conteudo, sem comprometimento, ou seja, que ndo € decisdo

¥’Conforme a traducéo de Nuno Ferro em FERRO, 2012, p. 162. Italico nosso.
50



alguma. Com outras palavras: ao ser posto em um estado de indiferenca, o sujeito perde
a forca que o pode impulsionar, perde a fogosidade, o ardor ou a paixdo que faz de sua
acdo uma decisdo, um ato livre, numa palavra, torna-se incapaz-de. Por sua vez, ser-
capaz-de significa estar-interessado-em, no sentido proprio de inter-esse (intersum) —
estar inserido “entre-dois”, de modo que a elasticidade dos contrérios seja mantida na
afirmacéo de sua tenséo, sem que esta seja distendida ou afrouxada pela reflex&o.

Neste sentido, liberdade e interesse se correspondem, de modo que ndo pode
haver aqui indiferenca alguma sem que se perca com isso a determinacéo do ser-capaz-
de. Neste ponto a discussdo afunila-se e ganha profundidade. Com efeito, ao afirmar que
a possibilidade/liberdade é ser-capaz-de, Haufniensis ao mesmo tempo enfatiza o
carater ndo indiferente da liberdade em seu interesse. Mas em relacdo a que a liberdade
se interessa? — e ai a formalidade da obra se apresenta mais claramente —, ou esse
interesse € mais propriamente interesse pelo qué? Ora, a liberdade se interessa por si
mesma, por sua propria possibilidade! Trata-se, portanto, de uma possibilidade que lhe
diz respeito, que ndo lhe pode ser indiferente, que Ihe desassossega, afinal trata-se da
possibilidade de si mesma.

Haufniensis expressa esse interesse ou esse ‘“mostra-se-para-si-mesma da
liberdade” com a angustia da possibilidade. A liberdade se relaciona consigo mesma no
nada da possibilidade ou no nada da angustia®®. Com outras palavras, a possibilidade da
liberdade tem forma de angustia. Se a liberdade ndo se mostrasse para si mesma como a
possibilidade de si mesma, tampouco haveria angustia, sendo o inverso igualmente
verdadeiro: se ha angustia, entdo esta sO pode se dar ante a possibilidade — na
necessidade e na liberdade absoluta — se é que podemos falar assim — ndo ha angustia
alguma.

Com isso, lembremo-nos daquela célebre afirmacdo ja citada anteriormente
segundo a qual “a angustia ¢ a realidade da liberdade como possibilidade antes da
possibilidade” (KIERKEGAARD, 2010a, p. 45). A angustia € j4 a realidade da
liberdade, mas néo efetiva ou necessariamente dada, e sim como possibilidade de si
mesma ou como possibilidade de ser-capaz-de. E isso que Haufniensis quer mostrar
qguando diz que a liberdade pressupbe-se a si mesma e que, enquanto tal, surge do
nada®®. Significa que a liberdade s6 é tal enquanto possibilidade para si mesma e, por

isso mesmo, como uma possibilidade radicalmente interessada. Sendo entéo

%8Cf. KIERKEGAARD, 20104, p. 83.
%9.Cf. 1d., Ibid., p. 120.

o1



possibilidade de si mesma, é também possibilidade de ndo cumprimento, de nao
efetivacdo, de falhar-se a si mesma ou, como prefere Haufniensis, de sucumbir e si
mesma. Ora, sem que houvesse essa possibilidade, sem que a liberdade estivesse posta
ante um perigo infinito de ndo cumprimento de si mesma, tampouco haveria angustia
alguma, uma vez que o0 que engendra angustia € justamente o interesse da liberdade pela
sua propria efetivacdo frente a possibilidade de sucumbir em si mesma, tornado-se néo-
livre ou incapaz-de.

Com a conhecida imagem da vertigem, o desfalecer ou o sucumbir (segne) da
liberdade vem a tona como 0 momento no qual a diferenca entre o bem e o mal é posta.
A angustia, segundo a analogia de Haufniensis, é a vertigem da liberdade, que surge
quando esta olha para sua prépria possibilidade. Nesta vertigem, diz o autor, a liberdade
sucumbe®. Perante a possibilidade de seu préprio cumprimento a liberdade se retrai,
perde suas forcas, desfalece ou sucumbe a angustia. Note-se bem que ndo se trata aqui
de uma escolha da liberdade perante possibilidades equivalentes (o bem e 0 mal, ou a
liberdade e a escraviddo), muito pelo contrario, o resultado do desfalecimento, i. é., do
ndo cumprimento de si mesma da liberdade, ndo € a escolha livre, mas a nao-liberdade.

A explicacdo de Nuno Ferro nos ajudara na compreensao dessa relacdo. Diz ele:

V.H tenta indicar com o verbo sucumbir (segne) o ndo-ato de que a liberdade
é responsavel por ndo se ter constituido a si a partir de si (e ndo por ter posto
um equivalente contrério, isto é, por, por exemplo, ter ativamente posto o
contrario de si). Trata-se de uma derrota por ndo posicdo, por incapacidade,
que é, todavia, da responsabilidade da liberdade (isto é, pelo qual ela é
culpada) visto que ela é uma possibilidade para si propria. Ou seja, sucumbir
ndo significa que a vontade “escolha algo” (o ndo-Si), mas sim que se
constitui na ndo-escolha, ainda que essa ndo-escolha seja da sua
responsabilidade, porque ela é formalmente efeito da presentagdo da
possibilidade da escolha por si (FERRO, 2012, p. 180).

Depreende-se dai que a angustia revela fundamentalmente a possibilidade da
liberdade, mas ndo apenas isso; na angustia nds também nos tornamos ndo-livres. Assim
sendo, para que possamos de fato compreender melhor o que esta envolvido nesta
questdo, importa que seja mais bem esclarecido o significado dessa relacdo da liberdade
para com a possibilidade de si mesma ou de seu cumprimento ou ndo cumprimento.

Seria um equivoco injustificado pensar que Kierkegaard trata a liberdade como
um conceito formal abstrato, quando na verdade todo o seu esfor¢co consiste na

afirmacéo da concretude da liberdade ou de sua realidade existencial (que enquanto tal é

% | denne Svimlen segner Friheden “ (SKS 4, 365).
52



sempre in concreto). Em O Conceito de Angustia, essa concretude se torna clara quando
percebemos que a possibilidade que a liberdade € para si mesma, ndo é uma mera
possibilidade abstrata, mas a possibilidade do espirito, do “eu” ou do Si-mesmo que 0
préprio sujeito existente € in concreto. Precisamente por isso ndo pode haver ai
nenhuma indiferenca, uma vez que 0 que estd em jogo ndo é um pensamento abstrato,
mas uma existéncia concreta que deve responder por si mesma na medida em que elege
a si mesma. Com outras palavras: o fato de a possibilidade da liberdade ter forma de
angustia revela que essa possibilidade constrange o sujeito a fazer frente a ela, pois se
trata da possibilidade dele mesmo, da possibilidade da liberdade que o define enquanto
tal. Como escreve Gren: “(...) a liberdade ndo vem sem angustia. Pois na angustia o
individuo descobre a liberdade como sua liberdade, como a liberdade pela qual ele é
definido” * (GR®@N, 2008, p. 48-49). Neste sentido, ser um “eu”, ou ainda melhor, ser
si-mesmo (Selv; self), ser espirito, € 0 mesmo que ser liberdade, ser livre. O que deve
ser pontuado, no entanto, é que essa liberdade, como temos visto, ndo € um liberum
arbitrium, mas uma situacdo de comprometimento em relacdo a si mesma, de
cumprimento de si mesma ou de interesse por si mesma. Quando Haufniensis afirma
que a liberdade se pressupde a si mesma, a0 mesmo tempo esta a dizer que a liberdade
sO estd presente na medida em que constantemente se pde a si mesma ou ainda mais:
que a liberdade é essa mesma posicao, i. é., uma tarefa para si mesma, nao algo dado ou
concluido. Ora, mas ndo ha uma liberdade vagando pelo mundo, o que ha sdo
individuos livres em sua concretude existencial, de modo que aquela tarefa da liberdade
constitui de fato a tarefa do sujeito no esforgco de tornar-se si mesmo. Que o individuo
ndo pode se eximir de fazer face a essa tarefa € o que se revela na angustia. Sendo
vejamos.

A possibilidade da liberdade ndo é algo do qual a liberdade possa se isentar ou
escusar, como num ato de lavar as mdos em relagdo a si mesma. Enquanto uma
possibilidade para si mesma a liberdade (0 si mesmo) ndo pode desincumbir-se de si
mesma, e ndo em virtude de uma razdo outra, mas em virtude de si mesma. A liberdade,
se assim quisermos, € uma possibilidade para si mesma, mas de tal forma que ndo se
pode ver livre dessa possibilidade, tendo de respondé-la como a uma interpelagdo da
qual ndo pode sair ilesa. Assim, frente a tarefa de tornar-se si mesmo, o individuo se

angustia, e se angustia porque € um possivel para si mesmo, mas nao uma possibilidade

61 «(.) freedom does not come without anxiety. For in anxiety the individual discovers freedom as his

freedom, as the freedom by which he is defined”.
53



indiferente, e sim um possivel do qual ndo se pode eximir. Como o diz Ferro (2012), o
sujeito ndo pode evadir-se de ser para si mesmo uma possibilidade, nem tampouco pode
escolher a possibilidade que devera ser, uma vez que ha um “a cumprir” que pode ou
nao ser cumprido. “Tem por isso uma ‘natureza a cumprir’, que pode ou nao cumprir-Se,
0 que ¢ o contrario da nogao grega de natureza” (FERRO, 2012, p. 183). Essa situagao
de indeterminacdo engendra angustia, uma vez que nela nos defrontamos com a tarefa
de determinar a nds mesmos. “Angulstia entdo aponta de volta para n6s mesmos: que
ndo somos automaticamente n6s mesmos; nds temos primeiro que nos tornar nos
mesmos” ® (GR@N, 2008, p. 44).

Em sendo um projeto de natureza psicolégico-formal, O Conceito de Angustia
ndo especifica o conteddo concreto do tornar-se si mesmo, isto €, ndo mostra como esse
tornar-se si mesmo se manifesta na situacdo concreta do individuo existente. Apenas no
ultimo capitulo, com a referéncia a angustia como o que salva pela fé, o autor fornece
alguns indicios de como a questdo deve ser desenvolvida posteriormente. Com efeito,
ndo basta que saibamos o que € a liberdade, é preciso que nos tornemos livres e é isso
de fato o que mais importa. S6 mais tarde — com a determinacdo do ‘“torna-se
subjetivo”, no Pos-Escrito de J. Climacus, e com o estabelecimento do eu teologico e
das formas do fracasso do projeto de si, em A Doenca para a Morte de Anti-Climacus —
, SO mais tarde o conceito de espirito, de si mesmo ou de liberdade, como quer que o
queiramos chamar, podera ser mais bem compreendido, de maneira mais concreta e

desformalizada. Por ora, uma Gltima palavra.

*k%k

Com O Conceito de Angustia, uma nova compreensao da liberdade é assumida
como ponto de partida ou como fundamento da concepgéo de existéncia que precisa e
quer ser afirmada por Kierkegaard ao longo de sua obra. Com o conceito de liberdade a
dimensdo da consciéncia, do espirito ou do Selv vem a tona como existéncia (ex-
sistere), isto €, como algo que se remete para fora de si mesmo ou que sai ou eleva-se
acima de si mesmo para entdo voltar a si mesmo. Se o individuo ndo fosse livre,
tampouco seria existente. E o sinal de distin¢éo da existéncia é justamente a angustia. O

animal, a rocha, a arvore ndo se angustiam, mas também néo s&o livres nem existem. A

82 “Anxiety thus point back to ourselves: that we are not automatically ourselves; we have first to become
ourselves”.

54



possibilidade da liberdade, que se mostra para si mesma no nada da angustia, é
expressdo de uma tensdo entre a possibilidade de cumprir ou de sucumbir a si mesma,
de modo que assim o individuo existente é posto ante uma tarefa que deve ser
enfrentada por ele incessantemente, a saber: a tarefa de tornar-se livre, de tornar-se si-
mesmo. Ora, 0 existir mesmo é expressdo dessa tarefa, do esforco sempre renovado de
afirmacdo de si mesmo enquanto individuo existente.

Ao desenvolver sua critica a liberdade de indiferenga, Kierkegaard ao mesmo
tempo enfatiza que a existéncia € interesse. Com efeito, aquele que existe ndo pode
eximir-se da exigéncia que a existéncia lhe faz, mas esta ja sempre comprometido,
enredado, numa palavra, interessado em si mesmo. Sendo assim, ao se conceber a
liberdade como liberum arbitrium, também a existéncia passa a ser concebida in
abstracto, como um objeto do pensamento, o que nao € existéncia alguma.

Mas se o conceito de existéncia ndo pode ser entendido sem uma nova
compreensdo da liberdade, esta tampouco pode vir a tona a ndo ser sob o ponto de vista
existencial. Com outras palavras: sem uma nova abordagem do problema da liberdade
ndo podemos compreender 0 que € existéncia, mas sem que a abordagem desse
problema seja existencial, tampouco o problema se apresenta. Como veremos mais
adiante, o que chamamos aqui de uma abordagem existencial depende da afirmacéo de
um novo modo de pensar e de uma nova forma de transmissdo desse pensamento que
leva em conta a negatividade e a incerteza objetiva da existéncia em seu perpétuo devir.
Sdo questdes que precisam ser trabalhadas para que possamos ter uma compreensdo
mais ampla da possibilidade de sentido da existéncia assim como a entende
Kierkegaard.

55



CAPITULO 1

EXISTENCIA E INTERIORIDADE: SOBRE A CONTRIBUICAO
EXISTENCIAL DE J. CLIMACUS

2.1. Observagdes preliminares

N&o seria fora de proposito, parafraseando o proprio Kierkegaard em sua
dissertacao®®, falar em um conceito de existéncia constantemente referido a
Kierkegaard. Poderiamos até ir mais longe em nossa ousadia e dizer que se o0 conceito
de ironia entrou no mundo com Sdcrates, o conceito de existéncia fez sua entrada na
contemporaneidade com Kierkegaard. Nao ¢ a toa que o epiteto funesto de “pai do
existencialismo” foi colado as costas do fildsofo como que para zombar de seu esforco —
assim como nas escolas os alunos mais perversos colam nas costas de um outro, sem
que este o perceba, um pedago de papel com a expressdo “chute-me”, para que entdo
possam chutd-lo. Atualmente, falou-se até de Kierkegaard como um “apostolo da
existéncia”, o que talvez o perturbasse ainda mais, pois o autor deve ter lido o ensaio de
H.H “Sobre a diferenga entre um génio e um ap6stolo” — sim, deve ter lido, afinal foi ele
mesmo quem o escreveu.

O fato ¢ que, embora Kierkegaard ndo seja o “pai do existencialismo” nem o
“apostolo da existéncia”, sua obra ndo pode ser pensada fora de seu esfor¢o em direcao
a existéncia. Se assim ndo o fosse, nosso trabalho também ndo faria sentido algum,
afinal falamos aqui constantemente em uma concepg¢édo da existéncia ou na afirmacao,
por parte de Kierkegaard, de uma possibilidade se sentido da existéncia — sob sua
prépria pena e sob a pena de seus pseudénimos. Ndo se pode negar, sem que essa
negacao violente o fendmeno, que a obra deste autor engolfa-se na existéncia concreta e
a partir dela dirige-se ao individuo singular, ao “homem de boa vontade” que nos
Discursos Edificantes é chamado de “meu leitor” e de “meu refgio”.

Com isso, estamos convencidos de que todo e qualquer percurso pela obra de
Kierkegaard ndo pode ser feito sem que se leve em conta a existéncia ndo s6 como pano
de fundo, mas como o palco onde tudo se da. Com efeito, toda a sua atividade de

escritor parece orientar-se rumo a afirmacdo da existéncia, “partindo do filoséfico, do

%3 0 Conceito de Ironia: constantemente referido a Sécrates (KIERKEGAARD, 2010b)
56



sistematico, para chegar ao simples, isto é, ao existencial” (KIERKEGAARD, 2002, p.
127).

No presente capitulo devemos primeiramente lancar um olhar mais detido sobre
0 conceito de existéncia numa tentativa de elucidacéo filosofica do conceito mesmo a
partir da compreensdo prévia da existéncia como devir e como inter-esse.

Mas ja& comegamos no risco de errar, pois quando absorvemos a existéncia no
conceito, quando tratamos a existéncia conceitualmente, o que fazemos é de fato
falsificar a existéncia, transformando-a em algo diferente do que ela de fato é. Pois o
que realmente importa na existéncia ndo é o ato de pensa-la, mas o ato de existir nelal
Em todo caso, como ndo deixamos de existir enquanto pensamos, nosso trabalho é
legitimo e justificado — desde que tenhamos sempre em mente que a existéncia s6 pode
ser tratada “existencialmente”, isto é, que ao tratarmos dela precisamos permanecer
continuamente atentos ao fato de que nds que investigamos e pensamos ao Mesmo
tempo existimos e que, como tais, devemos pensar como existentes e ndo como seres
fantasticos que, como gosta de dizer Kierkegaard, querem viver sub specie aeterni.

Nosso capitulo entdo segue o percurso da contribuicdo existencial de Johannes
Climacus em sua tarefa de acentuacdo do existir e da interioridade. O objetivo geral,
como ficara claro ao final, deve ser o de mostrar como a contribuicdo de Climacus
consiste na afirmacdo da existéncia e da interioridade do existente, em oposicdo a
tendéncia especulativa que desconsidera o0 sujeito existente qua existente. Nesse
sentido, além das andlises iniciais, veremos como a acentuacdo da existéncia
corresponde uma nova concepgéo de verdade, sendo este o ponto alto da contribuicdo de
Climacus, sua principal tese. Por fim, veremos como o esfor¢o de Climacus se insere no
ambito geral de toda a producédo de Kierkegaard por levantar, apresentar e desenvolver o
problema geral de toda a obra, a saber: o problema de tornar-se cristdo. Passemos entao

as analises propriamente ditas.

2.2. Devir e liberdade no Interltdio das Migalhas Filoséficas

O opUsculo intitulado Migalhas Filosoficas®®, a despeito de seu tom

despretensioso, é de longe uma das obras mais influentes do corpus kierkegaardiano.

% As Migalhas Filoséficas ou um bocadinho de filosofia foram publicadas em 13 de junho1844, cinco
dias antes da publicagdo de O Conceito de Angustia e dos Prefacios. Para as Migalhas Kierkegaard criou
um pseuddnimo, Johannes Climacus, que mais tarde reapareceria como o0 autor do Pos-Escrito

S7



Dizemos “influente” ndo pelo fato de ela ter causado alguma impressao nos leitores da
época em que foi publicada, longe disso, mas por ter langado as bases do problema geral
de toda a obra — o problema do tornar-se cristio — a0 mesmo tempo em que
condicionaria a elaboracdo de um dos textos mais relevantes — para nao dizer a obra
capital — da producdo de Kierkegaard, qual seja, 0 Pos-Escrito Conclusivo e Néao-
Cientifico as Migalhas Filosoficas.

Apesar do papel central desempenhado pelos cinco breves capitulos que formam
as Migalhas, ndo nos concentraremos aqui no “experimento teérico” de Climacus nem
abordaremos os temas do paradoxo absoluto, do discipulo contemporaneo e do
discipulo de segunda médo. O que nos interessa € antes uma parte do ensaio que
intermedeia os capitulos IV e V e que Climacus resolveu chamar de Interlidio. Trata-se
de um “paréntese” complexo, no qual o tom filosofico se torna mais acentuado do que
no restante da obra, o que ja se pode depreender do seu titulo que reza: “O Passado é
mais Necessario do que o Futuro? Ou o possivel, ao se tornar real, tornou-se por isso
mais necessario do que era? ”. Ora, tais perguntas ja indicam que o problema em questao
diz respeito a relacdo entre possibilidade e realidade, de um lado, e necessidade, do
outro, donde se percebe que 0 que esta em jogo aqui € em primeiro lugar a questdo
metafisica da inter-relacdo das categorias modais (possibilidade, realidade e
necessidade).

A primeira parte do ensaio — objeto de nosso interesse aqui — introduz a
discussdo sobre as categorias de modalidade a partir de um questionamento sobre a
mudanga que caracteriza o vir a ser ou o devir (Tilblivelse). Pergunta o autor: “Como ¢
que muda o que vem a ser; ou qual é a mudanga (kinesis) propria do devir?”
(KIERKEGAARD, 2008a, p. 105). Ora, a dificuldade inicial consiste no seguinte: se

aquilo que vem a ser, na medida em que devém, muda essencialmente, entdo ndo € isto

Conclusivo N&o-Cientifico as Migalhas Filosoficas (1846). Climacus ndo ¢ um pseuddnimo como 0s
demais. Ele possui uma biografia, uma personalidade e uma psicologia proprias, de modo que até
poderiamos tratd-lo como uma personagem. Em Johannes Climacus ou De Omnibus Dubitandum Est
encontra-se uma descricdo de sua vida desde a infancia, passando pela juventude, até o desenvolvimento
de suas prdprias reflexdes filoséficas. Climacus confessa-se 0 Unico dinamarqués que ndo consegue ser
cristdo, no interior da cristandade enquanto um fendmeno social, politico, geogréfico, etc. Ele sabe que o
cristianismo é uma mensagem existencial que ndo pode ser reduzida a uma simples questdo geogréafica.
Assim, ao invés de duvidar que os outros sejam cristdos, Climacus tenta explicar porque ele mesmo nédo
consegue sé-lo. Torna-se, portanto, um dos pseudénimos que mais auxiliam Kierkegaard em sua tarefa de
“exumar os conceitos do cristianismo”. O pseuddnimo-autor também se declara um pensador incapaz de
servir ao Sistema. Dai o titulo ironicamente despretensioso de seu opusculo, que ndo pretende ser um
sistema de filosofia, mas simples Migalhas Filosdficas. O titulo da obra faz referéncia a uma passagem do
Hippias Maior de Platdo, onde se 1&: “— Mas, Sdcrates, que pensas de nossa discussdo? Como disse ha
pouco, sdo aparas e migalhas de argumentos reduzidos a pedacinhos” (304a).

58



mesmo que vem a ser; mas se, por outro lado, ndo se altera quando vem a ser, entdo néo
vem a ser propriamente. Com outras palavras, € preciso que haja uma mudanca no
devir, do contrario ndo sera devir nenhum, mas ndo uma mudanca na esséncia do que
devém, pois neste caso ndo devém, mas deixa de ser o que se é incorrendo-se assim em
uma peréfaoic el Gho yévoc (passagem para um outro género).

Assim sendo, se aquilo que vem a ser precisa mudar, mas ndo em sua esséncia,
Climacus precisa afirmar que “Esta mudang¢a [a mudan¢a do devir] ndo € entdo
mudanca na esséncia (Veesen), mas no ser (Veeren), é a mudan¢a do ndo-ser para o ser”
(SKS 4, 273) ®. No entanto, este ndo-ser que é abandonado pelo que vem a ser, precisa
também ser, existir®, do contrario a mudanca torna-se uma ilusdo. Entdo completa
Climacus: “Mas um tal ser, que contudo ¢é ndo-ser, é a possibilidade; e um ser que € ser,
é o ser real, ou a realidade; e a mudanga do devir é a passagem da possibilidade a
realidade” (KIERKEGAARD, 2008a, p. 106).

Portanto, existe uma mudanca no ser que é passagem da possibilidade para a
realidade, sem que haja mudanca na esséncia®’. Mas como essa passagem acontece? Sua
mudanga seria necessaria? Seu movimento aconteceria na necessidade? Com outras
palavras: o devir se da por necessidade ou, 0 necessario pode devir? Segundo Climacus
“Todo vir-a-ser € um padecer e 0 necessario ndo pode padecer, ndo pode padecer a
paixdo da realidade, que consiste em que o possivel (...) mostre-se como nada no
instante em que vem a ser real, pois a possibilidade é nadificada pela realidade” (ld.,
Ibid., p, 106). O necessario, portanto, enfatiza o autor, ndo pode devir e “a tinica coisa
que ndo pode devir é 0 necessario, porque o necessario é” (Id., Ibid., p, 106).

Embora essa distincdo entre o devir e 0 necessario possa parecer supérflua —
afinal ndo é coisa dificil notar que o necessario nao pode incluir em si a possibilidade
caracteristica do devir, ja que é uma necessidade —, 0 que esta por tras desta distin¢do é
justamente a concepcdo segundo a qual o possivel, ao se tornar real, tornar-se-ia por isso
mais necessario do que era antes de ter-se efetivado. Tal concepcdo, embora
erroneamente atribuida a Hegel, remonta na verdade a Analitica dos Conceitos de Kant,

mais precisamente a tabua das categorias assim como apresentada na Critica da Razéo

% Denne Forandring er da ikke i Vaesen men i Varen, og er fra ikke at vare til, til at veere til. Men denne
Ikke-Veeren, hvilken det Tilblivende forlader, maa jo ogsaa veere til.

® Cf. KIERKEGAARD, 20084, p. 106.

%7 Talvez importe lembrar, apenas a titulo de referéncia, que os dois primeiros livros da Ciéncia da Logica
de Hegel, em sua primeira parte (A Ldgica Objetiva), sdo intitulados respectivamente de “A Doutrina do
Ser” e “A Doutrina da Esséncia”.

59



pura (B95) ®. Como se sabe, para Kant a terceira categoria de cada grupo é resultante
da unidade das outras duas precedentes. Como ele mesmo escreve em B 110: “Ha
sempre em cada classe um ndmero igual de categorias, a saber, trés (...) Acrescente-se a
iSsO que a terceira categoria resulta sempre da ligacdo da segunda com a primeira da sua
classe (KANT, 2001, p. 114).

Na classe da modalidade aparecem como primeira e segunda categorias a
possibilidade (Mdoglichkeit) e a existéncia (Dasein), sendo a terceira a necessidade
(Notwendigkeit)®®.  No entender de Kant (B 111) “a necessidade ndo é mais do que a
existéncia dada pela propria possibilidade” (Id., Ibid., p. 114). E por isso que Climacus,
apos diferenciar a necessidade das outras categorias modais, pode perguntar: “Entdo a
necessidade ndo ¢ a unidade de possibilidade e de realidade?” (KIERKEGAARD,
2008a, p. 107). E responde da seguinte maneira: “Possibilidade e realidade ndo sdo
diferentes na esséncia, mas no ser” (1d., Ibid., p. 107).

A afirmagdo € simples, mas diz muito. Por um lado, se a possibilidade e a
realidade ndo sdo diferentes na esséncia, entdo a passagem da primeira para a segunda
ndo constitui uma mudanca essencial, de modo que o possivel, ao se tornar real, ndo se
tornou por isso mais necessario do que era, isto é, diferente de si mesmo
essencialmente. Por outro lado, se possibilidade e realidade sdo diferentes no ser, sua
unidade tampouco pode resultar na necessidade, uma vez que esta é uma determinacdo
da esséncia (a esséncia do necessario consiste em ser) e uma mudanca no ser (a
passagem da possibilidade a realidade) ndo pode resultar numa mudanca na esséncia
sem que incorramos novamente numa petéfooic elc Ao yévog.

Com isso afirma-se, em primeiro lugar, que a realidade, em sendo o que €, ndo é
diferente, na esséncia, da possibilidade, ou seja: a mesma contingéncia que caracteriza o
possivel de maneira essencial, também deve valer para a realidade efetiva. Em segundo
lugar, se a mudanca do devir € a passagem da possibilidade a realidade, tal mudanca nao
pode acontecer pela ou na necessidade, ja que esta é absoluta e essencialmente diferente

r

do possivel e do real. A implicacdo ¢ clara: “A mudanca do devir ¢ a realidade, a

% Jon Stewart, no capitulo intitulado “Martensen’s Doctrine of Immanence and Kierkegaard’s
Transcendence in the Philosophical Fragments” (STEWART, 2003, p. 336 em diante) mostra como a
critica de Climacus remonta a posicdo kantiana e se dirige particularmente a Martensen, e nao
propriamente a Hegel.

% Com mais precisdo, na classe da modalidade as categorias aparecem em pares: Méglichkeit —
Unmdglichkeit; Dasein — Nichtsein; Notwendigkeit — Zufélligkeit (B 106).

60



passagem acontece pela liberdade. Nenhum devir é necessério (...) Todo devir acontece
em liberdade, ndo por necessidade” (Id., Ibid., p. 108).

Assim Climacus introduz no devir a determinacdo da liberdade e com isso
afasta daquilo que vem a ser — do passado que deveio, do presente que devem e do
futuro que ha de devir — a determinacdo da necessidade. Mas falar do devir como um
movimento que acontece pela liberdade implica em compreendé-lo no interior de uma
ambiguidade que engendra incerteza ou, para lembrar a expressdo de Haufniensis, que
“faz nascer angustia”. Vejamos isso de maneira mais detida.

Em sendo a passagem do ndo-ser para o ser, da possibilidade para a realidade, o
devir — enquanto acontecimento na liberdade — conserva em si sempre a marca da
contingéncia, daquilo que poderia ndo ser ou daquilo que, no que estd sendo, nédo é.
Trata-se da incerteza préopria do devir, que ndo € mais incerta no futuro do que no
passado, ou seja: se aquilo que ha de devir é incerto, pois pode muito bem nao devir,
também aquilo que deveio é igualmente incerto, pois ao vir a ser ndo se torna mais
necessario do que era antes de devir. Existe, portanto, uma negatividade prépria do
devir que ndo pode ser confundida com a positividade do necessario. Segundo Climacus
a incerteza do devir é dupla: “o nada do-que-ndo-esta-sendo e a possibilidade anulada
que ¢é, a0 mesmo tempo, a aboligdo de toda outra possibilidade” (Id., Ibid., p. 118).
Sendo assim, a certeza do devir estd sempre em contradicdo com uma incerteza
essencial, de modo que esta ambigiidade entre certeza e incerteza é a caracteristica
distintiva do devir.

O Interludio ndo vai mais além no tratamento especifico da nocdo de devir.
Importa lembrar que o recorte feito por nds aqui se insere em uma discussao muito mais
ampla e que demandaria uma analise mais detalhada da obra como um todo se nosso
objetivo fosse contextualizar a questdo do devir no dmbito do problema geral das
Migalhas™. Mas como o que visamos aqui &, antes de mais, uma referéncia pontual a
nocdo de devir — tendo em vista sua relacdo com a existéncia — parece-nos suficiente o
que foi dito até 0 momento como introducdo do tema. No que segue — ao refletimos
sobre a compreensdo da existéncia como inter-esse junto as andalises posteriores da
negatividade da existéncia e da verdade como interioridade — a compreensdo do devir e

de sua relacdo com a existéncia naturalmente se tornard mais evidente. Por ora, €

" Um tratamento mais critico da questdo pode ser encontrado no texto ja referido de Jon Steward
(STEWART, 2003, p. 336 em diante). Para um tratamento mais expositivo conferir (HOWLAND, 2006,
pp. 157-172)

61



suficiente ndo perdermos de vista a ja referida correlacdo entre o devir e a liberdade
(enquanto determinacdo fundamental do devir), o que implica, em Gltima insténcia, na
incerteza objetiva enquanto carater distintivo daquilo que vem a ser. Que o individuo
existente, enquanto existente, estd continuamente em devir e, por conseguinte, na
incerteza propria do devir, € o que veremos ao longo deste capitulo. Passemos entdo ao
segundo ponto sem perdermos de vista que as analises aqui visam a uma compreensdo

mais clara do conceito de existéncia.

2.3. Existéncia e (€) Inter-esse.

Por volta do ano de 1843 — ano da publicacdo de sua primeira obra —
Kierkegaard esbocara em seus papéis privados os pontos de um ensaio metodoldgico de
ampla abrangéncia e que, a nosso ver, esclarece de maneira bastante pontual uma

distincdo que acompanhara a sua obra como um todo. O esbogo aparece assim:

Sobre os conceitos de Esse e Inter-esse
Um ensaio metodolégico
As diferentes ciéncias devem ser ordenadas de acordo com os diferentes

modos como acentuam o ser; e como a relagdo para com o ser lhes da
vantagens reciprocas.

Ontologia | Sua certeza é absoluta — aqui pensamento e ser s&o um, mas em
Matematica | contrapartida essas ciéncias séo hipotéticas.

Ciéncia-Existencial. (SKS 27, 271)"*

A primeira coisa que chama nossa atencdo neste esbogo metodoldgico é o fato
de Kierkegaard intituld-lo de “Sobre os conceitos de Esse e Inter-esse” ao mesmo tempo

em que omite esses termos no corpo do “ensaio”, apenas falando no correspondente

" Om Begreberne Esse og Inter-esse.
Et methodologisk Forsgg.

de forskjellige Videnskaber skulde ordnes efter den forskjellige Maade paa hvilken de accentuere Veeren;
og hvorledes Forholdet til VVeeren giver reciprok Fordeel.

Ontologie Disses Vished er den absolute — her er Teenken og Vearen eet, men til Gjengjeld er
Mathematik. | disse Videnskaber Hypotheser.

Existentiel-Videnskab.
62



dinamarqués para Esse, qual seja, Vearen (Ser), sem se pronunciar diretamente sobre o
Inter-esse. E preciso entfo buscar os significados nas entrelinhas, pois também aqui
Kierkegaard se pronuncia de maneira indireta, 0 que se pode muito bem notar pela
omissdo da explicacdo daquilo que ele mesmo chama de Existentiel-Videnskab
(Ciéncia/Saber-Existencial). Ora, a primeira conclusdo que podemos tirar deste esboco é
justamente a de que a ontologia e a matematica se contrapdem a ciéncia-existencial
segundo 0 modo em que as primeiras e a segunda acentuam o ser. Pois bem, se 0 esboco
quer ser um ensaio metodoldgico sobre os conceitos de Esse e de Inter-esse, tudo indica
na direcdo de que a ontologia e a matematica estdo inseridas no dominio do Esse,
enquanto a ciéncia-existencial no &mbito do Inter-esse. I1sso porque somos levados a ler
este esboco — e o leitor ha de concordar conosco neste ponto — como a exposicao de
duas vias distintas de relacdo para com o ser, tais que a compreensdo de uma é
esclarecida pela sua diferenciacdo frente a outra. Sendo assim, a explicacdo dada a
primeira divisdo (Ontologia e Matematica), parece servir de base para a compreensao da
ciéncia-existencial, embora ndo tenhamos elementos seguros para simplesmente deduzir
a explicacdo desta Gltima a partir de uma inversdo da primeira. Como veremos, a
elucidacdo do que aqui é chamado de ciéncia-existencial depende, antes de tudo, da
compreensdo da existéncia mesma e do modo como podemos penséa-la. Ndo é uma
tarefa facil! O préprio Climacus jé havia dito no Pos-Escrito que “a existéncia é uma
coisa muito dificil de lidar”. Seria um consolo se pudéssemos desmenti-lo e mostrar que
a existéncia é coisa muito facil de lidar, mas receamos que Climacus esteja certo e que a
tarefa ndo seja coisa simples. Em todo caso, nosso esfor¢o aqui deve ser o de lidar com
a existéncia e, ao fazé-lo, mostrar a dificuldade da lida como a dificuldade prépria da
existéncia. Se algumas passagens do percurso textual se mostrarem, a primeira vista,
ligeiramente confusas, com o avanco da discussdo certamente ficardo mais bem
esclarecidas, claro, desde que ndo se tornem ainda mais confusas!

Partamos, pois, de uma distin¢do, apresentada em uma conhecida nota de rodapé
das Migalhas Filosdficas, entre dois modos de se acentuar o ser: como ser de fato e
como ser ideal. Ao discutir uma afirmacdo de Espinosa, segundo a qual quanto mais
perfeita uma coisa €, tanto mais existéncia e necessidade envolve, e vice-versa,

Climacus escreve:

Ele [Espinosa] explica perfectio por realitas, esse; de modo que quanto mais
perfeito algo é, mais ele é; porém, sua perfeicdo consiste em ter mais esse,
isto quer dizer entdo que, quanto mais algo é, tanto mais € [...] O que esta

63



faltando aqui é uma distincdo entre ser de fato e ser ideal. O uso em si e por
si nada claro, de se falar em mais ou menos ser, e conseqlientemente em
graus de realidade ou do ser, torna-se ainda mais confuso quando aquela
distincdo acima ndo é feita (...). Em relacdo ao ser fatual, ndo tem nenhum
sentido falar de mais ou menos ser. Uma mosca, se ela , tem tanto ser quanto
o deus (...), pois, quanto ao ser de fato, vale a dialética de Hamlet: ser ou ndo-
ser. O ser de fato é totalmente indiferente a diversidade de toda e qualquer
definicdo essencial, e tudo que existe participa do ser sem ciime mesquinho,
e participa no mesmo grau. ldealmente, o caso é bem diferente, isto é
totalmente certo. Mas no momento em que eu falo de ser no sentido ideal,
ndo mais falo do ser, mas da esséncia (KIERKEGAARD, 20083, p. 67).

Climacus mostra, primeiramente, como a confusdo entre ser de fato (faktisk
Veaeren) e ser ideal (ideel Veren) leva Espinosa a falar em mais ou menos ser ou em
graus de realidade ou de existéncia, 0 que ndo se pode aplicar ao ser de fato, isto é,
aquilo que simplesmente por estar ai ja € o que é. Ora, ao tratar dos termos em questéo
de maneira indistinta, Espinosa acaba por conceber o ser de fato idealmente, incorrendo
em um mal-entendido que impede que a verdadeira dificuldade se apresente. Com
efeito, ao ser concebido idealmente, ndo é mais do ser de fato que se fala, mas da
“ideia” ou do “conceito” de ser de fato, quer dizer: fala-se do concreto de maneira
abstrata e, assim, abre-se mao do concreto. Por isso Climacus pode afirmar que quando
se fala de ser no sentido ideal, ndo se fala mais do ser, mas sim de algo outro, isto &, da
esséncia (uma idealidade). Uma outra citacdo, essa dos Papiper, podera nos ajudar a
compreender melhor o que esta em questdo aqui. Segundo Kierkegaard:

O que confunde toda a ideia de “esséncia” na logica é que a atengdo ndo €
dada ao fato de que ela opera continuamente com o “conceito” existéncia.
Mas o “conceito” existéncia é uma idealidade, e a dificuldade é apenas se
existéncia € absorvida no conceito. Assim, Spinoza pode estar certo: essentia
involvit existentiam, a saber, o conceito-existéncia, ou seja, existéncia na
idealidade. Por outro lado Kant esta certo em dizer: “Existéncia ndo adiciona
nenhum predicado a um conceito”. K. pensa manifestamente na existéncia
como ndo sendo absorvida no conceito, a existéncia empirica. Em todas as
relagbes de idealidade, vale que essentia é existentia — se de outro modo o
seu uso é valido aqui*.

* A afirmacdo leibniziana: Se Deus é possivel, ele é necessario esti
totalmente certa. Nada é acrescentado a um conceito se ele tem existéncia ou
ndo; é uma questdo de completa indiferenga; ele realmente tem existéncia,
isto é, existéncia-conceito, existéncia ideal (SKS 22, 433, NB 14).”2.

72 Det, der forvirrer hele Laeren om »Vasenet« i Logiken er at man ikke paaagter, at man bestandig
opererer med »Begrebet« Existents. Men Begrebet Existents er en Idealitet, og Vanskeligheden er just om
Existents gaaer op i Begreb. Saa kan Spinoza have Ret:essentia involvit existentiam nemlig Begrebs-
Existents o: Idealitets Existents. Men Kant har fra en anden Side Ret i, at ved »Existents kommer der
ingen ny Indholdsbestemmelse til et Begreb.«K. tenker aabenbart redelig paa Existents som ikke gaaende
op i Begrebet, empirisk Existents. Overalt i ldealitetens Forhold gjeelder det atessentia er existentia — hvis
det ellers gjeelder, at bruge det‘* *.

64



Esté claro que a principal distin¢do feita aqui € entre a existéncia de fato, por um
lado, e a “existéncia-conceito”, a existéncia compreendida idealmente, por outro. Trata-
se, a nosso ver, da mesma distingdo entre ser de fato e ser ideal, embora apresentada em
outros termos. Importa, neste caso, que ndo se confunda a existéncia ideal com a
existéncia concreta — ou ndo se tome o ser de fato como ser ideal. Com efeito, tratada a
partir desta indistin¢do, a dificuldade ndo se pode apresentar. Ao se confundir ser de
fato e ser ideal, a existéncia acaba sendo concebida abstratamente, ou seja, esséncia e
existéncia passam a se corresponder, mas de modo que a existéncia aqui €
compreendida abstratamente, como existéncia ideal. No entanto, a determinagio
puramente ideal da existéncia pode muito bem corresponder a esséncia, mas ndo pode
ser confundida com a existéncia concreta. E o que Kierkegaard pretende mostrar quando
afirma que o mote de Espinosa, essentia involvit existentiam, esta correto, desde que
aqui se compreenda por “existéncia” a existéncia na idealidade, absorvida no conceito,
ou seja, existéncia no pensamento (Tanke-Existents). Mas essa existéncia ideal ainda é
existéncia no sentido proprio do termo? E que “sentido proprio” seria esse?

Tais questionamentos nos remetem de fato a dificuldade sobre a qual Espinosa
n&do quis se pronunciar. 1sso porque, ao ser concebida idealmente, a existéncia perde seu
trago distintivo que, além de lhe dar o seu “sentido proprio”, mostra a0 mesmo tempo
qual é a verdadeira dificuldade. Devemos entdo nos concentrar neste traco distintivo da
existéncia a fim de compreendermos esta dificuldade. Para tanto, facamos uma
referéncia inicial ao opUsculo publicado postumamente sob o titulo Johannes Climacus
ou De Omnibus Dubitandum Est”, onde a existéncia é definida como consciéncia e
interesse.

No primeiro capitulo da Pars Secunda, o autor investiga como deve ser definida
e existéncia para que seja possivel duvidar. A questdo leva-o diretamente & busca da
possibilidade ideal da duvida na consciéncia, ou seja: precisava descobrir como a
consciéncia deveria ser para que fosse possivel ao sujeito duvidar. Com isso, o texto
identifica a existéncia com a consciéncia: a busca de como deve ser definida a
existéncia para que seja possivel duvidar, leva o autor a defini-la indiretamente como

consciéncia. A pergunta entdo recai sobre esta ultima: como deve ser definida a

* ,,Den leibnitziske Seetning: naar Gud er mulig er han ngdvendig, er ganske rigtig. Der kommer Intet til
et Begreb enten det har Existentsell.ikke; det er aldeles ligegyldigt derved; det har jo
Existents o:Begrebs-Existents, ideal Existents®.

" SKS 15, 13-53.

65



consciéncia para que seja possivel duvidar? A reposta, obviamente, deve ser uma
elucidacdo do que o autor entende por consciéncia e, por conseguinte — j& que
consciéncia e existéncia aparecem como sindbnimos — do que se entende aqui por
existéncia.

Ali podemos ler o seguinte: “A imediatidade ¢ a realidade, a linguagem ¢ a
idealidade, a consciéncia é a contradicdo. No momento em que anuncio a realidade,
surge a contradi¢do, pois o que eu digo ¢ a idealidade” (KIERKEGAARD, 2003, p.
108). H4, portanto, dois ambitos distintos, o da realidade, cuja forma € a imediatidade, e
o0 da idealidade, que é mediatidade (palavra, linguagem). A consciéncia ndo é nenhum
dos dois separadamente, mas a contradicdo: “A realidade ndo é a consciéncia, a
idealidade tampouco, e contudo a consciéncia ndo existe sem ambas, e esta contradi¢cao
€ 0 ser da consciéncia e sua esséncia” (Id., Ibid., p. 110). Note-se que a consciéncia ndo
¢ uma simples relacdo, mas uma relacdo cuja forma é a contradicdo. Se se anula a
contradigdo, anula-se com ela a consciéncia. Além disso, a consciéncia ndo se identifica
simplesmente com a reflexdo, ja que esta ¢ pressuposto daquela: “a reflexdo é a
possibilidade da relacdo, a consciéncia € a relacdo cuja forma primeira é a
contradicdo” (Id., Ibid., p. 111). A reflexdo determina a dicotomia — por exemplo,
realidade e idealidade — enquanto a consciéncia é sempre tricotbmica, j& que consiste na

relacdo contraditoria, e ndo em cada uma das partes separadamente.

A reflexdo é a possibilidade da relagdo. Isso também pode ser expresso da
seguinte forma: a reflexdo é desinteressada. A consciéncia, ao contrario, é a
relacdo e, portanto, o interesse, dualidade que se exprime inteiramente e com
concisa ambiguidade na palavra interesse (interesse) (Id., Ibid., p. 113)

A consciéncia, portanto, ¢ um “ser” (esse) “entre” (inter). Trata-se da expressdo
de uma dualidade ou de uma ambigilidade essencial que relaciona de modo
contraditério elementos que tendem a negar-se mutuamente. A idealidade e a realidade,
a finitude e a infinitude, o eterno e o temporal, sdo inter-relacionados de modo que a
forma dessa relagdo € a prépria contradicdo. Sendo assim, a resposta dada a questao
que intitula o capitulo, a saber, “Como deve ser definida a existéncia para que seja
possivel duvidar?”, é esta: a existéncia é inter-esse. Justamente porque é interesse, a
existéncia traz em si a possibilidade da davida que se sustenta naquela contradigédo
essencial. Se a existéncia ndo fosse interesse, mas um esse qualquer, entdo nao

poderiamos falar em divida ou em incerteza, pois de fato teriamos uma certeza firme (o

66



esse). Mas como 0 esse da existéncia € um inter-esse, 0 que existe ai € um confronto,
um embate no qual nenhuma das partes pode sobrepor-se a outra sem ser, a0 mesmo
tempo, sobposta. Significa que a certeza fica suspensa na contradicdo, e entdo a davida
torna-se possivel. E com isso nos aproximamos daquela dificuldade da qual falavamos
acima.

Em sendo interesse, a existéncia € uma dificuldade para o existente por este ser
composicdo do eterno e do temporal, do ideal e do real, do finito e do infinito, etc.,
situada na existéncia. Note-se que aqui ndo se trata obviamente da existéncia
meramente fatual, como o estar ai de uma rocha ou uma rosa, mas da existéncia strictu
sensu, existéncia que € interesse para o existente. Com isso, fica claro que falar em uma
existéncia ideal é abrir mao da dificuldade propria da existéncia. Como diziamos, para
Climacus o mote de Espinosa, essentia involvit existentiam, baseia-se na compreensdo
abstrata da existéncia, isto €, na existéncia absorvida no conceito, ou seja, existéncia no
pensamento (Tanke-Existents). A nossa pergunta, se essa existéncia ideal ainda €é
existéncia no sentido proprio, podemos muito bem responder que ndo, pois
compreendida como uma existéncia no pensamento, a existéncia ndo € mais interesse,
mas “existéncia” desinteressada. Ora, no momento em que a existéncia ¢ absorvida no
conceito, tornando-se uma idealidade, produz-se entdo uma outra coisa que ndo é mais a
existéncia, ja que esta, como temos visto, ndo é a idealidade, mas a relacdo de
idealidade e realidade, cuja forma é a contradicao.

Sendo assim, o problema de se conceber a existéncia como uma determinacao
puramente abstrata ¢ que “na linguagem da abstra¢do nunca aparece aquilo que constitui
a dificuldade da existéncia e do existente” (SKS 7, 247) ™. Isso porque a abstracdo
prescinde do concreto, do devir, do interesse da existéncia e, portanto, “da dificuldade
do existente por este ser composi¢cdo do eterno e do temporal situada na existéncia”
(SKS 7, 247). Para usar os termos da discussao feita acima, diriamos que a dificuldade
consiste em apreender o ser de fato e introduzir a idealidade (o ser ideal) na esfera do

ser de fato’, afirmando assim a contradicdo que a existéncia é.

™ Atualmente (2014) temos disponivel em portugués apenas a primeira parte do Pés-Escrito Conclusivo
n&o cientifico as Migalhas Filoséficas de Johannes Climacus. O professor, tradutor e colega Alvaro Valls
gentilmente nos cedeu parte de sua traducao do segundo volume que, ao que tudo indica, tera sua primeira
edicdo em 2015. Faremos constante referéncia a essa traducgéo indicando a passagem original dos SKS e
destacando em nota que se trata da traducdo inédita de A. Valls.

> Na nota citada acima, Climacus mostra essa contradi¢io de maneira ainda mais intensa ao dizer que “a
dificuldade consiste em chagar a apreender o ser de fato, e introduzir dialeticamente a idealidade de Deus
na esfera do ser de fato” (KIERKEGAARD, 2008a, p. 67). A dificuldade aqui ¢ maior justamente porque
Deus € a idealidade suprema que, enquanto tal, tem a necessidade. Introduzir essa idealidade na esfera do

67



A tendéncia em pensar a existéncia sob o aspecto da eternidade (sub specie
&terni) implica na abstracdo da dificuldade de pensa-la dentro da contradicdo que lhe é
essencial. Mais ainda: o simples fato de fazer da existéncia um objeto do pensamento,
quer dizer, o simples fato de pensa-la constitui j& uma dificuldade. Com efeito, pensar a
existéncia em abstracdo € 0 mesmo que supera-la ou anula-la: “Se eu a penso, cu a
suprimo, e entdo ndo a penso” (SKS 7, 281)"°. Mas e se aquele que pensa estiver
existindo? Note-se que neste caso a dificuldade retorna, “pois a existéncia poe as coisas
juntas pelo fato de que o pensante existe” (Idem). Significa dizer que seu pensamento
ndo ¢ de todo desprovido de existéncia, afinal ndo € o pensamento de um ser puramente
ideal, mas de um sujeito existente que pensa. Pensar a existéncia &, entdo, supera-la,
mas como aquele que pensa existe — e ndo pode prescindir do existir para pensar —, esse
seu pensamento ainda conserva uma ligacdo inexoravel com a existéncia. Climacus
expressa isso dizendo que “a existéncia juntou o pensar com o existir” e que, por isso
mesmo, ha dois &mbitos: o da abstracdo e o da realidade. Mas a dificuldade esta no fato
de que a realidade ndo pode ser expressa na linguagem da abstracdo. “A realidade ¢ um
inter-esse em meio a unidade hipotética, operada pela abstracdo, de pensar e ser” (SKS
7,286)"".

Aqui precisamos apurar nossa aten¢do. Climacus refere-se a unidade entre ser e
pensar — expressdo fundamental da filosofia hegeliana — como uma unidade hipotética
operada pela abstracdo. A realidade, pelo contrario, € o inter-esse em meio a ser e
pensar e, portanto, ndo € nem 0 puro pensar nem 0 puro ser (que sd&o 0 Mesmo), mas
justamente 0 momento (real) da separacdo de ser e pensar. Na existéncia, a identidade
ideal de pensar e ser é cindida: “um ser humano pensa e existe, e a existéncia separa
pensar ¢ ser, os mantém apartados um do outro em sucessao” (SKS 7, 303) ® No
pensamento abstrato da-se algo diferente: pensar e ser sdo um s, mas precisamente

porque aqui se abstrai da existéncia. Como explica Climacus:

A tese filoséfica da identidade entre ser e pensar € exatamente o oposto do
que parece ser; ela é a expressdo de que o pensamento abandonou
completamente a existéncia, que ele emigrou e encontrou um sexto

ser de fato ndo constitui apenas uma dificuldade, mas algo que, de tdo contraditério, chega a ser um
absurdo! Obviamente o que esta em jogo aqui € a realidade do Deus encarnado. No Pos-Escrito Climacus
refere-se a “categoria do absurdo” como trago distintivo do cristianismo (Cf. KIERKEGAARD 2013a, p.
216).

’® Tradug#o inédita de Alvaro Valls.

7 |dem.

8 |dem.

68



continente onde é absolutamente autossuficiente na identidade absoluta entre
pensar e ser (SKS 7, 302) .

Sendo assim, o0 puro pensar ndo guarda relacdo com a existéncia, mas tenta a
todo tempo abstrair do fato de que o ser humano, enquanto sujeito existente, esta em
continuo devir e interessado em sua prépria existéncia. Nao gostariamos de ir além
nesta discussdo, mas importa salientar que existe aqui uma critica especifica a pretensao
da filosofia hegeliana que, ao iniciar com o puro pensar, pretende a partir dai incluir a
existéncia no Sistema. Por ora, basta que estejamos atentos ao fato de que, sendo inter-
esse, a existéncia constitui um estado intermediario, no qual a certeza objetiva do pensar
abstrato é posta de lado, como fantasmagoria, restando aquele que existe a incerteza da
vida terrena, sua inconclusividade e negatividade. E o que veremos logo em seguida.
Antes, uma ultima palavra sobre o “ensaio metodolégico” com o qual abrimos nossa
discussao.

Depois do que foi exposto, torna-se mais claro que o que ali era chamado de
Ciéncia-Existencial corresponde ao saber que se volta ndo para a identidade de pensar e
ser (Ontologia e matematica), mas para o Inter-esse enquanto um estado intermediario
no qual ser e pensar permanecem separados. Tal saber ndo se caracteriza por um
pensamento abstrato, mas por um “pensamento concreto” que, enquanto tal, ndo alcanca
a certeza absoluta, mas em contrapartida ndo ¢ hipotético. Tal “ciéncia” deve ter sua
forma de pensar prépria, de modo a repercutir em si o interesse proprio da existéncia. E
aquele que, no ambito deste saber existencial, se diz “pensador”, ndo pode excluir a

existéncia do seu pensamento, mas precisa ser um pensador subjetivo existente.

2.4. Incerteza objetiva e negatividade: a existéncia como esfor¢o continuado.

Vimos acima como o devir, enquanto passagem da possibilidade para a realidade
— ou como um movimento que acontece pela liberdade — é em si mesmo
indeterminacéo, inconclusividade, negatividade que angustia, numa palavra: € de todo
incerto. Dizer que o sujeito existente, enquanto tal, estd continuamente vindo a ser,
equivale a dizer que ele € livre e que se angustia (vide Cap. 1), de modo que a existéncia
enquanto devir traz sempre consigo o negativo, algo que escapa a apreensao objetiva,

algo que ndo possui certeza positiva, que pode ndo ser, o que Haufniensis tentou

" 1dem.

69



expressar quando falava em um ‘“nada do-que-ndo-estd-sendo”. De igual modo, em
sendo inter-esse, a existéncia € em si mesma contraditdria, suspendendo todo saber
positivo sobre si mesma e deixando o sujeito existente entregue a incerteza e a
negatividade, sem garantias objetivas.

No Pos-Escrito, Climacus serve-se, por analogia, do Eros do Banquete platdnico

para definir a natureza da existéncia. Escreve ele:

De acordo com Platdo, Pendria e Recurso geraram, portanto, Eros, cuja
natureza é formada a partir de ambos. Mas o que é a existéncia? E aquela
crianga que foi gerada pelo infinito e o finito, pelo eterno e o temporal, e que,
por isso, est4 continuamente esforcando-se (KIERKEGAARD, 2013a, p. 96).

Esta claro que a analogia confirma o que diziamos acima: a existéncia é o
engendramento de contrarios, uma sintese estabelecida em tensdo constante e que,
enquanto tal, exige do existente um esforco sempre renovado na lida com essa situagdo
critica®. Enquanto composicdo do eterno e do temporal, do finito e do infinito, a
existéncia guarda em si uma negatividade cujo fundamento reside justamente nesta
sintese contraditdria. Ora, se 0 eterno vem a ser no tempo ou se o infinito une-se ao
finito na existéncia, cada contrario nega-se mutuamente, de modo que toda certeza
positiva é posta em suspenso. Sendo vejamos.

Segundo Climacus:

A negatividade que ha na existéncia, ou melhor, a negatividade do sujeito
existente (que o seu pensamento deve repercutir essencialmente em uma
forma adequada) funda-se na sintese do sujeito, no fato de ele ser um espirito
infinito existente. A infinitude e o eterno séo a Unica certeza, mas desde que
esta esta no sujeito, estd na existéncia, e a primeira expressao para isso € seu
engano e a imensa contradicdo de que o eterno vem a ser, de que ele surge
(1d., Ibid., p. 85).

A negatividade do sujeito existente funda-se, portanto, na sintese, no interesse
do sujeito, isto é, no fato de que o homem ¢é um “espirito infinito existente”. Note-Se:
“infinito” e “existente”, o que constitui a tensao contraditéria. Ao falar nestes termos,
Climacus enfatiza primeiramente a situacéo interessada do sujeito existente, cuja forma
¢ uma “imensa contradi¢do”. Mas essa contradigdo, perceba-se, € justamente a de que o
eterno devém, ou seja, é a contradi¢do prépria do devir. E o que fundamenta aquela

negatividade é precisamente essa “imensa contradi¢do”, pois nela a certeza objetiva

8% Em A Doenca para Morte Anti-Climacus define a situacdo do homem — considerado com espirito, Selv
— explicitamente como uma situagdo critica (Cf. SKS 11, 141).

70



torna-se suspeita ou aparece como engano (Svig). E este engano que constitui a
negatividade, pois nele aquilo que seria certo trona-se suspeito, afinal esta
comprometido numa contradicdo. Em relagdo a isso, um exemplo dado pelo autor é
esclarecedor: o sujeito existente é eterno, mas a0 mesmo tempo, enquanto existente, é
temporal — sintese, devir, interesse. Pois bem, 0 que torna a infinitude suspeita, 0 seu
engano, é que a possibilidade da morte (a finitude) esta sempre presente a todo o
instante. “Toda confianga positiva estd entdo posta sob suspeita” (KIERKEGAARD,
2013a, p. 85). A possibilidade da morte impossibilita qualquer certeza positiva em
relacdo a infinitude, pois na finitude a infinitude torna-se uma possibilidade que,
enquanto tal, relaciona-se essencialmente com o porvir e que, por conseguinte, é algo
completamente incerto. Em outras palavras, quando o eterno vem a ser (devém), o que
se obtém ndo é o eterno sub specie aeterni, mas o eterno sob o aspecto da contradicéo,
cuja expressdo ¢ o porvir. Como escreve Climacus: “quando reuno a eternidade e o
devir, ndo obtenho repouso, porém porvir” (SKS 7, 280)*!. Mas o porvir é justamente a
morada da possibilidade, onde tudo é incerto.

Ora, tal incerteza, notemos bem, é a insidia da infinitude e do eterno na
existéncia. Para nos aproveitarmos da analogia com o Banquete, diriamos que a
infinitude é aquilo que nunca podemos assegurar definitivamente — como se
estivéssemos de posse de algo concluido — mas que s6 pode ser assegurada por um
esforco incessante de retomada e de conquista reiterada — 0 que a natureza de Eros
(filho de Penia e Poros) expressa muito bem. Mas embora seja a insidia da infinitude,
essa incerteza objetiva é ao mesmo tempo a forma de expressdo da infinitude na
existéncia, quer dizer, sua insignia. Significa que o eterno, a infinitude, s6 pode se
expressar no devir de maneira objetivamente incerta, como algo que escapa a apreensdo
objetiva do sujeito existente e que sO pode ser assegurado pelo empenho da
subjetividade existente®®. Esse empenho ou esforco do sujeito existente pode ser muito

bem designado pela palavra paixdo. Nesse sentido, fagamos uma citacdo mais longa que

8 Traducdo de Alvaro Valls.

82 Aqui precisamos de uma explicagdo, mas preferimos remeté-la para adiante, para o proximo ponto,
onde poderemos tratar da questdo de maneira satisfatoria. Por enquanto, basta que fique claro que a
incerteza objetiva em relacdo a algo — por exemplo, & imortalidade — ndo pode ser superada
objetivamente, como se através de algum meio objetivo (uma investigacdo, uma prova, uma
demonstragdo) tal incerteza se tornasse mais certa ou menos incerta do que é. Pelo contrario: a certeza da
imortalidade s6 pode existir para a subjetividade, mas de tal forma que a incerteza objetiva seja mantida e
sustentada pela paix&o da subjetividade, paixdo essa que ndo quer extirpar a incerteza, mas que cré apesar
da incerteza objetiva. Assim, 0 peso é posto na subjetividade. No proximo ponto isso se tornara mais
evidente.

71



ilustra bem o que aqui queremos destacar, a saber: que a existéncia, na incerteza
objetiva e na negatividade que lhe s&o proprias, exige do sujeito existente um esforco

continuado ou uma paixao viva. Diz Climacus:

O existir, se isso ndo for compreendido tal como uma assim chamada
existéncia, € algo que ndo se faz sem paixao (...) Pensei muitas vezes em
como se poderia levar alguém a paixdo. Pensei entdo que se eu pudesse
montéa-lo num cavalo e entdo espantar o cavalo e p6-lo na mais desabalada
carreira; ou, ainda melhor, a fim de fazer brotar alguma paix&o, se eu pudesse
montar um homem que quisesse ir a algum lugar tdo rapido quanto possivel
(e que, portanto, ja mostrava alguma paixdo) num cavalo que mal consegue
andar: e, contudo, o existir € assim, quando se deve ter consciéncia dele. Ou,
se se atrelassem juntos num Udnico carro, de um cocheiro que de outra
maneira ndo pudesse chegar & paixdo, um Pégaso e um Rocinante e se lhe
dissesse: “Toca pra frente” — ai eu acho que daria certo. E assim € o existir
quando se deve ter consciéncia dele. A eternidade é infinitamente rapida,
como aquele corcel alado, a temporalidade € um rocim terminal, e o existente
é 0 cocheiro, se a existéncia ndo deve ser o que vulgarmente chamam de
existéncia, porque nesse caso 0 existente ndo seria um cocheiro, mas um
camponés bébado que deita na carroga e dorme e deixa os cavalos por conta
deles. E claro que ele também conduz, também ele é cocheiro, e, do mesmo
modo, talvez haja muitos que — também existem (SKS 7, 283-4) &,

A paix3o entdo é um esforco constante de manutencio® da tensio que a propria
existéncia é. A eternidade e a temporalidade — tais como um Pégaso e um rocim
atrelados ao mesmo carro — precisam ser sustentadas ambas, sem que uma seja mantida
em detrimento da outra. Assim, a paix&o consiste em permanecer na temporalidade e ao
mesmo tempo, sem abrir mdo da temporalidade, colocar-se eternamente além da
temporalidade. Nao se trata de tornar-se eterno como se ndo Se estivesse na
temporalidade, nem tampouco de agarrar-se & temporalidade em detrimento do eterno. E
preciso primeiro tomar consciéncia de que se existe e que, em se tratando da existéncia,
a dificuldade é viver na tensdo, e ndo existir como se ndo houvesse contradi¢cdo ou como
se esta tivesse sido superada — como um camponés bébado que, dormindo na carroca,
inconsciente, deixa os cavalos correrem por sua propria conta. Como escreve Climacus:
“existir de verdade, ou seja, permear a existéncia com consciéncia, € a0 mesmo tempo
eternamente colocar-se por assim dizer além da existéncia e mesmo assim presente na

existéncia e mesmo assim no devir: isso sim é que € dificil de verdade” (SKS 7, 281) 8

8 Traducéo de Alvaro Valls.

8 Usamos a palavra em seu sentido etimologico de “ato de segurar ou sustentar com a mio”, o que
combina com a imagem dos dois cavalos, pois se trata de sustentar com as maos as rédeas de ambos, sem
larga-los deixando-os por si so0s — assim com a eternidade e a temporalidade.

% Trad. de Valls.

72



Para expressar essa paixdo que é esforco continuado, Climacus serve-se de uma
imagem tomada de Lessing, cujo valor representativo nos obriga a citd-la na integra.
Diz Lessing:

“Se Deus me oferecesse, fechada em Sua mao direita, toda a verdade, e em
Sua médo esquerda o impulso Unico, sempre animado, para a verdade, embora
com o acréscimo de me enganar sempre e eternamente, e me dissesse:
Escolhe! — eu me prostraria com humildade ante Sua méo esquerda, e diria:

Pai, d4-me! pois a verdade pura é de fato s6 para Ti ¢ mais ninguém”
(KIERKEGAARD, 20133, p. 110)

O mérito de Lessing aqui € justamente o de falar como um individuo que esta
consciente de sua existéncia. O impulso Unico, sempre animado [den einzigen immer
regen Trieb] aponta para a inconclusividade ou incompletude da existéncia. Se a
verdade pura é de fato s6 para Deus, cabe ao existente seguir no esforco continuado
para ou em direcdo a verdade, de modo que esta, para o existente, sera justamente esse
impulso unico ou esse esfor¢o constante e ndao simplesmente um objeto que ele enfim
conhece. E isso que Lessing pretende enfatizar quando reforca que Deus, junto com o
impulso Unico para a verdade, acrescentaria um veto, um impedimento mantenedor
desse impulso — como que um “engano” que manteria o impulso sempre vivo e
animado. Com outras palavras, 0 mérito de Lessing € o de refletir subjetivamente sobre
a verdade, ou seja, pensar a verdade em sua relacdo com o sujeito existente, ndo como
um objeto, mas como a apropriacao que aqui aparece nos termos de um impulso Unico
e vibrante. O esfor¢o continuado é, por assim dizer, a Unica maneira pela qual o sujeito
existente pode se relacionar com a verdade! E o que veremos no que segue.

A consideracdo da existéncia como devir e interesse — que implica, ja o
dissemos, em uma negatividade e em uma incerteza objetiva essenciais — inverte 0s
polos da discussdo empreendida pela filosofia especulativa. Com efeito, Kierkegaard
volta-se — na contraméo do sistema, cuja relagdo fundamental consiste na identidade
abstrata de pensar e ser —, volta-se a compreensdo da existéncia concreta do individuo
enquanto instante de separacdo entre ser e pensar, no qual o ser € compreendido como
ser empirico e 0 pensar como algo que diz respeito ndo a abstracdo que faz do pensar
um “pensar puro”, mas a um individuo existente que pensa. Para que possamos
compreender essa discussdo de maneira mais satisfatoria, lancaremos mao da questdo
levantada pela citacdo de Lessing, a saber, a questdo da verdade. Com ela, como

veremos, Climacus/Kierkegaard desfere um de seus ataques mais eficazes a filosofia

73



sistematica, mostrando como a compreensdo da verdade enquanto concordancia entre
pensar e ser precisa ser revista a partir de uma reflex&o subjetivo-existencial e ndo mais
mediante uma reflexdo objetivo-especulativa. Feito esse percurso, veremos como a
recolocacdo da questdo da verdade constitui 0 marco essencial da contribuicdo

existencial de Kierkegaard/Climacus no Pés-Escrito.

2.5. A Verdade como Interioridade

Como a verdade deve ser compreendida na determinacdo da existéncia? Como a
questido da verdade se apresenta para o espirito existente qua espirito existente?®®
“Como um sujeito existente in concreto relaciona-se com a verdade?”
(KIERKEGAARD, 2013a, p. 203) ou “Como a verdade eterna deve ser compreendida
na determinagdo do tempo por aquele que, por existir, esta, ele proprio, no tempo™? (Id.,
Ibid., p. 203).

Estas sdo as questBes motivadoras que abrem o Capitulo 2 da Secéo 2 do Pos-
Escrito. Com elas, como se nota com facilidade, o acento € posto na existéncia enquanto
ponto de referéncia da questdo mesma. Se a existéncia precisa vir para o primeiro plano,
entdo é mister que a questdo da verdade seja recolocada a partir de um ponto de vista
existencial. Como escreve Climacus: “Dado que aquele que pergunta enfatiza,
precisamente, que ele é um existente, o caminho a ser especialmente recomendado &,
naturalmente, o que acentua em especial o existir” (ld., Ibid., p. 204). A tarefa
fundamental é, portanto, esta: acentuar a existéncia. Com isso, a questdo da verdade
deve ser posta de modo a que a énfase seja dada a situacdo concreta do individuo
existente que, enquanto tal, esta inserido no tempo — como devir e interesse.

As primeiras dificuldades surgem, como era de se esperar, porque esse novo
olhar que se dirige a verdade opBe-se a visao tradicional — sobretudo a visdo moderna —
em sua tendéncia geral de conceber a verdade como a concordancia de pensar e ser &'
Por isso 0 movimento empreendido por Climacus precisa ser, antes de tudo, um
movimento de oposicdo cujo desenvolvimento vai na contra-corrente do tratamento

tradicional da questdo. Sendo assim, antes de apresentar propriamente seu ponto de

8 Cf. KIERKEGAARD, 2013a, p. 202.

% Em A Doenca para a Morte, Anti-Climacus vai mais além ao afirmar que identidade de pensar e ser —
cuja expressdao moderna mais célebre é o cogito ergo sum de Descartes — remonta ja ao helenismo como
um principio fundamental (Cf. SKS 11, 206). Ndo podemos nos esquecer que ja em Parménides aparece a
conhecida e controvertida expressao: 10 ylp a0t voelv £otiv 1€ Kal elva, [*... pois 0 mesmo é pensar e
ser’].

74



vista, Climacus inicia com uma critica a concepc¢ao abstrata da unidade de ser e pensar.
Ao colocar em xeque tal concepgdo, o caminho para a reflexdo subjetiva é, por assim
dizer, desobstruido. Vejamos.

Segundo Climacus, no que diz respeito a unidade de pensar e ser — cuja suposta
concordancia definiria a verdade — importa que se dé uma atencgdo especial e minuciosa
ao que se entende por “ser” nesta relacdo. Duas possibilidades sdo apontadas: ou o ser,
naquela relacdo, deve ser entendido como ser empirico ou, inversamente, como ser
abstrato. A estratégia argumentativa de Climacus € simples: mostrar que em ambos os
casos — quer se conceba 0 ser mais empiricamente ou mais abstratamente —, em ambos
0s casos a unidade de pensar e ser resulta contraditdria.

Em primeiro lugar, se o ser € concebido como ser empirico, entdo a verdade
teria de ser compreendida ndo como adaequatio, mas como desideratur: “Se (...) ser ¢
entendido como ser empirico entdo a prépria verdade é transformada num desideratur
[lat.: algo desejado] e tudo é posto no devir, porque o objeto empirico ndo esta acabado”
(Id., 1bid., p. 199). Tratar-se-ia, como podemos notar, daquela mesma “verdade” da qual
falava Lessing: ndo da verdade como algo puro e absoluto, mas da verdade como
“aproximagdo” e empenho constante; como esforco no devir. Se se entende o ser
empiricamente — que de fato é a compreensdo que Climacus pretende assegurar — a
unidade de pensar e ser é impossibilitada porque, neste caso, ser e pesar se inserem no
ambito do inter-esse: o ser é ser real e 0 pensar é 0 pensar de um sujeito cognoscente
que esta no devir. Ora, se 0 ser e 0 pensar sdo postos no devir, entdo a possibilidade de
concordancia, de unidade, de finalizagdo ou de conclusdo fica impedida. E o que
Climacus quer dizer quando afirma que, neste caso, “a verdade ¢ uma aproximagao cujo
comeco ndo pode ser posto de modo absoluto, justamente porque ndo ha nenhuma
conclusdo (...)” (Id., Ibid., p. 199). A auséncia de conclusdo que caracteriza o devir
entrava a concordancia e mantém ser e pensar sempre separados, 0 que Lessing soube
expressar bem com sua escolha: ndo a escolha da verdade absoluta, que so € para Deus,
mas a escolha do impulso Unico e sempre animado para a verdade, 0 que convém a um
individuo existente.

Pois bem, se o ser ndo pode ser concebido como ser empirico sem que se anule a

referida unidade de pensar e ser, entdo € preciso que se 0 conceba como ser abstrato:

“(...) o ser tem de ser entendido, portanto, de modo muito mais abstrato,
como a reproducéo abstrata ou 0 modelo abstrato do que o ser é, in concreto,
como ser empirico. Compreendido assim, nada impede que a verdade seja

75



definida abstratamente como algo abstratamente acabado, pois a
concordancia de pensar e ser, vista abstratamente, estd sempre acabada, dado
que o comeco do devir reside, precisamente, na concrecdo, da qual a
abstragio, abstratamente, abstrai” (Id., Ibid., p. 200).

Com outras palavras, no ambito da abstracdo a unidade de pensar e ser é
perfeitamente possivel porque o ser, entendido abstratamente, ndo € mais do que um
pensamento, ndo mais que pensar. Neste sentido, nada de diferente do pensar pode ser
entendido com o termo ser quando se Ihe atribui esse significado abstrato. A identidade
¢, portanto, ideal, mas dai o problema: “se o ser ¢ compreendido desse modo, entdo a
férmula é uma tautologia; quer dizer, pensar e ser significam a mesmissima coisa, € a
concordancia de que aqui se trata é apenas a abstrata identidade consigo mesma” (lId.,
Ibid., p. 200). Ora, se a formula é uma tautologia, ndo cabe falar em “concordancia”,
mas em uma identidade abstrata que exclui a concretude de seu ambito.

Como bem percebeu J. Stewart, a critica de Climacus visa primeiramente ao
cogito ergo sum cartesiano. Com efeito, nele estd a primeira representacdo moderna
daquela unidade, abstratamente compreendida, de pensar e ser. Uma explicacdo de

Climacus a esse respeito nos ajudara a compreender melhor sua critica. Escreve ele:

O cartesiano cogito ergo sum ja foi bastante repetido. Se alguém compreende
com 0 eu no cogito um ser humano individual, entdo a proposicdo é das que
nada provam: eu estou pensando, ergo eu existo, mas se eu estou pensando,
ndo é de se admirar, entdo, que eu exista; afinal de contas, isso ja estava dito,
e 0 primeiro, entdo, diz até mais do que o Ultimo. Se alguém, entdo, pelo eu
do cogito, compreende um ser humano singular existente [et enkelt
existerende Menneske], ai a filosofia grita: tolice, tolice, ndo se trata aqui de
meu eu ou teu eu, mas do puro eu. Mas este puro eu ndo pode, porém, ter
outra existéncia além de uma existéncia de pensamento [end Tanke-
Existents]; o que quer entdo que signifique a formula conclusiva, ela ndo
conclui, pois, nesses termos, a proposicao é uma tautologia (SKS 7, 288-9) %,

O fato de a férmula ser uma tautologia resulta da abstracdo da concretude do ser
enguanto ser empirico. O ser se identifica com o pensar na medida em que se abstrai de
sua existéncia concreta em favor de uma existéncia de pensamento [Tanke-Existents].
Com o objetivo de desviar a critica de Climacus a Hegel e direciona-la para Descartes e
para Martensen, J. Stewart recorda um comentario significativo de Kierkegaard acerca
do cogito cartesiano. Citamos a passagem porque constitui um complemento importante

a citagéo anterior:

8 Traducéo de Alvaro Valls.

76



“Duvida” [Tvivl] vem de “dois” [Tve], assim como Zweifel e dubitatio, e
aquilo que é posto em ddvida é: pensar e ser, ou o conteido da divida é se
meu pensamento tem também realidade. A fim de ndo permanecer nessa
duvida, quis Descartes duvidar de tudo, pois sé assim poder-se-ia encontrar
um ponto [sobre o qual] é impossivel duvidar, e este ponto é: cogito ergo
sum. Este ndo deve ser traduzido como “portanto”, mas 1) “Eu penso e,
pensando, eu sou”. Pensamento ¢ ser entdo coincidem; ndo ha contradi¢do na
proposicao; ergo é entdo uma particula copulativa, e ndo conclusiva. 2)
Igualmente, “eu penso” ndo deve ser tomado empiricamente, mas como 0
puro eu, minha auto-consciéncia, ndo meu sentimento ou qualquer outra coisa
(...) Descartes entdo diz que eu posso duvidar, por exemplo, se estou sentado
aqui, mas sobre meu pensamento eu ndo posso duvidar, de modo que aqui
esta a identidade de pensar e ser®.

Se a primeira expressdo moderna dessa unidade aparece em Descartes,
poderiamos dizer que seu acabamento € realizado pela filosofia hegeliana — basta para
isso que reparemos, por exemplo, na introducdo da Ciéncia da Logica onde Hegel
afirma que “as coisas [Dinge] e o pensamento [Denken] dos objetos (...) concordam em
si e para si: 0 pensamento em suas determinacOes imanentes e a natureza veridica das
coisas s3o um e o mesmo conteudo” (HEGEL, 2011, p. 24); ou ainda que a légica tem
de ser apreendida como o reino do pensamento puro e que “esse reino é a verdade,
como ela é em si e para si mesma, sem involucro”, de modo que “esse conteldo € a
exposi¢ao de Deus” (1d., Ibid., p. 29). Assim sendo, se a critica de Kierkegaard dirige-se
ao principio da filosofia cartesiana, com ainda mais vigor deve atingir a filosofia de
Hegel, na medida em que esta constitui a “elevagdao” daquele principio.

Ao discutir essa critica kierkegaardiana a unidade de pensamento e ser, J.
Stewart defende a tese de que a referida critica ndo visa diretamente a Hegel, mas antes
a Descartes e ao tedlogo dinamarqués H. L. Martensen. Para confirmar sua tese, J.
Stewart laca mdo da seguinte passagem na qual Climacus critica 0 argumento
ontologico: “Quando, por exemplo, foi dito: Deus tem de ter todas as perfeicdes, ou a
mais alta esséncia [Vasen] tem de ter todas as perfeicdes; ser é também uma perfeicao;

ergo, a mais alta das esséncias tem de ser, ou Deus tem de ser — todo 0 movimento é

8 Como citado em STEWART, 2003, p.507:

“Doubt” [Tvivl ] comes from “two” [Tve], just like Zweifel and dubitatio, and that between which it is
doubted is: thought and being, or the content of doubt is whether my thought also has reality. In order not
to remain in this doubt, Descartes wanted that one doubt everything, for only then can a point be found
which it is impossible to doubt, and this point is: cogito ergo sum. This should not be translated
“therefore,” 1) but “I think, and, thinking, I am.” Thought and being thus coincide; there is no
contradiction in the proposition; ergo is thus a copulative and not a conclusive particle. 2) Similarly, “I
think” should not be taken empirically but it is the pure I, my self-consciousness, not my feeling or
anything else. Concerning everything, Descartes thus says | can doubt, for example, whether | amsitting
here, but about my thought | cannot doubt, thus here is the identity of thought and being”.

77



ilusério” (SKS 7, 305) . Climacus, neste ponto, acrescenta uma nota de rodapé que,
segundo J. Stewart, distingue explicitamente Hegel daquele movimento que é chamado
de “ilusorio”. A nota reza: “Hegel, contudo, ndo fala deste modo; gracas a identidade de
pensar e ser ele esta elevado acima de uma maneira mais infantil de filosofar, algo que
ele préprio lembra, p. ex., em relacdo ao proprio Cartesius” (SKS 7, 305)%%. A partir
disso, Stewart pode concluir que a critica de Climacus visava muito mais a Descartes do
que a Hegel, afinal essa nota de rodapé faria justamente uma distincdo que, por assim
dizer, falaria, se ndo em favor de Hegel, pelo menos ndo em desfavor.

Ora, se tivéssemos autoridade suficiente, poderiamos até rir de J. Stewart neste
ponto, porque afinal ele aqui ndo tem olhos para a ironia de Climacus e, ainda pior,
acaba entendendo tudo as avessas! Com efeito, o que faz Climacus naquela nota é, antes
de tudo, ironizar Hegel em sua pretensdo — bem sucedida! — de ir além de Cartesius! De
fato Hegel eleva-se acima de uma “maneira mais infantil de filosofar”, mas o faz
“depois da mais exaustiva abstra¢do”, no puro pensar, de modo que, cOmo escreve
Climacus, “se a filosofia hegeliana esta livre de todos os postulados, entdo conquistou
isso gracas a um postulado insano: o comecar [Begynden] do puro pensar” (SKS 7,
286)%,

Mas notemos — e isso J. Stewart percebeu muito bem —, notemos que o puro
pensar s6 é um postulado insano para aquele que afirma a primazia da existéncia. Com
outras palavras: a critica de Climacus/Kierkegaard a Hegel ndo pode de maneira
nenhuma ser uma critica desenvolvida no interior do sistema. Ao criticar Hegel,
Kierkegaard ndo o faz sob o ponto de vista I6gico, mas antes sob o ponto de vista
existencial. A filosofia hegeliana falha porque o seu postulado (o puro pensar) nao tem
nada a ver com a existéncia®™®. O préprio Climacus expressa sua critica de maneira

simples e direta com as seguintes palavras:

(...) por mais que eu, na qualidade de um humilde leitor que de jeito nenhum
pretende ser um juiz, esteja disposto a admirar a Logica de Hegel, por mais
disposto que eu esteja a reconhecer que para mim pode haver muito para
aprender quando eu voltar a ela outra vez, eu também devo ser tdo orgulhoso,
tdo obstinado, tdo insistente, tdo destemido em minha insisténcia de que a

% Traducéo de Alvaro Valls.

% 1dem.

2 1dem.

3Cf. Pos-Escrito (SKS 7, 302): “Den rene Teenken (...) har Intet, Intet med Existents at gjgre” [O puro
pensar (...) ndo tem nada, nada a ver com a existéncia].

78



filosofia hegeliana, ao ndo definir sua relacdo para com um existente, ao
ignorar o ético, confunde [forvirrer] a existéncia (SKS 7, 282) *.

N&o vamos mais nos alongar neste tema para que nosso comentario ndo se torne
uma digressdo. Importa que fique assegurada a critica de Climacus a compreensdo da
verdade como concordancia de pensar e ser — seja huma perspectiva mais
acentuadamente fenoménica (filosofia critica), seja numa compreensdo “absoluta” (a
“ciéncia pura” ou a Légica hegeliana)™.

Feito isso, a questdo da verdade precisa entdo ser recolocada para 0 espirito
existente qua existente, ou seja: é preciso que se pergunte pela verdade a partir de uma
perspectiva existencial. SO assim a existéncia é acentuada e a verdade é compreendida
como algo que diz respeito ao existente, in concreto — 0 que tentamos expressar com as
perguntas que abriram essa se¢do e que, por comodidade, gostariamos de repetir: como
a verdade deve ser compreendida na determinacdo da existéncia? Como a questdo da
verdade se apresenta para o espirito existente qua espirito existente?*® “Como um
sujeito existente in concreto relaciona-se com a verdade?” (KIERKEGAARD, 20134, p.
203) ou “Como a verdade eterna deve ser compreendida na determinacdo do tempo por
aquele que, por existir, esta, ele proprio, no tempo”? (Id., Ibid., p. 203).

Para o individuo existente qua existente, a reflexdo sobre a verdade s6 pode se
apresentar por duas vias: ou como uma reflexdo objetiva, cujo acento é posto no objeto
ou, inversamente, como uma reflexdo subjetiva, que acentua a subjetividade. Nas

palavras de Climacus:

“Para a reflexdo objetiva, a verdade se torna algo objetivo , um objeto, e ai se
trata de abstrair do sujeito; para a reflexdo subjetiva, a verdade se torna a
apropriacdo, a interioridade, a subjetividade, e ai se trata justamente de,
existindo, aprofundar-se na subjetividade” (1d., Ibid., p. 202).

Para a reflexdo objetiva, a existéncia se torna indiferente porque o sujeito
existente é posto em segundo plano. Mas na medida em que 0 sujeito e a subjetividade
se tornam indiferentes, também a verdade torna-se assim, desinteressada, objetiva. Aqui
se trata entdo de abstrair do sujeito, in concreto, em favor de uma seguranca propria da

abstracdo — protegida contra a incerteza objetiva propria da existéncia.

% Traducéo de Alvaro Valls.

% N&o é nosso objetivo aqui esclarecer essa distingdo. Sugerimos como leitura complementar a
Introducéo da Ciéncia da Ldgica de Hegel (HEGEL, 2011) e o livro Kant e o Problema da Coisa em Si
no Idealismo Alem&o, de Juan Adolfo Bonaccini (BONACCINI, 2003).

% Cf. KIERKEGAARD, 20134, p. 202.

79



Inversamente, a reflexdo subjetiva volta-se para o sujeito existente ou para a
subjetividade, de modo que a existéncia é posta em primeiro plano. Aqui, na medida em
que 0 sujeito e a subjetividade sdo acentuados, também a verdade torna-se assim,
interessada, subjetiva, ndo-indiferente. Trata-se, portanto, de afirmar o sujeito existente,
in concreto, 0 que deixa a objetividade em segundo plano, como algo evanescente.

Numa passagem que ja se tornou célebre entre os leitores do Pds-Escrito,

Climacus escreve:

Quando se pergunta pela verdade objetivamente, reflete-se ai sobre a
verdade como um objeto com o qual aquele que conhece se relaciona. Ai ndo
se reflete sobre a relagédo, mas sobre o fato de que é com a verdade, com o
verdadeiro que ele se relaciona. Desde que aquilo com o que ele se relaciona
seja a verdade, o verdadeiro, o sujeito esta entdo na verdade. Quando se
pergunta pela verdade subjetivamente, reflete-se ai subjetivamente sobre a
relacdo do individuo. Desde que o como dessa relagdo esteja na verdade, o
individuo esta entdo na verdade, mesmo que, assim, se relacione com a néo-
verdade (Id., Ibid., p. 210)

Neste ponto nos lembramos de Lessing e daquela sua atitude existencialmente
coerente e humanamente comprometida. Se Lessing tivesse se perguntado pela verdade
objetivamente, teria se prostrado ante a mdo direita de Deus e ganho apenas uma
“verdade” aproximativa que nunca encontra sua plenitude, afinal a verdade pura ¢ de
fato s6 para Deus e mais ninguém. A consideracdo objetiva quer apresentar a verdade
objetivamente, mas como aquele que considera é um existente, todo seu esforco nédo
passara de uma aproximacdo indiferente que tenta primeiro apreender a verdade como
objeto para s6 entdo comprometer-se nela.

Mas Lessing ndo procedeu assim, pelo contrério: ao perguntar pela verdade
subjetivamente, o que ele faz é perguntar-se sobre sua relacdo para com a verdade, ou
seja, sobre a relacdo que um individuo existente pode ter com a verdade, de modo que a
verdade é remetida para a interioridade do sujeito existente e passa a depender do
“como” da relagdo mesma — isso, claro, para um existente, e ndo para Deus.

O mérito de Lessing € o de colocar a questdo da verdade objetivamente de modo
problematico: se ha ou ndo uma verdade. Sim, objetivamente estamos sempre diante
deste ou/ou, e 0 maximo que a consideracdo objetiva pode alcancar é uma aproximagéo
que nao finda nem se conclui. Ao afirmar que a verdade pura é de fato s6 para Deus e
mais ninguém, Lessing esta claramente dizendo que, objetivamente, ndo se pode
apreender a verdade como se estivéssemos na posicdo de Deus, mas que, sob o ponto de

vista objetivo, a verdade sempre se apresenta para um existente de modo problematico.

80



Para esclarecer essa relagdo, Climacus propde o seguinte exemplo:

Se alguém objetivamente investiga sobre a imortalidade, e um outro depde a
paixdo da infinitude na incerteza: Onde, entdo, hd mais verdade, e quem tem
mais certeza? Um deles ingressou, de uma vez por todas, huma aproximacgéo
que nunca termina, pois a certeza da imortalidade reside, afinal de contas,
justamente na subjetividade; o outro é imortal e, justamente por isso,
empenha-se em combater contra a incerteza (ld., Ibid., p. 212).

Com a verdade da-se a mesma coisa: se alguém investiga objetivamente sobre a
verdade, e um outro pde a paixdo da infinitude na incerteza (como o faz Lessing): onde
h& mais verdade? E entdo nos lembramos de Socrates e de sua ignorancia. Esta, com
efeito, era a expressdo do carater objetivamente problematico da existéncia em relacédo a
verdade. “A ignorancia socratica foi entdo a expressdo, firmemente mantida com toda a
paixdo da interioridade, de que a verdade se relaciona com um existente, e, por isso,
precisa permanecer, para ele, enquanto existente, como um paradoxo (lId., Ibid., p. 213).
Mas no paradoxo a objetividade esbarra e detém-se, ndo podendo ir além. Socrates
soube disso, assim como Lessing o reafirma e Climacus agora o repete. VVoltaremos a
esse ponto mais adiante.

»9  Ora, ao

Objetivamente acentua-se o “0 que”, subjetivamente o “como
acentuar o “0 que” da verdade, a aproximagdo objetiva desconsidera o sujeito — € a
relacdo deste para com a verdade — e pde sua énfase no objeto. Por outro lado, ao
acentuar o “como” em relacdo a verdade, a reflexdo subjetiva enfatiza a relagdo do

sujeito existente, em sua propria existéncia, para com a verdade:

Objetivamente, s6 se pergunta pelas categorias de pensamento;
subjetivamente, pela interioridade. Em seu méximo, esse “como” ¢ a paixdo
da infinitude, e a paixdo da infinitude é a prépria verdade. Mas a paixao da
infinitude é justamente a subjetividade, e assim a subjetividade é a verdade
(Id., Ibid., p. 214)

Ao identificar a verdade com a paixdo da infinitude, Climacus ao mesmo tempo
tira 0 acento da objetividade — que sé pode fornecer um saber aproximado e incerto — e
0 coloca na interioridade apaixonada do sujeito existente. A verdade ndo esta, portanto,
no objeto, pois 0 que um existente recebe da objetividade em relagdo a verdade é apenas

a incerteza objetiva; a verdade esta na paixdo do sujeito que se empenha na escolha do

% Cf. KIERKEGAARD, 2013, p. 213.
81



objetivamente incerto — pois a verdade, para um individuo existente, s6 pode ter a

certeza da subjetividade, sendo objetivamente uma incerteza. Diz Climacus:

Se a subjetividade ¢ a verdade, a definicdo de verdade tem também de conter,
em si mesma, uma expressdo do oposto da objetividade (...) e essa expressdo
indicard, ao mesmo tempo, a tensdo da interioridade. Eis aqui uma tal
definicdo de verdade: a incerteza objetiva, sustentada na apropriacédo da
mais apaixonada interioridade, é a verdade, a mais alta verdade que ha para
um existente (Id., Ibid., p. 214-215).

Importa primeiramente que dois pontos sejam mais bem esclarecidos no tocante
as citacbes acima. Em primeiro lugar, ao afirmar que a subjetividade é a verdade,
Climacus ndo quer com isso dizer que a subjetividade é em si mesma a verdade, como
se se definisse a subjetividade como a verdade. Como bem o percebeu Matthew. G.
Jacoby no artigo Kierkegaard on Truth®: “N&o é a subjetividade que esta sendo descrita
como verdade, mas a verdade que esta sendo descrita como subjetividade (JACOBY,
2002, p. 37)%. Significa que a subjetividade pode ser ndo-verdadeira, mas a verdade
para o individuo existente ndo pode ser outra coisa sendo subjetividade. Em segundo
lugar, a subjetividade aqui ndo pode ser entendida abstratamente como “a forma abstrata

da objetividade abstrata”, como o faz a filosofia especulativa™®

. Muito pelo contrério,
subjetividade aqui é sinbnimo de interioridade apaixonada. Dizer que a verdade é a
subjetividade, significa afirmar, como vimos na definicdo acima, que a verdade é o
empenho, o esforco, a paix&o interior frente a incerteza objetiva e de modo a sustentar a
tensdo gerada por essa incerteza.

Na definigdo dada por Climacus, a “apropriagdo da mais apaixonada
interioridade” corresponde a incerteza objetiva. Ora, a mesma correlagdo ¢ acentuada
pelo autor em outros termos, quando afirma que “o maximo da interioridade num
sujeito existente € paixdo; a paixdo corresponde a verdade como um paradoxo (...)”

(KIERKEGAARD, 2013a, p. 210). Notemos que se trata de uma relacdo de

correspondéncia, de modo que a verdade ndo se mostra como um paradoxo em Si

% Nesse artigo, M. G. Jacoby se opde a tese de que a verdade como subjetividade excluiria todo
referencial objetivo. Para Jacoby — que a nosso ver demonstra muita competéncia em sua conclusdo,
embora ndo estejamos completamente seguros para aderir a sua interpretacdo — Kierkegaard de fato tem
uma referéncia objetiva em sua nocao de verdade, e essa referéncia é justamente a revelagéo (que afirma
ser a verdade objetiva eterna) baseada na qual Kierkegaard definiria a verdade com subjetividade. Ao
mesmo tempo Jacoby esta consciente de que “O ponto em Kierkegaard é que a prdpria revelagdo é um
absurdo objetivo” (JACOBY, 2002, p. 41) [The point in Kierkegaard is that the revelation itself is an
objective absurdity].

% «|t is not subjectivity that is being described as truth but truth that is being described as subjectivity”.
100 cf, KIEREKAGAARD, 2013a, p.204.

82



mesma, mas como um paradoxo na medida em que lhe corresponde a paixdo da
interioridade. Como explica Climacus: “que a verdade se torne um paradoxo ¢ algo que
estd fundamentado justamente na relagcdo da verdade para com um sujeito existente”
(Id., Ibid., p. 210). Como haviamos referido acima, en passant, esse foi justamente o
mérito de Sdcrates: a expressdo — sustentada apaixonadamente em sua ignorancia — de
que a verdade se relaciona com um individuo existente e, precisamente por isso, precisa
permanecer, para o existente enquanto tal, como um paradoxo. Importa, contudo, que
permane¢amos atentos ao fato de que “Socraticamente, a verdade eterna nao ¢, de modo
algum, paradoxal em si mesma, mas sé por se relacionar com um existente” (Id., Ibid. p.
216). E acrescentamos ainda: ndo com um existente qualquer, mas com aquele que quer
repercutir a verdade em sua vida, apropriando-se dela concretamente, numa palavra,
para aquele individuo subjetivamente apaixonado. E nesse sentido que & paix&o
corresponde a verdade como um paradoxo. No seu estudo “Lessing and Socrates in
Kierkegaard’s Postscript”, Jacob Howland pergunta-se de que maneira a verdade como
um paradoxo corresponde a paixdo. Sua resposta indica dois motivos: a paixao tanto

origina quanto responde ao paradoxo, e nisso consiste a correspondéncia:

Se pudermos julgar pelo exemplo de Socrates, a paixao tanto origina quanto
responde ao paradoxo. Ela origina o paradoxo, pois é o desejo erético de
Sécrates de viver de acordo com a verdade que o motiva a relaciona-la com a
sua existéncia. E ela responde ao paradoxo, porque SOcrates estd sempre
questionando o conhecimento que nunca esta totalmente em sua posse, e é

precisamente a incerteza objetiva sobre a verdade “que tensiona a paixdo
infinita da interioridade” (CUP, 171) (HOWLAND, 2010, p. 127-8) '*.

A consciéncia socratica de que a verdade, para o existente, € um paradoxo,
identifica-se com a determinacdo da verdade como subjetividade. Com efeito, ao
expressar, com sua ignorancia, a incerteza objetiva (0 paradoxo) em relacdo a verdade,
Sécrates acentua a subjetividade como o lugar da verdade, que é a paixdo da
interioridade. Por isso Climacus pode afirmar que “na proposi¢do de que a
subjetividade, a interioridade, é a verdade, esta contida a sabedoria socratica, cujo
mérito imortal consiste justamente em ter respeitado o significado essencial do existir”

(KIERKEGAARD, 2013a, p.215).

91 1f we may judge by the example of Socrates, passion both originates and answers to paradox. It

originates paradox, for it is Socrates’ erotic desire to live up to the truth that motivates him to relate it to
his existence. And it answers to paradox, because Socrates is always questing for knowledge that is never
fully in his possession, and it is precisely objective uncertainty about the truth “that tightens the infinite
passion of inwardness”(CUP 171).

83



Com isso fica determinado que quando se acentua o existir, a verdade,
determinada objetivamente, é o paradoxo. Mas que a verdade objetivamente seja o
paradoxo mostra justamente que a subjetividade, a interioridade, é a verdade. Com isso
estamos no terreno da sabedoria socréatica: 0 paradoxo ¢ a incerteza objetiva que “coloca
todo o peso” na subjetividade; a verdade como paradoxo corresponde a paixdo da
interioridade, o que é justamente a verdade. Assim, como diziamos, sob o ponto de vista
socratico a verdade eterna ndo e paradoxal em si mesma, mas o é por se relacionar com
um existente, sendo o mérito de SoOcrates justamente este: o de ter acentuado a
existéncia, “que contém em si a determinagao da interioridade”.

Agora, existe uma expressdo ainda “mais interior” para o fato de que a
subjetividade, a interioridade é a verdade? Existe uma forma de acentuar ainda mais o
fato de que a interioridade é a verdade, de modo que se chegue inclusive a ir além do
socratico, embora o incluindo e o compreendendo?

Com essas perguntas seguimos o tom de experimentagdo de Climacus que, assim
como o fizera nas Migalhas Filosoficas, se propde agora no Pos-Escrito a novamente
“ensaiar” uma categoria que vd mais além do socratico, sem que, contudo, o
desconsidere. Para ja antecipar, lembremo-nos que no final das Migalhas, o cristianismo
ja tivera sido referido como a realidade que vai além do socratico. O “ensaio” de
Climacus, portanto, deve seguir na dire¢do do cristianismo enquanto expressdo mais alta
da verdade como interioridade.

O fato de que, sob o ponto de vista socratico a verdade eterna ndo seja o
paradoxo em Ssi mesmo, mas apenas por relacionar-se com um existente, encontra uma
expressdo reforcada na ideia de que todo conhecer é recordar. Com isso, SoOcrates
acentuaria que nao existe nenhuma outra precariedade no individuo existente em relacédo
ao conhecimento da verdade a ndo ser o fato de que ele existe na finitude da existéncia.
A possibilidade da reminiscéncia assegura ao individuo a posse da verdade, desde que
ele possa recordar-se dela — o que s6 é impedido constantemente pelo fato de que o
individuo existe. Pois bem, e se tivéssemos que ir além do socratico? Climacus segue

nesse sentido:

Portanto, a subjetividade, a interioridade, é a verdade; agora, hd uma
expressao mais interior para isso? Sim, se o dito: a subjetividade, a
interioridade, é a verdade comecar assim: a subjetividade é a inverdade (...)
Socraticamente, a subjetividade é a inverdade quando ela se recusa a entender

192 5obre isto Cf. KIERKEGAARD, 2013a, p.217 (em nota).
84



que a subjetividade é a verdade, mas quer, p. ex., ser objetiva. Aqui, pelo
contrario, ao querer comecar a se tornar a verdade tornando-se subjetiva, a
subjetividade encontra-se na dificuldade de ser a inverdade (...) mas agora a
dificuldade é que o que seguia SGcrates como uma possibilidade suspensa,
tornou-se uma impossibilidade (KIEREKEGAARD, 2013a, p. 218-19)

Sabemos que, desde as Migalhas, a inverdade do individuo foi chamada
(experimentalmente) por Climacus de pecado. Agora se dad uma infinita mudanca
qualitativa em relacdo ao socratico porque neste caso fica abolida a possibilidade da
reminiscéncia. O individuo ndo tem mais em si a verdade como uma possibilidade que
sempre € suspensa na existéncia, mas agora ele mesmo esté na inverdade, opondo-se ou
polemizando contra a verdade — e por sua prépria culpa! 1%, Ora, “se ja era paradoxal
que a verdade eterna se relacionasse com um existente, agora é absolutamente paradoxal
que ela se relacione com um tal existente” (ld., Ibid., p. 219). Com isso se d& um
primeiro passo para além do socratico. Haveria uma forma de acentuar ainda mais a
interioridade? Sim, se a expressdo: a verdade ndo é o paradoxo em si, mas apenas para
um existente, for substituida por essa: a verdade € o paradoxo em si mesmo. Diz

Climacus:

Quando a verdade eterna relaciona-se com um existente, ela se torna o
paradoxo. O paradoxo rebate, na incerteza objetiva e na ignorancia, para a
interioridade daquele que existe. Mas como o paradoxo ndo €, em si mesmo,
0 paradoxo, ele ndo rebate com interioridade suficiente; pois sem risco ndo ha
fé; quanto maior o risco maior a fé; quanto mais confiabilidade objetiva,
menos interioridade (pois a interioridade é justamente a subjetividade);
quanto menos confiabilidade objetiva, mas profunda é a possivel
interioridade. Quando o préprio paradoxo é o paradoxo, ele rebate em virtude
do absurdo, e a paixdo da interioridade, que corresponde a isso, € a fé (Id.,
Ibid. p.220-221)

Trata-se, como bem o podemos notar, ndo mais de um paradoxo relativo, mas de
um paradoxo absoluto, ou seja, de um paradoxo que nao é tal em relacéo a, mas em si
mesmo. “A verdade eterna surgiu no tempo. E isso o paradoxo” (Id., Ibid., p. 220). Com
o0 cristianismo, a interioridade é aprofundada em virtude do absurdo: a verdade eterna
veio a ser no tempo, o verbo se fez carne, Deus foi gerado, veio a ser como qualquer ser
humano. Se sob o ponto de vista socratico sustentava-se a incerteza objetiva em relagédo
a verdade, agora ha a certeza de que, visto objetivamente, isso é um absurdo — e a
paixdo da interioridade que sustenta esse absurdo é a fé. Ndo se pode acentuar a

interioridade mais do que agora:

103 cf. Migalhas Filoséficas, p. 35 (KIERKEGAARD, 2008a)
85



Para a interioridade ndo ha expressao mais forte do que, quando a retirada, da
existéncia para dentro da eternidade, pela recordacdo, se tornou impossivel,
entdo, com a verdade contra si, como paradoxo, na angustia do pecado e com
sua dor, com o tremendo risco da objetividade — crer (Id., ibid., 221).

Neste caso a objetividade esté reduzida a nada, ou melhor, esta exercendo o seu
poder de repulsdo com a maior intensidade possivel, pois tudo est4 posto na contra
corrente da objetividade. Com o cristianismo, a exigéncia recai totalmente sobre a
interioridade, pois ao se proclamar como o absurdo, como o paradoxo absoluto, o
cristianismo exige do existente a interioridade da fé (sensu strictissimo) ante aquilo que
para os gregos ¢ loucura e para os judeus escandalo. “A existéncia jamais podera ser
acentuada mais fortemente do que foi agora” (1d., 1bid., p. 220).

Assim gostariamos de concluir o percurso proposto neste capitulo, mas nao sem

antes tecermos algumas reflexdes finais de carater elucidativo a guisa de conclus&o.

**k*

“A época presente ¢ essencialmente sensata, reflexiva, desapaixonada,

ardendo em fugaz entusiasmo e repousando sagazmente na indoléncia”
(SKS 8, 66) .

Com essas palavras Kierkegaard, assumindo o papel de recenseador'®, resume
o traco fundamental de sua época: trata-se de uma época que renunciou a paixdo em
favor da reflexdo ou que valorizou esta em detrimento daquela. A época é sensata,
deliberativa, ponderativa, ora explodindo num acesso de entusiasmo volatil, ora
acomodando-se na indoléncia com o auxilio de uma perspicacia peculiar. Como escreve
o “revisor” logo em seguida: “Sua condi¢do [a da época] ¢ como a de um sonolento pela
manha: grandes sonhos, depois sonoléncia, e entdo uma ideia engenhosa ou sagaz para
permanecer na cama” (SKS 8, 67)1%.

Um més antes, no Pds-Escrito, J. Climacus diria algo semelhante em relagdo a

“tendéncia de toda a época”: “Minha ideia principal, era que, em nosso tempo, devido

104 Nutiden er veasentligen den forstandige, den reflecterende, den lidenskabslgse, den flygtigt i

Begeistring opblussende og klggtigt i Indolents udhvilende*.

1% Iss0 porque o trecho citado pertence a “Uma Recensdo Literaria”, publicada por Kierkegaard em 30 de
marco de 1846. Nela, Kierkegaard faz uma apreciaco da novela Duas Epocas (To Tidsaldre), escrita por
Thomasine Gyllembourg — mée de J. L. Heiberg, um dos principais apologistas de Hegel na Dinamarca
da época —, mas publicada anonimamente.

106 Dens Tilstand er som den henimod Morgenen Indslumredes: store Drgmme, saa Dvaskhed, saa et
vittigt eller klogtigt Indfald til Undskyldning for at man bliver liggende **

86



ao muito saber, a gente se esqueceu do que é existir, e do que pode significar
interioridade” (KIERKEGAARD, 2013a, p. 262). O saber em excesso abre mdo da
necessidade da decisdo, categoria fundamental da existéncia e da interioridade. A acéo é
substituida pela antecipacéo, e o interesse do individuo existente é posto de lado pela
reflexao indiferente e desinteressada. Esse “diagnostico” condiciona a tarefa inicial de
Climacus: trata-se de acentuar a existéncia e a interioridade em uma época que, por
excesso de saber, se esqueceu delas™®’.

O ponto maximo dessa acentuacdo, como vimos, esta na recolocagdo da questédo
da verdade a partir de um ponto de vista existencial. A verdade subjetiva, a
interioridade, golpeia contra a especulacdo e contra o excesso de saber do Sistema em
defesa da paixao do individuo existente que se empenha, se compromete ou se interessa
na verdade. Contra a tendéncia objetiva da época — que quer contemplar a verdade
objetivamente — Climacus resolve falar ndo em uma abordagem ou em uma
contemplacdo da verdade objetiva, mas em uma apropriacdo ou em uma vivéncia
interior da verdade como subjetividade. Com isso a énfase se desloca do &mbito do
saber e da reflexdo, para o ambito da decisdo e da paixao.

Que a subjetividade, a interioridade, é a verdade, é a tese de Climacus. Se
contemplarmos e conhecermos essa tese; se a estudarmos e analisarmos em suas
mindcias; se cuidarmos de ndo deixar passar nenhuma palavra despercebida, quer dizer,
se a soubermos “de cor e salteado” a ponto de poder repeti-la letra por letra, sem faltar
com uma virgula e sem omitir um unico “i”, nem por isso estaremos na verdade — afinal
a interioridade € que é a verdade e ndo o saber que diz que a interioridade é a verdade.

Agora o principal: o ponto mais alto dessa tese, ou melhor, o fenémeno que leva
essa tese as suas Ultimas consequiéncias ou ao seu mais alto grau € o cristianismo. Com
a determinacédo do pecado no individuo e com o paradoxo absoluto do Deus encarnado,
0 cristianismo enfatiza a existéncia de modo infinitamente mais forte que todo o

paganismo. Isso porque, no cristianismo, a existéncia no tempo torna-se decisiva para a

197 \Vimos como j& nas Migalhas, com a nocéo de devir, a existéncia é acentuada como uma determinago
da liberdade — o que ressoa com as reflexfes d’O Conceito de Angiistia analisadas no capitulo anterior.
Também em De Omnibus Dubitandum Est e no Pds-Escrito, a existéncia compreendida como interesse é
acentuada como um estado intermedidrio, como uma sintese contraditéria que enquanto tal exige o
esforco e 0o empenho do individuo existente na lida com essa situacdo critica. Enquanto esforgo
continuado — motivado pela negatividade e incerteza objetiva — a existéncia sO pode ser acentuada em sua
correspondéncia para com a interioridade. Com efeito, s6 na subjetividade ou na interioridade
apaixonada, o existente tera se apropriado de sua existéncia e s6 entdo, podemos dizer, ele existira — ndo
sub specie aeterni, mas como um sujeito existente concreto que esta atento ao que é existir e ao que pode
significar interioridade.

87



verdade e para a felicidade eterna. A verdade eterna surgiu no tempo para um sujeito
que n&o tem a verdade em si nem pode refugiar-se na reminiscéncia que asseguraria seu

vinculo com o eterno. Escreve Climacus:

Se 0 sujeito acima mencionado foi impedido pelo pecado de retomar-se a si
mesmo na eternidade, agora ndo deve mais se preocupar por causa disso, pois
agora a verdade eterna, essencial, ja ndo se encontra la atras, mas veio para
frente dele, pelo fato de ela mesma existir, ou ter existido, de modo que se o
individuo, existindo, na existéncia, ndo alcancar a verdade, jamais a
alcancara.

A existéncia jamais podera ser acentuada mais fortemente do que foi
agora. (KIERKEGAARD, 2013a, p. 220).

A verdade eterna veio a ser no tempo — Deus foi gerado, nasceu, cresceu e viveu
como todo ser humano vive — e entdo a existéncia tornou-se o Unico ponto de partida, o
instante kairoldgico da relacdo para com a verdade. O paradoxo que a prépria existéncia
ja é por si mesma enquanto inter-esse; o paradoxo de que a verdade eterna se relacione
com o existente (a sabedoria socratica); tudo agora torna-se infinita e qualitativamente
diferente porque um novo paradoxo entra em cena colocando todo 0 peso sobre a
existéncia. Esse paradoxo, diz Climacus, reside em que a vida no tempo deva ser o
ponto de partida do eterno, como se a eternidade (que pressupfe eternamente a si
mesma) fosse dada em um determinado instante do tempo. Ora, mas era justamente esse
o problema das Migalhas Filoséficas, expresso naquela pergunta posta em sua folha de
rosto, qual seja: “pode haver um ponto de partida histérico para uma felicidade eterna?”.
Que o cristianismo responde positivamente a essa pergunta, as Migalhas ja o haviam
mostrado. No Po6s-Escrito o problema é posto sob uma nova roupagem, e Climacus,

para falar com simplicidade, usando a si mesmo como exemplo, o0 enuncia assim:

Eu, Johannes Climacus, nascido e criado nesta cidade e tendo agora trinta
anos de idade, um ser humano comum como a maioria das pessoas, assumo
que o maior dos bens, chamado felicidade eterna, espera por mim do mesmo
modo como espera por uma empregada doméstica ou um professor. Ouvi
dizer que o cristianismo & um pré-requisito para este bem. E agora pergunto
como posso entrar em relacdo com esta doutrina (KIERKEGAARD, 2013a,
p. 21).

Com isso a contribuicdo de Climacus se insere no @mbito geral de toda a
producdo autoral de Kierkegaard, afinal também o heterénomo trabalha no sentido de

“toda a obra”, isto €, visando ao problema fundamental da producdo de Kierkegaard,

88



108 " As obras heterdnomas anteriores haviam

qual seja: o problema de tornar-se cristao
trabalhado no mesmo sentido, mas por outra via: aquela em que se regressa do estético
para se tornar cristdo. O Pds-Escrito descreve a segunda via: aquela em que se regressa
da especulacéo, do excesso de saber, do sistema, para se tornar cristao'%.

Qual o mérito de Climacus entdo em meio a essa tarefa? N&o parece ser outro
sendo aquele de obrigar o leitor a tornar-se atento ao problema! Sim, o problema de
“tornar-Se Cristdo” deixou agora de ser uma frivolidade — 0 cristianismo compreendido
como dado — para tornar-se algo problematico, ndo mais dificil do que realmente €, mas
também néo tédo facil quanto parecia. O que antes era tido como tarefa facil — ou, para
ser mais preciso, 0 que antes era tido como uma ninharia, algo de pouca importancia,
desinteressante e indiferente — agora, para aquele cuja atencéo foi despertada, tornou-se
objeto de interesse. Se antes a interioridade era uma bagatela — e isso em meio a uma
gente que se auto-intitulava “cristd” —, uma insignificancia diante do poder da
objetividade, da reflexdo e do sistema abarcador; se antes a interioridade era indiferente
para aquele que se dizia cristdo, agora, se de fato sua atengdo foi despertada, a
objetividade se apresentou como problematica e a interioridade como a Unica via de
acesso ao cristianismo. Em dltima andlise é isso que entendemos como sendo a
contribuicdo existencial de Climacus: tornar o individuo atento ao problema. Para tanto,
como temos visto, Climacus teve que se esforcar primeiramente na dissipagdo das
ilusBes e fantasmagorias do pensamento especulativo e da tendéncia objetiva da época.
Trata-se do esforco de “limpar o terreno” para que a interioridade possa, por assim
dizer, ressurgir como brasas que ardem sob cinzas. Ora, 0 movimento fundamental
desse esforco é a acentuacdo da existéncia. Com efeito, quando esta é trazida para o
primeiro plano a objetividade se apresenta em seus limites e a interioridade assume seu
lugar, pois para o existente a objetividade é boa em se tratando de fazer ciéncia, tirar
probabilidades, construir edificios, etc., etc., mas importa muito pouco quando se trata
de existir — neste caso precisa-se de interioridade apaixonada, de entusiasmo verdadeiro

ou, falando para a cristandade, precisa-se de fé.

198 Cf. Synspunktet for min Forfatter-Virksomhed (Ponto de Vista do meu trabalho como autor) (SKS, 16,
11). Em portugués Cf. KIERKEGAARD, 2002, p. 24; p. 55.

109'Ni&o cabe a nés aqui analisar essa diferenca entre as vias, o que levaria nosso trabalho a uma digressdo
desnecessaria. Sobre isso importa conferir o conhecido Apéndice que sucede ao Capitulo 2 da Secao 2 do
Pés-Escrito, cujo titulo reza: Olhar sobre um labor simultaneo na literatura dinamarquesa. Aqui
Climacus revisa a produgdo heterénoma e os discursos do Magister Kierkegaard relacionando-os com o
referido problema de toda a obra. Cf. também o Ponto de Vista do meu trabalho como autor (SKS, 16,
36).

89



2.6. APENDICE — O ato de lavar as maos

Considerada no ambito do saber, objetivamente, a “verdade” torna-se, em Si

mesma, indiferente!*®

. A aproximacao objetiva debilita a decisdo tornando-a irrelevante,
quer dizer: na objetividade, a paix@o da interioridade ndo entra em jogo, € indiferente
como numa proposicdo matematica: sua “verdade” objetiva ¢ dada, mas por isso mesmo
torna-se também uma verdade indiferente, que ndo diz respeito ao comprometimento ou
ao interesse do individuo existente. A objetividade, por assim dizer, lava as maos em
relacdo a decisao.

» M1 eximiu-se de decidir,

Quando Pilatos “lavou as maos perante o povo
sufocando sua interioridade com o peso insensivel e indiferente da objetividade. Por
isso Climacus pode afirmar que “o processo aproximativo da verdade objetiva se
exprime de modo sensivel pelo ato de lavar as méaos, pois, objetivamente, ndo ha
nenhuma decisdo” (KIERKEGAARD, 2013a, p. 241). O adiamento da deciséo
corresponde a aproximacéo objetiva. Quanto mais a objetividade cresce e se aproxima
de seu objeto, tanto mais a decisdo é suspendida e adiada. Por isso ndo ha paixao na
objetividade, e uma verdade objetiva é uma verdade desapaixonada, que ndo nasce da
interioridade apaixonada que quer e sustenta a verdade ante a crescente e sempre
renovada repulsdo objetiva. A aproximacdo objetiva quer saber a verdade, a
subjetividade quer ser a verdade.

Mas Pilatos ndo se limitou ao gesto significativo de lavar as méaos diante daquele
que dissera vir a0 mundo para dar testemunho da verdade. Pilatos fez ainda esta
pergunta a Cristo: “Que é a verdade?”. A pergunta a principio ndo parece descabida, e
ndo é fora de propodsito que um homem pergunte a outro dessa forma, afinal nenhum
homem e em si mesmo a verdade. O “o que” aqui esta claro, mas e o “como”? Como
Pilatos pergunta pela verdade quando pergunta “Que ¢ a verdade?”. Ele pergunta
objetivamente! Sua pergunta ou quer tomar posse de um saber ou quer apenas colocar
em xeque o saber daquele a quem se dirige. Pouco importa se Pilatos esperava uma
resposta ou simplesmente perguntava daquela maneira para anular a possibilidade da
resposta. O fato é que, diante de Cristo, ele pergunta objetivamente pela verdade, como

se a verdade fosse algo para se saber, algo como uma determinacéo conceitual ou coisa

199 paralelo com a discusséo anterior sobre a liberdade de indiferenca é 6bvio. Assim como vista sob o
ponto de vista do intelecto a liberdade se torna indiferente, assim também com a verdade.
M Mat. 27, 24.

90



similar. E entdo temos que dizer — como o faz o heterdbnimo Anti-Climacus — temos que
dizer com certa entonagdo lastimosa: ‘“Pobre Pilatos!”. Sim, ha algo que se deve
lastimar na atitude de Pilatos e isso se torna claro na obra assinada por aquele
heteronimo e que Kierkegaard resolveu intitular de Indvelse i Christendom®*?. Escreve

Anti-Climacus a esse respeito:

Parece que Pilatos estava desejoso de saber, disposto a aprender, mas na
verdade sua pergunta € tdo tola quanto possivel, ndo porque pergunte: “Que é
a verdade?”, mas porque o pergunta a Cristo, cuja vida é justamente a
verdade e que, portanto, em cada instante de sua vida demonstra o que ¢ a
verdade com muito mais forca que todas as mais perspicazes e prolixas
exposi¢es dos pensadores (...) A pergunta é tdo tola, exatamente tdo tola,
como se alguém perguntasse a um homem com quem estava conversando:

preciso perguntar-te, existes? — Pois Cristo é a verdade (SKS, 12, 200-201)"*,

O disparate da pergunta de Pilatos € relativo a pessoa a quem ela se dirige.
Cristo € a verdade, sua vida é a verdade, mas Pilatos dirige-se a ele como se se tratasse
de alguém que meramente sabe a verdade, como se esta fosse simplesmente um objeto
de saber. Mas sob o ponto de vista cristdo, a verdade ndo é simplesmente sabé-la, mas

antes sé-la. Anti-Climacus prossegue:

Portanto, Cristo é a verdade no sentido de que ser a verdade é a Unica e
verdadeira explicacdo sobre a verdade (...) Isso significa que a verdade no
sentido de que Cristo € a verdade, ndo é uma soma de proposi¢des, nem uma
determinagdo conceitual ou coisa similar, mas uma vida. O ser da verdade
ndo é uma reduplicacdo direta do ser em relagdo ao pensamento, o que s6 da
um ser pensado (..,) Néo, o ser da verdade ¢ a reduplicacdo em ti, em mim,
nele, de maneira que a tua vida, a minha e a dele, expresse a verdade, no
esforco de nos aproximarmos dela; que tua vida, a minha e a dele, no esforco
de nos aproximarmos dela, seja o ser da verdade, como a verdade era em
Cristo, uma vida, pois ele era a verdade (SKS, 12, 202) **.

12 Algo como Prética no Cristianimo ou Exercicio no Cristianismo. Em portugués torna-se quase que
intraduzivel! Em alemdo a palavra Einiibung cobre bem o significado de Indgvelse. O vocabulo Oevelse
significa exercicio, e Ind da a ideia de entrada, inicio, como nas palavras Introducao e afins. Com isso, a
palavra da a ideia de algo como "exercicios iniciais", introdutorios. Uma opcéo seria Tirocinio no
Cristianismo, embora soe estranho e seja também insuficiente.

13 A traducdo é nossa. O original reza: Det seer ud, som var Pilatusvidebegjerlig, lzrvillig, men
sandeligen hans Spgrgsmaal er saa taabeligt som muligt, ikke det at han spgrger: hvad er Sandhed, men
at han spgrger Christus derom, hvis Liv just er Sandheden, og altsaa i ethvert @ieblik ved sit Liv
magtigere bevisende hvad Sandhed er, end alle de skarpsindigste Tankeres vidtlgftigste Foredrag
(...)Spergsmaalet er lige saa taabeligt, netop lige saa taabeligt, som hvis En vilde spgrge en Mand, han
stod og talte med: maa jeg sparge Dem, er De til — thi Christus er Sandheden.

14 Tradugdo nossa a partir da traducéo de Demetrio Gutiérrez Rivero (KIERKEGAARD, 2009a, p. 205-
6) e do original que reza: Altsaa i den Forstand er Christus Sandheden, at det at veere Sandheden er den
eneste sande Forklaring af hvad Sandhed er (...)Dette vil sige, Sandheden i den Forstand, hvori Christus
er Sandheden, er ikke en Sum af Sztninger, ikke en Begrebsbestemmelse 0. D., men et Liv. Sandhedens
Veren er ikke den | ligefremme Fordoblelse af Veeren i Forhold til Teenken, hvilket blot giver tenkt
Veren (...) Nei, Sandhedens Varen er den Fordoblelse i Dig, i mig, i ham, at Dit, at mit, at hans Liv,

91



Ora, se a verdade é ser a verdade (uma vida), sabé-lo simplesmente é uma
falsificacdo. Quando a exigéncia é ser a verdade, a tarefa torna-se a de apropriacao
subjetiva, de aprofundamento da interioridade na fé, o que ndo é um saber, mas um
modo de ser, uma vida. Precisamente por isso J. Climacus disse, antes de Anti-
Climacus, que “se Pilatos ndo tivesse perguntado objetivamente sobre o que ¢ a
verdade, ndo teria jamais deixado Cristo ser crucificado” (KIEREKEGAARD, 201343, p.
241). Ao perguntar objetivamente sobre a verdade, Pilatos “lava as maos” diante da
verdade, quer dizer, a verdade se lhe torna algo indiferente, que nédo Ihe diz respeito
porque ndo pode ser para ele uma vida, um inter-esse. Mas, “pobre Pilatos!”, em relagao
a verdade lavar as mdos € um ato de completa falsificacdo. Para falar em bom
portugués, diriamos que em relacdo a verdade, ndo podemos lavar as méos, antes temos
que “por a mdo na massa”. No instante em que se quer saber simplesmente 0 que é a
verdade, neste mesmo instante se renuncia a verdade (que é interioridade apaixonada)
em favor de uma aproximacédo indiferente. Assim se esquece que a verdade ndo € o

resultado, ndo é o ponto de chegada, mas o caminho que é vida.'™

tilneermelsesviis i Straeben derefter, udtrykker Sandheden, at Dit, at mit, at hans Liv, tilnermelsesviis i
Streeben derefter, er Sandhedens Varen, som Sandheden var i Christo, et Liv, thi han var Sandheden.
115 Sobre isso Cf. Indgvelse i Christendom (SKS, 12, 198 em diante).

92



CAPITULO 111

TORNAR-SE SI MESMO NA PACIENCIA: SOBRE O PROBLEMA DA
AQUISICAO DE SI MESMO NOS DISCURSOS DE S. A. KIERKEGAARD

Yap UETPQ UETPELTE AVTIUETPNONOETOL Duivte.

3.1. Observacoes preliminares

A centralidade que o Po6s-Escrito ocupa na obra de Kierkegaard ndo se limita

apenas a colocacio do problema geral de toda a sua produgdo™’

, antes aponta também
para a exigéncia que o referido problema traz consigo. No percurso rumo ao
cristianismo ou, melhor dizendo, no caminho do “tornar-se cristdo”, a exigéncia
inexorével e aquela de aprofundamento da interioridade ou, para usar uma expresséo de
Climacus, a tarefa de tornar-se subjetivo. Que a tese de Climacus — a subjetividade, a
interioridade é a verdade — aponta diretamente para a tarefa de tornar-se subjetivo (ou
tornar-se “interior”, interiorizado), depreende-se com facilidade do que foi trabalhado
por nés no capitulo anterior.

A critica a verdade objetiva desenvolve-se paralelamente a afirmacdo da
primazia da decisdo no que se refere ao problema de tornar-se cristdo. Com efeito, a
questdo nunca foi aquela sobre a verdade do cristianismo, como se o fato dessa verdade
ser resolvida objetivamente implicasse na sua aceitacdo direta por parte do sujeito;
muito pelo contrario: a questdo diz respeito a relagdo do individuo para com o
cristianismo, isto é, a aceitacdo subjetiva (decisdo) dessa verdade por parte do sujeito —
sem garantias objetivas. Se o problema entdo consiste na decisdo e, como ja ficou claro
nos dois capitulos anteriores, toda decisdo reside na subjetividade, a tarefa ou a
exigéncia primeira é aquela de tornar-se subjetivo, de aprofundar-se em si mesmo ou,
para falar rigorosamente, de tornar-se si mesmo.

A forma contraditéria dessa expressdo (tornar-se si mesmo, vir a ser aquilo que
ja se é) conforma-se com a propria dindmica contraditéria da existéncia, de modo que

ndo devemos perder de vista que se trata realmente de uma auto-contradi¢do, o que

18 «hois com a medida com que medirdes vés sereis medidos de volta” (Lc. 6, 38)

117 No entender do préprio Kierkegaard, o Pés-Escrito constitui 0 ponto de inflexdo de sua atividade
como autor. O texto apresenta “o problema”: o de tornar-se cristdo, e fazendo isso inaugura uma nova
etapa na produgdo do autor, qual seja: aquela dedicada a autoria manifestamente religiosa.

93



veremos ao longo deste capitulo. O proprio Climacus ja& havia notado a dificuldade

quando escrevia:

Mas agora, tornar-se naquilo que ja se €, sem mais nem menos: quem, afinal,
desperdicaria seu tempo com isso? Seria de fato a mais resignada de todas as
tarefas da vida. Com toda certeza! Mas ja por essa razdo ela é, desde logo,
extremamente dificil, de fato, a mais dificil de todas, porque todo ser humano
tem um forte prazer e uma pulsdo por se tornar algo de diferente e de maior
do que ele é (KIERKEGAARD, 2013a, p. 135)

Dois elementos centrais se destacam nesse enunciado de Climacus. Primeiro,
comecgado pelo final, que existe uma tendéncia, uma inclinacdo, “um forte prazer” no
homem em se tornar algo de diferente do que ele é — o que por outro lado mostra uma
insatisfacdo ou uma intranquilidade — por que nao dizer uma “impaciéncia”? — consigo
mesmo**®. Segundo, que ante essa “tendéncia” a tarefa “mais dificil de todas” é aquela
de tornar-se aquilo que ja se é. E ndo s6 a mais dificil, mas também “a mais alta tarefa
posta a um ser humano” 19,

Tornar-se si mesmo — para que isso ndo soe como uma mera disputa de palavras
— aponta no sentido da tomada de posse ou da apropriacdo de si mesmo na paixdo da
interioridade. Trata-se de um movimento de renovacéo ou, como veremos de maneira
mais detida, de transposicdo de si mesmo. A aquisicdo se Si mesmo — para usar uma
expressdo cara a Kierkegaard porque cara ao cristianismo — é edificacdo. Tornar-se si
mesmo ¢é edificar-se a si mesmo, confirmar-se no homem interior que se renova dia a
dia*® ou despojar-se do homem velho revestindo-se do homem novo'?.

A énfase dada a esse “movimento” de apropriagdo ou de aquisi¢do de si mesmo,
numa palavra, de edificacdo, embora percorra toda a obra de Kierkegaard, apresenta-se
de maneira mais evidente nos Discursos Edificantes e nas séries de discursos publicadas
a partir de 1847, nos quais o acento religioso da obra €, por assim dizer, posto em
evidéncia. Como se pode notar, o problema da aquisicdo ou da apropriacdo de si
mesmo — que é edificacdo, aprofundamento da interioridade — € o problema de raiz
sobre o qual se baseiam os Discursos de Kierkegaard. Tendo isto em vista, seguiremos

pela trilha dos Discursos como a principal via de acesso ao problema mesmo.

18 vale salientar que ndo s6 a realidade, mas a prépria possibilidade dessa “inclinagio” ou dessa
“tendéncia” € ja a expressdo de que ndo se quer ser o que se é&. Com outras palavras: para que essa
“tendéncia” seja possivel, ela tem que ser ja real; para falar com maior precisdo, ela precisa pressupor-se a
si mesma, ser condicionante e condicionada por si mesma.

119 cf. KIERKEGAARD, 2013a, p. 133.

29.Cf. 11 Cor. 4, 16.

121 Cf. Ef. 4, 22-24.

94



3.2. Transposicéao e Edificacéo

A exposicdo mais completa e detida do significado de edificar — nogéo que se
faz cara para nds porque, como veremos, designa justamente aquele “movimento” de
interiorizacdo que € a propria aquisicdo de si mesmo — encontra-se nas Obras do Amor,
especificamente no discurso O Amor Edifica, cujo primeiro pardgrafo abre com uma
reflexdo sobre o que Kierkegaard designou como discurso transposto (overfart Tale).
Escreve ele: “Todo discurso humano sobre as coisas do espirito, mesmo o discurso da
Sagrada Escritura, ¢ essencialmente um discurso transposto” (KIERKEGAARD, 2005,
p. 240). Poderiamos dizer que se trata de um discurso metaférico (no sentido grego de
uetopopd) em contraste com o discurso literal que expressa o sentido linguistico usual.
Mas, notemos bem, esse contraste ndo € uma simples oposicdo, mas antes uma
transposicao, onde o trans (que corresponde aqui ao over dinamarqués, embora nédo
cubra totalmente o seu significado) designa algo como uma mudanca de lado, um “para
além de”, neste caso um para além da literalidade do discurso usual'®®. Ora, nesse
movimento de transposi¢do, algo fica intacto, do contrario teriamos uma nova “posi¢ao”
e ndo exatamente uma transposicdo. O que fica intacto aqui é a exterioridade do
discurso: 0s vocébulos permanecem 0s mesmos, mas agora aparecem sob um outro

ambito de sentido ou sob uma outra esfera categorial, quer dizer, sdo transpostos.

Uma alteracdo de significado dentro do sistema de categorias reinante num
sujeito (sistema que permite, dentro da sua 6tica, um determinado
reconhecimento de todas as formas de significado para que esta aberto) pode
ser indicada por meio da diferenca de termos. Mas, se a alteracdo de
significados diz respeito a categorizacdo do mesmo fenémeno (quer dizer a
uma modificacdo do préprio sistema de categorias e a0 mesmo fendbmeno
compreendido a partir de sistemas de categorias diferentes), o termo manter-
se-4 idéntico e, no entanto, o seu sentido serd radicalmente diferente
(FERRO; CARVALHO, 2007, p. 281-2).

Sendo assim, um aspecto importante deve ser salientado na ideia de discurso
transposto. N&o se trata de uma completa transformacéo do sentido do discurso direto,
como se ele fosse simplesmente abandonado no terminus ad quem da transposi¢do. A
palavra transposta “longe de ser nova em folha, ¢ pelo contrario a palavra ja dada”
(KIERKEGAAD, 2005, p. 241). O que se da é uma transfiguragéo ou uma renovagéo do

discurso usual (enquanto terminus a quo). “Como o espirito é invisivel, assim também

122 No entanto, na medida em que é transposto, o discurso sobre as coisas do espirito é também oposto
(oppostus: oppono [ob, pono], posto diante) ao discurso, por assim dizer, “mundano”.

95



sua linguagem é um segredo, e 0 segredo consiste justamente em que se usa 0 mesmo
vocabulo da crianga e da gente simples, mas o utiliza em sentido transposto” (Id., Ibid.,
p. 241). Por isso o discurso sobre as coisas do espirito ndo é um discurso extravagante,
que se torna evidente a primeira vista como se 0 espirito se expressasse na propria
literalidade do discurso de maneira imediata. Ndo se trata de um discurso que
impressiona em si mesmo, que surpreende, ja que os termos sdo 0s mesmos do discurso
usual. A transposicdo é justamente aquilo que permanece oculto no discurso, em
segredo, revelando-se apenas “para quem tem ouvidos para ouvir”.

O termo edificar € uma expressao transposta que a Sagrada Escritura renova a
partir de seu sentido usual. Em dinamarqués, a palavra edificar é formada pelo termo
bygge (construir) e pelo prefixo op (para cima, em altura). Ao analisar a formagéo do
vocabulo opbygge (edificar), Kierkegaard mostra que o que a primeira vista poderia
parecer 0 mais importante — o sentido de elevacéo, de altura, de construir para cima — se
ndo for acompanhado de uma referéncia aos alicerces, a base ou ao fundamento, ndo
alcanca o seu sentido pleno. Se alguém constréi um novo andar muito alto em um
edificio ja edificado, ndo dizemos que ele edifica; por outro lado, se alguém constroi um
pequeno casebre, ainda que muito baixo, mas o faz a partir de fundacdes, dizemos que
ele edifica uma casa. E assim Kierkegaard conclui que “Edificar ¢ entdao construir para o
alto a partir de fundacgdes (...) s6 quando a altura corresponde inversamente uma
profundidade falamos em edificar” (Id., Ibid., p. 242). A énfase, portanto, deve recair no
construir a partir ou desde o fundamento*?. E preciso que se acentue a correspondéncia
ou a proporcéo direta entre a altura e a profundidade.

No sentido espiritual, isto &, como termo transposto, o edificar conserva sua
relacdo com o terminus a quo do sentido usual — construir sobre ou desde o fundamento
—, mas de modo a transfigura-lo ou renova-lo no terminus ad quem da transposicao
operada pelo espirito. O que esta em causa agora é a vida do espirito; o edificar passa a
dizer respeito a construcdo da vida espiritual desde o fundamento. A edificacéo

transpde-se em uma categoria existencial — 0 seu ambito de sentido ndo é mais a

exterioridade da constru¢cdo humana, sua morada fisica, seu oixog, mas sua existéncia

enguanto morada interior — a vida do sujeito enquanto existente —, seu é6og.

O “objeto” da edificagdo ¢ a vida interior do individuo. Desde ja fica entédo
excluida qualquer determinag&o exterior e tudo é remetido para a interioridade. Entra-se

123 men fra Grunden af.

96



agora em um terreno dificil de ser trabalhado, pois se trata de lancar o fundamento que
estruture e embase a existéncia, sem que se renuncie a propria situacao existencial do
homem, nem se queira concebé-la como algo j& concluido ou edificado de antem&o.
Neste sentido € preciso que a edificacdo se conforme — ou corresponda — a situacdo
existencial do individuo ou a “condi¢ao” do sujeito enquanto existente. Como ndo se pode
falar em edificar castelos no ar, pois ai ndo se pode construir desde os fundamentos, assim
também ndo se pode edificar uma vida “no ar” — seu fundamento tem que “fundar-se” na
existéncia concreta do individuo existente. Assim como para edificar uma casa cava-se
fundo na terra para que se possam lancar os alicerces, assim ndo se pode edificar a si
mesmo “fora do seu chdo”, fora da situagdo existencial na qual se estd inserido ou, mais
precisamente, inter-essado. Embora pareca evidente o que aqui fica dito, importa que um
possivel mal-entendido seja evitado. Quando dizemos que é preciso que a edificacdo
conforme-se com a existéncia, ndo dizemos com isso que a existéncia é a base sélida e
estavel, ja dada ou predeterminada, onde o fundamento deve ser lancado simplesmente,
como se o ponto de partida fosse diferente de sua meta. Ai esta a dificuldade do sentido
transposto de edificar, que afinal é a propria dificuldade da existéncia: ela precisa ser o
fundamento, mas de modo que o que seja edificado seja ela mesma. Falemos em outros
termos: é preciso tornar-se naquilo que ja se é, aprofundar-se na existéncia ou, por assim
dizer, tornar-se cada vez mais existente. Os fundamentos da edificacdo da vida devem ser
lancados na existéncia, mas de tal modo que o que se edifique seja propriamente a
existéncia. Deve-se partir de si mesmo rumo a si mesmo, significando que na edificagdo
tanto o terminus a quo quanto o terminus ad quem sdo 0s mesmo, numa palavra, 0 Si
mesmo. No mundo exterior, quando se edifica, o objeto da edificacdo ndo é o proprio
fundamento, uma vez que este sO € posto tendo em vista a seguranga e solidez daquilo que
se constrdi para o alto, do edificio. O ponto de partida é a fundacdo, mas o ponto de chegada
é algo outro, é o edificio. Na vida interior da-se algo diferente: quando se edifica, o objeto
da edificagdo é o proprio fundamento, de modo que este s6 é posto tendo em vista a si
mesmo; precisamente por isso edificar a si mesmo consiste em partir de si mesmo como
fundamento visando nédo algo outro, mas a si mesmo. Se contra isso se faz a objecdo de que
0 que temos aqui € uma contradi¢do, a obje¢do apenas confirma que o edificar é conforme a
existéncia, ja que esta é ja em si mesma auto-contradicéo.

Toda edificagdo pressupde entdo uma aquisicdo (de si mesmo) e implica nessa
mesma aquisicdo e, com o perddo da repeticdo, ndo devemos estranhar que isso Seja
contraditorio. E preciso adquirir-se a si mesmo para que se edifique a si mesmo, enquanto a

prépria edificacdo € a aquisi¢do de si mesmo. SO nesse movimento — que envolve em si uma

97



dindmica bastante peculiar — a existéncia é devidamente acentuada, j& que o tornar-se si
mesmo ndo envolve uma determinacdo meramente conclusiva ou um movimento
teleoldgico finito, como se a tarefa fosse alcancar um objetivo alheio ou exterior a si
mesmo, quando na verdade a meta € a aquisicdo de si mesmo.

Devemos entdo nos voltar para esse movimento contraditério na tentativa de melhor
compreendé-lo em seus contornos formais. A aquisi¢dao de si mesmo — que aqui é sinénimo
de edificacdo — é um tema central, para ndo dizer o tema fulcral, dos Discursos Edificantes.
Um exemplo que se destaca é o discurso de 1843 intitulado Adquirir a sua alma na
paciéncia. Nele, a questdo da forma de apropriacéo de si mesmo é apresentada de maneira
destacadamente mais evidente que em outros discursos, embora a questdo mesma seja
fundamental em todas as séries de Discursos Edificantes. Vejamos entdo como o referido
texto introduz e desenvolve a questdo da forma da aquisicdo de si mesmo e como tal

aquisicdo é em si mesma uma afirmacéo da existéncia stricto sensu.

3.3. Adquirir a si mesmo na paciéncia

A passagem biblica que serve de mote para o discurso Adquirir a sua alma na
paciéncia encontra-se em Lc 21, 19, onde ler-se: “E na vossa paciéncia [0mouovij] que
adquirireis a vossa alma”. As palavras que abrem o texto assumem um tom de lirismo
muito comum nos discursos de Kierkegaard. Fazendo referéncia a uma singela rima
infantil***, o discurso comeca assim: “O passaro rico vem a silvar, vem com alvorogo. O
passaro pobre — e a paciéncia é um passaro pobre que ndo vem com ares e gestos
exteriores, mas como uma suave brisa e um incorruptivel ser de espirito tranqiiilo”
(KIERKEGAARD, 20074, p.9).

O anacoluto introduz uma analogia entre a paciéncia e 0 passaro pobre que,
diferente do passaro rico, ndo vem com estardalhaco, com gestos exteriores que causam
impressdo, pelo contrario, vem em siléncio, como que no segredo intimo que aparece ali
metaforicamente como uma brisa suave. O passaro rico tem muito de exterior para
mostrar, mas a paciéncia, como o passaro pobre de penas pendentes, ndo tem nada que
possa “saltar aos olhos”, nenhum motivo ou resultado que “dé na vista”, mas apenas o
segredo interior, a sua vida oculta que, frente a riqueza de tudo o que se mostra em

gestos exteriores, € pobre como aquele humilde passaro.

124 A rima traduzida para o portugués pode ser encontrada em KIERKEGAARD, 2007a, p. 39 (nota).
98



Por trds do lirismo e do uso linguistico figurativo, a passagem claramente
estabelece uma distin¢do entre aquilo que, por um lado, se d& de maneira visivel, que
causa impressdo enquanto gesto exterior, e aquilo que, por outro lado, permanece
oculto, invisivel no seu ser interior. Em outras palavras, o discurso comeca por
estabelecer uma distin¢cdo — que acompanhara todo o seu desenvolvimento subsequente
— entre exterior e interior relativamente & paciéncia. Esta ndo devera ser vista sob um
aspecto externo, relacionado a conquista de um objeto exterior, mas deve remeter-se
para a interioridade, no sentido preciso da aquisicao interior de si mesmo. O significado
que o termo assume na linguagem usual devera ser entdo transposto, de modo que a
paciéncia ndo podera ser entendida no sentido de uma espera relativa a aquisi¢do de um
objeto exterior, pelo contrario, o que se adquire na paciéncia ndo é mais do que a
prépria alma (adquire-se a si mesmo ou, podemos dizer, a paciéncia mesma).

A primeira parte do enunciado sobre o qual o discurso se debruca ja requer uma
atencdo especial. Ali ler-se: “Adquirir a sua alma” — e 0 sentido que a frase denota é
justamente aquele da aquisicéo de si mesmo, de modo que ao falar da aquisi¢do da alma
o enunciado quer dizer com isso “adquirir a si mesmo”. Ora, mas com isso se diz ao
mesmo tempo que ndo se estd de posse de si mesmo e que o “si mesmo” € algo que
precisa ser adquirido.

No mundo exterior, a condicdo para que se adquira algo precisa estar ja sempre
dada se quisermos adquirir o desejado ou, no maximo, precisamos ser pacientes e
aguardar que a condicdo nos seja dada para que enfim conquistemos o que desejamos.
Nesse horizonte de sentido a paciéncia torna-se quase que um instrumento a servico
daquilo que quer ser adquirido. N&o se trata de adquirir a paciéncia, mas sim de, sendo
paciente, adquirir o desejado. Depois disso a paciéncia poderd muito bem ser “deixada
de lado” como um accessorium. Mas aquele enunciado diz algo muito distinto disso.
Trata-se de adquirir ndo algo de exterior, mas a propria condicdo para a aquisi¢do de
qualquer coisa que seja, pois se trata de adquirir a si mesmo. A paciéncia é entdo a
condicdo para se adquirir a si mesmo, mas — e ai estd a peculiaridade — o si mesmo é a
condicdo para se adquirir a paciéncia. O terminus a quo identifica-se com o terminus ad
guem, de modo que podemos dizer que a tarefa consiste em adquirir a paciéncia na
paciéncia — em oposicdo a aquisicdo exterior que adquire, por meio da paciéncia, algo
distinto da prépria paciéncia.

99



Kierkegaard néo deixa de enfatizar o carater inquietante dessa injuncao, afinal a
impressao que ela causa é ou aquela de um simples jogo de palavras, ou aquela de uma

auto-contradicdo que resulta em nada, que € vazia ou desprovida de significado:

Para que é que se ha de viver, se em toda a vida se tem de adquirir 0
pressuposto que é, no seu mais profundo fundamento, o pressuposto da vida?
(...) E ndo é angustiante entrar por esse caminho onde bem depressa e a cada
instante se vé& a meta, mas nunca se vé a meta alcancada — ao contrario do que
sucede com o caminhante, que chega a meta, e com aquele que carrega o
fardo, que chega ao seu destino? Caminho onde, por assim dizer, nunca se sai
do sitio — (...) Caminho onde, por assim dizer, nunca se adquire nada: nem
alcangar a meta, nem descarregar o fardo (...) — antes se adquire apenas a si
mesmo (Id., Ibid., p. 13-14).

Acontece entdo uma angustiante inflex&o no horizonte de sentido que se costuma
dar a propria vida. Isso porque todas as formas de aquisicdo que usualmente garantiriam
um significado para a vida — as modalidades de aquisicdo de algo outro que ndo si
mesmo, de algo que acrescente e agregue ao “montante” da vida — s80 esvaziadas e
tornadas incertas enquanto o nada que resulta da aquisi¢do de si mesmo — porque afinal
nada de outro se adquire, antes apenas aquilo que ja se possuia para que fosse possivel a
sua propria aquisi¢do — se torna a Unica certeza ou a Unica aquisicao essencial.

E 6bvia a contradicdo que o enunciado expressa. Ora, se um homem possui a si
mesmo, ndo tem de adquirir-se, mas se ndo possui a Ssi mesmo, tampouco podera
adquirir a si mesmo, pois a posse de si mesmo continua a ser a conditio sine qua non de
toda e qualquer aquisicdo. Como pergunta Kierkegaard: “Havera uma tal posse que
signifique precisamente a condigdo de adquirir a mesma posse?” (1d., Ibid., p. 15). A
resposta vem logo em seguida: “No sentido exterior, ndo ha tal posse”. Esta claro que
aquele que possui o exterior ndo pode jamais possui-lo e adquiri-lo a0 mesmo tempo. E
aqui uma determinacdo importante vem a tona no que diz respeito ao exterior. Este esta
determinado temporalmente e é justamente a temporalidade que impede que no sentido
exterior se possua e adquira a mesma coisa (a0 mesmo tempo), quer dizer: no tempo ou
se possui algo e ndo se pode adquiri-lo, ou se pode adquiri-lo para s6 entdo passar a
possui-lo, esta claro. Por outro lado, essa auto-contradi¢do de se possuir e adquirir a
mesma coisa ndo pode ser uma determinacdo da eternidade, pois também esté claro que
0 eterno ndo é auto-contraditorio, o eterno apenas “¢” — ndo pode ser adquirido nem
tampouco perdido. Onde entdo se pode encontrar uma tal posse auto-contraditoria, que
seja a0 mesmo tempo a condi¢io de aquisi¢do de si mesma? “E no interior”, diz

Kierkegaard, “que esta auto-contradi¢cdo tem de ser procurada. Mas o interior é, na sua

100



expressdo mais geral: a alma” (ld., Ibid., p. 16). Ora, notemos que a contradi¢do se
mantém: a alma é a condicdo para a aquisicdo de si mesma e sO é assim porque em Si

mesma é auto-contraditoria. Por isso Kierkegaard conclui:

A alma é, assim, a auto-contradicdo do temporal e do eterno e, portanto, aqui
pode possuir-se e adquirir-se a mesma coisa a0 mesmo tempo. Mais ainda: se
a alma ¢ esta contradicdo, ela s6 pode ser possuida no modo de ser adquirida
e adquirida no modo de ser possuida (ld., Ibid., p. 16).

Como jé se pode notar, alma aqui ndo designa outra coisa senéo o si mesmo*%,
numa acepgdo visivelmente formal. Ora, se o si mesmo fosse determinado pela
temporalidade,valeria para ele a dialética de Hamlet — “ser ou ndo ser” — que em sua
homogeneidade ndo admite em si uma contradicdo como aquela de que aqui se fala.
Também o eterno, que nao “é ou nao ¢”, mas sempre “¢”, nao pode incluir em si a
contradi¢do daquilo que precisa “ser e ndo ser” para que aquela posse/aquisi¢do seja
possivel. S6 se pode possuir-se e adquirir-se a mesma coisa a0 mesmo tempo porque 0
si mesmo € uma auto-contradicdo do temporal e do eterno. E reparemos bem: ndo o
temporal em si que se une com o eterno em si, cada um separadamente, mas o temporal
que € em si no eterno e o eterno que é em si no temporal. Com outras palavras, a auto-
contradigdo referida ndo se refere a unido entre elementos independentes um do outro,
como se se tratasse de conceber cada elemento separadamente fora da contradicdo com
0 seu oposto. Da-se justamente o contrario: o dois termos (neste caso o temporal e 0
eterno) devem ser pensados na constante pressuposicdo de um relativamente ao outro.
Cada elemento é a priori e a posteriori em relagdo ao seu oposto.

Todavia, quando nos deparamos com a afirmacéo dessa auto-contradi¢cdo, SOmos
levados ao mal-entendido de pensa-la como um simples pressuposto dado, como se

126

falassemos que o si mesmo é, por natureza, uma auto-contradicao Com isso

125 A leitura do discurso deixa claro que a “alma” ali ndo tem a acepgio daquilo que dé vitalidade ao
corpo (o sentido mais comum de anima) nem ainda tem a acepcdo de mens ou de algo relacionado a
inteleccdo, a sensibilidade ou coisas afins. Em todo o discurso a alma assume o significado mais formal
de si mesmo (Selv). E o préprio desenvolvimento do texto implica em uma explicitacdo do sentido do si
mesmo, embora essa determinacdo aparec¢a intrinsecamente associada a explicitacdo do significado da
paciéncia.

126 E notavel que a nogdo de natureza, assim como as de esséncia ou de substincia, se tornam
probleméticas quando o que estd em causa é a auto-contradi¢do que o “si mesmo” é. Veja como ja a
propria linguagem nos trai: dizemos que o si mesmo “¢” uma auto-contradi¢do, quando na verdade o fato
de ser uma auto-contradi¢do anula o sentido determinado do verbo “ser”. Nao existe, portanto, um
pressuposto antropologico pura e simplesmente, como se a afirmagdo “o si mesmo ¢ uma auto-
contradi¢do” dissesse formalmente o mesmo que “o homem ¢é um ser racional”. A auto-contradi¢do ndo é
uma simples predeterminagdo, mas uma (in)determinacdo contraditoria. A mesma questao € discutida em

101



pretende-se ter algo assegurado como um “ponto de partida”, algo, por assim dizer,
estabelecido, dado, concluido, numa palavra, ja adquirido. Mas assim incorremos num
equivoco, pois o fato de o si mesmo ser uma auto-contradicdo anula justamente a sua
aquisicdo imediata como algo dado. Com outras palavras: em sendo uma auto-
contradicdo o si mesmo sO pode ser pressuposto na medida em que € proposto e
proposto na medida que é pressuposto. Significa que ndo existe uma pressuposi¢cdo pura
e simples, mas uma pressuposi¢cdo que precisa constituir-se enquanto tal — uma
determinacdo indeterminada ou uma indeterminacdo determinada, para acentuarmos
novamente a contradicéo.

Ora, aquilo que fica acentuado pela expressao “adquirir a sua alma” ¢ refor¢ado
quando se acrescenta: “na paciéncia”. Isso porque o proprio enunciado adquirir a sua
alma ja traz em si uma referéncia a paciéncia. Como explica Kierkegaard, o enunciado
adquirir a sua alma “compreende s6 por si uma exortagdo a paciéncia (...) adquirir a sua
alma inclina logo o espirito para a tranquila, mas incansavel, ac¢ao” (1d., Ibid., p. 26). A
propria acepgao de “adquirir” ja remete a uma acdo na paciéncia — por isso ndo se fala
em “agarrar” a sua alma, toma-la, conquista-la, como se tudo se desse no instante e de
uma vez por todas. Antes trata-se de adquiri-la, 0o que indica ja uma acdo constante,

sempre renovada ou, como se disse, incansavel.

Aquilo que ja ¢é sublinhado pela expressdo ‘“adquirir” fica ainda mais
incisivamente inculcado com o que se acrescenta: na paciéncia. Sim, o
préprio enunciado, na sua totalidade, é como que uma imagem da aquisi¢do
no seu todo: que esta se processa do mesmo modo que o enunciado progride
na sua expressao, quer dizer, que o todo é uma repeticdo. Néo se fala de
conquistar, de cacar ou de apreender alguma coisa, mas de ficar sempre e
cada vez mais tranquilo, porque aquilo que deve ser adquirido est& no interior
de cada um, e 0 mal reside no fato de o homem estar fora de si (lId., Ibid., p.
28).

A passagem diz muito, talvez mais do que podemos abordar aqui, mas importa
que destaquemos alguns pontos que por ora nos parecem mais relevantes. Kierkegaard
afirma que o proprio enunciado (“Adquirir a sua alma na paciéncia”) ¢ uma imagem,
um correlato da propria aquisicdo em si mesma. Significa que 0 mesmo “movimento”
que encontramos no enunciado estd presente na aquisicdo propriamente dita. O
enunciado se expressa como numa repeticdo de si mesmo nos seus termos, quer dizer,

cada um dos termos é, por assim dizer, uma repeticdo do enunciado mesmo; por outro

outros termos no texto de Nuno Ferro intitulado Anti-Climacus e a nogdo de natureza humana: uma
passagem d’A Doenca para a Morte, In.: FERRO, 2011.

102



lado, o préprio enunciado esta repercutido em cada um de seus termos. Com outras
palavras, ha algo que soa redundante, pleonastico, no enunciado em questdo. Mas o que
importa € que tal enunciado, enquanto forma de exprimir algo, aparece numa relacéo de
correspondéncia com aquilo que se destina a exprimir. O que essa correspondéncia
expressa € que a aquisicdo se da — assim como no enunciado — numa repeticdo. Em
outro lugar Kierkegaard afirma com mais precisdo que o referido enunciado

compreende uma repeticdo que reduplica™®’

. Com isso se diz — dada a correlacédo entre
o enunciado e aquilo que ele exprime — que a prépria aquisicdo da alma na paciéncia
deve se dar numa (ou como uma) repeticdo que reduplica. Para que compreendamos
melhor o que isso significa, é necessario que fique mais bem definido o que se entende
aqui por repeticdo (Gjentagelse) e por reduplicacdo*® (ou redobramento, Fordoblelse),
ainda gque apenas en passant.

Referindo-se a aquisi¢do da alma na paciéncia Kierkegaard a certa altura afirma:
“Aquele que cresce na paciéncia cresce e ¢ promovido. E que é entdo isso que nele
cresce? E a paciéncia. A paciéncia cresce, portanto, nele; e por meio de que é que ela
cresce? Pela paciéncia” (Id., lbid., p. 25). Citamos essa passagem porque nela se
percebe um redobramento (ou reduplicacdo) no sentido que aqui se quer destacar.
Também n’As Obras do Amor afirma-se o mesmo movimento quando se diz: “Amor
edifica, e isso significa: ele edifica amor (...) Amor € o fundamento, amor é o edificio,
amor edifica. Edificar é edificar amor, e é o amor que edifica (KIERKEGAARD, 2005,
p. 247). O movimento redobrado é evidente nos dois casos, mas o que ele significa mais
precisamente?

Ainda n’As Obras do Amor, Kierkegaard descreve esse redobramento (ou

reduplicacdo) como segue:

Quando, em contrapartida, o eterno estd no homem, entdo esse eterno se
redobra nele de tal maneira que a todo momento em que esta nele, esta nele
de uma maneira dupla: em direcéo para fora e em direcdo para dentro, de
volta para si mesmo, mas de tal maneira que isso constitui uma sé e a mesma
coisa; pois sendo ndo ha redobramento (KIERKEGAARD, 2005, p. 316).

A despeito da dificuldade que a passagem envolve, é facil perceber que o que se
descreve nela é justamente aquilo que acabamos de ver nos exemplos acima, em relagédo

a paciéncia e ao amor. Quando o eterno estd no homem — e a paciéncia e 0 amor sdo

127 en fordoblende Gjentagelse. Cf. Id., Ibid., p. 26.
128 para um estudo mais completo dos conceitos de repeticdo e de reduplicagdo conferir a longa nota
explicativa (nota “65” dos tradutores) em KIERKEGAARD, 2007a, pp. 168-212.

103



“eternos” que estdo no homem — esse eterno sai de si mesmo em direcdo a si mesmo — 0
que € o mesmo que dizer que a paciéncia cresce na (e pela) paciéncia ou que 0 amor € o
que edifica e 0 que é edificado por si mesmo. Assim podemos notar com maior
facilidade aquele movimento “em dire¢ao para fora” (para o exterior) € a0 mesmo
tempo “em dire¢do para dentro” (para o interior). Afirmar que o eterno se redobra ou se
reduplica no homem significa que ao se relacionar com o sujeito, o contetdo daquela
determinacdo eterna, se pudermos falar assim, passa a constituir a prépria forma da
relacdo do sujeito para com ele [para com o contetdo]. Quando a paciéncia esta no
homem, o contetdo (a paciéncia), o “0 qUé”, passa a constituir a forma “como” o sujeito
se relaciona com ele — se relaciona na paciéncia. Assim também, e, sobretudo, com o
amor: quando o amor estd no homem, ele se redobra, de modo que a prépria forma da
relacdo para com o amor é constituida pelo amor; o sujeito se relaciona com o0 amor no

amor, num movimento de retorno a si mesmo. Como explica Nuno Ferro?,

Quando se da semelhante reduplicacéo, o termo da relacdo € a prépria forma
da relacdo que se tem com ele e é também nesse sentido (com essa inteira
absorcdo, configuragdo por ele) que a relagdo integra o contetdo ideal a que
se reporta. Ou seja, a reduplicacdo corresponde a completa interiorizacdo de
um conteudo ideal — o contetido estd no interior da prépria relacdo e é ele
mesmo que faz a relagdo consigo™®.

E sumamente importante reparar nessa interiorizacdo a que corresponde a
reduplicagdo. Quando se diz que o conteldo da relagdo é a propria forma da relacao
que se tem com ele, diz-se com isso que a propria forma da interioridade do sujeito
passa a ser constituida por aquela determinacdo que se reduplica. Com outras palavras,
uma determinacdo s6 é reduplicavel se puder ser interiorizada no sujeito de tal maneira
que passe a determinar a prdpria forma da interioridade do sujeito. Mas isso significa
também que essa relacdo ndo pode orientar-se para fora de si mesma como numa
exteriorizagdo pura e simples — como quando a paciéncia esta orientada para fora de si
mesma visando a algo diferente de si —, mas tem de ser uma total interiorizacao na qual
a forma da relacdo que o sujeito tem se identifique com o prdprio conteido dessa

relacdo, o que a mantém como algo interior ou voltado para o interior de si mesma.

129 g um trabalho académico como o nosso pudesse ceder espaco para um elogio pessoal, seriamos
levados a elogiar o professor portugués Nuno Ferro pelas suas analises acuradas e seus esforcos no
sentido do aprofundamento explicativo da obra de Kierkegaard, esforgos esses que, de tdo bem realizados,
chegam as vezes a ser quase que geniais. Mas como nosso trabalho é de fato muito académico, somos
obrigados a renunciar a esse elogio e apenas indicar de maneira imparcial a leitura dos comentérios do
Prof. Ferro que, felizmente, estdo escritos em nossa lingua.

130 Em nota (65), KIERKEGAARD, 2007, p, 173.

104



Entretanto, esse movimento de retorno a si mesmo (tilbage i sig selv), que € a prépria
reduplicagdo ou redobramento, ndo pode implicar em uma excluséo da exterioridade,
mas antes em sua transfiguragcdo. Como novamente explica Nuno Ferro em sua nota
explicativa, “a reduplicagdo envolve a transformacdo dos conteldos exteriores, a sua
transfiguracdo num contetdo interiorizavel” *. Para exemplificar isso de maneira
pouco menos formalizada, citemos novamente uma passagem d’As Obras no Amor
onde essa integracéo transfiguradora do exterior aparece de maneira mais evidente. Ler-

se ali:

Contudo, é verdadeiramente assim: a edificacdo € exclusivamente
caracteristica do amor; mas por outro lado, esta qualidade ainda tem
edificantemente a caracteristica de poder se entregar a tudo, de participar de
tudo — exatamente assim como o amor. Assim vemos que 0 amor em sua
qualidade caracteristica ndo se isola; nem se obstina numa certa
independéncia ou num “ser para si” enfileirado com o resto: porém, ele se
dedica inteiramente; o caracteristico é justamente que ele com exclusividade
tem a caracteristica de se entregar (KIERKEGAARD, 2005, p. 244).

Toda a exterioridade, tudo o que ndo pode ser edificante por si ou em si mesmo
— j& que a edificacdo é exclusividade do amor — torna-se edificante no amor, quer dizer:
0 amor transfigura toda a exterioridade de modo que tudo nela passa a ser motivo para a
edificacdo. Com outras palavras, o amor se torna o conteldo de uma vida
transubstanciada no (e pelo) amor. Com isso fica mais claro que a reduplicacdo
envolve, como acima referido, a transfiguracdo dos contetidos exteriores num contetdo
interiorizavel, de modo que se dé uma unificacdo de sentido da existéncia. Tudo passa a
ser determinado por aquele contetdo reduplicado, j& que ele determina a prépria forma
da relacdo do sujeito para consigo mesmo.

Dito isso, podemos agora com maior clareza compreender o que Kierkegaard
pretende acentuar quando afirma que o enunciado “Adquirir a sua alma na paciéncia”
compreende uma repeticdo que reduplica. Embora o conceito de repeticéo
(Gjentagelse) seja fundamental na obra do autor dinamarqués**?, nos limitaremos aqui
apenas a uma referéncia superficial, haja vista que as dificuldades envolvidas na
compreensdo desse conceito excedem os limites deste trabalho.

Nesse contexto, a repeticdo significa justamente a reiteracdo sempre renovada

da reduplicacdo. Rigorosamente, ndo se pode falar em reduplicacéo, no sentido estrito

B34, Ibid., p. 175.
132 N&o esquegamos que em 1843 Kierkegaard, ou melhor, o heterénomo Constantin Constantius, lanca
em Copenhagen um livro cujo titulo é exatamente A Repeti¢do (Gjentagelsen).

105



que analisamos acima, sem que a0 mesmo tempo se fale em uma repeticdo que instaura
sempre e de novo, reiteradamente, essa reduplicacdo. No ambito da temporalidade, toda
repeticdo é uma determinacdo segunda; é sempre uma repeticdo daquilo que foi. Nesse
ambito, aquilo que se repete ndo se repete como o0 evento primeiro se deu, como uma
novidade, mas como algo que, ainda que idéntico, € sempre segundo — poderiamos
dizer, sempre um pouco menos “original” do que aquilo de que € a repeti¢ao.

Quando se trata da reduplicacdo — que em sentido estrito € sempre redobramento
do eterno — a repeticdo é sempre uma determinacdo primeira; é sempre uma repeticdo
daquilo que “¢” — e ndo daquilo que foi —, ou seja, sempre uma instauracdo reiterada do
novo. Enquanto a repeticdo na temporalidade nunca pode ser nova, a repeti¢éo do eterno
¢ a0 mesmo tempo uma repeticdo e é sempre e reiteradamente nova. E isso que
Kierkegaard quer dizer ao afirmar que no enunciado “Adquirir a sua alma na paciéncia”
ndo se fala de uma conquista — como se ja se tivesse assegurado de uma vez por todas
aquilo que precisa ser adquirido na forma de ser adquirido —, nem de uma apreenséao de
algo, mas de ficar (permanecer ou tornar-se [blive]) “sempre e cada vez mais tranquilo”
— no sentido de que sempre se tem 0 novo para adquirir e que essa aquisi¢cdo é uma
repeticdo que constitui sempre uma nova instauracdo do mesmo, sem que Se passe
despercebida a contradicdo aqui envolvida. Se ndo se ficar sempre e cada vez mais
tranquilo, mas, pelo contrario, se quiser ter algo de assegurado no sentido da
temporalidade, entdo ndo se podera adquirir a si mesmo na paciéncia, pois assim ndo se
da nenhuma repeticdo, de modo que a reduplicacdo ndo se concretiza e a aquisicdo se
torna uma conquista definitiva de algo, sim, de algo que s6 se pode conquistar na
impaciéncia e que, portanto, é tudo menos si mesmo.

Dito isso, ja temos elementos suficientes para dar mais um passo nha
compreensdo do enunciado, talvez o passo decisivo. Em que consiste afinal adquirir a si
mesmo na paciéncia? Consiste em adquirir-se a si mesmo tal como se é — nas palavras
de Kierkegaard: “consiste em apreender a sua alma tal como ela ¢” (KIERKEGAARD,
2007a, p. 28). A essa altura ndo precisamos dizer que esse “como ela ¢” ndo ¢ algo
dado, fixo, adquirido de uma vez por todas, como numa aquisicdo temporal, mas
justamente o0 que se adquire na paciéncia. Poderiamos afirmar, para acentuar a
contradicdo, que se trata de adquirir a sua alma tal como se adquire a sua alma — pois a
alma é, por assim dizer, a aquisicdo de si mesma na paciéncia; uma repeticdo que

reduplica.

106



Quando se diz que a tarefa consiste em “adquiri-se a si mesmo tal como se é”, 0
que fica posto em relevo é justamente que a forma reduplicada da aquisi¢do corresponde
a propria forma do si mesmo (Selv) enquanto tal (como existéncia). Mas essa forma
reduplicada é precisamente a paciéncia, de modo que s6 nela o si mesmo € enquanto tal.
Com outras palavras, quando o0 sujeito existente se determina a si mesmo na
impaciéncia, estd fora de si mesmo, ndo se adquire a si mesmo tal como se €, mas tal
como gostaria de ser (ou de deixar de ser). Apenas a paciéncia é o conteudo
reduplicavel que, redobrando-se na forma da relacdo para consigo mesma, conforma-se
com a propria estrutura formal do si mesmo enquanto existéncia. Isso com a importante
ressalva — sem a qual falar em “conformagdo” se torna algo equivoco — de que essa
estrutura formal do si mesmo é a propria paciéncia.

Permanecer na paciéncia é nunca ter nada assegurando definitivamente, sendo a
prépria paciéncia, que ndo € nada exterior, mas interioridade e, por conseguinte , s esta
presente como uma repeticdo reduplicante. Na impaciéncia o0 homem esta fora de si,
voltado para o exterior. Aqui ele consegue conquistar algo, consegue a posse definitiva
de alguma coisa, atinge um objetivo exterior a si mesmo, vive a repeticdo no sentido
usual — repeticdo do temporal, daquilo que ndo é sempre novo —, pode mesmo vir a

conquistar todo o mundo, mas a si mesmo — n&o seria o principal?!*®

—, a si mesmo ele
ndo adquiriu porque s6 poderia fazé-lo na paciéncia — que ndo conquista a posse
definitiva de algo exterior, que ndo atinge um objetivo externo a si mesma, mas vive a
repeticdo no sentido do eterno, no sentido daquilo que é sempre novo.

Por isso Kierkegaard dizia que se trata, na paciéncia, “de ficar sempre e cada
vez mais tranquilo, porque aquilo que deve ser adquirido esta no interior de cada um, e
o mal reside no fato de o homem estar fora de si” (Id., Ibid., p. 28). Nos termos formais
do discurso, estar fora de si consiste em ndo «adquiri-se a si mesmo tal como se é», i. é.,
na paciéncia. Mais tarde, em A Doenca para a Morte, Anti-Climacus traduzira esse mal
que reside no fato de o homem estar fora de si mesmo como desespero. Aqui, no
entanto, devemos nos limitar apenas a essa rapida referéncia, de modo a remeter o leitor
para o texto de Anti-Climacus sem que a0 mesmo tempo nos comprometamos com seu

contetido, o que excederia os limites de nosso trabalho®*.

33 Em todo o discurso ressoa aquela adverténcia do evangelho: “Que aproveita a0 homem ganhar o
mundo inteiro e perder a sua alma?” (Mc. 8,36)

134 Com outras palavras, se a essa altura enveredassemos pelo texto de Anti-Climacus nos veriamos de
fato “desesperados” em decorréncia da complexidade na qual nos achariamos enredados. Em todo caso, é
em A Doenca para a Morte que fica determinada com maior rigor a relacdo entre o tornar-se si mesmo

107



De tudo que ficou dito acima, depreende-se por fim que a forma reduplicada da
paciéncia corresponde a prépria estrutura formal da existéncia enquanto tal, sensu
strictissimo. Com efeito, no sentido mais estrito a existéncia ndo diz sendo si mesmo
(Selv). S6 0 homem enquanto si mesmo existe e sé a existéncia do homem enquanto si
mesmo € existéncia em sentido estrito. A paciéncia corresponde a existéncia engquanto
interesse, 0 que se torna evidente quando reparamos na auto-contradicdo em que
consiste a aquisicdo da alma na paciéncia — auto-contradigdo essa que se exprime “com

concisa ambigtiidade” na palavra inter-esse **°.

*

O carater acentuadamente formal de tudo o que até entdo vem sendo discutido &,
de alguma maneira, tensionado a todo instante pela referéncia constate a paciéncia. 1sso
porque, embora todo o discurso sobre a aquisi¢do da alma seja claramente formal, a
paciéncia ndo deixa de ser um conteldo existencial, algo que se da na existéncia
concreta — ndo na existéncia no pensamento [Tanke-Existents] — e que, enquanto tal,
reclama a todo 0 momento por uma desformalizacdo na existéncia™®.

No que segue, veremos como a paciéncia pode ser entendida de maneira menos
formalizada, embora tenhamos sempre em mente que a Unica maneira de desformaliza-
la verdadeiramente é repercutindo-a na existéncia — sendo pacientes. Partindo entdo
dessa significacdo menos formal da paciéncia, faremos um percurso por outros
discursos, nos limitando, por motivos programaticos, aqueles compreendidos no ano de
1847"%

(Selv) e as formas de fracasso desse movimento de apropria¢do de si mesmo (desespero). Também é aqui
que a nog¢do de si mesmo recebe uma determinacdo mais clara nos termos de uma relacdo que se relaciona
consigo mesma (Cf. SKS 11, 129).

135 Cf. supra, p. 66. Deixamos aqui essa questdo na forma de um bosquejo para poder trata-la de maneira
mais satisfatoria em nossa conclusdo. Isso porque a relagdo que esbocamos aqui entre a existéncia
enquanto inter-esse e a aquisi¢do de si mesmo (ou do si mesmo [Selv]) na paciéncia, ficara melhor
compreendida quando fizermos um apanhado geral de nosso trabalho levando em conta a inter-relacéo de
complementaridade entre os trés capitulos que o compdem. Veremos entdo como os temas da liberdade
(cap.1), da existéncia como interesse e da verdade como subjetividade (cap. 2), e da aquisicdo de si
mesmo (cap.3), se complementam mutuamente na formagdo de uma compreensdo geral, ou melhor, de
uma possibilidade de sentido da existéncia humana assim como a entende Kierkegaard.

136 A estratégia do discurso leva em conta justamente isso: que cabe ao leitor a desformalizag&o do que ali
aparece apenas de maneira formal. Por isso toda leitura como a nossa, que tenta apreender o carater
formal do discurso, ndo condiz de maneira nenhuma com o modo como o discurso, por assim dizer,
gostaria de ser lido. SO existe uma razdo para tanta formalizacdo: a desformalizagdo por parte do leitor
que, interessado, doa ao discurso o contetdo de sua vida, de modo que s6 entdo o discurso passa a fazer
sentido.

37 Na concepcdo inicial de nossa pesquisa, tinhamos a intencéo de ir além dos discursos de 1847 ao
empreender um estudo pormenorizado sobre A Doenca para a Morte (1849) — obra de dificil classificagdo
no corpus kierkegaardiano porque, apesar se seu carater eminentemente religioso, é assinada por um

108



3.4. Liberdade na Paciéncia

Gostariamos de iniciar com uma longa e significativa citacdo dos Discursos

Edificantes em Diversos Espiritos'*® onde ler-se o seguinte:

Mas o que é entdo a paciéncia? N&o é a paciéncia precisamente a coragem
que livremente aceita o sofrimento que ndo pode ser evitado? (...) Por isso, a
paciéncia (se se quiser dizer assim) opera um prodigio ainda maior do que a
coragem, pois a coragem dirige-se livremente para o sofrimento que podia ser
evitado, mas a paciéncia torna-se livre no sofrimento inevitavel. Por meio da
sua coragem, o homem livre deixa-se livremente aprisionar, mas, por meio da
sua paciéncia, o prisioneiro torna-se livre, ndo, porém, no sentido que deixa o
carcereiro ansioso ou com medo. A impossibilidade exterior de conseguir
tornar-se livre do sofrimento ndo impede a possibilidade interior de conseguir
efetivamente tornar-se livre no sofrimento (...) Pois pode ser-se for¢ado ao
interior de um estreito carcere, pode ser-se forcado a sofrimentos para toda a
vida, e a necessidade é quem forca. Mas ndo se pode ser forgado a paciéncia.
Se aquilo que for¢a, na necessidade, exerce pressao sobre uma alma que ndo
tem e ndo quer ter a forca elastica da liberdade, entdo a alma é certamente
oprimida, mas ndo se torna paciente. A paciéncia é a contra-pressdo da
elasticidade, mediante a qual o forcado se torna livre naquilo que o forga.
(...). Quando um homem independente escolhe livremente a dificuldade, diz-
se entdo: ele é estranho, «ele que podia passar tdo bem no 6cio e ceder
comodamente a cada um dos seus desejos». E quando o forgado € paciente no
sofrimento, entdo diz-se: «olha muito obrigado! Ele é forcado a isso, faz da
necessidade virtude». Inegavelmente, ele faz da necessidade uma virtude,
esse € precisamente o segredo, essa € justamente a mais significativa maneira
de expressar o que faz; ele faz da necessidade uma virtude, vai buscar uma
determinagdo da liberdade (virtude) aquilo que esta determinado como
necessidade. E precisamente nisso que reside a cura pela decisdo do eterno:
que aquele que sofre livremente aceite o sofrimento imposto. Tal como quem
sofre encontra alivio em se abrir em confidéncia com um amigo, assim
também a salvagdo pela decisdo do eterno — que aquele que sofre, enquanto a

pseudénimo que ndo cumpre simplesmente o mesmo papel dos pseudénimos anteriores na medida em que
representa uma personalidade cristd em sentido elevado. No decorrer da pesquisa o programa inicial
sofreu algumas alteracBes. Percebemos — o que ndo é algo meritério porque deveras evidente — que a
discussdo empreendida em A Doenga para a Morte pressupde uma rica gama de formulacfes prévias
presentes sobretudo nos Discursos — sejam pré ou pds 1846. Resolvemos entdo, antes de empreender um
estudo sobre o texto de Anti-Climacus, nos voltar de alguma maneira para alguns desses Discursos —
correspondentes tanto a primeira fase, como é o caso de Adquirir a sua alma na paciéncia, quanto ao
primeiro momento da segunda fase, que compreende os Discursos Edificantes em Diversos espiritos (Cf.
infra, nota 138) e as Obras do Amor: algumas consideragdes cristds em forma de discursos, ambos de
1847. Com isso pretendemos fornecer uma discussdo que, se bem realizada, servira como uma
abordagem preliminar daquilo que serd mais tarde revisitado por Kierkegaard/Anti-Climacus em A
Doencga para a Morte. Assim, embora este capitulo valha por si mesmo, a0 mesmo tempo cumpre o papel
de uma deixa que sinaliza para o aprofundamento que os temas aqui tratados recebem no texto de Anti-
Climacus.

138 Série publicada em marco de 1847 e que inaugura a énfase dada por Kierkegaard ao carater religioso
de toda a sua producdo. Nao dizemos que esses discursos inauguram a obra religiosa de Kierkegaard, o
gue seria um equivoco sem cabimento, mas que inauguram a énfase que a partir de 1847 Kierkegaard da a
sua producdo religiosa. Com efeito, a partir desse ano Kierkegaard torna explicito que desde o inicio ele
foi e continuava sendo um autor religioso, cuja preocupagdo primeira votava-se para o problema de
tronar-se cristdo. Sobre isso Cf. Ponto de Vista do meu trabalho como autor (SKS, 16, 11). Em portugués
Cf. KIERKEGAARD, 2002, p. 24; p. 55.

109



imposicdo da necessidade como que quer oprimir o coracdo, se abra para o
eterno e eternamente consinta em querer sofrer tudo. Pois esta alguma vez
preso aquele para quem a porta estd aberta: a porta de duas batentes da
eternidade! Estd alguma vez sob imposicdo aquele que é eternamente livre!
Quando Paulo disse: e sou um cidaddao romano! O governador ndo ousou
aprisiona-lo, e foi deixado livremente em cativeiro. Quando um homem ousa
dizer: eu sou um livre cidaddo da eternidade, entdo a necessidade ndo o pode
aprisionar a nao ser em livre cativeiro (SKS 8, 220-221) **.

Toda a passagem articula uma compreensdo determinada, a saber: que a
paciéncia é uma determinacdo da liberdade na necessidade, ou seja, que a paciéncia
encontra uma possibilidade interior onde reina a necessidade. O milagre da paciéncia €
o0 de transformar a necessidade em liberdade, de modo que quanto maior e mais forte for
a necessidade, tanto maior e mais forte sera a liberdade. Todo o esforco da necessidade
é o0 de abolicdo da possibilidade, mas a paciéncia encontra a possibilidade onde s6 se
divisava a necessidade. Esta Gltima tem o poder de forcar, quer dizer, tem o poder de
anular quase toda possibilidade, mas n&o pode anular a possibilidade da paciéncia. E o
que se quer dizer quando se afirma que “ndo se pode ser forcado a paciéncia”: ndo
apenas que a paciéncia € uma determinacdo da liberdade, mas também que a
necessidade ndo pode exercer sua forca sobre a paciéncia no sentido de anular a sua
possibilidade. Porque a paciéncia € uma determinacdo da liberdade, ela é sempre e cada
vez mais possivel, tanto quanto maior for a necessidade que a tenta constranger. Com
outras palavras, a paciéncia comeca por divisar uma possibilidade na necessidade. S6
entdo o eterno se abre e a liberdade se torna possivel**.

E n’As Obras do Amor que a importancia dessa abertura para a possibilidade
aparece de forma mais clara. Nas consideragcbes O amor espera tudo — e no entanto
jamais é confundido podemos ler o seguinte:

[TFLLR

O eterno “¢”; mas quando o eterno entra em contato com o temporal ou nele
se insere, eles ndo se encontram no “presente”, pois assim o presente seria ele
mesmo o eterno. (...). Quando entdo o eterno esta no temporal, ele o esta no
futuro (pois ndo pode agarrar o presente, e o passado afinal ja passou), ou na
possibilidade. O passado é o real, e o futuro, o possivel; eternamente, o
eterno é o eterno, mas no tempo, o eterno € o possivel, aquilo que ha de vir.
(...). O possivel é, enquanto tal, sempre algo duplo, e o eterno se relaciona, na

39 Tradugéo de Nuno Ferro e M. Jorge de Carvalho em KIERKEGAARD, 20074, p. 38 (em nota).

% Importa que percebemos que o préprio movimento de “descobrir” a possibilidade é j4 um movimento
da paciéncia na paciéncia e nao fora de si mesma. A paciéncia nao descobre a possibilidade para s6 entéo
tornar-se paciente, ela descobre a possibilidade em sendo paciente na necessidade. E quase como se a
paciéncia gerasse a possibilidade, embora ndo a possa propriamente gerar porque s6 pode ser “paciéncia”
porque a possibilidade, por assim dizer, ja existe — é a possibilidade do eterno, por isso a relagdo de
sucessao é trocada pela de simultaneidade que no tempo aparece como contraditoria.

110



possibilidade, de igual forma a sua dualidade (KIERKEGAARD, 2005, p.
281).

Que fique bem entendido: o eterno esta na possibilidade (ou é o possivel) ndo no
sentido de que a possibilidade seja o eterno. O que se diz é que o eterno, quando esta na
temporalidade, tem seu lugar na possibilidade, € o possivel no sentido de que € possivel
— e s6 pode ser no tempo na forma de ser possivel — e ndo no sentido de que o possivel é
o eterno, afinal o possivel ¢ apenas possivel, enquanto o eterno “¢”. Dizer que o possivel
é apenas possivel equivale a dizer que ele estd sempre na dualidade ou que é sempre
algo duplo: é possibilidade disto ou daquilo — ora, é quase que redundante dizer que o
possivel é sempre algo duplo —, se ndo o fosse ndo seria possivel, mas necessario.

A necessidade, quando ndo se usa contra ela a forca elastica da liberdade, quer
romper com a possibilidade e torna-la em impossibilidade. No entanto, a necessidade
pode determinar muita coisa, mas ndo pode jamais determinar a liberdade nem
tampouco impossibilita-la, pois quando o tenta, a forca elastica da liberdade sabe muito
bem usar a forca da necessidade contra ela mesma, tornando-se assim ainda mais livre.
Mas isso se d& quando a liberdade abraca a possibilidade de si mesma e espera na
paciéncia. Para que possamos compreender melhor o que acabou de ser dito, € mister
que reparemos mais detidamente no sentido que aqui é dado a possibilidade.

Ainda n’As Obras do Amor, em continuacdo ao supracitado, Kierkegaard

€SCreve:

Por outro lado, quando o homem a que o possivel diz respeito se relaciona de
maneira igual ao duplo aspecto do possivel, dizemos que ele fica na
expectativa. Estar na expectativa inclui a mesma duplicidade que o possivel
tem, e ficar na expectativa é relacionar-se com o possivel pura e
simplesmente como tal. Em seguida, a relagdo se divide conforme a opcédo da
pessoa que esta na expectativa. Relacionar-se na expectativa para com a
possibilidade do bem, é esperar (...). Relacionar-se na expectativa para com a
possibilidade do mal, é temer (1d., Ibid, p. 282).

A passagem, apesar de aparentemente simples, envolve uma complexidade que
pode, a primeira vista, passar despercebida. Kierkegaard afirma que <“ficar na
expectativa é relacionar-se com o possivel pura [reent] e simplesmente como tal”, mas
logo em seguida completa que entdo “a relacdo se divide conforme a opgdo da pessoa
que esta na expectativa”. A dificuldade surge quando justapomos essas duas afirmagoes,
pois a relacdo para com o possivel é, na primeira afirmagdo, uma relagdo que nao

interfere no possivel (dai falar-se no possivel pura e simplesmente). J& na segunda

111



afirmacdo, e no que segue a ela, a relacdo para com o possivel determina a prépria
possibilidade, quer dizer, a relacdo interfere no possivel com o qual se relaciona, de
modo que ao se relacionar dessa ou daquela maneira, elege-se essa ou aquela
possibilidade. Significa que, a rigor, parece nao ser possivel falar em uma possibilidade
“pura e simples”, ja que toda possibilidade diz respeito a relacdo que se tem para com
ela; € sempre um possivel para alguém. Dito de maneira mais geral: o possivel é a
forma, mas a relacdo com o possivel é o seu contetido. Pensado de maneira meramente
formal, o possivel pode ser puro e simples, mas ndo rigorosamente. Com efeito, o
possivel é sempre o possivel no modo da relacdo que se tem para com ele; a rigor ndo
existe uma possibilidade pura; possibilidade é sempre possibilidade para...,
possibilidade de... e possibilidade na/o.

Aquilo que estd determinado como necessidade oprime aquele que néo
consegue divisar ai a possibilidade do eterno. A necessidade — por exemplo, na forma
do sofrimento inevitavel —, por assim dizer, oprime a possibilidade, de modo que se ndo

se converte a necessidade pela forca elastica'**

da liberdade, o sujeito desespera, isto ¢,
perde a possibilidade. Com efeito, “qualquer um que viva sem possibilidade, esta
desesperado, ele rompe com o eterno ¢ acaba arbitrariamente com a possibilidade” (lId.,
Ibid., p. 284). De fato, renunciar a possibilidade € justamente desesperar, 0 que deve ser
entendido em sentido concreto porque se trata ndo da possibilidade pura e simples, mas
da possibilidade no modo da relacdo que se tem para com ela.

Na indiferenca, o bem e o mal sdo igualmente possiveis. No temor, o olhar se
fixa na possibilidade do mal frente a possibilidade do bem, de modo que esta se reduz
apenas a uma possibilidade que pode a todo instante ser impedida pela possibilidade do
mal — teme-se que o bem ndo se atualize e que ao invés disso sobrevenha o mal. Na
esperanca o olhar descansa na possibilidade do bem, que atualiza sempre e a cada vez a
exclusdo reiterada da possibilidade do mal — espera que 0 mal ndo se atualize e ao invés
disso sobrevenha o bem. No desespero, por sua vez, o bem e o mal ndo sdo igualmente

possiveis como na indiferenca, o olhar ndo se fixa na possibilidade do mal, como no

141 sabemos que o conceito de forca elastica tem sua origem no problema fisico da elasticidade dos
corpos. O fisico inglés R. Hooke (1635-1703) formulou uma lei geral (Lei de Hooke) que determina a
relagdo de proporcionalidade entre a forga aplicada em determinado sistema elastico — por exemplo, sobre
uma mola com uma extremidade fixa e outra livre — e a forga elastica vetorialmente oposta a forca
aplicada. O que mais aparece importar para Kierkegaard na compreensdo desse conceito € a sua expressao
vetorial. 1sso porque, segundo a lei de Hooke, o vetor forca elastica possui sentido oposto ao vetor forga
aplicada (deformacéo), quer dizer: quanto maior a forga aplicada, maior sera a forga elastica em sentido
oposto. A liberdade como forca elastica possui entdo a particularidade de intensificar-se na medida em

que a forca da necessidade a tensiona.

112



temor, nem descansa na possibilidade do bem, como na esperanga, mas se esgazeia ao

assumir a impossibilidade do bem:

O desesperado sabe também o que hd na possibilidade, e contudo ele
renuncia a possibilidade (pois renunciar a possibilidade é precisamente
desesperar), ou, mais exatamente, ele se atreve, insolente, a assumir a
impossibilidade do bem. Aqui ainda, se mostra como a possibilidade do bem
¢ mais do que possibilidade; pois quando alguém ousa assumir a
impossibilidade do bem, entdo a possibilidade, em sua totalidade, se esgota
para ele (1d., Ibid., p. 286).

A passagem introduz uma afirmacdo de dificil compreensdo ao dizer que a
impossibilidade do bem implica no esgotamento ndo sé da possibilidade do bem, mas
da possibilidade “em sua totalidade”. Quer dizer que ao assumir a impossibilidade do
bem, o desesperado renuncia a prépria possibilidade. Isso significa, por outro lado, que
a possibilidade do bem ndo é uma possibilidade pura e simplesmente, mas uma
possibilidade que determina a propria possibilidade como um todo. Se tivéssemos que
ousar uma interpretacdo mais precisa da relacdo em questdo diriamos que a
possibilidade do bem equivale a propria possibilidade da possibilidade. Se a
possibilidade do bem é rejeitada, rejeita-se com isso a propria possibilidade da
possibilidade, numa palavra, a possibilidade ¢é impossibilitada. Mas precisamos
perguntar o porqué dessa relacdo. Por que o bem sustenta a possibilidade de tal maneira
gue poderiamos até afirmar que, bem entendido, a possibilidade é o bem?

Embora ndo tenhamos uma resposta segura para essa questdo, parece-nos — e 0
tom de suposi¢do deve mesmo ser enfatizado aqui —, parece-nos que “a possibilidade do
bem ¢ mais do que possibilidade” porque s6 o bem eterniza o possivel, de modo que
este ndo se torna um possivel até certo ponto, mas o eternamente possivel. Com efeito,
esperar 0 bem (decidir pela possibilidade do bem) é esperéa-lo para além do tempo; a
possibilidade do bem se estende para a eternidade porque a possibilidade do bem é o
eterno (Cf. Id., Ibid., p. 282). A possibilidade do bem ndo esta determinada nos limites
da temporalidade, mas se estende para a eternidade; ndo encontra seu fim no tempo, na
dupla acepcao de fim: como “aniquilagao” e como “meta”. Na temporalidade o bem ¢
sempre aquilo que se tem e aquilo que se visa — tal qual a paciéncia que precisa ser
adquirida na paciéncia. Temos ai a contradi¢cdo propria do eterno quando posto no
tempo. Ele esta no tempo mas, por assim dizer, seu reino nao é deste mundo, quer dizer,
permanece o eterno que, no tempo, assume a forma da contradi¢cdo. Por isso

Kierkegaard pode afirmar:

113



A eternidade esta, com o possivel, sempre bastante proxima para ficar ao
alcance da méo, e contudo suficientemente afastada, para manter o homem
avancando rumo ao eterno, andando, andando para a frente. (...). Pois atrair é
estar sempre tdo préximo quanto afastado, de modo que aquele que espera é
mantido sempre esperando, esperando tudo; é mantido na esperanca do
eterno, que na temporalidade é o possivel. (1d., Ibid., p. 285-6).

Agora, é possivel esperar assim sem que essa espera seja uma espera paciente? E
possivel manter-se na esperanca do eterno sem que se espere na paciéncia? Ora,
podemos muito bem afirmar, sem perder em nada o rigor do que precisa ser dito e até
mesmo acentuando-o, que toda esperanca € paciente e toda paciéncia é esperangosa. Ser
paciente é, entdo, ser capaz de esperar ainda que a necessidade force e queira
transformar a esperanca em desespero. Entdo € preciso encontrar uma determinagdo da
liberdade para aquilo que esta determinado como necessidade. E preciso que, logo que o
olhar queira vidrar-se na necessidade, se possa divisar a possibilidade — possibilidade
sempre aberta e “possivel” para aquele que decidiu pela possibilidade do bem. Sim, a
necessidade ndo pode aprisionar aquele que se decide para a eternidade, cuja meta vai
além dos limites do temporal e rompe, no tempo, com as cadeias do tempo, mantendo-se
livre ainda que dentro dos limites em que a temporalidade lhe situa. Por isso “Quando
um homem ousa dizer: eu sou um livre cidaddo da eternidade, entdo a necessidade ndo o
pode aprisionar a ndo ser em livre cativeiro”. Mas nao se pode dizer isso uma tnica vez,
sem que no dito esteja presente a repeticédo; dizé-lo consiste em escolher dizé-lo a todo
instante, “do bergo ao timulo”, numa palavra, consiste em dizé-lo na paciéncia. Nesta,
o0 individuo escolhe conformar-se com a sua eternidade, num ato de liberdade que se
apropria da possibilidade e a transforma em virtude do eterno. Na paciéncia a
possibilidade — que é em si formalmente neutra — assume um conteudo eterno, torna-se

59 142

possibilidade do bem. Assim fica-se “sempre e cada vez mais tranquilo , pois o que

se espera ndo é mais a possibilidade angustiante, mas a possibilidade determinada pela
liberdade na paciéncia. Nesta 0 homem é eterno nos limites da temporalidade®®®, &

infinito nos limites da finitude, é livre nos limites da necessidade.

142 Cf. supra, p. 102.

%3 A temporalidade é aqui sindnimo de necessidade, pois o tempo é o que prende, limita, constrange, o
gue em Ultima analise pode ser dito assim: a temporalidade equivale a necessidade porque no tempo a
morte é necessaria. A inevitabilidade da morte expressa justamente que na temporalidade estamos sob o
peso da necessidade. Sim, mas apenas por um lado. Com efeito, 0 homem nédo é como o animal ou a
planta, que vivem Unica e exclusivamente na temporalidade, mas vive o eterno no temporal, existe numa
situacdo critica em que a temporalidade e a eternidade se unem. Quando o eterno fecunda o tempo, entéo
nasce o homem.

114



Na expectativa a possibilidade angustia, na paciéncia ela tranquiliza. Com isso,
nota bene, retornamos ao ponto de partida do nosso trabalho (Capitulo I). Se 0 homem
ndo divisa a possibilidade entdo esta desesperado. Mas e se a divisa? Estard por isso no
S0ssego que a paz proporciona? Ora, é possivel, mas de maneira nenhuma necessario,
pois a possibilidade — se ndo esquecermos o que ficou dito no nosso primeiro capitulo —
engendra angustia. Sim, a possibilidade engendra angustia, mas a angUstia sé oprime
aquela alma que ndo tem e ndo quer ter a forca elastica da liberdade na paciéncia.

**k*

A maneira de uma conclusio devemos entdo remeter o fim deste capitulo ao
inicio do primeiro. Ali faziamos referéncia ao CAPUT V d’O Conceito de Angustia e a
sua introducdo que tomava como mote um curioso conto dos irmdos Grimm no qual se
narra a histéria de um rapaz que saiu a aventurar-se pelo mundo para aprender a
angustiar-se. Diziamos que o fato de aquele mogo ndo saber o que é sentir calafrios de
medo, mostrava que ele ndo tinha olhos nem ouvidos para a possibilidade. No entanto,
“s6 quem ¢ formado pela possibilidade estd formado de acordo com a sua infinitude”
(KIERKEGAARD, 2010a, p. 164). Para usar as ultimas palavras daquela passagem
supracitada, diriamos que s6 quem é formado pela possibilidade pode se afirmar um
livre cidaddo da eternidade. Isso porque a possibilidade, como o diz Haufniensis, ¢ “a
mais pesada de todas as categorias™ (ld., Ibid., p. 164). Ora, aquilo que é necessério
oprime, aflige, mas ndo angustia. A angustia de um sofrimento inevitavel, por exemplo,
n&o reside na realidade do sofrimento, mas na possibilidade de sua permanéncia ou de
sua intensificacdo. Por isso a possibilidade ¢ a categoria mais pesada: “na possibilidade
tudo € igualmente possivel, e agquele que, em verdade, foi educado pela possibilidade
entendeu aquela que o apavora tao bem quanto aquela que lhe sorri” (1d., Ibid, p.164). A
infinitude da possibilidade mergulha o individuo na angtstia***; os horrores da
possibilidade ultrapassam infinitamente aqueles da realidade — ndo foi a toa que a

sensata Else sucumbiu & possibilidade'**. Diz Haufniensis:

144 Cf. KIERKEGAARD, 2010, p. 165. Cf. também o Gltimo tépico do Capitulo I.

5 Ainda no Caput V d’O Conceito de Angiistia Haufniensis afirma que aquele que é formado pela
possibilidade, se comeca da maneira errada e entende mal a angustia, esta exposto ao perigo do suicidio
(Cf. Id., Ibid., p.167).

115



Na realidade efetiva jamais alguém se tornou tdo infeliz que ndo tenha
conservado um restinho de esperanca, e diz 0 senso comum com toda a
verdade: quem ¢é jeitoso sabe arranjar-se. Mas aquele que penou na
infelicidade ao frequentar o curso da possibilidade, perdeu tudo, tudo, como
nunca ninguém na realidade o perdeu. Mas se entdo ele ndo enganou a
possibilidade, que queria ensinar-lhe, ndo passou a conversa na angustia, que
queria salva-lo — entdo também ganhou tudo de volta como na realidade
ninguém jamais recobrou, ainda que tivesse recobrado tudo reduplicado; pois
o discipulo da possibilidade ganhou a infinitude (...). (Id., Ibid, p. 166-7)

O decisivo estd nisso, em “ganhar a infinitude” na escola da possibilidade.
Aquele que sucumbe a possibilidade fica paralisado no temor ou, o que é pior, adoece
no desespero *°. S6 0 movimento de espera paciente ou de paciéncia esperangosa, mais
ainda, s6 a antecipacao da fé faz com que o angustiado ganhe a infinitude, recupere a si
mesmo de acordo com o eterno, torne-se um livre cidaddo da eternidade. A
possibilidade da ao individuo uma referéncia infinita — tudo é igual e infinitamente
possivel —, mas ao mesmo tempo abre o caminho para uma possibilidade infinita de
relacionar-se com a possibilidade, quer dizer, abre 0o caminho para a possibilidade do
bem, para o eterno. Mas esperar a possibilidade do bem, ser paciente na esperanga, tudo
isso estd incluido no que Haufniensis chama de fé e que tanto serd discutido nos
Discursos de Kierkegaard. A formacdo na angustia, a escola da possibilidade depende,

portanto, da autépsia da fé'*’. Com efeito, como explica Haufniensis:

(...) para que aquele individuo venha a ser formado assim tdo absoluta e
infinitamente pela possibilidade, ele precisa ser honesto frente a possibilidade
e ter a fé. Por fé compreendo aqui 0 que Hegel, & sua maneira, em algum
lugar, corretissimamente, chama de certeza interior que antecipa a infinitude.
Se forem administradas ordenadamente as descobertas da possibilidade,
entdo a possibilidade ha de descobrir todas as finitudes, mas ha de idealiza-

Y8 N'4 Doen¢a para a Morte o desespero (Fortvivlelse) é apresentado como uma enfermidade do
espirito, do Selv (Cf. SKS 11, 129). Kierkegaard ndo utiliza, para designar o que aqui traduzimos por
desespero, o vocabulo Hablgshed, que em inglés traduz-se por hopelessness e em alemdo diz-se
Hoffnungslosigkeit. Tais termos designam, como se pode notar, uma falta de esperan¢a, uma auséncia de
saida, numa palavra, uma desesperanca. Em A Doenga para a Morte o vocabulo utilizado por
Kierkegaard € Fortvivlelse, que no inglés traduz-se por despair e no alemao por Verzweiflung. Neste caso,
0 aspecto destacado aqui vai mais além que a falta de esperanga, embora a inclua. Desespero
(Fortvivlelse) designa antes um falta de confianga, uma desconfianca insegura ou uma inseguranga —
incapacidade de langar-se, de abrir mao de si mesmo ou de perder-se a si mesmo para s6 entdo ganhar-se.
No termo alemdo este carater fica bastante claro, uma vez que a raiz de Verzweiflung remete a der
Zweifel, a divida. Desespero, portanto, inclui a hesitacdo da divida, é uma vacilagdo interior, um tipo de
Unsicherheit (Usikkerhed, em dinamarqués), de inseguranca interior que impede constantemente a
entrega, o lancar-se, o perder-se a si mesmo para encontrar-se. N&do é mera coincidéncia a semelhanca
como as palavras de Cristo nos evangelhos (Cf. Mt 16, 25; Mc 8, 34; Lc¢ 9, 23-27; Jo, 12, 25-26).

147 Tatar-se de olhar por si ou a partir de si mesmo, ndo pelos olhos de um outro, de tal maneira que o
préprio (awto) olhar determina o aspecto (Oyic) daquilo que é visito, quer dizer, enxerga o que um outro
olhar ndo pode divisar. Sobre a ideia de autdpsia da fé Cf. Migalhas Filosoficas (SKS 4, 299;
KIERKEGAARD, 2008a, p. 145).

116



las na forma da infinitude, a ha de mergulhar o individuo na angustia, até que
este, por sua parte, as venca na antecipacao da fé (Id., Ibid., p. 165).

Mas o que é a antecipacdo da fé sendo a atualizagdo incessante e sempre
renovada do eterno no tempo em que se vive, atualizacdo que faz do tempo cronoldgico
um instante kairologico? Ter fé é possuir aquilo que ainda ndo se tem, embora ja se 0
possua, pois a fé o antecipa sem que por nenhum instante cesse de adquiri-lo sempre e
renovadamente. E para o leitor atento ndo é dificil de perceber que a fé entdo inclui a
esperanga (a decisdo eterna pela possibilidade do bem) e a paciéncia (o ato livre e
sempre renovado — a repeti¢éo reduplicante — da aquisicéo do eterno).

O eterno opera uma transubstanciacdo na totalidade da existéncia daquele em
cuja vida o eterno se reduplica — torna-se o contetido e a forma de sua existéncia e, mais
ainda, determina a prépria forma da relacdo que o sujeito tem para consigo mesmo.
Com outras palavras, 0 eterno passa a ser a medida do si mesmo — o que concorda com
aquilo que mais tarde sera dito por Anti-Climacus em A Doenca para a Morte: “A
medida do eu é sempre: aquilo frente ao qual é um eu [Selv] (...)” 2. A peculiaridade
dessa definicdo esta no fato de que aquilo frente ao qual o eu é si mesmo constitui a
determinacdo daquilo que ele €, quer dizer: 0 eu ndo € simplesmente um pressuposto
dado que esta perante algo, mas o0 que o eu € esta determinado por aquilo frente ao qual
ele é o que €. Trata-se, como podemos notar, de uma reduplicacao.

Para que propriamente isso aponta? Para a contradicdo de que 0 eu precisa
tornar-se si mesmo, que a sua “esséncia” precisa ser adquirida **— o que contradiz tanto
a nocdo de esséncia quanto a de aquisicdo —, que 0 Seu terminus a quo é o seu teminus
ad quem, o que é obviamente paradoxal. S6 um aprofundamento da questdo — que
enquanto tal precisaria levar em conta a reflexdo desenvolvida em A Doenga para a
Morte — podera esclarecer qual o sentido concreto dessa auto-contradi¢do e qual o
caminho para lidar com essa situacdo critica sem que se sucumba a ela. Sdo questdes

que poderdo ser abordadas em outra ocasido e que por enquanto permanecem como um

148 «Maalestokken for Selvet er altid: hvad Det er, lige over for hvilket det er Selv (...)» (SKS 11, 193).

19 para Kierkegaard a existéncia ndo precede a esséncia, mas a existéncia é a esséncia no sentido de que,
no homem, sua esséncia é algo que contradiz a propria definicdo de esséncia. A afirmacdo de que a
existéncia precede a esséncia, desconsidera que o Selv é uma sintese cuja relagdo se relaciona consigo
mesma, o que faz com que os termos contraditorios da sintese precisem ser mantidos em uma relacéo de
simultaneidade e ndo de sucessdo. Entre 0s momentos que constituem a sintese — infinitude/finitude;
possibilidade/necessidade, etc. — poder-se-ia acrescentar os termos esséncia/existéncia, de modo que uma
constituicdo da vida que desconsidere a inseparabilidade de ambos os termos continuaria sendo
desespero. Sobre essa relagdo entre 0s momentos que constituem a sintese Cf. A Doenca para a Morte
(SKS, 11, 146-157)

117



convite ou uma provocagdo aquele pesquisador interessado que tenha mais tempo e
disposigdo para de alguma maneira dar-lhes um tratamento mais adequado do que

aquele que aqui lhes pdde ser dispensado.

118



CONCLUSAO

O acabamento é sempre a parte mais dificil de um trabalho — os construtores e
artistas estdo ai para confirméa-lo. Se pudéssemos fariamos um preparo de massa corrida
e aplicariamos sobre as pequenas imperfeices e ranhuras de nossa pesquisa. Depois
lixariamos tudo com apuro e aplicariamos uma tinta de bela coloragdo. Assim talvez o
resultado, depois do devido acabamento, fosse um bom nivelamento e uma admiravel
uniformidade. Mas é uma pena nao se poder trabalhar assim aqui. Com efeito, a “massa
corrida” da filosofia tem a caracteristica peculiar de revelar as imperfei¢fes tanto mais
quanto mais se Ihe aplique sobre a superficie daquilo que se quer aperfeicoar. Assim 0
artesdo filosofico vé-se sempre em apuros — trabalha mais que os demais, esforca-se, faz
tudo com o mais denodado esmero — e 0 que resulta de todo esse esfor¢co? Mais
trabalho, mais imperfeicdes, mais problemas... Uma lastima! E preciso ento resignar-se
e, com a devida humildade, passando por alto as imperfei¢Oes, despedir-se do trabalho
esperando que, noutra ocasido dadivosa, se possa dar-lhe continuidade ou produzir algo
diferente que saia um pouco melhor e mais bem acabado. Assim nos despedimos de

nosso trabalho, mas ndo sem antes dizer umas Ultimas palavras.

Nos trés capitulos que compBem nossa pesquisa tentamos desenvolver um
itineréario de aproximacao da obra de Kierkegaard que, levando em conta trés momentos
distintos de sua producdo, nos desse uma ideia mais abrangente e licida de sua
atividade como autor e da sua forma particular de leitura da existéncia humana.
Abrimos com uma breve men¢do ao problema da comunicacdo visando despertar a
atencdo do leitor para a complexidade de se trabalhar a obra de Kierkegaard
academicamente, apartado-a de sua estratégia extra-textual e da intricada rede de
sentidos que se suspendem e que fazem do ato da leitura algo muito mais ativo do que
se poderia imaginar. A abordagem académica, portanto, ndo é de maneira nenhuma a
melhor forma de se abordar a obra de Kierkegaard, uma vez que esta encontra sua
coeréncia apenas quando vista dentro de um projeto autoral mais amplo que leva em

conta ndo apenas a producdo de um resultado intelectual, visando antes um efeito

119



existencial concreto que atinja os @mbitos de sentido existenciais nos quais o leitor se
encontra deposto™.

Pois bem, a nosso ver, uma aproximacdo da obra de Kierkegaard que
desconsiderasse o papel que o problema da liberdade desempenha em todo o seu
empreendimento ndo conseguiria jamais ser bem sucedida. 1sso porque, como tentamos
mostrar no nosso primeiro capitulo, a forma de leitura que Kierkegaard faz existéncia,
isto é, a possibilidade de sentido da existéncia que Kierkegaard desenvolve ao longo se
sua obra depende fundamentalmente de uma nova compreensao da liberdade que leve
em conta o carater inter-essado do sujeito existente enquanto sujeito livre. Precisamente
por isso a anélise do capitulo dois dedicada ao conceito de inter-esse é indispensavel
para um entendimento mais preciso daquela nova compreensdo da liberdade, cujo
ambito se desloca da reflexdo para a decisdo. Com efeito, a existéncia enquanto inter-
esse expressa a mesma ambiguidade ou a mesma contradicdo que precisa ser mantida
para que a liberdade ndo seja concebida como liberdade de indiferenga. Lembremo-nos,
nesse sentido, que o que caracteriza a existéncia (enquanto inter-esse) é que nela a
idealidade e a realidade, a infinitude e a finitude, o eterno e o temporal, etc.,
permanecem inter-relacionados de modo que a forma desse relacdo é a proépria
contradicdo. Ora, mas a liberdade é justamente a afirmacdo dessa relacdo contraditoria
que se relaciona consigo mesma na forma da contradicdo: ser livre é estar inter-essado
na contradicdo que a prépria existéncia €, o que se expressa dizendo que ser livre é ser
capaz de decidir, ou melhor, é estar sempre jd& na decisdo que mantém a tensdo
contraditéria ao invés de distendé-la na reflexdo. Se o leitor é atento, tera notado que
essa mesma relacdo é retomada no terceiro capitulo em outros termos. A auto-
contradicdo em que consiste a aquisicdo da alma na paciéncia € uma reafirmacao da
existéncia enquanto inter-esse e vice-versa. Ora, a mesma relacdo contraditéria que
caracteriza o conceito de inter-esse, é ela mesma quem determina a auto-contradicéo
que consiste na aquisicdo de si mesmo. Lembremo-nos que no discurso sobre a
paciéncia Kierkegaard escrevia que a alma, o si-mesmo, ¢ a “auto-contradi¢cdo do
temporal e do eterno” (KIERKEGAARD, 2007a, p. 16) !, 0 que pode muito bem ser

10 Todo trabalho académico como 0 nosso é uma comunicacdo de saber (menos indireta do que
gostariamos que fosse) e, portanto, ndo pretende ter nenhuma repercussdo na existéncia do leitor, ou seja,
ndo se presta a reduplicagdo do seu contetdo na forma da existéncia do leitor. Isso em si ja é de alguma
forma uma falsificacdo da obra de Kierkegaard, pois ao comunicarmos seu contetdo fora da forma
original (indireta) em que foi comunicado, transformamos seu sentido em algo distinto, adulterando,
ainda que a contragosto, seu objetivo original.

151 Cf. supra, p. 101.

120



expresso concisamente pela palavra inter-esse — ou ainda pela palavra liberdade,
quando bem entendida.

Toda a unidade de sentido entre esses conceitos — e ndo apenas esses, mas outros
tantos, tais como os conceitos de devir, de edificacdo, de reduplicacdo, de repeticao,
etc. — compde um quadro geral de sentido da existéncia humana que ndo apenas se
expressa em toda a obra de Kierkegaard como um conteddo determinado, mas
determina além disso a forma de seu préprio modo de pensar.

A mais evidente e importante manifestacdo desse “pensamento existencial” é, no
nosso modo de ver, a recolocacdo da questdo da verdade assim como realizada no Pos-
Escrito de Johannes Climacus. Se por um lado a questéo precisa ser recolocada sob um
ponto de vista existencial, por outro lado a prépria compreensdo existencial da verdade
acentua e reafirma aquele ponto de vista centrado na existéncia. Queremos dizer com
isso que ali — assim também no que se refere a liberdade a todas as categorias
existéncias — o contetdo se redobra ou se reduplica na forma em que é abordado e vice-
versa. Por isso a verdade como interioridade corresponde a afirmacdo de existéncia
stricto senso, sem que percamos de vista o carater de reciprocidade aqui em causa. A
prépria definicdo de verdade sugerida por Climacus € uma acentuacdo da existéncia ou
uma afirmacdo do fato de que aquele que se relaciona com a verdade é um existente. Ele
diz, lembremo-nos, que a verdade “€ a incerteza objetiva, sustentada pela apropriagado
da mais apaixonada interioridade” (KIERKEGAARD, 20134, p. 215). Se a essa altura
ndo percebemos que essa definicdo é completamente conforme a compreensdo da
existéncia enquanto inter-esse, e vice-versa, entdo nosso roteiro de aproximagéo talvez
ndo tenha sido bem sucedido — pois preferimos admitir 0 nosso fracasso do que sugerir
que o leitor foi desatento ou teve um minimo sequer de ma vontade.

De tudo o que ficou dito acima depreende-se uma conclusdo que nos parece
importante ressaltar. Os trés capitulos, cada um ao seu modo, insistem na afirmacéao de
um pensamento que vai até o limite imposto pelo paradoxo ou pela auto-contradicéo.
Como podemos notar com facilidade, os principais conceitos trabalhados encontram o
limite de sua formulacdo no paradoxo e s6 podem ser entendidos corretamente na
medida em que alcangcam o limite imposto pela auto-contradicdo. Ora, ndo podia ser
diferente em se tratando de categorias existenciais! O paradoxo para o qual o
pensamento tende € mais uma forma de expressdo de que a propria existéncia daquele
que pensa é paradoxal. Nesse sentido, a prépria compreensao da existéncia se suspende

a si mesma no paradoxo. N&o se trata entdo de compreendé-la — ja que 0 maximo a que

121



se chega é a auto-contradicdo — mas sim de vivé-la. Com efeito, os limites que a
existéncia impde ao intelecto mostram justamente que ela precisa ser atualizada a todo
instante em existindo. Compreendé-la é existir nela e ndo “compreendé-la” no sentido
intelectual, como algo que esté ai para ser simples objeto de um saber.

Assim, nos trés momentos que constituem nosso trabalho tentamos sempre que
possivel alcancar esse limite imposto pelo paradoxo, quer dizer, tornar manifesta essa
“compreensdo” da existéncia que, em si mesma, suspende-se engquanto mera
compreensdo remetendo assim o leitor para a sua propria vivéncia subjetiva concreta.
Com outras palavras, buscamos uma acentuacdo do aspecto paradoxal da leitura que
Kierkegaard faz da existéncia, de modo a enfatizar o fato de que esse aspecto s6 pode
ser apreendido pelo intelecto na medida em que Ihe escapa. S6 assim conseguiriamos
uma aproximacao que nao falsificasse a compreensdo mesma e ndo explanasse o circulo
em uma linha reta criando para nés mesmos um mito do intelecto que superasse o
paradoxo da existéncia numa unidade superior abstrata.

Se ndo se quer esquecer 0 que é existir, importa que ndo se perca de vista que
aquele que existe permanece em uma situacdo critica, interessada ou, numa palavra,
paradoxal — sim!, o que transforma a existéncia em uma tarefa incessante que exige do
existente um esforgo continuado, constante e sempre renovado. Ora, a paradoxalidade
da existéncia ndo pode ser anulada enquanto se permanecer existido — existir consiste
justamente na lida com essa paradoxalidade. Mas como lidar com esse paradoxo, como
empenhar-se nessa tarefa sendo na paciéncia? Porque o que a impaciéncia quer é
justamente ver-se livre do paradoxo, alcancar definitivamente e de uma vez por todas o
objeto de seu desejo — para nos lembrarmos da analogia entre o Eros platonico e a
existéncia —; quer ver a contradicdo logo resolvida ou, por assim dizer, quer existir
como se ndo existisse! Mas a propria paciéncia, como vimos, é que é a tarefa. Nela o
existente vive segundo si mesmo, paciente na necessidade — transformando-a pela
liberdade — e na possibilidade — esperando a possibilidade do bem. Na paciéncia existe-
se (no tempo) segundo o eterno, sem que a finitude sufoque o existente nem a infinitude
0 arrangue do chdo, deixando-0 nas nuvens. Para usar uma expressao de Anti-Climacus,
diriamos que na paciéncia o existente tronar-se concreto — ndo eterno em detrimento do
tempo, nem temporal em detrimento do eterno, mas eterno no tempo e temporal no
eterno. Por isso mesmo intitulamos nosso trabalho de Existéncia na Paciéncia.
Quisemos com isso denotar a relagéo que agora se afigura mais clara: a paradoxalidade

da existéncia precisa ser vivida enquanto tal, sem ilusdes ou falsificacOes; a paciéncia,

122



que em si mesma € uma repeticdo reduplicante, é expressao dessa vivéncia concreta,
que cresce em altura na medida do aprofundamento de seus fundamentos.

Por fim, esperamos sinceramente que a aproximacgdo buscada tenha sido bem
sucedida e que aquele que, cheio de boa vontade, dedicou seu precioso tempo a leitura
de nosso trabalho ndo tenha sentido ao final aquela sensacdo terrivel de “tempo
perdido”, mas sim que possa de alguma maneira ter tirado algum proveito do pouco que

tentamos repartir aqui!

123



REFERENCIAS

1. Obras de Kierkegaard

Seren Kierkegaards Skrifer (SKS, versédo 1.8.1, 2014) http://sks.dk/forside/indhold.asp

KIERKEGAARD, Sgren A. Poés-Escrito Conclusivo nao-cientifico as Migalhas
Filosoficas. Tradugdo de Alvaro Valls, Vozes — Petropolis, RS; Editora Universitéria
Sdo Francisco — Sdo Paulo, (Colecdo Pensamento Humano), 2013a.

. Die Krankheit zum Tode. Traducdo de Gisela Perlet e posfacio de Uta
Eichler, Stuttgart: Reclam, 2013b.

. La Epoca Presente. Traducio de Manfred Svensson, Madrid: Trotta, 2012a.

. Der Begriff Angst. Tradugdo de Gisela Perlet e posfacio de Uta Eichler,
Stuttgart: Reclam, 2012b.

. O Conceito de Angustia, traducio de Alvaro Valls, Vozes — Petropolis, RS;
Editora Universitaria Sdo Francisco — S8o Paulo, (Colecdo Pensamento Humano),
2010a.

_ . O Conceito de Ironia: constantemente referido a Sdcrates, traducdo de
Alvaro Valls, Vozes — Petrépolis, RS; Editora Universitaria Sdo Francisco — Sao Paulo,
(Colecdo Pensamento Humano), 2010b.

. Discursos Edificantes. Tres Discursos para ocasiones supuestas.
Traducdo de Dario Gonzélez, Madrid: Trotta, 2010c.

. Ejercitacion del Cristianismo. Traducdo de Demetrio Gutiérrez Rivero
Madrid: Trotta, 2009a.

. Temor e Tremor, traducdo, introducdo e notas de Elisabete M. de Sousa,
Relogio D’agua, Lisboa, 2009b.

. A Repeticdo, traducdo, introducdo e notas de Elisabete M. de Sousa,
Relégio D’agua, Lisboa, 2009c.

. Migalhas Filoséficas ou um bocadinho da filosofia de Johannes Climacus,
traducdo de Alvaro Luiz Montenegro Valls e Ernani Reichmann, notas de Alvaro Luiz
Montenegro Valls, Editora VVozes, Petrdpolis, 2008a.

. La Enfermedad Mortal. Tradugdo de Demetrio Gutiérrez Rivero Madrid:
Trotta, 2008b.

. Adquirir a sua alma na paciéncia. Traducdo, notas e posfacio de Nuno
Ferro e M. Jorge de Carvalho, Ed. Assirio & Alvim — Lisboa, 2007a.

. O lo Uno o lo Outro: um fragmento de vida Il . Traducdo de Dario
Gonzalez, Madrid: Trotta, 2007b.

124


http://sks.dk/forside/indhold.asp

. Los Lirios del Campo y las Aves del Cielo . Traducdo de Demetrio
Gutiérrez Rivero, Madrid: Trotta, 2007c.

. El Instante. Traducdo de Andrés Roberto Albertsen e colaboradores,
Madrid: Trotta, 2006a.

. O lo Uno o lo Outro: um fragmento de vida | . Traducdo de Begonya S.
Tajafuerce e Dario Gonzélez, Madrid: Trotta, 2006b.

. As Obras do Amor, traducdo de Alvaro Luiz M. Valls, Vozes — Petropolis,
RS; Editora Universitaria Sdo Francisco — Sdo Paulo, (Colecdo Pensamento Humano),
2005.

. Johannes Climacus ou E preciso duvidar de tudo. Tradugio de Silvia
Saviano Sampaio e Alvaro Luiz Montenegro Valls. Prefacios e notas de Jacques
Lafarge. 12 ed. S&o Paulo: Martins Fontes, 2003.

. Ponto de Vista Explicativo de Minha Obra de Escritor, introducéo de
Jean Burn, traducdo de Jodo Gama — Edi¢6es 70, Lisboa, Portugal, 2002.

. Prefaces — Writing Sampler. Ed e trad. de Todd W. Nichol. New Jersey:
Princeton University Press, 1997. (KW IX).

. Works of Love. Trad. do dinamarqués e introducdo de Howard W. e Edna
H. Hong. Princeton, New Jersey: Princeton University Press, 1995. (KW XVI).

.Concluding Unscientific Postscript to Philosophical
Fragments. Ed. e trad. Com introdugdo e notas de Howard V. Hong e Edna H. Hong. v.
I. New Jersey: Princeton University Press, 1992.

. Eighteen Upbuilding Discourses. Ed. e trad. com introducdo e notas de
Howard V. Hong e Edna H. Hong. New Jersey: Princeton University Press, 1990. (KW
V).

Philosophical Fragments — Johannes Climacus. Ed. e trad. com
introducdo e notas de Howard V. Hong e Edna H. Hong. New Jersey: Princeton
University Press, 1985. (KW VII).

. Fear and Trembling — Repetition. Ed. e trad. com introducgéo e notas de
Howard V. Hong e Edna H. Hong. New Jersey: Princeton University Press, 1983. (KW
VI).

. The Concept of Anxiety. Ed. e trad. com introdugdo e notas de Reidar
Thomte em
colaboracdo com Albert B. Anderson. New Jersey: Princeton University Press, 1980a.
(Kierkegaard’s Writings, v. VIII — KW VIII).

. The Sickness unto Death. Ed. e trad. com introducéo e notas de Howard V.
Hong e Edna H. Hong. New Jersey: Princeton University Press, 1980b. (KW XIX).

125



2. Demais fontes:

BONACCINI, Juan Adolfo. Kant e o Problema da Coisa em Si no ldealismo
Alemado: sua atualidade e relevancia para a compreensdo do problema da filosofia. Rio
de Janeiro, Editora Relume Dumard; Natal, RN, UFRN, 2003.

DICIONARIO LATIM-PORTUGES. Editoracio eletrdnica: Fabio Frohwein de Salles
Moniz, Porto Editora — Porto, 2001.

FERRO, Nuno. Estudos Sobre Kierkegaard. Sdo Paulo: Editora LiberArs, 2012.
. Anti-Climacus e a nog¢do de natureza humana: uma passagem d’A Doenca

para a Morte. In.: Pensando — Revista de Filosofia, Vol. 2, N° 4, 2011, pp. 140-161.

FERRO, Nuno; CARVALHO, M. Jorge. Posfacio. In: KIERKEGAARD, Sagren.
Adquirir a sua alma na paciéncia. Traducdo, notas e posfacio de Nuno Ferro e M.
Jorge de Carvalho, Ed. Assirio & Alvim — Lisboa, 2007.

FURTAK, Rick A (Ed.) Kierkegaard’s Concluding Unscientific Postscript: A
Critical Guide. New York: Cambridge University Press, 2010.

GR@N, Arne. The Concepto of Anxiety in Sgren Kierkegaard

. EL Concepto de la Angustia en la obra de Kierkegaard. In: Themata,
Revista de Filosofia, n°15, 1995, pp. 15-30.

. "Repetition™ and the Concept of Repetition. In: Topicos, n°5 (monografico),
1993, pp. 143-159.

. La ética de la repeticién. In: Enrahonar, n° 29, 1998, pp. 35- 45.

HANNAY, Alastair;, MARINO, Gordnon (eds). The Cambridge Companion to
Kierkegaard. Cambridge: Cambridge University Press, 2004.

HANNAY, Alastair. Kierkegaard and Philosophy: Select Essays. London and New
York: Routledge, Taylor & Francis Group, 2003.

. Kierkegaard. London, Boston, Melbourne, Henley: Routledge & Kegan
Paul, 1982.

HEGEL, G. W. F. Enciclopédia das Ciéncias Filosoficas em compéndio. Tradugédo de
Paulo Meneses, Sao Paulo, Edigbes Loyola, 1995.

. Ciéncia da Lagica (excertos). Selecdo e traducdo de Marco Aurélio Werle,
Séo Paulo, Barcarolla, 2011.

HOSLE, Vittorio. O Sistema de Hegel. Traducéo de Antdnio Celiomar Pinto de Lima,
Sdo Paulo, Edigdes Loyola, 2007.

126



HOWLAND, Jacob. Kierkegaard and Socrates: A Study in Philosophy and Faith,
Cambridge: Cambridge University Press, 2006.

. Lessing and Socrates in Kierkegaard’s Postscript. In: FURTAK, Rick A
(Ed.) Kierkegaard’s Concluding Unscientific Postscript: A Critical Guide. New
York: Cambridge University Press, 2010.

JACOBY, Matthew G. Kierkegaard on Truth. In: Religious Studies, 38, 27-44.
Cambridge University Press, 2002.

KANT, Immanuel. Critica da Razdo Pura. Tradugdo de Manuela Pinto dos Santos e
Alexandre Fradique Morujdo (introducdo), Lisboa, Fundacdo Calouste Gulbenkian,
2001.

LESSING, G.E. Escritos Filoséficos y Teologicos, Introduccién, traduccién y notas de
Agustin Andreu Rodrigo, Madrid (Espafia): Editora Nacional, 1982.

MALANTSCHUK, Gregor. Kierkegaard’s Concept of Existence. Edited and
Translated
By Howard V. Hong and Edna H. Hong, Marquette University Press, 2003.

PATTINSON, G. (Ed.) Kierkegaard on Art and Communication. New York, St.
Martin’s Press, 1992.

ROQS, Jonas, Tornar-se Cristdo: O Paradoxo Absoluto e a existéncia sob juizo e
graca em Sgren Kierkegaard. Tese (Doutorado em Teologia) — Instituto Ecuménico de
Pds-Graduacdo em Teologia. Escola Superior de Teologia, Sdo Leopoldo, 2007.

STEWART, Jon. Kierkegaard’s Relations to Hegel Reconsidered. Cambridge:
Cambridge University Press, 2003.

. (Ed.) Kierkegaard and his German Contemporaries, Tome Il, Theology,
Aldershot: Ashgate (Kierkegaard Research: Sources, Reception and Resources, vol. 6.,
2007

THEUNISSEN, Michael. ElI Perfil Filoséfico de Kierkegaard, In: Estudios de
Filosofia, n° 32, Medellin July/Dec. 2005.

. Kierkegaard’s Concepto of Despair. Translated by Barbara Harshav and
Helmut llIbruck, New Jersey: Princenton University Press, 2005.

VALLS, Alvaro, Entre Sécrates e Cristo: ensaios sobre a ironia e o amor em
Kierkegaard, Porto Alegre: EDIPUCRS, 2000.

. (org., trad. e apres.). Do desespero silencioso ao elogio do amor
desinteressado: aforismos, novelas e discursos de Sgren Kierkegaard. Porto Alegre:
Escritos, 2004.

. Kierkegaard, ca entre nds. Sao Paulo: Editora LiberArs, 2012.

127



