
 

 

 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS LETRAS E ARTES 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

MARTIN HEIDEGGER: 

ONTOLOGIA, EXISTÊNCIA E MUNDO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Leila Medeiros Fernandes 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

João Pessoa-PB 

2007 



LEILA MEDEIROS FERNANDES 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

MARTIN HEIDEGGER: 

ONTOLOGIA, EXISTÊNCIA E MUNDO 

 

 

 

 

 

 

 
Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Filosofia do Centro de Ciências 

Humanas, Letras e Artes da Universidade Federal 

da Paraíba, como requisito regulamentar para 

obtenção do título de Mestre. 

 

Linha de Pesquisa:  

 

Orientador: 
Prof. Dr. Edmilson Alves de Azevêdo 

 

Co-orientadora: 

Profa. Dra. Sônia Barreto 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

João Pessoa-PB 

2007 

 



 

 

  

 
     
    F363m     Fernandes, Leila Medeiros.    
                          Martin Heidegger: ontologia, existência e mundo / Leila 

Medeiros Fernandes.- João Pessoa, 2007. 
                           80f.  
                           Orientador: Edmilson Alves de Azevêdo 
                           Coorientadora: Sônia Barreto 
                           Dissertação (Mestrado) - UFPB/CCHLA 
                           1. Heidegger, Martin, 1889-1976 - crítica e interpretação. 

2.Filosofia - crítica e interpretação. 3. Dasein. 4. Ontologia. 
5.Transcendência. 6. Compreensão - existência - mundo.        

 
 
                    
     UFPB/BC                                                                CDU: 1(043) 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



LEILA MEDEIROS FERNANDES 

 

 

 

 

 

 

 

MARTIN HEIDEGGER: 

ONTOLOGIA, EXISTÊNCIA E MUNDO 

 

 

 

 

João Pessoa, 25 de julho de 2007 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“A única e verdadeira viagem não seria viajar 

por centenas de diferentes países com o mesmo 

par de olhos... mas ver a mesma terra através de 

uma centena de diferentes olhos”. 

M. Proust 

 

  



RESUMO 

 

 

 

A pesquisa visa à explicitação dos conceitos de ontologia, existência e mundo na 

fenomenologia heideggeriana, e sua contraposição ao sentido metafísico de mundo, tal como 

fora até então considerado pela tradição ontológica. Nessa direção abordamos o tema da 

existência seguindo o fio condutor da estrutura compreensiva do Dasein enquanto este ente se 

constitui como via de acesso à questão do ser e seu sentido. 

 

 

Palavras-chave: Dasein, ontologia, mundo, transcendência, compreensão, existência. 



ABSTRACT 

 

 

The research seeks the explanation of the following concepts: ontology, existence and world 

in the heideggerian phenomenology, in opposition to the metaphysician sense of world, as it 

has been considered by the ontology so far. In that direction, it had been approached the 

theme of the existence following the conductive thread of the understanding strutucture of 

Dasei while this being is constituted as an access to the subject of being and its sense. 

 

 

Key words: Dasein, Ontology, world, transcendency, understanding, existence 

 

  



SUMÁRIO 

 

 

 INTRODUÇÃO...................................................................................................... 9 

1 FILOSOFIA, ONTOLOGIA DASEIN................................................................ 12 

1.1 A PERGUNTA PELO SENTIDO DO SER E O DASEIN...................................... 12 

1.2 O PRIVILÉGIO DA ONTOLOGIA DO SER EM RELAÇÃO À LÓGICA DO 

PSICOLOGISMO CIENTÍFICO............................................................................. 

 

31 

1.3 EXISTENCIAIS E CATEGORIAIS....................................................................... 34 

1.3.1 Os modos de compreensão do ser......................................................................... 38 

1.3.2 O ser simplesmente dado....................................................................................... 40 

1.3.3 O ser-em.................................................................................................................. 44 

2 SER E EXISTÊNCIA............................................................................................ 46 

2.1 A ONTOLOGIA HERMENÊUTICA E A INTERPRETAÇÃO DA VIDA 

FÁCTICA................................................................................................................ 

 

46 

3 EXISTÊNCIA E MUNDO.................................................................................... 62 

3.1 O SENTIDO EXISTENCIAL DO SER COMO TRANSCENDÊNCIA................ 62 

3.2 O SIGNIFICADO DA ANÁLITICA EXISTENCIAL DOS HUMORES.............. 70 

 À GUISA DE CONCLUSÃO................................................................................ 78 

 REFERÊNCIAS..................................................................................................... 80 

 

 



9 

INTRODUÇÃO 

 

 

A investigação sobre a relação ontológica existencial do Dasein se compreende em sua 

co-existência, num processo de relação e co-relação existente entre ser e Dasein, será aqui 

tratada a partir da diferença ontológica e da temporalidade
1
 (zeitlichkeit) como horizonte da 

compreensão do ser. Deste modo tentaremos mostrar que a analítica existencial no 

pensamento hedeggeriano tem como horizonte o sentido do ser, que é temporal, uma vez que, 

esta temporalização é possibilitada pelo fato do ser projetado do Dasein como ser-no-mundo. 

Deste modo, o Dasein se compreende em sua co-existência, num processo de relação e 

co-relação existente entre ser e Dasein, Dasein e existência, existência e mundo. Isto nos 

termos em que a compreensão acontece a partir das possibilidades modais do Dasein; a saber, 

na pré-compreensão, no poder-ser, na situação relacional de ser-como-os-outros, na ocupação, 

na preocupação, e na existência, cuja estrutura é essencialmente ser-no-mundo. Considerando 

que o Dasein se compreende na temporalização de sua temporalidade, ou seja, na sua 

existência. 

A partir do exposto e considerando o tempo que consiste na explicitação dos nexos 

ontológicos possibilitados pela estrutura unitária Dasein, existência, mundo, frente à 

tradicional concepção de sujeito, existência e mundo, a presente pesquisa será desenvolvida 

com seguinte estrutura interna. 

No primeiro capítulo – faremos uma explicação dos conceitos de Filosofia, Ontologia 

e Dasein, de tal modo que esta conduza a problematização do esquecimento do ser, a qual foi 

considerada pela ontologia tradicional, deixando de lado a diferença existente entre ser e ente. 

De acordo com Heidegger, origina-se ai a necessidade de repetir a questão do ser a partir da 

destruição dos conceitos que informam a metafísica tradicional. 

No segundo capítulo – intitulado Ser e Existência, reconstruiremos a articulação 

interna da analítica do fenômeno existencial. Neste, a temporalidade comparece como 

horizonte do sentido do ser, no qual acontece a hermenêutica da facticidade, possibilitada na 

medida em que torna-se possível descrever a analítica hedeggeriana como destruição do 

discurso da metafísica da tradição. 

No terceiro capítulo – Nomeado Existência e Mundo, nosso intuito consiste em 

mostrar de que modo o conceito de mundo se afasta de algo a ser contemplado, mas se 

                                                           
1
 Heidegger emprea em Sein und Zeit o temo Temporalität para caracterizar a temporalidade do ser e Zeitlichkeit 

para a específica temporalidade da existência. 



10 

constitui hermeneuticamente enquanto um fenômeno existencial. Uma vez que, em contraste 

com os entes simplesmente dados o Dasein tem essencialmente a compreensão de mundo 

porque, ele é consitutivamente ser-no-mundo. Essa é uma estrutura a priori do Dasein 

existente, e isto num duplo sentido: por um lado não se trata, para ele, de um simples 

“estado”, que poderia se opor a outro “estado”, quer dizer, não se trata de fazer uma 

contraposição entre o Dasein e mundo, mas de descrever sua estrutura unitária. 

Deste modo, veremos como é possível compreender existência e mundo visando o 

sentido ontológico que implica no esclarecimento do sentido e significado de Dasein. Nessa 

direção tentaremos mostrar que é perfeitamente possível considerar a analítica 

fenomenológica de mundo, com base na compreensão e interpretação da intrínseca relação 

entre compreender e explicitar teoricamente o conceito de mundo. Neste sentido, 

 

A compreensão sempre já abriu caminho até o ser, o que de resto era nosso 

ponto de partida: o ente que possui o modo de ser do projeto essencial de 

ser-no-mundo tem a compreensão ontológica como constitutiva de seu ser. 

(DUBOIS, 2004, p. 37). 

 

Com base nesses três momentos reconstruiremos a tematização da estrutura ôntico-

ontológica do Dasein a partir da consideração hedeggeriana de ontologia, existência e mundo. 

Este é o percurso que propomo-nos a seguir no decorrer da nossa pesquisa, no intento 

demonstrar que o primado ontológico foi tratado por toda tradição metafísica como um 

encobrimento, a partir da sua entificaçao, ou seja; considerando apenas a interpretação ôntica, 

o modo de compreensão ôntico-ontológico fora esquecido, quer dizer: o ser não é ente. 

Heidegger visa mostrar pela via desconstrutiva de que a pergunta pelo sentido do ser 

não se repete tal como a ontologia havia pensado, ou seja, o problema do ser foi considerado 

como resolvido, a partir da elaboração dos três preconceitos: Ser como o conceito mais 

universal; ser como indefinível, e, por fim, o conceito de ser como o mais evidente por si 

mesmo
2
. 

No âmbito da temática proposta – ontologia, existência e mundo visamos atingir três 

objetivos específicos, quais sejam: a) reconstruir alguns passos da tradição metafísica no que 

concerne à base do ser e da existência; b) explicitar como Heidegger repete a questão 

ontológica, partindo da compreensão do ser ou da analítica existencial do Dasein e da relação 

com as ontologias regionais ou ciências positivas, e por fim; c) compreender o caráter ôntico-

                                                           
2
 Cf. HEIDEGGER, M., Ser e Tempo, 1989, págs. 28-29. 



11 

ontológico da relação entre existência e mundo, com base no fato da compreensão do Dasein. 

Sendo assim, conforme assinala Gadamer, 

 

O modo como vivenciamnos uns aos outros, como vivenciamos as tradições 

históricas, as ocorrências naturais de nossa existência e do nosso mundo, é 

isso que forma um universo verdadeiramente hermenêutico, no qual estamos 

encerrados como entre barreiras intransponíveis, mas para o qual estamos 

abertos. (GADAMER, 1997, p. 35). 

 

  



12 

1 FILOSOFIA, ONTOLOGIA E DASEIN 

 

 

1.1 A PERGUNTA PELO SENTIDO DO SER E O DASEIN 

 

Na obra Ser e Tempo, Martin Hedegger (1889-1976) empreende uma deconstrução 

temática da ontologia tradicional, e é a partir desta que ele empreende a construção da 

ontologia fundamental. Justifica-se assim a necessidade de se colocar em questão as 

interpretações a respeito do ser à medida em que não tematizaram seu sentido, o que 

caracteriza seu esquecimento por parte da ontologia tradicional. Heidegger orienta sua 

investigação numa perspectiva interpretativa que toma como ponto de partida o ente 

denominado Dasein, este é privilegiado em relação aos demais, porque dele emana a própria 

pergunta pelo sentido do ser e do ser em geral
3
. Esta busca que se inicia com este ente 

privilegiado é o que possibilita a analítica da existência. 

Assim, a repetição é voltada para a compreensão da distinção entre a ontologia 

tradicional e a ontologia fundamental, pois na analítica existencial não há nenhum interesse 

pela existência pessoal
4
, e pelos problemas dela oriundos. O propósito de Heidegger é 

perguntar pelo sentido do ser a partir do legado deixado pela ontologia tradicional. Assim ele 

nos diz que, 

 

Por mais rico e estruturado que possa ser o seu sistema de categorias, toda 

ontologia permanece, no fundo, cega e uma distorção de seu propósito mais 

autêntico se, previamente, não houver esclarecido, de maneira suficiente, o 

sentido do ser nem tiver compreendido esse esclarecimento como sua tarefa 

fundamental (HEIDEGGER, 1989, p. 37). 

 

A tarefa da ontologia consiste no esclarecimento do ser. Para Heidegger a existência 

está ligada intrinsecamente à questão do ser, assim como a lei busca a justiça, o ser busca seu 

sentido, seu significado. O Dasein é existência no mundo, e extrai daí o seu sentido, e é 

                                                           
3
 HEIDEGGER, M. Ser e Tempo, 1989, p. 56. Heidegger faz compreender em Ser e Tempo que a “questão do ser 

só receberá uma concretização verdadeira quando se fizer a destruição da tradição ontológica. É nela que a 

questão do ser haverá de provar cabalmente que a questão sobre o sentido do ser é incontornável, demonstrando, 

assim, o sentido em se falar de uma ‘repetição’ desta questão”. 
4
 Cf. Dicionário Inwood, 1999, p. 59. A existência pessoal trata-se de uma abordagem do ser na ontologia 

tradicional, que tende a particularizar a existência de acordo com a singularidade do ente. De acordo com 

Michael Inwood o conceito existenciário de existência significa o si mesmo individual do homem à medida que 

está interessado em si mesmo como este ente particular. “O conceito ‘existencial’ (o de Heidegger) de existência 

significa o ser si mesmo do homem à medida que está relacionado não com o si mesmo individual, mas com o 

ser e a relação com o ser”. 



13 

tocado pela experiência irrecusável da necessidade de compreensão. Na busca mais originária 

compreendemos que “apreender o ser dos entes e explicar o próprio ser é a tarefa da 

ontologia.
5
 

Neste sentido Heidegger considera o esquecimento do ser como um erro fundamental, 

como um equívoco que desde sempre recai sobre a ontologia. Isto porque esta tradição 

concebe o ser como se fosse um ente, quer dizer, com o que há de mais geral. E, é por essa 

razão que o ser é confundido com o ente
6
. A partir deste pressuposto poder-se-ia pensar que o 

problema da diferença já havia sido claramente formulado pela tradição em razão da busca 

pela pergunta, o que é o ser? Entretanto, Heidegger insiste em recolocar a questão a partir do 

sentido do ser, revertendo o quadro de toda tradição filosófica, fazendo uma destruição do 

pensamento metafísico que resultou, segundo ele, no esquecimento. Esse é algo intrínseco à 

metafísica, por conseguinte, também seu fim, já que quando só há o ente, ela perde sua razão 

de ser. Além do que, afirma Heidegger: 

 

A filosofia não pode trazer facilmente uma prova mais clara para o poder do 

esquecimento do ser em que toda ela se afundou – esquecimento que, 

entretanto, se tornou e permaneceu o desafio herdado pelo pensamento de 

Ser e Tempo – do que a sonâmbula segurança com que ela passou por alto a 

autentica e única questão de Ser e Tempo. É por isso que também não se 

trata de mal-entendidos em face daquele livro, mas de um abandono por 

parte do ser (HEIDEGGER, 1999, p., 84-85). 

 

Para Heidegger a tradição metafísica identificou o ser com a sua simples presença no 

mundo, ou seja, objetivando-a. Ora, objetivar o ser é se deixar absorver pelas coisas, é 

esquecer o próprio sentido real do ser. A tradição metafísica procurou o sentido do ser 

indagando os entes. Contrariamente, a questão do sentido real do ser é tratada pela analítica da 

existência como repetição. Neste sentido a questão do ser será tratada como superação da 

metafísica, da coisa, da subjetividade, da relação sujeito e objeto, de toda uma historia da 

ontologia marcada por diferentes entificações do ser. Pois como mostra Heidegger, 

 

Negativamente, a destruição não se refere ao passado; a sua crítica volta-se 

para o “hoje” e os modos vigentes de se tratar à história da ontologia, quer 

                                                           
5
 HEIDEGGER, M, Ser e Tempo, 1989, p.65. Para Heidegger “O método de investigação, ao que parece já foi 

delineado juntamente com a caracterização provisória de seu objeto temático (o ser dos entes, o sentido do ser 

em geral)”. 
6
 Vejamos o seguinte questionamento numa passagem do livro Gilson, Constantes Philosphiques de L’etre: 

“Fault identifier lês notions d’etre e d’etant tel q’em vertu d’um acte d’esse, que est précisément um acte 

d’etre?” 1983, p. 204, quer dizer,. Será necessário identificar as noções de ser e ente, e conceber o Esse como um 

ens? Ou não deveremos, antes, conceber o próprio ens com não o sendo senão em virtude de um ato de esse, que 

é precisamente um ato de ser? 



14 

esses modos tenham sido impostos pela doxografia, quer pela história da 

cultura ou pela história dos problemas. Em todo caso, a destruição não se 

propõe a sepultar o passado em um nada negativo, tendo uma intenção 

positiva. Sua função negativa é implícita e indireta (HEIDEGGER, 1989, 

p. 51). 

 

A investigação que visa o sentido do ser passa necessariamente por uma analítica 

existencial que é também tonalizada pelos afetos, emotiva
7
. Esta investigação parte por 

excelência do Dasein. Considerando que a existência é o modo de ser próprio de Dasein. Pois, 

o Dasein é sob o modo da existência, o que significa que ele tem de ser e sustentar-se como 

um possível de si mesmo. Deste modo uma Analítica da Existência se coloca aqui no sentido 

de esclarecimento, ou ainda, como interpretação da constitutiva estrutura da existência 

humana no mundo, enquanto manifestação do ser. Embora fazendo uma analítica do Dasein, 

não é esse ou qualquer outro ente que deve se tornar mais evidente, mas trazer à luz do ser 

que habita o ente. Deste modo, Heidegger afirma o caráter primário ou privilegiado da 

analítica existencial. 

Esta analítica busca responder a uma questão filosófica: em que sentido se deve buscar 

a compreensão do ser? Ora, ao tematizar o ser de Dasein, a analítica da existência traça o 

ponto de partida e de chegada de todo e qualquer questionamento filosófico. Dasein é o ente 

que se compreende sendo. Mas não é o simples ente, é o ente que não se deixa reduzir à noção 

de objetivação concebida pelo conhecimento em geral. Pois, a tradição entende por objeto 

(objecta) tudo aquilo que se coloca diante de um sujeito. Mas, a existência humana não pode 

ser tratata como objeto, uma vez que, é diante dela precisamente que as coisas mostram. Nesta 

medida o Dasein é o ente que compreende ser. Por outro lado, o Dasein não pode ser tomado 

como sujeito, visto que sujeito diz respeito ao outro do objeto. 

Assim o modo de ser do Dasein consiste em existência ser-no-mundo. Sua essência é 

existência. E como existência, o Dasein se projeta para além da simples presença banalizada 

no mundo, ou seja, se projeta como possibilidade. Isto significa que o Dasein não se reduz a 

uma possibilidade lógica na medida em que segundo Heidegger, a ‘lógica’ é considerada 

como um esforço subsequente e claudicante que analisa o estado momentâneo de uma ciência 

em seu método (HEIDEGGER, 1989, págs. 36-37). 

                                                           
7
 Cf. Dicionário. Abbagnano, 1998, p. 159. Como Scheler, Heidegger vincula fenômeno da compreensão, 

sobretudo a esfera emotiva, mas acrescenta à análise desse fenômeno uma observação de importância 

fundamental, ligando-o à noção de possibilidade. Heidegger considera, com efeito, a compreensão essencial à 

existência humana (ao ser-aí), já que ele significa que existência é, essencialmente, possibilidade de ser, 

existência possível. 



15 

Heidegger diz que o ser enquanto ente é um projeto que pertence à constituição 

ontológica do Dasein: do ser que se abre para o poder-ser como compreensão. E, nisto 

consiste, 

 

Assim a tarefa ontológica de uma genealogia dos possíveis modos de ser, 

que não se deve construir de maneira dedutiva, exige uma compreensão 

prévia do que propriamente entendemos pela expressão ser (HEIDEGGER, 

1989, p. 37). 

 

Projetar-se é também dito, em outras palavras, um transcender, ou seja, transcender 

para o mundo significa fazer do mundo o projeto das atitudes possíveis ou das ações possíveis 

do Dasein, que enquanto projeto, compreende o fato de estar lançado e submetido a finitude. 

Por isso, transcendência é constituição fundamental do Dasein, que enquanto projeto, o que 

está em jogo é o seu próprio ser, o seu ganhar-se ou perder-se. Neste jogo, o Dasein se ocupa 

com os entes intramundanos, os acessíveis à mão e que estão para esse projetar-se, 

 

Mesmo onde não se trata somente de uma experiência ôntica e sim de uma 

compreensão ontológica, a interpretação do ser orienta-se de início, pelo ser 

dos entes intramundanos. Com isso, passa-se por cima do ser daquilo que, 

imediatamente, está à mão, concebendo-se primordialmente o ente como um 

conjunto de coisas simplesmente dadas (res). O ser recebe sentido de 

realidade. A determinação fundamental do ser substancialidade 

(HEIDEGGER, 1989, p. 62). 

 

Portanto, para Heidegger, o que está no mundo não é, conforme dissera Husserl
8
, 

aquilo que se permite à redução de si à consciência, mas para realizar esse projetar do Dasein; 

pois este é essencialmente um ser-no-mundo. Transcender significa, ser-no-mundo 

projetando-o para uma possibilidade
9
. Sendo assim, 

 

A possibilidade de ser, que o Dasein existencialmente sempre é, distingue-se 

tanto da possibilidade lógica e vazia como da contingência de algo 

simplesmente dado em que isso ou aquilo pode “se passar”. Como categorial 

modal do ser simplesmente dado, a possibilidade designa o que ainda não é 

real e que nunca será necessário. Caracteriza meramente possível. Do ponto 

de vista ontológico, é inferior à realidade e à necessidade. Em contrapartida, 

como existencial, a possibilidade é a determinação ontológica mais 

                                                           
8
 O idealismo fenomenológico de Husserl não nega a existência do mundo real. Quer deixar claro que o mundo é 

sempre conteúdo de meu saber, conteúdo de experiência, conteúdo de meu pensar, em síntese, conteúdo de 

minha consciência. Neste ponto a atitude fenomenológica se distingue da atitude natural (URBANO, Zilles 1996, 

p. 25). 
9
 Heidegger emprega em Seit und Zeit o tempo Possibilidade para mostrar que todo Dasein é o que pode ser e o 

modo como (wie) em que é a sua possibilidade; e para caracterizar, como condição de possibilidade de algo, ou 

seja, de que a questão do ser pretende atingir uma condição à priori da possibilidade das ciências. 



16 

originária e mais positiva do Dasein; assim como existencialidade, de início, 

ela só pode ser trabalhada como problema. O solo fenomenal que permite a 

sua visão oferece a compreensão como poder-ser capaz de propiciar 

aberturas (HEIDEGGER, 1989, p. 199). 

 

A transcendência, portanto, não é um comportamento entre outros possíveis, mas a 

própria essência da existência; e o termo para qual o Dasein transcende é o mundo, que 

designa a estrutura relacional que caracteriza a existência humana como transcendência . neste 

sentido o Dasein se torna esta possibilidade que se manifesta através do seu modo de ser em 

contato com o mundo, quer dizer, numa relação com. Nesta medida o que se manifesta em 

primeiro lugar é o ente. O que se oculta se dissimula, é o sentido do ser deste ente. A partir 

desta compreensão Heidegger propõe que a questão do ser seja tomada como tema de 

explícito de investigação filosófica, porque, se constitui como busca pelo sentido. 

Tais considerações nos permitem afirmar que a analítica existencial, é base para toda e 

qualquer ontologia, na medida em que pretende responder a questão primordial – a do sentido 

do ser. Esta procura interpretar uma estrutura fundamental que, em última análise, se constitui 

no fundamento da constituição ontológica. Portanto, a analítica é existencial no sentido em 

que busca realizar a ontologia do Dasein, no sentido de liberar estruturas à priori de seu ser, a 

existência, os existenciais. 

Nesse horizonte a relação entre a questão do sentido do ser e o significado do Dasein 

se desenvolve através do recurso ao ente, ou seja, é a partir da compreensão fenomenológica 

que o ente se reconhece como ser. E este é o Dasein, por isso a via de acesso ao sentido do ser 

em geral deve ser estabelecida mediante a diferença entre ser e ente, ou seja, considerando 

que o ser não é um ente, logo não pode ser pensando do mesmo modo que se pensa o ente. 

Nesta medida Heidegger nos diz que a constituição ontoteológica da metafísica indica 

o fato dela nunca ter pensado a diferença entre ser e ente, em consequência pensar o ser como 

se fosse um ente possível. Tal posição a caracterizar como uma ciência lógica que pesquisa o 

ser (onto), determinando-o como se o ser fosse uma causa primeira. Portanto, permanece 

esquecida a questão do ser mesmo. Esta diferença permeia e possibilita a analítica existencial. 

Por isso Heidegger diz dá-se ser
10

. Nesse dá-se ser, pois, o ser possibilita o ente. Ente é, por 

isso, aquele que carrega consigo a compreensão de si mesmo. Carregando consigo a 

compreensão de ser a busca pelo sentido remete-o ao fenômeno da manifestação do ser no 

                                                           
10

 Cf. nota explicativas. Ser e Tempo, 1989, p. 315. O termo dá-se serve aqui para distinguir o plano ontológico 

de instauração das estruturas do plano ôntico das derivações, Ser e Tempo reserva o verbo dar-se (geben) 

incutindo o sentido ativo e transitivo no processo designado pelo verbo haver. Por isso, dar-se remete sempre 

para os movimentos de ser e sua verdade no Dasein, na existência, na temporalidade, na história. 



17 

ente, ou seja; o fenômeno revela o ser e este revelar depende do modo de acesso ao ser deste 

ente. Sobre isto nos diz Heidegger, 

 

Como, porém, “se dá” mundo? Se o dasein se constitui onticamente pelo ser-

no-mundo e se também pertence essencialmente ao seu ser uma 

compreensão do ser de si mesmo, por mais indeterminada que seja, não 

haveria, pois, uma compreensão de mundo, uma compreensão pré-

ontológica, que pudesse dispensar uma visão ontológica explicita e assim o 

fizesse? (HEIDEGGER, 1989, p. 114). 

 

A analítica existencial reflete em primeiro lugar o que está oculto, que é o sentido do 

ser, pois, para que o ser se manifeste de modo adequado é preciso que se considere não um 

ente determinado, mas o ser enquanto existencial. A analítica existencial, por sua vez, consiste 

nessa análise do ser do ente especial, em busca de seus existenciais, ou seja, em busca das 

estruturas da existência que manifestem o ‘horizonte’ de compreensão, no qual se dá a 

revelação da verdade do ser: ser-ai, enquanto historicidade
11

. A diferença entre ser e ente 

tratada por Heidegger deve ser apreendida como uma diferença ontológica, de que o ser não é 

um ente. Por isto, sua investigação é transcendental. Transcendental, porque, transcende o 

ente em direção ao ser, e isto marca uma diferença frente às ciências positivas. Ressalta-se 

ainda que, o ser se refere aos entes, embora não coincida com eles. Desta forma, deve haver 

um modo de acesso ao ente e este não deve se dá através do modo de apreensão tradicional, 

mas da ontologia desse ente que existe; o Dasein. 

Convém ressaltar também que o modo de acesso conveniente à questão do ser 

estabelecida pela analítica existencial não tem a pretensão de deduzir o ser de um ente 

qualquer. Este modo é apreendido a partir da analítica da estrutura fundamental na qual o 

Dasein é projetado, lançado no mundo. A analítica desta estrutura está ligada à ek-sistência 

isto é, ela é trazida para as situações mais comuns em que o ser-aí se encontra no mundo. Este 

ente mostra necessariamente seu modo próprio de ser enquanto existencial. 

Assim o esclarecimento da diferença entre ser e ente carrega em sua estrutura a 

compreensão prévia do ser. Esta compreensão prévia pressupõe que, quem deve guardar esta 

compreensão é o Dasein. É a partir dela que Heidegger estrutura a questão da diferença 

ontológica. Esta exige um modo específico de acesso. Este modo implica uma compreensão 

interpretativa o que consequentemente é entendido como a função do Dasein, porque o ente é 

                                                           
11

 HEIDEGGEr, m., Ser e Tempo, 1989, págs. 44-45. “A análise da pré-sença (...) não é somente incompleta 

mais também provisória. Ela começa apenas explicitando o ser desse ente, sem interpretar-lhe o sentido. O que 

lhe compete é liberar o horizonte para a mais originária das interpretações do ser. Uma vez alcançado esse 

horizonte, a análise preparatória da presença exige uma repetição em bases ontológicas mais elevadas e 

autênticas”. 



18 

o interrogado na questão do sentido do ser, uma vez que o ser (o questionado) é sempre ser de 

um ente. De acordo com Heidegger, 

 

Caso a questão do ser deve ser colocada explicitamente e descoberta em toda 

a transparência de si mesma, sua elaboração exige, de acordo com as 

explicações feitas até aqui, a explicação da maneira de visualizar o ser, de 

compreender e apreender conceitualmente o sentido, a preparação da 

possibilidade de uma escolha correta do ente exemplar, a elaboração do 

modo genuíno de acesso a esse ente (HEIDEGGER, 1989, p. 37). 

 

Tal afirmação significa dizer que para a questão ser devidamente explicitada e 

descoberta deve-se considerar a maneira de visualizar o ser, de compreender e apreender 

conceitualmente o sentido, escolher o ente a ser interrogado para daí elaborar seu modo de 

acesso conveniente. Com isto Heidegger nos põe frente ao ente a ser interrogado, pois aqueles 

que são os elementos do questionamento, são também modos de ser do ente que questiona e 

que nós mesmos sempre somos. Por isto o termo Dasein (ser-aí), conforme Heidegger, 

 

não se trata de um “capricho terminológico” na medida em que se deve 

evitar “fazer uso dos termos ou expressões como “vida” e “homem” para 

designar o ente que nós mesmos somos. HEIDEGGER, 1989, p. 82). 

 

Neste sentido a tarefa da analítica em Heidegger consiste em mostrar que, 

 

o ente que temos a tarefa de analisar somos nós mesmos. O ser deste ente é 

sempre cada vez meu. Em seu ser, isto é, sendo, este ente se comporta com o 

seu ser. Como um ente deste ser, o ser-aí se entrega à responsabilidade de 

assumir seu próprio ser. O ser é o que neste ente está sempre em jogo 

(HEIDEGGER, 1989, p. 77). 

 

Conforme assinalamos Heidegger utilizar o tempo dá-se ser, isto significa que nesse 

dá-se, o ser possibilita o ente. Ente, entendido, portanto, como aquele que tem de ser, quer 

dizer, aquele cuja condição é possibilidade. Em meio à diversidade de entes, este é o único 

ente que pode ser interrogado ou analisado no modo da analítica existencial. Ao contrário do 

ente simplesmente dado que não pode se estabelecer relação alguma, pode manter-se apenas 

na indiferença do dado. Cabe-nos perguntar aqui em que consiste a ontologia fundamental? E 

porque Heidegger estabelece um diálogo com a tradição metafísica. 

 

Metafísica é o perguntar além do ente para recuperá-lo, enquanto tal em sua 

totalidade, para a compreensão. Na pergunta pelo nada acontece um tal ir 

para fora além do ente enquanto ente em sua totalidade. Com isto prova-se 



19 

que ela é uma questão “metafísica”. De que questões deste tipo davam, no 

início, uma dupla característica: cada questão metafísica compreende, de um 

lado, sempre toda a metafísica. Em cada questão metafísica, de outro lado, 

sempre vem envolvido o ser-aí que interroga... A filosofia somente se põe 

em movimento por um peculiar salto da própria existência nas possibilidades 

fundamentais do ser-aí, em sua totalidade (HEIDEGGER, 1999, p. 61). 

 

Neste âmbito Heidegger mostra que consiste a ontologia fundamental. Mas quase 

sempre, e na maioria das vezes nos referimos à ontologia com o seu equivalente, metafísica 

que usualmente indica um estudo geral dos entes. Por essa razão os termos ontologia e 

metafísica têm outra conotação com Heidegger. Isto implica que para ele o privilégio ôntico 

que distingue o Dasein está em ser ontológico, pois, ao contrário dos outros entes, Dasein 

compreende o ser dos entes. 

Mas se afirmamos que a ontologia está reservada a uma investigação teórica e 

conceitual do ser, então seria melhor dizer que Dasein é essencialmente pré-ontológico, e que, 

portanto, carrega consigo uma compreensão implícita e pré-conceitual de ser. Portanto, 

Heidegger empreende uma discussão ontológica para instaurar a ontologia fundamental 

seguindo a via da analítica existencial. Com isto ele traça a diferença entre ontologia 

tradicional e a ontologia fundamental. 

Neste sentido, uma analítica da existência se remete ao único ente capaz de colocar a 

questão do ser, e cuja essência coincide com sua existência. Assim, a ontologia fundamental 

analisa o ser de ser-aí o que se configura numa preparação para a questão fundamental sobre o 

sentido e o significado do ser. Daí ela é fundamental porque as ontologias regionais e as 

ciências são modos de ser de ser-aí e pressupõem o acesso pré-ontológico de ser-aí aos entes, 

e não apenas pressupõem como compreensão do ser, mas não podem realizar seu trabalho 

propriamente sem antes esclarecer o significado do ser. Já que tanto ser-aí quanto o ser são 

fundamentais para as outras ontologias, portanto, trata-se de uma ontologia que inclui a 

questão sobre o ser enquanto tal. 

Sendo assim Heidegger nos mostra que a ontologia fundamental se realiza em seu 

caráter ontológico-existencial, quer dizer, que o ser desse ente é privilegiado em oposição ao 

caráter ontológico-categorial que considera o ser como um ente. Com isto ele nos mostra que 

não há como fazer uma análise ontológica sem levar em consideração o seu caráter ôntico, 

uma vez que, o caráter ôntico e ontológico perfazem a diferença necessária para a 

compreensão e interpretação da ontologia fundamental, consequentemente da analítica da 

existência. 



20 

Neste sentido a analítica da existência deve ser concedida a partir do ser de um ente 

privilegiado, uma vez que, que enquanto existencial ele deve buscar realizar a ontologia desse 

ente que existe, o ser-aí, e assim liberar as estruturas à priori de seu ser, da existência, ou dos 

modos de ser de seus existenciais. Estes são possibilitados no horizonte de compreensão, no 

qual se dá a abertura da verdade do ser, que se compreende e se interpreta enquanto sendo um 

ser-aí. Pois, conforme Heidegger, 

 

a análise do ser-ai, porém não é somente incompleta mas também provisória. 

Ela começa apenas explicitando o ser desse ente, sem interpretar-lhe o 

sentido. O que lhe compete é liberar o horizonte para a mais originária das 

interpretações do ser. Uma vez alcançado esse horizonte, a análise 

preparatória do ser-aí exige uma repetição em bases ontológicas mais 

elevadas e autênticas (HEIDEGGER, 1989, págs. 44-45). 

 

Com isto Heidegger esclarece que o próprio passado do ser-aí sempre significa o 

passado da sua geração. Ser-aí não é, portanto, simplesmente o seu próprio passado, mas o 

passado, mas o passado da sua comunidade, tanto antes quanto depois do seu nascimento; seu 

acontecimento entremeia-se com o acontecimento de ser-aí passado. Isto significa que ele 

cresceu dentro de uma interpretação de ser-aí herdada, em função da qual ele compreende a si 

mesmo e as suas possibilidades. Portanto, a historicidade de ser-aí lhe dá acesso ao passado 

histórico, fornecendo assim a base para a historiografia. 

O ser-aí mostrou-se, assim como o ente que deve ser analisado e desenvolvido em seu 

ser, de maneira suficiente para que o questionamento se torne transparente. Contudo, revelou-

se que a analítica ontológica do ser-aí em geral constitui a ontologia fundamental e que, 

portanto, o ser-ai se mostra como o ente a ser, em princípio, previamente interrogado em seu 

ser. Neste sentido Heidegger nos diz que, 

 

na tarefa de interpretar o sentido do ser, o Dasein não é o ente a ser 

interrogado primeiro. É, sobretudo, o ente que, desde sempre, se relaciona e 

comporta com o que se questiona nessa questão. A questão do ser não é 

senão a radicalização de uma tendência ontológica essencial, própria do 

Dasein, a saber, da compreensão pré-ontológica do ser (HEIDEGGER, 1989, 

p. 41). 

 

Partindo da Analítica vemos que o ser-aí se relaciona e se comporta de modo essencial 

a partir do mundo, quer dizer, que ele é essencialmente ser-no-mundo, e não existe sob a 

forma de uma subjetividade consciente de si mesma e de seu mundo enquanto representação. 

Ser-no-mundo não consiste reunião de elementos distintos, mas numa totalidade articulada. 



21 

Sendo assim, a analítica existencial destina-se a interpretar a estrutura que constitui o ser de 

Dasein como originariamente no mundo. Portanto, ser-no-mundo caracteriza a transcendência 

própria ao ser-aí, que só é junto aos entes intramundanos, aos outros Dasein e a si mesmo na 

abertura mundana. Deste modo para Heidegger, 

 

a analítica existencial, por sua vez, possui em última instância, raízes 

existenciárias, isto é, ônticas, só existe a possibilidade de uma abertura da 

existencialidade da existência, e com isso a possibilidade de se captar 

qualquer problemática ontológica suficientemente fundamentada, caso se 

assuma existencialmente o próprio questionamento da investigação filosófica 

como uma possibilidade de ser do Dasein, sempre existente. Assim esclarece 

também o primado ôntico da questão do ser (HEIDEGGER, 1989, p. 40). 

 

Deste modo à estrutura ôntica do ser-aí deve acolher em si a determinação de uma 

compreensão pré-ontológica do ser. Nesta medida o modo de acesso mais adequado ao ser 

exige um método concernente ao ser, ou seja, num método no qual o ser não seja determinado 

previamente ou tratado como se fosse um ente, mas que possibilite deixar ser e assim possa 

liberar as estruturas a priori de seu ser. Portanto, trata-se de um método fenomenológico, quer 

dizer, método em que Heidegger não considera entes particulares, mas aspectos do ser dos 

entes, normalmente não explícitos e não-tematizados, mas que podem chegar a mostrar-se 

tematicamente. Espaço e tempo mostram-se, mas, em geral, não-tematicamente. A 

fenomenologia ao contrário só pode fazer ver alguns temas, especialmente o próprio ser, 

enquanto estão velados, mas não porque ainda não os descobrimos ou simplesmente os 

esquecemos, mas porque na maioria das vezes ou estão muito próximos e familiares para que 

o notemos. 

Neste âmbito a ontologia fundamental Heidegger faz um breve histórico considerando 

a origem grega da palavra fenomenologia; ou seja, com o mesmo significado de phainomenon 

e de logos, portanto, convergem, dirige-se para o mesmo ponto da fenomenologia. O termo 

fenomenologia é assim utilizado no sentido de deixar e fazer ver (phainestai) por si mesmo. 

Portanto, a fenomenologia não deve especificar o que são os fenômenos mas apenas mostrar 

como devemos deles nos aproximar na medida em que, 

 

Ora, o ente pode-se mostrar por si mesmo de várias maneiras, segundo sua 

via e modo de acesso. Há até a possibilidade de o ente se mostrar como 

aquilo que, em si mesmo, ele não é. Neste modo de mostrar-se, o ente se faz 

ver assim como...” chamanos de aparecer, parecer e aparência a esse modo 

de mostrar-se (HEIDEGGER, 1989, p. 58). 

 



22 

Os gregos identificavam o fenômeno algumas vezes como simplesmente um mostrar-

se dos entes, a totalidade de tudo aquilo que é. Assim sendo Heidegger esclarece que um ente 

pode mostrar-se em si mesmo sob dois modos: de um manifestar-se que segundo ele nunca é 

um não mostrar-se. No entanto, este “não” de forma alguma pode ser confundido com o não 

privativo, que determina a estrutura da aparência; ou seja, o não privativo da aparência, 

portanto, não deve coincidir com o não da manifestação, na medida em que na aparência, tem-

se um mostrar como aquilo que em si mesmo, não se é. Ao contrário da manifestação em “um 

não mostrar-se”, mediante algo que se mostra. 

Neste sentido a expressão fenômeno deve estabelecer o seguinte significado: o que se 

manifesta em si mesmo, o revelado. Definindo o manifestar-se como aparecer. Também em 

grego a expressão phainomenon tem esse significado: o que tem aspecto de aparente. 

Contudo, para o termo fenômeno, deve-se reservar um significado positivo e original de 

phainomenon para distingui-lo assim do fenômeno da aparência, uma vez que, a aparência é 

uma modificação particular de fenômeno. Assim nos diz Heidegger, 

 

desse modo, fenômenos nunca são manifestações, toda manifestação é que 

depende de um fenômeno. Quando se define, portanto, o fenômeno com a 

ajuda de conceito ainda não esclarecido de “manifestação” tudo fica de 

pernas para o ar, e uma crítica da fenomenologia nestas bases e, sem dúvida 

alguma, um empreendimento bastante curioso (HEIDEGGER, 1989, págs. 

59-60). 

 

Heidegger considera fenômeno como o aparecer puro e simples do ser em si, ou seja, 

considerado ou não como uma manifestação da realidade ou fato real, distinguindo-o assim da 

simples aparência, que é indício de ser ou alusão ao ser (que, contudo permanece escondido) e 

que, por isso, é o manifestar-se ou esconder-se do ser. Neste sentido a noção de fenômeno não 

se opõe mais à coisa em si. Heidegger nos mostra que, 

 

coisa em sentido restrito significa o disponível, o visível, etc., o que está ao 

alcance da mão. Coisa em sentido lato significa qualquer assunto, qualquer 

coisa que aconteça, de um modo ou de outro, as coisas que se passam no 

mundo, acontecimentos, eventos. Finalmente, há um emprego da palavra em 

sentido ainda mais lato; foi preparado há muito tempo e generalizou-se, 

sobretudo, na filosofia do século XVIII. Assim, Kant fala, por exemplo, “de 

coisa em si” e distinguindo-a, de facto, da coisa para nós, quer dizer, de 

fenômeno. Uma coisa é em si é aquela que não é acessível para nós homens, 

através da experiência, tal como uma pedra, uma planta ou um animal. 

Qualquer coisa para nós é também, enquanto coisa, uma coisa em si, quer 

dizer, tornar-se conhecida de modo absoluto no conhecimento divino 

absoluto; mas nem toda a coisa em si é uma coisa para nós (HEIDEGGER, 

1987, págs. 16-17). 



23 

Considerando esta distinção fenômeno é o em si da coisa em sua manifestação, não 

constituindo, pois, uma aparência da coisa, mas identificando-se com o seu ser, portanto, 

como um mostrar-se em si mesmo originário e positivo. Isto significa dizer que a 

manifestação apesar de ser “um mostrar-se”, só serve de fundamento no mostrar-se de alguma 

coisa. O mostrar-se não é, em função disso, a manifestação, mas apenas o que a torna 

possível. Considerando-se o manifestar-se em seu significado positivo, quer dizer, 

 

pois, manifestar-se é anunciar-se mediante algo que se mostra. Assim, 

quando se diz que com a palavra “manifestação” indicamos algo em que 

alguma coisa se manifesta sem que seja em si mesmo uma manifestação, o 

conceito de fenômeno não é definido mas pressuposto (HEIDEGGER, 1989, 

p. 59). 

 

O que se mostra e anuncia só pode se realizar em função da referência a algo que não 

se mostra se for um fenômeno. Assim, quando se diz que com a palavra manifestação 

indicamos algo em que alguma coisa se manifesta sem que seja em si mesmo uma 

manifestação, o conceito de fenômeno não é definido, mas pressuposto. 

Assim Heidegger nos faz entender que tanto a manifestação quanto a aparência se 

fundam no fenômeno em seu sentido positivo. E, que, portanto, a distinção entre 

fenomenológico e fenomênico não devem ser confundidos, na medida em que, Heidegger 

entende fenomênico aquilo que é dado e pode ser explicitado segundo o modo de encontro 

com os fenômenos, pois, 

 

o fenômeno, o mostrar-se em si mesmo, significa um modo privilegiado de 

encontro. Manifestação, ao contrário, indica no próprio ente uma remissão 

referencial, de tal maneira que o referente (ou que anuncia) só pode 

satisfazer a sua possível função de referência se for um “fenômeno”, ou seja, 

caso se mostre em si mesmo (HEIDEGGER, 1989, p. 61). 

 

E neste sentido o fenômeno mostra as estruturas fenomênicas; enquanto 

fenomenológico diz respeito a tudo aquilo que é inerente ao modo de demonstrar e explicitar e 

tudo aquilo que exprime a conceituação implícita na presente investigação, quer dizer, 

 

“atrás” dos fenômenos da fenomenologia não há absolutamente nada, o que 

acontece é que aquilo que deve tornar-se fenômeno pode-se velar. A 

fenomenologia é necessária justamente porque, de início e na maioria das 

vezes, os fenômenos não se dão. O conceito oposto de “fenômeno” é o 

conceito de encobrimento (HEIDEGGER, 1989, p. 66). 

 



24 

Portanto, o adjetivo fenomênico qualifica o objeto que se revela no fenômeno, por 

outro lado, o adjetivo fenomenológico qualifica a manifestação do objeto em sua essência, 

bem como a busca que possibilita essa manifestação. Assim Heidegger esclarece que o 

conceito fenomenológico de fenômeno deve ser considerado primeiramente como conceito 

formal de fenômeno, para em seguida ver seu uso na acepção vulgar, porém, estes não são os 

conceitos buscados. Neste sentido Heidegger nos diz que, 

 

se, esta apreensão do conceito de fenômeno, ficar indeterminado que ente 

está sendo interpelado como fenômeno e se ficar em aberto se o que se 

mostra é um ente ou um caráter ontológico de um ente, então ter-se-á apenas 

o conceito formal de fenômeno [...] Nesta utilização, o fenômeno satisfaz o 

significado do conceito vulgar de fenômeno. O conceito vulgar, porém, não 

é o conceito fenomenológico de fenômeno (HEIDEGGER, 1989, p. 61). 

 

Deste modo Heidegger põe em confronto dois conceitos: conceito formal de fenômeno 

e conceito vulgar de fenômeno, quer dizer, por um lado, o conceito formal de fenômeno é 

indeterminado, por outro lado, o conceito vulgar de fenômeno é determinado. Assim 

Heidegger afirma que em Kant o fenômeno se apresenta ou se mostra como determinado. 

 

dentro da problemática de Kant, o que fenomenologicamente, se entende por 

fenômeno, pode-se elucidar, com ressalva das demais diferenças, através das 

seguintes palavras: o que já sempre se mostra nas manifestações, no 

fenômeno em sentido vulgar, de maneira prévia e concomitante. E o que se 

mostra em si mesmo (“formas da intuição”) são fenômenos da 

fenomenologia (HEIDEGGER, 1989, p. 61). 

 

Neste sentido o confronto entre os conceitos formal de fenômeno, e o conceito vulgar 

de fenômeno se faz imprescindível para compreendermos o conceito fenomenológico de 

fenômeno. Tal confronto deve servir para assegurar que o conceito fenomenológico de 

fenômeno só pode ser apreendido tematicamente. Ao contrário do conceito vulgar de 

fenômeno que se mostra como resultado de uma situação empírica, que por sua vez, é não-

temática. 

Neste âmbito Heidegger pretende assegurar que o conceito formal de fenômeno não se 

converta no conceito vulgar de fenômeno. Heidegger faz também uma análise detalhada do 

conceito de logos. Fazendo o percurso da análise a partir de Platão e Aristóteles, que 

consideram o conceito de logos como polissêmico e, de tal modo, que os vários significados 

tendem a se dispersar, sem a orientação positiva de um sentido básico. 



25 

Desde modo aletheia era originalmente concebido como o aspecto básico da natureza 

(physis), o que afasta, essencialmente qualquer pretensão acerca de sua relação com qualquer 

outra coisa, tal como pensamento. Em Platão, ela aparece sob o jugo da Idea. Idea, do grego 

idein, ver, refere-se, na explicação de Heidegger ao aspecto visual dos entes. Assim 

Heidegger considera que os gregos se tornaram prisioneiros de uma concepção vulgar de 

fenômeno, quer dizer, no sentido primeiro de desvelamento, determinada pela coisa percebida 

ou como percepção, uma vez que, a percepção é sempre verdadeira. Portanto, se mantiveram 

presos a um conceito construído de verdade. Nesta análise Heidegger afirma que o significado 

básico de logos é discurso, entretanto, nos diz que Mas, de fato, isso é somente uma aparência 

que se há de manter enquanto não se puder apreender devidamente o conteúdo primordial de 

sua significação básica (HEIDEGGER, 1989, p. 62). 

Com isto Heidegger nos faz compreender que a história posterior ao significado da 

palavra logos e, sobretudo, as interpretações diversas e arbitrárias da filosofia posterior 

encobrem continuamente o sentido próprio de discurso, que é bastante claro. Portanto, as 

interpretações são feitas em sentido meramente discursivo, ou seja, o discurso não é 

assegurado em seu sentido originário, uma vez que, não é apreendido como um conceito 

fenomenológico de fenômeno, mas, sobretudo como um mostrar-se aparente da fala. O 

discurso que se pronuncia é comunicação. A tentativa ontológica da comunicação é fazer o 

ouvinte participar do ser que se abriu para o referencial discursado no discurso 

(HEIDEGGER, 1989, p. 228). 

O discurso, portanto, deixa e faz ver a partir daquilo sobre o que discorre. O discurso 

autêntico é aquele que retira o que diz daquilo sobre o que discorre de tal maneira que, em seu 

discurso, a comunicação discursiva revele e, assim, torne acessível aos outros, aquilo sobre 

que discorre. Esta é a estrutura do logos como discurso. Porém, nem discurso, possui este 

modo próprio de revelação no sentido de deixar e fazer ver, de-monstrando. Um pedido, por 

exemplo, também revela, embora de outro modo (HEIDEGGER, 1989, p. 63). 

Para Heidegger o logos é, primária e originariamente considerado como discurso na 

medida em que é um deixar ver, ou seja, pode ser entendido como afirmação de um discurso 

verdadeiro ou falso. Neste medida o discurso acerca do verdadeiro ou falso recai sob dois 

termos aletheia
12

 e verdade. Portanto, em termos que desembocam no cerne das estruturas que 

suscitam o discurso fenomenológico de fenômeno como apreensão, e não como algo a ser 

percebido. Pois, conforme Inwood “Atingimos assim a essência da verdade, a abertura do 

                                                           
12

 Conforme a tradução de Michael Inwood, o termo Aletheia é geralmente aceito como sendo a-lethes, a-letheia, 

ou seja, “não escondido ou esquecido”, ou aquele que “não esconde nem esquece”. 



26 

aberto, por duas razões direções; pela reflexão sobre o fundamento da possibilidade da 

correção (adaequatio) e pela reminiscência do começo (aletheia). Isto significa dizer que o 

“deixar ver” tem como pressupostos uma implícita relação entre o processo de velamento, e 

desvelamento (verdade), ou seja, na medida em que o “deixar ver” é entendido como 

desvelamento ele se revela, mas ao passo em que se revela, ele novamente se vela, ou seja, o 

“ser verdadeiro” se esconde, se mantém encoberto. E, novamente, porque os logos é um 

deixar e fazer ver, por isso é que pode ser verdadeiro ou falso
13

. 

Neste sentido “ser falso” tem o sentido de encobrimento, quer dizer, o sentido de 

colocar a coisa na frente de outra ou ocultar o seu ser, encobri-lo, propô-lo como algo que ele 

não é; ao contrário do ser verdadeiro que tem o sentido de desvelamento, ou seja, de deixar e 

fazer-se ver o ente como algo desvelado ou como entes descobertos. 

 

E, novamente, porque o logos é deixar e fazer ver, por isso é que ele pode ser 

verdadeiro ou falso. Tudo depende de se libertar de um conceito construído 

de verdade, no sentido de concordância (HEIDEGGER, 1989, p. 63). 

 

Mas o sentido de concordância de que nos fala Heidegger, não é de forma alguma, a 

ideia primária, mas deriva dela uma noção originária na medida em que trata a verdade como 

desvelamento. Deste modo, 

 

a caracterização da verdade como concordância, adaequatio, é de certo, por 

demais vazia e universal. Encontrará, no entanto, alguma razão caso se 

sustente, a despeito das interpretações mais variadas do conhecimento que 

trás esse predicado privilegiado (HEIDEGGER, 1989, p. 283). 

 

Significa dizer que a verdade como concordância, cujo lugar é a proposição está na 

raiz da noção derivada da proposição, e a verdade como desvelamento, cujo lugar é o ser-aí, 

está na raiz da noção originária de logos como discurso que deixa e faz ver. Heidegger nos 

mostra que os gregos entenderam o desvelamento como um modo de ser-no-mundo, ou seja, o 

ser existe sob a forma de uma subjetividade consciente de si mesmo e de seu mundo enquanto 

representação sua. Portanto, como um desvelamento (verdade), que aponta para aquilo que, 

nela permanece impensado. Deste modo, “A verdade não possui, portanto, a estrutura de uma 

concordância entre conhecimento e objeto, no sentido de uma adequação entre um ente 

(sujeito) e um outro ente (objeto)” (HEIDEGGER, 1989, págs. 286-287). 

                                                           
13

 Cf. Tais comentários na tradução de Inwood no dicionário Heidegger. 



27 

Neste sentido ser-no-mundo não é considerado no modo grego como um modo 

existencial do ser-aí, na medida em que ser-aí é responsabilidade do desvelamento do ente, 

porque ele é abertura originária no mundo no sentido em que ocupa um espaço onde as coisas 

acontecem. Por essa razão os entes não se somam, mas se compreendem sobretudo na 

abertura originária no mundo. Daí pode-se concluir que a verdade inclui a possibilidade da 

não verdade, quer dizer, do velamento. Deste modo o ser-aí está na verdade e na não verdade, 

que em última análise está no desvelamento. Assim nos diz Heidegger, 

 

é por isso que, em sua essência, o ser-aí tem de explicitamente tomar posse 

do que se descobriu contra a aparência e a distorção e sempre se reassegurar 

da descoberta. De fato, não é com base num total velamento que as novas 

descobertas se fazem, mas sim a partir da descoberta no modo da aparência. 

O ente se configura como..., ou seja, de certo modo o ente já foi descoberto 

só que ainda se deturpa (HEIDEGGER, 1989, p. 291). 

 

Sendo assim Heidegger mostra que a verdade da existência é a abertura mais 

originária e mais própria que o poder-ser de Dasein pode alcançar. Ele só poderá receber sua 

determinação ontológico-existencial no contexto de uma análise da propriedade do Dasein. 

Ou seja, só no apropriar-se de si, no envolver-se de seu ser-aí, na existência é que pode 

compreender-se na verdade da existência, do seu existir. Conforme Heidegger, 

 

compreendida no sentido mais originário, a verdade pertence à constituição 

fundamental do Dasein. Essa expressão significa um existencial. Com isso, 

prelineia-se a resposta à questão do modo de ser da verdade e do sentido da 

necessidade de se pressupor que verdade se dá (HEIDEGGER, 1989, p. 

295). 

 

É neste âmbito que Heidegger nos faz ver e compreender que a análise dos conceitos 

de fenômeno e logos devem servir tão somente como uma análise preparatória e provisória do 

conceito de fenomenologia. Para realizar esta pesquisa Heidegger trava um debate com a 

tradição que caracteriza o passo desconstrutivo/construtivo do seu método. Assim, 

 

fenomenologia diz então – deixar e fazer ver por si mesmo aquilo que se 

mostra, tal como se mostra a partir de si mesmo. É este o sentido formal da 

pesquisa que traz o nome de fenomenologia. Com isso, porém, não se faz 

outra coisa do que exprimir a máxima formulada anteriormente – “para as 

coisas elas mesmas!” (HEIDEGGER, 1989, p. 65). 

 

Em Heidegger a fenomenologia mostra-se assim, como uma hermenêutica da analítica 

da existência. Neste sentido a fenomenologia, 



28 

em seu conteúdo, a fenomenologia é a ciência do ser dos entes – é ontologia. 

Ao se esclarecer às tarefas de uma ontologia, surgiu a necessidade de uma 

ontologia fundamental, que possui como tema o Dasein, isto é, o ente dotado 

de um privilégio ôntico-ontológico. Pois somente a ontologia fundamental 

pode-se colocar diante do problema cardeal, a saber, da questão sobre o 

sentido do ser em geral (HEIDEGGER, 1989, p. 68). 

 

Assim, o conceito fenomelógico de fenômeno é legitimado considerando-se 

formalmente, o significado do conceito formal e vulgar de fenômeno sem, no entanto, deixar-

se cair no conceito vulgar de fenômeno. Isto é o que Heidegger chama de desformalização do 

conceito formal de fenômeno, ou seja, é transformá-lo em conceito fenomenológico de 

fenômeno, e assim distingui-lo do conceito vulgar de fenômeno, mostrando com isto a 

necessidades deste distinção, uma vez que, sem esta distinção continuaríamos tratando apenas 

do fenômeno em seu sentido vulgar, o qual tem o modo determinado dos entes. Sendo assim, 

 

o que será que a fenomenologia deve “deixar e fazer ver”? O que é que se 

deve chamar de “fenômeno” num sentido privilegiado? O que, em sua 

essência, é necessariamente tema de uma de-monstração explícita? 

(HEIDEGGER, 1989, p. 66). 

 

Ao elaborar tais questões Heidegger nos faz compreender que o modo mais apropriado 

para sua investigação fenomenológica é apreendê-la no modo indeterminado do fenômeno, 

portanto, como conceito formal de fenômeno (indeterminado). De tal modo que, 

 

Justo o que não se mostra diretamente e na maioria das vezes e sim se 

mantém velado frente ao que se mostra diretamente e na maioria das vezes, 

mas ao mesmo tempo, pertence essencialmente ao que se mostra diretamente 

e na maioria das vezes a ponto de constituir o seu sentido e fundamento 

(HEIDEGGER, 1989, p. 66). 

 

Com isto Heidegger nos mostra que há uma relação intrínseca tanto com o que não se 

mostra diretamente ou (está encoberto, e o que “pertence essencialmente ao que se mostra 

diretamente” ou (está desencoberto). Ou seja, o que se encobre se mostra no desencoberto, 

assim se diz sempre do que se desencobre, portanto, de um ente ou daquele que se mostra. 

Considerar esta diferença é a condição básica para não cairmos numa compreensão metafísica 

do ser. Pois para a tradição metafísica o ser pode encobrir-se tão profundamente que chega 

mesmo a ser esquecido, de modo que tradicionalmente, a questão do ser e seu sentido se 

ausentaram, mas este esquecimento se deu em função da consideração da questão como algo 

resolvido, portanto, inquestionável. Deste modo, 



29 

o motivo implícito ou explicito dessa suposição reside na exigência justa, 

que, no entanto, também precisa ser fundamentada ontologicamente, de que 

a filosofia tem como tema o “a priori” e não os “fatos empíricos” como tais 

(HEIDEGGER, 1989, p. 299). 

 

Tal afirmação significa dizer que nesta relação intrínseca, o que num sentido 

extraordinário se mantém encoberto volta novamente a encobrir-se ou ainda só se mostra 

“desfigurado” e não ´e este ou aquele ente, mas o ser dos entes. Contudo Heidegger nos 

esclarece que fenômeno é desse modo, em sentido fenomenológico, o ser dos entes, seu 

sentido, suas modificações e derivados, quer dizer, cada desencobrimento do ser, por ser 

parcial, também é um velamento do ser. Ou ainda, o ser se subtrai, ao mesmo tempo em que 

se revela, ao ente. 

Neste âmbito Heidegger trata da ontologia fundamental como constitutivo da questão 

do ser enquanto tal. Portanto, a ontologia fundamental se apresenta como um modo de superar 

a ontologia tradicional. Pois, se a questão sobre o ser procura não o ser dos entes, mas o 

próprio ser em sua essência, então precisamos de uma completa e explícita fundamentação do 

Dasein, guiada por esta questão. Por esta única razão ou fundamentação assumiu o nome de 

ontologia fundamental. Conclui-se que, 

 

Enquanto tema fundamental da filosofia, o ser não é gênero dos entes e, não 

obstante, diz respeito a todo e qualquer ente. A sua universalidade deve ser 

procurada ainda mais acima. O ser e a estrutura ontológica se acham acima 

de qualquer ente e de toda determinação ôntica possível de um ente 

(HEIDEGGER, 1989, p. 69). 

 

Sendo assim, a fenomenologia faz uma descrição do modo de ser dos entes como uma 

preparação para a questão fundamental sobre o sentido do ser e seu sentido. Ela é fundamental 

porque as ontologias regionais são modos de ser do Dasein e pressupõem o acesso pré-

ontológico do Dasein frente aos demais entes. E, não apenas pressupõem uma pré-

compreensão de ser, mas podem realizar seu trabalho propriamente sem antes esclarecer o 

sentido do ser. Portanto, 

 

ontologia e fenomenologia não são duas disciplinas diferentes da filosofia ao 

lado de outras. Ambas caracterizam a própria filosofia em seu objeto e em 

seu modo de tratar. A filosofia é uma ontologia fenomenológica e universal 

que parte da hermenêutica do Dasein, a qual, enquanto analítica da 

existência, amarra o fio de todo questionamento filosófico no lugar de onde 

ela brota e para onde retoma (HEIDEGGER, 1989, p. 69). 

 

 



30 

Neste âmbito o privilégio que distingue o Dasein (ser-aí) está em ser ontológico. Pois, 

ao contrário de outros entes, o Dasein compreende o ser dos entes. Mas se a ontologia 

fundamental está reservada a uma investigação teórica e conceitual do ser, seria melhor dizer 

que Dasein, é pré-ontológico, que possui uma compreensão implícita com os entes 

onticamente, adquirindo conhecimento ôntico dos mesmos. Portanto, a ontologia fundamental 

analisa o ser de Dasein como uma preparação para a questão fundamental sobre o sentido e o 

significado do ser em geral. É fundamental porque as ontologias regionais e as ciências são 

modos de ser de Dasein e pressupõem o acesso pré-ontológico de Dasein aos entes; e não 

apenas pressupõem uma compreensão de ser, mas não podem realizar seu trabalho 

propriamente sem antes esclarecer o significado do ser. Já que tanto o Dasein quanto o ser são 

anteriores ou fundamentais para as outras ontologias, por isto, trata-se de uma ontologia que 

inclui a questão sobre o ser enquanto tal. Sendo assim a tarefa de Heidegger consiste agora em 

devolver o Dasein a relação primordial com o ser, não simplesmente analisar o seu ser. Neste 

sentido, 

 

Essa simples afirmação se desenvolve no momento em que Heidegger 

procura mostrar como a compreensão tem um caráter existencial e como 

compreensão prévia do ser faz parte do projeto existencial; a compreensão é 

um modo de ser do ser-aí (Dasein), um existencial. A compreensão é a 

própria abertura do ser-no-mundo. Toda a teoria, o ver, o compreender são 

derivados dessa compreensão existencial, que á a própria luz, abertura, 

revelação do ser-aí (Stein, 2001, p. 246). 

 

Deste modo essa compreensão é constitutiva do Dasein enquanto ser-aí, na medida em 

que ele é o existencial fundamental, pois o ser-aí sempre se movimenta numa compreensão de 

seu próprio ser e dos outros seres. Ou seja, compreensão não é uma categoria no sentido de 

um conceito a priori, cujo sentido está estabelecido para sempre, mas compreensão é um 

modo de ser do Dasein, portanto do ser finito e histórico. 

 

1.2 O PRIVILÉGIO DA ONTOLOGIA DO SER EM RELAÇÃO À LÓGICA DO 

PSICOLOGISMO CIENTÍFICO 

 

O sentido da analítica existencial tem em vista o fato de que há um privilégio no 

campo ontológico em relação ao âmbito da ciência. Heidegger considera o problema do ser 

diferente daquele do ente. O problema do ente obscureceu a questão mais original que é a 

questão do ser. Por isso Heidegger estabelece à diferença entre ser e ente, o que não se 



31 

encontra no âmbito do psicologismo científico. Ao estabelecer esta diferença Heidegger 

subordina o ente ao ser. Desde modo, não há como falar no ser sem relacioná-lo ao ente. Daí a 

diferença entre compreensão ontológica e compreensão ôntica do ser. 

Por isto, Heidegger questiona no terceiro parágrafo de Ser e Tempo, as ciências 

positivas (caso no qual se enquadra também a psicologia), mas destaca o âmbito da ontologia 

como base sobre a qual se ergue a própria possibilidade da ciência. Nesse parágrafo, encontra-

se primeiramente uma distinção entre o domínio de ser e aquele da região dos objetos. Desse 

modo, ciência dos fenômenos tem, em Heidegger, um sentido bem determinado e distinto, ela 

significa, 

 

ciência “dos” fenômenos significa: apreender os objetos de tal maneira que 

se deve tratar de tudo que está em discussão, numa de-monstração e 

procedimentos direitos (HEIDEGGER, 1989, p. 65). 

 

Deste modo o todo dos entes ou o domínio do ser libera setores de objetos que podem 

ser transformar investigação científica, mas isto não significa que deste investigação da 

ciência positiva possa surgir uma resposta adequada para a questão do ser. Esta afirmação 

implica dizer que a ontologia fundamental para Heidegger não se reduz a uma análise 

psicologizante, ou ainda, não se trata de um subjetivismo ou de uma tendência filosófica que 

consiste em reduzir todo juízo de valor ou de realidade a atos ou estados de consciência 

individuais. Assim, como fez a psicologia, metafísica, ética, estética e a lógica, na tentativa de 

reduzir ou tratar a questão do ser à existência do sujeito. 

Partindo destas considerações, pode-se dizer que a ciência (ontologia regionais), não 

está interessada em investigar o ser, porque, seu objeto de investigação é o ente. Uma região 

de ser pode liberar várias regiões e objetos, que a ciência vai tratar positivamente, situação a 

que está subordina a psicologia. A ciência visa a um ente determinado que será objeto do 

discurso na elaboração de conceitos científicos positivos. Acontece, porém, que a análise 

científica separa e determina seus objetos de investigação, sua região de entes, com base 

numa compreensão pré-científica que já diz o domínio de ser que encerra o objeto 

considerado, quer dizer, é necessário assegurar o sentido originário do discurso. 

Assim, os entes postos em questão pela ciência devem está subordinados a 

compreensão ontológica do Dasein. A ciência, assim como a psicologia, trata de um ente 

determinado, entificado. Mas o que interessa para Heidegger é uma compreensão prévia do 

ser, e isto promove a diferença do domínio do ser a que pertence o ente investigado. 



32 

Esta compreensão prévia é produtora de conceitos fundamentais sobre os quais se 

funda a própria possibilidade do ente requerido pelo psicologismo científico vir a ser 

devidamente tematizado. Em outros termos é a partir da distinção entre domínio de ser e 

região de objetos que fica anunciada a compreensão pré-científica, sendo esta a primeira 

concepção que a ciência forma de seu objeto. Esta concepção deve pertencer à determinada 

região do discurso da ontologia fundamental. Heidegger nos diz que, 

 

(...) conceitos fundamentais são determinações em que o setor de objetos que 

serve de base a todos os objetos temáticos de uma ciência é compreendido 

previamente, de modo a guiar todas as pesquisas positivas (HEIDEGGER, 

1989, p. 36). 

 

Estes conceitos fundamentais segundo Heidegger só são legítimos na medida em que a 

investigação prévia precedente à pesquisa científica, comprove a correspondência com o 

respectivo setor de objetos. Considerando que, estes setores são recortados de uma região de 

entes, e a investigação prévia que produz conceitos fundamentais nada mais é que uma 

interpretação deste ente na constituição mesma do ser, esta deve anteceder a pesquisa 

científica, inclusive às demais ontologias. A investigação prévia que antecede a investigação 

científica e sobre a qual se funda a possibilidade da ciência é a analítica existencial. 

Segundo Heidegger no tocante à psicologia, a filosofia deve lhe oferecer uma direção, 

deve preceder a ela. Esta direção filosófica persegue o sentido do ser. A filosofia deve, 

portanto, servir de embasamento para a fundamentação da ciência e no caso aqui específico, 

também o da psicologia. Pois para Heidegger o conhecimento ôntico se baseia na 

possibilidade do conhecimento ontológico. Para ele, nesse caso, a psicologia deve ser 

orientada pelas conquistas da filosofia. Compreender, manifestar, conceituar são modos 

possíveis de acesso à questão do ser, que se realizam no modo da relação entre ser e ente. Tal 

diferença indica que o ser não um ente propicia uma visão, que por sua vez possibilita a 

conceituação fundamental que precede a ciência, e é condição de possibilidade da analítica 

existencial. 

Com isto, fica indicado que a analítica existencial em filosofia se caracteriza como 

primado ontológico da questão do ser, que é o questionamento mais originário do que as 

pesquisas ônticas das ciências positivas. O primado ontológico investiga o ente com base 

numa compreensão prévia do domínio do ser daquele ente. 

Assim, Heidegger nos diz que, esta compreensão antecede a qualquer ciência e 

qualquer ontologia. Esta compreensão é via de aceso ao sentido do ser em geral. Cabe 



33 

demonstrar a quem pertence essa compreensão sobre a qual se faz qualquer tematização, ou 

seja, quem guarda o sentido do ser. Nesse sentido, a verdade não é tão somente aquilo que diz 

a ciência, mas antes a verdade inclui a possibilidade da não-verdade, ou seja, do velamento. 

De sorte que ser-aí, está na verdade e na não-verdade, que em última análise diz estar no 

desvelamento, visto 

 

todavia, somente na medida em que o Dasein se abre é que ela também se 

fecha; e somente na medida em que, com o Dasein, já se descobriram os 

entes intramundanos é que eles, enquanto encontro possível dentro do 

mundo, já se encobriram (velaram) e deturpam (HEIDEGGER, 1989, págs. 

290-291). 

 

A diferença estabelecida por Heidegger entre ser e ente é entendida como condição da 

sua ontologia fundamental. A partir desta diferença é que se pode investigar quem guarda o 

sentido do ser. Esta diferença leva Heidegger a fazer distinção entre compreensão ôntica do 

ser e compreensão ontológica. O campo de investigação da busca pelo sentido do ser deve, 

portanto, passar necessariamente por estes dois modos de compreensão de ser do Dasein, que 

segundo Heidegger demarca o privilégio ontológico do ser. Isto quer dizer que, na analítica do 

Dasein o ser tem primazia em relação ao ente. 

Em Ser e Tempo à analítica existencial tem como ponto de partida a questão do 

esquecimento do ser. Com a tradição metafísica a questão do esquecimento orientava-se, a 

princípio, a partir de três preconceitos: o conceito de ser era considerado o mais universal e o 

mais claro; o segundo tratava de um ser indeterminado, isto é, o conceito de ser não dizia nada 

e finalmente o conceito de ser o mais evidente, ou seja, o ser era entificado nas coisas. Tal 

esquecimento nos coloca frente a uma única possibilidade de se ter acesso a esta questão. E 

este acesso se dá por meio do ente denominado Dasein. 

Segundo Heidegger na analítica existencial o Dasein é compreendido como o único 

ente capaz de se questionar e de se compreender. O Dasein se torna deste modo o único ente 

capaz de responder a questão do real sentido do ser. Esta é a questão que move a analítica 

existencial, uma vez que ela contribui para a elaboração do discurso acerca das ontologias em 

geral e da ontologia fundamental. 

Neste sentido o termo existencial aplica-se à estrutura ontológica da existência, na 

medida em que Dasein se compreende como existenciário, quer dizer, existindo o Dasein é 

em função de si mesmo, devendo tomar em mãos aquilo que ele é. Nisto reside à tarefa da 

analítica existencial, ou seja, aplica-se às possibilidades abertas para o Dasein, à compreensão 

que delas possui e a escolha que faz ou recusa entre elas. 



34 

1.3 EXISTENCIAIS E CATEGORIAIS 

 

Heidegger faz a distinção entre os existenciais, que são determinações do ser-aí 

(Dasein), e as categorias que são determinações do ser dos entes não conforme ao ser-aí, isto 

é, determinações do ser das coisas. 

Os existenciais para Heidegger ocupam, no procedimento da analítica, a função de 

estrutura. Esta análise se dá em razão do Dasein existir. Os existenciais se diferenciam 

nitidamente das categorias entitativas que são determinações ontológicas próprias dos entes. 

A contraposição entre os existenciais e as categorias se mostram como fator decisivo para a 

compreensão e distinção no procedimento da analítica na investigação do sentido do ser. Por 

tais razões neste pesquisa, o termo categorias é utilizado para exprimir o modo dos entes 

intramundanos ou o ente simplesmente dado. 

No procedimento da analítica existencial Heidegger faz ver a primazia dos 

existenciais. Isto quer dizer que a analítica tem como fundamentação os existenciais. Os 

existenciais nos remete à estrutura que compõe o ser do Dasein. Esta estrutura se realiza 

mediante a sua existência, por isso o termo existenciais comporta tudo aquilo que a existência 

humana abarca. Os existenciais realizam esta possibilidade através dos modos constitutivos de 

ser do Dasein, quer dizer, como ser-no-mundo e na perspectiva ôntico-ontológica. Isso 

implica dizer que existe uma relação entre os existenciais e as categorias. Significa que nesta 

relação o Dasein se compreende, e se compreende o mundo e, é a partir desta compreensão 

que ele estabelece o seu ser, o seu existir. Esta compreensão se dá mediante o modo próprio 

da sua existência. 

O dasein se compreende, também, enquanto simplesmente dado, a medida em que se 

relaciona com os demais entes. Mas ele se diferencia dos demais entes que o cercam em razão 

de ser ele o único ente capaz de se compreender e de se questionar. Neste âmbito Heidegger 

nos mostra que, o ente categorial, só se compreende a partir de um ente determinado. E 

mundo na compreensão ôntica são os modos possíveis de ser do Dasein. Mundo na 

compreensão ôntica não tem o mesmo sentido da compreensão ontológica do Dasein. Pois, o 

ente categorial não tem a capacidade de compreensão e de questionamento do Dasein. Pode-

se dizer que a pedra é, que a planta é, mas só o Dasein existe e compreende ser. É este modo 

de compreensão que lhe permite se diferenciar dos outros entes. Neste sentido só o Dasein 

detém o poder de colocar a questão a respeito do sentido do ser. 



35 

Por sua vez, nos existenciais já esta contida sua essência. Por isso, a existência traduz 

a sua essência. Os termos existência e essência indicam o âmbito em que a compreensão do 

Dasein deve se encontrar. Este âmbito é, conforme nos mostra Heidegger, 

 

os dois caracteres esboçados do Dasein, o primado da “existência” frente à 

“essência” e o ser sempre minha, já indicam que uma análise deste ente se 

acha diante de uma região fenomenal própria. O Dasein não tem, e nem 

nunca pode ter o modo de ser dos entes simplesmente dados dentro do 

mundo. E por isso é que não se pode dar tematicamente nos modos e 

métodos em que se constatam os entes simplesmente dados. O modo de dar-

se previamente, que lhe é adequado, é tão pouco evidente que sua 

determinação constitui uma parte essencial de sua análise ontológica 

(HEIDEGGER, 1989, p. 79). 

 

O significado de existência é modificado por ele, em relação à compreensão 

tradicional. Existência não diz respeito mais ao estado em que uma coisa é referida; por 

exemplo, como uma planta, um animal que nasce cresce e morre, isto é, não se trata de coisas 

que ocupam um determinado espaço. 

Existência constitui os modos, pelos quais o Dasein pode ser isto ou aquilo; pode 

compreender, interpretar. Portanto, bastante diferente de dizer ser´dentro-do-mundo, como as 

pedras e os utensílios, o tempo existência opõe-se ao termo essência, portanto, não significa 

mais a constituição entificada de uma coisa, assim como, por exemplo, O2 é a constituição 

essencial do oxigênio; ou como Deus é a causa essencial de tudo. Essência passa a significar 

“ter de ser”. Significa, não poder evitar ser o modo como se está aqui ou ali em oposição às 

abstrações ou como se fosse algo a ser contemplado. 

A partir da nova compreensão destes conceitos vemos que a essência do Dasein é sua 

existência, portanto, existência compreendida como ser-no-mundo. Pode dizer também que o 

Dasein nunca pode ter o modo de ser de um ente simplesmente dado, pois, a sua essência ou 

ser se dá sempre previamente dado, pois, a sua essência ou ser se dá sempre previamente, em 

relação a todo algo que se mostra dado. O fato de o Dasein ser determinado previamente se 

torna pouco evidente à nossa compreensão. Por isto, torna-se necessário, segundo Heidegger, 

um acesso seguro a tal compreensão, através de uma análise conveniente na medida em que o 

acesso à questão do Dasein se distingue ontologicamente por ser ele mesmo um existente, 

quer dizer, um ser que carrega consigo o sentido de existência. Sem, entretanto, deixar de 

compreender-se como um ente que se compreende e se interpreta entre as coisas no mundo, e 

reconhecendo-se assim no abandono do seu ser, do seu nada. 



36 

Assim os existenciais comportam tudo aquilo que a existência humana abarca. De 

acordo com Heidegger a tradição metafísica ocupou-se em entender o ser a partir das 

categorias ou de entes determinados. A compreensão de ser, segundo a tradição era da a partir 

de definições, de conceituações, de entificações de modo que não era possível estabelecer 

nenhuma relação entre os existenciais e o ente categorial. 

Há, dessa maneira, uma diferença quanto ao modo adequado de acesso à questão do 

ser. Pois, por um lado a tradição buscou o sentido do ser através de conceitos e de definições; 

por outro lado Heidegger desconstrói a tradição mostrando na sua analítica a primazia dessa 

temática, ou seja, que a destruição acontece no sentido de uma desconstrução daquilo que fora 

transmitido pela tradição. Visando retornar às experiências originárias que presidiram à 

construção dos conceitos ontológicos gregos, de tal modo que ao insistir na repetição, a 

questão do sentido do ser, pudesse ser retomada em sua limitação e problematicidade. Por 

duas vezes fica patente, parágrafo 6 de Ser e Tempo, que a destruição da metafísica não é algo 

que pode ou não acontecer, mas que deve se fazer se, se quer tematizar o sentido do ser em 

sua verdade. 

 

caso a questão do ser deve adquiri a transparência de sua própria história, é 

necessário, então, que se abale à rigidez e o endurecimento de uma tradição 

petrificada e se removam os entulhos acumulados. Entendemos esta tarefa 

como destruição do acervo da antiga ontologia, legado pela tradição 

(HEIDEGGER, 1989, p 51). 

 

Neste sentido é necessário, considerar a questão do real sentido do ser como uma 

questão em permanente discussão, ou seja, não pode ser considerada como uma questão 

esgotada, portanto, provisória, inacabada. Em Heidegger é possível estabelecer a relação entre 

o ser existencial e o ente categorial. Esta relação depende do modo de acesso adequado à 

questão do ser, já que há primazia do ser frente ao ente. 

Para que esta relação se estabeleça Heidegger considera três modos importantes que 

constituem a estrutura da compreensão do Dasein. Estas estruturas se constituem ao Dasein 

nos seguintes modos – primeiro, como único ente que existe e pode perguntar pelo sentido do 

ser e, esta se concretiza na existência mesma; o outro modo se constitui na compreensão 

ôntica de Dasein; esta vai depender dos seus possíveis modos de ser e se constitui no modo de 

um a compreensão existênciária do seu ser, e finalmente se compreende como conjunto das 

estruturas que mostra como é a relação do Dasein com o mundo, no modo da sua 

existencialidade, ou seja, dos desdobramentos advindos dos seus possíveis modos de ser. 



37 

Os três modos se constituem, portanto, na maneira como o Dasein estabelece sua 

relação com os outros entes. Pode-se dizer que estes modos são parte da compreensão e da 

constituição ontológica de Dasein, porque estes servem de embasamento para a própria 

tematização ontológica do seu ser que se constitui numa relação ao ser dos entes. Com isto, 

Heidegger nos diz que para se fazer o procedimento da analítica do sentido do ser é necessário 

que se entenda a estrutura ontológica de ser de Dasein na possibilidade da sua existência – 

que pode ser compreendida no modo da sua existencialidade da sua compreensão 

existenciária
14

 de ser. 

Estes modos só podem ser compreendidos no sentido de que o ser não é um ente, isto 

é, de que o ser só pode compreender-se no modo de ser da existência, ou que compreende ser 

numa relação com os entes. Porém, a primazia para se compreender a questão do sentido do 

ser deve se manifestar, necessariamente, por meio do ser enquanto existencial. Isto vai 

permitir ao Dasein a primazia dos existenciais em relação a entes categoriais a partir dos 

modos possíveis de ser de Dasein. 

Na obra Ser e Tempo Heidegger mostra que as categorias de ordem metafísica são 

determinações do ente, ao dizer que o homem é um animal racional e político como em 

Aristóteles, e as condições a priori do conhecimento como em Kant por meio da intuição; 

sempre restritas ao plano conceitual e formal de fenômeno. 

 

O ver e ouvir sensíveis não desvelam a distância em virtude de leis ópticas, 

mas porque o ser humano, que tem a estrutura do Estar-aí, existe 

aproximando-se das coisas (...) O que nos faz ver a espacialidade originária 

das coisas não é a intuição do tipo kantiana, mas a possibilidade do Estar-aí 

de orientar-se e de aproximar-se (LOPARIC, 1990, p. 181). 

 

Pode-se dizer com isto que a tradição metafísica considerou a questão do ser como 

resolvida. A tradição resolveu a questão definindo o ser a partir do ente enquanto ente; 

esquecendo, dessa forma, o sentido do ser. Isto quer dizer que, o ser era tratado mediante 

entificações ou determinações. Implica dizer que a ontologia tradicional é uma ciência 

primeira, por ter como objeto o objeto de todas outras ciências, e como um princípio que 

condiciona a validade de todos os outros. Por essa pretensão de prioridade, isto é, que a define 

a metafísica pressupõe uma situação cultural determinada, em que o saber já se organizou e 

dividiu em diversas ciências, relativamente independentes e capazes de exigir a determinação 

de suas inter-relações e sua integração com base num fundamento comum. 

                                                           
14

 Cf. notas explicativas de Ser e Tempo, 1989, p. 310. Existenciária indica a delimitação fatual do exercício de 

existir que sempre se propaga numa pluralidade de singularidade, situações, épocas, condições, ordens, etc. 



38 

Com Heidegger a ontologia adquire outro significado, na medida em que é entendida 

como a determinação do sentido do ser a partir do ser do ente que faz as perguntas e dá as 

respostas: o Dasein. Portanto, Heidegger reafirma o caráter primário ou privilegiado da 

ontologia. 

 

1.3.1 Os modos de compreensão do ser 

 

Tentamos esclarecer, já no começo desta abordagem, a relação entre a questão do 

sentido do ser e as possibilidades do modo ser do Dasein, fazendo uma distinção entre os 

modos existenciais e os categoriais numa relação com a temática da existência. Essa consiste 

no fato de que a existência é entendida por Heidegger como a compreensão do ser. A 

implicação entre os dois elementos – o sentido de ser e existência – aparece neste contexto, 

como uma necessidade. 

Em outros termos, uma coisa não surge nem se define sem a outra. Poderíamos dizer, a 

fundamentação disto pode ser exemplificada com o termo manifestar-se que resulta do ente 

que compreende ser: o Dasein. O termo manifestar-se exprime a noção de compreensão para o 

qual o termo fenômeno se torna indispensável. Isto, por sua vez não pode ocorrer senão num 

determinado ente em que aparece. Este ente denominado aqui de Dasein é constitutivamente 

compreensivo. Mas isto vem à tona por meio da existência humana (ser-aí), pois é através do 

ser do Dasein que o poder de compreender se realiza. Assim Dasein ou ek-sistência é a forma 

como o Dasein se projeta, se define sem escapar às características do ser-aí. Assim diz 

Heidegger, na seguinte passagem, 

 

Perceber o sentido do conceito formal de fenômeno e de seu uso devido na 

acepção vulgar é uma pressuposição indispensável para se compreender o 

conceito fenomenológico de fenômeno, prescindindo de como se deve 

determinar mais precisamente o que se mostra. Antes de se fixar a concepção 

preliminar de fenomenologia, deve-se definir o significado de àóyoç, a fim 

de se tornar claro em que sentido a fenomenologia pode ser c “ciência dos” 

fenômenos (HEIDEGGER, 1989, págs. 61-62). 

 

Em Heidegger Dasein e existência são uma unidade. E, a rigor, é o modo como a 

existência humana (ser-aí) manifesta aquilo que é. O termo existência, envolve, portanto, a 

pretensão de se questionar até as últimas consequências, tudo aquilo que a noção de ser 

sintetiza. O ser é complexo porque é a síntese do que se encontra à vista e do que não se 



39 

encontra. Se o que se dá a conhecer no ser depende do compreender, isto é, esta compreensão 

está ligada à própria existência (Dasein). 

A relação entre sentido de ser e o significado de existência, se mostra agora conectado 

a uma análise de sua natureza. O termo heideggeriano analítica da existência exprime, 

portanto, a clarificação da estrutura do compreender, ou seja, analisando-se em que consistem 

os constitutivos da existência, deve-se chegar à compreensão do ser. A existência, então, é 

tratada como uma questão. Significa dizer que, Heidegger analisa os modos possíveis do ser-

aí, mas quer alcançar, com isto o sentido do ser. Esta tarefa consiste, portanto, no 

esclarecimento, no aparecer entendido como o se colocar diante daquilo que se manifesta. 

Mais exatamente: ele indica que o sentido de ser que a realidade porta está intimamente ligada 

à estrutura compreensiva e esta constitui existência mesma. 

O sentido da questão decorre do fato de precisarmos compreender o ser para 

compreendermos e explicarmos tudo o mais. Isto faz com que se diga que na questão do 

sentido do ser, se move à analítica existencial heideggeriana, ou seja, por um lado trata-se de 

algo relativo ao ser – o ontológico; e por outro lado, isto está fundamentado num ente 

específico ou que se refere também ao ser caráter ôntico, que á a existência. Tem-se ai o 

caráter fundamental. 

A analítica da existência se torna, consequentemente, um procedimento para se 

investigar o sentido do ser. Tal investigação consiste no modo específico do ser deste ente que 

se manifesta através de um ente denominado Dasein. No modo específico do Dasein se abre e 

se encerra a possibilidade de compreensão e de busca que se manifesta na procura pelo real 

sentido do ser. O ser do Dasein é dotado de características essenciais ao seu existir, ou seja, 

existir é ser possível Heidegger, 

 

A possibilidade de ser, que o Dasein existencialmente sempre, distingue 

tanto da possibilidade lógica e vazia como da contingência de algo 

simplesmente dado em que isso ou aquilo pode ‘se passar’. Como categoria 

modal de ser simplesmente dado, a possibilidade designa o que ainda não é 

real que nunca será necessário. Caracteriza meramente possível. Do ponto de 

vista ontológico, é inferior à realidade e à necessidade. Em contrapartida, 

como existencial, a possibilidade é a determinação ontológica mais 

originária e mais do Dasein (HEIDEGGER, 1989, p 199). 

 

Deste modo, Heidegger afirma na Carta ao Humanismo à existência é um modo de ser 

próprio da ek-sistência na medida em que, 

 



40 

para significar que, contrariamente, por exemplo, à rocha ou o animal, o 

homem, se mantém sempre fora de si mesmo junto ao Ser, Heidegger de 

chama de “ek-sistência” essa compreensão. Ele o lugar de sua manifestação, 

o “lugar” onde o Ser se manifesta. “Dasein” pode assim se dizer “ser-no-

mundo”, expressão que significa sua abertura, e não sua situação no espaço. 

Não se trata também de dizer que a existência precede a essência, como 

Sartre, e sim de determinar o existir como compreensão do fato que “existe”, 

ou seja, como compreensão da “verdade do Ser” (HEIDEGGER, 1995, p. 

45). 

 

Neste sentido a questão da existência não se esclarece se não pelo próprio existir a 

essência de Dasein apoia-se no fato de que, em cada caso, tem seu ser para existir e o tem 

como próprio. Ou seja, é próprio deste ente que em seu ser se lhe abra e manifeste com e por 

meio de seu próprio ser, isto é, sendo. Pois conforme Heidegger, a compreensão do ser é em si 

mesma uma determinação de ser do Dasein. O privilégio ôntico que distingue o Dasein está 

em ser ontológico (HEIDEGGER, 1989, p.38). 

Neste sentido a ontologia em Heidegger deve ser entendida só como a determinação 

do sentido do ser a partir do ser dos entes, na medida em que o Dasein faz as perguntas e dá as 

respostas. Com isto Heidegger reafirma o caráter primário ou privilegiado da sua ontologia. 

De modo que o problema do ser tende não somente à determinação das condições a priori da 

impossibilidade das ciências que estudam o ente, e que, portanto, ao fazê-lo já se movem 

numa compreensão do ser, mas também à determinação das condições de possibilidades das 

ontologias que precedem e fundam as ciências ônticas. 

 

1.3.2 O ser simplesmente dado 

 

Segundo Heidegger para responder a questão do ser a tradição recorreu a entes 

categoriais. Estes entes aplicam-se unicamente ao ente compreendido como ente 

intramundano disponível ou ente simplesmente dado. O ente simplesmente dado disponível 

tem no Dasein a condição indispensável para que ele posse se revelar. Porque, o ente 

simplesmente dado é sempre utensílio, uma serventia ao Dasein. É através desta referência 

que o Dasein lhes dá lugar, significando então, entes e lugares. O modo circundante mais 

próximo do Dasein define o para quê. O para quê do ente à mão que sempre está relacionado 

com outros utensílios e com o Dasein que utiliza, formando o complexo utensiliar, de outro 

modo, poderíamos dizer que a manualidade é, portanto, 

 

o modo de ser do instrumento em que ele ser revela por si mesmo. O 

instrumento está disponível para que o manuseio, em sentido amplo, 



41 

unicamente porque todo instrumento possui esse “ser-em-si” e não 

simplesmente ocorre (HEIDEGGER, 1989, p. 111). 

 

Em outros termos, Dasein é ser-no-mundo, solo de duas possibilidades. Isto que dizer 

que o Dasein estabelece uma relação com ele e as coisas que o cercam. É mediante esta 

relação que o Dasein manifesta sua existência. Existência que para Heidegger se dá no modo 

de ser-no-mundo do Dasein, e é nisto que reside o modo próprio
15

. 

Este modo próprio se realiza através dos seus possíveis modos de ser. Estes se 

apresentam ao Dasein no seu modo de ser enquanto ser-no-mundo. Neste âmbito o Dasein em 

Heidegger é compreensão ontológica. Esta compreensão ontológica deve ser entendida 

enquanto compreensão existencial. E, enquanto compreensão existencial o Dasein pode se 

compreender como ser-no-mundo. De outro modo, o Dasein se compreende mundo. Mundo 

que também constitui o seu ser. Mundo que compreende e interpreta. O Dasein é abertura, “é” 

em vista da existência, na medida em que sendo ele se compreende no mundo a partir da sua 

existência. 

Para Heidegger o ente â mão não é algo que simplesmente está presente como coisa 

dada, mas algo próximo que faz parte do modo de ser de Dasein. É nesta relação de 

proximidade com o ente simplesmente dado que o Dasein se relaciona com os entes que o 

rodeiam, ou seja, 

 

O modo de lidar com os instrumentos no uso e no manuseio, porém, não é cego. Possui seu 

modo próprio de ver que dirige o manuseio e lhe confere uma segurança específica. O modo de lidar 

com instrumentos se subordina à multiplicidade de referências do “ser para” (Um-zu). A visão desse 

subordinar-se é a circunvisão (HEIDEGGER, 1989, p. 111). 

 

Portanto, a circunvisão
16

 é o olhar próprio da preocupação, que reside numa visão pré-

teórica que ilumina o contexto do que está por fazer. 

Entretanto, da compreensão de ente simplesmente não se pode retirar nenhuma 

possibilidade de compreensão do Dasein; nem tampouco se estabelecer nenhuma 

compreensão prévia do ser. Tentar compreender a questão do ser a partir do ente 

simplesmente dado é compreendê-lo, primeiro, a partir das coisas que o cercam. E tentar 

                                                           
15

 De acordo com PASQUA, H., 1993, p. 79. “Dasein é a sua possibilidade, ele está sempre já empenhado em 

possibilidades determinadas e escolhidas em detrimento de outras possibilidades. Este poder-ser, essencial ao 

Dasein, define-o por completo. Ele lança-o em possibilidades múltiplas, entre as quais ele deverá efetuar a sua 

escolha para ek-sistir num mundo que o restringe”. 
16

 De acordo com LOPARIC, Zeljko, 1990, págs. 180-181. “A ocupação pode encontrar o ente e desvelar o seu 

ser porque não é cega porque é guiada por um ver-em-trono (Umsichit), um ver que não é um perceber ou 

representar e sim um mover-se na estrutura de significações que é o mundo que habitamos”. 



42 

compreendê-lo deste modo é o mesmo que negar-lhes uma compreensão ontológica de ser. 

Foi por meio da compreensão ôntica do ente que a tradição metafísica, tratou de compreender 

a questão do sentido do ser, isto é, a partir do ente simplesmente dado. Por outro lado em 

Heidegger a estrutura que constitui tarefa do sentido do ser, se fundamenta no acesso ao ser e 

sua explicação do próprio ser, conforme nos mostra com a seguinte afirmação: 

 

em qualquer lugar e em qualquer amplitude em que a pesquisa explore o 

ente, em parte alguma encontra ela o ser. Ela atinge apenas o ente 

antecipadamente, já na intenção de sua explicação permanece junto ao ente. 

O ser, porém, não é uma qualidade ôntica do ente. O ser não se deixa 

representar nem produzir objetivamente à semelhança do ente 

(HEIDEGGER, 1999, p. 69). 

 

Neste âmbito Heidegger quer nos mostrar e fazer compreender que não é possível se 

chegar à estrutura ontológica do sentido do ser, a partir da análise do fenômeno mundo. 

Mundo entendido no modo como a tradição tratava de compreender o sentido do ser. Sendo 

este compreendido como ente simplesmente dado ou como categoria. 

Em Heidegger o Dasein instaura uma relação com o mundo e com as coisas que o 

cercam. Deste modo não há dissociação entre mundo e Dasein, pois, ele se compreende 

também como mundo, porque, Dasein é ser-no-mundo. Neste sentido, o Dasein, pode se 

relacionar com os outros entes ao estabelecer essa compreensão com o seu ser e o mundo, 

pois, ele é o ente que se compreende ser. Na compreensão de ser-no-mundo, pois ele é o ente 

que se compreende ser. Na compreensão de ser-no-mundo está implícito o ser, o ente, e o 

mundo. Significa dizer que, a compreensão do Dasein se constitui desses três momentos. 

Isto significa dizer que, para Heidegger nesta compreensão o Dasein trata da 

existência humana no mundo (ser-aí), que é para si próprio uma questão com o seu ser. 

Entretanto, isto não quer dizer que, o Dasein é cada um de nós e possa encerrar em si mesmo, 

em um individualismo no qual somente um Dasein não trata apenas do ser em geral, porque 

ele é o “aí” onde se dá a questão do ser. Nesta direção é que se pode chegar à estrutura 

ontológica do ser do Dasein, isto é, a partir também da análise do fenômeno mundo. Porque é 

através desta análise que o Dasein se relaciona com os entes categoriais. 

Isto torna-se possível em razão do Dasein ser dotado de compreensão. É necessário 

lembrar que o ente categorial não pode estabelecer o mesmo modo de compreensão dos 

existenciais. O ente categorial carrega consigo uma compreensão entificada do ser. O Dasein 

se diferencia do ente categorial por não carregar consigo uma compreensão entificada do ser, 

isto é, de que o ser não um ente. 



43 

O modo de ser do Dasein não pode ser confundido com o modo de ser do ente 

simplesmente dado. O Dasein se compreende essencialmente como abertura, pois, só ele 

possui o privilégio de compreender-se. E nesta abertura o Dasein carrega consigo a pré-

compreensão do ser que, por conseguinte se compreende na temporalidade, uma vez que, o 

tempo é o sentido do ser e o horizonte de transcendência que torna possível a compreensão do 

ser. Assim, como nos diz Heidegger: 

 

Se o ser deve ser apreendido a partir do tempo e os diversos modos e 

derivados do ser só são de fato compreensíveis em suas modificações e 

derivações na perspectiva do tempo e com referência a ele, o que então se 

mostra é o próprio ser, e não apenas o ente, enquanto sendo e estando “no 

tempo”, em seu caráter “temporal” (HEIDEGGER, 1989, p. 46). 

 

O Dasein se compreende na medida em que é. Este é diz respeito à relação que o 

Dasein estabelece na procura pelo sentido do ser. O ser do Dasein se manifesta na 

possibilidade de ganhar-se ou de perder-se, de ser ou não ser a si mesmo, que somente é 

possível na impropriedade cotidiana, de outro modo, a análise existencial do ser enquanto ser-

aí é uma de-monstração que se processa numa circularidade, ou seja, um proceder não-

dedutivo, uma vez que já sempre se tem uma pressuposição daquilo que se busca. Heidegger 

defende-se das possíveis críticas a esse processo de circularidade
17

, afirmando que este não é 

círculo vicioso, pois o próprio objeto em questão o exige, na medida em que há uma 

coincidência. A dedução é própria das ontologias clássicas. Nelas há um circulo vicioso. 

Ao ser captado nesta impropriedade cotidiana o Dasein se compreende enquanto 

possibilidade e projeção de uma compreensão ôntica. Neste âmbito de compreensão o Dasein 

se realiza de modo impróprio. O Dasein se dispõe de modo impróprio quando ele teme a si 

mesmo, isto é, a sua própria existência. O que lhe ameaça não é o que lhe vem de fora, mas o 

seu próprio existir. Ao se compreender desse modo ele esquece que é um ser para o fim. 

Por outro lado, o Dasein se realiza também de modo próprio. Ao se reconhecer de 

próprio o Dasein se compreende como um ser finito. O Dasein retira da compreensão ôntica 

essa compreensão de ser finito e não pode escolher não ser um ser finito, sua finitude
18

 é parte 

constitutiva do seu modo ser. O Dasein se compreende sob esses dois modos de ser: modo 

próprio e modo impróprio. 

                                                           
17

 De acordo com Stein, 2001, p. 292. “A circularidade dessa relação é a própria constituição da finitude do ser-

aí, assim como a partir dela se constitui a finitude da compreensão do ser”. 
18

 Conforme Stein, 2001, p. 291. “Dessa maneira, a ontologia que é a pergunta por ser e tempo, se torna índice da 

finitude do ser-aí. A interrogação pelo ser deve movimentar-se na finitude, porque o ser ligado ao tempo não 

pode ser intepretado a partir da eternidade, que é a negação do tempo. 



44 

Segundo Heidegger não é possível se chegar à estrutura ontológica do Dasein a partir 

da análise do fenômeno mundo, isto é, do ente simplesmente dado, porque o Dasein se 

compreende mundo, e esta compreensão se realiza, porque, o Dasein é o único ente que se 

compreende ser. 

Em Heidegger a analítica existencial pretende, portanto, mostrar uma abertura, que se 

instaura mediante a compreensão prévia do ser. Esta, abertura busca responder a seguinte 

questão filosófica: que é o homem? Heidegger nos diz que a estrutura ontológica fundamental 

do Dasein é sempre ser-no-mundo. Ser-no-mundo é, portanto a constituição da compreensão 

ontológica de Dasein. Esta nova definição de ser se fundamenta no ser-em. 

 

1.3.3 O ser-em 

 

O ser-em na expressão heideggeriana trata do ser enquanto constituição fundamental 

do Dasein que se realiza mediante a possibilidade do seu modo de ser. No próprio filósofo 

podemos constatar tal postura a partir da seguinte afirmação: 

 

o ser-em, ao contrário, significa uma constituição ontológica do Dasein e é 

um existencial. Com ele, portanto, não se pode pensar em algo simplesmente 

dado de uma coisa corporal (o corpo humano) “dentro” de um ente 

simplesmente dado (...) O  ente, ao qual pertence ser-em, neste sentido, é o 

ente que sempre eu mesmo sou (HEIDEGGER, 1989, p. 92). 

 

Neste âmbito a expressão heideggeriana ser-em é o ente que sempre nós mesmos 

somos. O ser-em abre a possibilidade ao Dasein de estabelecer e ampliar relações de forma 

diferenciada com os outros entes. Este modo de ser-em é uma caracterização do ser-no-mundo 

que se dá a partir da possibilidade do modo de ser do Dasein. A constituição fundamental do 

Dasein se realiza mediante estas possibilidades de ser deste ente denominado na expressão 

hedeggeriana de ser-no-mundo. Esta expressão composta trata do modo como se manifesta a 

constituição ontológica do Dasein. Este ser-em se manifesta ao Dasein nos seguintes modos: 

ser-em que se diferencia do estar dentro de...; o ser-em no sentido de morar, habitar, deter em, 

demorar em; o ser-em que se diferencia de algo justaposto (encostado em parto de); o ser-em 

no sentido factual (fatalidade); o ser-em que na condição de facticidade visa distinguir os 

planos de estruturação ontológica e de consolidações ônticas e finalmente o ser-em enquanto 

ocupação. Mas a questão do ser-em pode ser melhor consolidada por meio do termo latino: 

facticidade. Heidegger nos diz, 

 



45 

(...) o conceito de facticidade abriga em si o ser-no-mundo de um ente 

“intramundo”, de maneira que este ente possa ser compreendido como algo 

que, em seu “destino”, está ligado ao ser daquele ente, que lhe vêm ao 

encontro dentro do seu próprio mundo (HEIDEGGER, 1989, p. 94). 

 

O conceito de facticidade em Heidegger é concebido nos modos do ser-em, e também 

como ocupação e esta ser entendida no sentido da relação que o Dasein estabelece com ele 

próprio e com o ente simplesmente dado. Podemos dizer que a existência humana se 

concretiza mediante a ocupação e a preocupação. 

A expressão ocupar-se é utilizada para designar o ser de um possível ser-no-mundo. 

Este ente que abriga em seu ser o ser-no-mundo em sua totalidade é concebido como Cura 

(Sorge). Este termo é utilizado por Heidegger para indicar um modo específico do Dasein se 

relacionar com os entes simplesmente dados. O termo cura é usado também ao se pretender 

remeter para o nível de estruturação do Dasein. Sendo assim, segundo Heidegger é 

fundamental delimitar o modo de acesso seguro através de uma análise conveniente do 

Dasein. Esta análise conveniente deve partir da compreensão de ser enquanto compreensão 

existencial. Considerando com isto que, esta análise conveniente depende do modo possível 

de ser do Dasein. Como disse o próprio Heidegger na obra Ser e Tempo, mais elevada que a 

realidade está à possibilidade. A compreensão da fenomenologia depende unicamente de se 

apreendê-la como possibilidade (HEIDEGGER, 1989, p. 69). 

Com isto, Heidegger nos faz compreender que o Dasein é essencialmente 

possibilidade. Possibilidade de ser, de estar-lançado-no-mundo, de se compreender enquanto 

ser-no-mundo. Conforme esta possibilidade o Dasein está necessariamente submetido a uma 

compreensão existencial, bem como, a uma análise conveniente do seu ser. Deste modo o que 

está em jogo são os seus modos possíveis de ser, na medida em que estes determinam o modo 

de acesso conveniente. Neste âmbito, é que tentaremos esclarecer no segundo capítulo os 

modos constitutivos do ser de Dasein a partir da compreensão fenomenológica entre ser e 

existência. 

  



46 

2 SER E EXISTÊNCIA 

 

 

2.1 A ONTOLOGIA HERMENÊUTICA E A INTREPRETAÇÃO DA VIDA FÁCTICA 

 

No curso da história da filosofia, o conceito de existência, necessariamente nos remete 

a uma diversidade de interpretações. Com efeito, o conceito de existência é empregado pela 

Filosofia Contemporânea sob três prismas, a saber: a existência como modo de ser próprio do 

homem; a existência como o relacionamento do homem consigo mesmo e com o outro 

(Mundo e Deus) e, por último, como relacionamento que se resolve em termos de 

possibilidade. 

Neste sentido, Heidegger foi o primeiro filósofo da contemporaneidade a formular 

uma análise da existência baseado nestas características. Para isso, formulou a existência 

enquanto modo de ser do Dasein. No parágrafo 9 de ser e Tempo, Heideger afirma que, 

 

a “essência” da presença está em sua existência. As características que se 

podem extrair deste ente não são, portanto, “propriedades” simplesmente 

dadas de um ente simplesmente dado que possui esta ou aquela 

“configuração”. As características constitutivas da presença são sempre 

modos possíveis de ser e somente isso. Toda modalidade de ser deste ente é 

primordialmente ser. Por isso, o termo Dasein reservado para designá-lo, não 

exprime a sua quididade como mesa, casa, árvore, mas sim o ser 

(HEIDEGGER, 1989, págs. 77-78). 

 

Partindo desta análise, na obra Ser e Tempo, Martin Heidegger se propõe a investigar o 

sentido de ser. Nesse intuito, ele empreende uma discussão temática de forma crítica como 

toda a ontologia tradicional, e a partir deste se propõe fazer uma analítica da existência. Desta 

análise, surge à necessidade de se colocar em questão a interpretação a respeito do ser e seu 

sentido, que há muito foi considerada pela tradição como esquecida. 

Nesse sentido, o termo destruição é utilizado por Heidegger no intuito de repetir a 

questão do sentido do ser. Para isso, o filósofo mostra que a questão do ser não pode ser dada 

como esquecida, conforme a tradição a considerara. Segundo Heidegger, a tradição comete 

um equívoco quando identifica o ser como a sua simples presença no mundo, ou seja, 

subjetivando-a. Pois, objetivar o ser para Heidegger, é deixar-se absorver pelas coisas, é 

esquecer o próprio sentido do ser. Para tratar da questão do sentido do ser, é preciso segundo 

Heidegger, tratá-lo enquanto superação desta dicotomia: subjetivo-objetivo. 

 



47 

O “Ser” não é nem Deus nem um fundamento do mundo. O Ser está mais 

distante do que todo ente e, não obstante, está mais próximo do Dasein do 

que qualquer ente, seja um rochedo, um animal, uma obra d’arte, uma 

máquina, seja um anjo ou Deus. O Ser é o mais próximo. E, todavia, para o 

Dasein é a proximidade o que lhe está mais distante (HEIDEGGER, 1995, p. 

51). 

 

Neste sentido a questão a ser formulada sobre o modo apropriado de acesso ao ser 

adquire outro sentido, de modo que a pergunta pelo sentido do ser não busca responder o que 

é um martelo? O que é uma casa? O que é o homem? E sim responder fundamentalmente: 

Quem é o homem? Quem é o Dasein? Portanto, a análise passa necessariamente por uma 

analítica da existência. Esta investigação parte por excelência do Dasein. O termo analítica 

existencial aqui se coloca no sentido de esclarecimento pela busca do sentido do ser, portanto, 

aplica-se às possibilidades abertas para o Dasein, a compreensão que delas possui e a escolha 

que faz (ou recusa) entre elas. Embora fazendo uma analítica do Dasein, não é esse ou 

qualquer outro ente que deve se tornar mais evidente, mas o sentido do ser. 

Deste modo, Heidegger afirma o caráter privilegiado da analítica existencial. Sua 

analítica busca responder a uma questão filosófica, a do sentido do ser; pois sendo parte da 

analítica da existência do Dasein o seu fio condutor é segundo Heidegger a urgência em 

refletir não apenas sobre as preocupações da filosofia, mas sobre a própria filosofia. Nisto 

reside o ponto de partida e de chegada de todo e qualquer questionamento filosófico. 

Sendo assim, o Dasein é possibilidade que se manifesta através do seu modo de ser 

enquanto existencial. O que se manifesta em primeiro lugar é o ente. O que se oculta e se 

dissimula, é o sentido do ser deste ente. A partir desta análise, Heidegger propõe que a 

questão do ser seja tomada como tema de investigação filosófica, uma vez que é busca pelo 

sentido do ser. Esta analítica existencial é base para toda e qualquer ontologia. É base a 

medida em que pretende responder a questão primordial – a do sentido do ser. Esta procura 

revelar uma estrutura fundamental que, em última análise, se constitui no fundamento da 

constituição ontológica do ser. Neste sentido, Heidegger busca a relação entre a questão do 

sentido do ser e o significado do Dasein, que se desenvolve através do recurso ao ente 

mediante o qual este se compreende ser: Dasein. 

 

Por mais que a compreensão do ser oscile, flutue e se mova rigorosamente 

no limiar de um mero conhecimento verbal – esse estado indeterminado de 

uma compreensão do ser já sempre disponível é, em si mesmo, um 

fenômeno positivo que necessita de esclarecimento (HEIDEGGER, 1989, p 

31). 

 



48 

Segundo Heidegger, é como base no abandono da questão do ser que podemos 

formular o projeto de superação da metafísica. Segue-se daí que não há como pensar o ser no 

modo relacional com o ente, quer dizer, não há como pensar ser sem levar em consideração a 

metafísica. Na procura do sentido do ser, Heidegger visa à busca pela compreensão do ser, 

mostrando que seu esquecimento se deu em face da metafísica tratar a questão 

desconsiderando a diferença ontológica, quer dizer, a relação entre ser e ente. Significa dizer 

que tradição metafísica concebeu o ser como um ente simplesmente dado, ou seja, deixando 

de lado a tal diferença. Entretanto, Heidegger irá nos propor uma discussão central do 

pensamento acerca da investigação de modo que, 

 

A questão não investiga isso ou aquilo no ente, o que ele é cada vez, aqui ou 

ali, como é constituído, pelo que pode ser modificado, para que serve etc... 

Ela procura o fundo do ente enquanto ente. Procura o fundo, isso é apro-

fundar. O que se põe em questão, entra numa referência como o fundo. 

Sendo, porém, uma questão fica aberto, se o fundo (Grund) é o fundamento 

originário (Ur-grund), verdadeiramente fundante, que produz fundação; ou 

se nega qualquer fundação e é assim um ab-ismo (Abgrund); ou se o fundo 

não é apenas nem uma nem outra coisa, mas dá simplesmente uma 

aparência, talvez necessária, de fundação, tornando-se dstarte um simulacro 

de fundamento (Um-grund) (HEIDEGGER, 1987, p. 34). 

 

Mas Heidegger não pretende destacar o ser de seu contexto. Ser-no-mundo, é insiste 

ele, um tipo de ser diferente de ser-em ou ser-junto às coisas dentre ele, é diferente de ser com 

outras pessoas. Daí Heidegger se utilizar tantas vezes compostos do termo Ser (sein) onde o 

alemão não os provê: Mitsein (ser-com); Betisen (ser-em, Dasein); In-sein, e assim por diante. 

Estes são alguns modos de compreensão do ser enquanto ser do ente. Como nos diz 

Heidegger, 

 

dizer que o ente “tem sentido” significa que ele tornou acessível em seu ser, 

que só então, projetado em sua perspectiva, ele “propriamente” tem “tem 

sentido”. O ente só “tem” sentido porque previamente em seu ser, ele se faz 

compreensível no projeto ontológico, isto é, a partir da perspectiva do ser. É 

o projeto primordial da compreensão do ser que “dá” sentido. A questão do 

sentido do ser de um ente tematiza a perspectiva da compreensão ontológica 

que está à base de todo ser dos entes (HEIDEGGER, 1993, p. 118). 

 

Para Heidegger, é preciso mostrar a necessidade em questionar o sentido do ser e seu 

esquecimento, ou seja, o erro em se procurar entender o ser a partir do ente tal como a 

metafísica entendeu. Isto significa dizer que a tradição teria trabalhado a questão do ser 

circunscrevendo-a em categorias e concluíra que a essência daquilo que está posto no mundo, 



49 

deve-se aos seus elementos, às suas propriedades constitutivas, responsáveis pela 

configuração, ou ainda, como algo externo ao próprio ser. Tal compreensão teria se desviado 

do sentido do ser na medida em que toda história da ontologia tradicional é marcada por 

diferentes entificações do ser, sendo ora interpretado como ideia, substância, Deus, cogito, eu 

transcendental, etc. 

Podemos então, afirmar que a experiência da tradição metafísica identificou o ser com 

a sua simples presença no mundo, ou seja, objetivando-a por essa razão, o sentido do ser caiu 

no esquecimento, segundo Heidegger, 

 

A interpretação dessa compreensão mediana do ser só pode conquistar um 

fio condutor com a elaboração do conceito de ser. É a partir da claridade do 

conceito e dos modos de compreensão explícita nela inerentes que deverá 

decidir o que significa essa compreensão do ser obscura e ainda não 

esclarecida e quais as espécies de obscurecimento ou esclarecimento 

explícito do sentido do ser (HEIDEGGER, 1989, p. 31). 

 

Ao questionar a tradição, Heidegger não pretende negar o que foi colocado por ela ao 

curso da História da Filosofia, mas tão somente acrescentar-lhe algo que deixou de ser 

considerado, a saber, o sentido do ser. Para tanto, ele sugere que refaçamos o caminho da 

metafísica desde seu início, na medida em que sua analítica caminha na procura daquilo que é 

o questionado (o ser); o interrogado (o ente), e o perguntado (o sentido do ser). Portanto, 

 

elaborar a questão do ser significa, portanto, tornar transparente um ente – o 

que questiona – em seu ser. Como modo de ser um ente, o questionamento 

dessa questão se acha essencialmente determinado pelo que nela se 

questiona – pelo ser (HEIDEGGER, 1989, p. 33). 

 

É importante ressaltar que tal determinação se distingue da interpretação metafísica do 

ser, de modo que para Heidegger, faz-se necessário acrescentar a esta interpretação, a 

interpretação do ser e seu sentido. Para Heidegger, esta investigação parte por excelência do 

Dasein. Desse modo, o termo analítica existencial tem o sentido de esclarecimento pela busca 

do sentido do ser. 

Com efeito, o modo de acesso conveniente à questão do ser estabelecida pela analítica 

existencial não tem a pretensão de deduzir o ser de um ente qualquer. Este modo de acesso é 

dado a partir da analítica da estrutura fundamental do Dasein. Para esclarecer melhor a 

questão da analítica existencial Heidegger nos mostra que, 

 



50 

na questão sobre o sentido do ser não há “círculo vicioso” e sim uma curiosa 

“repercussão ou percussão prévia” do questionado (o ser) sobre o próprio 

questionar, enquanto modo de ser de um ente determinado. Ser atingido 

essencialmente pelo questionado pertence ao sentido mais autêntico da 

questão do ser (HEIDEGGER, 1989, p. 34). 

 

Então, para Heidegger, o modo de ser do Dasein é a existência. Sua essência é a 

existência. Significa dizer que toda modalidade de ser desse ente é primordialmente ser. Por 

isso termo ser-aí (Dasein), pode indicar tal ente, que exprime o ser, e não a quididade, como 

ocorre quando se diz pão, casa, árvore. Heidegger afirma com igual clareza a resolubilidade 

da existência se for entendida em suas possibilidades. 

A possibilidade de se compreender o ser deste ente vai depender da segurança com 

que se exerce um modo conveniente de acesso. Por mais provisória que seja, a análise exige 

que se assegura um ponto de partida conveniente. Como nos mostra Heidegger, o Dasein se 

determina como um ente sempre a partir de uma possibilidade que ele é e, de algum modo, 

isso também significa que ele se compreende em seu ser (HEIDEGGER, 1989, p. 79). 

Portanto, sendo essencialmente possibilidade, o ser-aí, em sendo pode escolher-se e 

conquistar-se, ou então perder-se, ou seja, não se conquistar, ou só se conquistar 

aparentemente. Ele só pode perder-se ou não se ter ainda conquistado porque, em seu modo 

de ser, comporta uma possibilidade de autencidade, ou seja, de apropriar-se de si mesmo. O 

ser do Dasein é sempre a possibilidade a atuar e consequentemente, pode se escolher ou 

recusar. 

Nesse sentido, o ser é simplesmente porque aparece e se presentifica. Ele está aí, na 

totalidade dos entes e na série de objetos que compõem o mundo. O ser, ao se apresentar nos 

seus diversos modos não se dispersa. Ele mostra sua unidade, que compõe o complexo da 

multiplicidade do seu ser. Com isto, Heidegger nos faz compreender que os diferentes modos 

de ser só pode se dá na referência ao ser do ser-aí, pois, 

 

Em qualquer lugar em qualquer amplitude em que a pesquisa explore o ente, 

em parte alguma encontra ela o ser. Ela atinge apenas o ente 

antecipadamente, já na intenção de sua explicação permanece junto do ente. 

O ser, porém, não é uma qualidade ôntica do ente. O ser não se deixa 

representar nem produzir objetivamente à semelhança do ente 

(HEIDEGGER, 1999, p. 69). 

 

Por outro lado, Heidegger nos faz compreender que o exame dos preconceitos só 

contribui para reforçar a necessidade de se repetir à questão do ser, e da confusão instaurada 

com a interpretação do ser com a metafísica, e consequentemente para a Filosofia. Com 



51 

efeito, com Heidegger, descobrimos que a interpretação metafísica tradicional do ser enquanto 

ser torna-se um pouco clara, ou seja, que os ser é considerado como a mais vaga das 

abstrações, o aspecto mais geral de tudo que é. Desse modo, o que é o homem na linguagem 

tradicional da metafísica diz respeito à essência do homem, ou seja, repousa na interpretação 

de que o homem só reconhece sua essência enquanto carrega em seu ser o destino, na 

necessidade daquilo que rege o curso das coisas. Assim, a metafísica pensa o homem no 

âmbito do ânthropos, quer dizer, o humano em oposição ao divino colocando-o como sujeito, 

objetivando-o a uma existência essencializada. Desvinculando-o assim, da estrutura em que 

desenvolve a força de seu vigor, o agir, na medida em que o agir só se deixa afetar na 

referência ao ser do ser-aí compreendido no modo de ser do Dasein. 

 

A essência do Dasein está na existência. Pois não se trata de uma 

contraposição de existentia e essentia de vez que não estão em questão essas 

duas determinações metafísicas do ser e muito menos, suas relações. Ainda 

menos contém a frase uma afirmação geral sobre o Dasein no sentido em 

que esse termo, cunhado no século XVIII para designar objeto, pretendia 

exprimir o conceito metafísico da realidade do real. Ao invés, a frase quer 

dizer: o homem Dasein se essencializa, de tal sorte que ele é o “lugar” (Da), 

isto é, a clareira do Ser (HEIDEGGER, 1995, p. 43). 

 

Percebemos então, que a trajetória proposta por Heidegger no que concerne a crítica à 

experiência da tradição metafísica como o ser, resultou num esquecimento da própria questão 

acerca do sentido do ser. 

Para tanto, Heidegger irá admitir que este fenômeno do esquecimento do sentido do 

ser, manifesta-se numa decadência do Dasein do seu ser próprio na medida em que aponta 

para o processo de estruturação ontológica no exercício concreto de existência. É preciso 

segundo Heidegger, que o fenômeno do esquecimento seja interpretado em Ser e Tempo, no 

âmbito de uma análise mais profunda do palavreado (falatório), da opinião de todo mundo, e 

por fim, da alienação na medida em que esta aponta para o processo de estruturação 

ontológica no exercício concreto da existência. 

Necessariamente, o sentido do ser nos remete ao fenômeno da manifestação do ser do 

ente, ou seja, o fenômeno revela o ser a este revelar depende do modo de acesso ao ser deste 

ente. O significado do termo fenômeno aqui manifesta a compreensão do Dasein enquanto 

ser-no-mundo, pois no pensamento heideggeriano só é possível compreendermos a 

problemática do ser se o sentido de sua existência for parte constitutiva do existir do Dasein, 

na medida em que há uma tríplice relação entre ser, ente e mundo. 



52 

Deste modo em Heidegger o termo existência comporta a dessencialização do ser, ou 

seja, o Dasein realiza-se em descobrindo. O modo de abertura próprio do Dasein distingue-se 

da descoberta na medida em que ela se revela para si mesma, exercendo o papel revelador. 

Esse modo de revelação do Dasein, Heidegger chamou em Ser e Tempo de abertura. A 

descoberta dos entes não dotados do caráter do Dasein se faz como ser-descobridor do Dasein 

numa abertura. 

Neste sentido compreender se dá no poder-ser, nos modos possíveis do ser do Dasein. 

Neste âmbito o Dasein se projeta enquanto fenômeno do poder-ser evocada pela 

temporalidade da sua existência. Ou seja, o poder-ser compreende a possibilidade da 

impossibilidade atestada na possibilidade ôntica determinada pela finitude do Dasein. 

Desse modo, a diferença entre ser e ente assinalada por Heidegger deve ser apreendida 

como uma diferença ontológica, pois ela consiste na transcendência do ser-aí, ou seja, no seu 

confronto com o ser mediante a compreensão deste. Portanto, o esclarecimento da diferença 

entre ser e ente carrega em sua estrutura a compreensão prévia do ser: o Dasein. 

Assim, podemos então afirmar também, que este modo positivo que constitui o modo 

de ser da compreensão e da interpretação banalizada, o falatório, lhe sanciona a falta de 

sentido, esquecendo assim ser o único ente capaz de perguntar, promover indagações sobre o 

ser e seu sentido perante os demais entes que o cercam. 

Neste sentido, o conceito de existência é concebido penas no modo da interpretação do 

ser sem levar em conta o seu significado, seu sentido enquanto modo de ser da estrutura 

ontológica do Dasein. Para Heidegger, o caminho possível para conceber o sentido do ser, 

tanto do modo autêntico como inautêntico dar-se-á a partir da pré-compreensão de ser e da 

temporalidade que o Dasein carrega consigo. Portanto, pressuposta na analítica existencial e 

constituída na morada do ser, é que o Dasein se compreende aqui ou ali, desta ou daquela na 

morada do ser, é que o Dasein se compreende aqui ou ali, desta ou daquela maneira, deste ou 

daquele modo. Como diz o próprio Heidegger, 

 

Como pronunciamento, a linguagem guarda em si uma interpretação da 

compreensão do Dasein. Assim como a linguagem, também a interpretação 

não é algo simplesmente dado, mas o seu ser contém em si o modo de ser do 

Dasein (HEIDEGGER, 1989, 227). 

 

Daí, a linguagem não poder ser tratada como uma compreensão conceitual e 

banalizada do ser, quer dizer, é preciso recuperar a problemática da qual emerge o ser e seu 

sentido do ser. Para Heidegger, 



53 

a linguagem é o pronunciamento do discurso. Como um ente intramundano, 

essa totalidade de palavras em que e como tal o discurso possui seu próprio 

ser “mundano”, pode ser encontrada à maneira de um manual. Nesse caso, a 

linguagem pode ser estilhaçada em coisas – palavras simplesmente dadas. 

Existencialmente, o discurso é linguagem porque aquele ente, cuja abertura 

se articula em significações, possui modo de ser-lançado-no-mundo, 

dependente de um “mundo” (HEIDEGGER, 1989, págs. 219-220). 

 

Entretanto, é no modo inautêntico que o Dasein habitualmente reconhece seu modo de 

ser, sua existência. Significa dizer, que o caráter simplesmente dado é também parte 

constitutiva do interpretar e do compreender do Dasein. Notamos aí, que tanto o interpretar 

quanto o compreender são retirados da cotidianidade do Dasein, da compreensão mediana e 

de sua disposição. Desse modo, podemos dizer que o falatório se dá num interpretar mal 

compreendido do Dasein. O falatório é pois, por si mesmo, um fechamento, devido à sua 

própria obtenção de retornar à base e ao fundamento do referencial (HEIDEGGER, 1989, p. 

229). 

Neste sentido, diríamos que pode-se ler um best seller qualquer, por está em evidência 

nos meios de comunicação, ou ainda para atender às exigências de uma determinada empresa 

que visa reforçar o falatório da publicidade. A leitura aí pode ter um papel de promover 

distorções, de comunicar sem se preocupar com o que diz, e distanciar-se cada vez mais da 

compreensão originária de que trata o comunicado. 

Entretanto, este modo também se constitui como sendo parte da inautencidade do 

Dasein, compreender e interpretar, a sua existência o seu ser. Vemos daí que a problemática 

do ser ao se reconhecer primeiramente no modo inautêntico ou impróprio do ser do Dasein, só 

vem assegurar a necessidade da compreensão prévia do ser. Incluindo a esta compreensão as 

possibilidades do modo de ser do Dasein, ou do seu poder ser, que assume importância 

fundamental na analítica heideggeriana, considerando ainda que tais possibilidades se 

realizem na relação do Dasein enquatno ser-no-mundo. 

Com isto, podemos afirmar que o Dasein se compreende ser ao se relacionar com o 

mundo que o cerca, ou que sua existência perpassa necessariamente por uma relação com os 

entes intramundanos, estabelecendo-se assim, uma relação ser e ente, assegurada na basilar 

compreensão e interpretação do ser dos entes. Deste modo, com a analítica da existência o 

Dasein transgride uma relação antes compreendida como uma relação entre sujeito e objeto. 

Percebemos então, que na analítica a referência à relação do Dasein com o mundo é 

compreendida nos seus possíveis modos de ser ou no seu poder-ser, 

 



54 

a investigação filosófica deve renunciar a uma “filosofia da linguagem” da 

linguagem a fim de poder questionar e investigar “as coisas elas mesmas” e 

dever colocar-se em condições de trazer a problemática clara, do ponto de 

vista dos conceitos (HEIDEGGER, 1989, págs, 225-226). 

 

O Dasein não pode reduzir a simples objeto, ou seja, a um simples estar-presente. No 

entanto, poder-ser, quer dizer projetar. Por esta razão, existência é essencialmente 

transcendência, identificada por Heidegger com a superação. Desde modo, para Heidegger, a 

transcendência não é um entre os muitos possíveis comportamentos do Dasein, mas sim a sua 

constituição fundamental. 

Portanto, o Dasein é projeto e as coisas do mundo são originariamente utensílios em 

função do projetar humano. Todo esse aparato, nos remete à consideração daquela 

característica fundamental do Dasein que Heideggger chama de ser-no-mundo, 

 

como quer que se determine, com respeito à determinação da Essência do 

homem, a ratio do animal e a razão do ser vivo, seja como ‘faculdade dos 

princípios’ ou como ‘faculdade das categorias’ ou outro modo qualquer, 

sempre a Essência da razão se funda em que o Ser em si mesmo já se 

iluminou e aconteceu em sua Verdade em toda percepção do ente em seu ser 

(HEIDEGGER, 1995, p. 39). 

 

Todavia, como o Dasein é constitutivamente projeto, o mundo não é originariamente 

realidade a contemplar, e sim muito mais conjunto de instrumento para o Dasein, conjunto de 

utensílios, ou seja, de coisas a utilizar, estando à mão, e não de coisas a contemplar. Estar-no-

mundo, pois, significa para o Dasein cuidar das coisas que acontecem aos seus projetos e ter 

que ver com uma realidade-utensílio, meio para a sua vida e para suas ações. Portanto, 

existência temporalizada, compreendida e interpretada na referência a si mesmo, constituída 

no horizonte da inautenticidade e da possibilidade do Dasein. Isso significa dizer que a 

possibilidade e existência perfazem e co-habitam o caráter existente do Dasein, na 

compreensão da ontologia fundamental heideggeriana. 

A partir disto, vemos como Heidegger admite que o fenômeno do esquecimento do 

sentido do ser, se manifesta numa decadência do Dasein do seu próprio ser, autêntico, 

alienando-se no mundo. Nesse momento, a decadência ocupa um lugar importante na 

compreensão impessoal, cotidiana do Dasein, que se pronuncia no falatório, na curiosidade e 

na ambiguidade. Decadência que se manifesta no pré da abertura do ser-no-mundo, ou seja, 

esta abertura se esclarece sob a égide do poder-ser, da indeterminação do Dasein que se 

pronuncia ora no modo da inautentidade e ora na autenticidade do seu ser. Portanto, a 



55 

problemática do ser do Dasein se estabelece com a pré-compreensão do seu ser, no seu poder-

ser, na sua indeterminação. 

Deste modo, o ser-aí é e deve ser, isto é, o Dasein se encontra sempre em uma situação 

e enfrenta essa situação como o seu projetar. Mas, quando volta seus cuidados para o plano 

“ôntico” e “existentivo”, isto é, ao plano dos entes em sua factualidade, ele permanece na 

existência inautêntica. 

Por outro lado, assim como o ser-no-mundo do Dasein se expressa pelo cuidar das 

coisas, do mesmo modo o seu ser-com-os-outros se expressa pelo cuidar dos outros, que 

constitui a estrutura basilar de toda possível relação entre ser e existência. E o cuidar dos 

outros pode tomar duas direções, na primeira, procura-se subtrair os outros de seus cuidados; 

na segunda, procura-se ajudá-los a conquistar a liberdade de assumir seus próprios cuidados. 

No primeiro caso, temos um simples estar junto e estamos diante de forma inautêntica de co-

existência; no segundo caso, ao contrário, temos o autêntico co-existir. 

Segue-se daí, que o fenômeno da decadência, quer dizer, aquele estado em que a 

existência se aliena de si, em que o Dasein nega a si mesmo, a possibilidade mais própria de 

seu ser finito, ele se perde no modo de ser impessoal que se configuram como foi dito acima 

pelo falatório, pela curiosidade e pelo equívoco ou pela ambiguidade. No entanto, Heidegger 

nos esclarece que, 

 

os fenômenos do falatório, da curiosidade e da ambiguidade foram 

explicitados de maneira a revelar entre eles mesmo um nexo ontológico. O 

modo de ser desse nexo é o que se deve apreender do ponto de vista 

ontológico-existencial (HEIDEGGER, 1989, p. 236). 

 

Para Heidegger, os fenômenos do falatório, da curiosidade e da ambiguidade, são 

próprios do modo de ser do Dasein. O primeiro deles, expressa um fenômeno positivo que 

constitui o modo de ser da compreensão e interpretação da presença cotidiana; no segundo, 

Heidegger afirma que a constituição fundamental da visão mostra-se numa tendência 

ontológica para “ver”, assegurada pela preocupação da novidade, própria da cotidianidade, 

designada por curiosidade, e na última, na convivência cotidiana, tanto o que é acessível a 

todo mundo quanto aquilo de que todo mundo pode dizer qualquer coisa vem igualmente ao 

encontro. Notamos aí que enquanto ser-no-mundo o Dasein estabelece uma relação fáctica 

com o mundo circundante. 

O fenômero da curiosidade dá-se na fragmentação dos interesses, sendo estes, 

determinados no modo de ser do Dasein. Sua manifestação encontra-se na disposição nas 



56 

ocupações, no sentido de ter o que fazer, do pronunciar-se, do preocupar-se do reverberar-se 

perante esta ou aquela circunstância, do reconhecer-se numa convivência ôntica de sua 

existência, seu poder-ser. Como nos diz Heidegger, 

 

a pretensão do impessoal, de nutrir e dirigir a “vida” autêntica, tranquiliza o Dasein, 

assegurando que tudo “está em ordem” e que todas as portas estão abertas. O ser-no-mundo 

da decadência é, em si mesmo, tanto tentador como tranquilizante (HEIDEGGER, 1989, p. 

239). 

Mas é no âmbito do fenômeno da ambiguidade que O Dasein se compreende enquanto 

sendo um ser-no-mundo sorvido pelas relações utensiliares, de serventia, advindas das 

ocupações, das tentações, do decair, da tranquilidade, etc. Cabe aqui lembrar, que o Dasein ao 

compreender-se enquanto ser-no-mundo, o que pertence ao seu ser é fundamentalmente 

ontológico. Portanto, o seu ser para com o mundo, é essencialmente ocupação. 

Tal ocupação deve ser entendida como os dois planos em que, predominantemente, se 

desenvolve o exercício do Dasein promovendo relações com os dois modos de ser da 

existência; relações com o modo de ser dos entes simplesmente dados e relações com os entes 

dotados de modo de ser do Dasein, ou seja, da sua constituição ontológica e da própria 

ocupação considerada na originalidade daquilo que se toma, tratada sob uma relação de pré-

ocupação. 

Notamos aí que em Heidegger, tais fenômenos perfazem o modo de ser do Dasein 

interpretar a sua convivência no cotidiano do ir e vir, de ocupar-se desta ou daquela tarefa, 

procurando dar sentido a sua existência, mesmo que esta se dê no modo inautêntico, 

impessoal do seu ser, do seu existir que se realiza nos afazeres desta ou daquela possibilidade 

do seu poder-ser. 

Desse modo, o decair se dispõe ao Dasein na sua cotidianidade. Mais ainda, é no 

falatório que o Dasein se abre numa compreensão como ser-no-mundo, e se relaciona consigo 

mesmo e os demais entes que o circundam. E, isto de certo modo, o faz lembrar que sua 

convivência se dá na possibilidade apreendida pelo modo impróprio, impessoal do seu ser, 

tentada pelo decair, pelo alheamento de si mesmo, na medida em que enquanto ser-no-mundo 

sente-se atraído pela novidade, alienando-se assim, na publicidade. Assim, podemos concluir 

que, 

 

o falatório é o modo de ser da própria convivência e não surge em certas 

circunstâncias que agiram “de fora” sobre o Dasein. Se, porém, no falatório 



57 

e na interpretação pública, o próprio Dasein confere a si mesmo a 

possibilidade de perder-se no impessoal e de de-cair na falta de solidez, é 

porque o Dasein prepara para si mesmo a tentação constante de de-cair. É 

que ser-no-mundo já é em si mesmo tentador (HEIDEGGER, 1989, págs. 

238-239). 

 

Na realidade, todas as análises de Heidegger têm como tema as possibilidades do ser-

aí, que constituem o tema da analítica existencial. Por essa razão, a possibilidade própria do 

ser-aí é a morte, por isso, o ser-aí é autenticamente ele mesmo só no isolamento originário da 

decisão tácita e voltada à angústia. 

Com efeito, a distinção estabelecida por Heidegger, no que concerne à oposição entre 

autenticidade e inautenticidade não implicam nenhuma valorização preferencial, pois, a 

inautenticidade é parte constitutiva da estrutura do ser tanto quanto a autenticidade. Para 

Heidegger, 

 

a decadência do Dasein também não pode ser apreendida como “queda” de 

um “estado original”, mais puro e superior. Disso nós não dispomos 

ônticamente de nenhuma experiência e, ontologicamente, de nenhuma 

possibilidade e guia ontológica para uma interpretação (HEIDEGGER, 1989, 

p. 178). 

 

Mas ao voltar seus cuidados para o plano ôntico ou existentivo, ao plano dos entes em 

sua factualidade, o Dasein permanece na existência inautêntica. Nesta, o Dasein manipula as 

coisas, utiliza-as e estabelece relações sociais com outros entes que o rodeiam. Com isso, a 

relação de serventia das coisas se transforma um “fim em si mesmo”. Por essa razão, a 

linguagem se transforma então no falatório da existência anônima, quer dizer, se reconhece na 

compreensão banalizada do ser. 

Essa existência anônima procura dá sentido ao vazio que a caracteriza recorrendo 

continuamente ao novo, ou seja, ela recorre à curiosidade. Finalmente, após ter recorrido ao 

falatório e a curiosidade, a última característica da existência inautêntica, é o equívoco. 

Portanto, para Heidegger, existência inautêntica, é existência do “se diz” e do “se faz”. 

Neste sentido, a análise existencial revela que a existência anônima é um poder-ser 

constitutivo do Dasein. Para Heidegger, o que se encontra na base desse poder-ser, é a 

decadência, ou seja, a queda do Dasein no plano das coisas do mundo. 

Entretanto, existe a voz da consciência, que chama a existência, quando então nos 

colocamos não mais no plano ôntico ou existentivo, e sim no plano ontológico ou existencial, 

procurando o sentido do ser dos entes, ou seja, o sentido do seu existir. A desconstrução 

apontada por Heidegger ao conceito tradicional de consciência funda-se na relação do Dasein 



58 

consigo mesmo e com o mundo descrita em termos de transcendência, ou seja: enquanto 

trancamento em si mesma, imediação, auto-reflexão, etc. Desse modo, em sentido tradicional, 

a noção de voz da consciência é entendida como uma relação intrínseca do ser-aí, mais 

precisamente uma relação pela qual o ser-aí é revogado da existência anônima e banal do 

“diz-se”, faz-se”, etc., para seu próprio e autêntico poder-ser, ou seja, para a sua possibilidade 

constitutiva última, o ser-para-a-morte. 

 

O que a consciência testemunha só poderá adquirir plena determinação caso 

de delimite, com clareza e suficiência, o caráter que deve ter e ouvir que 

genuinamente correspondente ao clamor. A compreensão própria do 

fenômeno da consciência, um processo que poderia ou não advir. Só se pode 

apreender a vivência plena da consciência, partindo da e junto com a 

compreensão do aclamar (HEIDEGGER, 1989, p. 66). 

 

Assim segundo Heidegger, a voz da consciência fala ao Dasein envolvido pelos 

cuidados e repõe diante de si mesmo, remetendo-o a questão do que ele é no mais profundo 

do seu ser e que não pode ocultar. 

Podemos então afirmar que a existência do Dasein só pode realizar-se efetivamente 

através da sua relação com os outros. Nesta relação do ser-com o Dasein se perde e se acha, e 

novamente se acha e se perde, no modo impessoal do seu ser, na medida em que estabelece 

relações com os outros. Desta relação com o mundo que o circunda, presidido pela 

convivência do ser-com, ele se envolve e se reconhece numa existência cada vez mais 

inautêntica, dissolvida no modo de ser dos outros. Como diz Heidegger, 

 

este conviver dissolve inteiramente o próprio Dasein no modo de ser dos 

“outros” e isso de tal maneira que os outros desaparecem ainda mais em suas 

possibilidades de diferença e expressa (HEIDEGGER, 1989, p. 179). 

 

Como já sabemos, a existência é poder-ser. E é nesse poder-ser que se baseia o 

projetar ou transcender do Dasein. Contudo, todo projetar leva o Dasein ao nível das coisas e 

do mundo. Para Heidegger, 

 

na familiaridade com o mundo não exige, necessariamente uma 

transparência teórica das demissões que constituem o mundo como mundo. 

Na familiaridade com o mundo, constitutiva do Dasein e que também 

constitui a compreensão do ser do Dasein, funda-se a possibilidade de uma 

interpretação ontológica-existencial explícita dessas remissões 

(HEIDEGGER, 1989, p. 131). 

 



59 

Em outras palavras os projetos e as escolhas do Dasein, são todos equivalentes, ou 

seja, eu posso dedicar minha vida ao trabalho, ao estudo, à riqueza ou a qualquer outra coisa, 

mas posso ser Dasein seja escolhendo uma possibilidade, seja escolhendo outra. Ao escolher 

como única uma dessas escolhas, o Dasein se decide “por” e se dispersa em uma existência 

inautêntica. Sendo assim, o Dasein é essencialmente condição de possibilidade, que se projeta 

e este projetar-se só se realiza quando ele estabelece uma relação com os entes 

intramundanos. 

Assim, face ao modo impessoal, o Dasein incorpora, assimilar, encara as ocupações 

cotidianas como algo simplesmente dado, naturalizado, quer dizer, não pára para pensar no 

que faz, como o faz, no que lê ou como lê nas entrelinhas, no que escolhe, e como escolhe. 

Retalhado na sua essência, ou no mundo das opiniões do ouvir dizer, perde-se no falatório do 

mundo. Contudo Heidegger nos diz que,  

 

o impessoal possui ele mesmo modos próprios de ser, com que 

denominamos de espaçamento funda-se no fato de que a convivência, o ser é 

estar um com o outro tal, promove a medianidade (HEIDEGGER, p. 179). 

 

Entre tantas possibilidades, uma há diferente das outras, à qual o Dasein não escapa, a 

saber, a morte. Posso fazer, dedicar, dirigir minha vida conforme um objetivo qualquer, mas 

não posso deixar de morrer. Portanto, quando a morte torna-se realidade, concluímos então 

que não há mais existência. Isso nos faz entender que enquanto há existência, a morte é 

possibilidade permanente e essa é a possibilidade de que todas as outras possibilidades 

tornem-se impossíveis. Para Heidegger, enquanto possibilidade, a morte não dá ao Dasein 

nada a realizar. Ela é a possibilidade da impossibilidade de todo projeto e, com isso, de toda 

existência, ou seja, com a morte, não há outra possibilidade a escolher nem novos projetos a 

realizar. 

Podemos afirmar então, que a morte impede que alguém se fixe em uma situação, 

mostra a nulidade de todo projeto e alicerça a historicidade da existência. 

A existência autêntica, portanto é um ser-para-a-morte. Somente compreendendo a 

possibilidade da morte como possibilidade da existência e somente assumindo essa 

possibilidade como decisão antecipada é que o Dasein encontra o seu ser autêntico, ou seja, o 

antecipar fazer-se livre para a própria morte liberta da dispersão nas possibilidades que se 

entrelaçam casualmente, de modo que as potencialidades efetivas, isto é, situadas além da 

possibilidade insuperável (a morte), podem ser compreendidas e escolhidas autenticamente. 



60 

Desse modo, essa possibilidade absolutamente própria e incondicionada, no entanto, é 

ao mesmo tempo extrema. Ou seja, enquanto poder-ser, o ser-aí não pode ultrapassar a 

possibilidade da morte. Assim, a morte é a possibilidade da pura e simples impossibilidade do 

ser-aí. Deste modo, a morte se revela como possibilidade mais própria, incondicionada e 

insuperável. 

Assim, o ser para a morte, constitui o autêntico sentido da existência e nos afasta do 

estar submerso nos fatos e nas circunstâncias. Portanto, para existir autenticamente, faz-se 

necessário ter a coragem de olhar de frente a possibilidade do próprio não-ser de sentir a 

angústica do ser-para-a-morte. 

Para Heidegger, a angústia é o caminho privilegiado de compreensão do ser. Na 

angústia o Dasein age de modo próprio, isto é, o Dasein se compreende nitidamente como um 

ser para o fim. Isto significa que na angústia se percebe com muita nitidez que o Dasein está 

na determinação e na disposição do ser, está na liberdade de existir e também de não existir. 

Assim, na angústia o Dasein se vê frente ao nada da impossibilidade possível de sua 

existência. Neste sentido, a angústia constitui essencialmente o que Heidegger chama de o 

ser-para-a-morte, isto é, aceitação da morte como a possibilidade absolutamente própria, 

incondicional e insuperável de Dasein. A existência autêntica, por conseguinte, significa a 

aceitação da própria finitude. É essa aceitação que nos conclama a voz da consciência, ou 

seja, a aceitação da nossa própria finitude e negatividade. Como afirma Heidegger, 

 

a angústia se angustia pelo próprio ser-no-mundo. Na angústia o que se 

encontra à mão no mundo circundante, ou seja, o ente intramundano em 

geral, se perde. O “mundo” não é mais capaz de oferecer alguma coisa nem 

sequer a co-presença dos outros. A angústia retira, pois, da presença a 

possibilidade de, na de-cadência, compreender a si mesma a partir do 

“mundo” e na interpretação pública. Ela remete o Dasein para aquilo pelo 

que a angústia se angustia, para o seu próprio poder-ser-no-mundo. A 

angústia singulariza a pre-sença em seu próprio ser-no-mundo que, na 

compreensão, se projeta essencialmente para possibilidades. Naquilo pelo 

que se angustia, a angústia abre a pre-sença como ser-possível e, na verdade, 

como aquilo que, somente a partir de si mesmo, pode singularizar-se numa 

singularidade (HEIDEGGER, 1989, págs. 251-252). 

 

Com efeito, a existência inautêntica e anônima, ao contrário, teme a angústia diante da 

morte, de modo que, para escapar, à angústia, a existência anônima se ocupa muito com as 

coisas e aprofunda-se no reino do se, ou seja, a existência anônima e banal não tem a coragem 

da angústia diante morte. Podemos então concluir, com Heidegger, que é fundamental 

delimitar o modo de acesso seguro através de uma análise conveniente do Dasein. 



61 

Considerando assim, que esta análise conveniente, depende do modo possível de ser do 

Dasein. 

Sendo assim, o sentido da analítica existencial em Heidegger põe em evidência a 

questão da possibilidade. Esta possibilidade vai permitir ao Dasein se relacionar no modo da 

ocupação do seu ser. Isto significa que no modo de compreensão cotidiana, o Dasein dá 

sentido a sua existência, mediante, os afazeres, as ocupações. Implica dizer que o Dasein é o 

único ente dotado deste ocupar-se. Deste modo, cotidianamente o Dasein dá sentido a sua 

existência. Portanto, o Dasein é compreensão do ser, este compreender é parte constitutiva da 

sua existência. Sua existência é abertura, é uma possibilidade para, que depende do seu modo 

possível de ser. É desta compreensão cotidiana que o Dasein se compreende um ser para o fim 

para a morte. O próprio projetar-se do Dasein se reconhece na nulidade do seu poder-ser. 

Neste âmbito a pergunta pelo sentido do ser, cuja tarefa compreende o núcleo de Ser e Tempo, 

percorreu uma analítica da existência com vistas a encontrar num ente privilegiado o acesso 

conveniente. 

Contudo não podemos deixar de compreender que as vicissitudes entendidas no 

falatório, na opinião, na tagarelice, na curiosidade também constituem possibilidades do modo 

de ser do Dasein que se compreende essencialmente como ser-no-mundo. No terceiro capítulo 

mostraremos como as questões da existência e do mundo perfazem e co-habitam o caminho 

provisório da ontologia fundamental. 

  



62 

3 EXISTÊNCIA E MUNDO 

 

 

3.1 O SENTIDO EXISTENCIAL DO SER COMO TRANSCENDÊNCIA 

 

O sentido existencial do ser expressa essencialmente o modo como somente o Dasein 

propriamente pode transcender os entes em direção ao ser. Daí ele compreender-se como 

sendo um ser-no-mundo. Com isto, Heidegger estabelece a diferença entre dois modos de ser 

do Dasein quais sejam: - existencial e existenciário – no sentido em que existencial significa 

uma determinação constitutiva da existência, uma característica essencial da existência, cuja 

determinação cabe a ontologia, ao passo que existenciário designa a compreensão que cada 

Dasein tem de sua própria existência ao decidir sobre as possibilidades que a constitui e às 

escolhas que faz. 

Assim, ao elaborar uma analítica existencial, Heidegger descreve as características 

essenciais e peculiares à existência de modo que possibilita a compreensão das determinações 

do ser e da realidade humana do ser-aí, do Dasein, que se distingue das determinações do ser 

dos entes não conformes ao modo do ser-aí, isto é, dos entes intramundanos e de suas 

categorizações como simples coisas. 

Neste sentido existência e mundo compreende a transcendência do Dasein  como ser-

aí, ou seja, mundo é transcendência na medida em que se constitui no âmbito de realizações 

de projeto do Dasein, considerando que este ente está junto ao mundo e com o mundo. 

Podemos dizer que o caráter de existência se mostra na facticidade ou na efetividade do ser-aí 

ao ser-lançado-no-mundo, em meio aos outros entes. Desse modo, a existência precede o 

Dasein e suas possibilidades não são aberturas para o futuro, mas uma recorrência ao passado 

e só faz reapresentar o passado como futuro. Nessa direção o transcender enquanto projetar é 

uma impossibilidade radical do seu ser e do nada que lhe é constitutivo. Sendo assim, não 

resta outra alternativa autêntica a não ser projetar esse mesmo nada. Sobre isto nos diz 

Heidegger, 

 

Entretanto, isso não ocorre porque o Dasein se acharia de início, 

encapsulado num “interior” que se opõe ao exterior, mas porque, como ser-

no-mundo, ao compreender, ele já se acha “fora”. O que se pronuncia é 

justamente o estar fora, isto, o modo cada vez diferente da disposição ou do 

humor que alcança toda a abertura do ser-em (HEIDEGGER, 1989, p. 221). 

 



63 

Isto significa que neste compreender-se “... o Dasein é seu fundamento, ou seja, é de 

tal modo que ele compreende a partir de possibilidades e, assim se compreendendo, é o ente 

lançado” (HEIDEGGER, 1993 p . 73). E, ao ser lançado ele se compreende na possibilidade 

da impossibilidade, mas tal condição significa dizer que o Dasein ao reconhecer-se no seu 

modo autêntico não retire a sua condição finita dessa compreensão e que na condição de ser-

aí ele deve sempre se compreender como projeto de possibilidades. 

O Projeto de possibilidades, em conformidade com sua essência, vai ficando cada vez 

mais enriquecido frente à posse na qual o projetante se encontrava anteriormente. Mas 

semelhante posse só pode pertencer ao ser-aí porque este, enquanto projetante sente-se imerso 

no meio do ente. Mas, com isso e em consequência de sua facticidade, o ser-aí já perde outras 

possibilidades. Contudo, é justamente esse perda de determinadas possibilidades que põe 

adiante do ser-ai com seu mundo as possibilidades realmente alcançáveis no projeto do 

mundo. 

Poderíamos dizer que a existência é primordialmente a possibilidade de 

estabelecermos relações com os outros, moramos nas possibilidades intrínsecas no encontro 

com as coisas, com os entes intramundanos que vem ao nosso encontro. E este, ao mesmo 

tempo em que nos envolve, nos aproxima, nos distancia das coisas, mas é justamente neste 

aproximar-se e neste distanciar-se que existimos junto ao mundo, somos lançados ao encontro 

com o mundo e no mundo. Assim Heidegger nos faz compreender que, “A expressão ‘sou’ se 

conecta “junto’; eu sou diz respeito por sua vez: eu moro, me detenho junto... ao mundo, 

como alguma coisa que, deste ou daquele modo, me é familiar... ‘eu sou’ significa morar 

junto a...” (HEIDEGGER, 1993 p. 92). Significa dizer que na medida em que o Dasein é 

fundamentalmente um ser-no-mundo, sua existência acontece nos modos de ser-em, do ser-

com, ser-junto, a mundanidade do mundo. Pois como nos diz Heidegger, 

 

Enquanto conjunto categorial das estruturas ontológicas de um ente 

determinado, que vem ao encontro dentro do mundo, a “natureza” nunca 

poderá tornar compreensível a mundanidade. Do mesmo modo, o fenômeno 

da “natureza”, no sentido do conceito romântico de natureza, só poderá ser 

apreendido ontologicamente a partir do conceito de mundo, ou seja, através 

da análise do Dasein (HEIDEGGER, 1993 p. 106). 

 

Neste sentido, não estamos apenas ao lado de algo dado ou disposto, a exemplo dos 

pratos que estão postos à mesa, porque a existência não pode ser compreendida na forma 

isolada das relações com o mundo. Isto implica dizer que a noção de mundo no pensamento 

heideggeriano está ligada ao campo constitutivo pelas relações do Dasein com as coisas que 



64 

estão a mão e as que não estão nesta relação utensiliar ou de serventia dos entes 

intramundanos. Sendo assim, a noção de mundo visa à interpretação do Dasein em seu 

relacionar-se em conjunto. A palavra mundo faz parte integrante da expressão ser-no-mundo, 

que designa o modo de ser do dasein situado no meio dos outros entes e relacionando-se com 

eles. Neste caso, mundo significa o conjunto relacional, situacional do Dasein com os demais 

entes que o cercam, formando assim uma totalidade de um campo de relações utensiliares do 

Dasein. 

Nesse âmbito Heidegger utiliza a expressão ser-no-mundo como o mesmo significado 

de mundanidade. Implica dizer que falar de mundanidade é fazer referência ao ser-no-mundo. 

Portanto, o Dasein só pode ser compreendido como sendo um ser-no-mundo, compreensão 

esta retirada da analítica existencial, ou ainda, é na existência que o Dasein está na abertura, 

ou seja, realiza-se descobrindo ou desvelando-se. 

No modo próprio da abertura o Dasein se revela para si mesmo, exercendo o papel 

hermenêutico. Deste modo, o Dasein se dirige em direção às coisas para ocupar-se com elas, 

para está junto a elas, uma vez que é no modo da ocupação que ele dá sentido e significado ao 

mundo circundante. Conforme Heidegger, “A partir da ocupação e do que nela se compreende 

é que se pode entender a ocupação da preocupação. O outro se descobre, assim antes de tudo, 

na preocupação das ocupações” (HEIDEGGER, 1989, p. 176). 

Neste sentido é a partir do manuseio que o Dasein estabelece uma relação de serventia 

com os entes intramundanos, e de preocupação com os outros Dasein. É deste modo que nos 

encontramos no mundo. Nunca estamos a sós, quer dizer, não há uma suspensão do mundo. 

Este é sempre e por toda parte encontro com os outros, um estar-no-mundo com os outros, no 

ocupar-se e no comunicar-se na fala e nos discursos teóricos. 

Mas apesar desse ocupar-se com as múltiplas ocupações mundanas, a existência no 

mundo não nos arranca da solidão própria que cada Dasein carrega consigo mesmo. Isto 

implica dizer que estar junto é reconhecer-se com e também no mundo compartilhado do 

Dasein que se compreende como um ser-com-os-outros. Sobre isto nos diz Heidegger, 

 

“com” e “também” devem ser entendidos existencialmente e não 

categoricamente. Na base desse ser-no-mundo determinado pelo com, o 

mundo é sempre compartilhado com os outros. O mundo do Dasein é mundo 

compartilhado. O ser-em é ser-com os outros. O ser-em-si intramundano 

destes outros é co-presença (HEIDEGGER, 1989, p. 170). 

 



65 

Assim, o ser é sempre ser ser-com mesmo na solidão e isolamento, o Dasein é sempre 

co-presença, portanto ele está sempre na fuga de si mesmo para dirigir-se aos outros. Para 

esclarecer melhor o que foi posto, vejamos o que nos diz Heidegger, 

 

para evitar esse mal-entendido, é preciso atentar em que sentido se fala aqui 

dos “outros” não significa todo o resto dos demais além de mim, do qual o 

eu se isolaria. Os outros, ao contrário, são aqueles dos quais, na maior parte 

das vezes, ninguém se diferencia propriamente, entre os quais também se 

está. Esse estar também com os outros não possui o caráter ontológico de um 

ser simplesmente dado “em conjunto” dentro de um mundo (HEIDEGGER, 

p. 169-170). 

 

Assim sendo Dasein se compreende como um projeto inacabado da sua existência no 

mundo e estar-lançado no mundo consiste num modo de ser do Dasein que se compreende no 

complexo deste encontro assim como no desencontro com o que está junto a ele, próximo, 

mas sempre tão distante. Isto implica dizer que estar-lançado designa um modo existencial 

constitutivo do Dasein, que está relacionado com necessidade de inserir-se numa variedade de 

conjuntos: histórico, ôntico, factual, relacional, situacional, etc. O estar-lançado traduz o 

exercício e o acontecimento do Dasein. 

Esse caracteriza o exercício da responsabilidade e da co-responsabilidade no 

compreender-se no sentido de pertença e de co-pertença com o outro. Assim nos damos conta 

da existência dos outros. Pois, é na experiência de estar junto e na condição de ser-com que 

compartilhamos o eu, o tu, o ele e assim atingimos a esfera da convivência na medida em que 

o Dasein realiza sua existência comum e individual num saber-ser responsável consigo 

mesmo e com o outro. Esta compreensão recíproca pode ser reconhecida na maioria das vezes 

na singularidade das ocupações mais comuns quando estamos juntos numa partida de futebol, 

de xadrez, numa audiência, na sala de aula, etc. 

 

Também ‘ocupar-se” da alimentação e vestuário, tratar do corpo doente é 

preocupação... O ser por um outro, contra um outro, sem os outros, o passar 

ao lado de um outro, o não sentir-se tocado pelos outros, são modos 

possíveis de preocupação. E precisamente esses modos que mencionamos, 

de deficiência de indiferença caracteriza a convivência cotidiana de um com 

o outro (HEIDEGGER, 1989, p. 173). 

 

A preocupação se desdobra no mundo as ocupações, dos projetos a realizar, dos 

afazeres. Estes modos de ser-em alcançam de imediato a presença do outro e assim a 

existência consiste nesse estar junto com os outros, na convivência compreendida na co-

existência cotidiana das possibilidades dos modos de ser do Dasein. 



66 

Nesse sentido a preocupação com os outros enquanto estar junto só é possível no solo 

do cuidado, na convivência com o outro, quer dizer, no reconhecimento do si mesmo no 

outro. Convivência consiste assim no cuidado compartilhado nas relações sociais, acadêmicas, 

econômicas, políticas, etc. Portanto, Heidegger nos faz compreender que, 

 

Em seu modo de ser originário, o Dasein já está sempre “fora”, junto a um 

ente que lhe vem ao encontro no mundo já descoberto. E o deter-se 

determinante junto ao ente a ser conhecido não é uma espécie de abandono 

da esfera interna. De forma alguma. Nesse “estar fora”, junto ao objeto, o 

Dasein está “dentro”, num sentido que deve ser entendido corretamente 

(HEIDEGGER, 1989, p. 101). 

 

Neste sentido o mundo é entendido como uma região ontológica na qual o ser-aí 

existe, em que está lançado para realização de suas possibilidades de ser na abertura do seu 

ser-aí, compreendido como uma determinação do horizonte significativo primário dos 

possíveis modos de ser do ser-aí. Poderíamos dizer que dasein nunca é afetado pelo objeto, 

como ocorre com o sujeito que precisa conhecer o mundo. O Dasein carrega essa 

compreensão de mundo e mundo é também um modo próprio do Dasein, pois se compreende 

e se interpreta como um ser-no-mundo, enquanto totalidade significativa de mundo. 

Assim sendo os modos existenciais e categorias são distintos: o termo categoria é 

utilizado por Heidegger para exprimir o ente simplesmente dado. Por outro lado, os 

existenciais remetem aos modos de ser fundamentais do Dasein, que se manifesta mediante 

possibilidades. Com isto, o procedimento para a analítica existencial, que se encaminha para a 

busca do sentido ser, só se realiza ao estabelecer uma relação com os outros entes, e esta só 

pode ser realizada em seu sentido ôntico-ontológico, quer dizer, a partir da diferença 

ontológica entre ser e ente. Neste âmbito Heidegger nos faz compreender a primazia para se 

compreender a questão do sentido do ser. 

Significa dizer que para Heidegger, a compreensão dos modos possíveis de se 

manifestar ao Dasein mediante os existenciais. Estes se constituem nos diversos modos do 

Dasein sentir-se e relacionar-se, o que inclui os afetos e estados de humor que constitui a 

angústia, a saudade, a solidão, entre tantos outros modos. Neste sentido, Heidegger nos faz 

compreender que o Dasein se compreende ontologicamente a partir dos entes, e do ser que ele 

mesmo não é, mas que lhe vem ao encontro “dentro” do seu mundo. Este é compreendido 

como parte integrante da expressão ser-no-mundo. 

De modo distinto da ontologia fundamental, a ontologia tradicional ocupous-e em 

conceber o ser a partir do conceito natural de mundo, quer dizer, a compreensão de ser era 



67 

retirada dos entes simplesmente dados. Essa compreensão de ser se dava por meio de entes 

como: homens, árvores, livros, cadeiras, quadros, mesas, etc, quer dizer, se estabelecia apenas 

uma relação de entes extensos e distintos que ocupavam um mesmo lugar dentro do espaço. 

Tal compreensão serviu de base para a fundamentação das ciências positivas e a determinação 

do ser, permaneceu presa aos entes. De acordo com Heidegger, 

 

Esses entes, que podem ser determinados como estando “dentro” do outro, 

têm o mesmo modo de ser do que é simplesmente dado, como coisa que 

ocorre “dentro” do mundo. Ser simplesmente dado “dentro” de um dado, o 

ser simplesmente dado junto com algo dotado do mesmo modo de ser, no 

sentido de uma determinada relação de lugar, são caracteres ontológicos que 

chamamos categorias. Tais caracteres pertencem ao ente não dotado do 

modo de ser do Dasein (HEIDEGGER, 1989, p. 91-92). 

 

Ora, o Dasein não é primeiro, para depois se reconhecer no mundo. Ser-no-mundo já é 

parte constitutiva do seu modo ser enquanto ser-aí. Isto implica dizer que não há mundo sem 

Dasein, considerando que só ele se compreende e se interpreta como um ser-no-mundo. Este 

modo de compreensão se origina na pré-compreensão que o Dasein tem de si como ser-aí que 

se relaciona com o mundo; compreensão esta do tipo relacional, quer dizer, retirada da relação 

do seu ser que enquanto ser-em se compreende na reciprocidade do seu ser com os outros, 

com o mundo. 

O ocupar-se torna-se um modo essencial do Dasein compreender-se no pré da 

compreensão do seu ser. Ao carregar consigo este pré do seu ser ele compreende sua 

existência como abertura e possibilidade e esta permite que o Dasein se relacione com os 

outros não dotados do caráter das possibilidades constitutivas do seu ser, isto o faz desse ente 

um ser-descobridor ou que realiza-se em descobrindo. Assim como mostra Heidegger, 

 

Um ente só poderá tocar um outro ente simplesmente dado dentro do mundo 

se, por natureza, se tiver o modo do ser-em, se, com seu Dasein, já se lhe 

houve sido descoberto um mundo. Pois a partir do mundo o ente poderá, 

então revelar-se no toque e, assim, tornar-se acessível em seu ser 

simplesmente dado (HEIDEGGER, 1989, p. 91-92). 

 

Neste sentido, os entes descobertos mostram, sobretudo o modo de ser do próprio 

Dasein, que compreende o seu ser mais próprio no sentido de um certo ser simplesmente dado 

de fato, ou seja, ele retira estrutura pré-compreensiva o seu caráter ontológico, que ao 

encobrir-se se descobre no aberto, em cujo projetar-se se mostra um existencial constitutivo 

do seu ser-aí. É deste pré que o Dasein se diferencia fundamentalmente dos entes 



68 

simplesmente dados, quer dizer, a pedra é, o sapato é, mas somente o Dasein carrega consigo 

essa capacidade de diferenciar-se dos demais entes que está à mão e, portanto isolados do 

conjunto dos existenciais. 

Com isto, Heidegger insiste em tratar o conceito de mundo considerando seu caráter 

existencial-ontológico, ou seja, este caráter corresponde a um conceito da analítica existencial 

de mundanidade. Por isto Heidegger afirma que, 

 

na estrutura da mundanidade do mundo reside o fato de os outros não serem, 

de saída, simplesmente dados como sujeitos soltos no ar, ao lado de outras 

coisas. Eles se mostram em seu ser-no-mundo, empenhado nas ocupações do 

mundo circundante, a partir de seu ser que, no mundo, está à mão 

(HEIDEGGER, 1989, p. 175). 

 

Deste modo Heidegger nos faz compreender que o substantivo mundanidade exprime 

o modo como o mundo se revela ao ser-aí, na medida em que é um existencial e, nos remete 

ao conjunto de seus existenciais. É por isto que o termo mundanidade significa o único modo 

de fazer referência à existência enquanto ser-no-mundo e nunca aos entes simplesmente 

dados, para os quais cabe a designação de intramundanos. Portanto, a investigação de mundo 

a qual corresponde a um conceito existencial não pode se dá senão no campo da tematização 

do ser-aí. Porém, isto não quer dizer a investigação deva deixar de lado os entes 

intramundanos e seu ser. Pois, como nos mostra Heidegger, 

 

terminologicamente, o adjetivo mundano indica, portanto, um modo de ser 

do Dasein e nunca o modo de ser de um ente simplesmente dado “no” 

mundo. O ente simplesmente dado “no” mundo, designamos de 

intramundano ou pertencente ao mundo (HEIDEGGER, 1989, p. 106). 

 

Sendo assim Heidegger nos faz ver que análise ontológica da mundanidade do mundo 

necessita ser tratada com muita cautela, ou seja, deve ser tratada no horizonte da cotidianidade 

do ser-aí e considerada tanto do ponto de vista ôntico como ontológico; de modo que o 

fenômeno da mundanidade possa ser compreendido no conjunto da relação entre ser-no-

mundo. Pois, “Para se ver o mundo é, pois, necessário investigar o ser-no-mundo cotidiano 

em sua sustentação fenomenal” (HEIDEGGER, 1989, p. 107). Implica dizer que não se trata 

de um mundo espacial, ou seja, conforme a tendência ontológica cartesiana que consiste em 

interpretar o mundo como uma res extensa em oposição a isto nos diz Heidegger, 

 

ao contrário, o Dasein tem seu próprio “ser no espaço” o qual, no entanto, só 

é possível com base e fundamento no ser-no-mundo em geral. Não se pode, 



69 

por conseguinte, esclarecer ontologicamente o ser-em mediante uma 

caracterização ôntica, dizendo; o ser-em um mundo é uma propriedade 

espiritual e a “espacialidade” do homem é uma qualidade de seu corpo, 

fundada sempre numa corporeidade. Pois, com isso, se estaria novamente 

diante do ser simplesmente dado de uma coisa espiritual assim qualificada 

junto a uma coisa corporal, permanecendo obscuro o ser como tal do ente 

assim composto (HEIDEGGER, 1989, p. 94). 

 

Deste modo à “Análise da mundanidade circundante e da mundanidade em geral só 

pode ser evocada em contraposição à ontologia cartesiana de mundo, bem como, no que se 

refere ao mundo circundante do mundo circundante e a espacialidade do Dasein” 

(HEIDEGGER, 1989, p. 107). Pois, para entender a abrangência do mundo circundante do 

ser-aí, faz-se necessário explicitar previamente o que lhe vem ao encontro primeiro – se este é 

determinado o que lhe vem ao encontro primeiro – se este é determinado como um ente 

simplesmente dado ou como um ente que está diante da mão. O Dasein se reconhece na 

manualidade do mundo na sua relação ôntica com a existência. Esta manualidade lhe pertence 

na medida em que a pertença do mundo lhe vêm ao encontro através dos entes intramudanos. 

Como nos diz Heidegger, 

 

o ente se descobre na medida em que está referido a uma coisa como o ente 

que ele mesmo é. O ente tem com o ser que ele é algo junto. O caráter 

ontológico do manual é a conjuntura. Na conjuntura se diz: algo se deixa e 

faz junto. É essa remissão de “com...junto...” que se pretende indicar com o 

termo referência. Conjuntura é o ser dos entes intramundanos em que cada 

um deles já, desde sempre liberou-e. Junto com ele, enquanto ente, sempre 

se dá uma conjuntura. O fato de se dar uma conjuntura constitui a 

determinação ontológica do ser deste ente e não a uma afirmação ôntica 

sobre ele (HEIDEGGER, 1989, p. 128). 

 

assim sendo, não é possível se chegar à estrutura ontológica do ser do Dasein tomando 

como via de acesso o fenômeno mundo, através de entes simplesmente dados, uma vê que o 

seu ser é indeterminado e sua estrutura depende das possibilidades dos modos de ser do seu 

ser-aí. Deste modo, dizer o ser-aí compreende os entes intramundanos na relação de uso e 

compreende a si mesmo quando porque lhe pertence um duplo primado. 

Neste âmbito, a manualidade só pode ser compreendida como um modo originário, 

quer dizer, no pré do ser-aí que se compreende e se interpreta numa totalidade significativa, 

considerado na referência, ou seja, na designação das diferentes relações que compõem as 

ordens de remissão do conjunto utensiliar que constitui a manualidade “Num sentido 

extremamente formal, em que toda referência é uma relação” (HEIDEGGER, 1989, p. 120) e 

nesta medida se constitui o deixar e fazer em conjunto. Deste modo, “Conhecer, ao contrário é 



70 

um modo do Dasein fundado no ser-no-mundo (HEIDEGGER, 1989, p. 120). Neste sentido 

só o Dasein possui acesso ao conhecimento e, é, portanto, o único ente capaz de colocar a 

questão ou de questionar este ou aquele modo de ser dos entes. Neste sentido, a razão de ser 

última do seu ser, o fundamento, é a liberdade, quer dizer, é deixar que o ente o seja. O 

Dasein revela-se assim como um ente que de fato existe, sem ter-se colocado no mundo por 

conta própria, e, por outro lado, como existência enquanto possibilidade de atualizar-se. 

Heidegger nos mostra da necessidade de se estabelecer uma discussão com as ciências 

empíricas ou positivas como também com a metafísica tradicional, considerando, assim o 

modo ôntico das ciências e, ontológico-categorial da metafísica tradicional, mas que são 

modos co-determinantes do sentido ontológico-existencial, cujos modos atingem o fenômeno 

existencial do mundo e, podem “Dirigir-se para... e apreender, o ser-aí que não sai de uma 

esfera interna em que antes estava encapsulado” (HEIDEGGER, 1989, 101). Para daí 

estabelecer uma relação com os entes intramundanos que lhe vêm ao encontro, uma vez que 

enquanto ser-aí, tem a compreensão de si e das coisas em seu sentido ontológico-existencial. 

Sua estrutura ontológica antecede qualquer determinação num sentido de está “dentro” 

e “fora”, na medida em que o mundo significa o conjunto de relações. Que abarca uma 

totalidade relacional. Assim, a totalidade e transcendência do ser-aí é compreendida como 

uma referência que designa as diferenças das relações que compõem as ordens de remissão do 

conjunto utensiliário, dos entes intramundanos. Cabe-nos ainda assinalar que o Dasein se 

depara com as diferentes significações de mundo, se vê frente ao seu nada, e se reconhece na 

distinção do todo. Por sua vez este nada não quer dizer um limite, um fim, mas a condição do 

reconhecimento de sua essência como um projeto inacabado. 

Em sua obra  Ser e Tempo Heidegger tematiza o fenômeno da mundanidade do mundo 

e visualiza o modo no qual a constituição existencial do pré do Dasein se compreende como 

disposição e como esta é identificada numa vasta gama dos estados emocionais do Dasein, 

nomeados como estados de humor. 

 

3.2 O SIGNIFICADO DA ANALÍTICA EXISTENCIAL DOS HUMORES 

 

Ao nomear os estados afetivos de humor, Heidegger nos faz compreender os 

equívocos em relação à psicologia dos humores, considerados até então como um mero objeto 

intencional. Neste sentido não existe um humor disto ou daquilo, assim como não existe um 

medo de... ou alegria de..., ou seja, não se refere a um objeto em particular nem constitui 

numa advertência quanto ao valor biológico de uma situação. Daí nos diz Heidegger “Os 



71 

fenômenos, de há muito conhecidos e onticamente sempre considerados pela filosofia, têm o 

nome de afetos e sentimentos” (HEIDEGGER, 1989, p. 1930. Entretanto, Heidegger nos 

esclarece que, “A primeira interpretação não foi desenvolvida e sistematizada no campo da 

psicologia, foi investigada mais precisamente  por Aristóteles na “Retórica”. Ao contrário da 

interpretação tradicional do conceito de retórica como uma espécie de “disciplina”, ela deve 

ser apreendida como “a primeira hermenêutica sistemática da convivência cotidiana com os 

outros” (HEIDEGGER, 1989, p. 1930 ou seja, disposição no modo da interpretação de 

Aristóteles deve ser entendida como um modo existencial essencial que melhor evidencia o 

caráter do ser-aí. Para dar prosseguimento a esta compreensão na referência da disposição em 

seu caráter ontológico Heidegger nos diz que, 

 

esse “fato de ser”, caráter ontológico do Dasein, encoberto em sua 

proveniência e destino, mas tanto mais aberto em si mesmo quanto mais 

encoberto, chamamos de estar-lançado em seu pré, no sentido de, enquanto 

ser-no-mundo, esse ente ser sempre o seu pré. A expressão estar-lançado 

deve indicar a facticidade de ser entregue à responsabilidade. Esse “fato de 

ser e ter de ser”, aberto na disposição do Dasein, não é aquele “fato” que, do 

ponto de vista ontológico-categorial, exprime a fatualidade pertencente ao 

ser simplesmente dado. Esse só se faz acessível numa constatação 

observadora. Em contrapartida, deve-se conceber o fato aberto na disposição 

como determinação existencial deste ente que é, no modo de ser-no-mundo 

(HEIDEGGER, 1989, p. 189). 

 

Neste sentido, tais características são fundamentais na medida em que podem 

contribuir na discussão da analítica existencial do fenômeno dos humores, cujos 

desdobramentos devem nos levar ao fenômeno da mundanidade do mundo. Nesta medida 

nenhum ente nos ameaçaria se não tivesse um ente que se compreendesse e se interpretasse na 

disposição de seu caráter ontológico e que se exprimisse enquanto fonte de inúmeras 

derivações e composições de seus humores. Daí nos diz Heidegger “O humo revela” como 

alguém está e se torna”. É nesse “como alguém está” que o humor conduz o ser para o seu 

“pré” (HEIDEGGER, 1989, p. 188). Significa dizer: o ente que possui o caráter de Dasein é o 

seu pre e desde sempre se dispõe implícita ou explicitamente em seu estar-lançado. Portanto, 

“É na disposição, que o Dasein já sempre se colocou sempre diante de si mesmo e já sempre 

se encontrou, não como percepção mas como um dispor-se no humor” (HEIDEGGER, p. 189-

190). 

Neste âmbito Heidegger esclarece que no estado de humor, o Dasein já sempre se 

abriu numa harmonia com o ente, cuja responsabilidade do Dasein está entregue a seu ser. 

 



72 

Abertura não significa conhecido como tal. E justamente na cotidianidade 

mais indiferente e inocente, o ser do Dasein pode irromper na nudez “do que 

é e tem de ser”. A pureza “do que pode é” se mostra, enquanto proveniência 

(Woher) e o destino (Wohin) permanecem obscuros. O fato do Dasein não 

“ceder” a tais humores na cotidianidade, isto é, de não perseguir a abertura 

que eles realizam e não se deixar levar pelo que assim se abre, não constitui 

uma prova contra o seu fato, mais sim um testemunho. Na maior parte das 

situações ôntico-existenciárias, o Dasein se esquiva ao ser que se abre no 

humor; do ponto de vista ontológico-existencial, isso significa: naquilo de 

que o humor faz pouco caso, o Dasein se descobre entregue à 

responsabilidade do pre. É no próprio esquivar-se que o pre se abre em seu 

ser (HEIDEGGER, 1989, p. 189). 

 

Deste modo o ser-aí enquanto ser-no-mundo se compreende na disposição, no aberto 

no sentido em que “pode irromper” na abertura “do que é e tem de ser”, ou seja, pode fazer-se 

ouvir, pode-se deixar revelar. É nesta abertura do ser-aí que o mundo acontece e nele realiza-

se se descobrindo como num jogo do ganhar-se ou do perder-se. Ou seja, quando faz uma 

escolha está sempre deixando outras para trás. Portanto, “a expressão estar-lançado deve 

indicar a facticidade de ser entregue à responsabilidade”, ou seja, deve indicar o caráter 

ontológico do ser-aí na existência. Pois, enquanto ente entregue a responsabilidade de seu ser, 

ele também está na responsabilidade de já se ter sempre encontrado – no encontro que se dá 

numa fuga. Fugir adquire assim o significado indireto de um desviar-se indireto porque nem 

toda fuga se constitui necessariamente num desviar-se. Por outro lado o enviar-se também se 

constitui um modo de ser do ser-aí compreender-se no seu modo mais originário da 

autenticidade, quer dizer, compreender-se na possibilidade finita do seu existir. 

Sendo assim Heidegger esclarece que se desviar e enviar se refere ao caráter 

ontológico do ser-aí compreender-se e interpretar-se na existência e em seus desdobramentos 

advindos da existencialidade ou da transcendência constituída pelos atos de apropriação das 

coisas do mundo, em que cada Dasein pode compreender-se na: singularidade, autenticidade e 

inautencidade, considerando-se aí as respectivas tensões que abrangem o fenômeno da 

analítica existencial dos humores. 

Neste âmbito Heidegger utiliza o termo cura (Sorge) para remeter á totalidade do 

Dasein. Deste modo à cura (SOrge)  é concebida como cuidado, e, como modo básico de ser 

de Dasein este cuidado é não menos originalmente ocupação e isto se Dasein é 

essencialmente ser-no-mundo. Da mesma forma, este modo básico de ser de Dasein é 

preocupação, na medida em que Dasein é ser-um-como-o-outro. 

Contudo é no modo do envio, ou seja, no modo próprio ou autêntico que o Dasein se 

recolhe no si mesmo, no acontecimento singular compreendido apenas na liberdade para a 



73 

morte sem equívoco, subtraindo-se assim da existência. Pois, “Apenas a liberdade para a 

morte dá ao Dasein um objetivo inequívoco e impele a existência para a sua finitude. Pois, 

sendo uma vez concebida, a finitude arranca o Dassein da infinita varidade de possibilidades 

imediatas que se lhe apresentam, do contentamento e da negligência despreocupada, trazendo-

o para a simplicidade do seu envio. Isto é o que chamamos de acontecimento original de 

Dasein, o acontecimento que se encontra na decisão autêntica e no qual o Dasein se transmite 

para si mesmo, livre para a morte, em uma possibilidade herdada, e ainda assim escolhida” 

(INWOOD, 1999, p. 47-48). Significa dizer que é no sentido de propriedade, do apropriar-se 

que o Dasein exprime o seu modo de ser autêntico. Pois, como nos diz Heidegger, 

 

Mesmo que o Dasein estivesse que o Dasein estivesse “seguro” na fé de seu 

destino (Wohin) ou pretendesse saber a sua proveniência mediante um 

esclarecimento racional, nada disso diminuiria o seguinte fenômeno: o 

humor coloca o Dasein diante do fato de seu pre que, como tal, se lhe impõe 

como enigma inexorável (HEIDEGGER, 1989, p. 190). 

 

Mas Heidegger nos diz que é no modo do caráter ontológico da disposição (abertura) 

que o Dasein desde sempre já se encontra lançado no mundo e o fato de estar-lançado impõe 

ao ser-aí um enigma inexorável que jamais poderia ser desconsiderado, mesmo que estivesse 

seguro na fé ou pretendesse saber a sua proveniência mediante esclarecimento racional, na 

medida em que ao ser-lançado, o ser-aí se cmpreende no pre que antecede qualquer 

conhecimento e vonta, ou seja, é pré-temático e, que, portanto ultrapassam o modo de 

compreensão das possibilidades de abertura que na descoberta dos entes não dotados do seu 

caráter se faz como ser-descobridor do seu ser-aí e, que ainda assim permanece no 

encobrimento do seu ser. 

Deste modo ao estar-lançado no mundo o ser-aí se diferencia do acontecer e dos 

acontecimentos, uma vez que, no acontecimento singular do seu acontecer ele se remete para 

o seu modo mais autêntico, ou seja, se recolhe na finitude que lhe é intransferível. Por outro 

lado é no desviar-se dos acontecimentos que o ser-aí enquanto ser-no-mundo hovamente se 

lança para as infinitas possibilidades de projetos a serem realizados que se configuram 

cotidianamente no seu modo de ser mais impróprio ou inautêntico. 

Neste sentido Heidegger exprime as particularidades fundamentais que caracterizam o 

modo próprio da disposição do Dasein que enquanto ser-aí pode compreender-se em seu 

caráter ontológico, ou seja, pode compreender-se na efetividade da existência em que o ser-aí 

e estar-lançado, portanto, como existencial deste ente que é, no modo de ser-no-mundo. Nesta 

medida o ente que possui o caráter do Dasein é o seu pre, no sentido de se dispor implícita ou 



74 

explicitamente, em seu estar-lançado. Implica dizer que o pre remete o ser-aí ao movimento 

de aproximação, uma vez que, o pre é parte constitutiva da dinâmica do seu ser, para se evitar 

um desvio de interpretação que o sentido de ex-sistência suscitaria caso permanecesse no 

sentido metafísico de exteriorização, realização, objetivação e operacionalização de uma 

essência. O “ex” firma uma exterioridade, mas interior e exterior fundam-se na estruturação 

do ser-aí e não ao contrário. Portanto, “a disposição dos humores não vem de “fora” nem de 

“dentro”. Ela cresce a partir de si mesmo como modo de ser-no-mundo” (HEIDEGGER, 

1989, p. 1919). Nisto reside o caráter essencial da disposição, ou seja, se constitui num modo 

fundamental da abertura igualmente originária de mundo, de co-presença e existência. Nesta 

medida o sentido primário de uma circunvisão deve ser compreendido como uma construção 

do mundo cotidiano das ocupações que não é cega, mas guiada por uma visão de conjunto, a 

circunvisão, que abarca o material, o usuário, o uso, a obra, em todas as suas ordens. Portanto, 

circunvisão consiste no modo de conhecer próprio da ocupação no mundo doméstico. Assim 

nos diz Heidegger, 

 

numa ocupação dotada de circunvisão, deixar e fazer vir ao encontro tem o 

caráter de ser atingido, como agora se pode ver mais agudamente a partir da 

disposição. Do ponto de vista ontológico, inutilidade, resistência, ameaça, 

são apenas possíveis porque o ser-em como tal se acha determinado 

previamente em sua existência, de modo a poder ser tocado dessa maneira 

pelo que vem ao encontro dentro do mundo. Esse ser tocado funda-se na 

disposição, descobrindo o mundo como tal, no sentido, por exemplo de 

ameaça. Apenas o que é na disposição do temor, o não temor, pode descobrir 

o que está à mão no mundo circundante como algo ameaçador. O estado de 

humor da disposição constitui, existencialmente, a abertura mundana do ser-

aí (HEIDEGGER, 1989, p. 192). 

 

Neste âmbito Heidegger esclarece é na disposição que o ser-aí permite ser tocado 

dessa maneira pelo que vem ao encontro dentro do mundo. Sendo esta a característica 

ontológica essencial da disposição, na medida em que do ponto de vista ontológico, deve-se 

deixar o encontro primário com o mundo ao “simples humor”. Portanto, ser tocado em seu 

aproximar-se e em seu juntar-se, que se funda na disposição. Neste sentido apenas o ente que 

é na disposição do temor, pode descobrir o que vêm ao encontro no mundo circundante, como 

algo ameaçador. Pois, para Heidegger, 

 

a disposição subsiste existencialmente um liame de abertura com o mundo, a 

partir do qual algo que toca pode vir ao encontro. Do ponto de vista 

ontológico-fundamental, devemos em princípio deixar a descoberta primária 

do mundo ao “simples humor” (HEIDEGGER, 1989, p. 192). 



75 

Portanto, não se trata de uma visão intuitiva, nem tampouco teórica. Deste modo o ser-

aí se compreende desde sempre entrelaçado no mundo e com o mundo na abertura que se dá 

na disposição enquanto fenômeno existencial dos humores, ou seja, no modo em que o Dasein 

enquanto ser-aí realiza-se em descobrindo. Este modo constitui-se na abertura e nesta se 

estabelece uma relação com o ente intramundano. Esta acontece no “simples humor”, porque 

o humor descobre mundo, ou seja, ele sempre já descobriu o ser-no-mundo como um todo, na 

medida em que revela nosso ser-lançado no mundo, e nos torna capaz de responder aos entes 

dentro do mundo. Mas os humores não são estados psíquicos ou sentimentos que nascem no 

eu ou no sujeito. 

Tais humores não são subjetivos nem objetivos. Ontologicamente somente estando em 

um humor é que podemos ser tocados por algo. Este algo é a condição de possibilidade aberta, 

uma vez que Dasein não é algo simplesmente dado que possui de quebra habilidade de poder 

alguma coisa. Pois, primariamente Dasein é possibilidade de ser. Todo Dasein é o que pode 

ser o modo em que é a sua possibilidade aproxima-se do poder-ser, cuja possibilidade consiste 

em ser-livre, para o seu próprio poder-ser. 

Neste sentido para a contemplação sem humor, nada aparece como manual, como um 

utensílio a ser usado; ela nivela tudo ao plano do ser simplesmente dado uniforme, embora 

também faça descobertas inacessíveis ao humor cotidiano. Mas até mesmo tal contemplação 

possui um humor próprio no sentido de um ocupar-se, deter-se longamente junto ao ente a ser 

conhecido. Com isto Heidegger nos diz que “Uma intuição pura, mesmo introduzida nas 

artérias mais interiores de alguma coisa simplesmente dada, jamais chegaria a descobrir algo 

como ameaça” (HEIDEGGER, 1989, 192). 

Ou seja, a observação teórica sempre reduziu o mundo à uniformidade do que é 

simplesmente dado, uma vez que, dentro dessa uniformidade seu objetivo é encoberto, 

portanto, a especialização é essencial à ciência, seu cânon é a informação e resultados 

utilizáveis, alcançados por meio de um certo método, diferente da filosofia e da arte. Deste 

modo quantidade alguma de percepção, por mais longe que penetre no cerne mais íntimo do 

ente simplesmente dado, poderia jamais descobrir uma coisa tal como ameaça. Porém, não 

podemos dizer daí que a ciência deve se guiar pelo fenômeno da analítica dos humores. 

Neste sentido Heidegger nos diz que a demonstração fenomenológica deve consistir 

em “O de-monstrar” da constituição ontológico-existencial de toda determinação e do 

conhecimento na disposição do ser-no-mundo não deve ser confundido com a tentativa de 

abandonar onticamente a ciência ao “sentimento”, (HEIDEGGER, 1989, p. 193) e ainda, 

 



76 

por mais fortes que fossem a pressão e resistência, coisas como afecção não 

ocorreriam se a resistência não se descobrisse de modo essencial, se o ser 

disposto no mundo já não estabelecesse um liame com um ente 

intramundano, trabalhado de modo privilegiado por humores (HEIDEGGER, 

1989, p. 192). 

 

Assim sendo Heidegger nos faz entender que a pesquisa fenomenológica que trata dos 

fundamentos ontológico-existenciais do fenômeno ainda permanecem confusos. Daí sua 

afirmação de que a disposição, 

 

...” não apenas abre o Dasein enquanto ser-aí em seu estar-lançado e 

dependência do mundo já descoberto em seu ser, mas ele próprio é o modo 

de ser existencial em que o ser-aí permanentemente se abandona ao “mundo” 

e por ele se deixa tocar de maneira a se esquivar de si mesmo. A constituição 

existencial desse esquivar-se será evidenciada no fenômeno da de-cadência 

(HEIDEGGER, 1989, p. 194). 

 

Neste sentido, o Dasein é o modo de ser existencial em que permanentemente se 

abandona ao mundo e por ele se deixa tocar de maneira a se esquivar de si mesmo na medida 

em que se deixa ou determinar pelo ente. Heidegger esclarece que a compreensão de ser não 

pode está essencialmente escondida sob a tradição, ou seja, como “estado de alma”, “de 

ânimo”. Pois, antes de qualquer psicologia dos humores, ainda bastante primitiva, trata-se de 

ver este fenômeno como um existencial fundamental e delimitar sua estrutura. Convém, por 

isso, uma destruição da tradição. Neste medida interpretar a existência humana é como 

interpretar um texto recoberto por séculos de exegese distorcida. De acordo com Heidegger, 

precisamos estar certos de que nossa “posição prévia”, nossa aproximação preliminar, é 

“original e genuína”, e não adotada da tradição ou do impessoal. 

Com isto Heidegger argumenta que, em seu discurso, a hermenêutica abarca outros 

sentidos: Primeiro – porque é primordialmente interpretação, na medida em que desvela o 

sentido do ser e as estruturas básicas do Dasein, ou seja, apresenta o horizonte para qualquer 

outro estudo ontológico dos entes que não têm o caráter do Dasein; segundo – porque elabora 

as condições de possibilidades de qualquer investigação ontológica, e terceiro – porque a 

prioridade ontológica de Dasein sobre os outros entes depende da sua possibilidade de 

existência. Neste âmbito nos diz Heidegger no parágrafo 83 de Ser e Tempo, 

 

a tarefa das considerações até aqui realizadas consistia em interpretar, de maneira 

ontológica e existencial, a totalidade originária, a partir de seu fundamento, do Dasein de fato 

nas possibilidades de sua existência própria e imprópria. A temporalidade revelou-se como 



77 

esse fundamento e, portanto, como o sentido ontológico da cura... Por mais elucidadora que 

possa parecer à diferença entre o ser do Dasein que existe e o ser dos entes não dotados do 

caráter de Dasein (ser simplesmente dado, por exemplo), ela não passa de um ponto de partida 

da problemática ontológica. Não é algo com que a filosofia possa se tranquilizar. De há muito 

se sabe que a antiga ontologia trabalha com “conceitos de coisa” e que há o perigo de se 

“coisificar a consciência” (HEIDEGGER, m., 1993, p. 250-251). 

 

  



78 

À GUISA DE CONCLUSÃO 

 

 

No trânsito teórico da presente pesquisa, os conceitos de ontologia, existência e mundo 

serviram como fio condutor para uma contextualização possível da analítica existencial no 

pensamento heideggeriano. Neste sentido, a abordagem temática nos possibilitou uma 

compreensão distintiva da ontologia fundamental frente às ontologias regionais, que por um 

lado, seguem o modelo das ciências positivas, ou seja; aquelas ciências constituídas nos 

padrões da moderna ciência da natureza, metodologicamente fundadas no cálculo e na 

consideração de uma mathesis universalis, de acordo com o modelo cartesiano. 

Na ontologia fundamental, Heidegger distingue o caráter ôntico ou existenciário do 

caráter ontológico que se refere ao ser. Por exemplo, a propriedade empírica de um objeto é 

uma propriedade ôntica e, no entanto, a ciência tratou de interpretá-la, direta ou indiretamente, 

como uma espécie de ontologia, isto é, a partir de uma determinação do ser das coisas tal 

como seriam em si mesmas. Por sua vez, a fenomenologia heideggeriana ao promover uma 

analítica existencial visa o estabelecimento da diferença entre ser e ente, que de acordo com o 

filósofo somente poderá ser compreendida e apreendida no modo indeterminado do ser dos 

entes. E, conforme Heidegger, o ser-no-mundo nada tem do sujeito moderno porque a noção 

de sujeito implica na contraposição do objeto, tradicionalmente entendido como ente 

simplesmente dado. Dasein é desde sempre um ser e estar junto ao mundo, uma vez que com 

este se relaciona e compreende. Ontologicamente a compreensão é sempre e ao mesmo tempo 

interpretação por isso, a pergunta pelo ser remete ao ente, fato que constitui a circularidade 

ou, o círculo hermenêutico. 

Neste sentido, compreendemos porque a analítica existencial comporta uma análise da 

referência e da significância, com base na abertura mundana constitutiva da existência e da 

desconstrução dos conceitos tradicionais de existência, mundo, sujeito e subjetividade. Para 

Heidegger, “O sujeito nunca existe antes como sujeito para em seguida no caso de haver 

objetos presentes à mão, também transcender, (HEIDEGGER, 1988, p 35). Por esta razão 

Heidegger retoma ontologicamente o termo transcendência, uma vez que somente o Dasein, 

enquanto se constitui originariamente no transcendents, transcende os entes em direção ao 

ser. Vimos precedentemente que esta ultrapassagem torna-se possível na medida em que o 

sentido ontológico de ultrapassagem se constitui num modo próprio do ser-aí. Pois, ingresso 

no mundo não é nenhum processo no ente que entra, mas algo que acontece com o ente. E 



79 

este acontecer é o existir do estar-aí, que como existente transcende (HEIDEGGER, 1988, p. 

77). 

Nossa exposição nos permite ainda afirmar que no âmbito da ontologia fundamental a 

interpretação hermenêutica do conceito de existência remete, ao mesmo tempo, à diferença 

ontológica entre ser e ente, a desconstrução do conceito tradicional de tempo em favor da 

temporalidade, ao conceito fenomenológico de mundo, transcendência, compreensão, e 

finitude, enquanto constitutivos dos modos de ser de Dasein. Neste sentido, podemos dizer 

que a transcendência é o próprio ser-no-mundo, ou seja, o Dasein não existe sob a forma de 

uma subjetividade consciente de si mesma e de seu mundo enquanto representação sua. Ele é 

desde sempre e originariamente referido ao mundo. Do seu caráter de referibilidade, pode-se 

dizer que Dasein é transcendente e se mantém na compreensão implícita, de seu ser. 

A compreensão que constitui o Dasein possibilita remissões nos modos de ser-com-

ou-outros, ser-com e ser-em, modos que compreendem o ser do Dasein enquanto ser-no-

mundo. Dando mais uma vez a palavra a Heidegger, podemos compreender que, o problema 

da transcendência não pode ser reduzido à questão de como um sujeito sai de dentro de si e 

chega a um objeto fora de si, em que se identifica o conjunto de objetos com a ideia de 

mundo. A questão é: do ponto de vista ontológico o que torna possível que ente intramundano 

venha ao encontro e possa ser enquanto aquilo que vêm ao encontro, ser objetivado? A 

resposta se acha no retorno à transcendência do mundo (HEIDEGGER, 1995, p. 168). 

Concluímos afirmando que a via seguida pela pesquisa se configura num dos vários 

modos de acesso ao problema do mundo e da existência na ontologia fundamental de 

Heidegger, e que esta investigação, longe de apresentar uma conclusão, pode ser vista como 

um ponto de partida, com base no qual as análises aqui apresentadas podem ser retomadas sob 

um novo horizonte. 

  



80 

REFERÊNCIAS 

 

 

ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de Filosofia. Trad. Alfredo Bosi. – 2ª Ed. – São Paulo: 

Martins Fontes, 1988. 

 

DUBOIS, Christian. Heidegger: Introdução a uma Leitura. Tradução Bernardo Barros Coelho 

de Oliveira. Rio de Janeiro: Jorge Zahar. Ed. 2004. 

 

GADAMER, Has-George. Verdade e Método; traços fundamentais de uma hermenêutica 

filosófica. Tradução de Flávio Paulo Meurer. Petrópolis: Vozes, 1997. 

 

GILSON, E. L´être et l’ssence. Second édition, Paris: Liberaire Philosofique Jena Vrin, 1987. 

 

HEIDEGGER, M. A Essência do Fundamento. Tradução de Artur Morão. Lisboa: Edições 

70, 1988. 

 

_____________. Carta sobre o humanismo. Tradução de Pirandela Gomes. Lisboa: 

Guimarães Editores, 1995. 

 

_____________. Que é Metafísica? In Conferências e escritos filosóficos. Tradução de 

Ernildo Stein. São Paulo: Nova Cultural, 1999. (Os Pensadores). 

 

_____________. Ensaios e Conferências. Tradução de Emmanuel Carneiro Leão, Gilvan 

Fogel, Márcia Sá Cavalcante Schuback. Petrópolis: Vozes, 2001. 

 

____________. Introdução à Metafísica. Tradução de Emmanuel Carneiro Leão. Rio de 

Janeiro: Edições Tempo Brasileiro, 1987. 

 

____________. Que é uma Coisa? Doutrina de Kant dos princípios transcendentais. Tradução 

de Carlos Morujão. Rio de Janeiro: Edições 70, 1987. 


