\\‘\X‘_!ml_}:il”.{]/l/
UNIVERSJ DADE FEDERAL DA PARAIBA
CENTRO DE CIENCIAS HUMANAS LETRAS E ARTES

PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM FILOSOFIA

MARTIN HEIDEGGER:
ONTOLOGIA, EXISTENCIA E MUNDO

Leila Medeiros Fernandes

Joao Pessoa-PB
2007



LEILA MEDEIROS FERNANDES

MARTIN HEIDEGGER:
ONTOLOGIA, EXISTENCIA E MUNDO

Dissertacdo apresentada ao Programa de PoOs-
Graduacdo em Filosofia do Centro de Ciéncias
Humanas, Letras e Artes da Universidade Federal
da Paraiba, como requisito regulamentar para
obtencdo do titulo de Mestre.

Linha de Pesquisa:

Orientador:
Prof. Dr. Edmilson Alves de Azevédo

Co-orientadora:
Profa. Dra. Sonia Barreto

Joao Pessoa-PB
2007



F363m Fernandes, Leila Medeiros.

Martin Heidegger: ontologia, existéncia e mundo / Leila
Medeiros Fernandes.- Jodo Pessoa, 2007.

80f.

Orientador: Edmilson Alves de Azevédo

Coorientadora: Sénia Barreto

Dissertacao (Mestrado) - UFPB/CCHLA

1. Heidegger, Martin, 1889-1976 - critica e interpretac&o.
2.Filosofia - critica e interpretacdo. 3. Dasein. 4. Ontologia.
5.Transcendéncia. 6. Compreenséo - existéncia - mundo.

UFPB/BC CDU: 1(043)




LEILA MEDEIROS FERNANDES

MARTIN HEIDEGGER:
ONTOLOGIA, EXISTENCIA E MUNDO

Jodo Pessoa, 25 de julho de 2007

/%Z BANCA EXAMINADORA

Prof. Dr. Edmilson Alveé de Azevédo (UFPB)
Onentador

PrdF' Dr. Sﬁma Barreto (UFS)
Co- orientadora

AM\ (O 2

Prof. Dr/r?qultan de Oliveira Caminha (UFPB)
Examinador



“A tnica e verdadeira viagem ndo seria viajar
por centenas de diferentes paises com 0 mesmo
par de olhos... mas ver a mesma terra atraves de
uma centena de diferentes olhos”.

M. Proust



RESUMO

A pesquisa visa a explicitacdo dos conceitos de ontologia, existéncia e mundo na
fenomenologia heideggeriana, e sua contraposicdo ao sentido metafisico de mundo, tal como
fora até entdo considerado pela tradicdo ontoldgica. Nessa direcdo abordamos o tema da
existéncia seguindo o fio condutor da estrutura compreensiva do Dasein enquanto este ente se
constitui como via de acesso a questdo do ser e seu sentido.

Palavras-chave: Dasein, ontologia, mundo, transcendéncia, compreenséo, existéncia.



ABSTRACT

The research seeks the explanation of the following concepts: ontology, existence and world
in the heideggerian phenomenology, in opposition to the metaphysician sense of world, as it
has been considered by the ontology so far. In that direction, it had been approached the
theme of the existence following the conductive thread of the understanding strutucture of
Dasei while this being is constituted as an access to the subject of being and its sense.

Key words: Dasein, Ontology, world, transcendency, understanding, existence



1.1
1.2

1.3

131
1.3.2
133

2.1

3.1
3.2

SUMARIO

[N ESI0] 51610710 TR 9
FILOSOFIA, ONTOLOGIA DASEIN.......coovivierieeeeeeseesestesesees s 12
A PERGUNTA PELO SENTIDO DO SER E O DASEIN.......ccccovvviierisrerereinene 12
O PRIVILEGIO DA ONTOLOGIA DO SER EM RELACAO A LOGICA DO
PSICOLOGISMO CIENTIFICO.......coviieeeeieeeeersieeieseeesesseseessessesssssss s 31
EXISTENCIAIS E CATEGORIAIS.......oooviieeeeiseseeeeeeessseevses s 34
Os Modos de COMPIeeNSA0 A0 SBI .......ccocoveiiriirieiirere e 38
O ser simplesmente dado............cccvevieieiieie e s 40
L@ T =] =T o o USRS 44
SER E EXISTENCIA. ..ottt 46
A ONTOLOGIA HERMENEUTICA E A INTERPRETACAO DA VIDA
FACTICA. ..ottt sttt 46
EXISTENCIA E MUNDO.........cooveieieieseessesssses st esesnessessesses s, 62
O SENTIDO EXISTENCIAL DO SER COMO TRANSCENDENCIA................ 62
O SIGNIFICADO DA ANALITICA EXISTENCIAL DOS HUMORES.............. 70
A GUISA DE CONCLUSAD. .......ooiieieeeeeeeeeses et 78

REFERENCIAS. ..o et e e er e e et e e s e e es et e e er e e es e e er e e e eraen e 80



INTRODUCAO

A investigacdo sobre a relacdo ontoldgica existencial do Dasein se compreende em sua
co-existéncia, num processo de relacdo e co-relacdo existente entre ser e Dasein, sera aqui
tratada a partir da diferenca ontoldgica e da temporalidade’ (zeitlichkeit) como horizonte da
compreensdo do ser. Deste modo tentaremos mostrar que a analitica existencial no
pensamento hedeggeriano tem como horizonte o sentido do ser, que é temporal, uma vez que,
esta temporalizacdo é possibilitada pelo fato do ser projetado do Dasein como ser-no-mundo.

Deste modo, o Dasein se compreende em sua co-existéncia, num processo de relacéo e
co-relacdo existente entre ser e Dasein, Dasein e existéncia, existéncia e mundo. Isto nos
termos em que a compreensdo acontece a partir das possibilidades modais do Dasein; a saber,
na pré-compreensdo, no poder-ser, na situacdo relacional de ser-como-0s-outros, na ocupacao,
na preocupacao, e na existéncia, cuja estrutura é essencialmente ser-no-mundo. Considerando
que o Dasein se compreende na temporalizacdo de sua temporalidade, ou seja, na sua
existéncia.

A partir do exposto e considerando o tempo que consiste na explicitagdo dos nexos
ontoldgicos possibilitados pela estrutura unitaria Dasein, existéncia, mundo, frente a
tradicional concepcdo de sujeito, existéncia e mundo, a presente pesquisa sera desenvolvida
com seguinte estrutura interna.

No primeiro capitulo — faremos uma explicacdo dos conceitos de Filosofia, Ontologia
e Dasein, de tal modo que esta conduza a problematizacdo do esquecimento do ser, a qual foi
considerada pela ontologia tradicional, deixando de lado a diferenca existente entre ser e ente.
De acordo com Heidegger, origina-se ai a necessidade de repetir a questdo do ser a partir da
destruicdo dos conceitos que informam a metafisica tradicional.

No segundo capitulo — intitulado Ser e Existéncia, reconstruiremos a articulagdo
interna da analitica do fendmeno existencial. Neste, a temporalidade comparece como
horizonte do sentido do ser, no qual acontece a hermenéutica da facticidade, possibilitada na
medida em que torna-se possivel descrever a analitica hedeggeriana como destrui¢cdo do
discurso da metafisica da tradig&o.

No terceiro capitulo — Nomeado Existéncia e Mundo, nosso intuito consiste em

mostrar de que modo o conceito de mundo se afasta de algo a ser contemplado, mas se

! Heidegger emprea em Sein und Zeit o temo Temporalitét para caracterizar a temporalidade do ser e Zeitlichkeit
para a especifica temporalidade da existéncia.



10

constitui hermeneuticamente enquanto um fendmeno existencial. Uma vez que, em contraste
com os entes simplesmente dados o Dasein tem essencialmente a compreensédo de mundo
porque, ele é consitutivamente ser-no-mundo. Essa € uma estrutura a priori do Dasein
existente, e isto num duplo sentido: por um lado ndo se trata, para ele, de um simples
“estado”, que poderia se opor a outro “estado”, quer dizer, ndo se trata de fazer uma
contraposi¢do entre o Dasein e mundo, mas de descrever sua estrutura unitaria.

Deste modo, veremos como € possivel compreender existéncia e mundo visando o
sentido ontolégico que implica no esclarecimento do sentido e significado de Dasein. Nessa
direcdo tentaremos mostrar que € perfeitamente possivel considerar a analitica
fenomenoldgica de mundo, com base na compreensao e interpretacdo da intrinseca relacéo

entre compreender e explicitar teoricamente o conceito de mundo. Neste sentido,

A compreensdo sempre ja abriu caminho até o ser, o que de resto era nosso
ponto de partida: o ente que possui 0 modo de ser do projeto essencial de
ser-no-mundo tem a compreensdo ontolégica como constitutiva de seu ser.
(DUBOQIS, 2004, p. 37).

Com base nesses trés momentos reconstruiremos a tematizagdo da estrutura ontico-
ontoldgica do Dasein a partir da consideracdo hedeggeriana de ontologia, existéncia e mundo.
Este é o percurso que propomo-nos a seguir no decorrer da nossa pesquisa, no intento
demonstrar que o primado ontolégico foi tratado por toda tradicdo metafisica como um
encobrimento, a partir da sua entificacao, ou seja; considerando apenas a interpretacéo ontica,
0 modo de compreensdo dntico-ontoldgico fora esquecido, quer dizer: o ser ndo é ente.

Heidegger visa mostrar pela via desconstrutiva de que a pergunta pelo sentido do ser
ndo se repete tal como a ontologia havia pensado, ou seja, 0 problema do ser foi considerado
como resolvido, a partir da elaboragdo dos trés preconceitos: Ser como 0 conceito mais
universal; ser como indefinivel, e, por fim, o conceito de ser como 0 mais evidente por si
mesmo®.

No ambito da tematica proposta — ontologia, existéncia e mundo visamos atingir trés
objetivos especificos, quais sejam: a) reconstruir alguns passos da tradi¢cdo metafisica no que
concerne a base do ser e da existéncia; b) explicitar como Heidegger repete a questdo
ontologica, partindo da compreensdo do ser ou da analitica existencial do Dasein e da relagéo

com as ontologias regionais ou ciéncias positivas, e por fim; c) compreender o carater 6ntico-

2 Cf. HEIDEGGER, M., Ser e Tempo, 1989, pags. 28-29.



11

ontoldgico da relagdo entre existéncia e mundo, com base no fato da compreensdo do Dasein.

Sendo assim, conforme assinala Gadamer,

O modo como vivenciamnos uns aos outros, como vivenciamos as tradi¢oes
histéricas, as ocorréncias naturais de nossa existéncia e do nosso mundo, é
isso que forma um universo verdadeiramente hermenéutico, no qual estamos
encerrados como entre barreiras intransponiveis, mas para o qual estamos
abertos. (GADAMER, 1997, p. 35).



12

1 FILOSOFIA, ONTOLOGIA E DASEIN

1.1 APERGUNTA PELO SENTIDO DO SER E O DASEIN

Na obra Ser e Tempo, Martin Hedegger (1889-1976) empreende uma deconstrucéo
tematica da ontologia tradicional, e é a partir desta que ele empreende a construcdo da
ontologia fundamental. Justifica-se assim a necessidade de se colocar em questdo as
interpretacdes a respeito do ser & medida em que ndo tematizaram seu sentido, o0 que
caracteriza seu esquecimento por parte da ontologia tradicional. Heidegger orienta sua
investigacdo numa perspectiva interpretativa que toma como ponto de partida o ente
denominado Dasein, este € privilegiado em relacdo aos demais, porque dele emana a prépria
pergunta pelo sentido do ser e do ser em geral®. Esta busca que se inicia com este ente
privilegiado é o que possibilita a analitica da existéncia.

Assim, a repeticdo é voltada para a compreensdo da distincdo entre a ontologia
tradicional e a ontologia fundamental, pois na analitica existencial ndo ha nenhum interesse
pela existéncia pessoal®, e pelos problemas dela oriundos. O propésito de Heidegger é
perguntar pelo sentido do ser a partir do legado deixado pela ontologia tradicional. Assim ele

nos diz que,

Por mais rico e estruturado que possa ser 0 seu sistema de categorias, toda
ontologia permanece, no fundo, cega e uma distor¢do de seu proposito mais
auténtico se, previamente, ndo houver esclarecido, de maneira suficiente, o
sentido do ser nem tiver compreendido esse esclarecimento como sua tarefa
fundamental (HEIDEGGER, 1989, p. 37).

A tarefa da ontologia consiste no esclarecimento do ser. Para Heidegger a existéncia
esta ligada intrinsecamente a questdo do ser, assim como a lei busca a justica, o ser busca seu

sentido, seu significado. O Dasein é existéncia no mundo, e extrai dai o seu sentido, e é

¥ HEIDEGGER, M. Ser e Tempo, 1989, p. 56. Heidegger faz compreender em Ser e Tempo que a “questdo do ser
s6 receberd uma concretizacdo verdadeira quando se fizer a destruicdo da tradicdo ontolégica. E nela que a
questdo do ser havera de provar cabalmente que a questdo sobre o sentido do ser é incontornavel, demonstrando,
assim, o sentido em se falar de uma ‘repeticao’ desta questao”.

* Cf. Dicionéario Inwood, 1999, p. 59. A existéncia pessoal trata-se de uma abordagem do ser na ontologia
tradicional, que tende a particularizar a existéncia de acordo com a singularidade do ente. De acordo com
Michael Inwood o conceito existenciario de existéncia significa o si mesmo individual do homem a medida que
estd interessado em si mesmo como este ente particular. “O conceito ‘existencial’ (o de Heidegger) de existéncia
significa o ser si mesmo do homem a medida que esta relacionado ndo com o si mesmo individual, mas com o
ser ¢ a relagdo com o ser”.



13

tocado pela experiéncia irrecusavel da necessidade de compreensdo. Na busca mais originaria
compreendemos que “apreender o ser dos entes e explicar o proprio ser é a tarefa da
ontologia.’

Neste sentido Heidegger considera o esquecimento do ser como um erro fundamental,
como um equivoco que desde sempre recai sobre a ontologia. Isto porque esta tradicéo
concebe o ser como se fosse um ente, quer dizer, com o que h& de mais geral. E, é por essa
raz&o que o ser é confundido com o ente®. A partir deste pressuposto poder-se-ia pensar que o
problema da diferenca ja havia sido claramente formulado pela tradicdo em razéo da busca
pela pergunta, o que é o ser? Entretanto, Heidegger insiste em recolocar a questdo a partir do
sentido do ser, revertendo o quadro de toda tradicdo filosofica, fazendo uma destruicdo do
pensamento metafisico que resultou, segundo ele, no esquecimento. Esse € algo intrinseco a
metafisica, por conseguinte, também seu fim, ja que quando s6 ha o ente, ela perde sua razéo

de ser. Além do que, afirma Heidegger:

A filosofia ndo pode trazer facilmente uma prova mais clara para o poder do
esquecimento do ser em que toda ela se afundou — esquecimento que,
entretanto, se tornou e permaneceu o desafio herdado pelo pensamento de
Ser e Tempo — do que a sonambula seguranga com que ela passou por alto a
autentica e Unica questdo de Ser e Tempo. E por isso que também ndo se
trata de mal-entendidos em face daquele livro, mas de um abandono por
parte do ser (HEIDEGGER, 1999, p., 84-85).

Para Heidegger a tradicdo metafisica identificou o ser com a sua simples presenca no
mundo, ou seja, objetivando-a. Ora, objetivar o ser € se deixar absorver pelas coisas, é
esquecer o proprio sentido real do ser. A tradicdo metafisica procurou o sentido do ser
indagando os entes. Contrariamente, a questdo do sentido real do ser é tratada pela analitica da
existéncia como repeticdo. Neste sentido a questdo do ser sera tratada como superacdo da
metafisica, da coisa, da subjetividade, da relacdo sujeito e objeto, de toda uma historia da

ontologia marcada por diferentes entificagdes do ser. Pois como mostra Heidegger,

Negativamente, a destrui¢do ndo se refere ao passado; a sua critica volta-se
para o “hoje” e os modos vigentes de se tratar a historia da ontologia, quer

®> HEIDEGGER, M, Ser e Tempo, 1989, p.65. Para Heidegger “O método de investigagdo, ao que parece ja foi
delineado juntamente com a caracterizagdo provisoria de seu objeto tematico (o ser dos entes, 0 sentido do ser
em geral)”.

® Vejamos o seguinte questionamento numa passagem do livro Gilson, Constantes Philosphiques de L etre:
“Fault identifier lés notions d’etre e d’etant tel q’em vertu d’'um acte d’esse, que est précisément um acte
d’etre?” 1983, p. 204, quer dizer,. Sera necessario identificar as no¢des de ser e ente, e conceber o Esse como um
ens? Ou ndo deveremos, antes, conceber o préprio ens com ndo o sendo sendo em virtude de um ato de esse, que
é precisamente um ato de ser?



14

esses modos tenham sido impostos pela doxografia, quer pela histéria da
cultura ou pela historia dos problemas. Em todo caso, a destruicdo ndo se
propde a sepultar o passado em um nada negativo, tendo uma intencédo
positiva. Sua funcdo negativa é implicita e indireta (HEIDEGGER, 1989,
p. 51).

A investigacdo que visa o sentido do ser passa necessariamente por uma analitica
existencial que é também tonalizada pelos afetos, emotiva’. Esta investigacdo parte por
exceléncia do Dasein. Considerando que a existéncia é o modo de ser préprio de Dasein. Pois,
o Dasein é sob 0 modo da existéncia, o que significa que ele tem de ser e sustentar-se como
um possivel de si mesmo. Deste modo uma Analitica da Existéncia se coloca aqui no sentido
de esclarecimento, ou ainda, como interpretacdo da constitutiva estrutura da existéncia
humana no mundo, enquanto manifestacdo do ser. Embora fazendo uma analitica do Dasein,
ndo é esse ou qualquer outro ente que deve se tornar mais evidente, mas trazer a luz do ser
qgue habita o ente. Deste modo, Heidegger afirma o carater primario ou privilegiado da
analitica existencial.

Esta analitica busca responder a uma questdo filosofica: em que sentido se deve buscar
a compreensdo do ser? Ora, ao tematizar o ser de Dasein, a analitica da existéncia traca o
ponto de partida e de chegada de todo e qualquer questionamento filosofico. Dasein é o ente
que se compreende sendo. Mas ndo € o simples ente, é o ente que ndo se deixa reduzir a nogao
de objetivacdo concebida pelo conhecimento em geral. Pois, a tradicdo entende por objeto
(objecta) tudo aquilo que se coloca diante de um sujeito. Mas, a existéncia humana nao pode
ser tratata como objeto, uma vez que, € diante dela precisamente que as coisas mostram. Nesta
medida o Dasein é o ente que compreende ser. Por outro lado, o Dasein ndo pode ser tomado
como sujeito, visto que sujeito diz respeito ao outro do objeto.

Assim o modo de ser do Dasein consiste em existéncia ser-no-mundo. Sua esséncia é
existéncia. E como existéncia, o Dasein se projeta para além da simples presenca banalizada
no mundo, ou seja, se projeta como possibilidade. Isto significa que o Dasein ndo se reduz a
uma possibilidade l6gica na medida em que segundo Heidegger, a ‘logica’ € considerada
como um esforco subsequente e claudicante que analisa o estado momentaneo de uma ciéncia
em seu método (HEIDEGGER, 1989, pags. 36-37).

’ Cf. Dicionéario. Abbagnano, 1998, p. 159. Como Scheler, Heidegger vincula fendmeno da compreenséo,
sobretudo a esfera emotiva, mas acrescenta a andlise desse fendmeno uma observacdo de importancia
fundamental, ligando-o a nogdo de possibilidade. Heidegger considera, com efeito, a compreensdo essencial a
existéncia humana (ao ser-ai), ja que ele significa que existéncia &, essencialmente, possibilidade de ser,
existéncia possivel.



15

Heidegger diz que o ser enquanto ente € um projeto que pertence a constituicao
ontologica do Dasein: do ser que se abre para o poder-ser como compreensdao. E, nisto

consiste,

Assim a tarefa ontoldgica de uma genealogia dos possiveis modos de ser,
gue ndo se deve construir de maneira dedutiva, exige uma compreensao
prévia do que propriamente entendemos pela expressao ser (HEIDEGGER,
1989, p. 37).

Projetar-se é também dito, em outras palavras, um transcender, ou seja, transcender
para 0 mundo significa fazer do mundo o projeto das atitudes possiveis ou das a¢des possiveis
do Dasein, que enguanto projeto, compreende o fato de estar lancado e submetido a finitude.
Por isso, transcendéncia € constituicdo fundamental do Dasein, que enquanto projeto, o que
estd em jogo € o seu proprio ser, 0 seu ganhar-se ou perder-se. Neste jogo, o Dasein se ocupa

com os entes intramundanos, 0s acessiveis a mao e que estao para esse projetar-se,

Mesmo onde ndo se trata somente de uma experiéncia Ontica e sim de uma
compreensdo ontoldgica, a interpretagéo do ser orienta-se de inicio, pelo ser
dos entes intramundanos. Com isso, passa-se por cima do ser daquilo que,
imediatamente, esta a mao, concebendo-se primordialmente o ente como um
conjunto de coisas simplesmente dadas (res). O ser recebe sentido de
realidade. A determinagdo fundamental do ser substancialidade
(HEIDEGGER, 1989, p. 62).

Portanto, para Heidegger, o que est4d no mundo n&o é, conforme dissera Husserl®,
aquilo que se permite a reducdo de si a consciéncia, mas para realizar esse projetar do Dasein;
pois este é essencialmente um ser-no-mundo. Transcender significa, ser-no-mundo

projetando-o para uma possibilidade®. Sendo assim,

A possibilidade de ser, que o Dasein existencialmente sempre €, distingue-se
tanto da possibilidade légica e vazia como da contingéncia de algo
simplesmente dado em que isso ou aquilo pode “se passar”. Como categorial
modal do ser simplesmente dado, a possibilidade designa o que ainda nao é
real e que nunca sera necessario. Caracteriza meramente possivel. Do ponto
de vista ontoldgico, é inferior a realidade e a necessidade. Em contrapartida,
como existencial, a possibilidade é a determinacdo ontolégica mais

® O idealismo fenomenolégico de Husserl ndo nega a existéncia do mundo real. Quer deixar claro que o mundo é
sempre conteldo de meu saber, contelido de experiéncia, conteldo de meu pensar, em sintese, conteido de
minha consciéncia. Neste ponto a atitude fenomenoldgica se distingue da atitude natural (URBANO, Zilles 1996,
p. 25).

° Heidegger emprega em Seit und Zeit o tempo Possibilidade para mostrar que todo Dasein é o que pode ser e 0
modo como (wie) em que € a sua possibilidade; e para caracterizar, como condi¢do de possibilidade de algo, ou
seja, de que a questdo do ser pretende atingir uma condicéo a priori da possibilidade das ciéncias.



16

originaria e mais positiva do Dasein; assim como existencialidade, de inicio,
ela s6 pode ser trabalhada como problema. O solo fenomenal que permite a
sua visdo oferece a compreensdo como poder-ser capaz de propiciar
aberturas (HEIDEGGER, 1989, p. 199).

A transcendéncia, portanto, ndo € um comportamento entre outros possiveis, mas a
propria esséncia da existéncia; e o termo para qual o Dasein transcende é o mundo, que
designa a estrutura relacional que caracteriza a existéncia humana como transcendéncia . neste
sentido o Dasein se torna esta possibilidade que se manifesta através do seu modo de ser em
contato com o mundo, quer dizer, numa relagdo com. Nesta medida o que se manifesta em
primeiro lugar é o ente. O que se oculta se dissimula, € o sentido do ser deste ente. A partir
desta compreensdo Heidegger propGe que a questdo do ser seja tomada como tema de
explicito de investigacdo filoséfica, porque, se constitui como busca pelo sentido.

Tais considerages nos permitem afirmar que a analitica existencial, é base para toda e
qualquer ontologia, na medida em que pretende responder a questdo primordial — a do sentido
do ser. Esta procura interpretar uma estrutura fundamental que, em Gltima andlise, se constitui
no fundamento da constituicdo ontoldgica. Portanto, a analitica é existencial no sentido em
que busca realizar a ontologia do Dasein, no sentido de liberar estruturas a priori de seu ser, a
existéncia, 0s existenciais.

Nesse horizonte a relacdo entre a questdo do sentido do ser e o significado do Dasein
se desenvolve atraves do recurso ao ente, ou seja, é a partir da compreensdo fenomenoldgica
que o ente se reconhece como ser. E este é o Dasein, por isso a via de acesso ao sentido do ser
em geral deve ser estabelecida mediante a diferenca entre ser e ente, ou seja, considerando
que o ser ndo € um ente, logo ndo pode ser pensando do mesmo modo que Se pensa o ente.

Nesta medida Heidegger nos diz que a constitui¢do ontoteoldgica da metafisica indica
o fato dela nunca ter pensado a diferenca entre ser e ente, em consequéncia pensar 0 ser Como
se fosse um ente possivel. Tal posicdo a caracterizar como uma ciéncia l6gica que pesquisa 0
ser (onto), determinando-o como se o0 ser fosse uma causa primeira. Portanto, permanece
esquecida a questdo do ser mesmo. Esta diferenca permeia e possibilita a analitica existencial.
Por isso Heidegger diz dé-se ser’®. Nesse da-se ser, pois, o ser possibilita o ente. Ente é, por
isso, aquele que carrega consigo a compreensdo de si mesmo. Carregando consigo a

compreensdo de ser a busca pelo sentido remete-o ao fendmeno da manifestacdo do ser no

10°Cf. nota explicativas. Ser e Tempo, 1989, p. 315. O termo dé-se serve aqui para distinguir o plano ontolégico
de instauracdo das estruturas do plano odntico das derivacBes, Ser e Tempo reserva o verbo dar-se (geben)
incutindo o sentido ativo e transitivo no processo designado pelo verbo haver. Por isso, dar-se remete sempre
para os movimentos de ser e sua verdade no Dasein, na existéncia, na temporalidade, na historia.



17

ente, ou seja; o fendmeno revela o ser e este revelar depende do modo de acesso ao ser deste
ente. Sobre isto nos diz Heidegger,

Como, porém, “se d4” mundo? Se o dasein se constitui onticamente pelo ser-
no-mundo e se também pertence essencialmente ao seu ser uma
compreensdo do ser de si mesmo, por mais indeterminada que seja, ndo
haveria, pois, uma compreensdo de mundo, uma compreensdo pré-
ontoldgica, que pudesse dispensar uma visao ontoldgica explicita e assim o
fizesse? (HEIDEGGER, 1989, p. 114).

A analitica existencial reflete em primeiro lugar o que esta oculto, que é o sentido do
ser, pois, para que o ser se manifeste de modo adequado € preciso que se considere ndo um
ente determinado, mas o ser enquanto existencial. A analitica existencial, por sua vez, consiste
nessa analise do ser do ente especial, em busca de seus existenciais, ou seja, em busca das
estruturas da existéncia que manifestem o ‘horizonte’ de compreensdo, no qual se da a
revelagdo da verdade do ser: ser-ai, enquanto historicidade™. A diferenca entre ser e ente
tratada por Heidegger deve ser apreendida como uma diferenca ontoldgica, de que o ser ndo €
um ente. Por isto, sua investigacdo é transcendental. Transcendental, porque, transcende o
ente em direcdo ao ser, e isto marca uma diferenca frente as ciéncias positivas. Ressalta-se
ainda que, o ser se refere aos entes, embora nao coincida com eles. Desta forma, deve haver
um modo de acesso ao ente e este nao deve se da através do modo de apreensdo tradicional,
mas da ontologia desse ente que existe; o Dasein.

Convém ressaltar também que o modo de acesso conveniente a questdo do ser
estabelecida pela analitica existencial ndo tem a pretensdo de deduzir o ser de um ente
qualquer. Este modo € apreendido a partir da analitica da estrutura fundamental na qual o
Dasein é projetado, lancado no mundo. A analitica desta estrutura esta ligada a ek-sisténcia
isto €, ela é trazida para as situagcBes mais comuns em que o ser-ai se encontra no mundo. Este
ente mostra necessariamente seu modo proprio de ser enquanto existencial.

Assim o esclarecimento da diferenca entre ser e ente carrega em sua estrutura a
compreensdo prévia do ser. Esta compreensdo prévia pressupde que, quem deve guardar esta
compreensdo é o Dasein. E a partir dela que Heidegger estrutura a questio da diferenca
ontoldgica. Esta exige um modo especifico de acesso. Este modo implica uma compreensao

interpretativa o que consequentemente é entendido como a funcdo do Dasein, porque o ente é

' HEIDEGGET, m., Ser e Tempo, 1989, pags. 44-45. “A andlise da pré-senca (...) ndo é somente incompleta
mais também provisoria. Ela comeca apenas explicitando o ser desse ente, sem interpretar-lhe o sentido. O que
Ihe compete é liberar o horizonte para a mais originaria das interpretacdes do ser. Uma vez alcangado esse
horizonte, a analise preparatoria da presenga exige uma repeticdo em bases ontolégicas mais elevadas e
auténticas”.



18

o interrogado na questdo do sentido do ser, uma vez que o ser (0 questionado) é sempre ser de
um ente. De acordo com Heidegger,

Caso a questdo do ser deve ser colocada explicitamente e descoberta em toda
a transparéncia de si mesma, sua elaboracdo exige, de acordo com as
explicaces feitas até aqui, a explicacdo da maneira de visualizar o ser, de
compreender e apreender conceitualmente o sentido, a preparacdo da
possibilidade de uma escolha correta do ente exemplar, a elaboracdo do
modo genuino de acesso a esse ente (HEIDEGGER, 1989, p. 37).

Tal afirmagéo significa dizer que para a questdo ser devidamente explicitada e
descoberta deve-se considerar a maneira de visualizar o ser, de compreender e apreender
conceitualmente o sentido, escolher o ente a ser interrogado para dai elaborar seu modo de
acesso conveniente. Com isto Heidegger nos pde frente ao ente a ser interrogado, pois aqueles
que sdo os elementos do questionamento, sdo também modos de ser do ente que questiona e

gue ndés mesmos sempre somos. Por isto o termo Dasein (ser-ai), conforme Heidegger,

ndo se trata de um “capricho terminologico” na medida em que se deve
evitar “fazer uso dos termos ou expressdes como “vida” e “homem” para
designar o ente que n6s mesmos somos. HEIDEGGER, 1989, p. 82).

Neste sentido a tarefa da analitica em Heidegger consiste em mostrar que,

0 ente que temos a tarefa de analisar somos nés mesmos. O ser deste ente é
sempre cada vez meu. Em seu ser, isto é, sendo, este ente se comporta com o
seu ser. Como um ente deste ser, 0 ser-ai se entrega a responsabilidade de
assumir seu proprio ser. O ser é 0 que neste ente esta sempre em jogo
(HEIDEGGER, 1989, p. 77).

Conforme assinalamos Heidegger utilizar o tempo da-se ser, isto significa que nesse
da-se, o ser possibilita o ente. Ente, entendido, portanto, como aquele que tem de ser, quer
dizer, aquele cuja condicdo é possibilidade. Em meio a diversidade de entes, este é o Unico
ente que pode ser interrogado ou analisado no modo da analitica existencial. Ao contrério do
ente simplesmente dado que ndo pode se estabelecer relacdo alguma, pode manter-se apenas
na indiferenga do dado. Cabe-nos perguntar aqui em que consiste a ontologia fundamental? E

porque Heidegger estabelece um dialogo com a tradi¢do metafisica.

Metafisica é o perguntar além do ente para recupera-lo, enquanto tal em sua
totalidade, para a compreensdo. Na pergunta pelo nada acontece um tal ir
para fora além do ente enquanto ente em sua totalidade. Com isto prova-se



19

que ela é uma questdo “metafisica”. De que questdes deste tipo davam, no
inicio, uma dupla caracteristica: cada questdo metafisica compreende, de um
lado, sempre toda a metafisica. Em cada questdo metafisica, de outro lado,
sempre vem envolvido o ser-ai que interroga... A filosofia somente se pde
em movimento por um peculiar salto da propria existéncia nas possibilidades
fundamentais do ser-ai, em sua totalidade (HEIDEGGER, 1999, p. 61).

Neste ambito Heidegger mostra que consiste a ontologia fundamental. Mas quase
sempre, e na maioria das vezes nos referimos a ontologia com o seu equivalente, metafisica
que usualmente indica um estudo geral dos entes. Por essa razdo os termos ontologia e
metafisica tém outra conotacdo com Heidegger. Isto implica que para ele o privilégio éntico
que distingue o Dasein estd em ser ontoldgico, pois, ao contrario dos outros entes, Dasein
compreende o ser dos entes.

Mas se afirmamos que a ontologia esta reservada a uma investigacdo tedrica e
conceitual do ser, entdo seria melhor dizer que Dasein é essencialmente pré-ontolégico, e que,
portanto, carrega consigo uma compreensdo implicita e pré-conceitual de ser. Portanto,
Heidegger empreende uma discussdo ontologica para instaurar a ontologia fundamental
seguindo a via da analitica existencial. Com isto ele traca a diferenca entre ontologia
tradicional e a ontologia fundamental.

Neste sentido, uma analitica da existéncia se remete ao Gnico ente capaz de colocar a
questdo do ser, e cuja esséncia coincide com sua existéncia. Assim, a ontologia fundamental
analisa o ser de ser-ai 0 que se configura numa preparacao para a questdo fundamental sobre o
sentido e o significado do ser. Dai ela é fundamental porque as ontologias regionais e as
ciéncias sdao modos de ser de ser-ai e pressupdem 0 acesso pré-ontoldgico de ser-ai aos entes,
e ndo apenas pressupdem como compreensdo do ser, mas ndo podem realizar seu trabalho
propriamente sem antes esclarecer o significado do ser. J& que tanto ser-ai quanto o ser sao
fundamentais para as outras ontologias, portanto, trata-se de uma ontologia que inclui a
questdo sobre o ser enquanto tal.

Sendo assim Heidegger nos mostra que a ontologia fundamental se realiza em seu
carater ontoldgico-existencial, quer dizer, que o ser desse ente é privilegiado em oposic¢éo ao
carater ontologico-categorial que considera o ser como um ente. Com isto ele nos mostra que
ndo ha como fazer uma analise ontologica sem levar em consideragdo o seu carater ontico,
uma vez que, o carater Ontico e ontoldgico perfazem a diferenga necessaria para a
compreensdo e interpretacdo da ontologia fundamental, consequentemente da analitica da

existéncia.



20

Neste sentido a analitica da existéncia deve ser concedida a partir do ser de um ente
privilegiado, uma vez que, que enquanto existencial ele deve buscar realizar a ontologia desse
ente que existe, o ser-ai, e assim liberar as estruturas a priori de seu ser, da existéncia, ou dos
modos de ser de seus existenciais. Estes sdo possibilitados no horizonte de compreenséo, no
qual se da a abertura da verdade do ser, que se compreende e se interpreta enquanto sendo um

ser-ai. Pois, conforme Heidegger,

a analise do ser-ai, porém ndo é somente incompleta mas também provisoéria.
Ela comeca apenas explicitando o ser desse ente, sem interpretar-lhe o
sentido. O que lhe compete € liberar o horizonte para a mais originaria das
interpretacbes do ser. Uma vez alcancado esse horizonte, a andlise
preparatoria do ser-ai exige uma repeticdo em bases ontolégicas mais
elevadas e auténticas (HEIDEGGER, 1989, pags. 44-45).

Com isto Heidegger esclarece que o proprio passado do ser-ai sempre significa o
passado da sua geracdo. Ser-ai ndo é, portanto, simplesmente o seu proprio passado, mas o
passado, mas o passado da sua comunidade, tanto antes quanto depois do seu nascimento; seu
acontecimento entremeia-se com o acontecimento de ser-ai passado. Isto significa que ele
cresceu dentro de uma interpretacdo de ser-ai herdada, em funcdo da qual ele compreende a si
mesmo e as suas possibilidades. Portanto, a historicidade de ser-ai Ihe da acesso ao passado
historico, fornecendo assim a base para a historiografia.

O ser-ai mostrou-se, assim como o ente que deve ser analisado e desenvolvido em seu
ser, de maneira suficiente para que o questionamento se torne transparente. Contudo, revelou-
se que a analitica ontoldgica do ser-ai em geral constitui a ontologia fundamental e que,
portanto, o ser-ai se mostra como o ente a ser, em principio, previamente interrogado em seu

ser. Neste sentido Heidegger nos diz que,

na tarefa de interpretar o sentido do ser, o Dasein ndo é o ente a ser
interrogado primeiro. E, sobretudo, o ente que, desde sempre, se relaciona e
comporta com 0 que Se questiona nessa questdo. A questdo do ser ndo é
sendo a radicalizagdo de uma tendéncia ontoldgica essencial, propria do
Dasein, a saber, da compreensao pré-ontolégica do ser (HEIDEGGER, 1989,
p. 41).

Partindo da Analitica vemos que o ser-ai se relaciona e se comporta de modo essencial
a partir do mundo, quer dizer, que ele é essencialmente ser-no-mundo, e ndo existe sob a
forma de uma subjetividade consciente de si mesma e de seu mundo enquanto representacéo.

Ser-no-mundo ndo consiste reunido de elementos distintos, mas numa totalidade articulada.



21

Sendo assim, a analitica existencial destina-se a interpretar a estrutura que constitui o ser de
Dasein como originariamente no mundo. Portanto, ser-no-mundo caracteriza a transcendéncia
prépria ao ser-ai, que sO € junto aos entes intramundanos, aos outros Dasein e a si mesmo na

abertura mundana. Deste modo para Heidegger,

a analitica existencial, por sua vez, possui em ultima instancia, raizes
existenciarias, isto €, onticas, s6 existe a possibilidade de uma abertura da
existencialidade da existéncia, e com isso a possibilidade de se captar
qualquer problematica ontoldgica suficientemente fundamentada, caso se
assuma existencialmente o proprio questionamento da investigacao filoséfica
como uma possibilidade de ser do Dasein, sempre existente. Assim esclarece
também o primado 6ntico da questdo do ser (HEIDEGGER, 1989, p. 40).

Deste modo a estrutura Ontica do ser-ai deve acolher em si a determinacdo de uma
compreensdo pré-ontoldgica do ser. Nesta medida o modo de acesso mais adequado ao ser
exige um método concernente ao ser, ou seja, num método no qual o ser ndo seja determinado
previamente ou tratado como se fosse um ente, mas que possibilite deixar ser e assim possa
liberar as estruturas a priori de seu ser. Portanto, trata-se de um método fenomenoldgico, quer
dizer, método em que Heidegger ndo considera entes particulares, mas aspectos do ser dos
entes, normalmente ndo explicitos e ndo-tematizados, mas que podem chegar a mostrar-se
tematicamente. Espaco e tempo mostram-se, mas, em geral, ndo-tematicamente. A
fenomenologia ao contrério s6 pode fazer ver alguns temas, especialmente o préprio ser,
enquanto estdo velados, mas ndo porque ainda ndo os descobrimos ou simplesmente os
esguecemos, mas porque na maioria das vezes ou estdo muito préximos e familiares para que
0 notemos.

Neste &mbito a ontologia fundamental Heidegger faz um breve histérico considerando
a origem grega da palavra fenomenologia; ou seja, com o mesmo significado de phainomenon
e de logos, portanto, convergem, dirige-se para 0 mesmo ponto da fenomenologia. O termo
fenomenologia é assim utilizado no sentido de deixar e fazer ver (phainestai) por si mesmo.
Portanto, a fenomenologia ndo deve especificar o que séo os fendbmenos mas apenas mostrar

como devemos deles nos aproximar na medida em que,

Ora, 0 ente pode-se mostrar por si mesmo de varias maneiras, segundo sua
via e modo de acesso. Ha até a possibilidade de o ente se mostrar como
aquilo que, em si mesmo, ele ndo é. Neste modo de mostrar-se, o0 ente se faz
ver assim como...” chamanos de aparecer, parecer ¢ aparéncia a esse modo
de mostrar-se (HEIDEGGER, 1989, p. 58).



22

Os gregos identificavam o fendmeno algumas vezes como simplesmente um mostrar-
se dos entes, a totalidade de tudo aquilo que €. Assim sendo Heidegger esclarece que um ente
pode mostrar-se em si mesmo sob dois modos: de um manifestar-se que segundo ele nunca é
um ndo mostrar-se. No entanto, este “ndo” de forma alguma pode ser confundido com o nao
privativo, que determina a estrutura da aparéncia; ou seja, 0 ndo privativo da aparéncia,
portanto, ndo deve coincidir com o ndo da manifestagdo, na medida em que na aparéncia, tem-
se um mostrar como aquilo que em si mesmo, nao se ¢. Ao contrario da manifestagao em “um
ndo mostrar-se”, mediante algo que se mostra.

Neste sentido a expressédo fendmeno deve estabelecer o seguinte significado: o que se
manifesta em si mesmo, o revelado. Definindo o manifestar-se como aparecer. Também em
grego a expressao phainomenon tem esse significado: o que tem aspecto de aparente.
Contudo, para o termo fendmeno, deve-se reservar um significado positivo e original de
phainomenon para distingui-lo assim do fendmeno da aparéncia, uma vez que, a aparéncia é

uma modificagdo particular de fendbmeno. Assim nos diz Heidegger,

desse modo, fendmenos nunca sdo manifestacdes, toda manifestacdo é que
depende de um fenémeno. Quando se define, portanto, o fenémeno com a
ajuda de conceito ainda nao esclarecido de “manifestagdo” tudo fica de
pernas para o ar, e uma critica da fenomenologia nestas bases e, sem davida
alguma, um empreendimento bastante curioso (HEIDEGGER, 1989, pags.
59-60).

Heidegger considera fendmeno como o aparecer puro e simples do ser em si, ou seja,
considerado ou ndo como uma manifestacdo da realidade ou fato real, distinguindo-o assim da
simples aparéncia, que € indicio de ser ou alusdo ao ser (que, contudo permanece escondido) e
que, por isso, é o manifestar-se ou esconder-se do ser. Neste sentido a no¢do de fendmeno nédo

se opfe mais a coisa em si. Heidegger nos mostra que,

coisa em sentido restrito significa o disponivel, o visivel, etc., 0 que estd ao
alcance da méo. Coisa em sentido lato significa qualquer assunto, qualquer
coisa gque aconte¢a, de um modo ou de outro, as coisas que se passam no
mundo, acontecimentos, eventos. Finalmente, ha um emprego da palavra em
sentido ainda mais lato; foi preparado ha muito tempo e generalizou-se,
sobretudo, na filosofia do século XVIII. Assim, Kant fala, por exemplo, “de
coisa em si” e distinguindo-a, de facto, da coisa para nos, quer dizer, de
fendmeno. Uma coisa é em si € aquela que ndo é acessivel para nds homens,
através da experiéncia, tal como uma pedra, uma planta ou um animal.
Qualquer coisa para nos é também, enquanto coisa, uma coisa em si, quer
dizer, tornar-se conhecida de modo absoluto no conhecimento divino
absoluto; mas nem toda a coisa em si € uma coisa para nés (HEIDEGGER,
1987, pags. 16-17).



23

Considerando esta distin¢cdo fendmeno é o em si da coisa em sua manifestacdo, ndo
constituindo, pois, uma aparéncia da coisa, mas identificando-se com o seu ser, portanto,
como um mostrar-se em si mesmo originario e positivo. Isto significa dizer que a
manifesta¢do apesar de ser “um mostrar-se”, so serve de fundamento no mostrar-se de alguma
coisa. O mostrar-se ndo é, em funcdo disso, a manifestacdo, mas apenas 0 que a torna

possivel. Considerando-se o manifestar-se em seu significado positivo, quer dizer,

pois, manifestar-se é anunciar-se mediante algo que se mostra. Assim,
quando se diz que com a palavra “manifestacdo” indicamos algo em que
alguma coisa se manifesta sem que seja em si mesmo uma manifestacdo, o
conceito de fenbmeno néo é definido mas pressuposto (HEIDEGGER, 1989,
p. 59).

O que se mostra e anuncia so pode se realizar em funcédo da referéncia a algo que ndo
se mostra se for um fendmeno. Assim, quando se diz que com a palavra manifestacao
indicamos algo em que alguma coisa se manifesta sem que seja em si mesmo uma
manifestacdo, o conceito de fenémeno néo é definido, mas pressuposto.

Assim Heidegger nos faz entender que tanto a manifestacdo quanto a aparéncia se
fundam no fendmeno em seu sentido positivo. E, que, portanto, a distincdo entre
fenomenoldgico e fenoménico ndo devem ser confundidos, na medida em que, Heidegger
entende fenoménico aquilo que € dado e pode ser explicitado segundo 0 modo de encontro

com os fendmenos, pois,

o fendmeno, o mostrar-se em si mesmo, significa um modo privilegiado de
encontro. Manifestacdo, ao contrario, indica no proprio ente uma remissdo
referencial, de tal maneira que o referente (ou que anuncia) s6 pode
satisfazer a sua possivel fungdo de referéncia se for um “fenémeno”, ou seja,
caso se mostre em si mesmo (HEIDEGGER, 1989, p. 61).

E neste sentido o fendbmeno mostra as estruturas fenoménicas; enquanto
fenomenoldgico diz respeito a tudo aquilo que € inerente ao modo de demonstrar e explicitar e

tudo aquilo que exprime a conceituacdo implicita na presente investigacéo, quer dizer,

“atrds” dos fendmenos da fenomenologia ndo ha absolutamente nada, o que
acontece é que aquilo que deve tornar-se fenébmeno pode-se velar. A
fenomenologia é necessaria justamente porque, de inicio e na maioria das
vezes, os fendmenos nao se ddo. O conceito oposto de “fendmeno” é o
conceito de encobrimento (HEIDEGGER, 1989, p. 66).



24

Portanto, o adjetivo fenoménico qualifica o objeto que se revela no fendbmeno, por
outro lado, o adjetivo fenomenoldgico qualifica a manifestacdo do objeto em sua esséncia,
bem como a busca que possibilita essa manifestacdo. Assim Heidegger esclarece que o
conceito fenomenologico de fendmeno deve ser considerado primeiramente como conceito
formal de fenbmeno, para em seguida ver seu uso na acep¢do vulgar, porém, estes ndo sdo 0s

conceitos buscados. Neste sentido Heidegger nos diz que,

se, esta apreensdo do conceito de fendmeno, ficar indeterminado que ente
estd sendo interpelado como fenémeno e se ficar em aberto se 0 que se
mostra é um ente ou um carater ontoldgico de um ente, entdo ter-se-a apenas
o conceito formal de fenémeno [...] Nesta utilizacdo, o fendmeno satisfaz o
significado do conceito vulgar de fendmeno. O conceito vulgar, porém, ndo
é o conceito fenomenoldgico de fendmeno (HEIDEGGER, 1989, p. 61).

Deste modo Heidegger p6e em confronto dois conceitos: conceito formal de fenémeno
e conceito vulgar de fenbmeno, quer dizer, por um lado, o conceito formal de fenbmeno é
indeterminado, por outro lado, o conceito vulgar de fendmeno é determinado. Assim

Heidegger afirma que em Kant o fendmeno se apresenta ou se mostra como determinado.

dentro da problematica de Kant, o que fenomenologicamente, se entende por
fendbmeno, pode-se elucidar, com ressalva das demais diferencas, atraves das
seguintes palavras: 0 que j& sempre se mostra nas manifestacdes, no
fendmeno em sentido vulgar, de maneira prévia e concomitante. E o que se

mostra em si mesmo (“formas da intuicdo”) sdo fendmenos da
fenomenologia (HEIDEGGER, 1989, p. 61).

Neste sentido o confronto entre os conceitos formal de fendmeno, e o conceito vulgar
de fendmeno se faz imprescindivel para compreendermos o conceito fenomenolégico de
fendmeno. Tal confronto deve servir para assegurar que o conceito fenomenoldgico de
fendmeno s6 pode ser apreendido tematicamente. Ao contrario do conceito vulgar de
fendmeno que se mostra como resultado de uma situacdo empirica, que por sua vez, é ndo-
tematica.

Neste ambito Heidegger pretende assegurar que o conceito formal de fendmeno néo se
converta no conceito vulgar de fendmeno. Heidegger faz também uma analise detalhada do
conceito de logos. Fazendo o percurso da analise a partir de Platdo e Aristoteles, que
consideram o conceito de logos como polissémico e, de tal modo, que os varios significados

tendem a se dispersar, sem a orientagdo positiva de um sentido basico.



25

Desde modo aletheia era originalmente concebido como o aspecto basico da natureza
(physis), o que afasta, essencialmente qualquer pretensdo acerca de sua relagdo com qualquer
outra coisa, tal como pensamento. Em Platdo, ela aparece sob o jugo da Idea. Idea, do grego
idein, ver, refere-se, na explicacdo de Heidegger ao aspecto visual dos entes. Assim
Heidegger considera que o0s gregos se tornaram prisioneiros de uma concepgdo vulgar de
fendmeno, quer dizer, no sentido primeiro de desvelamento, determinada pela coisa percebida
OU COMO percepcao, uma vez que, a percepcdo € sempre verdadeira. Portanto, se mantiveram
presos a um conceito construido de verdade. Nesta analise Heidegger afirma que o significado
basico de logos é discurso, entretanto, nos diz que Mas, de fato, isso é somente uma aparéncia
que se h& de manter enquanto ndo se puder apreender devidamente o contetdo primordial de
sua significacdo basica (HEIDEGGER, 1989, p. 62).

Com isto Heidegger nos faz compreender que a historia posterior ao significado da
palavra logos e, sobretudo, as interpretacfes diversas e arbitrarias da filosofia posterior
encobrem continuamente o sentido proprio de discurso, que é bastante claro. Portanto, as
interpretacdes sdo feitas em sentido meramente discursivo, ou seja, o discurso ndo €
assegurado em seu sentido originario, uma vez que, nao é apreendido como um conceito
fenomenologico de fendmeno, mas, sobretudo como um mostrar-se aparente da fala. O
discurso que se pronuncia é comunicacdo. A tentativa ontoldgica da comunicacdo é fazer o
ouvinte participar do ser que se abriu para o referencial discursado no discurso
(HEIDEGGER, 1989, p. 228).

O discurso, portanto, deixa e faz ver a partir daquilo sobre o que discorre. O discurso
auténtico é aquele que retira o que diz daquilo sobre o que discorre de tal maneira que, em seu
discurso, a comunicacdo discursiva revele e, assim, torne acessivel aos outros, aquilo sobre
que discorre. Esta é a estrutura do logos como discurso. Porém, nem discurso, possui este
modo proprio de revelacdo no sentido de deixar e fazer ver, de-monstrando. Um pedido, por
exemplo, também revela, embora de outro modo (HEIDEGGER, 1989, p. 63).

Para Heidegger o logos €, primaria e originariamente considerado como discurso na
medida em que é um deixar ver, ou seja, pode ser entendido como afirmacéo de um discurso
verdadeiro ou falso. Neste medida o discurso acerca do verdadeiro ou falso recai sob dois
termos aletheia®? e verdade. Portanto, em termos que desembocam no cerne das estruturas que
suscitam o discurso fenomenoldgico de fenbmeno como apreensdo, e ndo como algo a ser

percebido. Pois, conforme Inwood “Atingimos assim a esséncia da verdade, a abertura do

12 Conforme a tradugdo de Michael Inwood, o termo Aletheia é geralmente aceito como sendo a-lethes, a-letheia,
ou seja, “ndo escondido ou esquecido”, ou aquele que “ndo esconde nem esquece”.



26

aberto, por duas razbes direcOes; pela reflexdo sobre o fundamento da possibilidade da
correcdo (adaequatio) e pela reminiscéncia do comeco (aletheia). Isto significa dizer que o
“deixar ver” tem como pressupostos uma implicita relacdo entre o processo de velamento, e
desvelamento (verdade), ou seja, na medida em que o “deixar ver” ¢ entendido como
desvelamento ele se revela, mas ao passo em que se revela, ele novamente se vela, ou seja, o
“ser verdadeiro” se esconde, se mantém encoberto. E, novamente, porque os logos é um
deixar e fazer ver, por isso é que pode ser verdadeiro ou falso®®,

Neste sentido “ser falso” tem o sentido de encobrimento, quer dizer, o sentido de
colocar a coisa na frente de outra ou ocultar o seu ser, encobri-lo, propd-lo como algo que ele
ndo é; ao contrério do ser verdadeiro que tem o sentido de desvelamento, ou seja, de deixar e

fazer-se ver o ente como algo desvelado ou como entes descobertos.

E, novamente, porque o logos € deixar e fazer ver, por isso é que ele pode ser
verdadeiro ou falso. Tudo depende de se libertar de um conceito construido
de verdade, no sentido de concordancia (HEIDEGGER, 1989, p. 63).

Mas o sentido de concordancia de que nos fala Heidegger, ndo é de forma alguma, a
ideia primaria, mas deriva dela uma noc¢éo originaria na medida em que trata a verdade como

desvelamento. Deste modo,

a caracterizacdo da verdade como concordancia, adaequatio, é de certo, por
demais vazia e universal. Encontrara, no entanto, alguma razdo caso se
sustente, a despeito das interpretacfes mais variadas do conhecimento que
tras esse predicado privilegiado (HEIDEGGER, 1989, p. 283).

Significa dizer que a verdade como concordancia, cujo lugar é a proposicdo esta na
raiz da nocdo derivada da proposicao, e a verdade como desvelamento, cujo lugar € o ser-ai,
estd na raiz da nocdo originaria de logos como discurso que deixa e faz ver. Heidegger nos
mostra que os gregos entenderam o desvelamento como um modo de ser-no-mundo, ou seja, 0
ser existe sob a forma de uma subjetividade consciente de si mesmo e de seu mundo enquanto
representacdo sua. Portanto, como um desvelamento (verdade), que aponta para aquilo que,
nela permanece impensado. Deste modo, “A verdade nao possui, portanto, a estrutura de uma
concordancia entre conhecimento e objeto, no sentido de uma adequacdo entre um ente
(sujeito) e um outro ente (objeto)” (HEIDEGGER, 1989, pags. 286-287).

13 Cf. Tais comentarios na tradugéo de Inwood no dicionério Heidegger.



27

Neste sentido ser-no-mundo ndo é considerado no modo grego como um modo
existencial do ser-ai, na medida em que ser-ai é responsabilidade do desvelamento do ente,
porque ele é abertura originaria no mundo no sentido em que ocupa um espaco onde as coisas
acontecem. Por essa razdo 0s entes ndo se somam, mas se compreendem sobretudo na
abertura originaria no mundo. Dai pode-se concluir que a verdade inclui a possibilidade da
ndo verdade, quer dizer, do velamento. Deste modo o ser-ai estd na verdade e na ndo verdade,

que em ultima analise esta no desvelamento. Assim nos diz Heidegger,

é por isso que, em sua esséncia, o ser-ai tem de explicitamente tomar posse
do que se descobriu contra a aparéncia e a distorcdo e sempre se reassegurar
da descoberta. De fato, ndo é com base num total velamento que as novas
descobertas se fazem, mas sim a partir da descoberta no modo da aparéncia.
O ente se configura como..., ou seja, de certo modo o ente ja foi descoberto
sO que ainda se deturpa (HEIDEGGER, 1989, p. 291).

Sendo assim Heidegger mostra que a verdade da existéncia é a abertura mais
originaria e mais prépria que o poder-ser de Dasein pode alcancar. Ele s6 podera receber sua
determinacdo ontoldgico-existencial no contexto de uma andlise da propriedade do Dasein.
Ou seja, s6 no apropriar-se de si, no envolver-se de seu ser-ai, na existéncia é que pode

compreender-se na verdade da existéncia, do seu existir. Conforme Heidegger,

compreendida no sentido mais originario, a verdade pertence a constituicao
fundamental do Dasein. Essa expressdo significa um existencial. Com isso,
prelineia-se a resposta a questdo do modo de ser da verdade e do sentido da
necessidade de se pressupor que verdade se da (HEIDEGGER, 1989, p.
295).

E neste ambito que Heidegger nos faz ver e compreender que a analise dos conceitos
de fendmeno e logos devem servir tdo somente como uma andlise preparatoria e provisoria do
conceito de fenomenologia. Para realizar esta pesquisa Heidegger trava um debate com a
tradicdo que caracteriza o passo desconstrutivo/construtivo do seu método. Assim,

fenomenologia diz entdo — deixar e fazer ver por si mesmo aquilo que se
mostra, tal como se mostra a partir de si mesmo. E este o sentido formal da
pesquisa que traz o nome de fenomenologia. Com isso, porém, nao se faz
outra coisa do que exprimir a maxima formulada anteriormente — “para as
coisas elas mesmas!” (HEIDEGGER, 1989, p. 65).

Em Heidegger a fenomenologia mostra-se assim, como uma hermenéutica da analitica

da existéncia. Neste sentido a fenomenologia,



28

em seu conteudo, a fenomenologia é a ciéncia do ser dos entes — é ontologia.
Ao se esclarecer as tarefas de uma ontologia, surgiu a necessidade de uma
ontologia fundamental, que possui como tema o Dasein, isto é, o ente dotado
de um privilégio Ontico-ontol6gico. Pois somente a ontologia fundamental
pode-se colocar diante do problema cardeal, a saber, da questdo sobre o
sentido do ser em geral (HEIDEGGER, 1989, p. 68).

Assim, o conceito fenomeldgico de fenébmeno é legitimado considerando-se
formalmente, o significado do conceito formal e vulgar de fenémeno sem, no entanto, deixar-
se cair no conceito vulgar de fendmeno. Isto € o que Heidegger chama de desformalizagdo do
conceito formal de fenémeno, ou seja, € transforma-lo em conceito fenomenoldgico de
fendmeno, e assim distingui-lo do conceito vulgar de fendmeno, mostrando com isto a
necessidades deste distingdo, uma vez que, sem esta distin¢cdo continuariamos tratando apenas

do fenbmeno em seu sentido vulgar, o qual tem o modo determinado dos entes. Sendo assim,

0 que serd que a fenomenologia deve “deixar e fazer ver”? O que é que se
deve chamar de “fendomeno” num sentido privilegiado? O que, em sua
esséncia, € necessariamente tema de uma de-monstracdo explicita?
(HEIDEGGER, 1989, p. 66).

Ao elaborar tais questdes Heidegger nos faz compreender que 0 modo mais apropriado
para sua investigacdo fenomenoldgica € apreendé-la no modo indeterminado do fenémeno,

portanto, como conceito formal de fendmeno (indeterminado). De tal modo que,

Justo 0 que ndo se mostra diretamente e na maioria das vezes e sim se
mantém velado frente ao que se mostra diretamente e na maioria das vezes,
mas ao mesmo tempo, pertence essencialmente ao que se mostra diretamente
e na maioria das vezes a ponto de constituir o seu sentido e fundamento
(HEIDEGGER, 1989, p. 66).

Com isto Heidegger nos mostra que hd uma relacéo intrinseca tanto com o que nao se
mostra diretamente ou (esta encoberto, e 0 que “pertence essencialmente ao que se mostra
diretamente” ou (esta desencoberto). Ou seja, 0 que se encobre se mostra no desencoberto,
assim se diz sempre do que se desencobre, portanto, de um ente ou daquele que se mostra.
Considerar esta diferenca é a condicéo béasica para ndo cairmos numa compreensdo metafisica
do ser. Pois para a tradicdo metafisica o ser pode encobrir-se tdo profundamente que chega
mesmo a ser esquecido, de modo que tradicionalmente, a questdo do ser e seu sentido se
ausentaram, mas este esquecimento se deu em funcgéo da consideracdo da questdo como algo

resolvido, portanto, inquestionavel. Deste modo,



29

0 motivo implicito ou explicito dessa suposic¢do reside na exigéncia justa,
gue, no entanto, também precisa ser fundamentada ontologicamente, de que

a filosofia tem como tema o “a priori” € ndo os “fatos empiricos” como tais
(HEIDEGGER, 1989, p. 299).

Tal afirmacdo significa dizer que nesta relacdo intrinseca, o que num sentido
extraordinério se mantém encoberto volta novamente a encobrir-se ou ainda s se mostra
“desfigurado” e ndo ‘e este ou aquele ente, mas o ser dos entes. Contudo Heidegger nos
esclarece que fenbmeno é desse modo, em sentido fenomenoldgico, o ser dos entes, seu
sentido, suas modificacbes e derivados, quer dizer, cada desencobrimento do ser, por ser
parcial, também é um velamento do ser. Ou ainda, o ser se subtrai, a0 mesmo tempo em que
se revela, ao ente.

Neste ambito Heidegger trata da ontologia fundamental como constitutivo da questdo
do ser enquanto tal. Portanto, a ontologia fundamental se apresenta como um modo de superar
a ontologia tradicional. Pois, se a questdo sobre o ser procura ndo o ser dos entes, mas o
proprio ser em sua esséncia, entdo precisamos de uma completa e explicita fundamentacéo do
Dasein, guiada por esta questdo. Por esta Unica razdo ou fundamentacdo assumiu o nome de

ontologia fundamental. Conclui-se que,

Enquanto tema fundamental da filosofia, o ser ndo € género dos entes e, ndo
obstante, diz respeito a todo e qualquer ente. A sua universalidade deve ser
procurada ainda mais acima. O ser e a estrutura ontol6gica se acham acima
de qualquer ente e de toda determinagdo Ontica possivel de um ente
(HEIDEGGER, 1989, p. 69).

Sendo assim, a fenomenologia faz uma descrigdo do modo de ser dos entes como uma
preparacdo para a questdo fundamental sobre o sentido do ser e seu sentido. Ela é fundamental
porque as ontologias regionais sdo modos de ser do Dasein e pressupdem 0 acesso pré-
ontoldgico do Dasein frente aos demais entes. E, ndo apenas pressupdem uma pré-
compreensdo de ser, mas podem realizar seu trabalho propriamente sem antes esclarecer o

sentido do ser. Portanto,

ontologia e fenomenologia ndo sdo duas disciplinas diferentes da filosofia ao
lado de outras. Ambas caracterizam a propria filosofia em seu objeto e em
seu modo de tratar. A filosofia € uma ontologia fenomenoldgica e universal
que parte da hermenéutica do Dasein, a qual, enquanto analitica da
existéncia, amarra o fio de todo questionamento filos6fico no lugar de onde
ela brota e para onde retoma (HEIDEGGER, 1989, p. 69).



30

Neste ambito o privilégio que distingue o Dasein (ser-ai) estd em ser ontoldgico. Pois,
ao contrario de outros entes, o Dasein compreende o ser dos entes. Mas se a ontologia
fundamental esta reservada a uma investigacdo tedrica e conceitual do ser, seria melhor dizer
que Dasein, é pré-ontoldgico, que possui uma compreensdo implicita com o0s entes
onticamente, adquirindo conhecimento Ontico dos mesmos. Portanto, a ontologia fundamental
analisa o ser de Dasein como uma preparacao para a questdo fundamental sobre o sentido e o
significado do ser em geral. E fundamental porque as ontologias regionais e as ciéncias sio
modos de ser de Dasein e pressupdem 0 acesso pré-ontologico de Dasein aos entes; e ndo
apenas pressupdem uma compreensdo de ser, mas ndo podem realizar seu trabalho
propriamente sem antes esclarecer o significado do ser. J& que tanto o Dasein quanto o ser sao
anteriores ou fundamentais para as outras ontologias, por isto, trata-se de uma ontologia que
inclui a questdo sobre o ser enquanto tal. Sendo assim a tarefa de Heidegger consiste agora em
devolver o Dasein a relagéo primordial com o ser, ndo simplesmente analisar o seu ser. Neste

sentido,

Essa simples afirmacdo se desenvolve no momento em que Heidegger
procura mostrar como a compreensdo tem um caréter existencial e como
compreensao prévia do ser faz parte do projeto existencial; a compreensdo é
um modo de ser do ser-ai (Dasein), um existencial. A compreensdo € a
prépria abertura do ser-no-mundo. Toda a teoria, 0 ver, o compreender sdo
derivados dessa compreensdo existencial, que & a prépria luz, abertura,
revelacdo do ser-ai (Stein, 2001, p. 246).

Deste modo essa compreensdo é constitutiva do Dasein enquanto ser-ai, na medida em
que ele é o existencial fundamental, pois o ser-ai sempre se movimenta numa compreensdo de
seu préprio ser e dos outros seres. Ou seja, compreensdo ndo € uma categoria no sentido de
um conceito a priori, cujo sentido estd estabelecido para sempre, mas compreensao € um

modo de ser do Dasein, portanto do ser finito e historico.

1.2 O PRIVILEGIO DA ONTOLOGIA DO SER EM RELACAO A LOGICA DO
PSICOLOGISMO CIENTIFICO

O sentido da analitica existencial tem em vista o fato de que ha um privilégio no
campo ontologico em relacdo ao ambito da ciéncia. Heidegger considera o problema do ser
diferente daquele do ente. O problema do ente obscureceu a questdo mais original que é a

questdo do ser. Por isso Heidegger estabelece a diferenca entre ser e ente, 0 que ndo se



31

encontra no ambito do psicologismo cientifico. Ao estabelecer esta diferenca Heidegger
subordina o ente ao ser. Desde modo, ndo ha como falar no ser sem relaciona-lo ao ente. Dai a
diferenca entre compreensdo ontoldgica e compreensao 6ntica do ser.

Por isto, Heidegger questiona no terceiro paragrafo de Ser e Tempo, as ciéncias
positivas (caso no qual se enquadra também a psicologia), mas destaca 0 &mbito da ontologia
como base sobre a qual se ergue a propria possibilidade da ciéncia. Nesse paragrafo, encontra-
se primeiramente uma distingdo entre o dominio de ser e aquele da regido dos objetos. Desse
modo, ciéncia dos fendmenos tem, em Heidegger, um sentido bem determinado e distinto, ela

significa,

ciéncia “dos” fendmenos significa: apreender os objetos de tal maneira que
se deve tratar de tudo que estd em discussdo, numa de-monstracdo e
procedimentos direitos (HEIDEGGER, 1989, p. 65).

Deste modo o todo dos entes ou o dominio do ser libera setores de objetos que podem
ser transformar investigacdo cientifica, mas isto ndo significa que deste investigacdo da
ciéncia positiva possa surgir uma resposta adequada para a questdo do ser. Esta afirmacao
implica dizer que a ontologia fundamental para Heidegger ndo se reduz a uma analise
psicologizante, ou ainda, ndo se trata de um subjetivismo ou de uma tendéncia filoséfica que
consiste em reduzir todo juizo de valor ou de realidade a atos ou estados de consciéncia
individuais. Assim, como fez a psicologia, metafisica, ética, estética e a légica, na tentativa de
reduzir ou tratar a questdo do ser a existéncia do sujeito.

Partindo destas consideracGes, pode-se dizer que a ciéncia (ontologia regionais), ndo
esta interessada em investigar o ser, porque, seu objeto de investigagdo € o ente. Uma regido
de ser pode liberar varias regides e objetos, que a ciéncia vai tratar positivamente, situacdo a
gue estd subordina a psicologia. A ciéncia visa a um ente determinado que sera objeto do
discurso na elaboracdo de conceitos cientificos positivos. Acontece, porém, que a analise
cientifica separa e determina seus objetos de investigacdo, sua regido de entes, com base
numa compreensdo pré-cientifica que ja diz o dominio de ser que encerra o objeto
considerado, quer dizer, é necessario assegurar o sentido originario do discurso.

Assim, o0s entes postos em questdo pela ciéncia devem estd subordinados a
compreensdo ontologica do Dasein. A ciéncia, assim como a psicologia, trata de um ente
determinado, entificado. Mas 0 que interessa para Heidegger € uma compreensao prévia do

ser, e isto promove a diferenca do dominio do ser a que pertence o ente investigado.



32

Esta compreensdo prévia é produtora de conceitos fundamentais sobre os quais se
funda a proépria possibilidade do ente requerido pelo psicologismo cientifico vir a ser
devidamente tematizado. Em outros termos € a partir da distin¢cdo entre dominio de ser e
regido de objetos que fica anunciada a compreensdo pré-cientifica, sendo esta a primeira
concepgdo que a ciéncia forma de seu objeto. Esta concepgdo deve pertencer a determinada
regido do discurso da ontologia fundamental. Heidegger nos diz que,

(...) conceitos fundamentais sdo determinagcfes em que o setor de objetos que
serve de base a todos 0s objetos tematicos de uma ciéncia é compreendido
previamente, de modo a guiar todas as pesquisas positivas (HEIDEGGER,
1989, p. 36).

Estes conceitos fundamentais segundo Heidegger sé sdo legitimos na medida em que a
investigacdo prévia precedente & pesquisa cientifica, comprove a correspondéncia com o
respectivo setor de objetos. Considerando que, estes setores séo recortados de uma regido de
entes, e a investigacdo prévia que produz conceitos fundamentais nada mais € que uma
interpretacdo deste ente na constituicdo mesma do ser, esta deve anteceder a pesquisa
cientifica, inclusive as demais ontologias. A investigacdo prévia que antecede a investigacao
cientifica e sobre a qual se funda a possibilidade da ciéncia € a analitica existencial.

Segundo Heidegger no tocante a psicologia, a filosofia deve lhe oferecer uma direcéo,
deve preceder a ela. Esta direcdo filosofica persegue o sentido do ser. A filosofia deve,
portanto, servir de embasamento para a fundamentacéo da ciéncia e no caso aqui especifico,
também o da psicologia. Pois para Heidegger o conhecimento Ontico se baseia na
possibilidade do conhecimento ontolégico. Para ele, nesse caso, a psicologia deve ser
orientada pelas conquistas da filosofia. Compreender, manifestar, conceituar sdo modos
possiveis de acesso a questdo do ser, que se realizam no modo da relagdo entre ser e ente. Tal
diferenca indica que o ser ndo um ente propicia uma Visdo, que por sua vez possibilita a
conceituacdo fundamental que precede a ciéncia, e € condicdo de possibilidade da analitica
existencial.

Com isto, fica indicado que a analitica existencial em filosofia se caracteriza como
primado ontologico da questdo do ser, que € o0 questionamento mais originario do que as
pesquisas Onticas das ciéncias positivas. O primado ontologico investiga o ente com base
numa compreensao prévia do dominio do ser daquele ente.

Assim, Heidegger nos diz que, esta compreensdo antecede a qualquer ciéncia e

qualquer ontologia. Esta compreensdo € via de aceso ao sentido do ser em geral. Cabe



33

demonstrar a quem pertence essa compreensao sobre a qual se faz qualquer tematizacdo, ou
seja, quem guarda o sentido do ser. Nesse sentido, a verdade ndo € tdo somente aquilo que diz
a ciéncia, mas antes a verdade inclui a possibilidade da ndo-verdade, ou seja, do velamento.
De sorte que ser-ai, esta na verdade e na ndo-verdade, que em ultima andlise diz estar no

desvelamento, visto

todavia, somente na medida em que o Dasein se abre é que ela também se
fecha; e somente na medida em que, com o Dasein, ja se descobriram 0s
entes intramundanos é que eles, enquanto encontro possivel dentro do
mundo, ja se encobriram (velaram) e deturpam (HEIDEGGER, 1989, péags.
290-291).

A diferenca estabelecida por Heidegger entre ser e ente é entendida como condi¢éo da
sua ontologia fundamental. A partir desta diferenca é que se pode investigar quem guarda o
sentido do ser. Esta diferenca leva Heidegger a fazer distingdo entre compreensao éntica do
ser e compreensdo ontologica. O campo de investigacdo da busca pelo sentido do ser deve,
portanto, passar necessariamente por estes dois modos de compreensao de ser do Dasein, que
segundo Heidegger demarca o privilégio ontoldgico do ser. Isto quer dizer que, na analitica do
Dasein o ser tem primazia em relacdo ao ente.

Em Ser e Tempo a analitica existencial tem como ponto de partida a questdo do
esquecimento do ser. Com a tradicdo metafisica a questdo do esquecimento orientava-se, a
principio, a partir de trés preconceitos: o conceito de ser era considerado o mais universal € 0
mais claro; o segundo tratava de um ser indeterminado, isto €, o conceito de ser ndo dizia nada
e finalmente o conceito de ser o mais evidente, ou seja, o ser era entificado nas coisas. Tal
esquecimento nos coloca frente a uma Unica possibilidade de se ter acesso a esta questdo. E
este acesso se da por meio do ente denominado Dasein.

Segundo Heidegger na analitica existencial o Dasein é compreendido como o Unico
ente capaz de se questionar e de se compreender. O Dasein se torna deste modo o Unico ente
capaz de responder a questdo do real sentido do ser. Esta é a questdo que move a analitica
existencial, uma vez que ela contribui para a elaboracéo do discurso acerca das ontologias em
geral e da ontologia fundamental.

Neste sentido o termo existencial aplica-se a estrutura ontoldgica da existéncia, na
medida em que Dasein se compreende como existenciario, quer dizer, existindo o Dasein é
em funcdo de si mesmo, devendo tomar em maos aquilo que ele é. Nisto reside a tarefa da
analitica existencial, ou seja, aplica-se as possibilidades abertas para o Dasein, a compreensdo

que delas possui e a escolha que faz ou recusa entre elas.



34

1.3 EXISTENCIAIS E CATEGORIAIS

Heidegger faz a distingdo entre os existenciais, que sdo determinacdes do ser-ai
(Dasein), e as categorias que sdo determinacdes do ser dos entes ndo conforme ao ser-ai, isto
é, determinac@es do ser das coisas.

Os existenciais para Heidegger ocupam, no procedimento da analitica, a funcdo de
estrutura. Esta andlise se da em razdo do Dasein existir. Os existenciais se diferenciam
nitidamente das categorias entitativas que sdo determinacfes ontoldgicas proprias dos entes.
A contraposicdo entre os existenciais e as categorias se mostram como fator decisivo para a
compreensdo e distingdo no procedimento da analitica na investigacdo do sentido do ser. Por
tais razbes neste pesquisa, o termo categorias é utilizado para exprimir 0 modo dos entes
intramundanos ou o ente simplesmente dado.

No procedimento da analitica existencial Heidegger faz ver a primazia dos
existenciais. Isto quer dizer que a analitica tem como fundamentacdo os existenciais. Os
existenciais nos remete a estrutura que compde o ser do Dasein. Esta estrutura se realiza
mediante a sua existéncia, por isso o0 termo existenciais comporta tudo aquilo que a existéncia
humana abarca. Os existenciais realizam esta possibilidade através dos modos constitutivos de
ser do Dasein, quer dizer, como ser-no-mundo e na perspectiva éntico-ontoldgica. Isso
implica dizer que existe uma relacdo entre os existenciais e as categorias. Significa que nesta
relacdo o Dasein se compreende, e se compreende o mundo e, é a partir desta compreensao
que ele estabelece o seu ser, 0 seu existir. Esta compreensdo se dd mediante o0 modo proprio
da sua existéncia.

O dasein se compreende, também, enquanto simplesmente dado, a medida em que se
relaciona com os demais entes. Mas ele se diferencia dos demais entes que o cercam em razao
de ser ele o Unico ente capaz de se compreender e de se questionar. Neste ambito Heidegger
nos mostra que, o ente categorial, s6 se compreende a partir de um ente determinado. E
mundo na compreensdo Ontica sdo os modos possiveis de ser do Dasein. Mundo na
compreensdo dntica ndo tem o mesmo sentido da compreensdo ontolégica do Dasein. Pois, 0
ente categorial ndo tem a capacidade de compreensao e de questionamento do Dasein. Pode-
se dizer que a pedra é, que a planta €, mas s6 0 Dasein existe e compreende ser. E este modo
de compreensdo que Ihe permite se diferenciar dos outros entes. Neste sentido sé o Dasein

detém o poder de colocar a questdo a respeito do sentido do ser.



35

Por sua vez, nos existenciais ja esta contida sua esséncia. Por isso, a existéncia traduz
a sua esséncia. Os termos existéncia e esséncia indicam o &mbito em que a compreensdo do

Dasein deve se encontrar. Este ambito €, conforme nos mostra Heidegger,

os dois caracteres esbocados do Dasein, o primado da “existéncia” frente a
“esséncia” e o ser sempre minha, j4 indicam que uma andlise deste ente se
acha diante de uma regido fenomenal prdpria. O Dasein ndo tem, e nem
nunca pode ter o0 modo de ser dos entes simplesmente dados dentro do
mundo. E por isso é que ndo se pode dar tematicamente nos modos e
métodos em que se constatam os entes simplesmente dados. O modo de dar-
se previamente, que lhe é adequado, é tdo pouco evidente que sua
determinagdo constitui uma parte essencial de sua analise ontoldgica
(HEIDEGGER, 1989, p. 79).

O significado de existéncia é modificado por ele, em relacdo a compreensao
tradicional. Existéncia ndo diz respeito mais ao estado em que uma coisa € referida; por
exemplo, como uma planta, um animal que nasce cresce e morre, isto €, ndo se trata de coisas
que ocupam um determinado espago.

Existéncia constitui os modos, pelos quais o Dasein pode ser isto ou aquilo; pode
compreender, interpretar. Portanto, bastante diferente de dizer ser"dentro-do-mundo, como as
pedras e os utensilios, 0 tempo existéncia opde-se ao termo esséncia, portanto, ndo significa
mais a constituicdo entificada de uma coisa, assim como, por exemplo, O, é a constituicao
essencial do oxigénio; ou como Deus é a causa essencial de tudo. Esséncia passa a significar
“ter de ser”. Significa, ndo poder evitar ser o modo como se estd aqui ou ali em oposigdo as
abstracdes ou como se fosse algo a ser contemplado.

A partir da nova compreensdo destes conceitos vemos que a esséncia do Dasein é sua
existéncia, portanto, existéncia compreendida como ser-no-mundo. Pode dizer também que o
Dasein nunca pode ter o modo de ser de um ente simplesmente dado, pois, a sua esséncia ou
ser se da sempre previamente dado, pois, a sua esséncia ou ser se da sempre previamente, em
relacdo a todo algo que se mostra dado. O fato de o Dasein ser determinado previamente se
torna pouco evidente a nossa compreensao. Por isto, torna-se necessario, segundo Heidegger,
um acesso seguro a tal compreensdo, através de uma analise conveniente na medida em que 0
acesso a questdo do Dasein se distingue ontologicamente por ser ele mesmo um existente,
quer dizer, um ser que carrega consigo o sentido de existéncia. Sem, entretanto, deixar de
compreender-se como um ente que se compreende e se interpreta entre as coisas no mundo, e

reconhecendo-se assim no abandono do seu ser, do seu nada.



36

Assim os existenciais comportam tudo aquilo que a existéncia humana abarca. De
acordo com Heidegger a tradicdo metafisica ocupou-se em entender o ser a partir das
categorias ou de entes determinados. A compreensao de ser, segundo a tradi¢éo era da a partir
de definicdes, de conceituacdes, de entificacbes de modo que ndo era possivel estabelecer
nenhuma relagéo entre os existenciais e o ente categorial.

H4&, dessa maneira, uma diferenca quanto ao modo adequado de acesso a questdo do
ser. Pois, por um lado a tradicdo buscou o sentido do ser através de conceitos e de definicdes;
por outro lado Heidegger desconstréi a tradicdo mostrando na sua analitica a primazia dessa
temaética, ou seja, que a destruigdo acontece no sentido de uma desconstru¢do daquilo que fora
transmitido pela tradicdo. Visando retornar as experiéncias originarias que presidiram a
construcdo dos conceitos ontoldgicos gregos, de tal modo que ao insistir na repeticdo, a
questdo do sentido do ser, pudesse ser retomada em sua limitacdo e problematicidade. Por
duas vezes fica patente, paragrafo 6 de Ser e Tempo, que a destruicdo da metafisica ndo é algo
que pode ou ndo acontecer, mas que deve se fazer se, se quer tematizar o sentido do ser em

sua verdade.

caso a questdo do ser deve adquiri a transparéncia de sua propria histéria, é
necessario, entéo, que se abale a rigidez e o endurecimento de uma tradi¢éo
petrificada e se removam os entulhos acumulados. Entendemos esta tarefa
como destruicdo do acervo da antiga ontologia, legado pela tradi¢do
(HEIDEGGER, 1989, p 51).

Neste sentido é necessario, considerar a questdo do real sentido do ser como uma
questdo em permanente discussdo, ou seja, ndo pode ser considerada como uma questdo
esgotada, portanto, proviséria, inacabada. Em Heidegger é possivel estabelecer a relacéo entre
0 ser existencial e o ente categorial. Esta relacdo depende do modo de acesso adequado a
questdo do ser, ja que ha primazia do ser frente ao ente.

Para que esta relacdo se estabeleca Heidegger considera trés modos importantes que
constituem a estrutura da compreensdo do Dasein. Estas estruturas se constituem ao Dasein
nos seguintes modos — primeiro, como Unico ente que existe e pode perguntar pelo sentido do
ser e, esta se concretiza na existéncia mesma; o outro modo se constitui na compreensao
ontica de Dasein; esta vai depender dos seus possiveis modos de ser e se constitui no modo de
um a compreensdo existénciaria do seu ser, e finalmente se compreende como conjunto das
estruturas que mostra como € a relagdo do Dasein com o mundo, no modo da sua

existencialidade, ou seja, dos desdobramentos advindos dos seus possiveis modos de ser.



37

Os trés modos se constituem, portanto, na maneira como o Dasein estabelece sua
relagdo com os outros entes. Pode-se dizer que estes modos sdo parte da compreensao e da
constituicdo ontoldgica de Dasein, porque estes servem de embasamento para a prépria
tematizacdo ontoldgica do seu ser que se constitui numa relacdo ao ser dos entes. Com isto,
Heidegger nos diz que para se fazer o procedimento da analitica do sentido do ser é necessario
que se entenda a estrutura ontoldgica de ser de Dasein na possibilidade da sua existéncia —
que pode ser compreendida no modo da sua existencialidade da sua compreensdo
existenciaria'® de ser.

Estes modos s6 podem ser compreendidos no sentido de que o ser ndo € um ente, isto
é, de que o ser s6 pode compreender-se no modo de ser da existéncia, ou que compreende ser
numa relacdo com os entes. Porém, a primazia para se compreender a questdo do sentido do
ser deve se manifestar, necessariamente, por meio do ser enguanto existencial. Isto vai
permitir ao Dasein a primazia dos existenciais em relacdo a entes categoriais a partir dos
modos possiveis de ser de Dasein.

Na obra Ser e Tempo Heidegger mostra que as categorias de ordem metafisica sdo
determinacfes do ente, ao dizer que o homem é um animal racional e politico como em
Aristételes, e as condicdes a priori do conhecimento como em Kant por meio da intuicdo;

sempre restritas ao plano conceitual e formal de fenémeno.

O ver e ouvir sensiveis ndo desvelam a distancia em virtude de leis Opticas,
mas porque O ser humano, que tem a estrutura do Estar-ai, existe
aproximando-se das coisas (...) O que nos faz ver a espacialidade originaria
das coisas ndo € a intuicdo do tipo kantiana, mas a possibilidade do Estar-ai
de orientar-se e de aproximar-se (LOPARIC, 1990, p. 181).

Pode-se dizer com isto que a tradicdo metafisica considerou a questdo do ser como
resolvida. A tradicdo resolveu a questdo definindo o ser a partir do ente engquanto ente;
esquecendo, dessa forma, o sentido do ser. Isto quer dizer que, o ser era tratado mediante
entificacbes ou determinagdes. Implica dizer que a ontologia tradicional é uma ciéncia
primeira, por ter como objeto o objeto de todas outras ciéncias, e como um principio que
condiciona a validade de todos os outros. Por essa pretensdo de prioridade, isto €, que a define
a metafisica pressupde uma situacdo cultural determinada, em que o saber ja se organizou e
dividiu em diversas ciéncias, relativamente independentes e capazes de exigir a determinagéo

de suas inter-relagcdes e sua integracdo com base num fundamento comum.

4 Cf. notas explicativas de Ser e Tempo, 1989, p. 310. Existenciéria indica a delimitagéo fatual do exercicio de
existir que sempre se propaga numa pluralidade de singularidade, situagdes, épocas, condigdes, ordens, etc.



38

Com Heidegger a ontologia adquire outro significado, na medida em que é entendida
como a determinacdo do sentido do ser a partir do ser do ente que faz as perguntas e da as
respostas: o Dasein. Portanto, Heidegger reafirma o carater primario ou privilegiado da

ontologia.

1.3.1 Os modos de compreensédo do ser

Tentamos esclarecer, jA& no comeco desta abordagem, a relacdo entre a questdo do
sentido do ser e as possibilidades do modo ser do Dasein, fazendo uma distingdo entre os
modos existenciais e 0s categoriais huma relacdo com a tematica da existéncia. Essa consiste
no fato de que a existéncia € entendida por Heidegger como a compreensao do ser. A
implicacdo entre os dois elementos — o0 sentido de ser e existéncia — aparece neste contexto,
como uma necessidade.

Em outros termos, uma coisa ndo surge nem se define sem a outra. Poderiamos dizer, a
fundamentacdo disto pode ser exemplificada com o termo manifestar-se que resulta do ente
gue compreende ser: o Dasein. O termo manifestar-se exprime a no¢do de compreensao para o
qual o termo fendmeno se torna indispensavel. Isto, por sua vez ndo pode ocorrer sendo hum
determinado ente em que aparece. Este ente denominado aqui de Dasein € constitutivamente
compreensivo. Mas isto vem a tona por meio da existéncia humana (ser-ai), pois é através do
ser do Dasein que o poder de compreender se realiza. Assim Dasein ou ek-sisténcia é a forma
como o Dasein se projeta, se define sem escapar as caracteristicas do ser-ai. Assim diz

Heidegger, na seguinte passagem,

Perceber o sentido do conceito formal de fenémeno e de seu uso devido na
acepc¢do vulgar € uma pressuposicdo indispensavel para se compreender o
conceito fenomenoldgico de fendmeno, prescindindo de como se deve
determinar mais precisamente o que se mostra. Antes de se fixar a concepg¢ao
preliminar de fenomenologia, deve-se definir o significado de adyog, a fim
de se tornar claro em que sentido a fenomenologia pode ser ¢ “ciéncia dos”
fendmenos (HEIDEGGER, 1989, pags. 61-62).

Em Heidegger Dasein e existéncia sdo uma unidade. E, a rigor, € 0 modo como a
existéncia humana (ser-ai) manifesta aquilo que é. O termo existéncia, envolve, portanto, a
pretensdo de se questionar até as Ultimas consequéncias, tudo aquilo que a nocdo de ser

sintetiza. O ser é complexo porque é a sintese do que se encontra a vista e do que nao se



39

encontra. Se o que se da a conhecer no ser depende do compreender, isto é, esta compreensao
esta ligada a prdpria existéncia (Dasein).

A relacdo entre sentido de ser e o significado de existéncia, se mostra agora conectado
a uma analise de sua natureza. O termo heideggeriano analitica da existéncia exprime,
portanto, a clarificacdo da estrutura do compreender, ou seja, analisando-se em que consistem
0s constitutivos da existéncia, deve-se chegar a compreensdo do ser. A existéncia, entdo, é
tratada como uma questdo. Significa dizer que, Heidegger analisa os modos possiveis do ser-
ai, mas quer alcancar, com isto o sentido do ser. Esta tarefa consiste, portanto, no
esclarecimento, no aparecer entendido como o se colocar diante daquilo que se manifesta.
Mais exatamente: ele indica que o sentido de ser que a realidade porta estd intimamente ligada
a estrutura compreensiva e esta constitui existéncia mesma.

O sentido da questdo decorre do fato de precisarmos compreender o ser para
compreendermos e explicarmos tudo o mais. Isto faz com que se diga que na questdo do
sentido do ser, se move a analitica existencial heideggeriana, ou seja, por um lado trata-se de
algo relativo ao ser — o ontoldgico; e por outro lado, isto esta fundamentado num ente
especifico ou que se refere também ao ser carater ontico, que & a existéncia. Tem-se ai 0
carater fundamental.

A analitica da existéncia se torna, consequentemente, um procedimento para se
investigar o sentido do ser. Tal investigacdo consiste no modo especifico do ser deste ente que
se manifesta através de um ente denominado Dasein. No modo especifico do Dasein se abre e
se encerra a possibilidade de compreensdo e de busca que se manifesta na procura pelo real
sentido do ser. O ser do Dasein é dotado de caracteristicas essenciais ao seu existir, ou seja,
existir é ser possivel Heidegger,

A possibilidade de ser, que o Dasein existencialmente sempre, distingue
tanto da possibilidade légica e vazia como da contingéncia de algo
simplesmente dado em que isso ou aquilo pode ‘se passar’. Como categoria
modal de ser simplesmente dado, a possibilidade designa o que ainda nao é
real que nunca sera necessario. Caracteriza meramente possivel. Do ponto de
vista ontoldgico, é inferior a realidade e a necessidade. Em contrapartida,
como existencial, a possibilidade é a determinacdo ontolégica mais
originaria e mais do Dasein (HEIDEGGER, 1989, p 199).

Deste modo, Heidegger afirma na Carta ao Humanismo a existéncia é um modo de ser

proprio da ek-sisténcia na medida em que,



40

para significar que, contrariamente, por exemplo, a rocha ou o animal, o
homem, se mantém sempre fora de si mesmo junto ao Ser, Heidegger de
chama de “ek-sisténcia” essa compreensao. Ele o lugar de sua manifestagao,
0 “lugar” onde o Ser se manifesta. “Dasein” pode assim se dizer “ser-no-
mundo”, expressdo que significa sua abertura, ¢ ndo sua situagdo no espaco.
N&o se trata também de dizer que a existéncia precede a esséncia, como
Sartre, e sim de determinar o existir como compreensdo do fato que “existe”,
ou seja, como compreensdo da “verdade do Ser” (HEIDEGGER, 1995, p.
45).

Neste sentido a questdo da existéncia ndo se esclarece se ndo pelo proprio existir a
esséncia de Dasein apoia-se no fato de que, em cada caso, tem seu ser para existir e 0 tem
como préprio. Ou seja, é prdprio deste ente que em seu ser se lhe abra e manifeste com e por
meio de seu proprio ser, isto €, sendo. Pois conforme Heidegger, a compreensao do ser é em si
mesma uma determinacdo de ser do Dasein. O privilégio dntico que distingue o Dasein esta
em ser ontologico (HEIDEGGER, 1989, p.38).

Neste sentido a ontologia em Heidegger deve ser entendida s6 como a determinacéao
do sentido do ser a partir do ser dos entes, na medida em que o Dasein faz as perguntas e da as
respostas. Com isto Heidegger reafirma o carater primario ou privilegiado da sua ontologia.
De modo que o problema do ser tende ndo somente a determinacao das condic¢des a priori da
impossibilidade das ciéncias que estudam o ente, e que, portanto, ao fazé-lo ja se movem
numa compreensdo do ser, mas também a determinacdo das condi¢cdes de possibilidades das

ontologias que precedem e fundam as ciéncias onticas.

1.3.2 O ser simplesmente dado

Segundo Heidegger para responder a questdo do ser a tradicdo recorreu a entes
categoriais. Estes entes aplicam-se unicamente ao ente compreendido como ente
intramundano disponivel ou ente simplesmente dado. O ente simplesmente dado disponivel
tem no Dasein a condi¢do indispensavel para que ele posse se revelar. Porque, o0 ente
simplesmente dado é sempre utensilio, uma serventia ao Dasein. E através desta referéncia
gue o Dasein lhes da lugar, significando entdo, entes e lugares. O modo circundante mais
proximo do Dasein define o para qué. O para qué do ente a mao que sempre esta relacionado
com outros utensilios e com o Dasein que utiliza, formando o complexo utensiliar, de outro

modo, poderiamos dizer que a manualidade é, portanto,

0 modo de ser do instrumento em que ele ser revela por si mesmo. O
instrumento esta disponivel para que o manuseio, em sentido amplo,



41

unicamente porque todo instrumento possui esse “‘Ser-em-si”’ e ndo
simplesmente ocorre (HEIDEGGER, 1989, p. 111).

Em outros termos, Dasein é ser-no-mundo, solo de duas possibilidades. Isto que dizer
que o Dasein estabelece uma relagdo com ele e as coisas que o cercam. E mediante esta
relacdo que o Dasein manifesta sua existéncia. Existéncia que para Heidegger se d& no modo
de ser-no-mundo do Dasein, e é nisto que reside o modo préprio®>.

Este modo préprio se realiza através dos seus possiveis modos de ser. Estes se
apresentam ao Dasein no seu modo de ser enquanto ser-no-mundo. Neste &mbito o Dasein em
Heidegger é compreensdo ontoldgica. Esta compreensdo ontoldgica deve ser entendida
enquanto compreensao existencial. E, enquanto compreensdo existencial o Dasein pode se
compreender como ser-no-mundo. De outro modo, o Dasein se compreende mundo. Mundo
gue também constitui o seu ser. Mundo que compreende e interpreta. O Dasein ¢ abertura, “é¢”
em vista da existéncia, na medida em que sendo ele se compreende no mundo a partir da sua
existéncia.

Para Heidegger o ente & mdo ndo é algo que simplesmente esta presente como coisa
dada, mas algo proximo que faz parte do modo de ser de Dasein. E nesta relacdo de
proximidade com o ente simplesmente dado que o Dasein se relaciona com os entes que o

rodeiam, ou seja,

O modo de lidar com os instrumentos no uso e no manuseio, porém, ndo é cego. Possui seu
modo proprio de ver que dirige o manuseio e Ihe confere uma seguranca especifica. O modo de lidar
com instrumentos se subordina a multiplicidade de referéncias do “ser para” (Um-zu). A visdo desse
subordinar-se é a circunvisdo (HEIDEGGER, 1989, p. 111).

Portanto, a circunvisdo®® é o olhar préprio da preocupagdo, que reside numa visdo pré-
tedrica que ilumina o contexto do que esta por fazer.

Entretanto, da compreensdo de ente simplesmente ndo se pode retirar nenhuma
possibilidade de compreensdo do Dasein; nem tampouco se estabelecer nenhuma
compreensdo prévia do ser. Tentar compreender a questdo do ser a partir do ente

simplesmente dado é compreendé-lo, primeiro, a partir das coisas que o cercam. E tentar

> De acordo com PASQUA, H., 1993, p. 79. “Dasein é a sua possibilidade, ele estd sempre ja empenhado em
possibilidades determinadas e escolhidas em detrimento de outras possibilidades. Este poder-ser, essencial ao
Dasein, define-o por completo. Ele langa-o em possibilidades multiplas, entre as quais ele devera efetuar a sua
escolha para ek-sistir num mundo que o restringe”.

'° De acordo com LOPARIC, Zeljko, 1990, pags. 180-181. “A ocupagio pode encontrar o ente e desvelar o seu
ser porque ndo é cega porque é guiada por um ver-em-trono (Umsichit), um ver que ndo é um perceber ou
representar e sim um mover-se na estrutura de significagdes que ¢ o mundo que habitamos”.



42

compreendé-lo deste modo é o mesmo que negar-lhes uma compreensdo ontoldgica de ser.
Foi por meio da compreensao éntica do ente que a tradicdo metafisica, tratou de compreender
a questdo do sentido do ser, isto €, a partir do ente simplesmente dado. Por outro lado em
Heidegger a estrutura que constitui tarefa do sentido do ser, se fundamenta no acesso ao ser e

sua explicacdo do préprio ser, conforme nos mostra com a seguinte afirmacéo:

em qualquer lugar e em qualquer amplitude em que a pesquisa explore o
ente, em parte alguma encontra ela o ser. Ela atinge apenas o ente
antecipadamente, ja na intencdo de sua explicacdo permanece junto ao ente.
O ser, porém, ndo € uma qualidade éntica do ente. O ser ndo se deixa
representar nem produzir objetivamente a semelhanga do ente
(HEIDEGGER, 1999, p. 69).

Neste ambito Heidegger quer nos mostrar e fazer compreender que ndo € possivel se
chegar a estrutura ontoldgica do sentido do ser, a partir da analise do fendBmeno mundo.
Mundo entendido no modo como a tradi¢do tratava de compreender o sentido do ser. Sendo
este compreendido como ente simplesmente dado ou como categoria.

Em Heidegger o Dasein instaura uma relagdo com o mundo e com as coisas que 0
cercam. Deste modo ndo ha dissociacdo entre mundo e Dasein, pois, ele se compreende
também como mundo, porque, Dasein é ser-no-mundo. Neste sentido, o Dasein, pode se
relacionar com 0s outros entes ao estabelecer essa compreensdo com 0 seu ser e 0 mundo,
pois, ele é o ente que se compreende ser. Na compreensdo de ser-no-mundo, pois ele é o ente
que se compreende ser. Na compreensdo de ser-no-mundo estd implicito o ser, o ente, e 0
mundo. Significa dizer que, a compreensdo do Dasein se constitui desses trés momentos.

Isto significa dizer que, para Heidegger nesta compreensdo o Dasein trata da
existéncia humana no mundo (ser-ai), que € para si proprio uma guestdo com 0 Seu Ser.
Entretanto, isto ndo quer dizer que, o Dasein é cada um de nés e possa encerrar em si mesmo,
em um individualismo no qual somente um Dasein n&o trata apenas do ser em geral, porque
ele ¢ o “ai” onde se d4 a questdo do ser. Nesta direcdo € que se pode chegar a estrutura
ontoldgica do ser do Dasein, isto é, a partir também da analise do fendbmeno mundo. Porque é
através desta analise que o Dasein se relaciona com os entes categoriais.

Isto torna-se possivel em razdo do Dasein ser dotado de compreensdo. E necessario
lembrar que o ente categorial ndo pode estabelecer 0 mesmo modo de compreensdo dos
existenciais. O ente categorial carrega consigo uma compreensao entificada do ser. O Dasein
se diferencia do ente categorial por ndo carregar consigo uma compreensao entificada do ser,

isto é, de que o ser ndo um ente.



43

O modo de ser do Dasein ndo pode ser confundido com o modo de ser do ente
simplesmente dado. O Dasein se compreende essencialmente como abertura, pois, so ele
possui o privilégio de compreender-se. E nesta abertura o Dasein carrega consigo a pre-
compreensdo do ser que, por conseguinte se compreende na temporalidade, uma vez que, 0
tempo é o sentido do ser e o0 horizonte de transcendéncia que torna possivel a compreensdo do
ser. Assim, como nos diz Heidegger:

Se o0 ser deve ser apreendido a partir do tempo e os diversos modos e
derivados do ser s6 sdo de fato compreensiveis em suas modificacdes e
derivagOes na perspectiva do tempo e com referéncia a ele, o que entéo se
mostra € o proprio ser, € ndo apenas o ente, enquanto sendo e estando “no
tempo”, em seu carater “temporal” (HEIDEGGER, 1989, p. 46).

O Dasein se compreende na medida em que é. Este é diz respeito a relacdo que o
Dasein estabelece na procura pelo sentido do ser. O ser do Dasein se manifesta na
possibilidade de ganhar-se ou de perder-se, de ser ou ndo ser a si mesmo, que somente é
possivel na impropriedade cotidiana, de outro modo, a anélise existencial do ser enquanto ser-
ai € uma de-monstracdo que se processa numa circularidade, ou seja, um proceder nao-
dedutivo, uma vez que ja sempre se tem uma pressuposicao daquilo que se busca. Heidegger
defende-se das possiveis criticas a esse processo de circularidade'’, afirmando que este nio é
circulo vicioso, pois o proprio objeto em questdo o exige, na medida em que ha uma
coincidéncia. A deducdo é propria das ontologias classicas. Nelas ha um circulo vicioso.

Ao ser captado nesta impropriedade cotidiana o Dasein se compreende enquanto
possibilidade e projecdo de uma compreensédo ontica. Neste &mbito de compreensdo o Dasein
se realiza de modo impréprio. O Dasein se dispde de modo improprio quando ele teme a si
mesmo, isto é, a sua propria existéncia. O que Ihe ameaca ndo é o que Ihe vem de fora, mas o
seu proprio existir. Ao se compreender desse modo ele esquece que € um ser para o fim.

Por outro lado, o Dasein se realiza também de modo proprio. Ao se reconhecer de
proprio o Dasein se compreende como um ser finito. O Dasein retira da compreensao 6ntica
essa compreensdo de ser finito e ndo pode escolher n&o ser um ser finito, sua finitude™® é parte
constitutiva do seu modo ser. O Dasein se compreende sob esses dois modos de ser: modo

préprio e modo improprio.

" De acordo com Stein, 2001, p. 292. “A circularidade dessa relagdo é a propria constituigio da finitude do ser-
ai, assim como a partir dela se constitui a finitude da compreenséo do ser”.

18 Conforme Stein, 2001, p. 291. “Dessa maneira, a ontologia que é a pergunta por ser e tempo, se torna indice da
finitude do ser-ai. A interrogacéo pelo ser deve movimentar-se na finitude, porque o ser ligado ao tempo ndo
pode ser intepretado a partir da eternidade, que é a negacéo do tempo.



44

Segundo Heidegger ndo é possivel se chegar a estrutura ontoldgica do Dasein a partir
da analise do fendbmeno mundo, isto €, do ente simplesmente dado, porque o Dasein se
compreende mundo, e esta compreensdo se realiza, porque, o0 Dasein é o Unico ente que se
compreende ser.

Em Heidegger a analitica existencial pretende, portanto, mostrar uma abertura, que se
instaura mediante a compreensdo prévia do ser. Esta, abertura busca responder a seguinte
questdo filoséfica: que é o homem? Heidegger nos diz que a estrutura ontoldgica fundamental
do Dasein é sempre ser-no-mundo. Ser-no-mundo €, portanto a constituicdo da compreenséo

ontoldgica de Dasein. Esta nova definicdo de ser se fundamenta no ser-em.

1.3.3 O ser-em

O ser-em na expressao heideggeriana trata do ser enquanto constituicdo fundamental
do Dasein que se realiza mediante a possibilidade do seu modo de ser. No proprio filésofo

podemos constatar tal postura a partir da seguinte afirmacao:

0 ser-em, ao contrério, significa uma constituicdo ontolégica do Dasein e é
um existencial. Com ele, portanto, ndo se pode pensar em algo simplesmente
dado de uma coisa corporal (o corpo humano) “dentro” de um ente
simplesmente dado (...) O ente, ao qual pertence ser-em, neste sentido, é o
ente que sempre eu mesmo sou (HEIDEGGER, 1989, p. 92).

Neste ambito a expressdo heideggeriana ser-em é o ente que sempre nGs MesmMos
somos. O ser-em abre a possibilidade ao Dasein de estabelecer e ampliar relagdes de forma
diferenciada com os outros entes. Este modo de ser-em é uma caracteriza¢éo do ser-no-mundo
que se da a partir da possibilidade do modo de ser do Dasein. A constituicdo fundamental do
Dasein se realiza mediante estas possibilidades de ser deste ente denominado na expressao
hedeggeriana de ser-no-mundo. Esta expressdo composta trata do modo como se manifesta a
constituicdo ontoldgica do Dasein. Este ser-em se manifesta ao Dasein nos seguintes modos:
ser-em que se diferencia do estar dentro de...; 0 ser-em no sentido de morar, habitar, deter em,
demorar em; o ser-em que se diferencia de algo justaposto (encostado em parto de); o ser-em
no sentido factual (fatalidade); o ser-em que na condicdo de facticidade visa distinguir 0s
planos de estruturacdo ontoldgica e de consolidagdes Onticas e finalmente o ser-em enquanto
ocupacdo. Mas a questdo do ser-em pode ser melhor consolidada por meio do termo latino:

facticidade. Heidegger nos diz,



45

(...) o conceito de facticidade abriga em si 0 ser-no-mundo de um ente
“intramundo”, de maneira que este ente possa ser compreendido como algo
que, em seu “destino”, esta ligado ao ser daquele ente, que lhe vém ao
encontro dentro do seu proprio mundo (HEIDEGGER, 1989, p. 94).

O conceito de facticidade em Heidegger é concebido nos modos do ser-em, e também
como ocupacdo e esta ser entendida no sentido da relacdo que o Dasein estabelece com ele
préprio e com o ente simplesmente dado. Podemos dizer que a existéncia humana se
concretiza mediante a ocupacao e a preocupacao.

A expressdo ocupar-se é utilizada para designar o ser de um possivel ser-no-mundo.
Este ente que abriga em seu ser o ser-no-mundo em sua totalidade é concebido como Cura
(Sorge). Este termo é utilizado por Heidegger para indicar um modo especifico do Dasein se
relacionar com os entes simplesmente dados. O termo cura é usado também ao se pretender
remeter para o nivel de estruturacdo do Dasein. Sendo assim, segundo Heidegger €
fundamental delimitar o0 modo de acesso seguro através de uma andlise conveniente do
Dasein. Esta analise conveniente deve partir da compreensdo de ser enquanto compreensdo
existencial. Considerando com isto que, esta analise conveniente depende do modo possivel
de ser do Dasein. Como disse o proprio Heidegger na obra Ser e Tempo, mais elevada que a
realidade esta a possibilidade. A compreensdo da fenomenologia depende unicamente de se
apreendé-la como possibilidade (HEIDEGGER, 1989, p. 69).

Com isto, Heidegger nos faz compreender que o Dasein é essencialmente
possibilidade. Possibilidade de ser, de estar-langado-no-mundo, de se compreender enquanto
ser-no-mundo. Conforme esta possibilidade o Dasein estd necessariamente submetido a uma
compreensdo existencial, bem como, a uma analise conveniente do seu ser. Deste modo o que
estd em jogo sdo o0s seus modos possiveis de ser, na medida em que estes determinam o modo
de acesso conveniente. Neste ambito, é que tentaremos esclarecer no segundo capitulo os
modos constitutivos do ser de Dasein a partir da compreensdo fenomenolégica entre ser e

existéncia.



46

2 SER E EXISTENCIA

2.1 A ONTOLOGIA HERMENEUTICA E A INTREPRETACAO DA VIDA FACTICA

No curso da histéria da filosofia, o conceito de existéncia, necessariamente nos remete
a uma diversidade de interpretacfes. Com efeito, 0 conceito de existéncia € empregado pela
Filosofia Contemporanea sob trés prismas, a saber: a existéncia como modo de ser proprio do
homem; a existéncia como o relacionamento do homem consigo mesmo e com 0 outro
(Mundo e Deus) e, por ultimo, como relacionamento que se resolve em termos de
possibilidade.

Neste sentido, Heidegger foi o primeiro filésofo da contemporaneidade a formular
uma anélise da existéncia baseado nestas caracteristicas. Para isso, formulou a existéncia

enquanto modo de ser do Dasein. No paragrafo 9 de ser e Tempo, Heideger afirma que,

a “esséncia” da presenca estd em sua existéncia. As caracteristicas que Se
podem extrair deste ente ndo sdo, portanto, “propriedades” simplesmente
dadas de um ente simplesmente dado que possui esta ou aquela
“configuracdo”. As caracteristicas constitutivas da presenca sdo sempre
modos possiveis de ser e somente isso. Toda modalidade de ser deste ente é
primordialmente ser. Por isso, 0 termo Dasein reservado para designa-lo, ndo
exprime a sua quididade como mesa, casa, arvore, mas sim o ser
(HEIDEGGER, 1989, pags. 77-78).

Partindo desta analise, na obra Ser e Tempo, Martin Heidegger se propde a investigar o
sentido de ser. Nesse intuito, ele empreende uma discussdo tematica de forma critica como
toda a ontologia tradicional, e a partir deste se prop6e fazer uma analitica da existéncia. Desta
analise, surge a necessidade de se colocar em questdo a interpretacdo a respeito do ser e seu
sentido, que ha muito foi considerada pela tradicdo como esquecida.

Nesse sentido, o termo destruicdo € utilizado por Heidegger no intuito de repetir a
questdo do sentido do ser. Para isso, o fil6sofo mostra que a questdo do ser ndo pode ser dada
como esquecida, conforme a tradicdo a considerara. Segundo Heidegger, a tradicdo comete
um equivoco quando identifica o ser como a sua simples presenga no mundo, ou seja,
subjetivando-a. Pois, objetivar o ser para Heidegger, é deixar-se absorver pelas coisas, é
esquecer o proprio sentido do ser. Para tratar da questdo do sentido do ser, é preciso segundo
Heidegger, trata-lo enquanto superacdo desta dicotomia: subjetivo-objetivo.



47

O “Ser” nio é nem Deus nem um fundamento do mundo. O Ser esta mais
distante do que todo ente e, ndo obstante, esta mais proximo do Dasein do
que qualquer ente, seja um rochedo, um animal, uma obra d’arte, uma
maquina, seja um anjo ou Deus. O Ser é o mais proximo. E, todavia, para o
Dasein é a proximidade o que lhe estd mais distante (HEIDEGGER, 1995, p.
51).

Neste sentido a questdo a ser formulada sobre o modo apropriado de acesso ao ser
adquire outro sentido, de modo que a pergunta pelo sentido do ser ndo busca responder o que
€ um martelo? O que é uma casa? O que € 0 homem? E sim responder fundamentalmente:
Quem é o homem? Quem é o Dasein? Portanto, a analise passa necessariamente por uma
analitica da existéncia. Esta investigacdo parte por exceléncia do Dasein. O termo analitica
existencial aqui se coloca no sentido de esclarecimento pela busca do sentido do ser, portanto,
aplica-se as possibilidades abertas para o Dasein, a compreensdo que delas possui € a escolha
que faz (ou recusa) entre elas. Embora fazendo uma analitica do Dasein, ndo € esse ou
qualquer outro ente que deve se tornar mais evidente, mas o sentido do ser.

Deste modo, Heidegger afirma o carater privilegiado da analitica existencial. Sua
analitica busca responder a uma questdo filosofica, a do sentido do ser; pois sendo parte da
analitica da existéncia do Dasein o seu fio condutor é segundo Heidegger a urgéncia em
refletir ndo apenas sobre as preocupactes da filosofia, mas sobre a prépria filosofia. Nisto
reside o ponto de partida e de chegada de todo e qualquer questionamento filosofico.

Sendo assim, o Dasein é possibilidade que se manifesta através do seu modo de ser
enquanto existencial. O que se manifesta em primeiro lugar é o ente. O que se oculta e se
dissimula, é o sentido do ser deste ente. A partir desta analise, Heidegger propbe que a
questdo do ser seja tomada como tema de investigacao filosofica, uma vez que € busca pelo
sentido do ser. Esta analitica existencial é base para toda e qualquer ontologia. E base a
medida em que pretende responder a questdo primordial — a do sentido do ser. Esta procura
revelar uma estrutura fundamental que, em ultima analise, se constitui no fundamento da
constituicdo ontoldgica do ser. Neste sentido, Heidegger busca a relacdo entre a questdo do
sentido do ser e o significado do Dasein, que se desenvolve através do recurso ao ente

mediante o qual este se compreende ser: Dasein.

Por mais que a compreenséo do ser oscile, flutue e se mova rigorosamente
no limiar de um mero conhecimento verbal — esse estado indeterminado de
uma compreensdo do ser ja sempre disponivel é, em si mesmo, um
fendmeno positivo que necessita de esclarecimento (HEIDEGGER, 1989, p
31).



48

Segundo Heidegger, é como base no abandono da questdo do ser que podemos
formular o projeto de superacdo da metafisica. Segue-se dai que ndo ha como pensar 0 ser no
modo relacional com o ente, quer dizer, ndo ha como pensar ser sem levar em consideracdo a
metafisica. Na procura do sentido do ser, Heidegger visa a busca pela compreensdo do ser,
mostrando que seu esquecimento se deu em face da metafisica tratar a questdo
desconsiderando a diferenca ontoldgica, quer dizer, a relagdo entre ser e ente. Significa dizer
que tradicdo metafisica concebeu o ser como um ente simplesmente dado, ou seja, deixando
de lado a tal diferenca. Entretanto, Heidegger ird nos propor uma discussdo central do

pensamento acerca da investigagédo de modo que,

A questdo ndo investiga isso ou aquilo no ente, o que ele é cada vez, aqui ou
ali, como é constituido, pelo que pode ser modificado, para que serve etc...
Ela procura o fundo do ente enquanto ente. Procura o fundo, isso é apro-
fundar. O que se pde em questdo, entra numa referéncia como o fundo.
Sendo, porém, uma questdo fica aberto, se o fundo (Grund) é o fundamento
originario (Ur-grund), verdadeiramente fundante, que produz fundacéo; ou
se nega qualquer fundagdo e € assim um ab-ismo (Abgrund); ou se o fundo
ndo é apenas nem uma nem outra coisa, mas da simplesmente uma
aparéncia, talvez necessaria, de fundagdo, tornando-se dstarte um simulacro
de fundamento (Um-grund) (HEIDEGGER, 1987, p. 34).

Mas Heidegger nao pretende destacar o ser de seu contexto. Ser-no-mundo, é insiste
ele, um tipo de ser diferente de ser-em ou ser-junto as coisas dentre ele, é diferente de ser com
outras pessoas. Dai Heidegger se utilizar tantas vezes compostos do termo Ser (sein) onde o
alemdo ndo os prové: Mitsein (ser-com); Betisen (ser-em, Dasein); In-sein, e assim por diante.
Estes sdo alguns modos de compreensdo do ser enquanto ser do ente. Como nos diz

Heidegger,

dizer que o ente “tem sentido” significa que ele tornou acessivel em seu ser,
que sé entdo, projetado em sua perspectiva, ele “propriamente” tem “‘tem
sentido”. O ente so “tem” sentido porque previamente em seu ser, ele se faz
compreensivel no projeto ontoldgico, isto €, a partir da perspectiva do ser. E
o projeto primordial da compreensdo do ser que “da” sentido. A questdo do
sentido do ser de um ente tematiza a perspectiva da compreenséo ontoldgica
que esta a base de todo ser dos entes (HEIDEGGER, 1993, p. 118).

Para Heidegger, é preciso mostrar a necessidade em questionar o sentido do ser e seu
esquecimento, ou seja, 0 erro em se procurar entender o ser a partir do ente tal como a
metafisica entendeu. Isto significa dizer que a tradicdo teria trabalhado a questdo do ser

circunscrevendo-a em categorias e concluira que a esséncia daquilo que esta posto no mundo,



49

deve-se aos seus elementos, as suas propriedades constitutivas, responsaveis pela
configuracdo, ou ainda, como algo externo ao proprio ser. Tal compreensdo teria se desviado
do sentido do ser na medida em que toda historia da ontologia tradicional é marcada por
diferentes entificacGes do ser, sendo ora interpretado como ideia, substancia, Deus, cogito, eu
transcendental, etc.

Podemos entdo, afirmar que a experiéncia da tradi¢do metafisica identificou o ser com
a sua simples presenca no mundo, ou seja, objetivando-a por essa razdo, o sentido do ser caiu

no esquecimento, segundo Heidegger,

A interpretacdo dessa compreensdo mediana do ser s6 pode conquistar um
fio condutor com a elaborac&o do conceito de ser. E a partir da claridade do
conceito e dos modos de compreensdo explicita nela inerentes que devera
decidir o que significa essa compreensdo do ser obscura e ainda ndo
esclarecida e quais as espécies de obscurecimento ou esclarecimento
explicito do sentido do ser (HEIDEGGER, 1989, p. 31).

Ao questionar a tradi¢do, Heidegger nao pretende negar o que foi colocado por ela ao
curso da Histdria da Filosofia, mas tdo somente acrescentar-lhe algo que deixou de ser
considerado, a saber, o sentido do ser. Para tanto, ele sugere que refacamos o caminho da
metafisica desde seu inicio, na medida em que sua analitica caminha na procura daquilo que é

0 questionado (o ser); o interrogado (o ente), e o perguntado (o sentido do ser). Portanto,

elaborar a questdo do ser significa, portanto, tornar transparente um ente — o
gue guestiona — em seu ser. Como modo de ser um ente, 0 questionamento
dessa questdo se acha essencialmente determinado pelo que nela se
questiona — pelo ser (HEIDEGGER, 1989, p. 33).

E importante ressaltar que tal determinago se distingue da interpretacio metafisica do
ser, de modo que para Heidegger, faz-se necessario acrescentar a esta interpretacdo, a
interpretacdo do ser e seu sentido. Para Heidegger, esta investigacdo parte por exceléncia do
Dasein. Desse modo, o termo analitica existencial tem o sentido de esclarecimento pela busca
do sentido do ser.

Com efeito, 0 modo de acesso conveniente a questdo do ser estabelecida pela analitica
existencial ndo tem a pretensdo de deduzir o ser de um ente qualquer. Este modo de acesso é
dado a partir da analitica da estrutura fundamental do Dasein. Para esclarecer melhor a

questdo da analitica existencial Heidegger nos mostra que,



50

na questao sobre o sentido do Ser ndo ha “circulo vicioso” e sim uma curiosa
“repercussao ou percussdo prévia” do questionado (o ser) sobre o proprio
questionar, enquanto modo de ser de um ente determinado. Ser atingido
essencialmente pelo questionado pertence ao sentido mais auténtico da
questdo do ser (HEIDEGGER, 1989, p. 34).

Entdo, para Heidegger, o0 modo de ser do Dasein é a existéncia. Sua esséncia é a
existéncia. Significa dizer que toda modalidade de ser desse ente é primordialmente ser. Por
isso termo ser-ai (Dasein), pode indicar tal ente, que exprime o ser, e ndo a quididade, como
ocorre quando se diz pdo, casa, arvore. Heidegger afirma com igual clareza a resolubilidade
da existéncia se for entendida em suas possibilidades.

A possibilidade de se compreender o ser deste ente vai depender da seguranca com
que se exerce um modo conveniente de acesso. Por mais proviséria que seja, a analise exige
gue se assegura um ponto de partida conveniente. Como nos mostra Heidegger, o Dasein se
determina como um ente sempre a partir de uma possibilidade que ele é e, de algum modo,
isso também significa que ele se compreende em seu ser (HEIDEGGER, 1989, p. 79).

Portanto, sendo essencialmente possibilidade, o ser-ai, em sendo pode escolher-se e
conquistar-se, ou entdo perder-se, ou seja, ndo Se conquistar, ou SO se conquistar
aparentemente. Ele s6 pode perder-se ou ndo se ter ainda conquistado porgue, em seu modo
de ser, comporta uma possibilidade de autencidade, ou seja, de apropriar-se de si mesmo. O
ser do Dasein € sempre a possibilidade a atuar e consequentemente, pode se escolher ou
recusar.

Nesse sentido, o ser é simplesmente porque aparece e se presentifica. Ele esta ai, na
totalidade dos entes e na série de objetos que compdem o mundo. O ser, ao se apresentar nos
seus diversos modos ndo se dispersa. Ele mostra sua unidade, que compde o complexo da
multiplicidade do seu ser. Com isto, Heidegger nos faz compreender que os diferentes modos

de ser s6 pode se da na referéncia ao ser do ser-ai, pois,

Em qualquer lugar em qualquer amplitude em que a pesquisa explore o ente,
em parte alguma encontra ela o ser. Ela atinge apenas o ente
antecipadamente, j& na intencdo de sua explicacdo permanece junto do ente.
O ser, porém, ndo é uma qualidade Ontica do ente. O ser ndo se deixa
representar nem produzir objetivamente a semelhanca do ente
(HEIDEGGER, 1999, p. 69).

Por outro lado, Heidegger nos faz compreender que o exame dos preconceitos so
contribui para reforcar a necessidade de se repetir a questdo do ser, e da confusdo instaurada

com a interpretacdo do ser com a metafisica, e consequentemente para a Filosofia. Com



o1

efeito, com Heidegger, descobrimos que a interpretagdo metafisica tradicional do ser enquanto
ser torna-se um pouco clara, ou seja, que os ser é considerado como a mais vaga das
abstracdes, o aspecto mais geral de tudo que €. Desse modo, 0 que é 0 homem na linguagem
tradicional da metafisica diz respeito a esséncia do homem, ou seja, repousa na interpretacdo
de que o homem sO reconhece sua esséncia enquanto carrega em seu ser o destino, na
necessidade daquilo que rege o curso das coisas. Assim, a metafisica pensa 0 homem no
ambito do anthropos, quer dizer, 0 humano em oposicao ao divino colocando-o como sujeito,
objetivando-0 a uma existéncia essencializada. Desvinculando-o assim, da estrutura em que
desenvolve a forca de seu vigor, o agir, na medida em que o agir sO se deixa afetar na

referéncia ao ser do ser-ai compreendido no modo de ser do Dasein.

A esséncia do Dasein estd na existéncia. Pois ndo se trata de uma
contraposicao de existentia e essentia de vez que ndo estdo em questdo essas
duas determinacfes metafisicas do ser e muito menos, suas relacoes. Ainda
menos contém a frase uma afirmacdo geral sobre o Dasein no sentido em
gue esse termo, cunhado no século XVIII para designar objeto, pretendia
exprimir o conceito metafisico da realidade do real. Ao invés, a frase quer
dizer: 0 homem Dasein se essencializa, de tal sorte que ele é o “lugar” (Da),
isto é, a clareira do Ser (HEIDEGGER, 1995, p. 43).

Percebemos entdo, que a trajetoria proposta por Heidegger no que concerne a critica a
experiéncia da tradicdo metafisica como o ser, resultou num esquecimento da propria questdo
acerca do sentido do ser.

Para tanto, Heidegger ira admitir que este fenémeno do esquecimento do sentido do
ser, manifesta-se numa decadéncia do Dasein do seu ser préprio na medida em que aponta
para 0 processo de estruturacdo ontoldgica no exercicio concreto de existéncia. E preciso
segundo Heidegger, que o fendmeno do esquecimento seja interpretado em Ser e Tempo, no
ambito de uma andlise mais profunda do palavreado (falatério), da opinido de todo mundo, e
por fim, da alienacdo na medida em que esta aponta para o processo de estruturacdo
ontoldgica no exercicio concreto da existéncia.

Necessariamente, o sentido do ser nos remete ao fendmeno da manifestacdo do ser do
ente, ou seja, o fendmeno revela o ser a este revelar depende do modo de acesso ao ser deste
ente. O significado do termo fenbmeno aqui manifesta a compreensdo do Dasein enguanto
ser-no-mundo, pois no pensamento heideggeriano s6 € possivel compreendermos a
problematica do ser se o sentido de sua existéncia for parte constitutiva do existir do Dasein,

na medida em que ha uma triplice relacéo entre ser, ente e mundo.



52

Deste modo em Heidegger o termo existéncia comporta a dessencializacdo do ser, ou
seja, 0 Dasein realiza-se em descobrindo. O modo de abertura proprio do Dasein distingue-se
da descoberta na medida em que ela se revela para si mesma, exercendo o papel revelador.
Esse modo de revelacdo do Dasein, Heidegger chamou em Ser e Tempo de abertura. A
descoberta dos entes ndo dotados do carater do Dasein se faz como ser-descobridor do Dasein
numa abertura.

Neste sentido compreender se da no poder-ser, nos modos possiveis do ser do Dasein.
Neste ambito o Dasein se projeta enquanto fenbmeno do poder-ser evocada pela
temporalidade da sua existéncia. Ou seja, 0 poder-ser compreende a possibilidade da
impossibilidade atestada na possibilidade Ontica determinada pela finitude do Dasein.

Desse modo, a diferenca entre ser e ente assinalada por Heidegger deve ser apreendida
como uma diferenca ontoldgica, pois ela consiste na transcendéncia do ser-ai, ou seja, no seu
confronto com o ser mediante a compreensao deste. Portanto, o esclarecimento da diferenga
entre ser e ente carrega em sua estrutura a compreensdo prévia do ser: o Dasein.

Assim, podemos entdo afirmar também, que este modo positivo que constitui 0 modo
de ser da compreensdo e da interpretacdo banalizada, o falatorio, Ihe sanciona a falta de
sentido, esquecendo assim ser 0 Unico ente capaz de perguntar, promover indagac6es sobre o
ser e seu sentido perante os demais entes que o cercam.

Neste sentido, o conceito de existéncia é concebido penas no modo da interpretacédo do
ser sem levar em conta o seu significado, seu sentido enquanto modo de ser da estrutura
ontoldgica do Dasein. Para Heidegger, o caminho possivel para conceber o sentido do ser,
tanto do modo auténtico como inauténtico dar-se-a a partir da pré-compreensdo de ser e da
temporalidade que o Dasein carrega consigo. Portanto, pressuposta na analitica existencial e
constituida na morada do ser, € que o Dasein se compreende aqui ou ali, desta ou daquela na
morada do ser, é que o Dasein se compreende aqui ou ali, desta ou daquela maneira, deste ou

daquele modo. Como diz o proprio Heidegger,

Como pronunciamento, a linguagem guarda em si uma interpretacdo da
compreensdo do Dasein. Assim como a linguagem, também a interpretacdo
ndo € algo simplesmente dado, mas o seu ser contém em si 0 modo de ser do
Dasein (HEIDEGGER, 1989, 227).

Dai, a linguagem ndo poder ser tratada como uma compreensdo conceitual e
banalizada do ser, quer dizer, é preciso recuperar a problematica da qual emerge o ser e seu

sentido do ser. Para Heidegger,



53

a linguagem é o pronunciamento do discurso. Como um ente intramundano,
essa totalidade de palavras em gque e como tal o discurso possui seu préprio
ser “mundano”, pode ser encontrada a maneira de um manual. Nesse caso, a
linguagem pode ser estilhagada em coisas — palavras simplesmente dadas.
Existencialmente, o discurso é linguagem porque aquele ente, cuja abertura
se articula em significacbes, possui modo de ser-lancado-no-mundo,
dependente de um “mundo” (HEIDEGGER, 1989, pags. 219-220).

Entretanto, € no modo inauténtico que o Dasein habitualmente reconhece seu modo de
ser, sua existéncia. Significa dizer, que o carater simplesmente dado é tambeém parte
constitutiva do interpretar e do compreender do Dasein. Notamos ai, que tanto o interpretar
quanto o compreender sdo retirados da cotidianidade do Dasein, da compreensdo mediana e
de sua disposicdo. Desse modo, podemos dizer que o falatorio se da num interpretar mal
compreendido do Dasein. O falatorio € pois, por si mesmo, um fechamento, devido a sua
prépria obtencdo de retornar a base e ao fundamento do referencial (HEIDEGGER, 1989, p.
229).

Neste sentido, diriamos que pode-se ler um best seller qualquer, por esta em evidéncia
nos meios de comunicacao, ou ainda para atender as exigéncias de uma determinada empresa
que visa reforcar o falatério da publicidade. A leitura ai pode ter um papel de promover
distorcBes, de comunicar sem se preocupar com o que diz, e distanciar-se cada vez mais da
compreensdo originaria de que trata o comunicado.

Entretanto, este modo também se constitui como sendo parte da inautencidade do
Dasein, compreender e interpretar, a sua existéncia o seu ser. Vemos dai que a problematica
do ser ao se reconhecer primeiramente no modo inauténtico ou impréprio do ser do Dasein, s
vem assegurar a necessidade da compreensao prévia do ser. Incluindo a esta compreensao as
possibilidades do modo de ser do Dasein, ou do seu poder ser, que assume importancia
fundamental na analitica heideggeriana, considerando ainda que tais possibilidades se
realizem na relacdo do Dasein enquatno ser-no-mundo.

Com isto, podemos afirmar que o Dasein se compreende ser ao se relacionar com o
mundo que 0 cerca, ou que sua existéncia perpassa necessariamente por uma relagdo com os
entes intramundanos, estabelecendo-se assim, uma relacdo ser e ente, assegurada na basilar
compreensdo e interpretacdo do ser dos entes. Deste modo, com a analitica da existéncia o
Dasein transgride uma relacdo antes compreendida como uma relagé@o entre sujeito e objeto.
Percebemos entdo, que na analitica a referéncia a relagdo do Dasein com o mundo é

compreendida nos seus possiveis modos de ser ou no seu poder-ser,



54

a investigacao filosofica deve renunciar a uma “filosofia da linguagem” da
linguagem a fim de poder questionar e investigar “as coisas elas mesmas” ¢
dever colocar-se em condicdes de trazer a problematica clara, do ponto de
vista dos conceitos (HEIDEGGER, 1989, pags, 225-226).

O Dasein ndo pode reduzir a simples objeto, ou seja, a um simples estar-presente. No
entanto, poder-ser, quer dizer projetar. Por esta razdo, existéncia € essencialmente
transcendéncia, identificada por Heidegger com a superacdo. Desde modo, para Heidegger, a
transcendéncia ndo € um entre 0s muitos possiveis comportamentos do Dasein, mas sim a sua
constituicdo fundamental.

Portanto, o Dasein é projeto e as coisas do mundo sdo originariamente utensilios em
funcdo do projetar humano. Todo esse aparato, nos remete a consideracdo daquela

caracteristica fundamental do Dasein que Heideggger chama de ser-no-mundo,

como quer que se determine, com respeito a determinacdo da Esséncia do
homem, a ratio do animal ¢ a razdo do ser vivo, seja como ‘faculdade dos
principios’ ou como ‘faculdade das categorias’ ou outro modo qualquer,
sempre a Esséncia da razdo se funda em que o Ser em si mesmo ja se
iluminou e aconteceu em sua Verdade em toda percepgédo do ente em seu ser
(HEIDEGGER, 1995, p. 39).

Todavia, como o Dasein € constitutivamente projeto, 0 mundo nédo é originariamente
realidade a contemplar, e sim muito mais conjunto de instrumento para o Dasein, conjunto de
utensilios, ou seja, de coisas a utilizar, estando & méo, e ndo de coisas a contemplar. Estar-no-
mundo, pois, significa para o Dasein cuidar das coisas que acontecem aos seus projetos e ter
qgue ver com uma realidade-utensilio, meio para a sua vida e para suas a¢des. Portanto,
existéncia temporalizada, compreendida e interpretada na referéncia a si mesmo, constituida
no horizonte da inautenticidade e da possibilidade do Dasein. Isso significa dizer que a
possibilidade e existéncia perfazem e co-habitam o carater existente do Dasein, na
compreensdo da ontologia fundamental heideggeriana.

A partir disto, vemos como Heidegger admite que o fendmeno do esquecimento do
sentido do ser, se manifesta numa decadéncia do Dasein do seu préprio ser, auténtico,
alienando-se no mundo. Nesse momento, a decadéncia ocupa um lugar importante na
compreensdo impessoal, cotidiana do Dasein, que se pronuncia no falatério, na curiosidade e
na ambiguidade. Decadéncia que se manifesta no pré da abertura do ser-no-mundo, ou segja,
esta abertura se esclarece sob a égide do poder-ser, da indeterminacdo do Dasein que se

pronuncia ora no modo da inautentidade e ora na autenticidade do seu ser. Portanto, a



55

problemaética do ser do Dasein se estabelece com a pré-compreensdo do seu ser, no seu poder-
ser, na sua indeterminag&o.

Deste modo, o ser-ai € e deve ser, isto é, 0 Dasein se encontra sempre em uma situacao
e enfrenta essa situacdo como o seu projetar. Mas, quando volta seus cuidados para o plano
“Ontico” e “existentivo”, isto €, ao plano dos entes em sua factualidade, ele permanece na
existéncia inauténtica.

Por outro lado, assim como o ser-no-mundo do Dasein se expressa pelo cuidar das
coisas, do mesmo modo 0 Seu ser-com-0s-outros se expressa pelo cuidar dos outros, que
constitui a estrutura basilar de toda possivel relacdo entre ser e existéncia. E o cuidar dos
outros pode tomar duas direcOes, na primeira, procura-se subtrair os outros de seus cuidados;
na segunda, procura-se ajuda-los a conquistar a liberdade de assumir seus proprios cuidados.
No primeiro caso, temos um simples estar junto e estamos diante de forma inauténtica de co-
existéncia; no segundo caso, ao contrario, temos o auténtico co-existir.

Segue-se dai, que o fendbmeno da decadéncia, quer dizer, aquele estado em que a
existéncia se aliena de si, em que o Dasein nega a si mesmo, a possibilidade mais propria de
seu ser finito, ele se perde no modo de ser impessoal que se configuram como foi dito acima
pelo falatorio, pela curiosidade e pelo equivoco ou pela ambiguidade. No entanto, Heidegger

nos esclarece que,

os fenbmenos do falatério, da curiosidade e da ambiguidade foram
explicitados de maneira a revelar entre eles mesmo um nexo ontolégico. O
modo de ser desse nexo é o0 que se deve apreender do ponto de vista
ontoldgico-existencial (HEIDEGGER, 1989, p. 236).

Para Heidegger, os fendmenos do falatério, da curiosidade e da ambiguidade, séo
préprios do modo de ser do Dasein. O primeiro deles, expressa um fenbmeno positivo que
constitui 0 modo de ser da compreensao e interpretagdo da presenca cotidiana; no segundo,
Heidegger afirma que a constituicdo fundamental da visdo mostra-se numa tendéncia
ontologica para “ver”, assegurada pela preocupacdo da novidade, propria da cotidianidade,
designada por curiosidade, e na altima, na convivéncia cotidiana, tanto o que € acessivel a
todo mundo quanto aquilo de que todo mundo pode dizer qualquer coisa vem igualmente ao
encontro. Notamos ai que enquanto ser-no-mundo o Dasein estabelece uma relagdo factica
com o mundo circundante.

O fenbmero da curiosidade da-se na fragmentacdo dos interesses, sendo estes,

determinados no modo de ser do Dasein. Sua manifestacdo encontra-se na disposi¢do nas



56

ocupacdes, no sentido de ter o que fazer, do pronunciar-se, do preocupar-se do reverberar-se
perante esta ou aquela circunstancia, do reconhecer-se numa convivéncia ontica de sua

existéncia, seu poder-ser. Como nos diz Heidegger,

a pretensdo do impessoal, de nutrir e dirigir a “vida” auténtica, tranquiliza o Dasein,
assegurando que tudo “esta em ordem” e que todas as portas estdo abertas. O ser-no-mundo
da decadéncia €, em si mesmo, tanto tentador como tranquilizante (HEIDEGGER, 1989, p.
239).

Mas é no &mbito do fenémeno da ambiguidade que O Dasein se compreende enquanto
sendo um ser-no-mundo sorvido pelas relagdes utensiliares, de serventia, advindas das
ocupacdes, das tentacdes, do decair, da tranquilidade, etc. Cabe aqui lembrar, que o0 Dasein ao
compreender-se enquanto ser-no-mundo, 0 que pertence ao seu ser € fundamentalmente
ontoldgico. Portanto, o seu ser para com 0 mundo, é essencialmente ocupacao.

Tal ocupacdo deve ser entendida como os dois planos em que, predominantemente, se
desenvolve o exercicio do Dasein promovendo relacdes com os dois modos de ser da
existéncia; relacbes com o modo de ser dos entes simplesmente dados e relagdes com os entes
dotados de modo de ser do Dasein, ou seja, da sua constituicdo ontologica e da prépria
ocupacdo considerada na originalidade daquilo que se toma, tratada sob uma relacéo de pré-
ocupacao.

Notamos ai que em Heidegger, tais fendbmenos perfazem o modo de ser do Dasein
interpretar a sua convivéncia no cotidiano do ir e vir, de ocupar-se desta ou daquela tarefa,
procurando dar sentido a sua existéncia, mesmo que esta se dé no modo inauténtico,
impessoal do seu ser, do seu existir que se realiza nos afazeres desta ou daquela possibilidade
do seu poder-ser.

Desse modo, o decair se dispde ao Dasein na sua cotidianidade. Mais ainda, é no
falatorio que o Dasein se abre numa compreensdo como ser-no-mundo, e se relaciona consigo
mesmo e 0s demais entes que o circundam. E, isto de certo modo, o faz lembrar que sua
convivéncia se da na possibilidade apreendida pelo modo improéprio, impessoal do seu ser,
tentada pelo decair, pelo alheamento de si mesmo, na medida em que enquanto ser-no-mundo
sente-se atraido pela novidade, alienando-se assim, na publicidade. Assim, podemos concluir

que,

o falatorio € o modo de ser da propria convivéncia e ndo surge em certas
circunstancias que agiram “de fora” sobre o Dasein. Se, porém, no falatério



57

e na interpretacdo publica, o proprio Dasein confere a si mesmo a
possibilidade de perder-se no impessoal e de de-cair na falta de solidez, é
porque o Dasein prepara para si mesmo a tentacdo constante de de-cair. E
que ser-no-mundo j& é em si mesmo tentador (HEIDEGGER, 1989, pags.
238-239).

Na realidade, todas as analises de Heidegger tém como tema as possibilidades do ser-
ai, que constituem o tema da analitica existencial. Por essa razdo, a possibilidade prépria do
ser-ai € a morte, por isso, 0 ser-ai € autenticamente ele mesmo sé no isolamento originério da
decisdo tacita e voltada a angustia.

Com efeito, a distin¢do estabelecida por Heidegger, no que concerne a oposicao entre
autenticidade e inautenticidade n&o implicam nenhuma valorizagdo preferencial, pois, a
inautenticidade € parte constitutiva da estrutura do ser tanto quanto a autenticidade. Para

Heidegger,

a decadéncia do Dasein também ndo pode ser apreendida como “queda” de
um “estado original”, mais puro e superior. Disso nos ndo dispomos
Onticamente de nenhuma experiéncia e, ontologicamente, de nenhuma
possibilidade e guia ontoldgica para uma interpretacdo (HEIDEGGER, 1989,
p. 178).

Mas ao voltar seus cuidados para o plano 6ntico ou existentivo, ao plano dos entes em
sua factualidade, o Dasein permanece na existéncia inauténtica. Nesta, 0 Dasein manipula as
coisas, utiliza-as e estabelece relacGes sociais com outros entes que o rodeiam. Com isso, a
relacdo de serventia das coisas se transforma um “fim em si mesmo”. Por essa razao, a
linguagem se transforma entéo no falatdrio da existéncia anénima, quer dizer, se reconhece na
compreensdo banalizada do ser.

Essa existéncia anénima procura da sentido ao vazio que a caracteriza recorrendo
continuamente ao novo, ou seja, ela recorre a curiosidade. Finalmente, apos ter recorrido ao
falatério e a curiosidade, a Ultima caracteristica da existéncia inauténtica, € o equivoco.
Portanto, para Heidegger, existéncia inauténtica, ¢ existéncia do “se diz” e do “se faz”.

Neste sentido, a analise existencial revela que a existéncia andnima é um poder-ser
constitutivo do Dasein. Para Heidegger, o que se encontra na base desse poder-ser, é a
decadéncia, ou seja, a queda do Dasein no plano das coisas do mundo.

Entretanto, existe a voz da consciéncia, que chama a existéncia, quando entdo nos
colocamos ndo mais no plano 6ntico ou existentivo, e sim no plano ontolédgico ou existencial,
procurando o sentido do ser dos entes, ou seja, 0 sentido do seu existir. A desconstrucao

apontada por Heidegger ao conceito tradicional de consciéncia funda-se na relacdo do Dasein



58

consigo mesmo e com 0 mundo descrita em termos de transcendéncia, ou seja: enquanto
trancamento em si mesma, imediacéao, auto-reflexao, etc. Desse modo, em sentido tradicional,
a nocdo de voz da consciéncia é entendida como uma relacdo intrinseca do ser-ai, mais
precisamente uma relacdo pela qual o ser-ai é revogado da existéncia andnima e banal do
“diz-se”, faz-se”, etc., para seu proprio e auténtico poder-Ser, ou seja, para a sua possibilidade

constitutiva Ultima, o ser-para-a-morte.

O que a consciéncia testemunha s6 podera adquirir plena determinacgdo caso
de delimite, com clareza e suficiéncia, o carater que deve ter e ouvir que
genuinamente correspondente ao clamor. A compreensdo propria do
fendmeno da consciéncia, um processo que poderia ou ndo advir. S6 se pode
apreender a vivéncia plena da consciéncia, partindo da e junto com a
compreensdo do aclamar (HEIDEGGER, 1989, p. 66).

Assim segundo Heidegger, a voz da consciéncia fala ao Dasein envolvido pelos
cuidados e repBe diante de si mesmo, remetendo-o a questdo do que ele é no mais profundo
do seu ser e que ndo pode ocultar.

Podemos entdo afirmar que a existéncia do Dasein sé pode realizar-se efetivamente
através da sua relacdo com os outros. Nesta relacdo do ser-com o Dasein se perde e se acha, e
novamente se acha e se perde, no modo impessoal do seu ser, na medida em que estabelece
relacbes com os outros. Desta relacgdo com o mundo que o circunda, presidido pela
convivéncia do ser-com, ele se envolve e se reconhece numa existéncia cada vez mais

inauténtica, dissolvida no modo de ser dos outros. Como diz Heidegger,

este conviver dissolve inteiramente o proprio Dasein no modo de ser dos
“outros” e isso de tal maneira que os outros desaparecem ainda mais em suas
possibilidades de diferenca e expressa (HEIDEGGER, 1989, p. 179).

Como ja sabemos, a existéncia é poder-ser. E é nesse poder-ser que se baseia o
projetar ou transcender do Dasein. Contudo, todo projetar leva o Dasein ao nivel das coisas e

do mundo. Para Heidegger,

na familiaridade com o mundo ndo exige, necessariamente uma
transparéncia tedrica das demissGes que constituem o mundo como mundo.
Na familiaridade com o mundo, constitutiva do Dasein e que também
constitui a compreensdo do ser do Dasein, funda-se a possibilidade de uma
interpretacdo  ontoldgica-existencial ~ explicita ~ dessas  remissOes
(HEIDEGGER, 1989, p. 131).



59

Em outras palavras os projetos e as escolhas do Dasein, sdo todos equivalentes, ou
seja, eu posso dedicar minha vida ao trabalho, ao estudo, a riqueza ou a qualquer outra coisa,
mas posso ser Dasein seja escolhendo uma possibilidade, seja escolhendo outra. Ao escolher
como Unica uma dessas escolhas, 0 Dasein se decide “por” e se dispersa em uma existéncia
inauténtica. Sendo assim, o Dasein é essencialmente condicéo de possibilidade, que se projeta
e este projetar-se sO se realiza quando ele estabelece uma relagdo com o0s entes
intramundanos.

Assim, face ao modo impessoal, o Dasein incorpora, assimilar, encara as ocupacoes
cotidianas como algo simplesmente dado, naturalizado, quer dizer, ndo para para pensar no
que faz, como o faz, no que Ié ou como Ié nas entrelinhas, no que escolhe, e como escolhe.
Retalhado na sua esséncia, ou no mundo das opinides do ouvir dizer, perde-se no falatorio do

mundo. Contudo Heidegger nos diz que,

0 impessoal possui ele mesmo modos proprios de ser, com que
denominamos de espagamento funda-se no fato de que a convivéncia, o ser é
estar um com o outro tal, promove a medianidade (HEIDEGGER, p. 179).

Entre tantas possibilidades, uma ha diferente das outras, a qual o Dasein ndo escapa, a
saber, a morte. Posso fazer, dedicar, dirigir minha vida conforme um objetivo qualquer, mas
ndo posso deixar de morrer. Portanto, quando a morte torna-se realidade, concluimos entéo
que ndo ha mais existéncia. 1sso nos faz entender que enquanto ha existéncia, a morte é
possibilidade permanente e essa é a possibilidade de que todas as outras possibilidades
tornem-se impossiveis. Para Heidegger, enquanto possibilidade, a morte ndo da ao Dasein
nada a realizar. Ela é a possibilidade da impossibilidade de todo projeto e, com isso, de toda
existéncia, ou seja, com a morte, ndo ha outra possibilidade a escolher nem novos projetos a
realizar.

Podemos afirmar entdo, que a morte impede que alguém se fixe em uma situacéo,
mostra a nulidade de todo projeto e alicerca a historicidade da existéncia.

A existéncia auténtica, portanto € um ser-para-a-morte. Somente compreendendo a
possibilidade da morte como possibilidade da existéncia e somente assumindo essa
possibilidade como decisdo antecipada é que o Dasein encontra 0 seu ser auténtico, ou seja, 0
antecipar fazer-se livre para a propria morte liberta da dispersdo nas possibilidades que se
entrelacam casualmente, de modo que as potencialidades efetivas, isto €, situadas além da

possibilidade insuperavel (a morte), podem ser compreendidas e escolhidas autenticamente.



60

Desse modo, essa possibilidade absolutamente prépria e incondicionada, no entanto, é
ao mesmo tempo extrema. Ou seja, enquanto poder-ser, 0 ser-ai ndo pode ultrapassar a
possibilidade da morte. Assim, a morte € a possibilidade da pura e simples impossibilidade do
ser-ai. Deste modo, a morte se revela como possibilidade mais propria, incondicionada e
insuperéavel.

Assim, o ser para a morte, constitui o auténtico sentido da existéncia e nos afasta do
estar submerso nos fatos e nas circunstancias. Portanto, para existir autenticamente, faz-se
necessario ter a coragem de olhar de frente a possibilidade do proprio ndo-ser de sentir a
angustica do ser-para-a-morte.

Para Heidegger, a angustia € o caminho privilegiado de compreensdo do ser. Na
angustia o Dasein age de modo proprio, isto €, o Dasein se compreende nitidamente como um
ser para o fim. Isto significa que na angustia se percebe com muita nitidez que o Dasein esta
na determinacdo e na disposicao do ser, esta na liberdade de existir e também de ndo existir.
Assim, na angustia o Dasein se vé frente ao nada da impossibilidade possivel de sua
existéncia. Neste sentido, a angustia constitui essencialmente o que Heidegger chama de o
ser-para-a-morte, isto €, aceitacdo da morte como a possibilidade absolutamente propria,
incondicional e insuperavel de Dasein. A existéncia auténtica, por conseguinte, significa a
aceitagdo da propria finitude. E essa aceitacdo que nos conclama a voz da consciéncia, ou
seja, a aceitagdo da nossa propria finitude e negatividade. Como afirma Heidegger,

a angustia se angustia pelo préprio ser-no-mundo. Na anglstia o que se
encontra @ mdo no mundo circundante, ou seja, 0 ente intramundano em
geral, se perde. O “mundo” ndo é mais capaz de oferecer alguma coisa nem
sequer a co-presenca dos outros. A angustia retira, pois, da presenca a
possibilidade de, na de-cadéncia, compreender a si mesma a partir do
“mundo” e na interpretacdo publica. Ela remete o Dasein para aquilo pelo
que a angustia se angustia, para 0 seu proprio poder-ser-no-mundo. A
angustia singulariza a pre-senca em seu proprio ser-no-mundo que, na
compreensao, se projeta essencialmente para possibilidades. Naquilo pelo
que se angustia, a angustia abre a pre-senca como ser-possivel e, na verdade,
como aquilo que, somente a partir de si mesmo, pode singularizar-se numa
singularidade (HEIDEGGER, 1989, pags. 251-252).

Com efeito, a existéncia inauténtica e anbnima, ao contrario, teme a angustia diante da
morte, de modo que, para escapar, a angustia, a existéncia anénima se ocupa muito com as
coisas e aprofunda-se no reino do se, ou seja, a existéncia anénima e banal ndo tem a coragem
da angustia diante morte. Podemos entdo concluir, com Heidegger, que é fundamental

delimitar 0 modo de acesso seguro através de uma andlise conveniente do Dasein.



61

Considerando assim, que esta analise conveniente, depende do modo possivel de ser do
Dasein.

Sendo assim, o sentido da analitica existencial em Heidegger pée em evidéncia a
questdo da possibilidade. Esta possibilidade vai permitir ao Dasein se relacionar no modo da
ocupacdo do seu ser. Isto significa que no modo de compreensdo cotidiana, 0 Dasein da
sentido a sua existéncia, mediante, os afazeres, as ocupacdes. Implica dizer que o Dasein € o
unico ente dotado deste ocupar-se. Deste modo, cotidianamente o Dasein da sentido a sua
existéncia. Portanto, o Dasein € compreensao do ser, este compreender é parte constitutiva da
sua existéncia. Sua existéncia € abertura, € uma possibilidade para, que depende do seu modo
possivel de ser. E desta compreenséo cotidiana que o Dasein se compreende um ser para o fim
para a morte. O proprio projetar-se do Dasein se reconhece na nulidade do seu poder-ser.
Neste &mbito a pergunta pelo sentido do ser, cuja tarefa compreende o ndcleo de Ser e Tempo,
percorreu uma analitica da existéncia com vistas a encontrar num ente privilegiado o acesso
conveniente.

Contudo ndo podemos deixar de compreender que as vicissitudes entendidas no
falatdrio, na opinido, na tagarelice, na curiosidade também constituem possibilidades do modo
de ser do Dasein que se compreende essencialmente como ser-no-mundo. No terceiro capitulo
mostraremos como as questdes da existéncia e do mundo perfazem e co-habitam o caminho

provisorio da ontologia fundamental.



62

3 EXISTENCIA E MUNDO

3.1 0 SENTIDO EXISTENCIAL DO SER COMO TRANSCENDENCIA

O sentido existencial do ser expressa essencialmente 0 modo como somente o Dasein
propriamente pode transcender os entes em direcdo ao ser. Dai ele compreender-se como
sendo um ser-no-mundo. Com isto, Heidegger estabelece a diferenca entre dois modos de ser
do Dasein quais sejam: - existencial e existenciario — no sentido em que existencial significa
uma determinagdo constitutiva da existéncia, uma caracteristica essencial da existéncia, cuja
determinacdo cabe a ontologia, ao passo que existencidrio designa a compreensdo que cada
Dasein tem de sua propria existéncia ao decidir sobre as possibilidades que a constitui e as
escolhas que faz.

Assim, ao elaborar uma analitica existencial, Heidegger descreve as caracteristicas
essenciais e peculiares a existéncia de modo que possibilita a compreensdo das determinacdes
do ser e da realidade humana do ser-ai, do Dasein, que se distingue das determinacGes do ser
dos entes ndo conformes ao modo do ser-ai, isto €, dos entes intramundanos e de suas
categoriza¢Ges como simples coisas.

Neste sentido existéncia e mundo compreende a transcendéncia do Dasein como ser-
ai, ou seja, mundo € transcendéncia na medida em que se constitui no ambito de realizacdes
de projeto do Dasein, considerando que este ente estd junto ao mundo e com o mundo.
Podemos dizer que o carater de existéncia se mostra na facticidade ou na efetividade do ser-ai
ao ser-langado-no-mundo, em meio aos outros entes. Desse modo, a existéncia precede o
Dasein e suas possibilidades ndo sdo aberturas para o futuro, mas uma recorréncia ao passado
e sO faz reapresentar o passado como futuro. Nessa direcdo o transcender enquanto projetar é
uma impossibilidade radical do seu ser e do nada que lhe € constitutivo. Sendo assim, néo
resta outra alternativa auténtica a ndo ser projetar esse mesmo nada. Sobre isto nos diz

Heidegger,

Entretanto, isso ndo ocorre porque o Dasein se acharia de inicio,
encapsulado num “interior” que se opde ao exterior, mas porque, como Ser-
no-mundo, ao compreender, ele ja se acha “fora”. O que se pronuncia ¢
justamente o estar fora, isto, 0 modo cada vez diferente da disposicdo ou do
humor que alcanca toda a abertura do ser-em (HEIDEGGER, 1989, p. 221).



63

Isto significa que neste compreender-se “... 0 Dasein é seu fundamento, ou seja, € de
tal modo que ele compreende a partir de possibilidades e, assim se compreendendo, é o ente
lancado” (HEIDEGGER, 1993 p . 73). E, ao ser langado ele se compreende na possibilidade
da impossibilidade, mas tal condicdo significa dizer que o Dasein ao reconhecer-se no seu
modo auténtico néo retire a sua condicao finita dessa compreensdo e que na condic¢do de ser-
ai ele deve sempre se compreender como projeto de possibilidades.

O Projeto de possibilidades, em conformidade com sua esséncia, vai ficando cada vez
mais enriquecido frente a posse na qual o projetante se encontrava anteriormente. Mas
semelhante posse s6 pode pertencer ao ser-ai porque este, enquanto projetante sente-se imerso
no meio do ente. Mas, com isso e em consequéncia de sua facticidade, o ser-ai ja perde outras
possibilidades. Contudo, € justamente esse perda de determinadas possibilidades que pde
adiante do ser-ai com seu mundo as possibilidades realmente alcancaveis no projeto do
mundo.

Poderiamos dizer que a existéncia €& primordialmente a possibilidade de
estabelecermos relacBes com os outros, moramos nas possibilidades intrinsecas no encontro
com as coisas, com 0s entes intramundanos que vem ao nosso encontro. E este, a0 mesmo
tempo em que nos envolve, nos aproxima, nos distancia das coisas, mas € justamente neste
aproximar-se e neste distanciar-se que existimos junto ao mundo, somos langados ao encontro
com o mundo e no mundo. Assim Heidegger nos faz compreender que, “A expressao ‘sou’ se
conecta “junto’; eu sou diz respeito por sua vez: eu moro, me detenho junto... a0 mundo,
como alguma coisa que, deste ou daquele modo, me ¢ familiar... ‘eu sou’ significa morar
junto a...” (HEIDEGGER, 1993 p. 92). Significa dizer que na medida em que o Dasein é
fundamentalmente um ser-no-mundo, sua existéncia acontece nos modos de ser-em, do ser-

com, ser-junto, a mundanidade do mundo. Pois como nos diz Heidegger,

Enquanto conjunto categorial das estruturas ontolégicas de um ente
determinado, que vem ao encontro dentro do mundo, a “natureza” nunca
poderé tornar compreensivel a mundanidade. Do mesmo modo, o fenémeno
da “natureza”, no sentido do conceito roméantico de natureza, s6 podera ser
apreendido ontologicamente a partir do conceito de mundo, ou seja, através
da analise do Dasein (HEIDEGGER, 1993 p. 106).

Neste sentido, ndo estamos apenas ao lado de algo dado ou disposto, a exemplo dos
pratos que estdo postos a mesa, porque a existéncia ndo pode ser compreendida na forma
isolada das relagbes com o mundo. Isto implica dizer que a no¢do de mundo no pensamento

heideggeriano esta ligada ao campo constitutivo pelas relagdes do Dasein com as coisas que



64

estio a mao e as que ndo estdo nesta relacdo utensiliar ou de serventia dos entes
intramundanos. Sendo assim, a nocdo de mundo visa a interpretacdo do Dasein em seu
relacionar-se em conjunto. A palavra mundo faz parte integrante da expressdo ser-no-mundo,
que designa o modo de ser do dasein situado no meio dos outros entes e relacionando-se com
eles. Neste caso, mundo significa o conjunto relacional, situacional do Dasein com os demais
entes que o cercam, formando assim uma totalidade de um campo de relacGes utensiliares do
Dasein.

Nesse ambito Heidegger utiliza a expressdo ser-no-mundo como o mesmo significado
de mundanidade. Implica dizer que falar de mundanidade é fazer referéncia ao ser-no-mundo.
Portanto, o Dasein sé pode ser compreendido como sendo um ser-no-mundo, compreensao
esta retirada da analitica existencial, ou ainda, é na existéncia que o Dasein esta na abertura,
ou seja, realiza-se descobrindo ou desvelando-se.

No modo proprio da abertura o Dasein se revela para si mesmo, exercendo o papel
hermenéutico. Deste modo, o Dasein se dirige em direcdo as coisas para ocupar-se com elas,
para esta junto a elas, uma vez que € no modo da ocupacao que ele da sentido e significado ao
mundo circundante. Conforme Heidegger, “A partir da ocupagdo e do que nela se compreende
é que se pode entender a ocupacao da preocupacdo. O outro se descobre, assim antes de tudo,
na preocupacao das ocupagoes” (HEIDEGGER, 1989, p. 176).

Neste sentido € a partir do manuseio que o Dasein estabelece uma relagdo de serventia
com os entes intramundanos, e de preocupacdo com os outros Dasein. E deste modo que nos
encontramos no mundo. Nunca estamos a s6s, quer dizer, ndo ha uma suspensdo do mundo.
Este é sempre e por toda parte encontro com 0s outros, um estar-no-mundo com 0s outros, no
ocupar-se e no comunicar-se na fala e nos discursos teoricos.

Mas apesar desse ocupar-se com as multiplas ocupacGes mundanas, a existéncia no
mundo ndo nos arranca da soliddo propria que cada Dasein carrega consigo mesmo. Isto
implica dizer que estar junto € reconhecer-se com e também no mundo compartilhado do

Dasein que se compreende como um ser-com-0s-outros. Sobre isto nos diz Heidegger,

“com” e “também” devem ser entendidos existencialmente e nao
categoricamente. Na base desse ser-no-mundo determinado pelo com, o
mundo é sempre compartilhado com os outros. O mundo do Dasein é mundo
compartilhado. O ser-em € ser-com 0s outros. O ser-em-si intramundano
destes outros € co-presenca (HEIDEGGER, 1989, p. 170).



65

Assim, o ser é sempre ser ser-com mesmo na soliddo e isolamento, o Dasein é sempre
co-presenca, portanto ele estd sempre na fuga de si mesmo para dirigir-se aos outros. Para

esclarecer melhor o que foi posto, vejamos o0 que nos diz Heidegger,

para evitar esse mal-entendido, é preciso atentar em que sentido se fala aqui
dos “outros” ndo significa todo o resto dos demais além de mim, do qual o
eu se isolaria. Os outros, ao contrario, sdo aqueles dos quais, na maior parte
das vezes, ninguém se diferencia propriamente, entre os quais também se
estd. Esse estar também com 0s outros ndo possui o carater ontologico de um
ser simplesmente dado “em conjunto” dentro de um mundo (HEIDEGGER,
p. 169-170).

Assim sendo Dasein se compreende como um projeto inacabado da sua existéncia no
mundo e estar-lancado no mundo consiste num modo de ser do Dasein que se compreende no
complexo deste encontro assim como no desencontro com 0 que esta junto a ele, préximo,
mas sempre tdo distante. Isto implica dizer que estar-lancado designa um modo existencial
constitutivo do Dasein, que esta relacionado com necessidade de inserir-se numa variedade de
conjuntos: historico, 6ntico, factual, relacional, situacional, etc. O estar-lancado traduz o
exercicio e 0 acontecimento do Dasein.

Esse caracteriza o exercicio da responsabilidade e da co-responsabilidade no
compreender-se no sentido de pertenca e de co-pertenca com o outro. Assim nos damos conta
da existéncia dos outros. Pois, é na experiéncia de estar junto e na condi¢do de ser-com que
compartilhamos o eu, o tu, o ele e assim atingimos a esfera da convivéncia na medida em que
0 Dasein realiza sua existéncia comum e individual num saber-ser responsavel consigo
mesmo e com o outro. Esta compreensdo reciproca pode ser reconhecida na maioria das vezes
na singularidade das ocupagdes mais comuns quando estamos juntos numa partida de futebol,

de xadrez, numa audiéncia, na sala de aula, etc.

Também ‘ocupar-se” da alimentagdo e vestuario, tratar do corpo doente ¢
preocupagdo... O ser por um outro, contra um outro, sem 0S outros, 0 passar
ao lado de um outro, 0 ndo sentir-se tocado pelos outros, sdo modos
possiveis de preocupacdo. E precisamente esses modos que mencionamos,
de deficiéncia de indiferenca caracteriza a convivéncia cotidiana de um com
o outro (HEIDEGGER, 1989, p. 173).

A preocupacdo se desdobra no mundo as ocupagOes, dos projetos a realizar, dos
afazeres. Estes modos de ser-em alcangam de imediato a presenga do outro e assim a
existéncia consiste nesse estar junto com os outros, na convivéncia compreendida na co-

existéncia cotidiana das possibilidades dos modos de ser do Dasein.



66

Nesse sentido a preocupagdo com 0s outros enquanto estar junto s6 é possivel no solo
do cuidado, na convivéncia com o outro, quer dizer, no reconhecimento do si mesmo no
outro. Convivéncia consiste assim no cuidado compartilhado nas relagdes sociais, académicas,

econdmicas, politicas, etc. Portanto, Heidegger nos faz compreender que,

Em seu modo de ser originario, o Dasein ja esta sempre “fora”, junto a um
ente que Ihe vem ao encontro no mundo ja descoberto. E o deter-se
determinante junto ao ente a ser conhecido ndo é uma espécie de abandono
da esfera interna. De forma alguma. Nesse “estar fora”, junto ao objeto, o

Dasein esta “dentro”, num sentido que deve ser entendido corretamente
(HEIDEGGER, 1989, p. 101).

Neste sentido o mundo € entendido como uma regido ontologica na qual o ser-ai
existe, em que esta lancado para realizacdo de suas possibilidades de ser na abertura do seu
ser-ai, compreendido como uma determinacdo do horizonte significativo primario dos
possiveis modos de ser do ser-ai. Poderiamos dizer que dasein nunca é afetado pelo objeto,
como ocorre com 0 sujeito que precisa conhecer o mundo. O Dasein carrega essa
compreensdo de mundo e mundo é também um modo proprio do Dasein, pois se compreende
e se interpreta como um ser-no-mundo, enquanto totalidade significativa de mundo.

Assim sendo 0s modos existenciais e categorias sdo distintos: o termo categoria é
utilizado por Heidegger para exprimir o ente simplesmente dado. Por outro lado, 0s
existenciais remetem aos modos de ser fundamentais do Dasein, que se manifesta mediante
possibilidades. Com isto, o procedimento para a analitica existencial, que se encaminha para a
busca do sentido ser, s se realiza ao estabelecer uma relagcdo com o0s outros entes, e esta sO
pode ser realizada em seu sentido Ontico-ontoldgico, quer dizer, a partir da diferenca
ontoldgica entre ser e ente. Neste ambito Heidegger nos faz compreender a primazia para se
compreender a questdo do sentido do ser.

Significa dizer que para Heidegger, a compreensdo dos modos possiveis de se
manifestar ao Dasein mediante 0s existenciais. Estes se constituem nos diversos modos do
Dasein sentir-se e relacionar-se, o que inclui os afetos e estados de humor que constitui a
angustia, a saudade, a soliddo, entre tantos outros modos. Neste sentido, Heidegger nos faz
compreender que o Dasein se compreende ontologicamente a partir dos entes, e do ser que ele
mesmo nado €, mas que lhe vem ao encontro “dentro” do seu mundo. Este ¢ compreendido
como parte integrante da expressdo ser-no-mundo.

De modo distinto da ontologia fundamental, a ontologia tradicional ocupous-e em

conceber o ser a partir do conceito natural de mundo, quer dizer, a compreensao de ser era



67

retirada dos entes simplesmente dados. Essa compreensdo de ser se dava por meio de entes
como: homens, arvores, livros, cadeiras, quadros, mesas, etc, quer dizer, se estabelecia apenas
uma relacdo de entes extensos e distintos que ocupavam um mesmo lugar dentro do espaco.
Tal compreensao serviu de base para a fundamentacdo das ciéncias positivas e a determinagédo

do ser, permaneceu presa aos entes. De acordo com Heidegger,

Esses entes, que podem ser determinados como estando “dentro” do outro,
tém o mesmo modo de ser do que é simplesmente dado, como coisa que
ocorre “dentro” do mundo. Ser simplesmente dado “dentro” de um dado, o
ser simplesmente dado junto com algo dotado do mesmo modo de ser, no
sentido de uma determinada relacdo de lugar, sdo caracteres ontol6gicos que
chamamos categorias. Tais caracteres pertencem ao ente ndo dotado do
modo de ser do Dasein (HEIDEGGER, 1989, p. 91-92).

Ora, 0 Dasein ndo € primeiro, para depois se reconhecer no mundo. Ser-no-mundo ja é
parte constitutiva do seu modo ser enquanto ser-ai. Isto implica dizer que ndo ha mundo sem
Dasein, considerando que so ele se compreende e se interpreta como um ser-no-mundo. Este
modo de compreensdo se origina na pré-compreensdo que o Dasein tem de si como ser-ai que
se relaciona com o mundo; compreensao esta do tipo relacional, quer dizer, retirada da relacdo
do seu ser que enquanto ser-em se compreende na reciprocidade do seu ser com 0s outros,
com o mundo.

O ocupar-se torna-se um modo essencial do Dasein compreender-se no pré da
compreensdo do seu ser. Ao carregar consigo este pré do seu ser ele compreende sua
existéncia como abertura e possibilidade e esta permite que o Dasein se relacione com o0s
outros ndo dotados do carater das possibilidades constitutivas do seu ser, isto o faz desse ente
um ser-descobridor ou que realiza-se em descobrindo. Assim como mostra Heidegger,

Um ente s6 podera tocar um outro ente simplesmente dado dentro do mundo
se, por natureza, se tiver o modo do ser-em, se, com seu Dasein, ja se lhe
houve sido descoberto um mundo. Pois a partir do mundo o ente podera,
entdo revelar-se no toque e, assim, tornar-se acessivel em seu ser
simplesmente dado (HEIDEGGER, 1989, p. 91-92).

Neste sentido, os entes descobertos mostram, sobretudo o modo de ser do préprio
Dasein, que compreende 0 seu ser mais proprio no sentido de um certo ser simplesmente dado
de fato, ou seja, ele retira estrutura pre-compreensiva 0 seu carater ontologico, que ao
encobrir-se se descobre no aberto, em cujo projetar-se se mostra um existencial constitutivo

do seu ser-ai. E deste pré que o Dasein se diferencia fundamentalmente dos entes



68

simplesmente dados, quer dizer, a pedra €, 0 sapato €, mas somente o Dasein carrega consigo
essa capacidade de diferenciar-se dos demais entes que estd a méo e, portanto isolados do
conjunto dos existenciais.

Com isto, Heidegger insiste em tratar o conceito de mundo considerando seu carater
existencial-ontoldgico, ou seja, este carater corresponde a um conceito da analitica existencial

de mundanidade. Por isto Heidegger afirma que,

na estrutura da mundanidade do mundo reside o fato de os outros ndo serem,
de saida, simplesmente dados como sujeitos soltos no ar, ao lado de outras
coisas. Eles se mostram em seu ser-no-mundo, empenhado nas ocupagdes do
mundo circundante, a partir de seu ser que, no mundo, estd a mao
(HEIDEGGER, 1989, p. 175).

Deste modo Heidegger nos faz compreender que o substantivo mundanidade exprime
0 modo como o0 mundo se revela ao ser-ai, na medida em que é um existencial e, nos remete
ao conjunto de seus existenciais. E por isto que o termo mundanidade significa o inico modo
de fazer referéncia a existéncia enquanto ser-no-mundo e nunca aos entes simplesmente
dados, para os quais cabe a designacdo de intramundanos. Portanto, a investigacdo de mundo
a qual corresponde a um conceito existencial ndo pode se da sendo no campo da tematizacao
do ser-ai. Porém, isto ndo quer dizer a investigacdo deva deixar de lado os entes

intramundanos e seu ser. Pois, como nos mostra Heidegger,

terminologicamente, o adjetivo mundano indica, portanto, um modo de ser
do Dasein e nunca o modo de ser de um ente simplesmente dado “no”
mundo. O ente simplesmente dado “no” mundo, designamos de
intramundano ou pertencente ao mundo (HEIDEGGER, 1989, p. 106).

Sendo assim Heidegger nos faz ver que analise ontoldgica da mundanidade do mundo
necessita ser tratada com muita cautela, ou seja, deve ser tratada no horizonte da cotidianidade
do ser-ai e considerada tanto do ponto de vista édntico como ontoldgico; de modo que o
fendmeno da mundanidade possa ser compreendido no conjunto da relacdo entre ser-no-
mundo. Pois, “Para se ver o mundo €, pois, necessario investigar o ser-no-mundo cotidiano
em sua sustentagao fenomenal” (HEIDEGGER, 1989, p. 107). Implica dizer que ndo se trata
de um mundo espacial, ou seja, conforme a tendéncia ontologica cartesiana que consiste em

interpretar o mundo como uma res extensa em oposicao a isto nos diz Heidegger,

ao contrario, o Dasein tem seu proprio “ser no espago” o qual, no entanto, s6
é possivel com base e fundamento no ser-no-mundo em geral. N&o se pode,



69

por conseguinte, esclarecer ontologicamente o0 ser-em mediante uma
caracterizacdo Ontica, dizendo; o ser-em um mundo é uma propriedade
espiritual e a “espacialidade” do homem ¢ uma qualidade de seu corpo,
fundada sempre numa corporeidade. Pois, com isso, se estaria novamente
diante do ser simplesmente dado de uma coisa espiritual assim qualificada
junto a uma coisa corporal, permanecendo obscuro o ser como tal do ente
assim composto (HEIDEGGER, 1989, p. 94).

Deste modo a “Analise da mundanidade circundante e da mundanidade em geral s6
pode ser evocada em contraposicdo a ontologia cartesiana de mundo, bem como, no que se
refere a0 mundo circundante do mundo circundante e a espacialidade do Dasein”
(HEIDEGGER, 1989, p. 107). Pois, para entender a abrangéncia do mundo circundante do
ser-ai, faz-se necessario explicitar previamente o que Ihe vem ao encontro primeiro — se este é
determinado o que lhe vem ao encontro primeiro — se este é determinado como um ente
simplesmente dado ou como um ente que estd diante da mdo. O Dasein se reconhece na
manualidade do mundo na sua relacdo dntica com a existéncia. Esta manualidade lhe pertence
na medida em que a pertenca do mundo lhe vém ao encontro através dos entes intramudanos.

Como nos diz Heidegger,

0 ente se descobre na medida em que esta referido a uma coisa como o ente
gue ele mesmo é. O ente tem com o ser que ele é algo junto. O caréater
ontolégico do manual é a conjuntura. Na conjuntura se diz: algo se deixa e
faz junto. E essa remissdo de “com.. junto...” que se pretende indicar com o
termo referéncia. Conjuntura é o ser dos entes intramundanos em que cada
um deles ja, desde sempre liberou-e. Junto com ele, enquanto ente, sempre
se da& uma conjuntura. O fato de se dar uma conjuntura constitui a
determinagdo ontoldgica do ser deste ente e ndo a uma afirmagdo Ontica
sobre ele (HEIDEGGER, 1989, p. 128).

assim sendo, ndo é possivel se chegar a estrutura ontoldgica do ser do Dasein tomando
como via de acesso o fendmeno mundo, através de entes simplesmente dados, uma vé que o
seu ser é indeterminado e sua estrutura depende das possibilidades dos modos de ser do seu
ser-ai. Deste modo, dizer o ser-ai compreende o0s entes intramundanos na relacdo de uso e
compreende a si mesmo quando porque Ihe pertence um duplo primado.

Neste ambito, a manualidade s6 pode ser compreendida como um modo originario,
quer dizer, no pré do ser-ai que se compreende e se interpreta numa totalidade significativa,
considerado na referéncia, ou seja, na designacdo das diferentes relacbes que compdem as
ordens de remissdo do conjunto utensiliar que constitui a manualidade “Num sentido
extremamente formal, em que toda referéncia ¢ uma relacdo” (HEIDEGGER, 1989, p. 120) e

nesta medida se constitui o deixar e fazer em conjunto. Deste modo, “Conhecer, ao contrario ¢



70

um modo do Dasein fundado no ser-no-mundo (HEIDEGGER, 1989, p. 120). Neste sentido
sO o Dasein possui acesso ao conhecimento e, €, portanto, o Unico ente capaz de colocar a
questdo ou de questionar este ou aquele modo de ser dos entes. Neste sentido, a razdo de ser
ultima do seu ser, o fundamento, é a liberdade, quer dizer, € deixar que o ente o0 seja. O
Dasein revela-se assim como um ente que de fato existe, sem ter-se colocado no mundo por
conta prépria, e, por outro lado, como existéncia enquanto possibilidade de atualizar-se.

Heidegger nos mostra da necessidade de se estabelecer uma discussdo com as ciéncias
empiricas ou positivas como também com a metafisica tradicional, considerando, assim o
modo Ontico das ciéncias e, ontoldgico-categorial da metafisica tradicional, mas que séo
modos co-determinantes do sentido ontoldgico-existencial, cujos modos atingem o fendbmeno
existencial do mundo e, podem “Dirigir-se para... e apreender, 0 ser-ai que ndo sai de uma
esfera interna em que antes estava encapsulado” (HEIDEGGER, 1989, 101). Para dai
estabelecer uma relacdo com os entes intramundanos que Ihe vém ao encontro, uma vez que
enquanto ser-ai, tem a compreensao de si e das coisas em seu sentido ontoldgico-existencial.

Sua estrutura ontoldgica antecede qualquer determina¢do num sentido de esta “dentro”
e “fora”, na medida em que o mundo significa o conjunto de relagdes. Que abarca uma
totalidade relacional. Assim, a totalidade e transcendéncia do ser-ai é compreendida como
uma referéncia que designa as diferencas das relacGes que compdem as ordens de remissdo do
conjunto utensiliario, dos entes intramundanos. Cabe-nos ainda assinalar que o Dasein se
depara com as diferentes significacdes de mundo, se vé frente ao seu nada, e se reconhece na
distingdo do todo. Por sua vez este nada ndo quer dizer um limite, um fim, mas a condicdo do
reconhecimento de sua esséncia como um projeto inacabado.

Em sua obra Ser e Tempo Heidegger tematiza o fendmeno da mundanidade do mundo
e visualiza 0 modo no qual a constituicao existencial do pré do Dasein se compreende como
disposicdo e como esta é identificada numa vasta gama dos estados emocionais do Dasein,

nomeados como estados de humor.

3.2 O SIGNIFICADO DA ANALITICA EXISTENCIAL DOS HUMORES

Ao nomear os estados afetivos de humor, Heidegger nos faz compreender o0s
equivocos em relacdo a psicologia dos humores, considerados até entdo como um mero objeto
intencional. Neste sentido ndo existe um humor disto ou daquilo, assim como ndo existe um
medo de... ou alegria de..., ou seja, ndo se refere a um objeto em particular nem constitui

numa adverténcia quanto ao valor bioldgico de uma situacdao. Dai nos diz Heidegger “Os



71

fendmenos, de hd muito conhecidos e onticamente sempre considerados pela filosofia, tém o
nome de afetos e¢ sentimentos” (HEIDEGGER, 1989, p. 1930. Entretanto, Heidegger nos
esclarece que, “A primeira interpretagdo nao foi desenvolvida e sistematizada no campo da
psicologia, foi investigada mais precisamente por Aristoteles na “Retdrica”. Ao contrério da
interpretagéo tradicional do conceito de retorica como uma espécie de “disciplina”, ela deve
ser apreendida como “a primeira hermenéutica sistemdtica da convivéncia cotidiana com os
outros” (HEIDEGGER, 1989, p. 1930 ou seja, disposi¢do no modo da interpretagdo de
Aristoteles deve ser entendida como um modo existencial essencial que melhor evidencia o
carater do ser-ai. Para dar prosseguimento a esta compreensdo na referéncia da disposi¢do em

seu carater ontolégico Heidegger nos diz que,

esse “fato de ser”, carater ontologico do Dasein, encoberto em sua
proveniéncia e destino, mas tanto mais aberto em si mesmo quanto mais
encoberto, chamamos de estar-lancado em seu pré, no sentido de, enquanto
ser-no-mundo, esse ente ser sempre 0 seu pré. A expressdo estar-langado
deve indicar a facticidade de ser entregue a responsabilidade. Esse “fato de
ser e ter de ser”, aberto na disposi¢do do Dasein, ndo é aquele “fato” que, do
ponto de vista ontoldgico-categorial, exprime a fatualidade pertencente ao
ser simplesmente dado. Esse s6 se faz acessivel numa constatacdo
observadora. Em contrapartida, deve-se conceber o fato aberto na disposicéo
como determinagdo existencial deste ente que é, no modo de ser-no-mundo
(HEIDEGGER, 1989, p. 189).

Neste sentido, tais caracteristicas sdo fundamentais na medida em que podem
contribuir na discussdo da analitica existencial do fendmeno dos humores, cujos
desdobramentos devem nos levar ao fendmeno da mundanidade do mundo. Nesta medida
nenhum ente nos ameacaria se ndo tivesse um ente que se compreendesse e Se interpretasse na
disposicdo de seu carater ontolégico e que se exprimisse enquanto fonte de indmeras
derivacOes e composicOes de seus humores. Dai nos diz Heidegger “O humo revela” como
alguém esta e se torna”. E nesse “como alguém estd” que o humor conduz o ser para 0 seu
“pré” (HEIDEGGER, 1989, p. 188). Significa dizer: o ente que possui o carater de Dasein é 0
seu pre e desde sempre se dispe implicita ou explicitamente em seu estar-lancado. Portanto,
“E na disposigdo, que o Dasein ja sempre se colocou sempre diante de si mesmo e ja sempre
se encontrou, ndo como percep¢do mas como um dispor-se no humor” (HEIDEGGER, p. 189-
190).

Neste ambito Heidegger esclarece que no estado de humor, o Dasein ja sempre se

abriu numa harmonia com o ente, cuja responsabilidade do Dasein esta entregue a seu ser.



72

Abertura néo significa conhecido como tal. E justamente na cotidianidade
mais indiferente e inocente, o ser do Dasein pode irromper na nudez “do que
¢ e tem de ser”. A pureza “do que pode ¢” se mostra, enquanto proveniéncia
(Woher) e o destino (Wohin) permanecem obscuros. O fato do Dasein ndo
“ceder” a tais humores na cotidianidade, isto ¢, de ndo perseguir a abertura
que eles realizam e ndo se deixar levar pelo que assim se abre, ndo constitui
uma prova contra o seu fato, mais sim um testemunho. Na maior parte das
situacdes Ontico-existenciarias, 0 Dasein se esquiva ao ser que se abre no
humor; do ponto de vista ontoldgico-existencial, isso significa: naquilo de
que o humor faz pouco caso, o Dasein se descobre entregue a
responsabilidade do pre. E no proprio esquivar-se que o pre se abre em seu
ser (HEIDEGGER, 1989, p. 189).

Deste modo o ser-ai enquanto ser-no-mundo se compreende na disposi¢cdo, no aberto
no sentido em que “pode irromper” na abertura “do que é e tem de ser”, ou seja, pode fazer-se
ouvir, pode-se deixar revelar. E nesta abertura do ser-ai que o mundo acontece e nele realiza-
se se descobrindo como num jogo do ganhar-se ou do perder-se. Ou seja, quando faz uma
escolha estd sempre deixando outras para tras. Portanto, “a expressdo estar-lancado deve
indicar a facticidade de ser entregue a responsabilidade”, ou seja, deve indicar o carater
ontoldgico do ser-ai na existéncia. Pois, enquanto ente entregue a responsabilidade de seu ser,
ele também esta na responsabilidade de ja se ter sempre encontrado — no encontro que se da
numa fuga. Fugir adquire assim o significado indireto de um desviar-se indireto porque nem
toda fuga se constitui necessariamente num desviar-se. Por outro lado o enviar-se também se
constitui um modo de ser do ser-ai compreender-se no seu modo mais originario da
autenticidade, quer dizer, compreender-se na possibilidade finita do seu existir.

Sendo assim Heidegger esclarece que se desviar e enviar se refere ao carater
ontoldgico do ser-ai compreender-se e interpretar-se na existéncia e em seus desdobramentos
advindos da existencialidade ou da transcendéncia constituida pelos atos de apropriacdo das
coisas do mundo, em que cada Dasein pode compreender-se na: singularidade, autenticidade e
inautencidade, considerando-se ai as respectivas tensdes que abrangem o fenébmeno da
analitica existencial dos humores.

Neste ambito Heidegger utiliza o termo cura (Sorge) para remeter & totalidade do
Dasein. Deste modo a cura (SOrge) é concebida como cuidado, e, como modo basico de ser
de Dasein este cuidado € ndo menos originalmente ocupacdo e isto se Dasein é
essencialmente ser-no-mundo. Da mesma forma, este modo béasico de ser de Dasein é
preocupacdo, na medida em que Dasein € ser-um-como-0-outro.

Contudo é no modo do envio, ou seja, no modo préprio ou auténtico que o Dasein se

recolhe no si mesmo, no acontecimento singular compreendido apenas na liberdade para a



73

morte sem equivoco, subtraindo-se assim da existéncia. Pois, “Apenas a liberdade para a
morte da ao Dasein um objetivo inequivoco e impele a existéncia para a sua finitude. Pois,
sendo uma vez concebida, a finitude arranca o Dassein da infinita varidade de possibilidades
imediatas que se Ihe apresentam, do contentamento e da negligéncia despreocupada, trazendo-
0 para a simplicidade do seu envio. Isto € o que chamamos de acontecimento original de
Dasein, 0 acontecimento que se encontra na decisdo auténtica e no qual o Dasein se transmite
para si mesmo, livre para a morte, em uma possibilidade herdada, ¢ ainda assim escolhida”
(INWOOD, 1999, p. 47-48). Significa dizer que é no sentido de propriedade, do apropriar-se
que o Dasein exprime o seu modo de ser auténtico. Pois, como nos diz Heidegger,

Mesmo que o Dasein estivesse que 0 Dasein estivesse “seguro” na fé de seu
destino (Wohin) ou pretendesse saber a sua proveniéncia mediante um
esclarecimento racional, nada disso diminuiria o seguinte fenébmeno: o
humor coloca o Dasein diante do fato de seu pre que, como tal, se Ihe impde
como enigma inexoravel (HEIDEGGER, 1989, p. 190).

Mas Heidegger nos diz que € no modo do carater ontologico da disposicdo (abertura)
que o Dasein desde sempre ja se encontra lancado no mundo e o fato de estar-langado impde
ao ser-ai um enigma inexoravel que jamais poderia ser desconsiderado, mesmo que estivesse
seguro na fé ou pretendesse saber a sua proveniéncia mediante esclarecimento racional, na
medida em que ao ser-lancado, o ser-ai se cmpreende no pre que antecede qualquer
conhecimento e vonta, ou seja, é pré-tematico e, que, portanto ultrapassam o modo de
compreensdo das possibilidades de abertura que na descoberta dos entes ndo dotados do seu
carater se faz como ser-descobridor do seu ser-ai e, que ainda assim permanece no
encobrimento do seu ser.

Deste modo ao estar-lancado no mundo o ser-ai se diferencia do acontecer e dos
acontecimentos, uma vez que, no acontecimento singular do seu acontecer ele se remete para
0 seu modo mais auténtico, ou seja, se recolhe na finitude que Ihe é intransferivel. Por outro
lado € no desviar-se dos acontecimentos que o ser-ai enquanto ser-no-mundo hovamente se
lanca para as infinitas possibilidades de projetos a serem realizados que se configuram
cotidianamente no seu modo de ser mais improprio ou inauténtico.

Neste sentido Heidegger exprime as particularidades fundamentais que caracterizam o
modo proprio da disposicdo do Dasein que enquanto ser-ai pode compreender-se em seu
carater ontologico, ou seja, pode compreender-se na efetividade da existéncia em que o ser-ai
e estar-langado, portanto, como existencial deste ente que €, no modo de ser-no-mundo. Nesta

medida o ente que possui o carater do Dasein é o seu pre, no sentido de se dispor implicita ou



74

explicitamente, em seu estar-langado. Implica dizer que o pre remete o ser-ai a0 movimento
de aproximac&o, uma vez que, o pre € parte constitutiva da dindmica do seu ser, para se evitar
um desvio de interpretacdo que o sentido de ex-sisténcia suscitaria caso permanecesse Nno
sentido metafisico de exteriorizacdo, realizacdo, objetivacdo e operacionalizacdo de uma
esséncia. O “ex” firma uma exterioridade, mas interior ¢ exterior fundam-se na estruturacéo
do ser-ai e ndo ao contrario. Portanto, “a disposi¢do dos humores ndo vem de “fora” nem de
“dentro”. Ela cresce a partir de si mesmo como modo de ser-no-mundo” (HEIDEGGER,
1989, p. 1919). Nisto reside o carater essencial da disposicao, ou seja, se constitui num modo
fundamental da abertura igualmente originaria de mundo, de co-presenca e existéncia. Nesta
medida o sentido primario de uma circunvisdo deve ser compreendido como uma construcdo
do mundo cotidiano das ocupacgdes que ndo é cega, mas guiada por uma visdo de conjunto, a
circunvisdo, que abarca o material, o usuario, o uso, a obra, em todas as suas ordens. Portanto,
circunvisdo consiste no modo de conhecer préprio da ocupagdo no mundo doméstico. Assim

nos diz Heidegger,

numa ocupacao dotada de circunvisdo, deixar e fazer vir ao encontro tem o
carater de ser atingido, como agora se pode ver mais agudamente a partir da
disposi¢do. Do ponto de vista ontoldgico, inutilidade, resisténcia, ameaca,
sdo apenas possiveis porque o ser-em como tal se acha determinado
previamente em sua existéncia, de modo a poder ser tocado dessa maneira
pelo que vem ao encontro dentro do mundo. Esse ser tocado funda-se na
disposicdo, descobrindo o mundo como tal, no sentido, por exemplo de
ameaga. Apenas o que ¢ na disposi¢do do temor, o ndo temor, pode descobrir
0 que estd a mdo no mundo circundante como algo ameacador. O estado de
humor da disposigéo constitui, existencialmente, a abertura mundana do ser-
ai (HEIDEGGER, 1989, p. 192).

Neste ambito Heidegger esclarece é na disposicdo que o ser-ai permite ser tocado
dessa maneira pelo que vem ao encontro dentro do mundo. Sendo esta a caracteristica
ontoldgica essencial da disposicdo, na medida em que do ponto de vista ontoldgico, deve-se
deixar o encontro primario com o mundo ao “simples humor”. Portanto, ser tocado em seu
aproximar-se e em seu juntar-se, que se funda na disposicdo. Neste sentido apenas o ente que
é na disposicéo do temor, pode descobrir 0 que vém ao encontro no mundo circundante, como

algo ameacador. Pois, para Heidegger,

a disposigéo subsiste existencialmente um liame de abertura com o mundo, a
partir do qual algo que toca pode vir ao encontro. Do ponto de vista
ontolégico-fundamental, devemos em principio deixar a descoberta primaria
do mundo ao “simples humor” (HEIDEGGER, 1989, p. 192).



75

Portanto, ndo se trata de uma visao intuitiva, nem tampouco tedrica. Deste modo o ser-
ai se compreende desde sempre entrelagado no mundo e com o mundo na abertura que se da
na disposi¢do enquanto fendmeno existencial dos humores, ou seja, no modo em que 0 Dasein
enquanto ser-ai realiza-se em descobrindo. Este modo constitui-se na abertura e nesta se
estabelece uma relagdo com o ente intramundano. Esta acontece no “simples humor”, porque
0 humor descobre mundo, ou seja, ele sempre j& descobriu 0 ser-no-mundo como um todo, na
medida em que revela nosso ser-langcado no mundo, e nos torna capaz de responder aos entes
dentro do mundo. Mas 0s humores ndo sdo estados psiquicos ou sentimentos que nascem no
eu ou no sujeito.

Tais humores ndo séo subjetivos nem objetivos. Ontologicamente somente estando em
um humor é que podemos ser tocados por algo. Este algo é a condicdo de possibilidade aberta,
uma vez que Dasein ndo é algo simplesmente dado que possui de quebra habilidade de poder
alguma coisa. Pois, primariamente Dasein € possibilidade de ser. Todo Dasein é o que pode
ser 0 modo em que é a sua possibilidade aproxima-se do poder-ser, cuja possibilidade consiste
em ser-livre, para o seu proprio poder-ser.

Neste sentido para a contemplacdo sem humor, nada aparece como manual, como um
utensilio a ser usado; ela nivela tudo ao plano do ser simplesmente dado uniforme, embora
também faca descobertas inacessiveis ao humor cotidiano. Mas até mesmo tal contemplagéo
possui um humor préprio no sentido de um ocupar-se, deter-se longamente junto ao ente a ser
conhecido. Com isto Heidegger nos diz que “Uma intui¢do pura, mesmo introduzida nas
artérias mais interiores de alguma coisa simplesmente dada, jamais chegaria a descobrir algo
como ameaca” (HEIDEGGER, 1989, 192).

Ou seja, a observacdo tedrica sempre reduziu o0 mundo a uniformidade do que é
simplesmente dado, uma vez que, dentro dessa uniformidade seu objetivo € encoberto,
portanto, a especializacdo € essencial a ciéncia, seu canon é a informacdo e resultados
utilizaveis, alcancados por meio de um certo método, diferente da filosofia e da arte. Deste
modo quantidade alguma de percepcdo, por mais longe que penetre no cerne mais intimo do
ente simplesmente dado, poderia jamais descobrir uma coisa tal como ameaca. Porém, nédo
podemos dizer dai que a ciéncia deve se guiar pelo fenbmeno da analitica dos humores.

Neste sentido Heidegger nos diz que a demonstragdo fenomenologica deve consistir
em “O de-monstrar” da constitui¢do ontoldgico-existencial de toda determinacdo e do
conhecimento na disposi¢cdo do ser-no-mundo ndo deve ser confundido com a tentativa de

abandonar onticamente a ciéncia ao “sentimento”, (HEIDEGGER, 1989, p. 193) e ainda,



76

por mais fortes que fossem a pressao e resisténcia, coisas como afec¢do ndo
ocorreriam se a resisténcia nao se descobrisse de modo essencial, se o ser
disposto no mundo j& ndo estabelecesse um liame com um ente
intramundano, trabalhado de modo privilegiado por humores (HEIDEGGER,
1989, p. 192).

Assim sendo Heidegger nos faz entender que a pesquisa fenomenolégica que trata dos
fundamentos ontol6gico-existenciais do fendmeno ainda permanecem confusos. Dai sua
afirmacéo de que a disposicéo,

2

ndo apenas abre o Dasein enquanto ser-ai em seu estar-lancado e
dependéncia do mundo ja descoberto em seu ser, mas ele prdprio € 0 modo
de ser existencial em que o ser-ai permanentemente se abandona ao “mundo”
e por ele se deixa tocar de maneira a se esquivar de si mesmo. A constituicdo
existencial desse esquivar-se sera evidenciada no fenémeno da de-cadéncia
(HEIDEGGER, 1989, p. 194).

Neste sentido, o Dasein € 0 modo de ser existencial em que permanentemente se
abandona ao mundo e por ele se deixa tocar de maneira a se esquivar de si mesmo na medida
em que se deixa ou determinar pelo ente. Heidegger esclarece que a compreensao de ser nao
pode estd essencialmente escondida sob a tradi¢do, ou seja, como “estado de alma”, “de
animo”. Pois, antes de qualquer psicologia dos humores, ainda bastante primitiva, trata-se de
ver este fendbmeno como um existencial fundamental e delimitar sua estrutura. Convém, por
isso, uma destruicdo da tradicdo. Neste medida interpretar a existéncia humana é como
interpretar um texto recoberto por séculos de exegese distorcida. De acordo com Heidegger,
precisamos estar certos de que nossa “posicao prévia’, nossa aproximagdao preliminar, &
“original e genuina”, e ndo adotada da tradicdo ou do impessoal.

Com isto Heidegger argumenta que, em seu discurso, a hermenéutica abarca outros
sentidos: Primeiro — porque é primordialmente interpretacdo, na medida em que desvela o
sentido do ser e as estruturas basicas do Dasein, ou seja, apresenta o horizonte para qualquer
outro estudo ontoldgico dos entes que ndo tém o carater do Dasein; segundo — porque elabora
as condicdes de possibilidades de qualquer investigacdo ontoldgica, e terceiro — porque a
prioridade ontoldgica de Dasein sobre os outros entes depende da sua possibilidade de

existéncia. Neste ambito nos diz Heidegger no paragrafo 83 de Ser e Tempo,

a tarefa das consideracGes até aqui realizadas consistia em interpretar, de maneira
ontoldgica e existencial, a totalidade originaria, a partir de seu fundamento, do Dasein de fato

nas possibilidades de sua existéncia propria e impropria. A temporalidade revelou-se como



7

esse fundamento e, portanto, como o sentido ontol6gico da cura... Por mais elucidadora que
possa parecer a diferenca entre o ser do Dasein que existe e 0 ser dos entes ndo dotados do
carater de Dasein (ser simplesmente dado, por exemplo), ela ndo passa de um ponto de partida
da problematica ontoldgica. Nao é algo com que a filosofia possa se tranquilizar. De hd muito
se sabe que a antiga ontologia trabalha com “conceitos de coisa” e que hd o perigo de se

“coisificar a consciéncia” (HEIDEGGER, m., 1993, p. 250-251).



78

A GUISA DE CONCLUSAO

No transito tedrico da presente pesquisa, 0s conceitos de ontologia, existéncia e mundo
serviram como fio condutor para uma contextualizacdo possivel da analitica existencial no
pensamento heideggeriano. Neste sentido, a abordagem tematica nos possibilitou uma
compreensdo distintiva da ontologia fundamental frente as ontologias regionais, que por um
lado, seguem o modelo das ciéncias positivas, ou seja; aquelas ciéncias constituidas nos
padrGes da moderna ciéncia da natureza, metodologicamente fundadas no célculo e na
consideracdo de uma mathesis universalis, de acordo com o modelo cartesiano.

Na ontologia fundamental, Heidegger distingue o carater dntico ou existenciario do
carater ontoldgico que se refere ao ser. Por exemplo, a propriedade empirica de um objeto é
uma propriedade Ontica e, no entanto, a ciéncia tratou de interpreta-Ia, direta ou indiretamente,
como uma espécie de ontologia, isto €, a partir de uma determinacdo do ser das coisas tal
como seriam em si mesmas. Por sua vez, a fenomenologia heideggeriana ao promover uma
analitica existencial visa o estabelecimento da diferenca entre ser e ente, que de acordo com o
filésofo somente podera ser compreendida e apreendida no modo indeterminado do ser dos
entes. E, conforme Heidegger, o ser-no-mundo nada tem do sujeito moderno porque a nogéo
de sujeito implica na contraposicdo do objeto, tradicionalmente entendido como ente
simplesmente dado. Dasein é desde sempre um ser e estar junto ao mundo, uma vez que com
este se relaciona e compreende. Ontologicamente a compreensdo € sempre e a0 mesmo tempo
interpretacdo por isso, a pergunta pelo ser remete ao ente, fato que constitui a circularidade
ou, o circulo hermenéutico.

Neste sentido, compreendemos porque a analitica existencial comporta uma anélise da
referéncia e da significancia, com base na abertura mundana constitutiva da existéncia e da
desconstrucdo dos conceitos tradicionais de existéncia, mundo, sujeito e subjetividade. Para
Heidegger, “O sujeito nunca existe antes como sujeito para em seguida no caso de haver
objetos presentes a mao, também transcender, (HEIDEGGER, 1988, p 35). Por esta razdo
Heidegger retoma ontologicamente o termo transcendéncia, uma vez que somente o Dasein,
enquanto se constitui originariamente no transcendents, transcende os entes em dire¢do ao
ser. Vimos precedentemente que esta ultrapassagem torna-se possivel na medida em que o
sentido ontoldgico de ultrapassagem se constitui num modo proprio do ser-ai. Pois, ingresso

no mundo ndo é nenhum processo no ente que entra, mas algo que acontece com o ente. E



79

este acontecer é o existir do estar-ai, que como existente transcende (HEIDEGGER, 1988, p.
77).

Nossa exposicao nos permite ainda afirmar que no ambito da ontologia fundamental a
interpretacdo hermenéutica do conceito de existéncia remete, a0 mesmo tempo, a diferenca
ontoldgica entre ser e ente, a desconstrugdo do conceito tradicional de tempo em favor da
temporalidade, ao conceito fenomenoldgico de mundo, transcendéncia, compreensdo, e
finitude, enquanto constitutivos dos modos de ser de Dasein. Neste sentido, podemos dizer
que a transcendéncia é o proprio ser-no-mundo, ou seja, 0 Dasein ndo existe sob a forma de
uma subjetividade consciente de si mesma e de seu mundo enquanto representacéo sua. Ele é
desde sempre e originariamente referido ao mundo. Do seu carater de referibilidade, pode-se
dizer que Dasein € transcendente e se mantém na compreensao implicita, de seu ser.

A compreensdo que constitui o Dasein possibilita remissdes nos modos de ser-com-
ou-outros, ser-com e ser-em, modos que compreendem o ser do Dasein enquanto ser-no-
mundo. Dando mais uma vez a palavra a Heidegger, podemos compreender que, o problema
da transcendéncia nao pode ser reduzido a questdo de como um sujeito sai de dentro de si e
chega a um objeto fora de si, em que se identifica o conjunto de objetos com a ideia de
mundo. A questdo é: do ponto de vista ontoldgico o que torna possivel que ente intramundano
venha ao encontro e possa ser enquanto aquilo que vém ao encontro, ser objetivado? A
resposta se acha no retorno a transcendéncia do mundo (HEIDEGGER, 1995, p. 168).

Concluimos afirmando que a via seguida pela pesquisa se configura num dos varios
modos de acesso ao problema do mundo e da existéncia na ontologia fundamental de
Heidegger, e que esta investigacdo, longe de apresentar uma conclusdo, pode ser vista como
um ponto de partida, com base no qual as analises aqui apresentadas podem ser retomadas sob

um novo horizonte.



80

REFERENCIAS

ABBAGNANO, Nicola. Dicionario de Filosofia. Trad. Alfredo Bosi. — 22 Ed. — Sdo Paulo:

Martins Fontes, 1988.

DUBOIS, Christian. Heidegger: Introducédo a uma Leitura. Traducdo Bernardo Barros Coelho
de Oliveira. Rio de Janeiro: Jorge Zahar. Ed. 2004.

GADAMER, Has-George. Verdade e Método; tracos fundamentais de uma hermenéutica

filosofica. Traducdo de Flavio Paulo Meurer. Petropolis: Vozes, 1997.

GILSON, E. L étre et [’ssence. Second edition, Paris: Liberaire Philosofique Jena Vrin, 1987.

HEIDEGGER, M. A Esséncia do Fundamento. Tradugdo de Artur Mordo. Lisboa: EdicGes
70, 1988.

. Carta sobre 0 humanismo. Traducao de Pirandela Gomes. Lisboa:

Guimaraes Editores, 1995.

. Que é Metafisica? In Conferéncias e escritos filoséficos. Traducdo de
Ernildo Stein. Sdo Paulo: Nova Cultural, 1999. (Os Pensadores).

. Ensaios e Conferéncias. Tradu¢do de Emmanuel Carneiro Ledo, Gilvan

Fogel, Méarcia Sa Cavalcante Schuback. Petrépolis: Vozes, 2001.

. Introducéo a Metafisica. Traducdo de Emmanuel Carneiro Ledo. Rio de

Janeiro: Edi¢Ges Tempo Brasileiro, 1987.

. Que € uma Coisa? Doutrina de Kant dos principios transcendentais. Traducao

de Carlos Moruj&o. Rio de Janeiro: Edicdes 70, 1987.



