
 
 

 
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

(MESTRADO) 

 

 

 

 

MARCIO LIMA DO NASCIMENTO 

 

 

DO MAL-ESTAR EM FREUD AO MAL-ESTAR EM BAUMAN 

 

 

 

 

 

 

 

João Pessoa - PB 

2014 



 
 

 
 

 

MARCIO LIMA DO NASCIMENTO 

 

 

 

 

 

 

DO MAL-ESTAR EM FREUD AO MAL-ESTAR EM BAUMAN 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-Graduação 

em Filosofia da Universidade Federal da Paraíba como 

requisito parcial para a obtenção do título de Mestre em 

Filosofia, sob a orientação do Prof. Dr. Abrahão Costa 

ANDRADE. 

 

 

 

 

João Pessoa 

2014 



 
 

 
 

 

 

 

 

NASCIMENTO, Marcio Lima do 

 

DO MAL-ESTAR EM FREUD AO MAL-ESTAR EM BAUMAN 

 

 

João Pessoa/UFPB/PPGF, 2014 

Dissertação; Universidade Federal da Paraíba 

1. Mal-estar; 2. Culpa; 3. Medo. 

Catalogar na biblioteca depois de pronta. 

 

UFPB/BC 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 
 

 

MARCIO LIMA DO NASCIMENTO 

 

 

 

 

DO MAL-ESTAR EM FREUD AO MAL-ESTAR EM BAUMAN 

 

 

 

 

 

 

APROVADA EM _____/_____/_____ 

 

 

 

 

 

Banca Examinadora 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 
 

DEDICATÓRIA 

 

 

 Aos meus pais, Antônio do Nascimento e Maiza Lima do Nascimento, pela educação 

oferecida, pelo apoio tão fundamental e amor constante. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 
 

AGRADECIMENTOS 

 

 

 Agradeço aos meus familiares por tudo o que representam na minha vida. 

 À minha companheira amada Byanca Ribeiro Pessoa pelo incentivo e por acreditar 

sempre nos sonhos que compartilho. 

 Aos meus grandes amigos André Luiz Cruz e Fabiano Almeida da Silva por todas as 

conversas, marcadas pelo intercâmbio de idéias.  

 Ao notável orientador, professor Abrahão Costa Andrade, pela paciência, 

compromisso, seriedade e por todas as contribuições e direcionamentos, tão essenciais ao 

desenvolvimento deste trabalho.  

Aos professores membros da banca de qualificação, Iraquitan de Oliveira Caminha e 

Narbal de Marsillac Fontes, pelas valiosas críticas, correções e observações. Bem como, aos 

professores do Mestrado, que, com dedicação e competência, ampliaram meu saber, 

contribuindo com minha formação acadêmica. Ao professor Francisco Rômulo pela imensa e 

minuciosa colaboração e correções. 

Aos meus queridos alunos que diariamente se mostram fonte de estimulo; além de me 

ensinarem coisas novas constantemente. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 
 

RESUMO 

 

O propósito do presente trabalho é estabelecer um “diálogo” entre as análises de Freud (O 

mal-estar na civilização) e Bauman (O mal-estar da pós-modernidade) acerca da noção de 

Mal-estar, a fim de mostrar um traço específico da combinação entre culpa e medo, que seria 

a vida para o consumo. Nossa leitura sobre o Mal-estar na civilização de Freud aponta para o 

sentimento de culpa como um elemento fundamental dentro do projeto civilizatório, que fere 

a autenticidade dos valores da vida e conduz o sujeito a viver continuamente mergulhado 

numa incômoda condição. Nessa perspectiva, em nome da proteção contra ameaças de 

qualquer tipo, todos são convocados para sacrificar a liberdade, convertendo prazer por culpa, 

ainda que na dimensão civilizada obcecada pela segurança, mais liberdade seja sinônimo de 

menos mal-estar. Bauman procura analisar a questão sob o aspecto da insegurança e 

indeterminação que, no seu entendimento, são traços marcantes da contemporaneidade. De 

acordo com o autor, na pós-modernidade encontramos um momento profundamente carente 

de certezas, proteção e segurança, os medos são inúmeros e inseparáveis da vida humana. Ele 

apresenta os alicerces sociais dos medos que assolam os indivíduos na modernidade líquida, 

procurando identificar suas origens comuns. Na visão dele tudo o que o ser humano sempre 

buscou foi a felicidade, que só poderia ser obtida através da comunhão entre segurança e 

liberdade, inconciliáveis ao longo da história, incompatíveis na civilização moderna, sólida ou 

líquida, mas, aparentemente, viáveis no consumo.  

 

 

Palavras-chave: Mal-estar, civilização, culpa, medo, consumo. 

 

 

 

 

 

 



 
 

 
 

ABSTRACT 

 

The purpose of this project is to portray a particular trait combination between guilt and fear 

and establish a connection between the analysis of Freud and Bauman on the notion of ill-

being . Our reading of Freud's literature on the ill-being of civilization points to guilt as being 

a key element in the civilizing project, which transgresses the authenticity of the values of life 

and leads the subject to live continually immersed in a state of hardship. From this 

perspective, to be protected of threats of any kind, everyone is bound to sacrifice freedom and 

convert pleasure into guilt. In a civilized dimension obsessed with security, more freedom is 

akin to less ill-being. Bauman attempts to analyze the issue from the aspect of uncertainty and 

undetermination, which according to you are striking features of contemporaneity. According 

to the author, in the postmodern condition we find a deep lack of certainty, protection and 

security. The fearfulness is very numerous and inseparable from human life. He presents the 

foundations of social fears that plague individuals in liquid modernity, seeking to identify 

their common origins. In his view all that human beings have always sought was happiness 

and that it could only be obtained through communion between security and freedom, 

irreconcilable throughout history, incompatible in the modern civilization but apparently 

viable for consumption. 

 

Keywords: ill-being, civilization, guilt, fear, consumption. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 
 

SUMÁRIO 

 

 

INTRODUÇÃO___________________________________________________________11 

 

2  A DIALÉTICA DA CIVILIZAÇÃO________________________________________12 

3  TOTEM E TABU________________________________________________________22 

4  EROS E CIVILIZAÇÃO__________________________________________________30 

5  CULPA E MÁ CONSCIÊNCIA____________________________________________39 

6  TUDO O QUE É SÓLIDO DESMANCHA NO AR ___________________________46 

7   MEDO LÍQUIDO_______________________________________________________50 

8   IDENTIDADE LÍQUIDA_________________________________________________56 

9  COMUNIDADE LÍQUIDA________________________________________________64 

10  VIDA PARA CONSUMO________________________________________________75 

11  CONSIDERAÇÕES FINAIS_____________________________________________81 

 

12  REFERÊNCIAS________________________________________________________83 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Se a cultura impõe tais sacrifícios não apenas à sexualidade, 

mas também ao pendor agressivo do homem, compreendemos 

melhor por que para ele é difícil ser feliz nela. De fato, o homem 

primitivo estava em situação melhor, pois não conhecia 

restrições ao instinto. Em compensação, era mínima a segurança 

de desfrutar essa felicidade por muito tempo. O homem 

civilizado trocou um tanto de felicidade por um tanto de 

segurança.” (FREUD 2010:52) 

 



 
 

11 
 

1. INTRODUÇÃO 

 

 O presente trabalho pretende traçar um percurso helicoidal que parte do Mal-

estar em Freud e se encaminha para o Mal-estar em Bauman. Para explicar tal conceito no 

pensamento freudiano nossas referências fundamentais serão O Mal-estar na civilização e 

Totem e tabu. Pois a partir daí extraímos a ideia de culpa, que utilizamos para explicar a 

própria dinâmica manifesta na vida em sociedade (civilizada). Sobre o Mal-estar em Bauman 

tomamos como ponto de partida O Mal-estar da pós-modernidade e faremos pontes com 

outras obras que consideramos muito pertinentes à temática, como: Modernidade líquida, 

Medo líquido, Tempos líquidos e Vida para consumo. Nesse sentido vamos dar certa ênfase a 

dois elementos: medo e consumo.  

 O mal-estar na civilização é uma busca pela fonte da infelicidade humana, do 

antagonismo entre instintos e cultura e de como a sociedade reprime o indivíduo. Freud 

argumenta que a civilização pretende proteger os seus integrantes ante o sofrimento. A 

civilização, na visão do autor, pode ser entendida como a soma das realizações e estruturas 

que diferenciam a vida humana da vida selvagem, com o propósito de proteger as pessoas da 

natureza e regulamentar as próprias relações. Nesse sentido a civilização não é completamente 

útil para o ser humano, mas diz respeito também ao que parece inútil, como a beleza e a 

ordem. Outra característica importante é a manutenção das práticas psíquicas, ditas, elevadas 

e a valorização das idéias, como a religião e a ciência. 

 Bauman, em O Mal-estar da pós-modernidade, tomando como referências os 

problemas “líquidos” das grandes metrópoles, tem o propósito de explicar que a lógica da 

pós-modernidade - ou seu sentido - é a busca pela liberdade que segue o ritmo das mudanças 

econômicas, tecnológicas, culturais e políticas. Logo nos deparamos com uma sociedade 

incerta, incontrolável e assustadora - bem distinta da segurança erigida em torno de uma vida 

civilizada estável, ou ordeira, como analisou Freud em O mal-estar na civilização. 

 A leitura “espiral” dos dois autores nos fez perceber, entre outras coisas, que 

para que pudéssemos viver de forma coletiva, num modelo civilizado, “recebemos” o mal-

estar, que não se trata de um elemento estático. Em que sentido? Enquanto Freud descreve a 

civilização moderna como uma estrutura sólida (segura) onde encontramos normas, 

autoridades, padrões e identidades bem definidas; Bauman faz a leitura da modernidade-

líquida onde temos o desmantelamento de tais estruturas e nos deparamos com a insegurança. 

  



 
 

12 
 

2. A DIALÉTICA DA CIVILIZAÇÃO 

 

O recém-nascido enquanto tal é incapaz de discernir o Eu do mundo, mas conquista, 

gradativamente, essa capacidade através de estímulos diversos. Ele se dá conta que não 

consegue satisfazer sua vontade de mamar sempre que deseja
1
, pois a sua satisfação não 

depende prioritariamente dele. É dessa forma que o Eu se opõe originalmente a um “objeto” – 

o seio da mãe –, um elemento externo que somente por meio de uma ação particular – o 

choro/grito – aparece. Através da dor e do incômodo, o bebê é motivado a evitar todas as 

fontes de desprazer, discernindo assim o que pertence ao Eu do que faz parte do mundo. Vale 

ressaltar que ele identifica o sugar como um dos primeiros atos de exteriorização da 

sexualidade na infância. Nele o que está em jogo é o próprio prazer em detrimento da 

satisfação de uma necessidade. É um ato que toma por objeto uma parte do corpo, o que vai 

gerando independência de um objeto externo. A independência com relação ao objeto e ao 

objetivo da nutrição conduzem Freud a elaborar o conceito de autoerotismo
2
, que marca a 

cisão entre o “pulsional” em relação ao “instintivo”.  

Freud, no começo de sua jornada teórica (FREUD, 1925/1996), distingue
3
 claramente 

o fator biológico, que concerne às necessidades vitais (comer, beber, dormir etc.) do fator 

sexual, diz respeito ao desejo. Logo, enquanto as pulsões
4
 de sobrevivência (necessidades 

vitais) apresentam fontes (base somática), objetos (coisas que conduzem à satisfação) e 

objetivos (a própria satisfações geradas pelos objetos) fixos, as pulsões sexuais são, na visão 

de Freud, “plásticas”, ou seja, alteram as fontes, objetos e objetivos. 

Sobre a fome, a sede, a excreção, a respiração etc., ou seja, a tudo o que se refere à 

autoconservação, a única saída viável para refrear as tensões do corpo, que produzem a 

insatisfação, é a efetivação de certas ações específicas, mediante as quais se alcança 

                                                           
1
“Desejar é o âmago de nosso ser”, escreve Freud numa de suas obras fundamentais: A interpretação dos sonhos. 

FREUD, S. (1900/2001).  O desejo gera a dinâmica do “aparelho psíquico” e produz sonhos, sintomas, falhas e 

alicerça as mais elevadas elaborações humanas, no plano artístico, moral, científico, filosófico e 

religioso. Segundo Valas (2001:11) “Freud utiliza dois termos para designar o desejo: Wunsch, que significa 

voto ou desejo, e Lust, que se traduz como apetite e prazer.” 
2
 Cf. FREUD, S. Introdução ao narcisismo, ensaios de metapsicologia e outros textos. São Paulo: Companhia 

das Letras, 2010, p. 51. 
3
 Em Pulsões e Destinos da Pulsão, ao trabalhar o conceito do Trieb, Freud se propôs ampliar a ideia de Pulsão e 

apontou como elementos fundamentais a fisiologia e a biologia. Nossa leitura dos textos freudianos das Pulsões 

nos conduziu a estabelecer distinções entre o aspecto fisiológico e o biológico, apesar da aparente similaridade 

entre eles. 
4
Todas as vezes em que Freud usa a palavra Instinkt (que são poucas), ele está se referindo a um conhecimento 

ou significado inato, dado pela hereditariedade, em oposição a um conhecimento ou significado dado pela 

experiência individual. Uma tradução aceitável para a palavra Trieb, em português, inclusive no uso que Freud 

faz dela, seria "impulso". Nesse sentido, vamos assumir instinto (Instinkt) como um elemento fisiológico e 

pulsão (Trieb) com caráter psicológico. (GOMES, G., 2001) 



 
 

13 
 

objetivamente, sem mediação ou demora excessiva, a satisfação. Não há como lutar contra a 

fome e a sede a não ser através da ingestão de bebidas e de refeições sólidas (objetos 

concretos e determinados). Contudo, a mesma dinâmica não é válida com relação à 

sexualidade.  

Vimos que os objetos das necessidades, ligadas à autoconservação, são concretos e 

geram satisfação. A questão é que, por outro lado, os objetos do desejo não são reais, estão 

relegados ao imaginário e ao simbólico, e só podem gerar prazer. Assim, “o desejo (Wunsch) 

inconsciente tende a realizar-se na reprodução onírica ou fantástica dos signos de percepção 

pelos quais uma experiência de prazer (Lust) ou de desprazer (Unlust) foi memorizada” 

(VALAS, 2001: 11). É importante ressaltar que a sexualidade humana é constituída pelas duas 

dimensões, atuando, simultaneamente, na satisfação de necessidades e desejos. Logo, pode 

engendrar tanto satisfação como prazer. Vale mencionar outro elemento importante da teoria 

freudiana acerca da libido: a satisfação de uma necessidade é nitidamente limitada, ou seja, 

extrapolando certo nível, deixa de proporcionar satisfação, passando a ser fonte de 

insatisfação. Já o desejo nunca é completamente realizado. 

O apoio do aspecto sexual no vital, analisado por Freud na sua classificação das 

pulsões, permite compreender a projeção constante, peculiar à condição humana, do 

imaginário e do simbólico sobre a satisfação das necessidades. Como animais, nos 

alimentamos; como seres humanos, porém, complexificamos as nossas refeições com 

inúmeros rituais, alguns extremamente refinados. O mesmo pode ser dito a respeito da 

satisfação de todas as outras necessidades. Relacionamos a satisfação das necessidades com o 

prazer obtido por meio da realização de nossos desejos. Na verdade, não é qualquer prática ou 

mecanismo que nos interessa, mas aquele que além de útil se mostre agradável, ou seja, que 

corresponda a nossos desejos. Daí o desconforto humano, na satisfação de suas necessidades, 

privar-se do luxo e da sofisticação sem, com isso, correr o risco de se desumanizar, apesar de 

se mostrar completamente vulnerável diante da culpa e do sofrimento.  

A origem do sofrimento pode ser o próprio corpo, o mundo ou as relações com outros 

indivíduos (FREUD, 2010: 31). Segundo Freud, tal problema pode ser evitado de diversas 

formas. Primeiramente por meio do “uso de entorpecentes que agem sobre o corpo” (id. 33), 

alterando sua química, gerando resistência à dor e causando prazer. Outra alternativa seria “a 

meditação” (id. 34), que tem como foco a neutralização dos instintos, assim não haveria 

sofrimento em virtude da insatisfação. Ainda temos o deslocamento da libido, onde o 

indivíduo busca suas satisfações de maneira interna. “A tarefa consiste em deslocar de tal 



 
 

14 
 

forma as metas dos instintos, que eles não podem ser atingidos pela frustração a partir do 

mundo externo” (id. 35), podendo utilizar gratificações substitutivas “Entre essas satisfações 

pela fantasia se destaca a fruição de obras de arte
5
” (id. 37), ou colocar o amor no centro de 

sua vida, na medida em que ele pode proporcionar a “mais forte experiência de uma sensação 

de prazer avassaladora, dando-nos assim o modelo para nossa busca da felicidade” (id. 39). O 

problema aqui é que “Nunca estamos mais desprotegidos ante o sofrimento do que quando 

amamos” (id. 39). Tal processo de despersonalização do ser humano, imerso na dimensão da 

indiferença existencial, é traço por excelência da ideia de “vida líquida” problematizada por 

Bauman, que seria uma condição precária de profunda incerteza. Inserido nesse processo 

fluido de inclusão e exclusão automáticas nos seus vínculos afetivos, a “humanidade líquida” 

cada vez mais tem medo de afirmar a potência unificadora do amor. 

Destacamos que “os impulsos instintuais da libido sofrem o destino da repressão
6
 

patogênica, quando entram em conflito com as idéias morais e culturais do indivíduo” 

(FREUD, 2010: 39), a repressão pode ser caracterizada como a atividade psíquica que procura 

anular, na consciência, impulsos ameaçadores, sentimentos, desejos, ou seja, conteúdos 

desagradáveis, ou inoportunos. O problema é que, segundo o autor, a civilização reprime 

instintos e desejos, o que não equaciona o conflito entre o Eu e o mundo. E não constitui uma 

solução por um motivo: porque tudo que é reprimido não desaparece, mas permanece no 

Inconsciente
7
. 

Entre infelicidade, mal-estar
8

, desconforto e descontentamento, desenvolve-se a 

ousada empreitada freudiana diante da mentalidade moderna que “cristalizou” a ideia de 

civilização (embora Freud preferisse falar de Kultur
9
) como fonte de satisfação.  

A sociedade moderna enxergou em si, de modo peculiar, um modelo de “cultura” ou 

de “civilização” (e essa dimensão passou a ser investigada por Freud
10

) chegando a ser a 

                                                           
5
“A obra de arte é ao mesmo tempo o sintoma e a cura”, escreve, por sua vez, P. Ricoeur (RICOEUR, 1978), 

interpretando o discurso freudiano. 
6
 “A sua essência consiste apenas em rejeitar e manter algo afastado da consciência” (FREUD, 2010: 85). 

7
 Cf. Freud, 2010: 75. 

8
 Freud escreve uma nova obra, em 1930, na Áustria, intitulada previamente, Das Ungluck in der Kultur, e 

posteriormente denominada Das Unbehagen in der Kultur. Praticamente de forma simultânea foi publicada a 

versão inglesa – para a qual Freud sugeriu o título Man’s Disconfort in Civilization. A tradutora inglesa da obra, 

Joan Riviere, porém, escolheu o título Civilizationand its Discontents A infelicidade na cultura; O mal-estar na 

cultura; O mal-estar do homem na civilização; O mal-estar na civilização, respectivamente. Cf. FREUD, S. O 

mal-estar na civilização, in: Obras completas, v. 18. Trad.: P. C. de Souza. São Paulo, 2010. 
9
O vocábulo kultur seria um modo de elaborar o que, a princípio, o indivíduo, por sua condição humana, é 

desprovido: um direcionamento natural. 
10

 Na verdade, antes de Freud, Montaigne já relativizava esse ponto. Ele foi um profundo opositor do que 

entendemos por civilização, foi também um dos precursores do mito do bom selvagem, que seria a idealização 

de um indivíduo natural caracterizado como um ser virtuoso/puro e distanciado do corrompido civilizado 



 
 

15 
 

expressão “civilização moderna” um mero pleonasmo, da mesma forma como “cultura” ou 

“civilização”, “civilização moderna” é mais ou menos o belo (um elemento superficial que as 

pessoas esperam que seja supervalorizado), o limpo (a imundície de qualquer espécie nos 

parece repugnante e inadmissível) o ordenado (uma espécie de patologia que nos conduz à 

repetição, pautada por um espectro regulador, que determina quando, onde e como uma 

determinada ação deve ser desenvolvida, de forma que em qualquer contexto não haja 

hesitação ou incompatibilidade). “Beleza, limpeza e ordem ocupam claramente um lugar 

especial entre as exigências culturais.” (FREUD, 2010: 54). O belo, o limpo e o harmônico ou 

ordeiro (tudo quanto suscita prazer a partir das formas perfeitas, da beleza e da satisfação 

estética) são “bens” que não podem ser ignorados, pois, de outro modo, podem provocar em 

quem os ignora exclusão das benesses da civilização. Todavia, não há uma determinação 

natural sobre os seres humanos que os obrigue a almejar e cultivar a beleza, manter-se limpo e 

obedecer às exigências de ordem e de harmonia. A manifestação desses “ideais” não possui 

um vínculo com um impulso natural ou instintivo, estamos diante de conceitos elaborados e 

ensinados: o sinal mais evidente de uma ordem civilizadora em ação. Assim, o humano é 

obrigado a aceitar e desejar o belo, o limpo e o harmônico. Sua autonomia no que tange aos 

seus próprios impulsos deve ser moldada por isso. A opressão é traumática e bloquear a dor 

provoca dores ainda mais intensas. 

De acordo com Bauman, a pós-modernidade é marcada, entretanto, pela 

desregulamentação, que não implica necessariamente na ausência de leis, códigos ou normas, 

mas sinaliza com a dissolução de um parâmetro legal universal. Na visão do autor, a pós-

modernidade pretende fundir a ordem da limpeza com o prazer, privilegiando a liberdade 

como o predicado mais valioso na contínua criação de um espaço humano. Os indivíduos pós-

modernos trocaram parte de sua segurança por mais felicidade. A análise freudiana, por sua 

vez, passa pelo que o autor denomina de sentimento oceânico: “um sentimento de vinculação 

indissolúvel, de comunhão com todo o mundo exterior” (id., p. 15), que está atrelado ao 

sentimento infantil de abandono e se configura como o efeito de um estágio primeiro do 

                                                                                                                                                                                     
europeu. Na obra “Dos Canibais” (I, 31), Montaigne fez a análise da experiência indígena no Brasil na medida 

em que ingressou num conflito político e acadêmico acerca da noção hipotética que atribuía total bestialidade 

aos ameríndios, tentando fazer o leitor enxergar a ausência de sentido desta idéia. Montaigne aparece como um 

dos pioneiros na modernidade do que se convencionou chamar de “relativismo cultural”, já que aplicou duras 

críticas aos preconceitos etnocêntricos oriundos da Europa, apresentando, por meio da história inúmeros casos de 

atrocidades cometidas durante a guerra de religiões, que eles podem ser tão “bárbaros” e “selvagens” quanto os 

que eles classificavam de tal forma. Cf. MONTAGNE, M. de. Dos Canibais; Plínio Junqueira Smith (org.). São 

Paulo: Alameda, 2009.  

 



 
 

16 
 

sentimento de desamparo
11

 do Eu
12

: o violento desamparo de não enxergar um “grande outro” 

que sustente o ser do indivíduo, principalmente no que concerne à sua sexualidade e 

agressividade. Freud trata de uma estrutura que se forma a partir do antagonismo entre 

desamparo e satisfação. A questão é que os elementos construídos para equacionar o 

problema (normas, autoridades, instituições) representam muito mais uma fonte de repressão 

do que qualquer outra coisa. O sentimento de culpa surge sob o aspecto de um sentimento 

vago, fruto da aflição, que irá explodir como através da internalização da interdição. Assim, o 

autor oferece a visão de que o indivíduo teme necessariamente a possibilidade de sofrimento, 

e a felicidade seria uma idealização da proteção projetada numa figura paterna, que seria 

transferida para a civilização e que, em virtude disso, passa a ser irrealizável “Não é de 

admirar que, sob a pressão destas possibilidades de sofrimento, os indivíduos costumem 

moderar suas pretensões à felicidade” (id.,ibid.:p. 31). 

Ele discorre sobre diversos mecanismos de defesa diante do desamparo, evidenciando 

a religião, que reprime o intelecto e prende o indivíduo ao infantilismo; onde a moralidade é 

articulada com a libido, a culpa
13

revela justamente a imoralidade. Nesse sentido o que é a 

moral senão a própria fronteira das pulsões? É motivado pelo medo que o indivíduo se coloca 

vulnerável à interdição e o sentimento de culpa
14

é a expressão dessa submissão. A cultura 

seria o esteio dessa teia moral. O autor utiliza o termo para se referir às elaborações 

simbólicas e concretas que se apresentam como orientadores para a prática civilizacional, já 

que o ser humano civilizado não deve ser guiado pelos seus instintos. Assim, a kultur se 

consolida como um mecanismo que serve para “moldar” o indivíduo. Como dito 

                                                           
11

 De acordo com Freud é dentro dessa perspectiva que encontra um dos sinais da fonte da neurose e da razão do 

desamparo infantil engendrar uma busca por segurança, busca conduzida pelo símbolo paterno e pela 

consciência de que esse desamparo permeará a vida, logo, impulsionando a busca por um pai mais poderoso. 

Nesse sentido em Totem e Tabu, ele argumenta “o ponto concreto a que tudo gira em torno é a relação do 

homem com o pai.” (FREUD, 2012) 
12

 Ao longo do trabalho vamos utilizar os vocábulos Eu, Supereu e Isso. Para designar, respectivamente:O Eu é 

tido como uma espécie de mecanismo operacional e que exerce papel central na personalidade, definido por um 

número mais ou menos extenso de funções supostas autônomas, primárias e secundárias – aparatos utilitários 

encarregados de controlar progressivamente os “impulsos instintuais” e em obediência aos princípios externos. 

Com isso objetivou-se “[...] fazer da psicanálise a base de uma teoria geral da personalidade” (LOEWENSTEIN, 

1981); Mezan (1985/2006) instituição psíquica ao mesmo tempo destrutiva (que internalizou a violência da 

libido) e estruturante (que faz parte da construção do aparelho psíquico) e conjunto de conteúdos de natureza 

pulsional de ordem inconsciente. (FREUD, 2011)  
13

Schuld – Culpa – deriva da palavra do antigo alemão Schuld que significa falta. 
14

Freud efetuou várias modificações na sua abordagem a respeito do sentimento de culpa, no entanto, sempre 

concentrou sua análise no evento parricida. Segundo ele o Complexo de Édipo é a fonte maior da culpabilidade. 

Portanto, o mito do parricídio descrito em “Totem e tabu”, no ano de 1912, elucida a marca da violência como 

um elemento necessário dentro da história. 



 
 

17 
 

anteriormente, a felicidade, se tratada sob “ditadura da civilização”, passa a ser almejada por 

meio da fuga do desprazer. 

Bauman entende que as infraestruturas das grandes metrópoles revelam o contínuo 

melhoramento de uma arquitetura do medo. Essa seria a lógica da segurança que impõe a 

dinâmica da vigilância e da conservação da devida separação sobre os tipos humanos 

estigmatizados como “indesejáveis”. Na sociedade líquida, “manter-se à distância parece a 

única forma razoável de proceder”, diz Bauman (2008: 93). Na medida em que o mundo se 

apresenta sempre diante de nós como ameaçador e violento, os muros, as grades de proteção 

que delimitam nosso espaço e as câmeras de monitoramento cumprem a tarefa de garantir 

nossa segurança pessoal, tornando-nos, contudo, dependentes. Nesse paranóico jogo de 

controle Bauman destaca que, “o mal-estar da pós-modernidade nasce da liberdade, em vez da 

opressão” (BAUMAN, 1997: 156). Essa liberdade, no entanto, emerge como um grande 

embuste, pois em troca da segurança prometida pela ideologia do conforto material, a vida em 

comunidade nos priva dessa tão cara liberdade, sinal evidente da decadência do sentimento de 

paz e tranquilidade em nossa líquida organização civilizatória. 

“Até agora, nossa investigação sobre a felicidade não nos ensinou muita coisa que já 

não fosse conhecida” (FREUD, 2010:43), dentre elas a indicação de que sofrimento humano 

surge basicamente de três fontes: a força da natureza, a fragilidade de nosso corpo e a 

insuficiência das normas que regulam os vínculos humanos. Duas das três manifestações de 

infelicidade (poder superior da natureza e a fragilidade de nossos próprios corpos) obrigam as 

pessoas a certa consciência e submissão ao inevitável. “Nunca dominaremos completamente a 

natureza, e nosso organismo, ele mesmo parte dessa natureza, será sempre uma construção 

transitória, limitada em adequação e desempenho” (id., p.43), contudo, mesmo diante dessa 

aparente impotência, a existência humana ao longo da história mostrou rotas alternativas que 

se consolidam como desvios necessários diante de uma violenta colisão com as limitações, 

pois, “se não podemos abolir todo o sofrer, podemos abolir parte dele, e mitigar outra parte – 

uma experiência milenar nos convenceu disso. Temos outra atitude para com a terceira fonte 

de sofrimento, a social.” (id., p.43), e é ao escapar daquela impotência que o indivíduo se 

depara com outra problemática, tão complexa quanto a anterior. Nessa condição, no embate 

com a terceira fonte, a fonte social
15

 de sofrimento, o indivíduo não admite, ou não entende a 

                                                           
15

 Encontramos em Psicologia de massas e análise do eu (1920-23/2012), a ideia de Freud de que a unidade das 

massas seria mantida pela libido ou pulsões ligadas ao que denominamos de amor, amizade, amor filial, amor 

romântico, parental, à humanidade e às idéias. Logo, a libido seria desviada do seu propósito sexual original, 

gerando o que Freud chama de corrente terna, amor dessexualizado. Ele identifica o que estaria oculto na “alma” 



 
 

18 
 

razão dos regulamentos estabelecidos por nós mesmos não representarem, essencialmente, o 

elemento que vai equacionar o problema, “por que as instituições por nós mesmos criadas não 

trariam bem-estar e proteção para todos nós.” (id., p.44) Podemos perceber aqui que há 

também uma parcela da natureza inconquistável, dessa vez uma parcela de nossa própria 

constituição psíquica.  

Ainda temos o progresso das navegações que conduziu o contato com raças e povos 

primitivos. A última ocasião foi quando as pessoas tomaram conhecimento das neuroses, que 

ameaçam solapar a pequena parcela de felicidade do indivíduo civilizado. Além desses, outro 

processo negativo é o gradual domínio sobre a natureza, por meio do desenvolvimento da 

ciência, que não proporcionou garantia alguma de felicidade: “esta submissão das forças 

naturais, concretização de um anseio milenar, não elevou o grau de satisfação prazerosa que 

esperam da vida, não os fez se sentirem mais felizes.” (id., ibid., p.46) Desse modo, o domínio 

sobre a natureza não é condição fundamental para a conquista da felicidade, bem como não é 

objetivo exclusivo da construção cultural.  

De acordo com Bauman (2008), em O Medo Líquido, o medo se torna capaz de se 

impulsionar e se intensificar por si mesmo. Nesse sentido, ideais como ordem ou pureza não 

passam de, “um meio regular e estável para os nossos atos” (BAUMAN, 2008: 15), o que 

acaba conduzindo o indivíduo, seja ele moderno ou pós-moderno, para um beco sem saída, 

pois, “nenhum de nós pode construir o mundo das significações e sentidos a partir do nada” 

(id., p. 17), o que seria um mundo “pré-fabricado” onde é possível enxergar a segurança e 

onde o desconhecido possui o seu espaço devido. O imprevisível representa um perigo 

constante e, “é por isso que a chegada de um estranho tem o impacto de um terremoto... O 

estranho despedaça a rocha sobre a qual repousa a segurança da vida diária” (id., p. 19). 

Assim o indivíduo, pós-moderno principalmente, pode ser encarado como um ser em 

construção e, portanto, traumatizado por uma sucessão de inovações geradas pelo próprio 

processo de construção que lhe é inerente. Ainda temos que levar em conta que “Cada ordem 

tem suas próprias desordens; cada modelo de pureza tem sua própria sujeira que precisa ser 

varrida” (id.,ibid., p. 20), e na pós-modernidade a questão se torna mais profunda na medida 

em que a “ordem” significa a desestruturação da ordem em vigor. É preciso considerar que, 

“Walter Benjamin disse, da modernidade, que ela nasceu sob o signo do suicídio; Sigmund 

Freud sugeriu que ela foi dirigida por Tânatos – o instinto de morte” (id., ibid.: p. 21), dessa 

                                                                                                                                                                                     
das massas. Assim as neuroses se manifestam como fenômenos anti-sociais, pois o seu objetivo é sexual e não 

desviado, embora recalcado. 



 
 

19 
 

forma a pós-modernidade seria uma extensão aguda dos aspectos estruturais modernos, ou o 

seu ocaso. Bauman ressalta na obra Vida para Consumo que a sociedade contemporânea não 

se alimenta de certezas, padrões e modelos, mas sim no seu extremo oposto.  

Ainda segundo Bauman, encontramos certas evidências de que não predomina a 

sensação de bem-estar na civilização atual. Mas em que medida as pessoas das civilizações 

anteriores se sentiram mais felizes? Entretanto, felicidade é algo plenamente subjetivo, não é 

possível comparar assim as felicidades que diversos indivíduos de épocas distintas sentem. É 

preciso nesse momento, portanto, caracterizar o vocábulo civilização. Freud escreve: “designa 

a inteira soma das realizações e instituições que afastam a nossa vida daquela de nossos 

antepassados animais, e que servem para dois fins: a proteção do homem contra a natureza e a 

regulamentação dos vínculos dos homens entre si.” (FREUD, 2010:48) E é nessa dimensão 

que a cultura
16

 acontece.  

Em primeiro lugar, denominamos como culturais todas as práticas e construções 

dotadas de algum tipo de utilidade, por viabilizar a exploração da natureza, ou por se 

mostrarem eficientes contra a violência da própria natureza. Os primeiros atos da civilização 

foram a utilização de instrumentos e o controle sobre o fogo. Por meio destes instrumentos, o 

homem recria seus próprios órgãos: “O ser humano tornou-se, por assim dizer, uma espécie 

de deus protético, realmente admirável quando coloca todos os seus órgãos auxiliares” (id.,  p. 

52); ou amplia os limites de seu funcionamento: “Com todos os seus instrumentos ele 

aperfeiçoa os seus órgãos – tanto motores como sensoriais – ou elimina os obstáculos para o 

desempenho deles.” (id., p.50) Com esses progressos o humano se sente mais semelhante 

ainda a Deus; entretanto, o não há felicidade aqui. Por isso dizemos que as nações que 

alcançaram maior nível de civilização são justamente as que aplicam tudo que pode viabilizar 

uma maior exploração da natureza e proteção contra o caos gerado por essa.  

O indivíduo civilizado também possui um apego à beleza: “Exigimos que o homem 

civilizado venere a beleza” (id., ibid., p.53) e a sujeira de qualquer espécie nos parece 

repugnante e absolutamente indesejável. “Requeremos ainda ver sinais de limpeza e ordem” 

(id., ibid., p.53). Surge daí o anseio por ordem, que seria uma espécie de compulsão a ser 

aplicada dentro de uma rotina, seguindo um esquema de conveniência. Dessa forma, observa-

                                                           
16

 Em O futuro de uma ilusão, Freud descreve cultura ou civilização como o elemento que distingue a condição 

humana da condição animal. Nessa perspectiva, o conhecimento e a capacidade de dominar as forças naturais 

com o propósito de retirar dela riquezas para a satisfação humana são tratados pelo autor como parte essencial da 

cultura, bem como as normas necessárias para determinar tanto as relações humanas, como o compartilhamento 

da riqueza disponível. Vale salientar que mesmo um indivíduo pode ser tratado como riqueza para outro, na 

medida em que se explorar sua capacidade de trabalho, ou que ele pode ser “usado” como objeto sexual. 



 
 

20 
 

se a crença na ordem, que conduz o indivíduo civilizado a utilizar o espaço e o tempo para seu 

melhor proveito, resguardando ao mesmo tempo as forças psíquicas nele. Nessa lógica, a 

limpeza, a beleza e a ordem ocupam uma posição especial entre as exigências da civilização. 

“Entretanto nenhum traço nos parece caracterizar melhor a civilização do que a estima e o 

cultivo das atividades psíquicas mais elevadas, das realizações intelectuais, científicas e 

artísticas, do papel dominante que é reservado às idéias na vida das pessoas.” (id., ibid., p.55) 

Entre essas idéias estão os sistemas religiosos, as especulações da filosofia e os “ideais” do 

humano, suas idéias a respeito da possível perfeição. 

O aspecto da civilização, e último, a ser analisado é a maneira pela qual os 

relacionamentos são regulados. O elemento da civilização entra em cena com a primeira 

tentativa de regular esses relacionamentos sociais: “o modo como são reguladas as relações 

dos homens entre si, as relações sociais, que dizem respeito ao indivíduo enquanto vizinho, 

enquanto colaborador, como objeto sexual de um outro, como membro de uma família e de 

um Estado” (id., ibid., p.56), a conversão do poder individual pelo poder coletivo, eis o passo 

fundamental da civilização, “a liberdade individual não é um bem cultural. Ela era maior 

antes de qualquer civilização, mas geralmente era sem valor, porque o indivíduo mal tinha 

condição de defendê-la. Graças à evolução cultural ela experimenta restrições, e  a justiça 

pede que ninguém escape a elas” (id., ibid., p.57), para isso os componentes dessa civilização 

tem denegar as possibilidades de satisfação individuais e se submeterem à lei, à garantia de 

que esta não será quebrada em favor de um indivíduo: “O impulso à liberdade se dirige, 

portanto, contra determinadas formas e reivindicações da civilização, ou contra ela 

simplesmente” (id., ibid., p.58), e, com isso, a liberdade do indivíduo não constitui o dom da 

civilização. Esta era muito maior antes da existência de qualquer civilização. A civilização 

impõe restrições a ela e a lei garante que ninguém fuja a essas restrições. Grande parte dos 

conflitos da civilização se centralizou na tarefa única de encontrar uma acomodação 

conveniente. Um dos problemas é saber se essa acomodação pode ser alcançada por meio de 

uma forma específica de civilização ou se esse conflito é irreconciliável:  

Ora, vimos que ordem e limpeza são exigências essenciais da 

civilização, embora sua necessidade para a vida não salte aos olhos, e 

tampouco sua adequação como fontes de prazer. Neste ponto, a 

semelhança entre o processo de civilização e o desenvolvimento 

libidinal do indivíduo tinha que fazer-se evidente para nós. (id., ibid., 

p.59) 



 
 

21 
 

Os demais instintos são forçados a alterar as condições de sua satisfação, a buscar 

outros percursos. “O Eu integralmente capturado pela civilização se reduz a um elemento 

dessa inumanidade, à qual a civilização desde o início procurou escapar. Concretiza-se assim 

o mais antigo medo, o medo da perda do próprio nome.” (ADORNO, 2006: 37) Em alguns 

casos esse processo coincide com os da sublimação com que nos achamos familiarizados. A 

sublimação do instinto constitui um aspecto particularmente evidente do desenvolvimento 

cultura, ela torna possível que atividades psíquicas mais elevadas, científicas, artísticas, 

ideológicas, tenham papel tão significativo na vida civilizada, “cedendo à primeira impressão, 

seríamos tentados a dizer que a sublimação é o destino imposto ao instinto pela civilização.” 

(FREUD, 2010: 60) 

O estágio atual da modernidade é marcado efetivamente pela dissolução das potências 

ordenadoras que garantiam ativamente reenraizar e reorganizar os antigos sólidos em formas 

sociais inovadoras, por assim dizer, modernas, o que seria, “o colapso do pensamento, do 

planejamento e da ação a longo prazo, e o desaparecimento ou enfraquecimento das estruturas 

sociais nas quais estes poderiam ser traçados com antecedência” (BAUMAN, 2007: 9) na 

medida em que as referências sociais que asseguravam a ordem social da modernidade foram 

todas liquefeitas, a noção de classe, o Estado-nação, o conceito de cidadania, em conjunto 

com a globalização das tendências de mercado e o recuo do anseio totalitário da ordem 

moderna
17

, que emanciparam os indivíduos de suas cadeias atadas a uma ordem rígida e 

racional-instrumental. E, “seria imprudente negar, ou mesmo subestimar, a profunda mudança 

que o advento da ‘modernidade fluida’ produziu na condição humana” (id., p.15). De acordo 

com Freud o mal-estar é justamente o traço essencial da incompatibilidade entre o Eu e as 

determinações da civilização. Logo, num contexto líquido, a efemeridade, imprecisão e 

velocidade dos eventos culturais tendem a ampliar o problema. 

 

 

 

 

 

 

                                                           
17

 “O advento da modernidade arranca crescentemente o espaço do tempo fomentando relações entre outros 

‘ausentes’, localmente distantes de qualquer situação dada ou interação face a face. (...) O que estrutura o lugar 

não é simplesmente o que está presente na cena; a ‘forma visível’ do local oculta relações distantes que 

determinam sua natureza.” (GIDDENS, 1991: 27) 



 
 

22 
 

3. TOTEM E TABU 

 

Totem
18

 e Tabu
19

 (1913/2012) foi uma das mais importantes contribuições sobre o 

papel do sentimento de culpa no sujeito. Com base em estudos antropológicos acerca de 

agrupamentos primitivos são analisados ritos e interdições fortemente determinadas, como, 

por exemplo, a proibição do incesto. Em seu trabalho, Freud indica que existem diversas 

semelhanças e concordâncias entre a psicologia das tribos primitivas – retratada pela 

antropologia – e o estudo das neuroses, foco da psicanálise. Logo, a pesquisa a respeito da 

primeira teria muito a colaborar com a evolução da segunda.  

Freud escolhe para seus estudos em Totem e Tabu os aborígenes da Austrália, por 

serem descritos por cientistas como atrasados e selvagens. Uma das características que mais 

lhe chama a atenção nos aborígenes é o horror ao incesto e uma forte preocupação com sua 

prevenção, sendo este condenado até quando acontece entre animais, “membros do mesmo 

totem não podem ter relações sexuais entre si, ou seja, também não podem se casar. É a 

instituição da exogamia, ligada ao totem (FREUD, 2012: 21). Ele identifica que o tabu
20

 do 

incesto possui tanto valor que a transgressão é punida de maneira brutal por todo o clã, 

diferentemente do que acontece quando normas são quebradas, e a “sentença” é praticamente 

automática, “o indivíduo que violou um tabu torna-se ele mesmo tabu, porque tem o perigoso 

atributo de tentar outros a seguir seu exemplo” (Id. 62), logo, é como se uma desgraça 

atingisse, instantaneamente, o violador. “Na Austrália, o castigo regular para relações sexuais 

com uma pessoa de um clã proibido é a morte. Não importa se a mulher é do mesmo grupo 

local ou foi capturada numa guerra com outra tribo” (Id. 23), Freud entende, obviamente, que 

naquele contexto específico o grupo a punição imposta aos transgressores é extrema. Desse 

modo, suspeita da existência de uma culpa coletiva, já que, se o transgressor ficasse impune, 

toda a tribo poderia ser castigada; Freud passa então analisar a culpa a partir da necessidade 

de castigo. 

                                                           
18

 “Mas o que é o totem? Via de regra é um animal, comestível, inofensivo ou perigoso, temido, e mais 

raramente uma planta ou força da natureza (chuva, água), que tem uma relação especial com todo o clã. O totem 

é, em primeiro lugar, o ancestral comum do clã, mas também seu espírito protetor e auxiliar, que lhe envia 

oráculos, e, mesmo, quando é perigoso para outros, conhece e poupa seus filhos” (FREUD, 2012: 19). 
19

 “O significado de Tabu se divide, para nós, em duas direções opostas. Por um lado quer dizer ‘santo, 

consagrado’; por outro, ‘inquietante, perigoso, proibido, impuro’. O contrário de Tabu, em polinésio, é noa, ou 

seja, ‘habitual, acessível a todos’. Assim, o Tabu está ligado à ideia de algo reservado, exprime-se em proibições 

e restrições, essencialmente. A nossa expressão ‘termo sagrado’ corresponde frequentemente ao sentido de 

Tabu” (FREUD, 2012: 42).  
20

 “As mais antigas e importantes proibições do tabu são as duas leis fundamentais do totemismo: não liquidar o 

animal totêmico e evitar relações sexuais com indivíduos do mesmo totem que são do sexo oposto” (FREUD, 

2012: 61).  



 
 

23 
 

Para compreender melhor a questão da culpa coletiva, Freud recorreu ao mito da 

Horda Primeva em que os filhos teriam se unido para assassinar o grande Pai. “Certo dia, os 

irmãos expulsos se juntaram, abateram
21

 e devoraram o pai, assim terminando com a horda 

primeva. Unidos, ousaram fazer o que não seria possível individualmente” (Id., Ibid., p. 216). 

Na concepção de Bauman, “há uma longa história de incompreensão recíproca entre gerações, 

entre os ‘velhos’ e os ‘jovens’, e de consequente desconfiança mútua” (BAUMAN, 2011: 12) 

e, “na sociedade sólida moderna, de produtores e soldados, o papel dos pais consistia em 

incutir nos filhos, a todo custo, a autodisciplina permanente necessária para suportar a 

monótona rotina de uma fábrica.” (id., p. 33) Mas com o parricídio, ao invés de satisfação e 

liberdade, gerou remorso
22

, além de temor por alguma punição, “eles odiavam o pai, que 

constituía forte obstáculo a sua necessidade de poder e suas reivindicações sexuais, mas 

também o amavam e admiravam” (Id., Ibid., p. 218); assim, constituíram um totem como 

substituto sagrado do pai, o qual era adorado e inviolável, criando um tipo de 

reconciliação que pudesse amenizar a culpa e ajudar a esquecer a transgressão cometida. Por 

essa razão, o totemismo pode ser considerado um primeiro ato religioso. A religião totêmica 

teria surgido do sentimento coletivo de culpa, num esforço para mitigar esse sentimento e 

anulara fúria do pai com a mais sutil obediência a ele; de acordo com Freud, todas as religiões 

posteriores são vistas como esforços de solucionar a mesma questão. 

Ele verificou, assim, o percurso das imposições às quais o ser humano, em toda a 

história, se submete: primeiramente é obrigado a neutralizar seus impulsos pela soberania do 

pai primevo, depois, se submete à lei paterna no complexo de Édipo, até se restringir pela 

internalização da moral na instância do Supereu, negar seus impulsos pelas normas religiosas 

e, finalmente, se adequar aos padrões sociais, sempre em função da culpa intrínseca, à qual 

não consegue escapar. Pode-se afirmar, portanto, que a culpa individual está intimamente 

ligada à culpa coletiva e que decorre não só de seu histórico, mas é fruto da condição de 

dependência primária do humano e de sua relação grupal, embora de acordo com o próprio 

autor, “boa parte da culpa por nossa miséria vem do que é chamado de nossa civilização; 

seríamos bem mais felizes se a abandonássemos e retrocedêssemos a condições primitivas” 

                                                           
21

 “A refeição totêmica, talvez a primeira festa da humanidade, seria a repetição e a celebração desse ato 

memorável e criminoso, com o qual teve início tanta coisa: as organizações sociais, as restrições morais, a 

religião” (FREUD, 2012: 217). 
22

 “Se não estamos errados, a compreensão do tabu também lança luz sobre a natureza e a gênese da consciência 

moral [Gewissen]. Podemos falar, sem esticar os conceitos, de uma consciência do tabu [Tabugewissen] e uma 

consciência de culpa do tabu [Tabuschuldbewusstsein], após a transgressão do tabu. A consciência do tabu é 

provavelmente a mais antiga forma que encontramos do fenômeno da consciência” (FREUD, 2012: 112).  



 
 

24 
 

(id., ibid., p.44), porém “tudo aquilo com que nos protegemos da ameaça das fontes do sofrer 

é parte da civilização” (id., ibid., p.44). Sendo assim, aquela culpa que seria atribuída à 

própria civilização é transferida para o indivíduo civilizado, na medida em que este enxerga 

nela o seu maior (ou único) refúgio diante da ameaça cada vez mais real de viver sem 

felicidade.  

Sabemos que, de acordo com o princípio de prazer, a satisfação pulsional equivale à 

felicidade. Sofremos quando o mundo externo nos impede ou se recusa a satisfazer nossas 

necessidades. Como defesa, para evitar este sofrimento, controlamos nós mesmos os nossos 

instintos através do Supereu
23

, mais uma vez Freud determina como a civilização a função de 

proteger os sujeitos contra a natureza e ajustar relacionamentos mútuos, ou seja, a civilização 

se dá com a primeira tentativa de regular os relacionamentos sociais. Sem ela, rege a lei do 

mais forte. Com o advento da civilização, a coletividade é sempre mais forte do que qualquer 

indivíduo isolado. O poder da comunidade é estabelecido como direito em detrimento da 

força bruta. Assim, a primeira exigência da civilização é a justiça: uma lei não deve ser 

violada em favor de um indivíduo. Um estatuto legal para todos, contanto que contribuam 

com o sacrifício de seus instintos, a fim de não ficarem à mercê da força bruta. Logo, o 

desenvolvimento da civilização só se torna possível a partir da renúncia a certas pulsões. A 

crença posta na base desta afirmação é a de que todo ser humano possui instintos agressivos, 

antissociais e destrutivos, como vimos anteriormente: 

 

O elemento da verdade por trás disso tudo, elemento que as pessoas estão tão 

dispostas a repudiar, é que os homens não são criaturas gentis que desejam ser 

amadas e que, no máximo, podem defender-se quando atacadas; pelo 

contrário, são criaturas entre cujos dotes instintivos deve-se levar em conta 

uma poderosa quota de agressividade. E, resultado disso, o seu próximo é, 

para eles, não apenas um ajudante potencial ou um objeto sexual, mas também 

alguém que os tenta a satisfazer sobre ele sua agressividade, a explorar sua 

capacidade de trabalho sem compensação, utilizá-lo sexualmente sem o seu 

consentimento. Apoderar-se de suas posses, humilhá-lo, causar-lhe 

sofrimento, torturá-lo e matá-lo. Homo homini lúpus. Quem, em face de toda 

sua experiência da vida e da história, terá a coragem de discutir essa asserção? 

(Freud, 1930, p. 133). 

 

                                                           
23

 O Supereu é um depositário das normas e princípios morais do grupo social a que o indivíduo se vincula. Nele 

se concentram as regras e as ordenações da sociedade e da cultura, representadas, inicialmente, pela família e, 

posteriormente, internalizadas pela pessoa. 

 



 
 

25 
 

Dessa forma, Freud adota o ponto de vista de que a inclinação para a agressividade 

constitui não só uma forte disposição pulsional, como também representa o maior 

impedimento à civilização. Esta “mútua hostilidade primária” dos indivíduos mantém a 

civilização sempre em risco de desintegração. A inclinação para a agressividade é responsável 

pela perturbação das relações humanas. A civilização deve, então, estabelecer limites para as 

pulsões agressivas. Contar apenas com princípios como amizade, fidelidade, amor ao 

próximo, não parece dar conta de coagir a agressividade, pois são mandamentos que, segundo 

Freud, vão contra a natureza humana. Ele destaca algumas possíveis saídas para o conflito 

entre a vida pulsional e o mundo externo. Uma delas se refere ao controle das pulsões, o que 

levaria o indivíduo a domar seus desejos para melhor se sujeitar ao princípio da realidade. 

Freud sugere que isto implicaria numa diminuição no potencial de satisfação. 

Segundo Freud (1912-1914/2012), a constituição da família é baseada no assassinato 

do pai pelo filho, no antagonismo deste na sua relação com o pai, na rebeldia diante da 

onipotência patriarcal e na libertação das fêmeas e do próprio desejo. Freud remete-se à 

família primitiva para ilustrar o próprio desenvolvimento do psiquismo humano. A conversão 

da condição selvagem para uma condição humana/civilizada é perceptível no antagonismo 

que se estabelece entre duas fases analíticas. A primeira, marcada pela expressão do poder e 

do arbítrio de um macho livre sobre a fêmea e a prole, vinculado à concretização de seu 

desejo sexual. A segunda, constituída pela internalização da proibição de assumir o lugar do 

patriarca e pela manifestação do afeto entre os irmãos, que fará surgir a primeira comunidade 

humana.  

Freud argumenta que o ponto inicial das mudanças é a fixação do pai no interior da 

família primeva. Na hipótese levantada por ele, os limites impostos aos filhos pelo pai todo-

poderoso com o propósito de assegurar o domínio sobre as fêmeas geraram o ciúme e a busca 

pelo revide, impulsos associados à insatisfação dos apetites sexuais. Contudo, do ponto de 

vista natural, o poder individual de cada filho era incapaz de levar a termo sua vingança, o que 

teria resultado na união entre os filhos em busca da realização do seu propósito de assegurar o 

domínio sobre as fêmeas de seu pai, culminando no parricídio. Esse parricídio, entretanto, não 

teria resultado numa externalização eficiente dos desejos incestuosos, mas na interiorização 

da interdição. A este processo estariam atreladas as normas civilizatórias essenciais: a 

proibição de matar e de prática do incesto e do canibalismo. Por outro lado, surgiriam relações 

amorosas inibidas em sua meta e convertidas em amor e afeto entre os irmãos, gerando a 

primeira comunidade humana. Nesse sentido “fica igualmente claro por que a violação de 



 
 

26 
 

determinados tabus envolve um perigo social, que tem de ser conjurado ou expiado por todos 

os membros da sociedade, a fim de não prejudicar a todos” (FREUD, 2012:63). 

A partir do complexo de Édipo, Freud garante a sustentação simbólica da família, 

convertendo o patriarca original assassinado, que mantinha mais poderes, sob o aspecto de 

totem. Mas, muito embora tenham assassinado o pai, a prole não conquistou a satisfação que 

supunha ser propriedade do pai e isso é o que determina o pai idealizado e, portanto, 

simbólico. Numa alusão a Hamlet, Freud o vincula ao Édipo para elaborar de maneira mais 

clara o complexo, construindo um personagem inconsciente (Édipo) em síntese com uma 

figura consciente (Hamlet). Podemos afirmar que Édipo aparece para o campo teórico assim 

como Hamlet apareceria no clínico. Freud se apropria do personagem Hamlet, de 

Shakespeare, para explicitar o caráter do sujeito culpado e o plano de seu inconsciente.  

Desse modo, vinculando-o a Édipo, agrega ao complexo uma espécie de neurótico 

estático e marcado por valores e remorsos. Tal elemento aproxima Édipo da realidade clínica. 

Na perspectiva do deslocamento do fator subjetivo, formulado por Freud para refletir sobre a 

família edipiana, o drama trágico de Hamlet completa perfeitamente a do rei de Tebas. Diante 

da ruína da vida familiar burguesa, Freud apresenta o complexo de Édipo para tratar da 

família enquanto instituição, no campo simbólico e inconsciente. A autoridade patriarcal 

(simbólica) faz referência a um indivíduo culpado de seu desejo (inconsciente). Concluindo a 

composição de seu complexo, Freud acrescenta a Édipo (inconsciente) e Hamlet (culpa do 

desejo) os irmãos Karamazov (o assassinato do pai real) (ROUDINESCO, 2002). 

Descrevendo o assassinato do patriarca, Freud nos conduz ao pai primevo, em sua obra Totem 

e Tabu (Freud, 1912-14/2012). A partir dela, o autor transforma o complexo de Édipo numa 

noção universal, na medida em que estabelece uma conexão entre os dois interditos essenciais 

da cultura: a proibição de matar o pai e a proibição do incesto. Assim, o poder coletivo estaria 

concentrado sobre três imperativos: um ato fundador (morte do pai), necessidade da lei 

(punição) e renúncia ao despotismo do pai tirano da horda selvagem. Historicamente, esses 

três imperativos estabelecem, como efeito, três etapas: no período animista, onipotência e 

narcisismo infantil; na fase religiosa, poder divino e paterno e, finalmente, na época científica, 

o logos. A estrutura familiar, tendo por alicerce a culpa e a moralidade, atrela o desejo à 

condições antagônicas de autoridade, rebeldia, crime e castigo.  

Essa nova concepção familiar, do começo do século XX, estará apta ao embate não só 

com a decadência da autoridade patriarcal, mas também com a autonomia da subjetividade, o 

que ela apresenta como sua essência o amor, o desejo e o impulso sexual, o que sinaliza como 



 
 

27 
 

reconhecimento do inconsciente e da própria subjetividade. Assim, por meio do complexo de 

Édipo temos o surgimento de um modelo psíquico parental que tem como cerne a 

normatização da aliança e da filiação. Logo, amor e trabalho, Eros e Ananké estabelecem a 

cultura. Na medida em que submetem o indivíduo à lei idealizada de um patriarca 

interiorizado e dissociado da tirania, a família conduz a prole a ingressar num conflito com ela 

mesma. Segundo Roudinesco, reconhecendo Édipo como universal, e atuante nas relações de 

parentesco, Freud viabiliza o entendimento sobre a natureza inconsciente da relação de ódio e 

de amor entre homens e mulheres, pais e filhos, ao reestruturar o ordenamento patriarcal por 

meio da questão do desejo.  

Logo após o indivíduo primitivo chegar à consciência de que sua sobrevivência requer 

esforços, certamente se deparou com certas impotências que seriam amenizadas por meio de 

uma tentativa de sobrevivência coletiva. Assim ocorreu a construção da família, onde o 

homem sentiu a necessidade de se unir à mulher, e assim, criando também a necessidade de 

gerar e se reunir com os filhos, assumindo também a condição de mais forte. Entretanto nessa 

estrutura familiar primitiva, os desígnios do pai eram irrestritos. A coletividade humana teve, 

assim, uma origem dupla: a compulsão para o trabalho, por necessidades externas; e o poder 

do amor. “Eros
24

 e Ananke
25

 tornaram-se também os pais da cultura humana” (FREUD, 2010: 

63), sobreviver e conquistar felicidade somente no amor pode ser arriscado demais, logo, os 

humanos que optam por isso, acabam por necessitar de mudanças na maneira de vivenciar os 

atributos do amor. “A vitória sobre o pai havia ensinado aos filhos que uma associação pode 

ser mais forte que o indivíduo. A cultura totêmica baseia-se nas restrições que eles tiveram 

que impor uns aos outros, a fim de preservar o novo estado de coisas” (id., p.62), nesse 

sentido tais indivíduos deturpam o que mais dão valor no ser amado para o amar, deslocando 

seu amor não para objetos isolados, mas para a coletividade. 

O amor que deu origem à família
26

 continua atuando sobre a civilização, tanto em sua 

forma original quanto em sua forma pervertida. Segue a sua função de agregar consideráveis 

                                                           
24

Freud afirma que “Eros, é de longe a mais visível e mais acessível ao conhecimento. Ela compreende não 

apenas o próprio instinto sexual desinibido e os impulsos instintuais sublimados e inibidos na meta, dele 

derivados, mas também o instinto de autoconservação, que devemos consignar ao Eu e que no início do trabalho 

analítico opusemos, com boas razões, aos instintos objetais sexuais” (FREUD, 2011: 50). 
25

Ananke estaria atrelada ao “impulso para o trabalho", "a necessidade pelo mundo externo" e com uma tarefa ou 

função de paternidade cooperando com Eros no sentido de unir os indivíduos num projeto civilizatório. 
26

Lévi-Strauss (LÉVI-STRAUSS, C. As estruturas elementares do parentesco. São Paulo: Editora da 

Universidade de São Paulo/Editora Vozes, 1976) criticou as noções acerca da família como um fenômeno da 

própria natureza, proveniente de uma questão biológica. Defendeu, com suas pesquisas e escritos, que “a família 

biológica é uma abstração indeterminada, sem relação mais profunda com a realidade histórica” (p.177). A 

estrutura familiar seria muito mais uma “invasão da cultura no campo da natureza” (p.178) do que um produto 

biológico. Segundo Mitchell (MITCHELL, Juliet. Modelos familiares. In CANEVACCI, Massimo (org). 



 
 

28 
 

quantidades de pessoas de um modo mais intenso do que o que pode ser alcançado por meio 

do interesse pelo trabalho em comum. “O amor que fundou a família continua ativo na 

civilização, tanto em seu cunho original, em que não renuncia à satisfação sexual direta, como 

em sua modificação, a ternura inibida na meta” (id., p. 65), o amor sexual provoca a formação 

de novos núcleos familiares e o “amor inibido em sua finalidade” cria as amizades.  

Na comunidade pode-se contar com a solidariedade a qualquer momento. Afinal o 

único dever na experiência comunitária é ajudar uns aos outros. Assim, a comunidade é o tipo 

de mundo altamente desejável, mas que não se encontra mais ao alcance, “paraíso perdido ou 

paraíso ainda esperado” (BAUMAN, 2003: 9). O preço a ser pago, entretanto, para a vida em 

comunidade é a liberdade individual. Se queres segurança (comunitária) abre mão de tua 

liberdade (identidade) e seja fiel. Essa é a diretriz primeira de toda comunidade imaginada que 

se transformou em realmente existente. Para a sobrevivência da comunidade deve-se requerer 

a lealdade de seus componentes, mas fazendo isso eles têm de sacrificar a própria liberdade e 

autonomia de construção da vida. Ilustrando isso, Bauman (2003) nos menciona mitos: 

Tântalo, filho de Zeus era um ser humano que ousou conquistar e compartilhar um saber 

proibido, descobrindo coisas que a humanidade desconhecia, sendo apenas de sabedoria 

divina. A sentença que recebeu foi permanecer eternamente mergulhado num regato, mas 

quando ficasse sedento e tentasse beber a água, esta desaparecia. Quando estivesse faminto e 

fosse pegar algumas frutas que apareciam amarradas numa coroa em sua cabeça, o vento 

soprava e as arremessava para longe. A mensagem do mito é que a felicidade se encontra na 

inocência. Quando perderem a inocência, os seres humanos não serão mais felizes. Não irão 

encontrar satisfação com o que já tem, sempre buscando mais e cada vez menos satisfeitos 

quando alcançarem os seus desejos, pois quando os realizarem, o seu apetite não ficará 

satisfeito e procurarão outros objetos de apreço para buscar.  

O mito judeu do Gênesis é outra narrativa parecida. Enquanto se encontravam na 

inocência do paraíso, os seres humanos não necessitavam realizar escolhas e buscar seus 

                                                                                                                                                                                     
Dialética da Família: gênese, estrutura e dinâmica de uma instituição repressiva. Tradução de Carlos Nelson 

Coutinho. São Paulo, SP: Editora Brasiliense, 1976.) o ser humano produz uma gama plural de modos de 

socialização. O autor afirma não haver razões biológicas para que a “mãe social” seja, essencialmente, a mãe 

biológica. Engels (Engels, F. (1979) A origem da família, da propriedade privada e do Estado. Ed. Civilização 

Brasileira) mostra que, no contexto espartano, os vínculos estéreis eram geralmente dissolvidos, mas os 

casamentos mantinham traços da união grupal. Malinowsky (MALINOWSKI, Bronislaw. Argonautas do 

Pacífico Ocidental: um relato do empreendimento e da aventura dos nativos nos arquipélagos da Nova Guiné – 

Melanésia. Coleção Os Pensadores. Abril Cultural, São Paulo, 1976.) elabora uma descrição da família à luz dos 

indivíduos das ilhas Trobriand, da Nova-Guiné norte-oriental, e argumenta que, naquele contexto, predomina a 

crença de que a prole é introduzida no ventre materno sob o aspecto espiritual, neutralizando a figura paterna na 

reprodução da espécie. 



 
 

29 
 

objetivos, pois tudo estava facilmente acessível. Eles viviam desprovidos de problemas, 

porque não estavam conscientes de sua condição. Quando comeram o fruto proibido da árvore 

do conhecimento do bem e do mal, perderam a inocência e receberam o castigo de Deus de 

trabalharem para perpetuar sua própria vida. Da mesma maneira que Tântalo, Adão e Eva 

deveriam recorrer ao trabalho para assegurar sua sobrevivência que jamais lhes estaria 

garantida pelo resto de suas vidas. A grande diferença entre a comunidade antiga e a 

sociedade moderna em ascensão era uma mentalidade compartilhada por todos os membros. 

Contudo, essa mentalidade era tácita, não-construída, espontânea, evidente e natural. Tal 

mentalidade estava na base de todos os laços, o “ponto de partida” de qualquer vínculo, era 

inquestionável porque se mostrava comum e óbvio para todos. Na versão clássica da 

comunidade, a fidelidade não era dada por uma relação matemática, mas por uma lógica 

social interna de compartilhamento. Na comunidade autêntica não existe espaço para a crítica 

e experimentação, mas isso ocorre porque ela somente existe se for distinta (quer dizer 

separada entre os de dentro e os de fora) de outros grupos humanos, resumida e estável.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

30 
 

4. EROS
27

 E CIVILIZAÇÃO
28

 

 

No que concerne às frustrações da vida sexual, são efetivamente problemas que os 

indivíduos, tomados por algum tipo de neurose
29

, parecem não poder tolerar. O neurótico 

tende a elaborar satisfações substitutivas para si. “As neuroses de transferência, conforme 

todas as análises surgem pelo fato do Eu não querer aceitar e promover a efetivação motora de 

um impulso instintual poderoso no isso, ou de contestar o objeto a que ele visa.” (FREUD, 

2011: 178) Diante do amor libidinal é suficiente para os indivíduos numa relação e “no auge 

da relação amorosa não há interesse algum pelo resto do mundo.” (FREUD, 2010: 71) Nesse 

sentido, é possível vislumbrar uma fuga ante o mal-estar gerado pela neurose ou por qualquer 

outra fonte na medida em que:  

 

O par amoroso basta a si mesmo, não precisa sequer de um filho para 

ser feliz. No contexto da vida líquida, amar é sempre um ato arriscado, 

perigoso, pois não dispomos de segurança quanto ao resultado final 

das nossas experiências afetivas assim, só podemos temer as 

conseqüências que podemos imaginar, somente delas que podemos 

lutar para escapar. (BAUMAN, 2008, p. 18). 

 

“Em nenhum outro caso Eros revela tão claramente o âmago do seu ser, o propósito de 

transformar vários em um, mas quando – como é proverbial – alcança isso no amor entre dois 

seres humanos, não admite ir além” (FREUD, 2010: 71) e, em tese o vínculo libidinal entre 

dois indivíduos e a conexão com o mundo externo mediante o trabalho seriam “satisfatórios”, 

mas “a realidade mostra que a civilização não se contenta com as uniões que até o momento 

lhe foram permitidas” (id., p. 72). Sendo assim, a civilização tem o propósito de unir os 

                                                           
27

Freud enfatiza que o “Eros do filósofo Platão coincide perfeitamente coma força amorosa, a libido da 

psicanálise” (Psicologia das massas, p. 44). 
28

Aqui fazemos referência à obra Eros e Civilização que foi escrita em 1955, sendo a 4ª das 10 grandes obras 

publicadas em vida por Hebert Marcuse. O autor está associado à Escola de Frankfurt e, popularmente, 

relacionado com a gama de pensadores que exerceu influência sobre as lutas de Maio de 1968 na França. 

Evidentemente, Marcuse influenciou os jovens revolucionários. Boa parte do que encontramos em Eros e 

Civilização possui ligações com tal movimento. A problemática da sexualidade e as relações de dominação; a 

crítica violenta ao trabalho alienado, a análise acerca do sentido simbólico e psicológico da opressão/exploração 

em sociedades capitalistas; a indicação de novos modos de resistência, incorporando a oposição ao estilo de vida 

burguês. Finalmente, Eros e Civilização é um livro de filosofia que tem o propósito de revisitar as teses 

psicanalíticas criadas originalmente por Freud, criticá-las, abordá-las dentro do contexto social de classes e expor 

os traços ainda relevantes das teses de Freud, contrapondo ao revisionismo do “movimento neofreudiano”. Cf. 

MARCUSE, H. (1972). Eros e civilização (5a ed.). Rio de Janeiro: Zahar. 
29

“A neurose seria o resultado de um conflito entre o Eu e o seu Id, enquanto a psicose seria o análogo desfecho 

de uma tal perturbação nos laços entre o Eu e o mundo exterior” (FREUD, S. O Eu e o Id, “autobiografia” e 

outros textos. Trad. Paulo César de Souza. Companhia das letras, São Paulo, 2012: p. 176). 



 
 

31 
 

membros da sociedade de modo libidinal também, e “a pista nos pode ser fornecida por uma 

das chamadas exigências ideais da sociedade civilizada. ‘Ama teu próximo como a ti 

mesmo’” (id., p. 73). Entretanto, é complicado experimentar tal amor por um desconhecido, 

só é viável quando existe algum tipo de identificação, quando é possível que o indivíduo 

possa amar e ser amado pelo outro. Em virtude do medo acerca da intimidade com o “outro”, 

preferimos então abrir mão das relações amorosas concretas para adentramos na dimensão das 

relações virtuais.  

Bauman argumenta acerca dessa dinâmica afetiva, “é preciso diluir as relações para 

que possamos consumi-las.” (2004: 10) Na realidade, ainda poderíamos pensar acerca de 

outros obstáculos. “Esse desconhecido não apenas não é digno de amor em geral; tenho de 

confessar, honestamente, que ele tem mais direito à minha hostilidade.” (FREUD, 2010: 74) 

Esse outro, o desconhecido, representa uma ameaça real e não parece disposto a oferecer 

ajuda ou até mesmo proteção e compreensão. O traço mais visível, no que diz respeito ao seu 

sentimento, é a indiferença. Mas quando oferece algum tipo de gesto positivo me sinto 

motivado a retribuir. O fato é que seria um tanto injusto colocar pessoas estranhas no mesmo 

patamar onde estão aqueles que realmente amamos, justamente pelo valor do amor que os 

amados dão em amá-los. A bizarra vantagem da prática afetiva mediatizada pela tela de 

computador é que nos resguardamos assim da intimidade indesejável com a presença do 

estranho. Os relacionamentos virtuais são intensos e descartáveis, e não exigem o vínculo 

concreto de nenhuma das partes pretensamente envolvidas. Bauman define tanto as “práticas 

amorosas” virtuais como os relacionamentos afetivos marcados pelo gosto pela efemeridade 

pelo termo “relacionamento de bolso”, pois podemos dispor deles quando necessário e depois 

tornar a guardá-los (2004: 10). 

Além do direcionamento cultural que conduz o indivíduo civilizado a levar em conta o 

amor pelo próximo, é necessário pensar sobre o “Ama teus inimigos”. Mas, “pensando bem, 

não é justo rejeitá-lo como impertinência maior. No fundo é a mesma coisa.” (FREUD, 2010: 

75) Assim, sou conduzido a demonstrar amor por todos só por existir, então caberá a todos 

apenas uma parcela mínima de amor. E da mesma maneira, o mandamento “Ama seu próximo 

como a ti mesmo” é o mesmo que “ama teu inimigo”, pois o próximo pode ser considerado 

um inimigo. Ademais, mesmo se tal mandamento fosse respeitado, de amar o outro como a si 

mesmo, há diferenças nos seres humanos, “diferenças na conduta humana que a ética 

classifica de boas ou más, não considerando que foram produzidas por condições 

determinadas” (id., ibid., p. 76), logo, a noção que todos estão dispostos a rejeitar é que “o ser 



 
 

32 
 

humano não é uma criatura branda, ávida de amor, que no máximo pode se defender, quando 

atacado, mas sim que ele deve incluir, entre seus dotes instintuais, também um forte quinhão 

de agressividade” (id., ibid., p. 76), com isso o próximo não é só apenas um ajudante 

potencial, um objeto sexual, mas também alguém que os tenta a satisfazer sobre ele sua 

agressividade
30

, a explorar sua capacidade de trabalho sem compensação.  

A vida social “revela o ser humano como uma besta selvagem que não poupa os de sua 

espécie” (id., ibid., p. 77) e reforça o equívoco sobre o “mandamento ideal de amar o próximo 

como a si mesmo, que verdadeiramente se justifica pelo fato de nada ser mais contrário à 

natureza humana original.” (id., ibid., p. 78) Freud, de uma forma geral, concorda com 

Thomas Hobbes em dois sentidos básicos: primeiramente, que a ameaça à harmonia coletiva é 

a agressividade; e, que o advento da sociedade é uma constituição reativa à não limitação do 

desejo diante dos objetos que geram satisfação e uma forma de neutralizar a guerra entre 

aqueles que os disputam. Todavia, mesmo admitindo que Freud e Hobbes concordem com a 

ideia de que o ser humano possua uma tendência natural à agressividade, ambos encontram 

fontes distintas que a justifiquem. Segundo Hobbes, a predisposição à guerra ocorre em 

virtude da ausência do instinto gregário no indivíduo, diferentemente dos outros animais 

sociais. Freud, de outro modo, em Psicologia das massas e análise do Eu (1920-23/2011) 

evidencia a tese de um instinto gregário os sentimentos de culpa e de dever seriam o traço 

característico do animal gregário. Não apenas isso, como também o medo que a criança sente 

em solidão, a própria dependência num grupo, a similaridade entre eles, a sua redução a 

papéis sociais, tudo acarretaria, enfim, a uma vida em rebanhos
31

 e manadas. Em síntese, o 

impulso gregário seria o traço filogenético que nos tornaria “animais sociais” e, ao mesmo 

tempo, essencialmente humanos.  

                                                           
30

 A famosa consideração que temos sobre Hobbes é a sua visão sobre estado de natureza, que significa nada 

mais que a condição natural de humanidade. Nesse sentido a humanidade é marcada pela guerra de todos contra 

todos. O ser humano, segundo Hobbes, é um ser naturalmente motivado pelo conflito não apenas com o outro, 

mas com o Eu. Essa é a principal base do projeto de fundamentação da ciência civil ou política de Hobbes: existe 

uma insociabilidade natural entre os homens e só o poder do Estado consegue impedir que os seres humanos 

agressivos, violentos, competitivos e movidos por uma série ininterrupta de desejos, se matem uns aos outros. 

(HOBBES, T. Leviatã. São Paulo: Martins Fontes, 2008.) 
31

 Sobre essa questão temos a seguinte crítica de Nietzsche “A fraqueza do animal de rebanho produz uma moral 

inteiramente semelhante á que produz a fraqueza do décadent: elas se entendem, se coadunam (- as grandes 

religiões da décadence contam sempre com o apoio do rebanho). Ao animal de rebanho, em si, falta todo traço 

patológico, ele é mesmo inestimável; mas, incapaz de conduzir-se, precisa de um “pastor”, - os sacerdotes sabem 

disso... O Estado não é nem íntimo nem familiar o bastante; escapa-lhe a “condução da consciência”. Em que 

ponto o animal de rebanho tornou-se doente por intermédio do sacerdote? – (NIETZSCHE, F. A vontade de 

poder. Rio de Janeiro: Contraponto, 2008). 



 
 

33 
 

Bauman argumenta que o egoísta supostamente idolatra em si mesmo é a máscara 

social que ele usa como mecanismo de fuga de si mesmo, de sua própria pobreza existencial. 

“Nos compromissos duradouros, a líquida razão moderna enxerga a opressão; no engajamento 

permanente percebe a dependência incapacitante”, conforme Bauman (2004: 65). Tememos 

amar alguém pelo fato de que não admitimos ser usados no máximo das nossas capacidades e 

descartados em seguida ou assim que a relação demonstrar os seus primeiros sinais de 

desgaste. Como destaca Bauman, “desenvolvemos o crônico medo de sermos deixados para 

trás, de sermos excluídos” (2008: 29).  

  De acordo com Freud, as primeiras manifestações do instinto gregário não se 

verificam na primeira infância, quando dominada pelo medo, até porque esse medo não seria 

remediado pelo surgimento de um fortuito componente do "rebanho", mesmo porque ele 

estaria vinculado ao medo de perda do objeto de amor, a mãe. Desse modo as crianças, diante 

do conflito iminente pela conquista dos objetos de amor, passam a renegar suas 

potencialidades e compõem, como resposta ao ciúme, a potência do grupo.  

A civilização imprime esforços para estabelecer limites sobre os instintos agressivos. 

Muito embora os comunistas acreditem ter “encontrado o caminho para a redenção do mal. O 

ser humano é inequivocamente bom, bem-disposto para com o próximo, mas a instituição da 

propriedade privada lhe corrompeu
32

 a natureza” (FREUD, 2010: 79). A crítica aqui é que 

sobre a propriedade privada, que concedeu tamanho poder ao indivíduo que, a partir de então, 

gerou a vontade de explorar o próximo. Nesse caso, “se a propriedade privada for abolida, 

todos os bens forem tornados comuns e todos os homens puderem desfrutá-los, desaparecerão 

a malevolência e a inimizade entre os homens” (id., p. 79) e não haveria motivos para tomar o 

outro como um inimigo. Todavia, é um equívoco afirmar que agressividade tenha sido criada 

pela sociedade, já que ela esteve presente desde os primórdios, quando a propriedade privada 

ainda não tinha sido estabelecida. Além disso, não é tarefa simples ao ser humano renunciar a 

                                                           
32

 O conceito de corrupção assume um caráter fundamental na obra rousseauniana a partir da teoria de que o ser 

humano tal como o observamos em sociedade (civilizadamente) é um ser que se sofreu um processo de 

desnaturação total, onde seus traços mais autênticos foram profundamente deturpados. A obra em que Rousseau 

expõe claramente a noção de estado de natureza é o Discurso sobre a origem e fundamentos da desigualdade 

entre os homens, editada em 1755. Sobre tal processo destacamos “Depois de ter mostrado que a 

perfectibilidade, as virtudes sociais e as outras faculdades que o homem natural recebera potencialmente jamais 

poderão desenvolver-se por si próprias, pois para isso necessitam do concurso fortuito de inúmeras causas 

estranhas, que poderiam nunca surgir e sem as quais ele teria permanecido eternamente em sua condição 

primitiva, resta-me considerar e aproximar os vários acasos que puderam aperfeiçoar a razão humana, 

deteriorando a espécie, tornar mau um ser ao transformá-lo em ser social [rendreu nêtremé chanten lerendant 

sociable] e, partindo de tão longe, trazer enfim o homem e o mundo ao ponto em que o conhecemos. 

(ROUSSEAU, J. J. Discurso sobre a origem e fundamentos da desigualdade entre os homens. 2. ed. Tradução 

Lourdes Santos Machado. São Paulo: Abril Cultural, (Coleção Os Pensadores), 1999a. , p. 84)  

 



 
 

34 
 

satisfação da agressividade. Até uma comunidade só se sente coesa quando há elementos 

externos a quem descarregar a agressividade dos seus. A exemplo de territórios vizinhos com 

conflitos “intermináveis”, o que Freud chama “narcisismo das pequenas diferenças
33

”.  

Na medida em que a civilização determina padrões, tanto no sexo como na violência, 

fica evidente porque é tão complexo viver nessa civilização. Na realidade, o indivíduo 

primitivo se acha em situação mais agradável sem conhecer as limitações instintuais. Mas, 

para este, os momentos de felicidades eram muito tênues. Em virtude de toda essa conjuntura, 

“o homem civilizado trocou um tanto de felicidade por um tanto de segurança.” (id., ibid., p. 

82) O tema da felicidade aparece logo na introdução de Eros e Civilização. Marcuse cita uma 

das poucas passagens em O mal-estar na civilização nas quais a felicidade é mencionada de 

forma direta: “A felicidade, diz Freud, não é um valor cultural” (MARCUSE, 1972: 29). 

Interessante salientar que a citação é justamente do trecho no qual Freud trata da felicidade no 

âmbito da cultura. Através dela, o autor inicia a crítica que tem a repressão como conceito 

principal. Ele afirma que a felicidade deve ser subordinada à cultura, ou seja, ao trabalho, à 

reprodução monogâmica e às regras estabelecidas. Apesar de o preço pago ser a felicidade, o 

sacrifício parece ter “compensado” porque gerou, em contrapartida, o desenvolvimento 

tecnológico. Mas, por outro lado, também restringiu a liberdade humana com o domínio, cada 

vez maior, do humano sobre o humano, pois “Segundo Freud, a história do homem é a 

história da sua repressão” (id., ibid., p. 37). 

Ele compreende que a liberdade e a felicidade que o indivíduo pode “alcançar” são 

“decididas” pela dinâmica da pulsão. Segundo o autor, o destino da liberdade e da felicidade 

se joga na luta dos instintos que são literalmente a luta entre a vida e a morte, a qual soma e 

psique, natureza e civilização, participam. “As vicissitudes dos instintos são as vicissitudes da 

engrenagem mental na civilização. Os impulsos animais convertem-se em instintos humanos 

sob a influência da realidade externa” (id., p. 38). Nessa perspectiva, as pulsões são 

reprimidas e o sujeito bloqueado de saciar completamente suas necessidades. Entretanto, o 

autor admite que as pulsões são históricas. Logo, podem ser alteradas conforme a realidade 

                                                           
33

 É de 1918 a ideia acerca do narcisismo das pequenas diferenças. Contida no texto O tabu da virgindade:  

“Com expressões que diferem pouco da terminologia empregada pela psicanálise, Crawley  assinala que cada 

indivíduo se separa dos demais por um “taboo of personal isolation”, e  que justamente em suas pequenas 

diferenças, não obstante sua semelhança em todo o resto,  se fundamentam os sentimentos de estranheza e 

hostilidade entre eles. Seria sedutor ceder a  esta ideia e derivar desse “narcisismo das pequenas diferenças” a 

hostilidade que em todos  os vínculos humanos vemos batalhar com êxito contra os sentimentos solidários e 

degolar o  mandamento de amar o próximo.” (FREUD, 1918/2006: 195)  

 



 
 

35 
 

social. Ao levar em conta a repressão como princípio de civilização, nota que, embora os 

indivíduos sejam reprimidos, possuem a “crença” que desfrutam de liberdade e felicidade.  

Assim, no desenvolvimento “normal” do indivíduo ele vive sua repressão livremente, 

como se ela fosse sua própria vida: ele deseja o que é normal desejar; suas satisfações são 

proveitosas a ele mesmo e aos outros e ele é razoavelmente feliz e geralmente mesmo de 

maneira exuberante. A referida felicidade acontece de forma fragmentada e nos contextos de 

lazer como um meio de o indivíduo “recompor” suas forças para dar prosseguimento às suas 

ações. Mas, o autor verifica que, até mesmo esse momento, ele finda sendo manipulado por 

meio da indústria de divertimentos. Tudo em virtude da ideia de que não se podem abandonar 

os indivíduos, até mesmo porque eles podem dar-se conta da manipulação a qual estão 

sujeitos e das potencialidades de emancipação diante dessa mesma realidade repressora. Em 

seguida, ele trata do tema da libertação no que se refere ao do desenvolvimento da espécie. 

Ao retomar o mito do pai da horda primeva, defende que todas as ações emancipadoras foram 

carregadas de dominação. Em tese, a busca pela liberdade é acompanhada pela dominação, e 

conduz à manutenção da mesma. Isso leva o autor a afirmar que toda vez que os indivíduos 

estavam prestes a realizar a felicidade, por se libertarem da repressão, a dominação foi 

imposta novamente, de forma ainda mais brutal. Então qual é a razão isso? Aqui Marcuse 

segue a ideia de Freud sobre do sentimento de culpa admitindo que ela explica a identificação 

daqueles que se revoltam com o poder contra o qual se revoltam. Ele busca o real sentido do 

sentimento de culpa na obra freudiana. O autor toma compreende que progresso e sentimento 

de culpa estão vinculados: o preço pago pelo primeiro consiste na perda da felicidade por 

ocasião do surgimento, cada vez mais intenso, do segundo. Posteriormente, o estudo se 

concentra na reflexão das ideias freudianas a respeito do mundo atual e na constatação da 

gestão completa dos humanos de acordo com os mecanismos de vigilância e controle. E, no 

que se refere ao controle, ele é tão absurdo que até mesmo a própria liberdade e o mérito 

passam a ser instrumentos de repressão.  

Na visão de Marcuse, as liberdades e as satisfações presentes são dependentes das 

exigências de dominação; elas mesmas se manifestam como formas de repressão. A 

problemática da escassez já não pode mais servir para explicar a necessidade de estabelecer 

uma repressão sobre os indivíduos para que trabalhem, por exemplo. A condição econômica 

negativa que impera ainda em diversos espaços do mundo não tem mais como causa principal 

a ausência de recursos humanos e naturais, mas a maneira que eles são distribuídos e 

explorados. O controle, nesse sentido, teria assumido um padrão irracional. Mesmo assim, ele 



 
 

36 
 

é aprimorado muito em virtude da possibilidade de “libertar” o indivíduo tornar-se, cada vez 

mais, possível. 

E foi assim que o tabu da sexualidade pôde ser relaxado. Ele constata que as medidas 

de repressão são tão eficazes que limitam a infelicidade, ao invés de estabelecer um aumento, 

pelo fato do controle ter sido atrelado às relações e devido a violação da consciência, “Os 

vários modos de dominação (do homem e da natureza) resultam em várias formas históricas 

do princípio de realidade” (id., ibid., p. 66), ele adverte que essa dinâmica distorce o conteúdo 

da felicidade. A própria noção de felicidade implica numa perspectiva mais que particular, 

mais que subjetiva; a felicidade não se restringe ao mero sentimento de satisfação, mas na 

realidade ação desprovida de medo.  

É natural entender que sexualidade e civilização assumem sentidos opostos, “O 

conflito entre sexualidade e civilização desenrola- se com esse desenvolvimento da 

dominação” (id., ibid., p. 77). A libido
34

 erótica só permite ser assumida como a fonte 

primordial do desprazer – gerando o antagonismo entre civilização e sexualidade – mediante a 

composição de um novo dualismo pulsional, marcado pelo estabelecimento da pulsão de 

morte e pela aparição de um novo elemento, constituído pelo Eu, o Supereu. Aqui Freud 

reconhece que, “de todas as partes que gradualmente se desenvolveram na teoria psicanalítica, 

a teoria dos instintos foi a que tateou mais penosamente o seu caminho.” (FREUD, 2010: 84) 

E, nesse sentido, um pensamento do “poeta-filósofo” Schiller desempenhou um papel 

importante: a ideia “segundo a qual a fome e o amor sustentam a máquina do mundo” (id., p. 

84); a fome pode ser entendida como o puro instinto de sobrevivência enquanto o amor segue 

para a perpetuação da espécie. A neurose foi caracterizada então como o resultado de uma 

luta entre o interesse da “autopreservação e as exigências da libido, uma luta que o Eu 

vencera, mas ao custo de severo sofrimento e renúncia” (id., p. 84), e o que poderia ser 

considerado um equívoco representou um grande avanço na pesquisa psicanalítica, na medida 

em que o foco se deslocou do que era reprimido para a fonte da repressão e dos instintos 

objetais para o Eu. Aqui o autor reconhece o papel fundamental da introdução do conceito de 

narcisismo, isto é, “a compreensão de que o próprio eu se acha investido de libido” (id., p. 

85), constituindo “o reduto original dela, e em certa medida permanece como o seu quartel-

general” (id., p. 85), a libido narcísica atua junto aos objetos, sendo denominada por Freud 

                                                           
34 O autor escreve “Libido é uma expressão proveniente da teoria da afetividade. Assim denominamos a energia, 

tomada como grandeza quantitativa – embora atualmente não mensurável -, desses instintos relacionados com 

tudo aquilo que pode ser abrangido pela palavra amor” (Psicologia das massas, p. 43). 

 



 
 

37 
 

como “libido objetal” e pode ser convertida por meio do narcisismo. “As manifestações de 

Eros eram suficientemente visíveis e ruidosas.” (Id., ibid., p. 86) Entretanto, o instinto de 

morte é mais oculto e, portanto, mais difícil de ser verificado. Mesmo assim, “em cada 

fragmento de substância viva estariam ativas as duas, mas em mistura desigual, de modo que 

uma substância poderia assumir a principal representação de Eros” (FREUD, 2012: 51), e há 

de se levar em consideração que “o instinto de destruição é habitualmente posto a serviço de 

Eros para fins de descarga.” (id., p. 52) Nesse sentido, é desviada ao mundo externo e vem à 

tona com um caráter agressivo, caótico e destrutivo. Com isso o instinto pode ser compelido a 

aniquilar algo ou algum organismo, ao invés de atacar a si mesmo. Posto isso, qualquer 

estratégia de bloquear tal caráter agressivo estaria destinada a se tornar autodestruição.  

O instinto de destruição, assim equilibrado e dominado, inibido em sua meta, deve se 

direcionar a objetos para permitir que o Eu a satisfaça as suas necessidades vitais de controle 

sobre a natureza e, inevitavelmente, “sempre tornamos a comprovar que os impulsos 

instintuais cuja pista podemos seguir revelam-se derivados de Eros.” (FREUD, 2012: 58) A 

tendência natural para a agressão é, portanto, uma disposição natural original e ela é o grande 

obstáculo à civilização. Portanto, a civilização é um desdobramento a serviço de Eros, cuja 

finalidade é associar indivíduos humanos isolados, depois famílias e, posteriormente, etnias, 

povos e nações numa única grande estrutura, no que podemos denominar de humanidade. É 

com o intuito de barrar a agressividade que aparecem, nas funções psíquicas do sujeito, traços 

reativos, a exemplo do Supereu.  

As manifestações pulsionais de agressividade, antes evidentes na própria realidade, 

são internalizadas pelo sujeito, que sofre com um intenso conflito que o faz civilizado. Assim, 

o significado da civilização é de representar a luta entre o Eros e a Morte
35

. “Essa luta é o 

conteúdo essencial da vida, e por isso a evolução cultural pode ser designada, brevemente, 

como a luta vital da espécie humana” (FREUD, 2010: 91), o instinto de vida e o instinto de 

destruição. Logo, o progresso da civilização pode ser descrito como a luta pela vida. 

Bauman reflete sobre o caos contemporâneo acerca das experiências de “amar” e 

deixar de “amar”. “Noites avulsas de sexo são referidas pelo codinome de ‘fazer amor’.” 

(BAUMAN, 2004, p. 19). O sentimento foi convertido numa mera habilidade a ser 

aperfeiçoada. Quanto mais prática no “amor”, mais técnica. O amor líquido é uma 

                                                           
35

 De acordo com Freud esse antagonismo segue no sentido de “reconduzir os organismos viventes ao estado 

inanimado, enquanto Eros busca o objetivo de, agregando cada vez mais amplamente a substância viva dispersa 

em partículas, tornar mais complexa a vida, nisso conservando-a, naturalmente. Ambos os instintos comportam-

se de maneira conservadora no sentido mais estrito, ao se empenhar em restabelecer um estado que foi 

perturbado pelo surgimento da vida” (FREUD, 2011: 50). 



 
 

38 
 

mercadoria: sem muito empenho para adquirir e facilmente descartável. Ele alerta para a 

lógica atual: não existe desejo e sim impulso. A instantaneidade das práticas “amorosas”, bem 

como das práticas de consumo, não podem ser da ordem do desejo, pois este depende de uma 

“prolongada criação e maturação”. (id., ibid., p. 26). Numa época onde as relações são 

descartáveis, é fácil pensar que as pessoas insistem em evitar qualquer responsabilidade. 

Ninguém quer se sentir “preso” a ninguém, pois, se surgir outra chance de “investimento”, 

será mais viável desfazer-se da “empreitada” anterior.  

Talvez, as ações mais complicadas numa relação sejam, justamente, assumir a 

responsabilidade por aquilo que se constrói e submeterr-se com a visão de mundo do outro. E 

tentar ajustar o outro aos seus padrões ideais é, de acordo com Bauman (2004, p.12), um tipo 

de perversão. É possível enxergar um traço bem peculiar de narcisismo: o meu desejo é a 

coisa mais importante e o outro é útil para satisfazê-lo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

39 
 

5. CULPA E MÁ CONSCIÊNCIA
36

 

 

 Freud argumenta que os animais não são bombardeados pelo antagonismo 

cultural, entre Eros e morte. E isso ocorre em virtude da harmonia temporária conquistada 

entre as influências externas e, “os instintos que nelas lutam entre si, e desse modo a uma 

parada no desenvolvimento” (id., ibid., p. 91). A hipótese levantada por ele é a de que o ser 

humano primitivo recebeu um novo acréscimo de libido que desencadeou um surto 

revigorado, como uma espécie de revide, por parte do instinto de destruição. Diante disso, 

uma das alternativas para inibir tal instinto (e viabilizar a civilização) é descrita pelo autor do 

seguinte modo, “a agressividade é introjetada, internalizada, mas é propriamente mandada de 

volta para o lugar de onde veio, ou seja, é dirigida contra o próprio Eu” (id., ibid., p. 92), 

portanto, ela é direcionada para uma rota de colisão interna. Daí temos o nascimento do 

supereu, que se impõe contra o que resta do Eu, e, “à tensão entre o rigoroso Supereu e o Eu a 

ele submetido chamamos consciência de culpa
37

” (id., ibid., p. 92), essa consciência passa a 

ocupar uma posição de destaque na articulação da vida individual com as relações sociais, 

ganhando um valor decisivo no desenvolvimento cultural e a sua manifestação ocorre. “como 

necessidade de punição” (id., ibid., p. 92), e quanto maior a força repressora e o recalque
38

 da 

agressividade, maior serão o rigor e o papel sádico do Supereu. Necessário recordar que, em 

virtude da internalização da interdição, do impulso sexual ou da agressividade, mesmo 

quando um indivíduo apenas almejou uma coisa “má” não está livre de carregar a culpa, pois 

                                                           
36

 “Este homem que, por falta de inimigos e resistências exteriores, cerrado numa opressiva estreiteza e 

regularidade de costumes, impacientemente lacerou, perseguiu, corroeu, espicaçou, maltratou a si mesmo, esse 

animal que querem ‘amansar’, que se fere nas barras da própria jaula, este ser carente, consumido pela nostalgia 

do ermo, que a si mesmo teve de converter em aventura, câmara de tortura, insegura e perigosa mata – esse tolo, 

esse prisioneiro presa da ânsia e do desespero tornou-se o inventor da ‘má consciência’”. (NIETZSCHE, F. 

Genealogia da moral: uma polêmica. Trad. Paulo César Lima de Souza. São Paulo, SP: Companhia das Letras, 

1998). 
37

 Mesmo estando presente de forma indireta em grande parte de seus trabalhos, a noção de culpa é claramente 

retomada por Freud num artigo intitulado “Atos obsessivos e práticas religiosas” (1907), onde o autor defende 

que, na base das práticas ritualísticas e cerimônias características da dimensão religiosa e da neurose obsessiva, 

reside uma sensação inconsciente de culpa. E a culpa assumida de modo precoce por um desejo reprimido seria 

retomada a cada nova vontade, impulsionando o individuo a reproduzir uma prática ritual, ou submeter-se a 

privações como um método de proteção, ou seja, como estratégia de resguardar-se contra a ansiedade causada 

pelas tentações. Emerge daí, também, o sentimento de serem, tanto os da obsessão quanto os da religião, apenas 

“miseráveis pecadores”, para sempre culpados. 
38

A palavra em alemão escrita por Freud é Verdrängung, do verbo verdrängen. Segundo Hans (1996), a palavra 

é traduzida por recalque ou repressão. O autor afirma que este termo tem os seguintes significados: empurrar 

para o lado; desalojar. Também pode significar: sufoco ou incômodo. Refere-se ao material guardado no espaço 

intrapsíquico, cujo sujeito, dado o incômodo gerado por este material, é conduzido a retirar esta carga de sua 

consciência. No entanto, o material permanece no sujeito, porém num espaço que mantém o conteúdo que foi 

empurrado, afastado da consciência. Este por sua vez, não aceita ficar neste lugar desapercebidamente e busca 

caminhos que o trarão de volta, obrigando o sujeito a canalizar energia para mantê-lo fora de cena.  

 



 
 

40 
 

nada pode ser desviado do Supereu, nem mesmo, e principalmente, os pensamentos. A culpa 

exacerbada é a principal sensação que nasce da reconversão para si mesmo das pulsões 

destrutivas e reprimidas, convertidas em forças de coerção e incriminadoras, pois, “a 

civilização controla então o perigoso prazer em agredir que tem o indivíduo, ao enfraquecê-lo, 

desarmá-lo e fazer com que seja vigiado por uma instância no seu interior, como por uma 

guarnição numa cidade conquistada” (id., ibid., p. 92), e não executar o ato moralmente 

condenado não livra o indivíduo da sentença e da penalidade oriunda do Supereu. As dores, 

no indivíduo neurótico, ocorrem pela negação pulsional e, como um acréscimo, pelo 

sentimento de culpa. Esse é o preço, elevado, pago pelo indivíduo [neurótico] em troca da 

“opção” por uma existência em sociedade. 

Aqui faremos uma aproximação entre Nietzsche e Freud, por identificar certa 

semelhança entre o que o primeiro chama de má consciência e o segundo entende como culpa. 

De acordo com Nietzsche a, “má consciência moral é um sentimento de desgraça e mal-estar, 

uma espécie de verme roedor, um sofrimento do homem consigo mesmo, do homem oprimido 

pelo Estado” (NIETZSCHE, 1998: 70/73), a partir daí a civilização é capaz de fazer com que 

o indivíduo se torne indefeso e inofensivo. Podendo se manifestar não apenas quando um ato 

negativo é cometido, como por meio de uma mera “má intenção”. Surge daí a questão acerca 

da razão dessa equivalência. O que um indivíduo compreende como bom ou mau não é 

obrigatoriamente o que pode ser bom ou mau para ela, para o Eu, e o que ela compreende 

como mau pode até ser bom para o eu. Encontramos aí de forma marcante um influxo 

estranho, uma carga externa que nos remete ao que é bom e ao que é mau. Essa guerra gera o 

que Freud denomina culpa e o que para Nietzsche pode ser descrito como má consciência, a 

partir da própria agressividade humana. Apesar de que, segundo Freud o estado de má 

consciência, “não merece esse nome, pois nesse estágio a consciência de culpa não passa 

claramente de medo da perda do amor, medo ‘social’” (FREUD, 2010: 94), um destinar-se 

para o íntimo da agressividade que não pode ser transferida para a dimensão externa.  

Na medida em que Freud procura desenvolver seu mal-estar por meio de uma análise 

sobre a relação conflituosa entre indivíduo e cultura, Nietzsche, com base na moral, percorre 

sua própria genealogia, de modo a atacar o valor dos valores morais. Aqui, não podemos 

deixar de evidenciar a questão de que os dois “tocam” a moral cristã. Através da súplica do 

pai-nosso todos os seguidores de Cristo pedem perdão pelas dívidas ou culpas, que possuem 

caráter de agressão diante de Deus e do próximo. “O Supereu atormenta o Eu pecador com as 

mesmas sensações de angústia e fica à espreita de oportunidades para fazê-lo ser punido pelo 



 
 

41 
 

mundo exterior” (id., ibid., p. 95), e um importante fator externo é o medo de perder o amor, 

ou seja, o medo de não ter possibilidade de contato com outros indivíduos. Quando ocorre a 

perda do amor de um ente que é dependente, ocorre também a quebra da proteção diante de 

uma gama de ameaças, ademais a ameaça de um outro superior que atue através de punições. 

O sentimento de culpa é determinado pela perda de amor que faz o indivíduo se sentir 

ameaçado. Contudo esse estado de perigo só se estabelece na medida em que a autoridade 

identificar alguma transgressão, “conhecemos, então, duas origens para o sentimento de 

culpa: o medo da autoridade e, depois, o medo ante o Supereu. O primeiro nos obriga a 

renunciar a satisfações instintuais, o segundo nos leva também ao castigo, dado que não se 

pode ocultar ao Supereu a continuação dos desejos proibidos” (id., ibid., p. 97), desse modo, 

os indivíduos só sentem segurança ao cometer algum ato negativo se as autoridades não 

estiverem cientes, o que na infância se dá numa relação com os próprios pais e na idade adulta 

com a sociedade como um todo, “originalmente a renúncia ao instinto é resultado do medo à 

autoridade externa; renuncia-se a satisfações para não perder o seu amor” (id., ibid., p. 97), o 

que não deveria permitir a sobrevivência da culpa. Na realidade, uma alteração só é efetuada 

quando a autoridade é internalizada por meio da instauração do Supereu, porque os traços da 

consciência alcançam um patamar mais elevado. Neste ponto o medo de ser descoberto se 

extingue e, além disso, a distinção de fazer algo mau e desejar fazê-lo se extingue, já que nada 

pode ser escondido do Supereu. É em virtude disso que, “apesar da renúncia efetuada produz-

se um sentimento de culpa, portanto, e essa é uma grande desvantagem econômica na 

instituição do Supereu, ou, como se pode dizer, na formação da consciência” (id., ibid., p. 98).  

Orientar um animal dotado da capacidade de barganhar, eis a missão contraditória que 

a natureza se colocou com relação ao ser humano. Nesse caso, é fundamental forjar um 

padrão para tal ser, harmônico, equilibrado e, consequentemente, objetivo. Entra em cena o 

que Nietzsche
39

 chama de moralidade dos costumes, que seria o labor pré-histórico do 

humano sobre si mesmo na construçã
40

 de uma "camisa de força" social. Para a 

                                                           
39

 Nietzsche entendia que “Por mais estranho que possa soar, em toda “ciência da moral” sempre faltou o 

problema da própria moral: faltou a suspeita de que ali havia algo problemático. O que os filósofos 

denominavam “fundamentação da moral”, exigindo-a de si, era apenas, vista à luz adequada, uma forma erudita 

da ingênua fé na moral dominante, um novo modo de expressá-la, e, portanto um fato no interior de uma 

determinada moralidade, e até mesmo, em última instância, uma espécie denegação de que fosse lícito ver essa 

moral como um problema [...] (NIETZSCHE, F. Além do Bem e do Mal: prelúdio a uma filosofia do futuro; 

tradução, notas e posfácio: Paulo César de Sousa – São Paulo: Companhia das Letras, 2005: 75). 
40

 “Todas as grandes coisas perecem por obra de si mesmas, por um ato de autossupressão [...] Desta maneira 

pereceu o cristianismo como dogma, por obra de sua própria moral; desta maneira, também o cristianismo como 

moral deve ainda perecer — estamos no limiar deste acontecimento. Depois que a veracidade cristã tirou uma 

conclusão após a outra, tira enfim sua mais forte conclusão, aquela contra si mesma; mas isto ocorre apenas 

quando coloca a questão: “que significa toda vontade de verdade?”... E aqui toco outra vez em meu problema, 



 
 

42 
 

implementação desse processo, se faz necessário o uso da memória. E se a punição é parte dos 

obstáculos colocados em oposição aos instintos de liberdade do indivíduo, não podemos tratá-

lo como a fonte da mesma da má consciência. O castigo não é constituído para fazer aparecer 

ou desaparecer a própria culpa, a conexão entre punição e culpa é fruto de um entendimento 

posterior. Segundo Nietzsche, antes de qualquer associação à culpa, o castigo foi utilizado 

para orientar o ser humano, moldando um caráter civilizado. A punição não era entendida 

como uma fatalidade irracional, como a brutalidade de um acidente, um fenômeno natural que 

era tratado como um sinal da mais pura desordem, ao invés de um fato “inevitável”. As 

punições, em geral, domavam o ser humano, não propondo a aperfeiçoar a sua moral.  

É importante ressaltar que para Freud, “o efeito da renúncia instintual sobre a 

consciência se dá de maneira tal que toda parcela de agressividade que não satisfazemos é 

acolhida pelo Supereu e aumenta a agressividade deste (contra o Eu)” (id., ibid., p. 99), dentro 

desse processo, quanto mais moral uma pessoa demonstra, mais rigoroso e contido é seu 

comportamento. Outro traço que evidencia a função desempenhada pelo Supereu é entrópica 

– na dimensão ética – isto é, a frustração externa, levando-se em consideração que a própria, 

“relação entre Super-eu e Eu é o retorno, deformado pelo desejo, de relações reais entre o Eu 

ainda não dividido e um objeto externo” (id., ibid., p. 100), quando os fatos são favoráveis ao 

indivíduo, a sua consciência é lenitiva, mas quando o “azar” se manifesta e ele não alcança 

êxito, olha para dentro de si, enxerga suas debilidades, amplia as normas de sua consciência, 

determina abstinência e procura o castigo. Aqui o acaso é tratado como um substituto do 

agente parental. Se um indivíduo tem infortúnios, ele não é mais atendido pela graça divina ou 

poder superior. Isso se torna nítido quando o acaso é compreendido como produto da 

soberania divina.  

Há duas possibilidades de explicar então o ímpeto vingativo do Supereu: ou ele 

provém da própria agressividade humana ou pode ser internalizado devido às estruturas 

punitivas que a civilização constrói. Assim, a agressividade vingativa da criança será 

determinada pela quantidade de agressão punitiva que espera do pai. Portanto, na formação do 

Supereu e no surgimento da consciência, fatores constitucionais inatos e influências do 

ambiente atuam de forma combinada e, “não podemos afastar a hipótese de que o sentimento 

                                                                                                                                                                                     
em nosso problema, meus caros, desconhecidos amigos (— pois ainda não sei de nenhum amigo!): que sentido 

teria nosso ser senão o de que em nós essa vontade de verdade toma consciência de si como problema?... Nesta 

gradual consciência de si da vontade de verdade — disso não há duvidas — perecerá doravante a moral: esse 

grande espetáculo em cem atos reservados para os próximos dois séculos da Europa, o mais terrível, mais 

discutível e talvez mais auspicioso entre todos os espetáculos...” (NIETZSCHE, F. Genealogia da Moral: uma 

polêmica; tradução, notas e posfácio: Paulo César de Sousa – São Paulo: Companhia das Letras, 1998. p. 148).  

 



 
 

43 
 

de culpa da humanidade vem do complexo de Édipo e foi adquirido quando do assassínio do 

pai pelo bando de irmãos” (id., ibid., p. 102), Freud argumenta que a origem da consciência 

ocorre a partir da introjeção da agressividade, ou seja, de sua volta ao lugar de origem, ao Eu, 

origem cuja razão maior é viabilizar e apoiar a estrutura civilizatória ante a inclinação natural 

do ser humano para a agressividade, “e como o pendor agressivo contra o pai se repetiu nas 

gerações seguintes, também o sentimento de culpa persistiu e fortaleceu-se de novo com cada 

agressão suprimida e transferida para o Supereu” (id., ibid., p. 104), a moralidade assim 

constituída, ou supereu, executa a agressividade que o eu inicialmente destinava ao mundo 

externo e reverte contra o próprio eu provocando um conflito, como mencionado 

anteriormente. “Creio que agora apreendemos duas coisas muito claramente: a participação do 

amor na gênese da consciência e a fatídica inevitabilidade do sentimento de culpa” (id., ibid., 

p. 104), há, portanto, uma enorme influência desempenhada pela função do amor no 

sentimento de culpa. “Como a cultura obedece a um impulso erótico interno, que faz unir os 

homens em uma massa infinitamente ligada, só pode alcançar esse fim mediante um 

fortalecimento cada vez maior do sentimento de culpa” (id., ibid., p. 105), assim o ser humano 

se deixa ser subjugado por esse impulso de amor para viver em coletividade e a própria 

civilização só pode cumprir efetivamente a sua meta por meio da culpa. 

Freud reflete que, “o preço do progresso cultural é a perda de felicidade, pelo 

acréscimo do sentimento de culpa” (id., ibid., p. 106). Em algumas circunstâncias onde a 

neurose aparece, é o sentimento de culpa que “se impõe de modo ostensivo à consciência, 

dominando o quadro patológico e a vida dos doentes, mal deixando que algo mais apareça” 

(id., ibid., p. 107) característica do impulso inconsciente que conduz o indivíduo para a 

punição. O autor salienta que tal sentimento não passa de, “uma variedade tipográfica da 

angústia, e em suas fases posteriores coincide inteiramente com o medo ao Super-eu” (id., 

ibid., p. 108). Assim, o sentimento de culpa erigido através da sociedade se mantém 

inconsciente ou se manifesta sob a forma de mal-estar. A religiosidade, não descarta a função 

desempenhada pela culpa, que denominam de pecado. De acordo com Freud, “o Super-eu é 

uma instância explorada por nós; a consciência, uma das funções que a ele atribuímos, a de 

vigiar os atos e intenções do Eu e de julgar, exercendo uma atividade censória” (id., ibid., p. 

109), e o sentimento de culpa, a manifestação severa do Supereu, é, portanto, o mesmo que a 

severidade da própria consciência. É o entendimento que o Eu tem de estar sendo vigiado de 

certo modo que permite a reflexão sobre o antagonismo entre os seus próprios esforços e as 

imposições do Supereu, somando-se o temor diante de uma autoridade externa temos, “o 



 
 

44 
 

derivado direto do conflito entre a necessidade do amor dela e o ímpeto de satisfação 

instintual, cuja inibição gera a tendência à agressão” (id., ibid., p. 110), o medo desse 

elemento crítico aparece como uma reação instintiva por parte do eu, que se torna masoquista 

sob a pressão de um Supereu tomado pelo sadismo. Isso faz com que uma parte do instinto se 

volte para a aniquilação interna presente no eu.  

Enquanto este princípio molda o ser humano para ser feliz, a normatização do 

processo civilizatório
41

 o impõe limites sobre todas as suas ações, castrando sua busca pelo 

prazer e, “no processo de desenvolvimento do indivíduo, conserva-se a principal meta do 

programa do princípio do prazer, achar a satisfação da felicidade, e a integração ou adaptação 

a uma comunidade aparece como uma condição inevitável, que se deve cumprir para alcançar 

a meta de felicidade” (id., ibid., p. 114), anteriormente o sentimento de culpa se confundia 

com o remorso, mas numa etapa posterior, em virtude da onisciência do Supereu, o 

discernimento entre uma agressão almejada e uma agressão praticada perdeu o seu vigor, a 

partir de então o sentimento de culpa poderia surgir não só por meio de uma ação concreta, 

como também uma pretensão e quando um traço instintivo encontra repressão, suas marcas 

libidinais são transformadas em sintomas e a agressividade revertida em sentimentos de culpa. 

“O Supereu da cultura desenvolveu seus ideais e elevou suas exigências. Entre as últimas, as 

que concernem às relações dos seres humanos entre si são designadas por ‘ética’” (id., ibid., 

p. 117), desse modo o desenvolvimento do indivíduo parece ser fruto do diálogo entre duas 

urgências, a urgência da felicidade, que tratada por Freud como “egoísta”, e a urgência no 

sentido da coletividade, reconhecida como “altruísta”.  

De acordo com Freud, “a questão decisiva para a espécie humana é saber se, e em que 

medida, a sua evolução cultural poderá controlar as perturbações trazidas à vida em comum 

pelos instintos de agressão e autodestruição” (id., ibid., p. 122), cabe reforçar que, para o 

autor, a civilização é um espaço de intenso embate entre a liberdade individual e as 

necessidades coletivas. Em virtude disso, a felicidade é sempre algo episódico e não 

permanente. O indivíduo civilizado está violentamente submetido à perda. Dessa forma, há 

um tipo de direito de poder da coletividade sobre o indivíduo. Além disso, “os seres humanos 

atingiram um tal controle das forças da natureza, que não lhes é difícil recorrerem a elas para 

se exterminarem até o último homem” (id., ibid., p. 122), e por estarem conscientes disso, 

                                                           
41

Norbert Elias diz que a regulação da conduta é parte fundamental para a perpetuação da civilização. Para ele, o 

autocontrole é a instância reguladora a que o indivíduo civilizado se coloca para a prevenir eventuais quebras do 

comportamento social. (ELIAS, N. Sugestões para uma teoria dos processos civilizadores. Trad. Ruy Jungmann. 

In: Formação de estado e civilização. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1994. 2v.) 

. 



 
 

45 
 

encontram-se imersos na mais profunda inquietação, “cabe agora esperar que a outra das duas 

‘potências celestiais’, o eterno Eros, empreenda um esforço para afirmar-se na luta contra o 

adversário igualmente imortal” (id., ibid., p. 122), reside nessa dimensão a problemática atual 

acerca de sua felicidade e de sua ansiedade.  A origem do mal-estar da civilização. 

  



 
 

46 
 

6. TUDO O QUE É SÓLIDO DESMANCHA NO AR 

 

Na visão de Bauman (2001) a contemporaneidade pode ser caracterizada como a era 

da liquefação
42

 do ideal moderno, uma vida líquida numa modernidade líquida
43

. “Mas a 

modernidade não foi um processo de ‘liquefação’ desde o começo?” (BAUMAN, 2001: 9), já 

no o século XIX, com Karl Marx e Friedrich Engels, e com uma gama de outros pensadores, o 

projeto moderno era tido como um processo social, econômico, político e cultural amplo que 

ao longo do percurso histórico derretia todos os sólidos que encontrava pela frente. 

“Lembremos, no entanto, que tudo isso seria feito não para acabar de uma vez por todas com 

os sólidos e construir um admirável mundo novo livre deles para sempre, mas para limpar a 

área para novos e aperfeiçoados sólidos” (id., ibid.: p. 9), fragmentos de um projeto que foi 

despedaçado de tal forma que os coloca em rota de colisão.  

Bauman argumenta que diferentemente da sociedade moderna anterior, que chama de 

“modernidade sólida”, que também tratava sempre de desmontar a realidade herdada, a de 

agora não o faz com uma perspectiva de longa duração, com a intenção de torná-la melhor e 

novamente sólida. Tudo está agora sendo permanentemente desmontado, mas sem perspectiva 

de alguma permanência. Tudo é temporário. É por isso que o autor apresenta a metáfora da 

“liquidez” para caracterizar o estado da sociedade moderna: como os líquidos, ela caracteriza-

se pela incapacidade de manter a forma. Nossas instituições, quadros de referência, estilos de 

vida, crenças e convicções mudam antes que tenham tempo de se solidificar em costumes, 

hábitos e verdades “auto-evidentes”. Sem dúvida a vida moderna foi desde o início 

“desenraizadora”, “derretia os sólidos e profanava os sagrados”, como os jovens Marx e 

Engels notaram. Mas enquanto no passado isso era feito para ser novamente ‘reenraizado’, 

agora todas as coisas – empregos, relacionamentos, knows-hows etc. – tendem a permanecer 

em fluxo, voláteis, desreguladas, flexíveis. A nossa é uma era, portanto, que se caracteriza não 

tanto por quebrar as rotinas e subverter as tradições, mas por evitar que padrões de conduta se 

congelem em rotinas e tradições. (BAUMAN, 2001, 158). Os grupos familiares, as 

                                                           
42

 “E os fluidos são assim chamados porque não conseguem manter uma forma por muito tempo e, ao menos que 

sejam derramados num recipiente apertado, continuam mudando de forma sob a influência até mesmo das 

menores forças” (Bauman, 2005c :57). 
43

 Bauman argumenta que “A vida líquida e a modernidade líquida estão intimamente ligadas. A vida líquida é 

uma forma de vida que tende a ser levada adiante numa sociedade líquido-moderna. Líquido-moderna é uma 

sociedade em que as condições sob as quais agem seus membros mudam num tempo mais curto do que aquele 

necessário para a consolidação, em hábitos e rotinas, das formas de agir. A liquidez da vida e a da sociedade se 

alimentam e se revigoram mutuamente. A vida líquida, assim como a sociedade líquido-moderna, não pode 

manter a forma ou permanecer muito tempo.” (BAUMAN,  2007: 7). 



 
 

47 
 

comunidades tradicionais, os vínculos e deveres sociais alicerçados na afetividade e na cultura 

tradicional, a religiosidade, dentre outros, foram, em certa medida, “derretidos” pelo ímpeto 

avassalador da modernidade, “os primeiros sólidos a derreter e os primeiros sagrados a 

profanar eram as lealdades tradicionais, os direitos costumeiros e as obrigações que atavam 

pés e mãos, impediam os movimentos e restringiam as iniciativas” (BAUMAN, 2001: 10). 

Repetindo Marx, “tudo que é sólido se desmancha”.  

O Freud de O mal-estar na civilização defende o caráter da civilização como essencial 

no processo de socialização, que implica o papel da cultura como atividade positiva para o ser 

humano, desde o cultivo da terra como instrumento de auxílio até, efetivamente, a busca pela 

segurança diante das forças naturais. E o Freud de O futuro de uma ilusão, apesar da distância 

cronológica entre as obras, já refletia sobre a questão atendo-se, entre outros aspectos, ao 

poder coercitivo da civilização, da normatização das relações humanas, pois, “tão 

imprescindível quanto a coação ao trabalho cultural é o domínio da massa por uma minoria” 

(FREUD, 2014: 236), até porque, “as massas são ingratas e indolentes, não gostam de 

renunciar aos instintos, argumentos não as persuadem de que tal renúncia é inevitável, e seus 

indivíduos reforçam uns aos outros na indulgência com o próprio desregramento” (id., ibid., 

p. 236), nesse sentido, “apenas influenciadas por indivíduos exemplares, que reconhecem 

como líderes, elas podem ser induzidas aos trabalhos e privações de que depende a existência 

da civilização” (id., ibid., p. 236). 

Assim, o projeto moderno não culmina com o derretimento dos antigos sólidos que 

forjavam a vida humana, a modernidade vislumbrava a evolução, o progresso, a razão e, “ao 

contrário da maioria dos cenários distópicos, esse efeito não foi alcançado via ditadura, 

subordinação, opressão ou escravização; nem através da ‘colonização’ da esfera privada pelo 

‘sistema’” (BAUMAN, 2001: 11). Os sólidos que foram derretidos receberam novos 

significados e foram reinseridos, desconectados de seus antigos traços arcaicos e irracionais, 

na nova ordem social moderna, como as noções de sexualidade e estética. “Na verdade, 

nenhum molde foi quebrado sem que fosse substituído por outro” (id., ibid.: p. 13). O ideal 

moderno pode ser então compreendido como um processo de desestruturação dinâmica que 

desenraizava o antigo para reenraizá-lo de forma inovadora. “Hoje, os padrões e 

configurações não são mais ‘dados’, e menos ainda ‘auto-evidentes’; eles são muitos, 

chocando-se entre si e contradizendo-se em seus comandos conflitantes” (id., ibid.: p. 14). 

Segundo Bauman (2001) a modernidade, que, “começa quando o espaço e o tempo são 

separados da prática da vida e entre si, e assim podem ser teorizados como categorias distintas 



 
 

48 
 

e, mutuamente independentes da estratégia e da ação” (id., ibid.: p. 15), entrou num estágio 

acentuado de privatização e particularização que dissociou os poderes de liquefação
44

 dos 

sólidos da tradição de sua desconstrução na conjuntura moderna, e, desse modo, viabilizou 

uma ruptura entre a estruturação individual da vida, a “política-vida” e a estruturação política 

da sociedade. A característica mais evidente dessa cisão é o processo de desregulamentação 

política, social e econômica que se apresenta no crescimento livre dos mercados em escala 

global, no desengajamento coletivo e esvaziamento do espaço público, como afirma o autor, 

“libertar-se significa literalmente libertar-se de algum tipo de grilhão que obstrui ou impede 

os movimentos; começar a sentir-se livre para se mover ou agir” (id., ibid.: p. 23). Em tempos 

de modernidade líquida as pessoas não possuem mais paradigmas ou padrões sociais e 

culturais de conduta que lhes permitam, ao mesmo tempo, “tocarem” suas vidas e se inserir 

em condições de classe e cidadão. Chegamos num estágio, onde os indivíduos não conservam 

mais espaços pré-estabelecidos no globo, onde seria possível se situar, mas devem galgar, de 

forma livre, por sua própria conta e risco para se enquadrar numa esfera social cada vez mais 

restritiva, tanto do ponto de vista econômico, quanto social, nesse sentido, “o que está errado 

com a sociedade em que vivemos, disse Cornelius Castoriadis, é que ela deixou de se 

questionar” (id., ibid.: p. 30), eis a fonte da crise de identidade do indivíduo que, de tão plural, 

perdeu-se em si mesmo e batalha para procurar por si.  

Tanta incerteza e insegurança, num contexto de paradoxo e pluralidade do indivíduo, 

muitas vezes, causam em alguns indivíduos estados violentos de “questionamento”, que seria 

uma mera sensação de desconforto e perda em si mesmo, com caráter depressivo, instaurando 

o medo, pois, “a liberdade sem precedentes que nossa sociedade oferece a seus membros 

chegou, como há tempo nos advertia Leo Strauss, e com ela também uma impotência sem 

precedentes” (id., p. 31), assim o indivíduo não se vê mais diante de uma única identidade, 

mas identidades. Identidade líquida e instável, fluida e passageira. Múltiplas personalidades, 

bipolaridade, contradições de uma mesma identidade. Entretanto, tais conflitos de múltiplas 

personalidades não seguem um padrão cronológico, não fazem um sentido claro e aparecem 

de maneira aleatória. “Ser moderno significa estar sempre à frente de si mesmo, num Estado 

de constante transgressão (nos termos de Nietzsche, não podemos ser Mensch sem ser, ou 

                                                           
44

 O conceito de liquidez proposto por Bauman é uma metáfora para caracterizar as evidentes transformações 

sociais e políticas que ocorreram a partir de meados do século XX, representadas pela desintegração, ou 

“liquefação”, das instituições modernas. Nesse sentido a Modernidade Líquida é:  pós-utópica, pós-fordista, pós-

nacional e pós-panóptica.  



 
 

49 
 

pelo menos lutar para ser Ubermensch
45

)” (id., ibid.: p. 37). Logo o indivíduo atua com uma 

identidade que seria na realidade um “projeto não-realizado”. Num plano geral, as incertezas 

não são as fontes do medo, mas sim a sua combinação com uma realidade social repleta de 

perigos e ameaças, objetivamente: o desconhecido. Pois, “os riscos envolvidos em cada 

escolha podem ser produzidos por forças que transcendem a compreensão e a capacidade de 

ação do indivíduo, mas é destino e dever deste pagar seu preço” (BAUMAN, 2007:10). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
45

“O Super-Homem nietzscheano não é o atleta da perfeita soberania sobre si, mas aquele que chega a um 

domínio suficiente para ser criados; assim é o artista na posse de seus meios, ou a criança, referência essencial 

em Assim Falava Zaratustra.” (VALADIER, 2004, p. 6). 



 
 

50 
 

7. MEDO LÍQUIDO 

 

A problemática das obras de Zygmunt Bauman, reside na ênfase dos aspectos da 

insegurança e da indeterminação que, no entendimento do autor, são traços marcantes da 

contemporaneidade. Tal problemática é claramente perceptível na maioria de suas obras, 

especialmente em O mal-estar da pós-modernidade. De acordo com Bauman, na pós-

modernidade encontramos um momento profundamente carente de certezas, proteção e 

segurança, os medos são inúmeros e inseparáveis da vida humana. Assim os, "mal-estares que 

eram a marca registrada da modernidade resultaram do excesso de ordem e sua inseparável 

companheira - a escassez de liberdade." (BAUMAN, 1998: 8) Desse modo, "a segurança ante 

a tripla ameaça escondida no frágil corpo, o indômito mundo e os agressivos vizinhos 

chamados para o sacrifício da liberdade: primeiramente, e antes de tudo, a liberdade do 

indivíduo para a procura do prazer." (id. ibid, p. 9) Tememos a crescente violência nas 

cidades, as incontroláveis catástrofes naturais, a falta de emprego e renda, as patologias, o 

terrorismo internacional, a exclusão social. "Dentro da estrutura de uma civilização 

concentrada na segurança, mais liberdade significa menos mal-estar" (id. ibid, p. 9) e, 

consequentemente, procuramos intensamente a qualificação profissional e o acúmulo de 

conhecimentos, nos protegemos em nossas casas cada vez mais aparelhadas com sofisticados 

sistemas tecnológicos, mas nem assim somos capazes de assegurar tranquilidade e conforto 

diante de nossos medos. "Dentro de uma estrutura de uma civilização que escolheu limitar a 

liberdade em nome da segurança, mais ordem significa mais mal-estar" (id. ibid, p. 9); somos 

monitorados por câmeras, não passamos muito tempo nos espaços públicos e evitamos o 

contato com  pessoas estranhas, as quais nos parecem cada vez mais ameaçadoras.  

Segundo o autor, as expectativas de uma maior gestão e domínio sobre a realidade 

social e natural depositadas na modernidade se esvaíram, e isso porque, "os mal-estares da 

modernidade
46

 provinham de uma espécie de segurança que tolerava uma liberdade pequena 

demais na busca da felicidade individual." (id. ibid, p. 10). No contexto líquido-moderno
47

, as 

                                                           
46

 A modernidade sólida, de acordo com Bauman, é marcada, pela estruturação de um grande projeto moderno. 

Que seria o projeto de domínio do mundo pela razão. Esse projeto consistia em criar o “melhor possível dos 

mundos” através da ordenação racional e técnica. Na visão de Giddens o projeto moderno pode ser visualizado a 

partir de quatro dimensões, ou a partir da expansão de quatro formas institucionais, são elas: o capitalismo, o 

industrialismo, a vigilância e o poder militar.  
47

  Na visão de Bauman a “existência é moderna na medida em que contém a alternativa da ordem e do caos.” 

(1999, p.14) ele descreve a modernidade a partir de dois momentos: modernidade e pós-modernidade 

(BAUMAN, 1998; 1999); ou como tem preferido classificar mais recentemente: modernidade sólida e 

modernidade líquida (2001; 2004; 2006). 

 



 
 

51 
 

incertezas, terrores e ameaças são constantes, na medida em que os mal-estares da pós-

modernidade provêm de uma espécie de liberdade de procura do prazer que tolera uma 

segurança individual pequena demais. Bauman apresenta os alicerces sociais dos medos que 

assolam os indivíduos na modernidade líquida, procurando identificar suas origens comuns e, 

ainda, apresentar uma reflexão que possa atingir os anseios contemporâneos por compreender 

que estamos enfrentando "mudanças de curso seminais e intimamente interconectadas, as 

quais criam um ambiente novo e de fato sem precedentes para as atividades da vida 

individual, levantando uma série de desafios inéditos (BAUMAN, 2007: 7). 

O que seria, essencialmente, a passagem da estabilidade moderna para a instabilidade 

pós-moderna, marcada pela ruptura entre poder e política, pois, "grande parte do poder de agir 

efetivamente, antes disponível ao Estado moderno, agora se afasta na direção de um espaço 

global" (id. Ibid.: p. 8), o que confere à esfera política um caráter incontrolável, "abandonadas 

pelo Estado" ou, até certo ponto, "play ground para as forças do mercado, notoriamente 

volúveis e inerentemente imprevisíveis, e/ou são deixados para a iniciativa privada e aos 

cuidados dos indivíduos" (id., ibid.: p. 8). A solidariedade e a preocupação com a manutenção 

dos vínculos/relações sociais, gradativamente, vão perdendo o sentido.  

Bauman menciona a, "exposição dos indivíduos
48

 aos caprichos dos mercados de mão-

de-obra e de mercadorias" (id. ibid, p. 9), que, "promove a divisão e não a unidade" (id. Ibid.: 

p. 9), o que estimula nitidamente a adoção de uma postura individualista
49

 por parte dos 

sujeitos sociais, desse modo, "a sociedade é cada vez mais vista e tratada como uma rede em 

vez de uma estrutura" (id. Ibid.: p. 9), viabilizando uma nova maneira de enxergar a dinâmica 

das relações, ela passa a ser, "percebida e encarada como uma matriz de conexões e 

desconexões aleatórias e de um volume essencialmente infinito de permutações possíveis" (id. 

p. 9). Ele discute o medo da morte, o qual considera o medo maior. Na sua visão todas as 

culturas apresentam alternativas que têm como propósito tornar suportável a existência diante 

da consciência da morte. Em tempos líquido-modernos a banalização do ‘inevitável’ se coloca 

como um desses estratagemas. A morte aparece como um fato banal uma vez que é 

                                                           
48

 O autor afirma que “A apresentação dos membros como indivíduos é a marca registrada da sociedade 

moderna” (2001, p.39), dessa forma  ser indivíduo significa dispor de uma certa porção de autonomia de ação, 

porção que só se torna possível na modernidade. 
49

 A modernidade líquida, desprovida de vínculos com o modelo estado-nação, faz do individuo a lei universal, 

ou seja, a partir de agora todos são indivíduos. Todos devem ser singulares por meio de seus próprios esforços. O 

consumo aqui desempenha uma importante função, ele se torna, na modernidade líquida, a fonte primordial de 

construção da individualidade. 



 
 

52 
 

‘encenada’ no cotidiano, constituindo-se como protagonista da vida. A efemeridade
50

 dos 

laços humanos e a velocidade com que são quebrados servem como demonstrações rotineiras 

da experiência da morte. Assim emerge a morte enquanto metáfora ou ‘morte de segundo 

grau’ que, efetivamente, é temor pela exclusão. E é esse temor que é denominado por Bauman 

como ‘contos morais’ de nossa época, como por exemplo, os reality shows, onde os 

indivíduos lidam com a inevitabilidade da eliminação e a impotência diante desse "destino". 

Esses 'contos morais' são os simulacros da morte da modernidade líquida que buscam 

dramatizar a ansiedade diante do que seria o fim, banalizando e rotinizando a visão da 

experiência da morte. Apesar disso, "poucos de nós se lembram hoje de que o estado de bem-

estar foi, originalmente, concebido como um instrumento manejado pelo estado a fim de 

reabilitar os temporariamente inaptos e estimular os que estavam aptos a se empenharem 

mais, protegendo-os do medo de perder a aptidão no meio do processo" (BAUMAN, 1998: 

51), e as origens dos temores dos indivíduos do mundo líquido não se restringem à morte ou à 

morte-exclusão.  

O medo (insegurança, intabilidade, intolerância) para Bauman também está associado 

a ideia de mal. Pois a crença civilizada na racionalidade, oriunda da modernidade
51

 e, 

consequentemente no domínio sobre a natureza e sociedade não foi realizada. O mundo 

contemporâneo vem enfrentando males sociais tão surpreendentes, incalculáveis e 

imprevisíveis quanto qualquer catástrofe natural que possa ter afetado nossos antepassados, "é 

por isso que a chegada de um estranho tem o impacto de um terremoto... O estranho 

despedaça a rocha sobre a qual repousa a segurança da vida diária" (id., p. 19). O mal pode se 

manifestar em qualquer espaço, de qualquer maneira e a qualquer momento. O resultado mais 

negativo disto, tal como nos alerta Bauman, é a profunda crise
52

 de confiança na vida, tanto 

no que se refere ao presente, quanto sobre as possibilidades futuras, assim, "os projetos de 

vida individuais não encontram nenhum terreno estável em que acomodem uma âncora, e os 

esforços de constituição da identidade individual não podem reificar as consequências do 
                                                           
50

 “Para a grande maioria dos habitantes do líquido mundo moderno, atitudes como cuidar da coesão, apegar-se 

às regras, agir de acordo com precedentes e manter-se fiel à lógica da continuidade, em vez de flutuar na onda 

das oportunidades mutáveis e de curta duração, não constituem opções promissoras.” (BAUMAN, 2005, p.60) 
51

 Bauman também percebe que a modernidade significa – bem como Adorno e Horkheimer constataram - um 

gradativo domínio da razão instrumental. A racionalização, segundo Bauman (1999), atua na modernidade - tal 

como Weber (2004b) evidencia - através da ciência e do Estado. A neutralização da ambivalência é qualificada 

por Bauman como o percurso da modernidade rumo à racionalização. O propósito da ciência era destruir toda a 

incerteza, imprevisibilidade e indeterminação. Do meso modo, o propósito do Estado era a destruição de suas 

contradições internas, e isso representava a exclusão dos que não se adaptassem. 
52

 “Os medos modernos tiveram início com a redução do controle estatal (a chamada desregulamentação) e suas 

consequências individualistas, no momento em que o parentesco entre homem e homem – aparentemente eterno, 

ou pelo menos presente desde tempos imemoriais -, assim como os vínculos amigáveis estabelecidos dentro de 

uma comunidade ou de uma corporação, foi fragilizado ou até rompido” (BAUMAN, 2009: 19). 



 
 

53 
 

desencaixe, deter o eu flutuante e à deriva" (id., ibid.: p. 32) e, nesse contexto de instabilidade 

e medo, os laços humanos e os vínculos sociais encontram-se violentamente ameaçados. 

“Vivemos hoje, para tomar emprestada a feliz expressão cunhada por Marcus Doel e David 

Clarke, na atmosfera do medo ambiente" (id., ibid.: p. 33), onde o distanciamento parece a 

única estratégia eficiente afim de "garantir" um pouco de tranquilidade e segurança. 

Claramente, "nenhum emprego é garantido, nenhuma posição é inteiramente segura, nenhuma 

perícia é de utilidade duradoura, a experiência e a prática se convertem em responsabilidade 

logo que se tornam haveres, carreiras sedutoras muito frequentemente se revelam suicidas" 

(id., ibid.: p. 35), e as cidades, outrora símbolos de proteção, se converteram em redutos de 

terror e de perigo intensos. Os muros e grades que antes protegiam os indivíduos das ameaças 

externas, agora geram sensação de aprisionamento, "desse modo, há pouca coisa, no mundo, 

que se possa considerar sólida e digna de confiança, nada que lembre uma vigorosa tela em 

que se pudesse tecer o itinerário da vida de uma pessoa" (id., ibid.: p. 36).  

Até mesmo os contatos sociais que ocorrem no espaço urbano tendem a ser 

dilacerados ou marcados pela suspeita, mediados por mecanismos de vigilância, como 

câmeras e procedimentos de fiscalização e tudo o que mais as grandes empresas de segurança 

possam oferecer para os habitantes cheios de pânico e economicamente privilegiados. Nesse 

contexto, a confiança não se fortalece e o medo não se dissipa, antes ele encontra um 

ambiente favorável a sua proliferação e perpetuação, até porque, "todo tipo de ordem social 

produz determinadas fantasias dos perigos que lhe ameaçam a identidade. Cada sociedade, 

porém gera fantasias elaboradas segundo sua própria medida" (id., ibid.: p. 52), que acaba 

sendo proporcional ao ideal de sociedade idealizado/compartilhado pela coletividade, ou seja, 

tais projeções, "tendem a ser imagens espelhadas da sociedade que as gera, enquanto a 

imagem da ameaça tende a ser um auto-retrato da sociedade com um sinal negativo" (id., p. 

52); numa perspectiva psicanalítica "a ameaça é uma projeção da ambivalência interna da 

sociedade sobre seus próprios recursos, sobre a maneira como vive e perpetua seu modo de 

viver" (id., ibid.: p. 52), consequentemente, "a sociedade insegura da sobrevivência de sua 

ordem desenvolve a mentalidade de uma fortaleza sitiada" (id., ibid.: p. 52). Bauman 

menciona a confiança e a esperança que investimos na tecnologia como meio para viabilizar a 

construção de um mundo melhor e mais seguro. A frustração tende a ser inevitável, levando-

se em consideração os efeitos concretos já verificados, e constitui também uma nova e 

fecunda fonte de medo no mundo contemporâneo, na medida em que, "a humanidade tem 

agora todas as armas necessárias para cometer o suicídio coletivo, seja por vontade própria ou 



 
 

54 
 

falha - para aniquilar a si mesma, levando o resto do planeta à perdição" (BAUMAN, 2008: 

96), segundo ele, a luta moderna incessante para tornar o mundo previsível, controlável, 

regular e transparente acarretou a transformação, de forma imprevista, mas drástica, das 

catástrofes sociais em algo semelhante aos desastres naturais.  

O autor acrescenta que grande parte do esforço e progresso da civilização moderna 

consiste na busca incessante de resolver problemas ocasionados por tentativas anteriores de 

solução de outros problemas. Uma vez que nossa crença na capacidade dos meios 

tecnológicos de propiciar maior controle e segurança é abalada, a incerteza e a ansiedade se 

tornam crescentes, "o progresso se transformou numa espécie de dança das cadeiras 

interminável e ininterrupta, na qual um momento de desatenção resulta na derrota irreversível 

e na exclusão irrevogável" (BAUMAN, 2007: 16), tememos, o imprevisível e o irrefreável (no 

caso, a tecnocracia). Medo
53

 é, pois, outro rótulo para designar a nossa ‘falta de defesa’. No 

entanto, Bauman ratifica que na pós-modernidade até mesmo o medo é propagado 

desigualmente, o que independe de sua fonte específica. De acordo com ele, “seja dirigida aos 

desastres de origem natural ou artificial, o resultado da guerra moderna aos medos humanos 

parecer ser sua redistribuição social e não sua redução em volume” (BAUMAN, 2008: 107) 

isso implica pensar que a própria noção de felicidade, segurança, estabilidade e conforto pode 

estaria acessível apenas como privilégio, uma vez que amplia a desigualdade e reduz qualquer 

chance de universalidade. 

O autor conecta ainda o medo que se impõe sobre o mundo líquido-moderno à 

globalização, tratando-a como a nova ordem mundial, de face indeterminada, desordenada e 

sem um comando específico. Ele argumenta que vivemos numa realidade ‘negativamente 

globalizada’, "não restringida, suplementada ou compensada por uma contrapartida positiva 

que ainda é, na melhor das hipóteses, uma esperança distante, embora também seja, segundo 

alguns prognósticos, um empreendimento desesperado" (BAUMAN, 2008: 126)  o que faz 

com que os impactos das atividades sejam incontroláveis e incalculáveis. Desse modo, 

irregularidade e a anormalidade passam a vigorar como normas, tendo em vista que, "a 

pervertida abertura das sociedades implementada pela globalização negativa é ela própria a 

causa primeira da injustiça e assim, indiretamente, do conflito e da violência" (id., ibid.: p. 

127), não há uma maneira sequer de tratar a questão em termos de ‘riscos’, levando-se em 

conta que estes podem, com base em sua definição serem mensurados e, assim, minimizados 
                                                           
53

 De acordo com Bauman “No medo, a indústria do consumo encontra a mina de ouro sem fim e autorrenovável 

que há muito procurava. Para a indústria do consumo, o medo é, plena e verdadeiramente, um ‘recurso 

renovável’. O medo se tornou o moto-perpétuo do mercado de consumo – e, portanto, da economia mundial”. 

(BAUMAN, 2006: 96) 



 
 

55 
 

ou combatidos, "no resumo sucinto de Milan Kundera, essa unidade da humanidade, tal como 

produzida pela globalização, significa basicamente que não há um lugar para onde se possa 

fugir" (id., ibid.: p. 128). Vivemos, portanto, em um labirinto onde não há saída.  

As pessoas se encontram cada vez mais ameaçadas, atemorizadas e obcecadas por tudo 

que se ligue à segurança
54

 do que qualquer outra sociedade ao longo da história. "O espectro 

da vulnerabilidade paira sobre o planeta negativamente globalizado. Estamos todos em perigo, 

e todos somos perigosos uns para os outros" (id., ibid.: p. 128), logo, as raízes de nossos 

medos são de caráter político e ético. Os danos provocados pelas potências fora de controle 

são espalhados e difusos. Em um mundo ‘negativamente globalizado’, nos alerta o autor, 

todas as questões relevantes são globais e, consequentemente, não comportam soluções locais. 

Assim, enquanto as soluções não forem elaboradas de forma global o fantasma do medo e da 

insegurança continuará a pairar implacavelmente. É a "paixão securitária", postulada por 

Bauman, que alimenta a ânsia e o medo latente e crescente dos indivíduos das sociedades 

líquido-modernas. Usando as palavras do autor, “tendo assolado o mundo dos humanos, o 

medo se torna capaz de se impulsionar e se intensificar por si mesmo” (BAUMAN, 

2008:172). Bauman explica ainda que distintamente dos temores que têm assolado as pessoas 

por toda a aldeia global, o que difere os medos atuais é o desacoplamento entre os medos e 

ações inspiradas por estes. De maneira que, os contragolpes destinados aos anseios e 

inquietações, podem ser dirigidos para alvos realmente distantes das ameaças de fato 

responsáveis pela falta de segurança dos indivíduos.  

No cenário pós-moderno, esperar que o governo tome medidas para mitigar a 

criminalidade, por exemplo, parece na visão de Bauman, uma utopia. Em um contexto cada 

vez mais individualizado e privado, a segurança é uma tarefa individual. Ele sinaliza alguns 

pontos que merecem ser pensados e repensados na procura incessante de aniquilar as fontes 

do medo que assola o mundo líquido moderno.  

 

 

 

 

                                                           
54

 “Esse é o paradoxo de nosso mundo saturado de dispositivos de vigilância, quaisquer que sejam seus pretensos 

propósitos: de um lado, estamos mais protegidos da insegurança que qualquer geração anterior; de outro, porém, 

nenhuma geração anterior, pré-eletrônica, vivenciou os sentimentos de insegurança como experiência de todos os 

dias (e de todas as noites).” (BAUMAN, S. Vigilância líquida, p. 100). 



 
 

56 
 

8. IDENTIDADE
55

 LÍQUIDA 

 

A emergência do medo
56

 foi processada de forma confusa, difusa e abrangente, ao 

longo da história. Por exemplo, logo no começo da modernidade, de acordo com Foucault, 

“os loucos eram arrebanhados pelas autoridades citadinas, amontoados dentro de 

Narrenschiffen (“naus dos loucos”) e jogados ao mar” (BAUMAN, 1998: 13), tendo em vista 

que eles, “representavam ‘uma obscura desordem, um caos movediço (...) que se opõe à 

estabilidade adulta e luminosa da mente” (id., ibid.: p. 13); aqui temos o mar que 

“representava a água, que ‘leva deste mundo, mas faz mais purifica’”(id., ibid.: p. 13). Tal 

fenômeno é gerado pelo caráter moderno atribuído ao ideal de pureza que seria, “uma visão 

da condição que ainda precisa ser criada, ou da que precisa ser diligentemente protegida 

contra as disparidades genuínas ou imaginadas” (id., ibid.: p. 13), ou simplesmente uma visão 

de ordem onde, “cada coisa se acha em seu justo lugar e em nenhum outro” (id., ibid.: p. 14), 

e, obviamente, o seu oposto “o sujo, o imundo, os ‘agentes poluidores’ – são coisas ‘fora do 

lugar’” (id., ibid.: p. 14). A esfera do desconhecido, do incompreensível, do incontrolável 

produz medo. Dessa forma, o pior dos medos é a impossibilidade de escapar da do contexto 

que o favorece.  

A busca do indivíduo é por si, em si, com suas crises e medos, como mencionado 

anteriormente, assim a questão da identidade: 

 

É vista como parte de um processo mais amplo de mudança, que está 

deslocando as estruturas e processos centrais das sociedades modernas 

e abalando os quadros de referência que davam aos indivíduos uma 

ancoragem estável no mundo social (HALL, 2002: 7).  

 

                                                           
55

“Numa sociedade de consumo, compartilhar a dependência de consumidor – a dependência universal das 

compras – é a condição ‘sine qua non’ de toda liberdade individual; acima de tudo da liberdade de ser diferente, 

de ‘ter identidade’” (BAUMAN, 2001: 98) 
56

 “Não se entende por que os regulamentos estabelecidos por nós mesmos não representam... benefício e 

proteção para cada um de nós. Por isso, se a proteção de fato disponível e as vantagens que desfrutamos não 

estão totalmente à altura de nossas expectativas; se nossas relações ainda não são aquelas que gostaríamos de 

desenvolver; se as regras não são exatamente como deveriam e, a nosso ver, poderiam ser; tendemos a imaginar 

maquinações hostis, complôs, conspirações de um inimigo que se encontra em nossa porta ou embaixo de nossa 

cama. Em suma, deve haver um culpado, um crime ou uma intenção criminosa [...] a insegurança moderna não 

deriva da perda de segurança, mas da nebulosidade (ombro portée) de seu objetivo, num mundo social que foi 

organizado em função da contínua e laboriosa busca de proteção e segurança.” (BAUMAN, 2009: 15). 



 
 

57 
 

A sua satisfação, ainda que seja momentânea, o conduz para o “consumo” fanático das 

religiões, do trabalho em excesso dos workaholics
57

, das relações vazias e do puro 

consumismo doentio. O fio condutor dessa “saga” é a busca pela felicidade. A problemática 

reside numa condição humana que está situada, não em um “olho de furacão”, mas no embate 

entre dois: modernidade e pós-modernidade. Enquanto a primeira, “viveu num estado de 

permanente guerra à tradição, legitimada pelo anseio de coletivizar o destino humano num 

plano mais alto e novo, que substituísse a velha ordem remanescente, já esfalfada, por uma 

nova e melhor” (id., ibid.: p. 26), a segunda, “vive num estado de permanente pressão para se 

despojar de toda interferência coletiva no destino individual, para desregulamentar e 

privatizar” (id., p. 26). Encontramos um indivíduo “despedaçado” pela incerteza (pós-

modernidade) e que ainda assim marcha confiante no seu ideal (modernidade).  

Bauman evidencia a promessa de felicidade presente no discurso líquido moderno e 

reflete se esse projeto é praticado pelos indivíduos, que atuam como consumidores, dentro da 

dinâmica que é assumida como valor nesse modelo de sociedade. Ele visualiza o império do 

valor, que é justamente o motivo por meio do qual tal promessa não se realiza, já que o 

deslumbramento persiste meramente na expectativa pela satisfação e, sobremaneira, para cada 

vontade, implica a construção de uma nova.  

Assim, a ideia de felicidade pode ser lida nos escritos de Bauman como uma espécie 

de miragem em que o fértil empreendimento de novos desejos esmaece o excesso de 

decepções, fazendo com que a fé nessa empreitada não seja abandonada e permaneça 

assegurando a manutenção de uma cultura, cada vez mais, consumista. Gilles Lipovetsky 

argumenta que o drama acerca da felicidade converteu-se em imperativo da euforia, criando 

desconforto ou mal-estar naqueles que dela se sentem apartados. A partir daí encontramos o 

                                                           
57

 De acordo com a Wikipédia: “Trabalhador compulsivo ou Workaholic meio que um "trabalhólatra" 

(também, adicto ao trabalho, dependente do trabalho ou workaholic) designa uma pessoa viciada em trabalho. 

Workaholic é uma expressão americana que teve origem na palavra alcoholic (alcoólatra). Serve para designar 

uma pessoa viciada, não em álcool, mas em trabalho. As pessoas viciadas em trabalho sempre existiram, no 

entanto, esta última década acentuou sua existência motivada pela alta competitividade, vaidade, ganância, 

necessidade de sobrevivência ou ainda alguma necessidade pessoal de provar algo a alguém ou a si mesmo. 

Como resultado da influência de uma pessoa viciada em trabalho, pode-se perceber geralmente alguns fatores 

interessantes: o primeiro deles é que este tipo de pessoa geralmente não consegue se desligar do trabalho, mesmo 

fora dele, acaba por deixar de lado seu parceiro, filhos, pais, amigos. Os seus melhores amigos passam a ser 

aqueles que de alguma forma tem ligação com seu trabalho. De outro lado, este tipo de pessoa sofre por trazer 

para si uma qualidade de vida muito ruim, pois as pressões do dia-a-dia e a auto-estima exagerada fazem com 

que este tipo de profissional possa desenvolver insônia, surtos de mau-humor, calvície, atitudes agressivas em 

situações de pressão ou desconformidade (com os resultados que esperava) e pode chegar a causar depressão, 

entre outros efeitos nocivos. Porém, uma das mais severas consequências é o medo de fracassar. Este medo 

condiciona e impulsiona o viciado a buscar resultados cada vez melhores e/ou mais rápidos.” (Disponível em: 

http://pt.wikipedia.org/wiki/Trabalhador_compulsivo) 

 



 
 

58 
 

comando da “felicidade despótica”, onde as pessoas não são mais apenas infelizes, mas 

carregam a culpabilidade de não se sentir bem. O patamar de cobrança para almejar a 

felicidade expõe a dor e a coerção relacionados ao processo, mesmo que tais sensações sejam 

por instantes, ou como descreve Bauman, a sociedade pontilhista, o essencial é a intensidade 

daquele único momento. A rotina da sociedade dos consumidores é atenuar os medos e 

suprimir o pavor das incertezas. O acúmulo de satisfações rumo à felicidade é o cerne dessa 

jornada com a manipulação de identidades
58

, mas sem sacrifício e com o mínimo de esforço 

cotidiano, segundo Hall: 

 

A identidade plenamente unificada, completa, segura e coerente é uma 

fantasia. Ao invés disso, à medida em que os sistemas de significação e 

representação cultural se multiplicam, somos confrontados por uma 

multiplicidade desconcertante e cambiante de identidades possíveis, com cada 

uma das quais poderíamos nos identificar – ao menos temporariamente. 

(HALL, 2002, p.13) 

 

Para tanto, apenas uma leve mudança no ego possibilita ao indivíduo a adoção de uma 

nova personalidade, uma ideologia ou simplesmente transforma-se em um novo produto para 

ser inserido no mercado
59

. A metamorfose da identidade
60

 permite lançar fora as que já foram 

usadas anteriormente e experimentar novas sensações e oportunidades infinitas até certo 

ponto. Bauman é um estudioso das relações humanas e, em “Vida para o Consumo” discorre 

sobre o desmascaramento de uma forma de organização social, a forma como “nós” sujeitos 

usamos não somente as mercadorias, mas também do que se forja com algum sentido na 

sociedade de consumo e permite aprofundar outros modelos de organização, indicando que os 

embates por significação é parte integrante do arenoso plano da cultura. O autor expõe de 

maneira clara e direta conceitos da pós-modernidade e os efeitos sociais. O poder se torna 

líquido.  

                                                           
58

 Segundo Bauman “O que mais importa para os jovens é preservar a capacidade de remodelar a “identidade” e 

a “rede” no momento em que surge uma necessidade (ou, na verdade, um capricho) de refazê-las, ou quando se 

suspeita que essa necessidade já tenha surgido. A preocupação dos antepassados com a própria identificação, 

exclusiva e única, tende a ser deslocada pela preocupação com uma reidentificação perpétua. As identidades 

devem ser descartáveis; uma identidade insatisfatória, ou não suficientemente satisfatória, ou uma identidade que 

denuncia a idade avançada, deve ser facilmente abandonável; a biodegradabilidade talvez seja o atributo ideal da 

identidade mais desejável nos nossos dias.” (BAUMAN, 2011: 16). 
59

 Rótulos e acessórios da moda são componentes de uma “linguagem de reconhecimento” (BAUMAN, 2009, p. 

21). Essas são as questões mais relevantes para os buscadores da felicidade na sociedade líquido-moderna. 
60

 Para Hall “as velhas identidades, que por tanto tempo estabilizaram o mundo social, estão em declínio, 

fazendo surgir novas identidades e fragmentando o indivíduo moderno, até aqui visto como sujeito unificado.” 

(HALL, 1998: 7) 



 
 

59 
 

O poder agora é extraterritorial, o seu propósito não é mais determinar à sociedade um 

procedimento rígido, mas simplesmente, mediante uma aceleração intensa do tempo e do 

domínio total do espaço, expor todos os lugares à livre atuação do fenômeno global, sob o 

aspecto da economia de mercado capitalista. A elite global não mostra o interesse de exercer 

controle a partir de um território, pois ela é cada vez mais desterritorializada e inacessível, 

atuando a partir de torres fortificadas e resguardadas por aparatos de segurança high-tech, as 

quais são meras paragens de seu perfil de fluidez espacial. As pessoas comuns, a massa de 

elementos que compõem o restante da sociedade, eram oprimidos por um Estado centralizador 

na modernidade sólida. "Nesse mundo estruturado, uma pessoa podia perder-se, mas também 

podia achar o seu caminho e chegar exatamente aonde pretendia estar" (BAUMAN, 

1998:110), eles poderiam ter a autonomia de desenvolver suas vidas privadas, mas os 

parâmetros sociais eram preestabelecidos, o campo de atuação possível já se mostrava 

previamente muito bem definido. "A diferença entre se perder e chegar era feita de 

conhecimento e determinação de seguir, fosse qual fosse, o itinerário escolhido" (id., ibid.: p. 

110). Já na modernidade líquida, as pessoas foram “condenadas” a serem livres. O equilíbrio 

da ordenação social, oferecida na modernidade sólida, que poderia viabilizar um “seguro 

coletivo contra os infortúnios individuais” se liquefez lançando sobre os indivíduos a solitária 

responsabilidade pelos seus problemas. 

 O medo em relação ao futuro emerge justamente da evidência de que o poder 

moderno não é mais público (voltado para conservação e segurança do mundo público), mas é 

privatizado, contingente e, para os cidadãos, fugaz. O paradoxo é que organizações sociais 

como a nossa, que gradativamente tornam-se mais desenvolvidas economicamente, também 

tem a cada dia indivíduos menos felizes. O capital parece não ser o principal fator gerador de 

felicidade, claramente parece ocorrer o contrário, a correlação entre riqueza e felicidade é 

inversa, assim, "o mundo construído de objetos duráveis foi substituído pelo de produtos 

disponíveis projetados para imediata obsolescência" (id., p. 112), e o materialismo crescente 

parece ser incapaz de causar um surto concomitante de felicidade, mas por outro lado, é o 

crime, a violência e a sensação de incerteza quanto ao destino de cada um que evolui 

assustadoramente. Os elementos necessários a uma vida feliz não parecem acessíveis ao 

capitalismo
61

.  

                                                           
61

 “Na sociedade pós-moderna e de consumo, escolher é o destino de todos, mas os limites de escolhas realistas 

diferem e também diferem os estoques de recursos necessários para fazê-las. É a responsabilidade individual 

pela escolha que é igualmente distribuída, não os meios individualmente possuídos para agir de acordo com essa 

responsabilidade.” (BAUMAN, 1998: 243). 



 
 

60 
 

Um dos resultados de manter a busca da felicidade vinculada ao consumo de 

mercadorias é fazer com que essa busca se torne infindável e a felicidade sempre inatingível, 

pois, "no jogo da vida dos homens e mulheres pós-modernos, as regras do jogo não param de 

mudar o curso da disputa" (id., ibid.: p. 113), se não podemos conquistar uma felicidade 

duradoura, por assim dizer, então a alternativa é continuar comprando, com a expectativa de 

que a mais nova linha de produtos fabulosos a nova tendência da moda supra os incansáveis 

"caçadores" de felicidade, esses que, “querem estar pelo menos uma vez seguros, confiantes; 

e a admirável virtude dos objetos que encontram quando vão às compras é que eles trazem 

consigo (ou parecem por algum tempo) a promessa de segurança” (BAUMAN, 2001: 96). A 

grande jogada de mestre dos mercados foi transformar o sonho da felicidade de uma vida 

completa e cheia de satisfação em uma busca insaciável de “artifícios” para se chegar a isso. 

Essa marca da busca frenética da felicidade por meio do reconhecimento social tem efeitos 

devastadores na identidade
62

. Em tempos de modernidade sólida, as identidades eram sim 

autoconstruídas, porém, eram também feitas para subsistir, a regra é, "não se ligar a vida a 

uma vocação apenas. Não jurar coerência e lealdade a nada ou a ninguém. Não controlar o 

futuro, mas se recusar a empenhá-lo" (BAUMAN, 1998: 113). A própria percepção do tempo 

é afetada, "uma vez disfarçado e não mais um vetor, não mais uma seta com um indicador, ou 

um fluxo com uma direção, o tempo já não estrutura o espaço" (id., ibid.: p. 113), 

consequentemente, na modernidade líquida a experiência dos indivíduos é marcada pela 

construção e desconstrução das identidades. E, necessariamente, precisa ser assim, na medida 

em que a busca fugaz da felicidade imprime adaptabilidade e mutação constante, logo manter 

uma “identidade” pode ser o desfecho final de uma vida infeliz.  

A funcionalidade dessa identidade utilitária e portátil é que ela pode ser deletada no 

momento em que não se mostrar conveniente. "E desse modo a dificuldade já não é descobrir, 

inventar, construir, convocar (ou mesmo comprar) uma identidade, mas como impedi-la de ser 

demasiadamente forme e aderir depressa demais ao corpo" (id., ibid.: p. 114), quando o 

indivíduo não estiver mais satisfeito com o seu “eu”, self, ele pode facilmente descartá-lo e 

consumir uma nova versão ou modelo no mercado dos produtos de estilo, nas palavras de 

Bauman, "o eixo da estratégia de vida pós-moderna não é fazer a identidade deter-se - mas 

                                                           
62

 “O sujeito, previamente vivido como tendo uma identidade unificada e estável, está se tornando fragmentado; 

composto não de uma única, mas de várias identidades, algumas vezes contraditórias e não resolvidas. 

Correspondentemente, as identidades, que compunham as paisagens sociais ‘lá fora’ e que asseguravam nossa 

conformidade subjetiva com as ‘necessidades’ objetivas da cultura, estão entrando em colapso, como resultado 

de mudanças estruturais e institucionais. O próprio processo de identificação, através do qual nos projetamos em 

nossas identidades culturais, tornou-se mais provisório, variável e problemático.” (HALL, 1998: 12) 

 



 
 

61 
 

evitar que se fixe
63

" (id., ibid.: p. 114). Muito mais fácil para uma "felicidade" constantemente 

almejada, visto que se pode produzir “Eus” diferentes quando for necessário e dependendo do 

poder aquisitivo do consumidor, "o nome do jogo é mobilidade: a pessoa deve poder mudar 

quando as necessidades impelem, ou os sonhos solicitam" (id., p. 114). Num "diálogo" com 

Nietzsche, Bauman (2009) argumenta que o grande dilema do super-homem nietzschiano é a 

falta de capacidade para destruir todos os resquícios de cada instante presente, pois o passado 

se acumula como carga e inviabiliza a autoafirmação a cada instante. O tempo passado é fruto 

de cada autoafirmação presente e limita o futuro daquele que pretende rejeitar tudo que 

passou. Esse processo parece mostrar que a própria dinâmica contínua de descarte da 

identidade culmina por restringir a construção futura dessas identidades, transgredindo assim 

a própria noção de busca contínua. 

 E o que seria uma vida "feliz"? A imagem desta pode ser verificada na metáfora de 

Ricouer
64

 (1991). A vida feliz é uma nebulosa. Repleta de estrelas-guia e caminhos 

embaçados pela poeira. Não há garantias de que a estrela escolhida para mostrar o caminho 

seja a ideal. Na nebulosa também não há possibilidade de retorno, apenas um se lançar em 

direção ao caminho de uma de suas centenas de milhões de estrelas. Na nebulosa, a única 

possibilidade de saída é o dever de escolher qual estrela irá guiar o caminho. A distinção 

fundamental se apresenta na experiência artística. Para as gerações passadas, a arte da vida 

girava em torno de um plano precedente, de coisas estáveis, as quais vinham se ligar os 

eventos, as eventualidades e os apetrechos descartáveis. Para as gerações jovens, a arte da 

vida exerce a função de “happenings” e “instalações”, tudo é dinâmico, desmontado e 

montado, levando-se em conta o momento, e as incertezas são as únicas coisas garantidas. Os 

significados utilizados para explicar a “comunidade” sempre remetem a alguma coisa boa. 

Um espaço seguro, estável e aconchegante. A sociedade até pode ser hostil, mas a 

comunidade não. Viver em comunidade permite a experimentação de prazeres que não se 

encontram mais disponíveis. Todos estão protegidos e têm a certeza de que estão distantes 

                                                           
63

 “Pensa-se na identidade sempre que não há certeza sobre o lugar de pertencimento, quando há certeza sobre 

como se colocar dentre a evidente variedade de estilos e padrões de comportamento, e sobre como se assegurar 

de que as pessoas aceitem essa posição como correta e adequada de modo que ambos os lados saibam como agir 

em presença do outro. ‘Identidade’é um nome dado à buscada fuga dessa incerteza. Assim, ‘identidade’, apesar 

de ser claramente um substantivo, comporta-se como verbo, ainda que um verbo estranho: ele só aparece 

conjugado no futuro.” (BAUMAN, S. Vida em fragmentos. p. 114). 
64

 “Que é que vai contar para mim como uma descrição adequada do fim de minha vida? Se essa é realmente a 

última questão, a deliberação toma um curso inteiramente diferente de uma escolha entre meios; ela consiste, de 

preferência, em especificar, em tornar praticamente mais determinada, em fazer cristalizar essa nebulosa de 

sentido que nós chamamos de vida boa” (RICOEUR, 1991: 205).  

 



 
 

62 
 

ameaças ocultas. Todos se entendem e se relacionam muito bem, não há a preocupação 

decorrente da falta de confiança ou do inesperado.  

Com o desenvolvimento da densidade de comunicações da modernidade, o limite entre 

as comunidades foi relativizada, logo também ela. Essa realidade sitiada e precavida 

permanentemente é o traço atual de toda e qualquer comunidade realmente existente. Porém, 

justamente quando a comunidade é atingida pela modernidade, entra em cena a ideia de 

identidade. A identidade entra em rota de colisão com a comunidade. Ainda que nenhuma das 

duas esteja disponível no plano da individualização e privatização que ultrapassa as fronteiras 

do localizado. Mas precisamente pelo fato de que estão longe de serem consumadas é que a 

comunidade e a identidade podem ser livremente pensadas como um antídoto passageiro 

contra o medo da insegurança pessoal e social. Mas para satisfazer esse propósito a identidade 

deve deixar de se mostrar como substituta e deve se mostrar como a alternativa viável diante 

da desintegração da comunidade.  

A identidade, assim, nasce do túmulo da comunidade e cresce a partir da promessa de 

ressurreição dos mortos. O paradoxo é que ao passo que as fronteiras dissolvem-se, mais e 

mais muros são construídos em cada esquina, bairro, cidade ou país. Só quando os 

armamentos estão direcionadas aos estranhos é que se inventam as origens comuns e os mitos 

fundacionais. Esse é o modus operandi da identidade. Os contemporâneos críticos da 

comunidade e construtores da identidade são diretamente afetados pela sina de Tântalo, 

buscar desesperadamente uma coisa que desaparece abruptamente quando pensavam tê-las em 

mãos. Esse é o drama
65

 da comunidade real.  

O individualismo moderno está acometido por uma ambiguidade inerente demonstrada 

em sua face de jano. O indivíduo deve romper as cadeias que o prendiam e caminhar segundo 

os seus próprios interesses, contudo, essa capacidade de emancipação sem as vantagens de 

uma segurança coletiva aparece “acessível” a um grupo seleto. Lembrando que para Bauman 

(2001), a infelicidade dos consumidores deriva do excesso e não da falta de escolha. O projeto 

civilizatório moderno tinha também duas faces. A liberdade requerida era apenas para aqueles 

que tivessem a capacidade de pagar o preço da insegurança sobressalente. Para os pacientes 

de Freud que se queixavam do excesso de repressão, a modernidade representava cada vez 

                                                           
65

 Ricoeur também trata a noção atual de “padrões de excelência”. Conceito que é abordado e introduzido no 

pensamento de Ricoeur, com base no trabalho de Alasdair MacIntyre, emAfter vietue. Segundo MacIntyre, os 

chamados padrões de excelência (Standards of exellence) é que viabilizama qualificação dos indivíduos. Os 

padrões de excelência são parâmetros de comparação aplicados sobre diferentes resultados em busca de modelos 

infalíveis comuns a certo grupo, e interiorizado pelos mestres e virtuosos de uma determinada prática 

(RICOEUR, 1991: 207). 



 
 

63 
 

mais liberdade. Para as massas desenraizadas das antigas comunidades, as quais não tinham 

condições de lidar com sua liberdade, a solução moderna era a mais dura coerção. A 

comunidade foi substituída pela massa e a teia de relações sociais que faziam o processo de 

trabalho ser significativo foi substituído pelo rígido controle e cálculo, o poder panóptico. 

Essa foi a grande era do engajamento do projeto moderno. No entanto, os poderes modernos 

perceberam o alto custo da torre de vigília, de manter os dominantes e os dominados, 

administradores e administrados sob o mesmo teto. A segunda fase da jornada moderna foi 

tentar re-enraizar a antiga comunidade sob nova roupagem, através do novo planejamento 

urbano, de novas visões sobre como administrar as pessoas. Começa-se um momento de 

engajamento mútuo dos indivíduos no trabalho, na família e na sociedade como um todo. A 

modernidade torna-se então uma engenharia social.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

64 
 

9. COMUNIDADE LÍQUIDA 

 

Bauman destaca que o processo de liquefação afetou o modelo de estado-nação
66

, a 

comunidade e as próprias noções de coletividade e identidade. De modo que os indivíduos, no 

contexto líquido-moderno
67

, conectam felicidade à possibilidade de consumo. Assim, a falta 

de felicidade parece inconcebível, numa realidade onde esta é “tangível” por meio das vias do 

consumo. De acordo com o autor, o que aconteceu no século XX foi uma passagem de toda 

uma era da história mundial, ou seja, da sociedade de produção para a sociedade de consumo. 

Por outro lado, houve os processos de fragmentação da vida humana. No início deste século, 

as pessoas se preocupavam com o projeto de vida, e em executá-lo, passo a passo. Nos dias 

atuais, isto não acontece, porque a vida é dividida em episódios, fragmentados, o que não era 

assim no início do século XX. As sociedades foram individualizadas. Em vez de se pensar em 

termos de a qual comunidade se pertence, a qual nação se pertence, a qual movimento político 

se pertence, etc., tentamos redefinir o significado de vida, o propósito de vida, a felicidade na 

vida, para o que está acontecendo com a própria pessoa, as questões da identidade que têm um 

papel importante hoje, no mundo.  

A pessoa tem que criar a sua própria identidade. A pessoa não a herda. Não apenas é 

necessário fazer isso desde o início da vida, mas é necessário passar a vida, de fato, 

redefinindo a própria identidade. Muitas mudanças, não apenas a passagem do totalitarismo 

para a democracia, mas muitas outras coisas mudaram.
68

 (BAUMAN, 2012) O poder
69

 

moderno estava alicerçado na capacidade de gerenciar pessoas. Essa é a marca da política 

moderna, a capacidade de elaborar códigos de conduta e obter submissão.  

                                                           
66

 “Outra observação: o Estado-nação não é a única ‘agência em crise’. Outra ‘agência em crise’ é o indivíduo, 

convocado e encorajado a encontrar (como Ulrich Beck com frequência nos lembra) ‘soluções individuais para 

problemas socialmente gerados’, e de quem se espera que o consiga. Todos somos agora ‘indivíduos’ por 

cortesia desse decreto – não escrito, mas profundamente gravado em todas ou quase todas as práticas sociais.” 

(BAUMAN, S. Vigilância líquida. p. 132). 
67

 “A pós-modernidade (ou, mais apropriadamente ainda, nesse contexto, a ‘modernidade tardia’), ouve-se uma e 

outra vez, é a coroação final do sonho moderno de liberdade e de longo e tortuoso esforço para tornar o sonho 

realidade. Celebremos então o mundo livre de obrigações imaginárias e falsos deveres. Com os princípios 

universais e as verdades absolutas dissipados ou chutados para fora do campo da moda, não importa muito mais 

que princípios ou verdades pessoais alguém abrace (esse abraçar não deverá nunca ser rígido, de um modo ou de 

outro) e siga (esse seguir não precisa ser fiel demais nem comprometido, para falar a verdade).” (BAUMAN, S. 

Vida em fragmentos. p. 15). 
68

 Entrevista com o filósofo polonês Zygmunt Bauman para o Fronteiras do Pensamento. Disponível em: 

<http://www.youtube.com/watch?v=POZcBNo-D4A>. Acesso em: 18 jul. 2012. 
69

 Numa perspectiva nietzscheana podemos associar o projeto moderno à radicalização do niilismo, partindo do 

pressuposto de que a civilização seria uma espécie de domesticação do ser humano: o triunfo dos escravos diante 

dos mais fortes por meio do advento de “instrumentos da cultura” (NIETZSCHE, [1887] 1998). 



 
 

65 
 

A era da inclusão e da engenharia social marcou a transição do capitalismo moderno 

baseado na obtenção do lucro, baseado no domínio panóptico
70

. O novo estágio social da 

sociedade moderna tem como uma de suas características principais a palavra 

desregulamentação. Os detentores do poder, outrora confinados ao espaço do domínio 

panóptico, responsáveis por controlar a sociedade para que ela alcançasse bons resultados, 

não buscam prioritariamente o controle. O panóptico disciplina os dominados, mas acaba por 

limitar os dominantes. Em certo sentido esse regime tinha alguns pontos positivos para os 

dominados, pois os conservava seguros numa teia de obrigações mútuas com os dominantes. 

A ruína de tal modelo gerou uma emancipação completa das cadeias de ambos os lados.  

Os poderosos não desejam mais exercer o controle e os dominados se vêem somente 

com sua escassa capacidade de agir para a construção de suas vidas. Mas se todos os pontos 

de referência e estabilidade desapareceram com a decadência das instituições modernas que 

exerciam a regulação e o controle social, o que fica é a necessidade de compartilhar para 

sobreviver à solidão radical que afeta os perseguidores da identidade líquida. Se a 

comunidade sólida funciona como ponto de equilíbrio que ajuda a garantir identificações e 

laços sociais, a comunidade líquida é muito mais parecida com um campo de batalha ou 

vitrine, onde os indivíduos devem ficar expostos, perfilados para poder resistir a uma 

sociedade disforme, instável e globalizada
71

.  

Embora particularizados, se mostram coletivamente envoltos por uma densa nuvem de 

mal-estar. Para os membros da elite global a comunidade não faz o menor sentido e a 

identidade é uma mera questão cotidiana, como trocar de roupa
72

. A cultura para eles é mera 

questão de sobreposição e de convenções revogáveis. Não há vínculo sólido firmado entre 

eles e alguma comunidade territorial, para esses elementos a comunidade perfeita é aquela 

que se desfaz tão logo é formada. O conceito de comunidade da elite capitalista-global é 

distinto da comunidade da massa, ela corresponde a demandas completamente diferentes, a 

comunidade da elite deve estar em conformidade à liberdade e à fluidez do consumo. A 

posição assumida nessas comunidades não está baseada na aptidão para liderança ou na 

                                                           
70

 Para Michel Foucault (2003: 103) “o panoptismo é um dos traços característicos da nossa sociedade. É uma 

forma de poder que se exerce sobre os indivíduos em forma de vigilância individual e contínua, em forma de 

controle de punição e recompensa e em forma de correção, isto é, de formação e transformação dos indivíduos 

em função de certas normas”. 
71

Otávio Ianni, refletindo sobre essa temática, apresenta novos conceitos que caracterizam as alterações 

históricas promovidas pelo capitalismo: “aldeia global, cidade global, comunicação virtual, desterritorialização, 

redes de corporações, nova divisão internacional do trabalho, neofordismo, acumulação flexível, zona franca, 

mercado-mercadoria e moeda global, planejamento global, sociedade civil mundial, cidadania mundial, exército 

industrial ativo e de reserva global, pensamento universal” (IANNI, 1996: 50). 
72

 O que fica evidente através da exposição na grande mídia ou nas redes sociais. 



 
 

66 
 

autoridade tradicional, mas é determinada pelo status, glamour, visibilidade e popularidade. 

Quanto maior a quantidade de “seguidores”, maior sua popularidade e maior ainda sua 

influência sobre comunidade. Os ídolos emergem como referências úteis para atestar o 

fenômeno comum de liquidez e instabilidade na construção/desconstrução da vida individual. 

Eles servem como “companhia” e parâmetro para a massa (coletivo) cujos componentes 

(individual) estão sempre solitários. Nesse novo “modelo” de comunidade, a sensação de 

união se manifesta sem que os vínculos necessários à manutenção da coletividade sejam de 

fato estabelecidos. A comunidade líquida também pode tratada como um espaço virtual onde 

os solitários investem sonhos e expectativas de fazer parte de algo, amenizando os seus 

dramas individuais. Contudo, a partir da dinâmica da construção das identidades, tudo é 

totalmente descartável. 

Outra faceta da comunidade moderna seria a noção que as pessoas temem
73

 a 

possibilidade de exclusão - temos que admitir que muitos possuem certo nível de autonomia, 

mas não dispõem dos meios econômicos de realizá-la - também por isso a comunidade, que 

vai se liquefazendo, torna-se passional, estética e a identidade torna-se preponderante, 

descartável e dinâmica. Esse fenômeno de liquidificação das referências tem, entretanto, 

consequências distintas para cada elemento, pois, “o caminho que leva à identidade é uma 

batalha em curso e uma luta interminável entre o desejo de liberdade e a necessidade de 

segurança, assombrada pelo medo da solidão e o pavor da incapacidade” (BAUMAN, 2007: 

44). Como mencionado anteriormente, muitos são desprovidos das condições necessárias ao 

processo de livre autoconstrução de suas histórias. Para resistir a tudo isso, tais indivíduos 

buscam a criação de comunidades particulares, com laços muito fortes e que viabilizem a 

emergência do poder dos excluídos. Mecanismo necessário para eles reflitam acerca do 

espaço subalterno em que se encontram e alavancar a sua construção individual. Se for 

possível destacar uma ideia que serve como fio condutor para Bauman na descrição sobre 

aquilo que podemos tratar como perturbações da vida contemporânea, talvez esta ideia seja a 

de liberdade – não porque tal questão é colocada em evidência na maior parte dos capítulos 

que compõem O mal-estar da pós-modernidade, mas principalmente porque a própria noção 

de liberdade – que, mais do que uma aspiração, se consolidou como uma constante e 

fundamental exigência contemporânea – abastece as inquietações líquido-modernas, 

                                                           
73

 De acordo com Nietzsche a “construção” do humano foi pautada pela imposição de valores, do modelo que, 

historicamente, implementou uma espécie de adestramento do animal humano, ou seja, segundo o autor, esse foi 

todo o sentido da cultura ocidental, reduzi-lo a um animal dócil, civilizado e doméstico (NIETZSCHE, 1998: 

33). 



 
 

67 
 

distintamente das inquietações de outras épocas, que surgiam do excessivo desejo de controle 

e ordem. A própria noção de vigilância
74

 é comumente aceita como um traço essencial da 

civilização. Mas, na pós-modernidade (contemporaneidade) as estruturas sócias tendem a 

funcionar de maneiras diferentes. Gilles Deleuze descreveu a conjuntura através da expressão 

“sociedade de controle” 
75

 um contexto onde a vigilância opera menos como uma árvore – 

estática e verticalizada, como o panóptico – e se manifesta muito mais como ervas daninhas. 

“A civilização controla então o perigoso prazer em agredir que tem o indivíduo, ao 

enfraquecê-lo, desarmá-lo e fazer com que seja vigiado por uma instância no seu interior, 

como por uma guarnição numa cidade conquistada” (FREUD, 2010: 92).  

O humano em estado de “progresso”. “Na modernidade industrial, o dinamismo das 

ciências e das novas tecnologias participa da reconstrução permanente do cosmos, o que 

revela a face divina do homem como Criador, ao qual se associa, no entanto, a alienação 

(MATOS, 1998:100). Nessa inovadora realidade, a vigilância passa a ser dinâmica, captando 

os fluxos e dados físicos, convertendo-os em informações móveis. Em realidades culturais 

caracterizadas pela fragmentação e pela desconfiança, quando muitas representações, 

identidades e instituições, antes consideradas como inabaláveis, desmoronam diante de todos. 

Toda a estabilidade tende a fluir. Mas, apesar desses aspectos se apresentarem, o individuo 

civilizado, moderno ou pós-moderno, não enxerga a face real da vigilância e do mal-estar
76

. 

“Um novo ardor, agora fetichista, encontra-se nas exposições universais da segunda metade 

do século XIX europeu, quando o culto ao divino converte-se em rituais ligados à veneração 

de artefatos industriais – as mercadorias” (id., ibid.: p. 101). O panóptico
77

 foi uma ferramenta 

                                                           
74

 Cf. BAUMAN, S. Vigilância Líquida. 
75

 A passagem da modernidade para a contemporaneidade ocasionou a mudança de um modelo de sociedade. De 

uma sociedade vista por Foucault como “Disciplinar”, para um modelo de sociedade identificada por Gilles 

Deleuze (DELEUZE, G. Post-scriptum sobre as sociedades de controle. In: Conversações. Trad. de Peter Pál 

Pelbart. Rio de Janeiro: Ed. 34, 1992.) como de “controle”. Hoje, nós encontramo-nos num momento de 

transição entre um modelo e outro. Estamos a sair de uma forma de encarceramento completo para uma espécie 

de controle aberto e contínuo. A chamada sociedade de controle é um passo à frente da sociedade disciplinar. 

Não que esta tenha deixado de existir, mas foi expandida para o campo social de produção. Segundo Foucault 

(Vigiar e Punir. Tradução de Raquel Ramalhete. 38ª ed. Petrópolis/Rio de Janeiro: Vozes, 2010), a disciplina é 

interiorizada. Esta é exercida fundamentalmente por três meios globais absolutos: o medo, o julgamento e a 

destruição. Logo, com o colapso das antigas instituições imperialistas, os dispositivos disciplinares tornaram-se 

menos limitados. As instituições sociais modernas produzem indivíduos sociais muito mais moveis e flexíveis 

que antes. Essa transição para a sociedade de controle envolve uma subjetividade que não está fixada na 

individualidade. O indivíduo não pertence a nenhuma identidade e pertence a todas. Mesmo fora do seu local de 

trabalho, continua a ser intensamente governado pela lógica disciplinar. 
76

 “Existem, em muitas áreas urbanas, um pouco no mundo todo, casas construídas para proteger seus habitantes, 

e não para integrá-los nas comunidades às quais pertencem” (BAUMAN, 2009: 25). 
77

 Na periferia uma construção de anel; no centro, uma torre; esta é vazada de largas janelas que se abrem sobre a 

face interna do anel; a construção periférica é dividida em três em celas, cada uma atravessando toda a espessura 

da construção; elas têm duas janelas, uma para o interior, correspondendo às janelas da torre; outra, que dá para 

o exterior, permite que a luz atravesse a cela de lado a lado. Basta então colocar um vigia na torre central, e em 



 
 

68 
 

moderna essencial, no que tange à operacionalização do controle, mantendo os prisioneiros 

em estado de imobilidade e mantendo firme a observação. Mas, os vigilantes tinham de estar 

presentes. Obviamente, o projeto panóptico do presídio era dispendioso economicamente. 

Tendo sido projetado para viabilizar o controle por meio da organização semicircular dos 

espaços (celas), e o “agente de vigilância”, situado no centro, observando e mantendo-se 

invisível. Sendo o “agente de vigilância” responsável pela própria vida dos indivíduos 

encarcerados.  

Estamos num mundo pós-panóptico, “em suma, tal como os caramujos transportam 

suas casas, os empregados do admirável novo mundo líquido moderno precisam crescer e 

transportar sobre os próprios corpos seus panópticos pessoais” (BAUMAN, 2013: 61). “Marx 

falava das ‘sutilezas metafísicas e argúcias teológicas’, que se inscrevem nas mercadorias. 

Animismo, fetichismo, totemismo, ressurgem nelas: ‘Toda a vida das sociedades nas quais 

reinam as modernas condições de produção apresenta-se como um imenso acúmulo de 

espetáculos’, escreve Guy Debord em A sociedade do espetáculo (MATOS, 1998: 101). Os 

agentes podem se locomover, para domínios e dimensões praticamente inalcançáveis. Todo o 

engajamento de outrora se foi. A condição nômade é supervalorizada.  

Do ponto de vista tecnológico notamos a busca desenfreada pelos menores, mais leves 

e mais rápidos aparatos. Os principais meios de obter segurança, ao que parece, são as novas 

técnicas e tecnologias de vigilância
78

, que supostamente nos protegem, não de perigos 

distintos, mas de riscos nebulosos e informes. As coisas mudaram tanto para os vigilantes 

quanto para os vigiados. E os indivíduos, “estão tão preparados para o papel de autovigilantes 

que se tornam redundantes em relação às torres de vigilância do esquema de Bentham e 

Foucault” (BAUMAN, 2013: 61). Se antes você podia dormir tranquilo sabendo que o vigia 

noturno estava no portão da cidade, o mesmo não pode ser dito da “segurança” atual. 

Ironicamente, parece que a segurança de hoje gera como subproduto – ou talvez, em alguns 

casos, como política deliberada? – certas formas de insegurança, uma insegurança fortemente 

sentida pelas pessoas muito pobres que as medidas de segurança deveriam proteger. 

Estabelecemos uma proteção contra certos perigos e somos classificados como o próprio 

perigo. Portanto, devemos identificar os inimigos da segurança para nãos ermos incluídos 

                                                                                                                                                                                     
cada cela trancar um louco, um doente, um condenado, um operário ou um escolar. Pelo efeito da contraluz, 

pode-se perceber da torre, recortando-se extremamente sobre a claridade, as pequenas silhuetas cativas nas celas 

da periferia. Tantas jaulas, tantos pequenos teatros, em que cada ator está sozinho, perfeitamente individualizado 

e constantemente visível. O dispositivo panóptico organiza unidades espaciais que permitem ver sem parar e 

recolher imediatamente. ( FOUCAULT, 2010: 165) 
78

 “A arquitetura do medo e da intimidação espalha-se pelos espaços públicos das cidades, transformando-a sem 

cessar – embora furtivamente – em áreas extremamente vigiadas, dia e noite” (BAUMAN, 2009: 63). 



 
 

69 
 

oficialmente entre eles. Precisamos confiar na eficácia dos dispositivos de vigilância para 

termos o conforto de acreditar que nós, criaturas decentes que somos, escaparemos ilesos das 

emboscadas armadas por esses dispositivos – e que assim seremos reinvestidos e 

reconfirmados em nossa decência e na adequação de nossos métodos. Pensadores do século 

XIX continuaram insistindo que o cárcere é a “modelo” das sociedades civilizadas. Essa 

tendência é moral quando acompanhada dever do trabalho. Os advogados do sistema prisional 

vão alegar que o cárcere tem quatro vantagens. A primeira delas é poder dividir-se em 

diferentes níveis, quantos forem necessários, a gravidade do delito; a segunda é impedir a 

reincidência; a terceira é permitir a correção; e a quarta é ser a prisão uma penalidade 

suficientemente leve para permitir que os julgadores não hesitem em aplicá-la. Segundo 

Foucault, o cárcere atua com base em três princípios distintos: afeta na distribuição espacial 

dos indivíduos, interfere na conduta dos indivíduos, não é um instrumento arbitrário poder 

absoluto.  

Dentro da proposta de estabelecer a disciplina sem dispor da utilização de métodos 

sádicos que violentassem os corpos e fossem baseados noção de suplício, Foucault identifica 

uma ação ideal. Ou seja, o humano, o modelo limite da prática disciplinar denominada de 

“humano-limite”. O humano como referência para todas as formas de disciplina, na melhor 

tradição iluminista. Na mesma realidade histórica surge uma lógica, essencialmente burguesa, 

de estabelecer um método mais eficaz de aplicação das punições: seria uma “economia 

política dos castigos”. O autor compreende que a sociedade punitiva moderna (civilizada) é 

alicerçada na vigilância generalizada. Ela abrange a setores e instâncias de vigilância. Entre as 

racionalizações para o engajamento na vigilância, um motivo-chave é a busca de segurança. 

Evidentemente, como costuma ocorrer nos debates sobre o tema, isso não é novidade. Pense 

nas referências bíblicas à importância de se ter um “vigilante” da cidade, ou em Francisco, de 

guarda na entrada do castelo de Elsinore, na cena de abertura do Hamlet de Shakespeare. 

Preservar a segurança sempre foi uma racionalização para se desenvolver uma atenção 

cuidadosa, identificar os que seriam amigos ou os adversários. Como tal, a vigilância parece 

ter um forte motivo de proteção: vigiar para cuidar.  

No século XXI, contudo, essa inocência parece em falta
79

. A segurança – palavra com 

a qual frequentemente se deseja designar alguma ideia mal definida de segurança “nacional” – 

é atualmente prioridade política em muitos países e através deles, e constitui uma poderosa 

                                                           
79

 “A dissolução da solidariedade representa o fim do universo no qual a modernidade sólida administrava o 

medo” (BAUMAN, 2009: 20).  



 
 

70 
 

motivação no mundo da vigilância. Por isso, uma vigilância preventiva do ato criminoso que 

tem como resultado a necessidade da punição do delinquente, inimigo da sociedade. Apesar 

da ideologia burguesa, fortalecendo o processo de humanização e de proliferação da 

disciplina, na proposta moderna das teses penais, como construção de uma moralidade que 

supervaloriza os direitos humanos, Foucault salienta a proposta utilitária, por assim dizer, 

mais funcionalista ao sistema, o caráter de classe dos procedimentos disciplinares e de justiça, 

por meio dos conceitos de “economia política do crime”, de “homem-limite”, e de “justiça”, 

enquanto sistema judiciário, como ferramenta de dominação da classe burguesa.  

Assim consolidaram-se os novos sistemas penais que se ergueram após as reformas do 

século XVIII. As possibilidades de abastecer e conservar as fobias sociais estão entre os 

poucos elementos da vida que não estão em falta na pós-modernidade, absurdamente carente 

de convicções, estabilidade e abrigo. Os medos
80

 são diversos e mutantes. Indivíduos de 

diversas classes sociais, idades e ideologias são perturbadas por seus próprios medos; sem 

falar nos medos compartilhados
81

 – seja qual for a localidade no globo em que uma pessoa 

possa ter nascido ou que tenha escolhido (ou sido obrigada a escolher) para viver. Sobreviver. 

A grande questão é que esses medos não possuem um sentido nítido. Como acabam nascendo 

sucessivamente, e de forma contínua, aleatoriamente, acabam por desafiar os esforços 

humanos para estabelecer conexões e atacar alguma raiz comum. As ameaças que nutrem os 

nossos medos ultrapassam nossa capacidade de ação; nesse momento não alcançamos o ponto 

de admitir claramente quais seriam tais mecanismos e estratégias adequadas a esse trabalho, 

que dirá ter condição de iniciar algum tipo de “ataque”.  

O perfeito mundo moderno capitalista
82

 deveria ser aquele sobre o qual poderíamos ter 

o máximo de estabilidade possível. Desse modo, o “sucesso” de futuras práticas, devidamente 

elaboradas (levando em conta atividades passadas), estaria garantido. Acerca da segurança, 

que serviu como um dos alicerces modernos para a construção de um mundo melhor, Bauman 

nos adverte: é exatamente com ela que já não podemos mais contar. Ao invés dela estamos na 

companhia constante de uma profunda desconfiança, que se faz cada vez mais intensa, na 

mesma medida em que tentamos agarrar uma segura apreensão do real. Disso decorre que as 

                                                           
80

 “Desde o início, o Estado moderno teve de enfrentar a tarefa desencorajadora de administrar o medo” 

(BAUMAN, 2009: 17).  
81

 “Quando a solidariedade é substituída pela competição, os indivíduos se sentem abandonados a si mesmos, 

entregues a seus próprios recursos – escassos e claramente inadequados” (BAUMAN, 2009: 21). 
82

 Como sintetiza Lipovestky, uma nova fase do capitalismo, “a sociedade de hiperconsumo coincide com um 

estado da economia marcado pela centralidade do consumidor” (Lipovetsky, 2007: 13). O consumo logo passa 

da necessidade fundamental de garantiria básica da existência humana para a ansiedade agonística e desesperada 

do hiperconsumidor. 

 



 
 

71 
 

nítidas separações, a inflexibilidade e rigidez normativa, a solidez estrutural da ordenação 

moderna, em que as atividades humanas podiam acarretar certezas e estabilidades, deslocam-

se para a pós-moderna sensação flutuante de ser.  

A incerteza e a insegurança que ocupam espaços cada vez mais destacados nos estilos 

de vida contemporâneos estão tragicamente conectadas ao fato de que hoje, a organização 

social e o controle da ordem, tanto no plano coletivo, quanto no individual, estão enfrentando 

por um gradativo e violento processo de desregulamentação e privatização – que Bauman 

(1998) classifica de a nova desordem do mundo - o que quer que venha a tomar o lugar da 

política dos blocos de poder assusta por sua falta de coerência e direção e também pela 

vastidão das possibilidades que pressagia.  

O autor enfatiza que, na maioria das transformações da organização da vida líquida, o 

que se vê é o crescente engrandecimento das potências de mercado que, de uma forma cada 

vez mais brutal, atraem para si, porque atribuímos a elas, a prerrogativa de orientar a 

dinâmica
83

 do mundo. Eis a fundamental contradição a partir da qual o autor discorre. Por um 

lado temos a ordem enquanto noção de certa fixidez, de uma disposição dos elementos cada 

um em seus devidos lugares e em nenhum outro mais, um arranjo normativo rígido que visa 

ao bom funcionamento das coisas segundo certas relações. Por outro o que acontece, contudo, 

no caso das potências de mercado, é que elas estão em intenso movimento – e isso significa 

não pertencer a lugar nenhum; em função de sua dinâmica, novos pontos de convergência 

surgem a todo o momento, assim como também desaparecem com a mesma velocidade
84

.  

Em alta velocidade, “se acelerando a um ritmo estonteante (...) que põe em risco o 

futuro da raça humana e do meio ambiente natural” (HOBSBAWN, 2007:36), e numa 

violenta rota de colisão encontramos: Comunidade vs. Identidade; Nação vs. Globalização; 

Modernidade Sólida (“segurança”) vs. Modernidade Líquida (medo), elementos que 

constituem os sinais evidentes do ocaso da civilização. Daí o cenário descrito por Hobsbawn: 

                                                           
83

 Segundo Bauman “Numa sociedade líquido-moderna, as realizações individuais não podem solidificar-se em 

posses permanentes porque, em um piscar de olhos, os ativos se transformam em passivos, e as capacidades, em 

incapacidades. As condições de ação e as estratégias de reação envelhecem rapidamente e se tornam obsoletas 

antes de os atores terem uma chance de aprendê-las efetivamente. Por essa razão, aprender com a experiência a 

fim de se basear em estratégias e movimentos táticos empregados com sucesso no passado é pouco 

recomendável: testes anteriores não podem dar conta das rápidas e quase sempre imprevistas (talvez 

imprevisíveis) mudanças de circunstâncias.” (BAUMAN, 2007: 7). 
84

 “É preciso acelerar o alcançar, caso se deseje provar das delícias do largar. Preparar o local para o largar 

confere significado ao alcançar, que se torna seu principal propósito. É pelo alívio trazido por um largar suave e 

indolor que se julga, em última instância, a qualidade do alcançar...” (BAUMAN, 2007: 8). 



 
 

72 
 

O século XX
85

 foi a era mais extraordinária da história da humanidade, 

combinando catástrofes humanas de dimensões inéditas, conquistas materiais 

substanciais e um aumento sem precedentes da nossa capacidade de 

transformar e talvez destruir o planeta – e até de penetrar no espaço exterior. 

(HOBSBAWN, 2007: 9) 

O progresso dessa nova ordem social (líquida) apresenta, de forma nítida, a demolição 

de um projeto e todos os danos (globais) que o caracterizam, “em poucas palavras: as cidades 

se transformaram em depósitos de problemas causados pela globalização” (BAUMAN, 

2009: 32), além da “tarefa de encontrar soluções locais para condições globais” (id., ibid.: p. 

32). No plano político o panorama chega a ser trágico, na medida em que, “a política local – e 

particularmente a política urbana – encontra-se hoje desesperadamente sobrecarregada, a 

tal ponto que não consegue mais operar” (id., ibid.: p. 33). As estruturas erigidas com base 

numa sólida doutrina moderna estão acometidas pelo mal da falta de sentido. 

“Paradoxalmente, as cidades – que na origem foram construídas para dar segurança a todos os 

seus habitantes – hoje estão cada vez mais associadas ao perigo” (id., ibid.: p. 40), 

curiosamente, “é possível obter grandes lucros comerciais graças à insegurança e ao medo
86

” 

(id., ibid. p. 54). Consequentemente, “a vida nas cidades está se convertendo em um estado de 

natureza caracterizado pela regra do terror e pelo medo onipresente que a acompanha” (id., p. 

61). O ocaso da civilização paira no ar, não só anulando a razão das antigas 

estruturas/instituições, mas desvirtuando a meta de tais mecanismos, Bauman argumenta que, 

“a insegurança alimenta o medo: não há novidade, portanto, no fato de que a guerra à 

insegurança tenha grande destaque na lista de prioridades dos planejadores urbanos” (id., 

ibid.: p. 68), salientando que no plano internacional  verificamos, “uma ausência total de 

qualquer autoridade global
87

 efetiva que seja capaz de controlar ou resolver disputas armadas” 

                                                           
85

 É preciso acrescentar que “O século XX foi o mais mortífero de toda a história documentada. O número total 

de mortes causadas pelas guerras do século ou associadas a elas foi estimado em 187 milhões de pessoas, o que 

equivale a mais de 10% da população mundial em 1913. Se consideramos 1914 como seu início real, foi um 

século de guerras praticamente ininterruptas, com poucos e breves períodos em que não houve conflitos armados 

organizados em algum lugar. Ele foi dominado por guerras mundiais: ou seja, guerras entre Estados territoriais 

ou alianças de Estados” (HOBSBAWN, 2007: 21). 
86

 “Assim como o dinheiro líquido disponível para investimentos de todo tipo, o capital do medo pode ser 

transformado em qualquer tipo de lucro político ou comercial [...] A segurança pessoal tornou-se muito 

importante, talvez o argumento de venda mais necessário para qualquer estratégia de marketing. A expressão ‘lei 

e ordem’, hoje reduzida a uma promessa de segurança pessoal, transformou-se num argumento categórico de 

venda, talvez o mais decisivo nos projetos políticos e nas campanhas eleitorais [...] o mundo visto na televisão 

parece um universo em que ‘policiais-cães de fila’ protegem ‘cidadãos-ovelhas’ de ‘criminosos-lobos’.” 

(BAUMAN, 2009:55). 
87

 “O papel dos organismos internacionais existentes, sobretudo a Organização das Nações Unidas, tem de ser 

repensado. Embora esteja sempre presente e normalmente se recorra a ela, sua atuação na resolução de disputas 

não é clara. Sua estratégia e sua operação estão sempre à mercê das instabilidades políticas de poder [...] Desde o 

fim da Guerra Fria as decisões sobre a paz e a guerra têm sido improvisadas.” (HOBSBAWN, 2007: 33).  



 
 

73 
 

(HOBSBAWN, 2007:28). Parece inevitável concluir que, “a desordem mundial é real, assim 

como a perspectiva de outro século de conflitos armados e de calamidades
88

 humanas” (id., 

ibid.: p. 46).  

Ao extrapolar as fronteiras nacionais, para viabilizar a expansão territorial-comercial, 

a civilização européia incorporou a tendência capitalista de galgar mais exploração/mais 

lucro, dentro de um processo evolutivo que engendrou a própria mundialização dos 

problemas, nesse sentido, “as desigualdades geradas pela globalização descontrolada dos 

mercados livres. Que crescem muito rápido, são incubadoras naturais de descontentamentos e 

instabilidades” (id., ibid.: p. 47). O fato apresentado é que a comunidade e os empregados das 

empresas não têm por nenhum momento voz ativa na tomada de decisão. As deliberações são 

tomadas por investidores não locais, tornando-os inalcançáveis as demandas locais. Aqui, o 

que está em questão é o maior acúmulo de capital, ou seja, a procura intensa pelo lucro, sendo 

a exploração da mão de obra um mecanismo imprescindível. Os investidores não estão 

limitados à esfera local, logo seu capital não está atrelado à localização, ao contrário dos 

funcionários, que tem seus laços familiares e seus deveres. Deste modo, o empregado não 

pode deslocar-se de acordo com a necessidade da empresa, ele está preso ao espaço. Assim, 

quando os acionistas vislumbram maiores possibilidades em outros locais, prevendo lucros 

maiores, estes o praticam sem problema, delegando, “a tarefa de lamber as feridas” para as 

pessoas que estão presas a localidade (id., p. 15). O encurtamento das distâncias e quebra da 

geografia é um desdobramento da dinâmica dos dados e da mídia, assim como uma crescente 

implementação de novas tecnologias que ao invés de diminuir os espaços dos contrastes, 

gerando certa homogeneidade ele as polarizou. Para alguns ele garante uma autonomia sem 

precedentes para se deslocar, adaptar e agir à distância, assim podem se locomover para fora 

da localidade. Mas para outros esta distância permanece bastante abrangente, cabendo a estes 

apenas o caminho da apreensão e da intensa limitação para a utilização das informações 

obtidas. “Diz-se com frequência e com mais frequência ainda é tido como certo que a idéia de 

espaço social nasce na cabeça dos sociólogos” (id., ibid.: p. 34), contudo o que é verificado é 

o contrário. O ser humano desde os primórdios da sociedade sempre se utilizou de padrões de 

comparação e medidas, de limites e fronteiras, da própria desigualdade. Este “novo” mundo 

(líquido) é o da exclusão social, dos famintos e pobres, onde cerca de 800 milhões de pessoas 

                                                           
88

 De acordo com Slavoj Zizek “É fácil notar que cada um dos três processos de proletarização refere-se a uma 

questão apocalíptica: colapso ecológico, redução biogenética dos seres humanos a máquinas manipuláveis, 

controle informatizado total de nossa vida. Em todos esses níveis, a situação se aproxima do ponto zero, o fim 

dos tempos está próximo.” (ZIZEK, 2012: 219). 



 
 

74 
 

estão em condições de subnutridas e 4 bilhões de pessoas vivendo na miséria (id., ibid.:  p. 

81).  

De acordo com Bauman (1999) a pobreza gera degradação social que anula as 

condições mínimas de vida humana. A combinação fome + pobreza provoca outros 

fenômenos que ferem os laços sociais e passam a afetar também os vínculos afetivos. Todas 

as tentativas de mudança encontram barreiras e sua eficiência é momentânea, pois, este 

sofrimento da sociedade humana tem como precedente, amarras, que são facilmente 

retraçadas e mutáveis pela globalização e pelo sistema de produção capitalista.  E ainda que o 

Estado esteja gradativamente perdendo sua função e ruindo, de certa forma, de acordo com o 

autor, ele ainda aplica medidas coercitivas para restringir alguns setores sociais, em 

contrapartida, viabiliza condições para o mercado financeiro e investidores. O Estado tem 

como diretriz um maior controle dos gastos públicos, redução de tributos, reestruturação dos 

sistemas de segurança social e desburocratização trabalhista. Logo, prioriza os setores do 

capital financeiro e obstrui os escassos recursos destinados aos setores sociais em nome de 

maior controle dos dividendos públicos. Com o avanço do capitalismo global a cada instante 

temos a ampliação da pobreza e encolhimento das condições mínimas de sobrevivência. Por 

outro lado, existe um aumento das grandes potências empresarias e da exploração advinda do 

seu modelo desvinculado do local, tendo na sua visão e modelo global, um alicerce para sua 

manutenção e precarização da vida humana. 

 



 
 

75 
 

10. VIDA PARA CONSUMO 

 

Segundo Freud, o advento da civilização não representa a aniquilação das pulsões 

essenciais, mas a sua funcionalização, na medida em que a libido (energia amorosa) é 

transformada em afeto, engendrando a constituição de unidades sociais; faz parte do processo 

de identificação e é convertida em vetor de interiorização da proibição. E se manifesta como 

amor sexual direcionado a um substituto materno, atrelado à constituição do amor conjugal e 

manutenção da espécie (reprodução). Eros está, portanto, no princípio da construção de 

unidades sociais, parte importante do processo civilizatório. Também o próprio instinto de 

morte (a agressividade) será convertido em civilização. Uma parte da potência pulsional é 

direcionada contra a natureza externa, sob o aspecto de controle das forças da natureza 

(trabalho e ciência), enquanto outra é destinada ao controle interior, isto é, voltada contra os 

instintos agressivos, com o propósito de evitar que as pulsões destruam o que foi construído 

do ponto de vista civilizacional, daí o papel fundamental da culpa e da própria renúncia: 

Nossa civilização repousa, falando de modo geral, sobre a supressão dos 

instintos. Cada indivíduo renuncia a uma parte dos seus atributos: a uma 

parcela do seu sentimento de onipotência ou ainda das inclinações vingativas 

ou agressivas de sua personalidade. Dessas contribuições resulta o acervo 

cultural comum de bens materiais e ideais. Além das exigências da vida, 

foram sem dúvida os sentimentos familiares derivados do erotismo que 

levaram o homem a fazer essa renúncia, que tem progressivamente 

aumentado com a evolução da civilização. Cada nova conquista foi 

sancionada pela religião, cada renúncia do indivíduo à satisfação instintual 

foi oferecida à divindade como um sacrifício, e foi declarado ‘santo’ o 

proveito assim obtido pela comunidade. Aquele que em consequência de sua 

constituição indomável não consegue concordar com a supressão do instinto, 

torna-se um ‘criminoso, um ‘outlaw’, diante da sociedade. (Freud, Moral 

sexual civilizada e doença neurótica moderna, vol. IX das Obras completas.) 

Então, a lógica de Freud aponta para a existência de uma determinação ideal da 

civilização que se mostra incompatível com o padrão de desenvolvimento individual efetivo 

apresentado ao longo do percurso histórico, que contraria a sua natureza sacrificando os seus 

apetites e potencialidades puramente humanas (naturais). Tal determinação é o princípio da 

civilização manifesto na instauração da família primeva, onde identificamos que a energia 

pulsional destrutiva fora revertida em partes: para o trabalho, para a segurança contra os 

inimigos e oculta. Entendemos que a civilização apresentou, desde sempre, uma preocupação 

contra ameaças (internas e externas) à coletividade. Paradoxalmente, o controle técnico da 



 
 

76 
 

natureza, conquistado pela civilização moderna, pode assumir caráter destrutivo. Podemos 

notar, então, que a atuação do instinto destrutivo tornou-se absurdamente eficaz, sem que 

surgisse um paralelo fortalecimento da irmandade humana.  

Já em tempos líquido-modernos, Bauman nota que estamos inseridos no mundo da 

inovação, que inutiliza os objetos mesmo antes de serem lançados no mercado: tudo tem data 

de validade afixada. Essa lógica é aplicada tanto para as coisas, quanto para a cultura - uma 

obra de arte, acordo comercial, ou político, e até mesmo um “compromisso” afetivo – ele 

argumenta que os indivíduos contemporâneos usam os mais variados recursos para acelerar as 

satisfações das necessidades, o que evidencia a lógica do consumo
89

, porquanto nossa 

sociedade é uma sociedade de consumo
90

. Não se trata simplesmente de uma sociedade onde 

todos os membros consomem, o crédito financeiro, exemplifica, como tal prática foi 

potencializada para garantir mais rapidamente, ou imediatamente, o que se deseja. A cultura 

do consumo caracteriza-se, assim, pelo estímulo constante, pela sedução da mídia e pelo 

“despertar” de novos desejos e necessidades, numa dimensão em que a duração primordial é 

praticamente nula – o efêmero e o imediato guiam os sonhos e as escolhas num enredo 

ininterrupto de fabricação e satisfação de desejos:  

A vida do consumidor, a vida de consumo, não se refere à aquisição e posse. 

Refere-se, em vez disso, principalmente acima de tudo, a estar em 

movimento. Se Max Weber estava certo e o principio ético da vida produtiva 

era (e sempre precisou ser se o propósito era uma vida produtiva) o atraso da 

satisfação, então a orientação ética da vida de consumo (se é que a ética 

desse tipo de vida pode ser apresentada na forma de um código de 

comportamento prescrito) tem de ser evitar estar satisfeito. O que se aplica à 

sociedade de consumidores também se aplica a seus membros individuais. 

(BAUMAN, 2008: 125)  

O ponto fundamental da questão é que essas demandas não são outras senão aquelas 

criadas pelo capital, e elas são renovadas no mesmo ritmo frenético em que são satisfeitas. De 

forma diferente da sociedade de produtores, onde os componentes eram formados desde o 

nascimento para agir dentro de espaços que lhes seriam fonte de sustento, a sociedade de 

                                                           
89

 O consumo, que pode ser compreendido como o ato ou o efeito de consumir, é um elemento de sobrevivência 

biológica que se situa entre as mais básicas e remotas atividades do ser humano (BAUMAN, 2008). 
90

 Consumir e utilizar elementos da cultura material como elemento de construção e afirmação de identidades, 

diferenciação e exclusão social são universais. O apego a bens materiais não é uma característica da sociedade 

contemporânea nem daqueles que possuem materialmente muito. Ambos os elementos estão e já estiveram 

presentes de forma intensa em outras sociedades e segmentos sociais. (CAMPBELL, 2006, p. 47)  

 



 
 

77 
 

consumidores
91

 assume, como define Bauman, a fase líquida da modernidade. Onde, em tese, 

não existe uma ideologia a ser determinada, mas posicionamentos intocáveis e dissolúveis que 

necessitam ser realizados, para que se consolide a sensação de pertencimento social.  A 

doutrina dos novos consumidores começa desde o berço, quando o mercado busca conquistar 

crianças para garantir o consumo fiel dentro de mercados futuros, envolvendo-as com seu 

discurso e passando a invadir o processo de construção moral de suas vidas. “Tão logo 

aprendem a ler, ou talvez bem antes a, “dependência das compras” se estabelece nas crianças. 

[...] Numa sociedade de consumidores,  todo mundo precisa ser, deve ser e tem que ser 

um consumidor por vocação” (BAUMAN, 2008: 73), traços como o desejo pela fama e o 

consumo excessivo, marcas da atual sociedade, aparecem como sinais típicos da fragmentação 

social que experimentamos, onde  obrigatoriamente é necessário se tornar visível e a posse de 

objetos obsoletos passa a ser compreendida como sinônimo de estupidez pelos demais (id., 

ibid.: p. 51). A emergência de desejos incessantes e a promessa de felicidade e satisfação a 

cada compra
92

 efetuada (a aparição do homem-massa
93

) movimentam a economia e 

transmitem aos consumidores
94

 “novas existências” e novas possibilidades de renascimento 

social a cada nova aquisição. Bauman verifica um aspecto interessante a respeito da sociedade 

de consumidores, ela talvez seja a única na história a prometer aos seus “membros” felicidade 

na vida terrena. A fuga paranoica da infelicidade, e a recusa de não almejar a plena satisfação 

                                                           
91

 Essa sociedade [...] avalia – recompensa e penaliza – seus membros segundo a prontidão e adequação da 

resposta deles à interpelação. A “sociedade de consumidores”, em outras palavras, representa o tipo de sociedade 

que promove, encoraja ou reforça a escolha de um estilo de vida e uma estratégia existencial consumistas, e 

rejeita todas as opções culturais alternativas. Numa sociedade de consumidores, todo mundo precisa ser, deve ser 

e tem que ser um consumidor por vocação (ou seja, ver e tratar o consumo como vocação). Nessa sociedade, o 

consumo visto e tratado como vocação é ao mesmo tempo um direito e um dever humano universal que não 

conhece exceção. (BAUMAN, 2008: 71) 
92

 De acordo com Lipovetsky: “Apoiando-se na nova religião da melhoria continua das condições de vida, o 

melhor-viver tornou-se uma paixão das massas, o objetivo supremo das sociedades democráticas, um ideal 

exaltado em cada esquina. [...] Aparentemente nada ou quase nada mudou: continuamos a evoluir na sociedade 

do supermercado e da publicidade, do automóvel e da televisão. No entanto, nas duas ultimas décadas, surgiu 

uma nova ‘convulsão’ que pôs fim à boa velha sociedade de consumo, transformando tanto a organização da 

oferta como as práticas quotidianas e o universo mental do consumismo moderno: a revolução do consumo 

sofreu ela própria uma revolução. Uma nova fase do capitalismo de consumo teve início: trata-se precisamente 

da sociedade de hiperconsumo.” (LIPOVETSKY, 2007: 07-08)  
93

 Homem-Massa: “Um tipo de homem feito de pressa, montado tão somente sobre umas quantas e pobres 

abstrações [...] Idêntico em qualquer parte [...] Esse homem-massa é o homem previamente esvaziado de sua 

própria história, sem entranhas no passado [...] Mais do que um homem, é apenas um casco de homem 

constituído por meros idola fori; carece de um ‘dentro’, de uma intimidade sua [...] Massa é todo aquele que não 

se valoriza a si mesmo – no bem ou no mal – por razões especiais, mas que se sente ‘como todo mundo’, e, 

entretanto, não se angustia, sente-se à vontade ao sentir-se idêntico aos demais”. (ORTEGA Y GASSET, 1959: 

28-59) 
94

 Viver melhor, gozar os prazeres da vida, não se privar, dispor do “supérfluo” apareceram cada vez mais como 

comportamentos legítimos, finalidades em si. O culto do bem-estar de massa celebrado pela fase II [segunda era 

do capitalismo de consumo] começou a minar a lógica dos dispêndios com vista à consideração social, a 

promover um modelo de consumo de tipo individualista. (LIPOVETSKY, 2007: 40). 



 
 

78 
 

para a sociedade de consumidores é vista como irracional e passível de 

discriminação/estigmatização como forma de sanção social pela não-adequação ao modelo 

imposto. Ou seja, indivíduos que estão à margem do sistema, de modo a não exercer 

seu pleno  dever de consumir e permitir-se ser consumido pelo mercado, devem 

ser “apagados” das relações humanas. Na visão de Bauman tudo o que o ser humano sempre 

buscou foi a felicidade, que só poderia ser obtida através da comunhão entre segurança e 

liberdade, inconciliáveis ao longo da história, incompatíveis na civilização moderna, sólida ou 

líquida. Mas viáveis no consumo. Ou seja, o indivíduo contemporâneo foi levado a vislumbrar 

felicidade-liberdade-segurança através da possibilidade de consumo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

79 
 

11. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Como vimos, Bauman (1998), refletindo sobre a condição social contemporânea, 

propõe que estamos mergulhados em uma nova era - líquida -, e retoma o trabalho de Freud 

para construir O mal-estar da pós-modernidade.  Compreende então que o indivíduo pós-

moderno trocou uma parcela de segurança por um pouco de felicidade, o que provoca um 

grande mal-estar. Logo, surge um novo momento social que promove a busca pela satisfação 

individual. Em contrapartida, é caracterizada pela lógica da mudança constante que culminam 

por engendrar o medo.  Segundo Bauman (1998) os grupos humanos estabeleceram formas de 

organização não naturais em relação às quais seriam capazes de avaliar a ordem (o puro, o 

correto) e a desordem (diferente, impuro, errado), postulando normas para o bom 

funcionamento da coletividade. Na pós-modernidade, o pré-requisito básico de adequação 

social é a virtude de ingressar e compreender a lógica do mercado. Em tese, a ordem passa a 

ser o desmantelamento da ordem anterior e a instituição de uma nova, fatalmente efêmera. 

Logo, com base no percurso freudiano que desenvolvemos, podemos afirmar que o 

mal-estar é inerente à civilização, quaisquer que sejam os estágios que ela possa alcançar. 

Portanto, a função da civilização seria apresentar constantemente modos de amenizá-lo, 

mesmo que amenizar seja o máximo a ser feito. Cada sociedade procuraria maneiras de gestão 

para o mal-estar inerente à sua própria realidade enquanto cultura. Ao analisar o mal-estar na 

civilização, Freud trabalha com a condição inerente ao indivíduo enquanto ser cultural. Ainda 

que as mudanças na cultura possam levar a diferentes formas de manifestação do mal-estar, 

este é parte do processo cultural. Podemos afirmar ainda de outro modo. Como ser de 

linguagem, o ser humano precisa de orientação, e cabe à civilização fornecer-lhe alternativas. 

Nenhuma construção cultural, no entanto, poderá remediar a condição natural do desamparo 

humano. 

Assim, as marcas de nossa sociedade atual, trabalhadas por Bauman, se referem a 

novas formas de administração social do mal-estar inerente à civilização, as particularidades 

dos laços sociais forjados por nossa cultura. O que podemos chamar de pós-modernidade 

traria assim uma dinâmica historicamente inédita do hiato inerente ao ser humano como ser de 

cultura, na medida em que tudo se desmanchou. Bauman nos ajuda pensar a condição social 

atual e indica que Freud, cujo pensamento tanto incomodou o século XX, precisa ser visitado 

no século XXI. 



 
 

80 
 

O resultado final “inevitável” é o enlace com sua felicidade para tentar alcançar sua 

meta. Bauman recorre à promessa de satisfação fundada no discurso pós-moderno e reflete se 

esse sentimento é, realmente, experimentado pelos indivíduos consumidores no próprio 

contexto que é assumido como bem nesse modelo de sociedade. Segundo o autor, o que 

vigora como valor é efetivamente a razão por meio da qual tal promessa não se concretiza, já 

que o encanto perdura apenas na expectativa pela satisfação e, portanto, para cada desejo 

adquirido, implica a criação de um novo. 

Por isso, a noção de felicidade só pode ser compreendida por Bauman como um 

espaço ilusório em que o imenso empreendimento de inovadoras promessas combate o 

excesso de frustrações, fazendo com que a “fé” nessa empreitada não seja abandonada e 

permaneça numa “condição mutante” dentro de uma cultura consumista que oferece novos 

produtos. Lipovetsky complementa que a problemática transformou-se em doutrina de 

euforia, engendrando vergonha ou mal-estar em todos aqueles que dela são excluídos. Assim, 

impera a “felicidade despótica”, onde os indivíduos não são meros infelizes, mas 

experimentam a culpa de não sentir o bem-estar. O nível de exigência para almejar a 

felicidade emerge de maneira sofrida e praticamente como obrigação, mesmo que essa 

sensação seja momentânea, ou como afirma Bauman, a sociedade pontilhista, o essencial é a 

intensidade daquele único momento.  

O ímpeto obsessivo da sociedade dos consumidores tem como propósito maior 

amenizar o mal-estar, reduzir o pavor das incertezas, comprando satisfações, manipulando 

identidades, mas com pouco sacrifício e o mínimo de trabalho. Para tanto, apenas uma leve 

alteração no ego permite que o indivíduo assuma um novo perfil, uma nova imagem ou 

simplesmente transforma-se em um novo produto para ser apreciado no mercado. A 

transformação da identidade permite deletar as que já foram criadas anteriormente e 

experimentar novas sensações e oportunidades, aparentemente infindáveis... 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

81 
 

12. REFERÊNCIAS 

BAUMAN, Z. A cultura do lixo. Em: Vidas Desperdiçadas. Trad. Carlos Alberto Medeiros. Rio de 

Janeiro: Jorge Zahar Editor, 2004. 

_____. Amor líquido: sobre a fragilidade dos laços humanos. Trad. Carlos Alberto Medeiros. Rio de 

Janeiro: Jorge Zahar, 2004. 

_____. Europa: uma aventura inacabada. Trad. Carlos Alberto Medeiros. Rio de Janeiro: J. Zahar, 

2006. 

_____. Globalização: as consequências humanas. Trad. Carlos Alberto Medeiros. Rio de Janeiro: 

Jorge Zahar, 1999.  

_____. Identidade. Trad. Carlos Alberto Medeiros. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2005c. 

 

_____. Medo líquido. Trad. Carlos Alberto Medeiros. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2008. 

 

_____. Modernidade líquida. Trad. Plínio Dentzien. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2001. 

 

_____. O mal-estar da pós-modernidade. Trad. Mauro Gama e Cláudia Martinelli Gama. Rio de 

Janeiro: Jorge Zahar, 1998. 

_____. Tempos líquidos. Trad. Carlos Alberto Medeiros. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2007. 

 

_____. Vida para consumo: a transformação das pessoas em mercadoria. Trad. Carlos Alberto 

Medeiros. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2008. 

_____ Vida em fragmentos: sobre a ética pós-moderna. Trad. Alexandre Werneck. Rio de Janeiro: 

Jorge Zahar, 2011. 

_____. Vida para consumo: a transformação das pessoas em mercadoria. Trad. Carlos Alberto 

Medeiros. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2008. 

_____. Vida líquida. Trad. Carlos Alberto Medeiros. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2009. 

_____. Vigilância líquida. Trad. Carlos Alberto Medeiros. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2013. 

 

_____. 44 cartas do mundo líquido moderno. Tradução: Vera Pereira. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 

2011.  

 

BENTHAM, Jeremy. O Panóptico. Belo Horizonte: Autêntica, 2000. (Organização e tradução de 

Tomaz Tadeu da Silva).  

 

BLACKBURN, S. Dicionário Oxford de filosofia. Rio de Janeiro: Jorge Zahar  Editor, 1997. 

 

BIRMAN, J. (2001). Mal-estar na atualidade: A psicanálise e as novas formas de subjetivação. 

Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2003. 

 

_____. (2002). Fantasiando sobre a sublime ação. In G. Barlicci (Org.), Psicanálise, arte e estéticas 

de subjetivação (pp. 89-130). Rio de Janeiro: Imago. 

 

CALLADO, A. Quarup. 12. ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1984. 



 
 

82 
 

 

CANEVACCI, Massimo (org). Dialética da Família: gênese, estrutura e dinâmica de uma 

instituição repressiva. Trad. Carlos Nelson Coutinho. São Paulo, SP: Editora Brasiliense, 1976. 

 

DELEUZE, G. Post-scriptum sobre as sociedades de controle. In: Conversações. Trad. de Peter Pál 

Pelbart. Rio de Janeiro: Ed. 34, 1992.  

 

DOR, J. (1989). Introdução à leitura de Lacan: O inconsciente estruturado como linguagem. 

Porto Alegre, RS: Artes Médicas. 

 

FEUERBACH, Ludwig (1989). Preleções sobre a essência da religião. Trad. de José da Silva  

randão. 1ª edição. Campinas: Papirus Editora 

 

FOUCAULT, Michel. A Verdade e as formas jurídicas. Trad. Roberto Cabral de Melo Machado e 

Eduardo Jardim Morais. Rio de Janeiro: NAU Editora, 2003. 

 

_____. A ética do cuidado de si como prática da liberdade. In: Ditos e escritos V: ética, 

sexualidade, política. Org. Manoel Barros da Mota. Trad. Elisa Monteiro, Inês Autran Dourado 

Barbosa. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2004.  

 

_____. A sociedade disciplinar em crise (1978). In: Ditos e escritos IV: estratégia, poder-saber. Org. 

Manoel Barros da Mota. Trad. Vera Lúcia A. Ribeiro. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2003, p. 

268.  

 

_____. Conversação sem complexos com um filósofo que analisa as “estruturas do poder” (1978). 

In: Ditos e escritos IV: estratégia, poder-saber. Org. Manoel Barros da Mota. Trad. Vera Lúcia A. 

Ribeiro. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2003, p. 307.  

 

_____. Vigiar e Punir. Trad. Raquel Ramalhete. 38ª ed. Petrópolis/Rio de Janeiro: Vozes, 2010. 

 

 

FREUD, S. (1900). A Interpretação de Sonhos. Trad. Renato Zwick. Rio de Janeiro: Imago, 2001. 

 

_____ Além do princípio de prazer, 1920. In: ______. Além do princípio de prazer. Trad. Renato 

Zwick. Rio de Janeiro: Imago, 1996. p. 11-75. (Edição standard brasileira das obras psicológicas 

completas de Sigmund Freud, 18). 

 

_____. Conferência XX. A vida sexual dos seres humanos. In Obras Completas, v. XVI. Rio de 

Janeiro, Imago Ed., 1917b [1916-17])/1996. 

 

_____. Conferência XXIV. O estado neurótico comum. In Obras Completas, v. XVI. Rio de 

Janeiro: Imago Ed., 1917e[1916-17]/1996. 

 

 

_____. O mal-estar na civilização, novas conferências introdutórias à psicanálise e outros textos. 

Trad. Paulo César de Souza. São Paulo, Companhia das letras: 2010. 

 

 

_____. O eu e o id, “autobiografia” e outros textos. Trad. Paulo César de Souza. São Paulo, 

Companhia das letras: 2011. 

 

 

_____. Introdução ao narcisismo, ensaios de metapsicologia e outros textos. Trad. Paulo César de 

Souza.São Paulo, Companhia das letras: 2010. 



 
 

83 
 

 

_____. (1988e). Moral sexual "civilizada" e doença nervosa moderna (Edição Standard Brasileira 

das Obras Psicológicas Completas de Sigmund Freud, Vol. 9). Rio de Janeiro: Imago. (Originalmente 

publicado em 1908). 

 

_____. Psicologia das massas e análise do eu e outros textos. Trad. Paulo César de Souza. São 

Paulo, Companhia das letras: 2011. 

 

_____. Totem e tabu, contribuição à história do movimento psicanalítico e outros textos. Trad. 

Paulo César de Souza. São Paulo, Companhia das letras: 2012. 

 

_____. (1905). Três Ensaios sobre a teoria da sexualidade. In: ______. Obras psicológicas 

completas. Edição Standard Brasileira. Rio de Janeiro: Imago, 1996. v. 7 

 

GIDDENS, Anthony. As Consequências da Modernidade. Trad. Raul Fiker. 2.ed. São Paulo: 

UNESP,  

1991.  

 

GOMES, G. Os Dois Conceitos Freudianos de Trieb. Psicologia: Teoria e Pesquisa, UFF. Set-Dez 

2001, Vol. 17 n. 3, pp. 249-255. 

 

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. Trad. Tomaz Tadeu da Silva e Guacira 

Lopes Louro. 7 ed. Rio de Janeiro. DP&A, 2002. 

 

HANS, A. L. (1996). Dicionário comentado do alemão de Freud. Rio de Janeiro: 1996. 

 

HOBBES, T. Leviatã. Trad. João Paulo Monteiro. São Paulo: Martins Fontes, 2008. 

 

HOBSBAWN, Eric. Globalização, democracia e terrorismo. Trad. José Viegas. São Paulo: 

Companhia das letras, 2007. 

 

IANNI, OTÁVIO. Era do globalismo. Rio de Janeiro: Civ. Brasileira, 1996. 

 

KRISTEVA, Júlia. As novas doenças da alma. Rio de Janeiro: Rocco, 2001. 

 

LACAN, J. (1985). O seminário: Livro 20: Mais, ainda (2a ed.). Rio de Janeiro: Zahar.Laplanche, 

J., & Pontalis, J. B. (2001). Vocabulário da psicanálise (4a ed.). São Paulo: Martins Fontes. 

 

LASH, C. (1983). A cultura do narcisismo (4a ed.). Rio de Janeiro: Imago. (Originalmente publicado 

em 1979). 

 

LÉVI-STRAUSS, C. As estruturas elementares do parentesco. Trad. Vera Mello Joscelyne. São 

Paulo: Editora da Universidade de São Paulo/Editora Vozes, 1976 

 

LIPOVETSKY, Gilles. A felicidade paradoxal: ensaio sobre a sociedade de hiperconsumo. Trad. 

Maria Lucia Machado. São Paulo: Companhia das letras, 2007. 

 

LOEWENSTEIN, R. M. Psicologia do ego. In: ALEXANDER, F. S. EISENSTEIN; GROTJAHN, M. 

História da psicanálise através de seus pioneiros. Rio de Janeiro: Imago, 1981 

 

LYOTARD, Jean-François. A condição pós-moderna. Trad. Ricardo Corrêa Barbosa. Rio de Janeiro: 

José Olympio, 2011. 



 
 

84 
 

MALINOWSKI, Bronislaw. Argonautas do Pacífico Ocidental: um relato do empreendimento e 

da aventura dos nativos nos arquipélagos da Nova Guiné – Melanésia. Coleção Os Pensadores. 

Abril Cultural, São Paulo, 1976 

MARCUSE, H. (1969). A ideologia da sociedade industrial. Rio de Janeiro: Zahar. 

 

_____. (2001). Cultura e psicanálise. Trad. Wolfgang Leo Maar. São Paulo: Paz e Terra. 

 

 

_____. (1972). Eros e civilização (5a ed.). Trad. Álvaro Cabral. Rio de Janeiro: Zahar. 

 

_____. Filosofia e Teoria Crítica (1937). In: Cultura e Sociedade. vol. 1. Trad. Wolfgang Leo Maar, 

Isabel Loureiro e Robespierre de Oliveira. São Paulo: Paz e Terra, 2006.  

 

_____. Liberdade e o imperativo histórico (1969). In: Philosophica – Revista de Filosofia da 

História e Modernidade. Trad. Robespierre de Oliveira. São Cristóvão, n. 7, p. 143-159, 2006. 

 

MATHIESEN, Thomas. A sociedade espectadora: o “panóptico” de Michel Foucault revisitado. 

Margem, São Paulo, n. 8, p.81, dez. 1998.  

 

MATOS, Olgária. Vestígios: escritos de filosofia e crítica social. São Paulo: Palas Athena, 1998. 

 

MONTAGNE, M. de. Dos Canibais; Plínio Junqueira Smith (org.). São Paulo: Alameda, 2009. 

 

NIETZSCHE, F. Genealogia da moral: uma polêmica. Trad. Paulo César de Souza. São Paulo: 

Companhia das Letras, 1998. Publicado originalmente em 1887. 

 

_____. A vontade de poder. Trad. Marcos Sinésio Pereira. Rio de Janeiro: Contraponto, 2008. 

 

_____. Além do Bem e do Mal: prelúdio a uma filosofia do futuro; tradução, notas e posfácio: 

Paulo César de Sousa – São Paulo: Companhia das Letras, 2005. 

 

ORTEGA Y GASSET, José. A rebelião das massas. Trad. Herrera Filho. Rio de  

Janeiro: Livro Ibero Americano, 1959.  

 

ORWELL, George. 1984. Trad. Tomaz Tadeu da Silva. São Paulo, Companhia Editora Nacional, 

1978, 11ª Edição.  

 

PRADO JR., Bento. Entre o alvo e o objeto do desejo: Marcuse crítico de Freud. In: O desejo. 

NOVAES, A. (org.) São Paulo: Companhia das Letras, 1990, p. 29-50.  

 

RICOEUR, P. O si-mesmo como um outro. Trad. Lucy Moreira Cesar. Campinas: Papirus, 1991.  

 

_____. O conflito das interpretações. Trad. Hilton Japiassu. Rio de Janeiro, Imago, 1978. 
 

ROUSSEAU, J. J. Discurso sobre a origem e fundamentos da desigualdade entre os homens. 2. 

ed. Trad. Lourdes Santos Machado. São Paulo: Abril Cultural, (Coleção Os Pensadores), 1999ª. 

 

ROUANET, Sérgio Paulo. Teoria crítica e psicanálise. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1986. 

 

VALAS, Patrick. As dimensões do gozo: do mito da pulsão à deriva do gozo. Trad. Lucy 

Magalhães. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2001. 

 

WEBER, Max. A Ética Protestante e o Espírito do Capitalismo. Trad. José Marcos Mariani 

Macedo. 1ª ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2004a. 



 
 

85 
 

 

_____. Economia e Sociedade. 2 vol.1ª ed. São Paulo: Imprensa Oficial do Estado de São Paulo; 

Brasília: UNB, 2004b. 

 

ZIZEK, Slavoj. Vivendo no fim dos tempos. Trad. Maria Beatriz de Medina. São Paulo: Boitempo, 

2012. 

 

_____. (1999, 30 dezembro). O supereu pós-moderno. Folha de São Paulo, Caderno Mais, p. 7-8.  

 


