
UFPB- UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 
 

CCHLA- CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E 
ARTES 

 
PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

 
 
 
 
 

RITA DE CÁSSIA SOUZA TABOSA FREITAS  
 
 
 
 
 
 
 
 

O PROBLEMA DA DIVISÃO DOS SUJEITOS E O 
FUNDAMENTO MORAL DA PENA EM KANT 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

JOÃO PESSOA -PB 
2006 

 



RITA DE CÁSSIA SOUZA TABOSA FREITAS 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

O PROBLEMA DA DIVISÃO DOS SUJEITOS E O 
FUNDAMENTO MORAL DA PENA EM KANT 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Dissertação submetida a apreciação da banca 
examinadora do Programa de Pós-graduação 
em Filosofia da Universidade Federal da 
Paraíba como parte dos requisitos necessários 
para a obtenção do grau de Mestre em 
Filosofia. 
 
 

 
 
Orientador: Profº Dr. Eduardo  Ramalho Rabenhorst 
 
 
 
 
 
 
 

JOÃO PESSOA - PB 
2006. 

 
 



RITA DE CÁSSIA SOUZA TABOSA FREITAS 

 

 

 

 
O PROBLEMA DA DIVISÃO DOS SUJEITOS E O 

FUNDAMENTO MORAL DA PENA EM KANT 
 

 

Dissertação julgada e aprovada em 09 de junho de 2006 como parte dos requisitos 
necessários para a obtenção do título de Mestre em Filosofia no Programa de Pós-graduação 
em Filosofia da Universidade Federal da Paraíba. 
 
 

 

BANCA EXAMINADORA 
 

 

Profº. Eduardo  Ramalho Rabenhorst, DSc 
Universidade Federal da Paraíba - CCHLA 

Orientador 
 

 

Prof. Iraquitan de Oliveira Caminha, DSc. 
Universidade Federal da Paraíba - CCHLA 

Examinador 
 

 

Prof. Flamarion Tavares Leite, DSc. 
Universidade Federal da Paraíba 

Centro de Ciências Jurídicas 
Examinador 

 
 
 
 
 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

A Deus em agradecimento a todas as oportunidades 
mim concedidas. 

A espiritualidade amiga e protetora, que tanta 
paciência tem tido comigo nesta fase de minha 
trajetória evolutiva. 

Ao meu pai Tabosa e a minha mãe Marlene pela 
oportunidade do estudo e a meu esposo Antonio 
Romão pela compreensão das horas que faltei para 
me dedicar aos estudos e a meus filhos, Gabriel e 
Bianca (Bia), que de alguma forma me construíram e 
continuam me construindo com seus ensinamentos 
do dia-a-dia e pela paciência que tiveram, nas muitas 
noites e finais de semana que não pude estar junto – 
DEDICO. 

 
 
 



AGRADECIMENTOS 

 

A Deus, pela força que me deu durante a realização desse trabalho.  

Aos meus pais, que investiram em minha educação. 

Aos amigos e professores da UFPB, que proporcionaram momentos enriquecedores, durante o 

curso. 

A UFPB e a CAPES pelo apoio financeiro, o que contribuiu para que eu fizesse o curso com 

mais tranqüilidade. 

Aos amigos e colegas de turma, que enriqueceram as aulas com seus exemplos e experiências. 

Ao Prof. Orientador Eduardo  Ramalho Rabenhorst, DSc. pela paciência e dedicação.  

Ao Coordenador do PPF, Prof. André Leclerc, DSc. e aos demais professores deste curso. 

Ao Prof. Marconi Pequeno, DSc. pelo incentivo e força para que eu tentasse o mestrado em 

Filosofia. 

Ao Prof. Giuseppe Tosi, meu iniciador na filosofia kantiana. 

Aos professores da banca, por aceitaram o convite para analisar o meu trabalho, bem como 

pelas reflexões, críticas e valiosas sugestões que contribuíram metodológicas e científicas 

para enriquecer este trabalho. 

Ao pessoal de apoio do Pós Graduação em Filosofia, “Chico” e “Fátima”, pela constante 

disposição de ajuda. 

A todos, que de uma forma direta e indireta, contribuíram para conclusão do meu mestrado e 

deste trabalho específico.  

 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

“Duas coisas enchem o ânimo de 
admiração e veneração sempre nova e 
crescente, quando mais freqüente e 
persistentemente a reflexão ocupa-se com 
elas: o céu estrelado acima de mim e a lei 
moral em mim”. Immanuel Kant (2002). 

 
 



RESUMO 

 

Ao se tratar da filosofia do direito penal em Kant, objetiva-se neste trabalho de pesquisa, 
discutir o fundamento moral da pena, a partir da perspectiva da existência de uma dualidade 
de sujeitos no íntimo de todos os seres humanos. Tomando-se como princípio de que a 
liberdade, em Kant, se reveste de autonomia, fazem com que todos possam agir conforme os 
seus interesses, contudo sem jamais poder ignorar o conhecimento do imperativo da 
moralidade, sem poder ignorar a existência de sua realidade supra-sensível. Partindo de uma 
pesquisa bibliográfica nas obras kantianas sobre filosofia política, buscar-se-á mostrar como, 
ao tratar de direito penal, Kant fundamenta o rigor da sua proposta punitiva na existência da 
lei moral no interior de todos os seres humanos. Neste estudo, partindo do conceito de que, 
em Kant, o direito nos remete a coação exterior que sofremos para poder agirmos socialmente 
de acordo com a lei e, a existência da moralidade, também exerce sobre nós outra forma de 
coação: a coação moral, que é uma coação interior e que na punição, antes da existência de 
uma sentença condenatória, o criminoso pune a si mesmo, como uma forma de recuperar a 
sua dignidade perdida no cometimento da prática delituosa, reajustando o criminoso com o 
seu foro íntimo.         
Palavras-chave: Direito. Sujeito. Lei moral. Pena.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



ABSTRACT 

 

To if dealing with the criminal legal philosophy in Kant, objective in this work of research, 
arguing the moral bedding of the penalty, from the perspective of the existence of a duality of 
citizens in the soul of all the human beings.  Being overcome as principle with that the 
freedom, in Kant, if coats with autonomy, they make with that all can act as its interests, 
however without never being able to ignore the knowledge of the imperative of the morality, 
without being able to ignore the existence of its supply-sensible reality.  Breaking of a 
bibliographical research in the Kantians workmanships on philosophy politics, one will 
search to show as, when dealing with criminal law, Kant it bases the severity of its proposal 
punitive on the existence of the moral law in the interior of all the human beings.  In this 
study, leaving of the concept of that, in Kant, the right in sends the coercion to them exterior 
that we suffer to be able to act socially the law in accordance with and, the existence of the 
morality, also exerts on us another form of coercion:  the moral coercion, that is an interior 
coercion and that in the punishment, before the existence of a conviction, the criminal 
punishes itself exactly, as a form to recoup its lost dignity in the practical undertaking of the 
criminal one, readjusting the criminal with its private court. 
Key words:  Right. Citizen. Moral law. Pain.   

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



SUMÁRIO 
 

 Introdução 11 

 CAPÍTULO 1 - O PROBLEMA DA DUALIDADE DOS SUJEITOS EM 
KANT 

16 

1.1 Definição do sujeito em Kant 16 

1.2 A vontade boa e livre 19 

1.3 Da possibilidade a reino dos fins 21 

1.4 Existência de dois sujeitos em um só indivíduo 24 

1.5 Liberdade, autonomia e heteronomia 29 

 1.5.1 – Diferença entre autonomia e heteronomia 34 

1.6 A superioridade do sujeito puro em relação ao eu empírico 38 

 CAPÍTULO 2 - A LEI MORAL EM KANT 43 

2.1 O cumprimento do dever 48 

2.2 O imperativo categórico e a sua superioridade aos demais imperativos 50 

2.3 Moralidade e legalidade 58 

 CAPÍTULO 3 - O CONCEITO DE DIREITO 64 

3.1 A faculdade de coagir do direito 70 

3.2 A eqüidade e o direito de necessidade 73 

3.3 A divisão do direito 74 

 CAPÍTULO 4 - O FUNDAMENTO MORAL DA PENA 81 

4.1 O direito de punir 81 

4.2 Kant e o utilitarismo  84 

4.3 A retribuição como medida de aplicação da pena 91 

4.4 O fundamento moral da pena e o paradoxo da pena de morte 96 

 CONCLUSÃO 108 

 Referências 112 

 

 



 11

INTRODUÇÃO 

 

 Uma reflexão sobre a justificação racional da pena nos conduz a um problema clássico 

na filosofia do direito, já que ela incide sobre o poder que uma comunidade política qualquer 

dispõe no sentido de exercer uma violência programada contra um dos seus membros. Em 

outros termos, tal reflexão busca respostas acerca da sustentação teórica da pretensão punitiva 

da comunidade, bem como sobre a justificação ou aceitação moral da pena por ela imposta.  

  Na órbita da filosofia do direito penal, a questão da fundamentação é posta de forma 

mais radical do que nos outros ramos do direito. Afinal, na seara penal o problema da 

legitimidade do Estado como instância organizada de força punitiva aparece com toda 

intensidade. Com efeito, a intervenção punitiva do Estado sobre aqueles que se desviam do 

cumprimento das leis é moralmente aceitável? Existem razões morais que justificam o direito 

de punir? A punição pode ser substituída por práticas pedagógicas ou por um controle social 

informal? 

 As aflições penais impostas pelo Estado realizam-se através de estruturas sociais, 

diferenciadas e complexas, que qualificam os indivíduos como socialmente perigosos, 

proibindo comportamentos que se desviem da “normalidade” da vida social. A reflexão acerca 

da imposição dessas aflições produziu correntes de pensamento que procuram solucionar o 

problema da punição dentro de uma perspectiva abolicionista, substitutivista, reformadora, 

retributivista ou utilitarista. Os abolicionistas são aqueles que não encontram justificativas ou 

legitimidade para o direito de punir. Em sua forma mais radical, os abolicionistas defendem 

não só a não justificação da pena, mas também as proibições e os julgamentos penais, 

deslegitimando qualquer tipo de coerção penal ou social. Os partidários do substitutivismo, 

por seu turno, são aqueles criminologistas que advogam as idéias humanitárias e libertadoras, 

que na prática convergem para o correicionalismo positivista, em que a abolição da pena se 



 12

transmuda na permuta da ação punitiva pela adoção de tratamentos pedagógicos ou 

terapêuticos informais, que permaneceriam institucionalizados e coercitivos e não meramente 

sociais.   Por fim, sobre os defensores do retributivismo penal, há duas categorias que se 

diferenciam quanto à justificação da pena. De um lado há os que defendem as teorias 

retributivistas absolutas, que são aqueles que justificam a punição como possuidora de um fim 

em si própria, como um castigo, uma reação, uma reparação, uma retribuição do crime, 

justificada pelo seu valor axiológico, como um dever metajurídico, que possui em si mesmo o 

seu fundamento. Esses defensores dividem-se entre aqueles que atribuem um valor moral 

punição e aqueles que atribuem um valor jurídico.  

Podemos afirmar que a justificação da punição no retributivismo absoluto diz respeito 

ao passado, sendo a legitimidade externa da pena apiorística, ou seja, não há sobre ela 

nenhuma finalidade extra punitiva, sendo justo transformar o mal em mal. Tal perspectiva está 

diretamente vinculada ao direito arcaico, que contemplava a vingança de sangue. Este modelo 

da pena está presente na sociedade judaica, sobre a forma da justiça do talião, e mesmo com o 

advento do cristianismo e seu preceito do perdão, ganha força em razão de seu caráter 

religioso, isto é, da vingança, expiação e reequilíbrio entre pena e delito. 

Retributivistas relativistas são aqueles que defendem o utilitarismo, considerando e 

justificando a pena como um meio para a realização de fins utilitários da prevenção de futuros 

delitos. Dividem-se em duas teorias: a da prevenção especial, que atribui o fim preventivo à 

pessoa do delinqüente, e a da prevenção geral, que se atribui a todos os cidadãos. 

 Na sociedade ocidental, encontramos uma considerável quantidade de tipos e modelos 

de aflições legais, indo desde a pena pecuniária à prestação de serviços à comunidade, bem 

como a prisão temporária, a prisão perpétua ou a pena de morte, que é a sanção penal por 

excelência. 



 13

 Tradicionalmente, a pena de morte é vista como a expulsão radical e definitiva de um 

sujeito por um grupo social a que pertence, destruindo-se violentamente a sua identidade, a 

sua dignidade. Nesse contexto, o primeiro problema que se apresenta é relativo à justificação 

da pena, pois de onde vem o direito que possui uma comunidade de condenar seus membros 

desviantes a morte? Tal atitude possuiria um fundamento moral? Há um princípio filosófico 

que fundamente esse direito de matar?   

Outro problema que se apresenta é se a pena deve ou não possuir funções sociais e de 

justificar a sua finalidade, se é que existiria uma finalidade exterior da pena. Neste âmbito, a 

questão é abordada sob dois paradigmas. O primeiro trata da ordem cósmica, em que a 

fundamentação moral ou jurídica da punição está de acordo com a idéia clássica de ordem e 

de harmonia universal. O ato de punir está de acordo com a restauração da harmonia da ordem 

natural estabelecida pelo Criador, que foi violada pelo pecador ao praticar o crime. O 

sofrimento imposto pela punição é uma reparação, uma purificação e uma redenção. É a 

própria vontade de Deus que está na punição. 

O segundo paradigma é o utilitarismo, cujo objetivo principal da punição é isolar 

aquele que se desvia do grupo social, neutralizando a sua periculosidade, sendo apenas 

readmitido de volta ao grupo apenas após ter sido reeducado para a obediência e a disciplina 

social. O sofrimento oriundo da punição possui dupla função: uma, de acordo com a 

retribuição para com os valores e os interesses sociais violados ou colocados em perigo pela 

conduta criminosa, a outra, por sua vez, compreende a pretensão de desenvolver uma função 

corretiva e de dissuassão da prática delituosa. 

Ao falarmos em fundamento moral da pena, tratamos de racionalidade e de 

legitimidade do direito de punir. Neste contexto, Kant nos oferece uma proposta de reflexão 

do direito penal, na condição de defensor de um regime racional da pena. Para o filósofo 

alemão, não se pune visando um fim útil à sociedade ou ao indivíduo; a punição é um desejo 



 14

racional que possui origem a priori em virtude do criminoso desejá-la. É isso o que nos diz a 

Doutrina do Direito. 

 Durante muito tempo, os leitores e comentadores de Kant não deram importância ao 

direito de punir e perdoar. As idéias kantianas, nesse sentido, foram duramente criticadas e 

seu regime racional da pena foi taxado de cruel. Contudo, ao nos determos na leitura dessas 

idéias, deparamos-nos com um problema metafísico, isto é, o problema do sujeito. Para Kant, 

no momento da punição, o condenado se divide em dois sujeitos: um que deseja a punição e o 

outro que deseja a lucratividade oriunda da prática delituosa.  

 Essa dualidade também se evidencia no criminoso que deseja a prática do delito, que 

constitui um “eu empírico”, um habitante do mundo sensível que para satisfazer o seu desejo 

de felicidade, separa-se da virtude, tornando-se, assim, um delinqüente. No entanto, esse 

mesmo homem possui em si uma realidade metafísica, um “sujeito puro”, que é racional e 

virtuoso, que exige que seu erro seja punido. 

 É através da vontade do sujeito puro, que é boa e livre, que o homem, habitante 

simultâneo de duas realidades (mundo transcendental e mundo sensível), obedece ao 

cumprimento do dever, do imperativo categórico, tornando-se um fim em si mesmo. 

Dedicaremos o primeiro capítulo a tecer reflexões sobre a dualidade dos sujeitos e de que 

maneira, através da vontade e do imperativo categórico, os sujeitos atuam na nossa realidade 

sensível. 

 Na filosofia do direito kantiana, a vontade, que deve ser boa e livre, aliada ao 

cumprimento do dever, oriundo da lei moral, levará ao homem a formação da sociedade 

através da saída do estado de natureza e do seu ingresso no estado civil, em que as liberdades 

individuais podem coexistir e serem garantidas pelo direito. 

 No segundo capítulo trataremos da “lei moral”, e de que maneira ela conduz o 

indivíduo ao cumprimento do imperativo categórico, exemplificando como o sujeito puro é 



 15

superior ao “eu empírico”. Para Kant, lei moral e direito não se confundem. A lei moral está 

no foro íntimo de todo indivíduo, já o direito é exterior, dotado de um poder de coerção que 

obriga os súditos de um Estado a obediência dos preceitos legais. As leis, até mesmo as 

penais, são exteriorizações da vontade coletiva dos membros de um Estado.   

No terceiro capítulo, diferenciaremos direito e moral, enfatizando a exterioridade das 

leis e expondo o quanto há da lei moral nas leis de direito e que as leis de direito devem ser a 

expressão da vontade do sujeito puro. 

 È pelo direito que o soberano governa, como representante da vontade coletiva de 

toda sociedade. Cabe ao soberano punir ou perdoar, mas não é ele o elaborador das leis, elas 

são oriundas do poder legislativo e os súditos são seus co-legisladores. Kant sugere o talião 

como medida da punição, para que a lei moral, que está no foro íntimo do indivíduo a ser 

punido, possa render graças a sua consciência, pela execução de uma sentença que conduz a 

um sofrimento redentor, como representante dos que justificam a pena de modo absoluto.  

No quarto capítulo trataremos de como um indivíduo, que é racional, que possui a lei 

moral a priori, pode cometer um mal, tornando-se um criminoso e de que maneira  a lei moral 

está em consonância com o direito ao estabelecer a retribuição como medida de aplicação da 

pena, procurando dignificar toda humanidade na pessoa do criminoso.   

   

  

     

 

 

 

 

 
 



 16

CAPÍTULO 1 - O PROBLEMA DA DUALIDADE DOS SUJEITOS EM KANT 

   

1.1 Definição do sujeito em Kant 

  

Segundo Abbagnano (1982), o termo sujeito nem sempre apresentou o mesmo sentido 

ao longo da história da filosofia, com efeito, é possível identificar, ao menos, dois 

significados fundamentais. O primeiro se refere ao sujeito na terminologia gramatical e ao 

sujeito como tema ou assunto do discurso; o segundo, por sua vez, ao sujeito (ativo) como 

oposto a um simples objeto (passivo), isto é, como capacidade autônoma de ter iniciativas ou 

estabelecer relações. 

De acordo com essa longa tradição filosófica, o sujeito pode ser definido como um dos 

modos da substância. Sujeito vem, neste sentido, de subjectum, e significa um dos três 

princípios envolvidos na mudança de uma coisa em outra: eidos (forma imanente), steresis (o 

que falta a forma de origem e será adquirido com a mudança) e hypokeimenon (o que persiste 

da mudança, o suporte, o solo que ela dá). O sujeito, neste sentido, é predicável, possui 

qualidade e quantidade, pois ele é um objeto real. 

 É somente na modernidade que o homem torna-se sujeito, e isso é um fato filosófico 

inovador. O significado do sujeito especificamente como consciência autônoma ou 

capacidade de iniciativa em geral é iniciado por Kant. De acordo com Abbagnano, o sujeito é, 

para Kant, o “[...] eu penso, a consciência ou autoconsciência que determina e condiciona toda 

a atividade cognitiva” (ABBAGNANO, 1982, p.896). Para Kant, a coisa pensante é que 

determina a relação que constitui o juízo de algo; há um sujeito transcendental dos 

pensamentos. 

Kant faz a passagem da velha para a nova concepção de sujeito. O “eu” ainda é 

predicável, mas ele é “eu penso” na proporção em que determina a união entre sujeito e 



 17

predicado nos juízos (autoconsciência), e este é o novo significado do sujeito. O sujeito não é 

só passível de predicação, é aquele que formula juízos e que estabelece relações.    

Quem age é o sujeito, e o sujeito, para Kant, é o “eu consciente de si”, sendo sujeito 

primeiro do conhecimento e da ação. O sujeito aqui tratado não tem existência substancial, 

pois o sujeito absoluto só possui existência enquanto função lógica, não sendo um ser 

existente empiricamente.  

O “eu”, neste sentido, é uma representação completamente vazia, sendo apenas um 

prefixo, não sendo passível de conhecimento. Neste sentido, nos Prolegômenos, o filósofo, 

sobre o sujeito, afirma: “Já se observou há muito tempo que, em todas as substâncias, o 

sujeito propriamente dito, isto é, o que permanece depois de eliminado todos os acidentes 

(como predicados), por conseguinte, o substancial, nos é desconhecido [...]” (KANT, 1974, p. 

157).  

De acordo com Thouard, “por trás do sujeito que conhece, mas não é conhecido, há, 

assim, lugar para um sujeito que constitui, a partir de si mesmo, o domínio de sua ação, isto é, 

um sujeito que constrói o mundo da liberdade” (THOUARD, 2004, p. 120). 

 Verificamos, portanto, que o sujeito que atua no mundo empírico existe, é uma 

substância. Este sujeito possui liberdade, é dotado de vontade e ocupa o domínio da 

causalidade natural.  Tratamos, assim, de dois sujeitos existentes em todo ser racional: um 

“sujeito puro” que, em seu caráter inteligível, é livre de todas as influências da sensibilidade, 

mas cujos atos possuem efeitos no mundo empírico e que nesse contexto, é dotado de 

vontade, nem sempre boa, constituindo o “eu empírico”. 

Todo homem que é um ser racional é também um ser moral. Todo sujeito possui, na 

esfera do seu pensamento, uma legislação universal a priori (universal e necessária) e não se 

pode furtar de tê-la. A lei moral, que está no sujeito puro, tem origem metafísica. Sobre isso 

Kant afirma na Fundamentação da Metafísica dos Costumes:  



 18

Ora, a lei moral, na sua pureza e autenticidade (e é exatamente isto que mais 
importa na prática), não se deve buscar em nenhuma outra parte senão numa 
filosofia pura, e esta (Metafísica) tem que vir portanto em primeiro lugar, e 
sem ela não pode haver em parte alguma uma Filosofia moral [.. ] (KANT, 
1974,  p. 199).  
 

Esta ligação do homem com a lei moral lhe confere dignidade, fazendo com que ele 

seja um sujeito a priori dotado de respeitabilidade, por ele ser um fim em si mesmo. O 

homem não é, para Kant, uma constatação empírica, mas uma decisão metafísica. O filósofo 

busca firmar o princípio da moralidade nas suas investigações sobre os objetos teóricos e 

morais e, na Fundamentação da Metafísica dos Costumes, ele chega ao seu intento.  

Segundo Soraya Nour, a filosofia moral kantiana [...] “é uma metafísica porque seus 

princípios são a priori, ao contrário de uma filosofia moral empírica, que se funda na 

experiência” (NOUR, 2004, p. 08). Este “a priori” não forma um corpo doutrinário, mas 

constitui fundamento dos princípios de uma doutrina que é “a priori” porque seus princípios 

são apriorísticos. Os princípios “a priori” têm origem na razão, sendo a lei moral um conceito 

universal de origem racional. 

Este sujeito que participa da legislação moral “a priori” possui em si a pura 

representação do dever, a capacidade de agir segundo a representação das leis, além de uma 

boa vontade que é superior a um simples querer_ é uma preocupação com a felicidade de 

todos, com o seu melhoramento pessoal, conduzindo-o a agir de acordo com máximas 

universais e necessárias. O sujeito puro está acima do “eu empírico”, afastado das condições 

contingentes que não são de acordo com a razão e que levam o homem ao erro, ao querer a 

“sua” felicidade, mesmo que este querer o leve ao crime e à desonra.  Afirma Kant:  

[...] a pura representação do dever e em geral da lei moral, que não anda 
misturada com nenhum acréscimo de estímulos empíricos, tem sobre o 
coração humano, por intermédio exclusivo da razão (que só então se dá 
conta de que por si mesma também pode ser prática), uma influência muito 
mais poderosa do que todos os outros móbiles que possam ir buscar ao 
campo empírico, em tal grau que na consciência da sua dignidade, pode-se 
desprezar estes últimos e dominá-los pouco a pouco (KANT,  1974, p. 
216). 
 



 19

O argumento acima exposto demonstra a superioridade do “sujeito puro” sobre as 

contingências encontradas numa vivência empírica. Os princípios encontrados por este sujeito 

são superiores e, por isso, dignos de serem seguidos, pois são representações da pura razão 

prática, devendo ser demonstrados com pureza, isentos de misturas, para que conduzam à 

demonstração da capacidade desta razão. 

  Neste sentido, pode-se afirmar que o sujeito puro é o possuidor de uma vontade 

universal legisladora, que se origina na razão prática pura. A vontade universal não é 

simplesmente submissa à lei, mas é submissa de tal modo que possa ser considerada como 

legisladora em si mesma, pois só assim é que ela pode ser submissa a uma lei em que ela 

mesma é a autora. 

 
 1.2 A vontade boa e livre 

  

A vontade é o dever-ser, a capacidade humana de autodeterminar-se, 

independentemente dos recursos sensíveis. Ela está vinculada à liberdade, a autonomia e a 

espontaneidade. Caygill assevera que [...] “a vontade é considerada a fonte de obrigações que 

desviam a atenção moral das máximas heterônomas e indignas de ações para aquelas que são 

coerentes com a lei moral” (CAYGILL, 2000, p. 318). 

 A vontade humana está vinculada à moral, à questão coativa do cumprimento do 

dever. Quando ela está determinando a capacidade de escolha, não é outra coisa senão a razão 

prática. A vontade determina a escolha através das máximas que se tornam leis universais, 

através do imperativo categórico. Ela está de acordo com a forma de uma legislação universal. 

Sobre isso Kant escreveu:  

Se um ente racional deve representar suas máximas como leis universais 
práticas, então ele somente pode representá-las como princípios que contêm 
o fundamento determinante da vontade não segundo a matéria, mas segundo 
a forma (KANT, 2002, p. 45).  
 



 20

Vontade e capacidade de escolha não se confundem, pois, se a segunda diz respeito ao 

livre-arbítrio, a primeira é a fonte de obrigações que levam em consideração máximas 

universalizáveis. Kant define a vontade como “[...] a faculdade de se determinar a si mesmo a 

agir em conformidade com a representação de certas leis” (KANT, 1974, p. 228). Ela é 

própria dos seres racionais, que são um fim em si mesmos. 

 Só sendo um fim em si mesmos é que os homens podem possuir uma vontade boa, 

pois se estes fossem um meio em lugar de um fim, a vontade seria arbitrária.  A vontade boa é 

irrestritamente boa, porque ela quer ser boa; ela é cumpridora do dever, está determinada pela 

forma universalizável da lei e está de acordo com o imperativo categórico. Para Pascal, esta 

vontade está vinculada ao respeito à lei que ordena cumprir o dever. Ele comenta: 

[...] o homem necessita de um móvel para poder agir; e como nenhuma ação 
procedente de um móvel tirado da sensibilidade merece ser qualificado por 
moral, não resta outro móvel para a ação de quem queira agir por dever 
senão o respeito à lei que lhe ordena cumprir o dever. È pois somente a 
representação da lei, num ser racional, que pode determinar a boa vontade 
(PASCAL, 2005, p.122).  
 

 Esta vontade boa, que concorda com a razão prática, não está apenas submetida à lei_ 

ela é legisladora em si mesma, é uma vontade legisladora universal; não se subordina a um 

interesse qualquer. Antes de tudo, ela é autônoma. 

 Compreendendo-se a vontade autônoma como a faculdade de desejar encontrando a 

razão em si mesma, o homem que age de acordo com a vontade legisladora não somente 

submete a sua ação ao cumprimento de uma lei, mas, sobretudo, a sua própria legislação 

universal, possuindo autonomia de vontade. Para Kant, “A autonomia da vontade é o único 

princípio de todas as leis morais e de todos os deveres conforme a elas [...]” (KANT, 2002, p. 

55). 

O fundamento da vontade livre não está nos fenômenos ou na lei de causalidade que o 

rege, está na forma legislativa. A vontade é totalmente independente das leis que determinam 

os fenômenos: ela é livre, não obedecendo à causalidade. De acordo com Kant, “[...] a forma 



 21

legislativa, na medida em que está contida na máxima, é a única coisa que pode constituir um 

fundamento determinante da vontade” (KANT, 2002, p. 49). 

Kant ainda diz que a vontade possui uma causa determinante, que é o sentimento. Não 

um sentimento qualquer, mas um sentimento que tenha um fim. Esta finalidade não é a 

felicidade pessoal do indivíduo; ela se encontra objetivamente na ação oriunda de uma 

obrigação. O filósofo afirma:  

C’est pouquoi il faut ranger parmi les bavandages sophistiques ces vieux 
refrain qui dit que la première cause de détermination de la volonté est ce 
sentiment, c’est-à-dire um plaisir que nous prenons pour fin, et que par suit 
le bonheur (dont il est um élément) constitue bien fondement de toute 
necessite objective d’action et par suite de toute obligation (KANT, 1990, 
p. 39)1. 
       

 O valor absoluto que a vontade possui por ser uma forma a priori da razão prática, da 

faculdade que legisla imediatamente na faculdade de desejar, conduz ao cumprimento do 

dever na forma de imperativo categórico e possibilita, a todo sujeito, ser um partícipe do reino 

dos fins. 

 

1.3 Da possibilidade do reino dos fins 

 

 Para Kant, todo ser racional é um legislador universal, é um habitante do reino dos 

fins que teria como máxima: “Age segundo máximas de um membro universalmente 

legislador em ordem a um reino dos fins somente possível” (KANT, 1974, p. 237). Essa 

máxima ordena categoricamente. Ela é uma regra da vontade, que torna todos os homens 

dignos de um reino dos fins.  

Kant entende reino como “[...] a ligação sistemática de vários seres nacionais por meio 

de leis comuns” (KANT, 1974, p. 233). Esse reino dos fins existe enquanto possibilidade de 

                                                 
1 Por isso deve-se incluir entre o jargão sofisticado este velho refrão que diz que a primeira causa de 
determinação da vontade é este sentimento, ou seja, um prazer que tomamos [em si mesmo] como finalidade, 
que acompanha a felicidade ( da qual ele é um elemento), constitui o fundamento de toda necessidade objetiva de 
ação e por conseguinte de toda obrigação. 



 22

que os homens ajam de acordo com a lei universal, jamais considerando os outros como meio, 

mas como fim em si mesmos, ligando todo interesse particular dos habitantes desse reino a 

essa legislação universal. 

O sujeito que possui deveres para com toda a humanidade, para com a felicidade de 

todos, é um membro do reino dos fins. Ele é racional, um legislador universal, que pode 

julgar-se a si mesmo e as suas ações. Mas, além de membro do reino dos fins, ele é também 

seu chefe, quando [...]“como legislador, não está submetido à vontade de um outro” (KANT, 

1974, p. 233). Como partícipe do reino dos fins, o homem é um ser racional autônomo, unido 

aos outros homens por meio de leis. 

A possibilidade do reino dos fins está ligada ao conceito de moralidade, que é definida 

por Kant como a “[...] relação de toda ação com a legislação, através da qual somente se torna 

possível o reino dos fins” (KANT, 1974, p. 233). Essa forma de agir de acordo com a 

moralidade está em cada indivíduo, na medida em que, pela vontade, o homem age de acordo 

com  a máxima da moralidade.  

 Segundo Kant, o princípio da máxima da moralidade diz: “nunca praticar uma ação 

senão em acordo com uma máxima que se saiba poder ser uma lei universal, quer dizer, só de 

tal maneira que a vontade pela sua máxima possa considerar a si mesma ao mesmo tempo 

como legisladora universal” (KANT, 1974, p. 233). 

 Kant introduz, no reino dos fins, o conceito de autonomia, que aparece como [...] “a 

faculdade de obedecer apenas à lei dada por si próprio”[...] (NOUR, 2004, p. 10/1). O ser 

racional se submete à lei moral por ser ele mesmo o seu autor. Assim, o sujeito puro se 

transforma numa pessoa, mas não numa pessoa qualquer, e sim naquela que não tem preço, na 

possuidora de dignidade. Na Crítica da Razão Pura (1974), ao tratar de autonomia, Kant 

coloca que o ser racional não se encontra isolado, mas em uma pluralidade oriunda da 

autonomia. 



 23

 A lei moral, que é fruto da vontade legisladora universal de seres racionais, é 

estabelecida como universal, fazendo com que esses seres passem de uma pluralidade para 

uma totalidade, originando o reino dos fins. O reino dos fins é que orienta a construção de 

uma comunidade jurídica, em que existe uma lei universal de liberdade e que funciona como 

princípio de unidade dessa comunidade, unindo os elementos constitutivos de modo 

sistemático pelas leis jurídicas. Sobre a autonomia, Nour comenta: 

A autonomia provoca portanto duas mudanças essenciais no conceito de um 
ser racional: fundamentando a segunda formulação, a autonomia faz de um 
ser racional, que se relaciona consigo próprio dando-se sua própria lei, uma 
pessoa, conferindo-lhe “dignidade”: o ser humano é um fim em si mesmo, e 
não um meio, instrumento para outros fins; além disso, ao implicar o 
conceito de reino dos fins (terceira formulação), a autonomia mostra que o 
ser racional, como pessoa, relaciona-se sistematicamente (por meio de leis) 
com todos os outros seres racionais, também como pessoas. O conceito de 
pessoa fundamenta-se desse modo numa auto-relação que implica, ao 
mesmo tempo, uma relação com o outro. O ser humano, como pessoa, é um 
ser social, membro de uma comunidade sistemática. (NOUR, 2004, p. 12). 
               

É pela forma que Kant vislumbra a autonomia que ele justifica o motivo da existência 

de um mundo público comum. Esse mundo público é fruto da razão e a razão, para Kant, é 

normativa. O caráter essencial da razão em Kant, segundo Lacroix, [...]“não é o conhecimento 

do facto, mas a imposição do direito” (LACROIX,  S/D, p. 16).  

 O direito surge não como resultado de um saber empírico, mas como resultado 

metafísico da vontade pura legislativa do sujeito puro. Este saber do sujeito puro é derivado 

do intelecto puro e da razão pura; é um saber filosófico puro. O sujeito puro é, então, 

inteligível, quando a sua ação, é considerada como uma coisa em si, mas seus efeitos ocorrem 

enquanto fenômeno do mundo sensível e é, enquanto fenômeno do mundo sensível, que o “eu 

empírico” surge. 

 

 

 

 



 24

1.4 A existência de dois sujeitos em um só indivíduo  

 

No próprio homem, o inteligível e o fenomenal se encontram. Kant assevera: “O 

homem, com efeito, afetado por tantas inclinações, é na verdade capaz de conceber a idéia de 

uma razão pura prática, mas não é tão facilmente dotado da força necessária para tornar eficaz 

in concreto no seu comportamento” (KANT, 1974, p.199). A força necessária falta quando o 

homem leva em consideração os seus próprios interesses, quando ele “esquece” que é um 

participante do reino dos fins.  

Em si mesmo, como coisa em si, o homem não pode se conhecer; mas na condição de 

fenômeno ele o pode. Dessa constatação, Kant distingue o mundo em mundo sensível (dos 

fenômenos) e inteligível (das coisas em si), sabendo que o homem é habitante desses dois 

mundos como “eu empírico” e “sujeito puro”. Sobre o sujeito nesses dois mundos, Kant 

comenta:  

Nem a si mesmo e conforme o conhecimento que de si próprio tem por 
sentido íntimo pode o homem conhecer-se tal como ele é em si. Pois, visto 
ele não se criar a si mesmo, por assim dizer, e não ter de si um conceito a 
priori mas sim um conceito recebido empiricamente,  é natural que ele só 
possa também tomar conhecimento de si pelo seu sentido íntimo e 
conseqüentemente só pelo fenômeno de sua natureza e pelo modo como a 
sua consciência é afetada,enquanto tem que admitir necessariamente, para 
além dessa constituição do seu próprio sujeito composta de meros 
fenômenos, uma outra coisa ainda que lhe está na base, a saber, o seu Eu tal 
como ele seja constituído em si, e contar-se, relativamente à mera percepção 
e receptividade das sensações, entre o mundo sensível, mas pelo que respeita 
àquilo que possa ser pura atividade (aquilo que chega à consciência, não por 
afecção dos sentidos, mas imediatamente) contar-se no mundo intelectual, 
que aliás nada mais sabe (KANT, 1974, p. 247)  
  

Para o conhecimento de si e do exterior a si, o homem usa a razão, que ultrapassa as 

fronteiras do entendimento, pois este só é afetado pelos sentidos, enquanto que a razão 

estabelece a distinção entre o mundo sensível e o mundo inteligível. O homem deve, segundo 

Kant, considerar-se a si mesmo como inteligência, e essa consideração o afasta das forças 



 25

inferiores da sensibilidade, colocando-o como habitante do mundo inteligível, na qualidade de 

“sujeito puro”. 

Como habitante do mundo sensível, o homem pode menosprezar o seu lado inteligível, 

mas mesmo nesse momento, em que a consciência é camuflada para que os interesses 

pessoais e constatações empíricas ocorram, o “sujeito puro” não deixa de existir; ele é 

menosprezado pelo “eu empírico” e só aguarda a oportunidade de surgir.     

O “eu empírico” é afetado pelos interesses do sensível. Ele deseja o que lhe é 

agradável, possui vontade, mas essa vontade não é boa; as suas máximas servem apenas para 

a sua sensibilidade e não como princípios de razão de validade universal. O “eu empírico” 

deseja ser feliz, por isso, é imprudente e não percebe, ou não deseja perceber, que [...] “a 

felicidade não é um ideal da razão, mas da imaginação, que assenta somente em princípios 

empíricos dos quais é vão esperar que determinem uma conduta necessária para alcançar a 

totalidade de uma série de conseqüências de fato infinitas” (KANT, 1974, p. 222). 

O “eu empírico” troca o imperativo categórico pelos princípios de vontade, que não 

são leis e podem ser modificados a qualquer momento, sendo considerados em si como 

contingentes. Os princípios da vontade são heterônomos e jamais podem ser universais, pois 

podem ser modificados de acordo com a mudança do objeto do querer e com o modo de 

proceder, carecendo de fundamento de moralidade. 

  Se há ausência de moralidade e de lei moral, há a possibilidade do mal nas ações 

humanas. Deleuze comenta: “Kant sustentará sempre que o mal mantém uma certa relação 

com a sensibilidade[...]” (DELEUZE, 1976, p. 49). Contudo, para Deleuze, se a lei moral é de 

existência inteligível, ela encerra em si mesma um princípio determinante de todos os seres 

racionais e, mesmo existindo a possibilidade do mal, ele está baseado no caráter inteligível do 

homem, podendo o mesmo, pelo uso do seu livre-arbítrio optar pelo mal, isto é, contra a lei 

moral. Quando agimos contra a lei moral, para Deleuze, deixamos de ser sujeitos, pois 



 26

deixamos de ser legisladores da lei moral e a permutamos por leis da sensibilidade que 

passam a nos determinar. 

O homem que troca à lei moral pelas leis da sensibilidade é moralmente mal. Ele não 

se preocupa com a felicidade de todos e muito menos com o seu dever de ser melhor, apesar 

de poder sê-lo; ele passa do estado de inocência para a maldade. Esse homem que se deixa 

dominar pelo seu “eu empírico” é desleal consigo mesmo, pois vive a se enganar. Sobre isso 

Kant escreveu na Religião dentro dos Limites da Simples Razão:  

Esta deslealdade de enganar-se a si próprio e que nos impede de estabelecer 
em nós uma intenção moral desenvolve-se exteriormente também para a 
falsidade e engano dos outros; o que, se não deve ser denominado maldade, 
merece pelo menos ser chamado de baixeza, e está na maldade radical da 
natureza humana que (ao fazer um julgamento moral concernente à opinião 
que se deve fazer de um homem, torna a imputabilidade interior e exterior 
totalmente incerta) constitui a mancha podre de nossa espécie, que, enquanto 
não for trazida à tona, impede o germe do bem de se desenvolver, coisa que 
decerto faria (KANT, 1974,  p. 380). 
 

O “eu empírico” engana a si mesmo, mas nem sempre procura a violação da lei. 

Muitas vezes age com perfídia e, muitas vezes, busca justificativa legal para as suas ações, 

porém nunca morais. É por isso que Kant coloca o dever em consonância com a máxima 

(imperativo categórico) e não com a lei. Um coração humano voltado para o mal é um 

coração pervertido, que possui máximas que vão de encontro à moral, à adoção de boas 

máximas que pudessem ser universalizáveis, extirpando o mal das ações humanas. 

O homem que age no mal subordina a lei moral ao seu amor-próprio, fazendo com que 

a lei moral se subordine aos seus interesses. Esse homem, que é inteiramente voltado para os 

interesses do seu “eu empírico”, é moralmente mal. Sobre a origem do mal no homem, Kant 

afirma: “O mal só pode ter a sua origem no moralmente mau [...]” (KANT, 1974, p. 383). 

Esse mal moral está na supremacia da vontade sobre a razão, problema já tratado 

anteriormente por Santo Agostinho, nas Confissões. 

 Para Kant, o homem age no mal porque quer; essa é a sua vontade, aí estão os seus 

interesses. O homem é propenso ao mal, defende Kant, em sua tese sobre o mal radical; 



 27

contudo ele não está fadado ao mal. A natureza humana pode ser frágil, mas não é diabólica; 

no comentário de Caygill sobre o mal em Kant, ela “[...] carece de solidez para seguir 

princípios e de suficiente capacidade de discriminação para distinguir entre incentivos” 

(CAYGILL, 2001, p. 223). Essa fragilidade humana está relacionada ao conflito existente 

entre a vontade relacionada ao simples querer e a boa vontade relacionada ao cumprimento do 

dever. 

O homem que é mal por seu arbítrio, por livre disposição de vontade como resultado 

da sua liberdade, pode voltar-se para o bem. Malgrado a queda do sujeito puro nos interesses 

do “eu empírico”, é possível a sua volta aos mandamentos da razão, pela permuta dos 

interesses da natureza sensorial pelos da lei moral. O mal em Kant não constitui uma privação 

do bem, mas um defeito humano proveniente da fragilidade de sua natureza, que é 

perfeitamente possível ser superado. Kant afirma:  

Mas que alguém se torne um homem, não só legalmente, mas moralmente 
bom (agradável a Deus), isto é, virtuoso segundo o caráter inteligível (virtus 
noumenon), por conseqüência um homem que, quando conhece algo como 
dever, não necessita de outro motivo que esta representação do próprio 
dever, isto não será resultado de uma reforma sucessiva, enquanto 
permanecer impuro o fundamento das máximas, mas unicamente de uma 
revolução na intenção do homem (uma passagem para a máxima da 
santidade) e ele não pode tornar-se um novo homem senão por uma espécie 
de renascimento, como que por uma nova criação [...] e transformação do 
coração (KANT, 1974, p. 386). 
 

Portanto, os seres humanos, que são racionais e morais, têm sempre a possibilidade de 

superar o seu arbítrio vinculado a esse mundo sensível. Não há um sistema determinista que 

nos coloque como irremediavelmente ligados ao mal, pois, se isso existisse, poderia também 

haver um sistema que nos ligasse irremediavelmente à lei moral, sem respeito algum pela 

nossa liberdade. 

 A lei moral, no entanto, não é empírica; é, antes de tudo, transcendental, oriunda da 

razão pura. Demonstramos aqui a questão da dualidade dos sujeitos e a supremacia do sujeito 

puro sobre o “eu empírico”. Contudo, verificamos que, mesmo existindo essa supremacia, as 



 28

fragilidades humanas presentes no “eu empírico” se manifestam e tentam turbar a lei moral 

presente em todos os homens. Aproveitando-se desse engodo, é que o homem comete um 

crime.             

O homem age no bem ou no mal porque é livre. A liberdade está na sua vontade, na 

sua capacidade racional de escolha entre a sua felicidade e a felicidade alheia. Enquanto ser 

autônomo, o homem que dá supremacia ao seu “sujeito puro” troca a possibilidade da 

felicidade própria pela adequação de suas ações à dignidade que ele necessita ter, pois ele é o 

sujeito da lei moral. Kant afirma: 

A lei moral é santa (inviolável). O homem é deveras bastante ímpio, mas a 
humanidade em sua pessoa tem que ser santa. Em toda criação tudo o que se 
queria e sobre o que se exerça algum poder também pode ser usado 
simplesmente como meio; somente o homem, e com ele cada criatura 
racional, é um fim em si mesmo. Ou seja, ele é o sujeito da lei moral, que é 
santa em virtude da autonomia da sua liberdade. Por causa dela justamente 
toda vontade, mesmo a vontade própria de cada pessoa voltada para si 
mesma, é limitada à condição da concordância com a autonomia[...] 
(KANT, 2002, p. 142) 
 

O homem é autônomo para optar entre errar ou agir de acordo com a razão prática, 

tornando-se um “sujeito puro”, de ações dignas. A dignidade nas ações está no fato de que o 

sujeito que imprime honra a sua personalidade, desperta respeito nos seus pares, pois 

exemplifica em suas ações o modo como se deve agir, usando a sua liberdade enquanto 

autonomia para ter vontade boa, executando máximas que podem ser universais. 

A autonomia está na vontade que é boa e livre, conduzindo a agir com racionalidade, 

isenta de qualquer interesse pessoal, de acordo com a razão prática pura e com o imperativo 

categórico. Enquanto ser autônomo, o homem legisla para si mesmo, outorgando-se uma lei 

universal que está em todos os seres racionais. Todo ser racional é livre; é autônomo. Essa 

liberdade está no fato de se agir respeitando o dever, de acordo com a vontade livre e boa. 

 

 

 



 29

1.5 Liberdade, autonomia e heteronomia 

 

Ao tratar da vontade, da autonomia, do cumprimento do dever, em Kant, 

inevitavelmente trata também de liberdade. A liberdade é um conceito essencial na filosofia 

kantiana, tratada tanto na filosofia pura como na prática. Ela está ligada à terceira antinomia 

da razão pura, à autonomia, à lei, à razão e à vontade. 

Segundo Caygill, a liberdade tem duas qualidades significativas e afins, que estão 

presentes, em Kant, tanto na Crítica da Razão Pura (1974), como na Crítica da Razão Prática 

(2002): “a liberdade envolve independência de qualquer forma de dependência – liberdade de 

- e o poder do sujeito de legislar para si – liberdade para” (CAYGILL, 2000, p. 216). Para 

Kant, os homens só são filosoficamente iguais porque são livres, graças à ordem da razão. 

Na primeira crítica, Kant trata liberdade como espontaneidade e, na segunda, como 

autonomia que contrasta com a heteronomia. Na Crítica da Razão Pura (1974), Kant refere-se 

à liberdade na terceira antinomia e no problema da causalidade natural e livre.  Kant não 

consegue, nessa crítica, provar a existência da liberdade, mas identifica o sentido cosmológico 

da liberdade como “a faculdade de iniciar por si um estado” (CAYGILL, 2000, p. 216). 

A liberdade seria criada pela razão que gera uma idéia de espontaneidade que pudesse 

agir por si mesma sem ter outra causa que a determinasse. Sobre a idéia da liberdade como 

espontaneidade, Kant esclarece: “[...] a idéia de liberdade, como uma forma de 

espontaneidade, não era uma carência mas, no que concerne a sua possibilidade, uma 

proposição fundamental analítica da razão especulativa pura” (KANT, 2002, p. 78). 

 A liberdade, enquanto espontaneidade, concede-se leis de síntese, mas é restringida 

pela receptividade, pois, sem ela, não se pode produzir conhecimento. Dessa forma, a 

produção de conhecimento espontânea, aqui tratada como liberdade, só ocorre quando há algo 

presente na sensibilidade que precisa ser sintetizado. 



 30

A liberdade não está, portanto, relacionada as leis da natureza, como os fenômenos 

naturais, que estão ligados a condições espaço-temporais, os quais por uma vez se relacionam 

a uma lei de causalidade natural. Ela está relacionada, como vimos, à razão. Kant escreve: 

Ora, a liberdade é uma mera idéia cuja realidade objetiva não pode ser de 
modo algum exposta segundo leis naturais e, portanto, em nenhuma 
experiência também, que, por conseqüência, uma vez que nunca pode se lhe 
pode supor um exemplo por nenhuma analogia, nunca pode ser concebida 
nem sequer conhecida (KANT, 1974, p. 253).  
 

 Deleuze define a liberdade em Kant como: “[...] um poder de começar de si mesma 

um estado, cuja causalidade não entra por sua vez (como na lei natural) sob uma outra causa 

que a determina no tempo” (DELEUZE, 1976, p. 47). O conceito de liberdade não se 

relacionaria com o fenômeno, mas com a coisa em si. 

A coisa em si deve ser pensada como livre, pois, assim como a liberdade, não pode ser 

conhecida, mas deve ser pensada. A coisa em si possui entendimento e inteligência, os 

fenômenos que a ela correspondem são dotados de faculdades ativas e espontâneas que não se 

reduzem à sensibilidade, mas se aliam à inteligência. 

Enquanto inteligência, o homem pensa que é um ser de um mundo supra-sensível, não 

subordinado à causalidade natural. Ele é, então, livre. A idéia da liberdade, que é uma idéia da 

razão, é privilegiada em relação a outras idéias, porque ela pode ser determinada 

praticamente; só a liberdade dá à coisa em si o sentido ou o fato que a permite fazer parte do 

mundo inteligível. 

Kant tematiza a liberdade em si mesma e no homem-liberdade. O método de estudo e 

compreensão da liberdade kantiana não seria outro que não o próprio método de liberdade; 

ela, em momento algum, será explicitada, pois a razão teórica não conhecerá a sua própria 

liberdade. 

 Para Heck, “o formalismo kantiano desautoriza apioristicamente qualquer método 

com pretensão de provar a liberdade como já realizada naquilo que o processo civilizatório 

estatuiu como sendo o homem, o humano ou a cultura” (HECK, 1979, p. 16). 



 31

Para Kant, os homens estão condenados a ser livres porque são seres racionais e a 

razão os convence que essa é a melhor das condenações. Não há, portanto, nenhum 

conhecimento metodológico do que seja a liberdade. O homem, enquanto noumeno, é livre; o 

status que nele a liberdade ocupa é similar àquele ocupado pela razão. 

Kant, na Crítica da Razão Pura (1974) diz que a liberdade surge na experiência da 

liberdade e isso não configura exatamente uma demonstração, pois não se pode demonstrar 

empiricamente aquilo que é subjetivo, que está ao nível do ser. A liberdade é uma propriedade 

mental do homem. 

A liberdade kantiana existe. Não pode ser conceituada, não pode ser compreendida, 

não é passível de discussão; ela existe e é soberana, tornando a razão inegociável. Seria como 

o em si da razão pois não existem razões, para Kant, de se questionar a liberdade. 

Não há objeções possíveis contra a liberdade, como também não se demonstra a sua 

existência; ela é um próprio problema da razão. A liberdade vai existir como condição prática 

da razão, haja vista não se saber como poder garantir a sua existência. Pode-se dizer, portanto, 

que a liberdade é a teoria da razão, pois é nela que se decide o que é uma prática racional. 

Kant afirma que há uma liberdade inteligível, que é própria da autonomia da vontade 

essa seria uma liberdade prática. O conceito de liberdade seria então a chave para explicar a 

autonomia da vontade. Na Fundamentação da Metafísica dos Costumes, Kant conceitua a 

vontade, quando trata de liberdade como “[...]uma espécie de causalidade  dos seres vivos, 

enquanto racionais e liberdade seria a propriedade desta causalidade, pela qual ela pode ser 

eficiente, independente de causas estranhas que a determinem [...]” (KANT, 1974, p. 243). A 

liberdade aqui é conceituada negativamente, não se podendo, através dela, conhecer a sua 

essência. 

Desse conceito, todavia, brota outro que é positivo. Sabe-se que a liberdade não está 

ligada a uma causalidade natural, mas isso não a impede de ter ligação com outro tipo de 



 32

causalidade, que existe de acordo com leis imutáveis. A liberdade seria então diretamente 

relacionada com a vontade livre, que é tão somente a vontade submetida às leis morais. 

Para Kant, não se pode compreender a metafísica dos costumes sem compreender a 

liberdade na sua forma prática. O filósofo afirma: 

O conceito de liberdade é um conceito racional puro e que por isto mesmo é 
transcendente para a filosofia teórica, ou seja, é um conceito tal que nenhum 
exemplo que corresponda a ele pode ser dado em nenhuma experiência 
possível, e de cujo o objeto não podemos obter qualquer conhecimento 
teórico: o conceito de liberdade não pode ter validade como princípio 
constitutivo da razão especulativa, mas unicamente como princípio 
regulador desta e, em verdade, meramente negativo. Mas no uso prático da 
razão o conceito de liberdade prova a sua realidade através de princípios 
práticos, que são leis de uma causalidade da razão pura para determinação da 
escolha, independentemente de quaisquer condições empíricas (da 
sensibilidade em geral) e revelam uma vontade pura em nós, na qual 
conceitos e leis morais têm sua fonte (KANT, 2003, p.64). 
 

É nesse conceito positivo da liberdade que está baseada a lei moral. O conceito 

positivo da liberdade também contempla o fato da vontade ser lei para si mesma, pois ela é 

livre. A vontade livre e autônoma, aqui obedece, motivada pela razão, à lei universal. Vontade 

livre e vontade obediente à moralidade são a mesma coisa. 

Thouard, ao comentar a liberdade em Kant, diz que ela não surge na experiência, mas 

necessita de uma via formal, oriunda de uma vontade racional que impõe a si mesma, sendo 

esta um fundamento último da liberdade. Para ele, o “[...] fundamento último da liberdade é a 

lei da razão prática: a lei moral, Kant diz que ela é um método [...] para conhecer a liberdade e 

que, inversamente, a liberdade é como um conteúdo [...] da lei moral” (THOUARD,2004, 

p.121). A liberdade seria algo que se faz acontecer.  

Para Kant, não se deve atribuir à liberdade somente à vontade, ela deve ser estendida a 

todos os seres racionais. O filósofo afirma que é livre 

[...]Todo o ser que não pode agir senão sob a idéia da liberdade é, por isso 
mesmo, em sentido prático, verdadeiramente livre, quer dizer, para ele 
valem todas as leis que estão inseparavelmente ligadas à liberdade, 
exatamente como se a sua vontade fosse definida como livre em si mesma e 
de modo válido na filosofia teórica (KANT, 1974, p. 244). 
 



 33

Todo ser racional só pode agir sob uma idéia de liberdade. A vontade livre como 

resultante da razão prática é considerada, para Kant, como resultado de uma idéia de 

liberdade, sendo preciso atribuir a essa vontade um sentido prático. A importância desse modo 

de compreender a liberdade e a vontade é que determina o que vem a ser autonomia. Kant diz 

que: “[...] liberdade e a própria legislação da vontade são ambas autonomia [...]” (KANT, 

1974, p. 246). 

 Walker comenta que, para Kant, “a autonomia é fundamental, porque a idéia de 

autonomia é a idéia de um imperativo racional querido por motivos puramente racionais” 

(WALKER, 1999, p. 43). Para Walker, o que Kant almeja é defender a idéia de vontade livre, 

que possibilitaria a ação moral. O crítico afirma que a autonomia exige vontade livre, mas não 

pode ser idêntica a ela. Pela autonomia, nós podemos fazer escolhas certas ou erradas; já pela 

vontade livre, as nossas ações estão de acordo com o imperativo moral. 

 Kant também trata a liberdade como uma “[...]independência das causas 

determinantes do mundo sensível (independência que a razão tem sempre que atribuir-se) 

[...]” (KANT, 1974, p. 248). Essa forma de tratar a liberdade remete à autonomia e ao 

princípio universal de moralidade. A liberdade passa à autonomia e essa, à lei moral. 

A autonomia, em Kant, é uma releitura da autonomia religiosa de Lutero, que visava a 

liberdade da dependência de algo. A liberdade kantiana, como autonomia, está na autonomia 

moral. Uma lei moral autônoma reside na vontade que deseja fazer lei para si mesma. 

 Para Kant, não há direitos inatos, exceto a liberdade enquanto autonomia e o direito 

inalienável à sua realização, pois é pela autonomia que o homem pode ter vontade e dar lei a 

si mesmo. De acordo com Galeffi, “Todo o resto poderá ser adquirido somente sobre a base, e 

por intermédio dessa liberdade” (GALEFFI, 1986, p. 195).  

A autonomia, segundo Rohden afirma na introdução à Crítica da Razão Pura, é a base 

da ética kantiana, quando afirma: “[...] a ética de Kant não pode ter outra base que não a 



 34

autonomia, demonstrada na crítica da razão prática a partir de um factum da razão” (KANT, 

2002, p. 14). É neste sentido que Kant só admite ter provado a existência da liberdade na 

Crítica da Razão Prática. Para Rabenhorst: “Nesta obra, o filósofo alemão parte da idéia de 

que o homem, enquanto ser racional, tem consciência de está moralmente obrigado pela lei 

moral imperativa” (RABENHORST, 2003,p. 19). 

No prefácio a Crítica da Razão Prática, Kant escreveu: 

Ora, o conceito de liberdade, na medida em que sua realidade é provada por 
uma lei apdíctica da razão prática, constitui o fecho da abóbada de todo o 
edifício de um sistema da razão pura, mesmo da razão especulativa, e de 
todos os demais conceitos (os de Deus e de imortalidade) que permanecem 
sem sustentação nesta <última> como simples idéias, seguem-se agora a ele 
e obtêm com ele e através dele consistência e realidade objetiva, isto é, a 
possibilidade dos mesmos é provada pelo fato de que a liberdade 
efetivamente existe, pois esta idéia manifesta-se pela lei moral (KANT, 
2002, p. 04).  
   

Compreende-se então que a liberdade existe e é a condição da lei moral, já a 

autonomia está no caráter da vontade pura, na medida em que esta não pode ser determinada, 

a não ser em função da sua própria essência. É um atributo da razão pura e se revela de modo 

prático quando, pela vontade, o homem se autolegisla, estando obrigado pela lei moral a agir 

de acordo com o imperativo de moralidade. 

  

1.5.1 Diferença entre autonomia e heteronomia  

 

Kant identificou, na sua filosofia, princípios autônomos e heterônomos, 

desenvolvendo a sua filosofia moral, baseada em um princípio autônomo da autolegislação. 

Na Fundamentação a Metafísica dos Costumes (1974), Kant distinguirá autonomia e 

heteronomia e essa distinção permanece em toda a filosofia moral kantiana. 

Para Kant, todos os seus antecessores que procuraram submeter a vontade a uma 

legislação universal falharam, como a escola wolffiana e a teoria britânica, que propuseram 

idéias taxadas de perfeccionistas e radicais do senso moral; os pietistas, que tudo submetiam à 



 35

vontade divina e Montaigne, que atribuiu demasiada importância ao costume nas ações 

humanas. Todos eles cometeram a falha de subordinar a vontade a princípios heterônomos. 

A vontade autônoma é aquela que dá a si mesma a sua lei, enquanto que a vontade 

heterônoma é aquela que a lei é dada por um objeto que se relaciona com a vontade e, neste 

caso, a vontade se relaciona com princípios heterônomos. Sobre essa diferença, Kant 

comenta: 

Via-se o homem ligado a leis pelo seu dever, mas não vinha à idéia de 
ninguém que ele estava sujeito só à sua própria legislação, embora essa 
legislação seja universal, e que ele estava somente obrigado a agir conforme 
a própria vontade, mas que, segundo o fim natural, essa vontade era 
legisladora universal. Porque, se nos limitávamos a conceber o homem como 
submetido a uma lei (qualquer que ela fosse), essa lei devia ter em si 
qualquer interesse que o estimulasse ou constrangesse, uma vez que, como 
lei, ela não emanava da sua vontade, mas sim que a vontade era legalmente 
obrigada por qualquer outra coisa a agir de certa maneira. Em virtude dessa 
conseqüência inevitável, porém, todo o trabalho para encontrar um princípio 
supremo do dever era irremediavelmente perdido; pois o que se obtinha não 
era nunca o dever, mas sim a necessidade da ação partindo de um 
determinado interesse, interesse esse que ora podia ser próprio, ora alheio. 
Mas então o imperativo tinha que resultar sempre condicionado e não podia 
servir sempre como mandamento moral. Chamarei, pois, a este princípio, 
princípio da Autonomia da vontade, por oposição a qualquer outro que por 
isso atribuo à Heteronomia (KANT, 1974, p. 232/3). 
 

A vontade heterônoma se baseia em sentimento, seja físico ou moral e estando 

concorde com o princípio da felicidade. Já a vontade autônoma relaciona-se com o princípio 

racional da perfeição como efeito da nossa vontade ou de uma perfeição independente de nós 

(como a de Deus), sendo esta causa determinante da nossa vontade. 

A vontade autônoma é o princípio supremo da moralidade, ela independe dos objetos 

do querer, mas está de acordo com o querer mesmo, enquanto lei universal. Kant afirma que o 

“[...] princípio da autonomia é o único princípio da moral” (KANT, 1974, p. 238), pois nele 

está o imperativo categórico que tem poder de mando igual ao da autonomia.  

Pode-se então afirmar que enquanto a autonomia está ligada ao imperativo categórico, 

a heteronomia está ligada ao imperativo hipotético, encontrando-se vinculada aos objetos da 

vontade. O imperativo categórico da autonomia comanda só a si mesmo; ele só pode estar 



 36

presente onde há vontade livre. Isto significa que a vontade deve querer a sua própria 

autonomia, para dar leis a si mesma. 

Caygill diz que “essa liberdade é “inteligível”, quer dizer, “independente de qualquer 

determinação por causas alheias”, e formal/universal na medida em que não está em qualquer 

relação com um objeto” (CAYGILL, 2000, p. 42). Kant faz uma purificação da vontade 

autônoma de qualquer influência externa. 

Na qualidade de sujeito dual, o homem pode, segundo Kant, considerar-se a si mesmo 

sob dois pontos de vista pelo modo como utiliza sua força e excuta as suas ações: “[...] o 

primeiro enquanto pertence ao mundo sensível, sob suas leis naturais (heteronomia); o 

segundo, como pertencente ao mundo inteligível, sob leis que, independentemente da 

natureza, não são empíricas, mas fundadas somente na razão” (KANT, 1974, p. 248).  

O homem é um ser racional, que pertence ao mundo inteligível como “sujeito puro”: 

ele apenas se submete a uma causalidade decorrente da sua própria vontade, que é livre e 

autônoma, não a uma causalidade natural, própria do mundo sensível e, conseqüentemente da 

heteronomia. A autonomia está irremediavelmente ligada à lei moral, pois, segundo Kant, há 

uma passagem da liberdade à autonomia e desta à lei moral.    

Se a lei moral fosse subordinada a princípios heterônomos, ela só teria validade de 

acordo com os interesses que tivesse que obedecer. Seria o mesmo que subordinar a razão à 

sensibilidade, tolhendo-a de ser uma razão prática legislativa. A heteronomia só pode ser uma 

fonte de princípios ilegítimos da moralidade. 

Enquanto a autonomia está de acordo com o imperativo de moralidade, a heteronomia, 

por se distanciar desse, está de acordo com princípios que, sendo empíricos ou racionais, não 

servem ou são condenáveis para fundar leis morais. Os princípios empíricos da heteronomia 

estão de acordo com o princípio da felicidade. Segundo Kant, “[...] nunca servem para sobre 

eles fundar leis morais” (KANT, 1974, p. 239). 



 37

Os princípios empíricos são carentes de universalidade e, muitas vezes, baseados na 

felicidade própria, sendo, por isso mais condenáveis. Kant condena este princípio por afirmar 

que ele  

[...]atribui a moralidade móbiles que antes a minam e destroem toda a sua 
sublimidade, juntando na mesma classe os motivos que levam a virtude  e os 
que levam ao vício, e ensinando somente a fazer o melhor cálculo, mas 
apagando totalmente a diferença específica entre virtude e vício (KANT, 
1974, p. 24). 
 

Aqueles que se baseiam no princípio empírico da felicidade própria desejam apenas a 

satisfação dos seus interesses. Entre os princípios racionais heterônomos, é preferível, 

segundo Kant, o ontológico da perfeição, pois este, apesar de ser vazio e indeterminado, é 

superior ao teológico, que coloca toda perfeição em Deus, fazendo toda moralidade derivar da 

vontade divina.     

Os princípios heterônomos não conduzem a moralidade por serem falhos em seus fins. 

Os imperativos que provêm desses princípios são condicionados, não podendo mandar 

moralmente, ou seja, categoricamente. Pois os seus objetos é que determinam o querer em 

geral, não podendo a vontade determinar-se imediatamente a si mesma.  

Para Bobbio, “Todos os sistemas morais tradicionais que colocaram como fim da 

vontade humana ou a perfeição ou a felicidade, ou qualquer outro bem, são ilegítimos: não 

entenderam o caráter profundo e autêntico da moralidade” (BOBBIO, 1997, p. 65)  

Quando ocorre heteronomia da vontade, na ação se diz: “[...] devo fazer tal coisa, 

porque quero uma tal outra” (KANT, 1974, p. 241). A inclinação da vontade do sujeito que 

pratica a ação está de acordo com a sua sensibilidade e não com a moralidade; ele obedece a 

sua natureza, que torna-se uma lei contingente e imprópria como regra prática. 

Para Kant, a vontade boa e autônoma é aquela que contém a forma do querer em geral. 

O que Kant quer dizer é que “a aptidão da máxima de toda a boa vontade de se transformar 

em si mesma em lei universal é a única lei que a si mesma se impõe à vontade de todo ser 



 38

racional, sem subpor qualquer impulso ou interesse como fundamento” (KANT, 1974, p. 

241/2). 

Segundo Kant, o conceito de moralidade está inevitavelmente ligado ao de autonomia, 

sendo a autonomia a sua base. A moralidade não é, para o filósofo, uma ilusão, mas existe 

como integrante da razão prática pura. Aqui se encontra, para o filósofo, todo limite da 

investigação moral.  

Enquanto possuidores de autonomia de vontade, os homens são conscientes do 

princípio de moralidade. São, portanto, livres. Para Walker “Nós simplesmente somos 

cônscios das exigências da moralidade; e isso mesmo nos mostra que somos confiados à 

realidade da liberdade” (WALKER, 1999, p. 54). 

O homem livre, consciente da lei moral, é aquele que é capaz de legislar. Ele sabe que 

é possuidor de uma razão que, na sua forma prática, coloca-o como membro de um reino dos 

fins, que age de acordo com o imperativo categórico. É esse legislador que produz a 

exteriorização da lei moral, que se preocupa em tratar o direito como justiça e esta como 

expressão da liberdade. Ele é o “sujeito puro” e, como tal, é superior às exigências do “eu 

empírico”: é a personificação da honra e da dignidade. 

 

1.6 A superioridade do sujeito puro em relação ao eu empírico 

 

Existe, para Kant, no interior de todo indivíduo, uma dualidade de sujeitos, onde um 

habita o seu lado sensível, sendo afetado pela causalidade natural, e outro o seu lado 

inteligível, em que ele é inteligência. Esta dualidade está relacionada à consciência de que o 

homem tem de si. Para Kant: 

Pois que uma coisa na ordem dos fenômenos (como pertencente ao mundo 
sensível) esteja submetida a certas leis, de que essa mesma coisa, como coisa 
ou ser em si, é independente, isso não contém a menor contradição; mas que 
o homem tenha que representar-se e pensar a si mesmo desta maneira dupla, 
isso funda-se, para o primeiro caso, na consciência de si mesmo como objeto 



 39

afetado pelos sentidos, para o segundo na consciência de si mesmo como 
inteligência, quer dizer, como ser independente, no uso da razão, de 
impressões sensíveis (portanto como pertencente ao mundo inteligível) 
(KANT, 1974, p. 252). 
 

Não é possível ao homem deixar de ser um ser de razão. Mesmo afetado pelo sensível, 

mesmo desejando a felicidade própria em detrimento dos demais, esse homem conserva em si 

a lei moral, sabe como agir corretamente de acordo com o princípio da moralidade e o 

imperativo categórico. Ele não pode negar a razão pura prática, o que não significa refletir 

isso em suas ações. Segundo Kant: “O homem, com efeito, afetado por tantas inclinações, é 

na verdade capaz de conceber a idéia de uma razão pura prática, mas não é tão facilmente 

dotado da força necessária para tornar eficaz in concreto no seu comportamento” (KANT, 

1974, p. 199). 

Aquele que se desvia do cumprimento do dever, que dá vazão ao seu “eu empírico” 

possui uma vida desonrada. Em contrapartida, o “sujeito puro” vive de forma a honrar a si 

mesmo e a toda humanidade que nele reside, vive para dignificar a sua personalidade. 

Por agir de acordo com a razão prática pura, o homem, enquanto “sujeito puro”, torna 

sublime a sua própria existência supra-sensível, não negando a sua natureza sensível, mas 

sabendo respeitar a sua destinação superior. Esse homem que age por dever e honra 

menospreza os seus interesses pessoais, vivendo porque é cumpridor dos seus deveres e não 

por gostar de viver. Sobre o homem honrado, Kant diz: 

Um homem honrado, na máxima desgraça da vida, que ele teria podido 
evitar desde que não se importasse com o dever, não mantém ainda a 
consciência de que ele, não obstante preservou e honrou em sua pessoa a 
dignidade da humanidade, que ele não tem de envergonhar-se ante de si 
mesmo nem tem razão para temer o escrutínio interno do auto-exame? Este 
consolo não é felicidade e tampouco a mínima parte dela. Pois ninguém 
desejará a ocasião para isso, e talvez nem mesmo uma vida em tais 
circunstâncias. Mas ele vive e não pode suportar ser a seus próprios olhos 
indigno da vida. Portanto esta tranquilização interna é meramente negativa 
em relação a tudo o que possa tornar a vida agradável; ou seja, ele á o 
afastamento de decair no valor pessoal, depois que o valor de seu estado já 
foi completamente abandonado por ele. Ele é o efeito de um respeito por 
algo totalmente diverso da vida, em comparação e contraposição com o qual 
a vida, muito antes, com todo o seu agrado, não tem absolutamente valor 



 40

algum. Ele só vive ainda por dever e não porque encontra na vida o mínimo 
gosto (KANT, 2002, p.143). 
 

Para Kant, a vida digna não se constitui de uma vida de deleites, mas de uma luta 

constante entre o sensível e o inteligível, sabendo-se que no inteligível se encontra a razão 

prática e que agir de acordo com ele, mesmo quando essas ações forem de encontro aos 

motivos, crenças ou qualquer outra forma de interesse do sujeito, é agir com acerto, de acordo 

com o dever, a vontade livre e a autonomia, ou seja, agir racionalmente.                

Kant coloca, na Fundamentação da Metafísica dos Costumes, um argumento que 

coloca a racionalidade do “sujeito puro” como superior à sensibilidade do “eu empírico”, pois 

ela está livre das influências empíricas do mundo sensível, que podem ser dominadas pela 

razão. O filósofo comenta: 

[...] a pura representação do dever e em geral da lei moral, que não ande 
misturada com nenhum acrescento de estímulos empíricos, tem sobre o 
coração humano, por intermédio exclusivo da razão (que só então se dá 
conta de que por si mesma também pode ser prática), uma influência muito 
mais poderosa do que todos os outros móbiles que possam ir buscar no 
campo empírico, em tal grau que, na consciência de sua dignidade, pode 
desprezar estes últimos e dominá-los pouco a pouco (KANT, 1974, p. 
216). 
 

Agir com base na razão prática conduz o sujeito a agir de acordo com o bem. Mas agir 

de acordo com os princípios da sensibilidade podem levar ao bem, como também, muito 

freqüentemente, ao mal. Os conceitos morais, que têm a sua origem a priori são, portanto, 

superiores ao conhecimento empírico, já que os sentidos, a sensibilidade, comumente 

conduzem ao engano.  

O que é empírico, para Kant, é contingente, já o que é racional é de origem digna, 

devendo servir de princípios práticos supremos. Para Kant, o “eu empírico” é culpado porque 

age com absoluta liberdade, deixando arrastar por uma vida de valoração dos sentidos. Kant 

comenta: 

Pois a vida dos sentidos tem, em relação à consciência inteligível de sua 
existência (da liberdade) unidade absoluta de um fenômeno, o qual, na 
medida em que contém simplesmente fenômenos da disposição concernente 



 41

à lei moral (do caráter), tem que ser ajuizado não segundo a necessidade 
natural que lhe pertence como fenômeno mas segundo a espontaneidade 
absoluta da liberdade (KANT, 2002, p. 161). 
  

O “sujeito puro” que é racional e despreza a contingência do empírico, para buscar a 

dignidade da prática de acordo com a razão, possui uma disposição em sua personalidade para 

o bem, pois respeita a lei moral, que constitui um fim em suas ações, sendo um motivo do seu 

arbítrio. A moral, neste sujeito, constitui a sua “[...] própria personalidade (a idéia de uma 

humanidade considerada de um ponto de vista totalmente intelectual” (KANT, 1974, p. 373).   

O arbítrio do “sujeito puro” é livre e, como tal, ele age de acordo com o dever porque 

assim o deseja. Pode-se dizer que o “sujeito puro” possui um bom caráter, e nele nada de mal 

pode existir ou ser enxertado. A disposição da sua personalidade é para agir de acordo com a 

moral. Sobre a união da razão com a moral, na Crítica da Razão Prática, Kant exemplifica: 

[...] se um homem, que comumente é honesto (ou que desta vez se coloca 
apenas em pensamento no lugar de um homem honesto) é confrontado com 
a lei moral, na qual ele conhece a indignidade de um mentiroso, 
imediatamente a sua razão prática (no juízo sobre o que ele devia fazer) 
abandona o proveito, une-se ao que lhe mantém o respeito por sua própria 
pessoa (à veracidade), e o proveito, depois de ser separado e desembaraçado 
de toda aderência à razão (a qual somente se encontra totalmente do lado do 
dever) é, então pesado por cada um para entrar em vinculação com a razão 
ainda em outros casos, só não naqueles em que ela pudesse contrariar a lei 
moral, que a razão jamais abandona mas se une a ela de modo mais íntimo 
(KANT, 2002, p. 150/1). 
 

O “sujeito puro” não aceita, em suas ações, nada que contrarie a lei moral e, mesmo 

quando o “eu empírico” faça algo que a contrarie, a fim de a sua honra ser recuperada, ele 

deseja que algo de desagradável lhe aconteça, a título de punição, para que ele volte a sua 

consciência e as suas ações à lei moral, que é a expressão da razão prática pura.         

O “eu empírico” tenta, muitas vezes, diminuir a sua culpabilidade quando age no mal, 

culpando uma existência de dificuldades, um passado difícil, que poderia levá-lo a afastar-se 

do cumprimento do dever e da lei moral, sendo ele assim, uma vítima de sua própria história. 

Para Kant, porém essa justificativa de que o passado e a temporalidade interferem no livre 

agir humano, é absurdo. 



 42

O homem é livre, sendo as suas livres ações frutos de suas faculdades, produzidas 

segundo seu arbítrio. Ele não pode negar a sua liberdade prática que é a priori, pois, se ela 

assim não fosse, não seria possível nenhuma lei moral. Toda prática contrária à lei moral 

pode, portanto, ser evitada. Já não há desculpas para o mal agir. Kant afirma: 

[...] o ente racional de cada ação contrária à lei cometida por ele, ainda que 
ela como fenômeno seja no passado suficientemente determinada e, nesta 
medida, necessária, pode com direito dizer que ele poderia tê-la evitado; pois 
ela com todo passado que a determina, pertence a um único fenômeno de seu 
caráter que ele conquista para si mesmo e de acordo com o qual ele, 
enquanto causa independente de toda sensibilidade, imputa-se a causalidade 
daqueles fenômenos (KANT, 2002, p. 158/9). 
 

Para Kant, é a consciência moral que não concorda que não há como o homem agir no 

mal e afirmar que não poderia ter evitado. Ao cometer um erro, o “eu empírico” simula uma 

falsa inocência, invoca a possibilidade de não poder ter agido de outra forma, de ter sido 

arrastado por uma causalidade natural, advoga para si mesmo declarando inocência ou engano 

não premeditado em relação à má ação.  

 Mesmo quando contrata um advogado para sua defesa, ele deseja que a voz de sua 

consciência seja sufocada pelos argumentos de um profissional, escapando de punição interior 

e exterior. Para Kant, aí surge o “sujeito puro”, que lhe revela a realidade, gerando culpa e 

dor, mesmo que a prática execrável tenha sido cometida há muito tempo, pois o “eu empírico” 

dela não pode fugir. Segundo Kant: 

Pois sobre isso se funda também o arrependimento relativamente a um ato 
cometido há bastante tempo, em toda recordação dele; uma sensação 
dolorosa, produzida por disposição moral e que é praticamente vazia, na 
medida em que ela não pode servir para tornar o acontecido não acontecido, 
e que seria até absurda [...], mas enquanto dor é perfeitamente legítima, 
porque a razão, se se trata da lei de nossa existência (da lei moral), não 
reconhece diferença de tempo e pergunta somente se o evento me pertence 
como ato, a seguir, porém, vincula-lhe sempre moralmente a mesma 
sensação, quer ele tenha ocorrido agora ou há muito tempo (KANT, 2002, 
p. 160/161). 
 

Podemos afirmar que todas as ações que o sujeito pratica dependem exclusivamente 

dele mesmo como coisa em si, somente podendo dizer respeito à lei moral, e não se pode 



 43

atribuir a ela nenhuma causalidade exterior, nenhuma explicação física. A lei moral está no 

nosso substrato inteligível, no nosso “sujeito puro” e é ela que nos assegura a diferença entre 

o agir conforme fenômenos, como ente dos sentidos e como sujeito transcendental, que age de 

acordo com a razão pura prática.    

    

     

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 43

CAPÍTULO 2 - A LEI MORAL EM KANT  

 

De uma forma geral, podemos dizer sobre a lei em Kant, que ela é caracterizada por 

um caráter de universalidade e necessidade. Kant define a moral como “[…] une science qui 

enseigne non pas comment nous rendre hereux mais comment nous devons nous rendre 

dignes du bonheur”2 (KANT, p. 33, 1990).  A lei moral é uma lei prática, que tem em si uma 

necessidade absoluta ou categórica. Pode-se dizer que a lei moral é uma lei de liberdade, que 

existe pela capacidade da razão pura poder ser prática. 

Ela está prescrita na forma de um imperativo ou mandamento, estando no foro íntimo 

de todo indivíduo, não possuindo necessidade de uma legislação externa a ele, constituindo, 

assim, a moralidade. A lei moral existe de forma objetiva, sendo conhecida pela razão; o seu 

poder de motivar o indivíduo a cumprí-la pertence apenas a ela mesma.  

Para Kant, a lei moral em nada depende de fatos exteriores, nem de Deus, nem da 

promoção racional da própria felicidade ou do bem-estar social. Ela é intrinsecamente 

racional, existindo a priori, ou seja, independente de toda experiência, sendo independente 

também de toda impressão dos sentidos, de qualquer causalidade exterior a si mesma, bem 

como de condições subjetivas ou contingentes.  

Enquanto lei prática, Kant nos diz que a lei moral se refere “[...] unicamente à vontade, 

sem consideração do que é realizado através da causalidade mesma, e pode abstrair-se dessa 

última (enquanto pertencente ao mundo sensorial) por as ter como puras” (KANT, 2002, p. 

35). 

É enquanto lei prática que determina a vontade que a lei moral pode ser legislativa 

como razão pura prática. Ela contém em si toda forma da legislação universal, que está 

contida nas máximas universalizáveis, dela advindo a vontade livre e autônoma.  

                                                 
2 [...] uma ciência que ensina não como nos tornarmos felizes mas como devemos nos tornar dignos da 
felicidade. 



 44

A vontade livre e autônoma cumpre a lei moral por possuir amor e respeito a essa lei. 

Para Kant, se não há amor à lei moral, como ele afirma na introdução à Fundamentação da 

Metafísica dos Costumes, o cumprimento à lei moral seria contingente e incerto, correndo-se 

o risco de se agir contrariamente a essa lei. 

O respeito à lei moral pode conduzir o indivíduo a causar algum dano ao seu amor 

próprio, fazendo-o agir contrariamente a sua vontade contingente e heterônoma. Mas é 

fundamental em todo ser racional saber que os seus interesses sensíveis são inferiores ao 

cumprimento da lei moral, já que se deve ter em conta o interesse moral e este “[...] consiste 

simplesmente no respeito pela lei” (KANT, 1974, p. 209). 

Para Kant, “[...] o respeito pela lei moral é um sentimento produzido por um 

fundamento intelectual, e esse sentimento é o único que conhecemos de modo inteiramente a 

priori e de cuja necessidade podemos ter perspiciência” (KANT, 2002, p. 120). 

O respeito pela lei moral faz com que a presunção humana e o amor de si sejam 

humilhados, pois eles são inferiores a essa lei. De acordo com Pascal, “[...] ao mesmo tempo 

em que humilha o nosso egoísmo, a lei moral força o nosso respeito. O sentimento de respeito 

é pois o efeito positivo da lei moral [...]” (PASCAL, p. 142, 2005). O respeito seria, então, o 

sentimento moral por excelência. 

 A lei moral não possui moralidade, mas é a própria moralidade, produzida no juízo da 

razão pura prática. A moralidade é a motivação da lei moral, proporcionando autoridade à lei. 

Sobre a máxima da moralidade, Kant comenta: 

La máxime qui prescrite une obeservation inconditionnelle, admise san la 
moidre considération d’une fin qui la fonderait, d’une loi du libre arbitre, 
laquelle conmande catégoriquemente (c’est-à-dire le dovoir), est 
essentiellement c’est-à-dire spécifiquement distincte de la máxime qui nous 
est possée par la nature même, comme motif d’une certaine manière d’agir 
(et qui em général s’appelle le bonheur)3 (KANT, p. 37, 1990-a). 

                                                 
3 A máxima que impõe uma observação incondicional, admitida sem a mínima consideração de qualquer 
finalidade que a fundamente, de uma lei do livre arbítrio, a qual comande categoricamente (ou seja, o dever), é 
essencialmente ou melhor especificamente distinta da máxima que nos é imposta pela própria natureza, como 
motivação de uma determinada maneira de agir ( e que geralmente se chama "felicidade).  



 45

 
Portanto, para Kant, a lei moral possui sua origem na razão pura e está ligada ao 

imperativo categórico. A propósito, Kant afirma: “A razão pura é por si só prática e dá (ao 

homem) uma lei universal, que chamamos de lei moral” (KANT, 2002, p. 53). Por ser oriunda 

dessa razão, ela é íntegra e pura, estando em todos os indivíduos como uma vontade santa, 

que jamais conflitua com nenhum interesse moral, guiando-nos quanto a nossa forma de agir. 

Por isso, ela é categórica. A esse respeito, Walker comenta: 

[...] a moralidade não pode depender dos nossos próprios desejos. Ela não 
deriva seu valor de sua aptidão para promover a felicidade ou qualquer outro 
objetivo que consideramos atraente. Ela tem valor em si mesma e, se a 
felicidade tem um valor – como o oposto de ser precisamente algo que 
desejamos -, ela só pode obtê-lo da lei moral, que é fonte de todo valor 
moral. Por conseguinte, a lei moral não extrai sua força cogente de sua 
aptidão para promover algum objetivo nosso. Ela apenas nos diz o que 
devemos fazer. È isso que Kant tem em mente ao denominá-la categórica 
(WALKER, 1999, p. 8/9). 
 

O valor moral da ação não está na realização dos nossos desejos, aptidões ou na nossa 

felicidade, mas na possibilidade de encontrar o sumo bem através da ação moral, que ordena 

categoricamente. O sumo bem é o bem moral e este se encontra na própria pessoa que age 

conforme a lei moral, uma vez que ela age de acordo com a sua razão pura. Kant define o 

sumo bem como “[...] a totalidade incondicionada do objeto da razão prática pura [...]” 

(KANT, 2002, p. 176).  

È através da lei moral que consegue-se chegar a uma natureza em que a razão pura, 

possuindo uma faculdade física que lhe corresponda, chegaria ao sumo bem, produzindo-o, 

determinando a nossa vontade de fazer com que o mundo da sensibilidade adquira a forma de 

um todo racional. 

O sumo bem é a combinação da felicidade4 e do mérito para ser feliz. A felicidade per 

si não constitui mérito para ser feliz; ela precisa estar ligada à boa conduta moral. Todo 

                                                 
4 A felicidade, neste caso, não é entendida como mero desejo de ser feliz, mas como, no dizer de Walker, um fim 
que é também um dever. Não seria a felicidade própria, que jamais pode ser considerada um dever, mas deve ser 
uma necessitação para um fim involuntariamente adotado. 



 46

homem, para possuir o sumo bem, deve fazer-se digno de ser feliz, participando da conduta 

virtuosa. Felicidade e virtude, segundo Caygill, estão, para Kant, como uma unidade “[...] 

como baseada no ‘postulado’ de um inteligível ‘bem supremo originário’” (CAYGILL, 2000, 

p. 301).  

O sumo bem não constitui o fundamento determinante da lei moral, que é ela mesma. 

Ele é o objeto de uma vontade pura, como razão prática pura, mas é a lei moral quem o realiza 

e promove. Mas o sumo bem também pode ser mais do que um objeto pode ser um conceito e 

a representação da existência da razão pura prática. Kant explica: 

Mas é evidente que, se no conceito de sumo bem a lei moral já está 
compreendida como condição suprema, então o sumo bem não é 
simplesmente objeto, mas também o seu conceito e a representação de sua 
existência possível mediante a nossa razão prática é ao mesmo tempo o 
fundamento determinante da vontade pura; porque então a lei moral – já 
efetivamente incluída e pensada conjuntamente nesse conceito – nenhum 
outro objeto determina a vontade segundo o princípio  da autonomia 
(KANT, 2002, p. 179). 
 

A autonomia da vontade não pode ser perdida de vista, pois ela harmoniza a lei moral 

ao sumo bem. È pelo exercício da vontade livre e autônoma que o homem é virtuoso e 

merecedor de ser feliz. A posse do sumo bem é, portanto, constituída da felicidade e da 

virtude. A felicidade está , neste caso de acordo com a moralidade, que pressupõe sempre o 

agir de acordo com a conduta moral legal, cumprindo-se o dever pelo dever. 

 O sumo bem não pode ser analiticamente conhecido seu conhecimento se dá de forma 

sintética, deduzido a priori de forma transcendental, baseando na liberdade de vontade. Kant 

esclarece: “É a priori (moralmente) necessário produzir o sumo bem mediante a liberdade da 

vontade; logo, também a condição de possibilidade do mesmo tem que depender meramente 

de fundamentos cognitivos a priori” (KANT, 2002, p. 184).  

Aquele que age de acordo com o sumo bem é o moralmente bom; suas ações estão de 

acordo com os costumes e com a ética, primeiramente, mas a elas não se reduzem. Höffe 

afirma: “[...] pour laquelle ce qui est moralement bon est identique per definitionem à la 



 47

conformité aux moeurs, la confusion nous fait perdre de vue une dimension du bien qui ne se 

réduit pas à l’éthos et aux moeurs”5 ( HÖFFE, p. 58, 1993). 

Höffe esclarece o que, aqui, significa o conceito de bem: 

“Ce concept est nécessaire du fait que tout bien restreint considere em soi 
possède une doublé face; si les condicions et particulièrement les intentions 
sont bonnes, le bien conditionné est aussi bom, mais pás dans l’autre cas; 
par conséquent le bien sans restriction est la condition préalable pour que le 
bien restreint puísse être qualifié de bom. Ce concept est suffisant, d’autre 
part, du fait que le bien sans restriction ne peut être fondamentalement 
surpassé”6 (HÖFFE, p. 59/60, 1993).  
     

O bem está vinculado à práxis humana, ao agir de acordo com a liberdade de vontade. 

Pela liberdade de vontade é que se age de acordo com as máximas universalizáveis que, de 

acordo com a lei moral, são necessárias. Essas máximas constituem um componente 

fundamental da ética kantiana, elas são imperativas e pressupõem o cumprimento do dever. 

Bittar comenta: 

O agir livre é o agir moral; o agir moral é o agir de acordo com o dever; o 
agir de acordo com o dever é fazer de sua lei subjetiva um princípio de 
legislação universal, a ser inscrita em toda natureza. Daí decorre que o sumo 
bem só pode ser algo que independa completamente de qualquer desejo 
exterior a si, de modo que consistirá no máximo cumprimento do dever pelo 
dever, do qual decorre a suma beatitude e a sua felicidade, como simples 
mérito de estar conforme ao dever e pelo dever (BITTAR, 2005, p. 273). 
 

 O cumprimento do dever é inerente à lei moral. Ele garante o agir correto, pois 

respeita à liberdade de vontade e está de acordo com o imperativo categórico, ele garante que 

a ação possui valor e está de acordo com a conquista do sumo bem.        

 

 

 

                                                 
5[...] para a qual o que é moralmente bom é idêntico por definição à conformidade aos modos, a confusão nos faz 
perder de vista uma dimensão do bem que não se reduz ao ethos e aos modos. 
6 Este conceito é necessário levando-se em conta que todo bem restrito, considerado em si, possui uma dupla 
face; se as condições e particularmente as intenções são boas, o bem a elas condicionado é bom também, mas 
não em caso contrário; por conseguinte o bem sem restrição é a condição fundamental para que o bem restrito 
possa ser qualificado como bom. Este conceito é suficiente, por outro lado, considerando que o bem sem 
restrição não pode ser fundamentalmente ultrapassado. 



 48

2.1 O cumprimento do dever 

 

 Kant define o dever como [...] “Dever é a necessidade de uma ação por respeito à lei” 

(KANT, 1974, p. 208). O respeito pelas pessoas está diretamente condicionado ao respeito às 

leis, pois a lei é que é o objeto do respeito.  

Essa lei é aquela em que nos impomos, porque ela é necessária em si; deve ser 

incondicionalmente obedecida, mesmo que seja contrária às nossas inclinações. Há uma dupla 

legislação que atua sobre o homem: as leis exteriores a ele mesmo e que ele, enquanto co-

legislador, ajuda a formular, manifestando-se no direito, e as leis interiores, submetidas ao 

cumprimento do dever, sendo leis morais. 

 O filósofo alemão, ao se deparar com a questão do dever, se propõe a responder a 

seguinte indagação: “por que devo fazer algo?”. O que ele quer é fundamentar a objetividade 

do dever, buscando a sua universalidade e necessidade e o faz na esfera da ética. 

É preciso fundamentar racionalmente o dever. Se a razão pura é tratada no contexto 

metafísico, a razão prática o é no ético. A consciência do dever está inserida na razão prática, 

pois o sujeito que pensa e age é um ser racional e se reconhece como ser ético. 

 Deve-se cumprir o dever, primeiramente, porque isto é racional e o ser que o cumpre é 

um ser dotado de razão. Porta observa: 

Eu não preciso perguntar a ninguém o que devo nem porque devo, mas 
unicamente a mim mesmo enquanto ser racional. A fonte última do Dever 
não é outra coisa que a Razão; a moralidade, a autolegislação de um ser 
racional. A Razão, enquanto Razão prática, dita sua própria lei. Ela não toma 
esta lei de nenhuma instância transcendente a ela, mas apenas de si mesma. 
A Razão é, pois, a verdadeira fonte da objetividade prática. (PORTA, S/D, 
p. 121). 
 
 

 No que concerne ao dever, Kant se preocupa com a idéia e os princípios de uma 

vontade pura, desprezando o querer em geral e o que representa o querer nas ações e 

condições humanas. 



 49

 O cumprimento do dever é uma lei que contempla toda humanidade. Em outros 

termos, todos os seres humanos estão sujeitos a ela. A sujeição humana ao cumprimento do 

dever existe por serem, os seres humanos, não somente dotados de uma vontade boa, mas 

também de interesses, carências e uma diversidade de motivos sensíveis que se conflituam 

com essa vontade. 

 Kant diz que: [...] “a necessidade de minhas ações por puro respeito à lei prática é o 

que constitui o dever, perante o qual tem de ceder qualquer outro motivo, porque ele é a 

condição de uma vontade boa em si, cujo valor é superior a tudo” (KANT, 1974, p. 211). 

 O cumprimento do dever possui duas funções: uma objetiva e outra subjetiva. 

Objetivamente, o dever requer que a ação esteja em concordância com a lei e, subjetivamente, 

requer que a máxima da ação esteja de acordo com o respeito para com a lei, como modo de 

determinação da vontade pela lei.  

Pode-se então agir com legalidade, isto é, de acordo com o dever ou, ainda, pode-se 

agir por dever, ou seja, somente pela lei. Essa divisão entre cumprir o dever por moralidade e 

cumprir por obrigação legal vai dar origem à divisão entre a doutrina do direito e a doutrina 

das virtudes. 

Para Kant, o homem é um ser livre, sujeito às leis oriundas de sua própria razão. O 

cumprimento do dever está de acordo com a realização do sumo bem, que está nas mãos de 

Deus. O cumprimento do dever seria então um imperativo, como nos diz Höffe: “Le devoir 

est une obligation sur le mode de l’intimation, de l’impératif”7 (HOFFE, 1993, p. 67). Este 

imperativo seria um imperativo da moral, do sujeito dotado de vontade boa, em que a 

moralidade de uma ação coincidiria com o cumprimento de um dever, fruto da razão pura.   

 Os deveres se dividem de acordo com os seus modos e objetos, primeiramente. Eles 

são positivos e negativos, jurídicos e éticos, perfeitos e imperfeitos. Os deveres perfeitos são 

                                                 
7 O dever é uma obrigação como uma intimidação, um imperativo. 



 50

os mais amplos, que valem para todos, os imperfeitos são mais particulares e restritos; já os 

deveres positivos são os que ordenam algo e os negativos são deveres de proibição. 

 Os deveres jurídicos são aqueles que estão de acordo com o cumprimento da lei, sem 

se considerar o foro interno do indivíduo. Os deveres éticos são os morais, de acordo com o 

foro íntimo do indivíduo, a sua moralidade. Os deveres devem ser cumpridos para com Deus, 

para com os homens e até para com os animais. 

A transgressão do dever implica uma punição em que, antes de ser exteriorizada, é 

sentida no foro íntimo do indivíduo transgressor. Kant comenta: “[...] la transgression du 

devoir, même si l’on ne prend pas en considération les incovénients qui peuvent en resulter, 

agit immédiatement sur l’âme et rend l’omme à ses propes yeux méprisable et punissable”8 

(KANT, 1990, p.39).     

 A idéia do dever em Kant é uma definição neo-estóica, já que se deve agir de acordo 

com a retidão da razão e essa retidão depende exclusivamente da razão reta daquele que age, 

independentemente das conseqüências dos atos praticados. 

 O dever, para Kant, é definido como “[...] a necessidade prática incondicionada da 

ação [...]”(KANT, 1974, p. 226), vale para todos e funciona como um imperativo. Só como 

um imperativo é que se garante ao dever o seu caráter de universalidade. 

 

2.2 O imperativo categórico e sua superioridade aos demais imperativos 

 

 Na Fundamentação da Metafísica dos Costumes, Kant define os imperativos. Para ele: 

“A representação de um princípio objetivo, enquanto obrigante de uma vontade, chama-se um 

mandamento (da razão), e a fórmula do mandamento chama-se Imperativo” (KANT, 1974, p. 

218).  Todos os imperativos são derivados do dever, sendo uma lei objetiva da razão. 
                                                 
8 [...] a transgressão do dever, mesmo se não levarmos em consideração os inconvenientes que podem resultar, 
age imediatamente sobre a alma e torna o homem, aos seus próprios olhos, desprezível e digno de punição. 
 



 51

 Os imperativos possuem a função de ordenar e o fazem hipotética ou categoricamente. 

Os imperativos expressam um dever-ser, eles se impõem às inclinações humanas. 

 Os imperativos hipotéticos são aqueles que possuem uma finalidade possível, são 

heterônomos e implicam certos meios para a sua realização, já os categóricos são aqueles que 

possuem seu fim em si mesmos, levando o indivíduo a realizar uma ação objetiva e 

intrinsecamente necessária, são autônomos, baseiam-se numa máxima utilizável para todos, 

possibitando-se saber se uma ação está ou não de acordo com a moral. 

 Kant diferencia os imperativos, afirmando: 

[...]Os hipotéticos representam a necessidade prática de uma ação possível 
como meio de alcançar qualquer outra coisa que se quer (ou que é possível 
que se queira). O imperativo categórico seria aquele que nos representasse 
uma ação como objetivamente necessária por si mesma, sem relação com 
qualquer outra finalidade (KANT, 1974, p. 218). 
 

   Com relação aos imperativos, pode-se dizer que a razão é uma fonte de leis práticas. 

Contudo, aqueles que devem cumprir as leis, que são seres racionais, também são seres de 

paixões e impulsos e, para não se contradizer com a razão, é que a lei se torna um imperativo. 

 Os imperativos garantem que as ações dos indivíduos não serão contraditórias com 

relação à razão prática. O imperativo é um princípio prático do qual derivam todas as 

vontades. Kant afirma sobre o imperativo prático: “Age de tal maneira que uses a 

humanidade, tanto na tua pessoa como na pessoa de qualquer outro, sempre e 

simultaneamente como um fim e nunca simplesmente como meio” (KANT,1974, p. 228). 

Esse imperativo é usado como um cânone, julgando as máximas em casos concretos. 

 Apenas o imperativo categórico é apodítico (sem finalidade), pois, de acordo com ele, 

uma ação vale independentemente da intenção do agente, não se considerando a sua 

finalidade. Ele é independente da experiência, derivando-se da razão pura, sendo 

absolutamente válido aprioristicamente. Ele é o imperativo da moralidade, não sendo limitado 

a nenhuma condição, possuindo validade universal e sendo absolutamente necessário. Kant 

define o imperativo categórico como uma fórmula universal, que diz: “Age segundo a 



 52

máxima que possa simultaneamente fazer-se a si mesma lei universal” (KANT, 1974, p. 235) 

ou ainda “Age segundo máximas que possam simultaneamente ter-se a si mesmas por objeto 

como leis universais da natureza” (KANT, 1974, p. 236). 

Na Crítica da Razão Prática, Kant coloca o imperativo categórico como lei 

fundamental da razão prática pura. O filósofo afirma: “Age de tal modo que a máxima de tua 

vontade possa sempre valer ao mesmo tempo como princípio de uma legislação universal” 

(KANT, 2002, p. 51). 

 Kant pretende demonstrar, com o imperativo categórico, que ele é uma explicação 

metafísica com fundamento na liberdade, mas essa liberdade está fundada na autonomia de 

vontade. Höffe comenta: 

L’impératif catégorique est immédiatement issu du concept de la morale en 
tant que bien absolut, c’est porquoir il est “catégorique”; et parce qu’il  
s’adresse à dês êtres raisonnables finis il est “impératif”. Plus précisément 
– et c’est ici que reside l’indubitable  pénétration de Kant-, l’impératif 
catégorique n’est rien d’autre que le concept de la morale dans la situation 
où se trouvent les êtres raisonnables finis. Avec l’impératif catégorique, 
Kant applique sa thèse méta-étique fondamentale aux être du genre humain9 
(HOFFE, 1993, p.76).  
    

Ele funciona de modo a priori, é um conselho de prudência sem relação com uma 

finalidade; seu interesse está na forma da ação e no princípio que irá regê-la. Deve ser 

imediatamente conhecido, já declara a universalidade da lei. Nele, a moral se revela como 

uma exigência, que se exterioriza por uma via normativa.   

 Serve como prova de que há uma lei prática a priori e independente de qualquer coisa 

e a ela se obedece por dever. O imperativo categórico funciona como um princípio supremo 

de moralidade. Segundo Terra:  

Com o imperativo categórico, garante-se que a esfera da moral tenha suas 
leis próprias, independentemente das outras esferas culturais, e também que 
estamos obedecendo a leis cuja elaboração nós, como seres racionais, 

                                                 
9 O imperativo categórico provém imediatamente do conceito da moral enquanto bem absoluto, por isso ele é 
“categórico”; e por ele ser destinado a seres racionais finitos, ele é “imperativo”. Mais precisamente – e é aí que 
reside a irrefutável lucidez de Kant – o imperativo categórico não é nada mais que o conceito da moral na 
situação onde se encontram os seres racionais finitos. Com o imperativo categórico, Kant aplica sua tese meta-
ética fundamental aos seres do gênero humano. 



 53

participaremos. Trata-se de uma moral que não depende da teologia nem de 
costumes tradicionais de uma dada comunidade; uma moral em que, para 
usar termos da filosofia contemporânea, haveria a prioridade do justo sobre 
o bem, isto é, a prioridade do que pode ser aceito por todos sobre as 
concepções particulares acerca da vida boa e da felicidade (TERRA, 2004, 
p. 13).    
 

O princípio do imperativo categórico e da moralidade é único; ele é o princípio prático 

formal da razão pura. A propósito, Kant explica:  

[...] o princípio prático formal da razão pura, segundo o qual a simples forma 
de uma legislação universal possível através de nossas máximas tem que 
constituir o fundamento determinante supremo e imediato da vontade, é o 
único princípio possível que é apto para imperativos categóricos, isto é para 
leis práticas (que tornam ações um dever), e em geral para o princípio da 
moralidade, tanto no ajuizamento como também na aplicação à vontade 
humana, na determinação da mesma (KANT, 2002, p. 67).  
     

O imperativo categórico não visa à felicidade individual, mas se observado, gerará 

felicidade. A felicidade é algo subjetivo, é um princípio do amor de si, algo a ser buscado por 

imperativos hipotéticos. Kant define a felicidade como “a consciência de que um ente racional 

tem do agrado da vida e que acompanha ininterruptamente toda a sua existência” (KANT, 

2002, p. 38). Ela determina o arbítrio, mas não o dever. 

O homem moralmente bom é aquele que não busca a sua felicidade, mas age de 

acordo com o imperativo categórico. O seu agir é livre e essa liberdade implica o 

cumprimento do dever, é um agir moral, de acordo com o princípio de legislação universal. 

Esse modo de agir de acordo com o imperativo categórico baseia-se no sumo bem, que 

se expressa no cumprimento do dever pelo dever. A felicidade não está na busca individual 

por ela, mas na promoção da felicidade dos outros. A esse respeito, Walker comenta: “Uma 

pessoa não pode promover integralmente a própria perfeição sem desenvolver todas as suas 

capacidades; nem pode promover a felicidade alheia sem o auxílio e a assistência delas” 

(WALKER, 1999, p. 40). 

A felicidade tem a ver com o desenvolvimento das capacidades individuais para a 

promoção da felicidade coletiva, em um contexto em que todos busquem a felicidade de 



 54

todos, por um agir de acordo com a lei moral. A busca pela felicidade própria, para Kant, é 

oposta a moralidade. Kant comenta:  

Logo, a lei de promover a felicidade dos outros não surge da pressuposição 
de que aquela seja um objeto para o arbítrio de cada um, mas simplesmente 
do fato de que a forma da universalidade, que a razão necessita como 
condição para dar a uma máxima do amor de si a validade objetiva de uma 
lei, torna-se o fundamento determinante da vontade; e portanto não era o 
objeto (a felicidade dos outros) o fundamento determinante e, sim, a 
simples forma legal, pela qual eu limitava a minha máxima fundada sobre a 
inclinação para propiciar-lhe a universalidade de uma lei e deste modo 
torná-la adequada à razão prática pura, a partir de cuja limitação, então, e 
não a partir do acréscimo de um motivo exterior, o conceito de obrigação, 
de estender a máxima do meu amor de si também à felicidade dos outros, 
unicamente poderia surgir (KANT, 2002, p. 57/8). 

 
O homem deve, então, buscar a felicidade coletiva e a perfeição moral, sendo a 

perfeição “a aptidão ou suficiência de uma coisa para toda sorte de fins” (KANT, 2002, p. 

66). Esse talento para a perfeição é o que faz o homem buscar a universalização de suas 

máximas e o cumprimento do dever, ou seja, o imperativo categórico. 

Kelsen, em O Problema da Justiça, analisa o imperativo categórico. O filósofo e jurista 

austríaco diz que o imperativo categórico não é uma norma de justiça, mas de moral, na qual 

está contida um princípio da justiça. Segundo Kelsen, o imperativo categórico determina uma 

atuação, determinando como agir moralmente bem. 

Kelsen critica o fato de a máxima ser colocada como regra, sendo uma lei universal 

que determina como o homem deve agir. A esse respeito, assim nos diz: 

Se, efetivamente, como parece ser o caso, segundo a fórmula citada, se 
tratasse de saber se nós podemos querer que aquilo que nos propomos a nós 
próprios como regra do nosso agir se transforme em lei universal, então o 
imperativo categórico não conduziria necessariamente a uma ação 
moralmente boa. Com efeito, um homem pode de fato querer de toda e 
qualquer máxima que ela se transforma numa lei universal (KELSEN, 
2003, p. 22).  
 

Para Kelsen, o fato de um homem querer que uma máxima má seja universal é 

moralmente condenável, mas não impossível. Ele utiliza o suicídio como exemplo: um 

homem que tivesse uma vida insuportável poderia querer que aqueles que tivessem uma vida 



 55

semelhante a sua se suicidassem. Isso iria de encontro à lei moral kantiana, mas configura 

uma condição de possibilidade de universalização de uma máxima.  

Outro exemplo é o do caso de alguém fazer uma promessa sem ter intenção de cumpri-

la. Kant não aceitaria uma máxima com esse conteúdo, pois ela colocaria em risco o 

cumprimento de toda e qualquer promessa. Contudo, Kelsen afirma que um homem mal 

poderia querer tal situação, sua vontade iria de encontro à moral, mas não seria impossível. 

Kelsen diz: “É, assim, patente que, com o ‘poder-querer’ do imperativo categórico, se 

quer significar um ‘dever querer’” (KELSEN, 2003, p. 25) e propõe uma reformulação do 

imperativo categórico com base nesse dever-querer, afirmando que ele deveria ser entendido 

como “atua segundo uma máxima da qual devas querer que ela se transforme numa lei 

universal” (KELSEN, 2003, p. 25/6).  

O imperativo categórico, no entanto, não responde qual máxima se deve querer ou não 

ser seguida. Para Kelsen, o que Kant exige ao formular o imperativo categórico como lei 

universal é a harmonia da ação com a lei geral. O que existe é uma necessidade de se agir 

conforme a lei; há uma necessidade da conformidade das ações perante a norma. 

Para Kelsen, Kant não deixa claro qual o conteúdo da lei universal, não sendo então 

possível deduzir nenhuma norma moral de acordo com essa lei. Segundo Kant, é obvio a 

existência dessa lei, que está na razão; para Kelsen, essa existência é obscura, pois seu 

conteúdo é desconhecido. 

Kelsen, no entanto, verifica que o imperativo categórico é compatível com qualquer 

norma moral válida. O imperativo categórico conduz a ações retas, de justo e bom proceder, 

obedecendo a um ordenamento prévio. Para Kelsen, o imperativo categórico “[...] nada mais 

exige senão que a máxima da ação seja conforme com uma lei universal, já que nada mais se 

afirma das leis morais senão que ela tem um caráter de normas gerais” (KELSEN, 2003, p. 

27).  



 56

Ao tratar do imperativo categórico no segundo capítulo da Fundamentação e conceder-

lhe o status de imperativo da razão, Kant vai de encontro a Hume, que considerava ser a 

moralidade um produto das atitudes humanas, observável pela experiência, afirmando: “[...] 

nunca podemos penetrar completamente até os móbiles secretos dos nossos atos, porque, 

quando se fala em valor moral, não é das ações visíveis que se trata, mas de seus princípios 

íntimos que não se vêem” (KANT, 1974, p. 213). A moral não está no exterior das ações 

humanas, mas na interioridade. 

Para Walker, em sua obra Kant e a Lei Moral, Kant introduz a lei moral como 

imperativo categórico, o que o leva a classificar essa atitude kantiana de formal e vazia, pois 

Kant simplifica demais o conceito de imperativo categórico, gerando problemas 

desnecessários. Ao contrário de Kelsen, Walker afirma que Kant não coloca a lei moral isenta 

de conteúdo, a sua crítica diz que a lei moral “[...] “não contém condições que a limitem” 

porque ela não está subordinada a nenhuma meta, à maneira de um imperativo hipotético” 

(WALKER, 1999, p. 32).  

Walker afirma que a ligação entre o imperativo categórico, a universalidade da lei e o 

querer não é tão evidente como Kant pensa que é, e que o filósofo disfarça essa falha, 

tentando esclarecê-la ao colocar a questão da racionalidade da lei moral. Ao tratar da 

universalização dessa lei, Kant exige mais do que a aplicação dela a todos os seres racionais; 

ele deseja que se trate casos iguais com igualdade. 

A similaridade das ações poderia ocorrer mesmo em se tratando de ações ocorridas em 

tempo e espaço diferentes, pois, para Walker, Kant estaria interessado “[...] não diretamente 

na ação, mas na máxima do agente: o princípio segundo o qual o agente atua” (WALKER, 

1999, p. 32). O agente deve considerar que o que é bom para ele deve ser bom para os demais; 

o que Walker, a exemplo de Kelsen, percebe, é que o bom para mim e para os outros pode ser 

o moralmente inviável. 



 57

Segundo Walker, Kant não esclarece de modo satisfatório a relação entre a 

universalização das máximas e o dever. Pode-se cumprir o dever apenas por imposição da 

norma e não por cumprimento do dever pelo dever conforme a lei moral e, sendo a moral 

interior, não é possível verificar de modo satisfatório quando o dever é cumprido por 

racionalidade e quando ele é cumprido pelo poder da coação. 

Walker chama a atenção para o fato de, ao reformular o imperativo categórico, Kant 

apresentar duas novas idéias: a do reino dos fins e a de autonomia. Para o crítico, ao aliar o 

imperativo categórico ao reino dos fins, Kant adota uma perspectiva mais romântica, em que 

os projetos pessoais de cada habitante desse reino possível, mas não real, devem ser 

respeitados, pois todos agiriam de acordo com o imperativo categórico, promovendo a 

felicidade de todos. 

Ao aliar o imperativo categórico com a autonomia, segundo Walker, Kant introduz o 

princípio de autonomia, traduzido por Walker como “[...] jamais escolher senão de modo que 

as máximas da escolha estejam ao mesmo tempo compreendidas no mesmo querer como lei 

universal” (WALKER, 1999, p. 40).   

A autonomia está na vontade que é boa e livre, conduzindo a agir com racionalidade, 

isenta de qualquer interesse pessoal, de acordo com a razão prática pura e com o imperativo 

categórico. Enquanto ser autônomo, o homem legisla para si mesmo, outorgando-se uma lei 

universal que está em todos os seres racionais. Todo ser racional é livre e autônomo, e essa 

liberdade está no fato de se agir respeitando o dever, de acordo com a vontade livre e boa. 

A autonomia de vontade permite ao homem fazer a sua autolegislação, agindo com 

moralidade e não contrariando a sua liberdade interior. Mas essa não é a única forma de 

liberdade que o homem não deve contrariar, pois também há a liberdade exterior, que á o agir 

de acordo com a legalidade. 

 



 58

2.3  Moralidade e legalidade 

 

Kant observa que há duas legislações simultâneas que atuam sobre o homem. A 

primeira está de acordo com a moral, com a ética em sentido estrito e com o cumprimento do 

dever; a segunda, de acordo com o direito, com as leis que regulam as relações externas. 

Enquanto o direito regula os interesses pragmáticos das ações humanas, a moral está 

relacionada com o dever, com o respeito pela lei. Tosel comenta: 

La législation juridique met entre parenthèses la réalité dês intérêts 
pragmatiques qui déterminent l’action pour ne s’intéresser qu’à la 
conformité ou non conformité d’une action avec la loi. Elle n’est pas 
déterminée par le respect de la loi comme telle. La législation morale, en 
revanche, est celle par laquelle l’action est acocomplie  pour obéir à la loi 
du devoir, par respect de la loi morale. Ces deux législations ne sont pas 
tant opposées que dialectiquement complémentaires. Si la législation 
juridique tient as catégorie d’obligation formelle de la législation morale, 
laquelle maintient une priorité, elle se revèle éter une condition logique 
effective de possibilité de cette dernière qui la commande10 (TOSEL, 1990, 
p. 41/2).  
        

Moral e direito encontram-se paralelamente relacionados em toda obra jurídica 

kantiana, possuindo a liberdade como pano de fundo desse contexto. O que diferencia a moral 

do direito, para Kant, é o motivo pelo qual a legislação é obedecida. Se uma ação é de acordo 

com o foro íntimo do indivíduo, o cumprimento do dever pelo dever, ela é de acordo com a 

moralidade, mas se uma ação é de acordo com as leis externas ao indivíduo, ela é de acordo 

com a legalidade. 

Kant define a moralidade como a “[...] relação de toda ação com a legislação, através 

da qual somente se torna possível um reino dos fins” (KANT, 1974, p. 233). Essa legislação 

brota da vontade de todo ser racional, que faz da sua máxima uma legislação universal. A 

ação proveniente da moralidade é uma obrigação prática, ou seja, um dever. 

                                                 
10 A legislação jurídica coloca entre parênteses a realidade dos interesses pragmáticos que determinam a ação 
para só se interessar à conformidade ou não conformidade de uma ação com a lei. Ela não é determinada pelo 
respeito à lei como tal. A legislação moral, em compensação, é aquela pela qual a ação é  realizada para obedecer 
à lei do dever, por respeito à lei da moral. Estas duas legislações não só não são tão opostas como dialeticamente 
complementares. Se a legislação jurídica mantém a categoria de obrigação formal da legislação moral, a qual  
garante uma prioridade, ela se revela ser uma condição lógica efetiva de possibilidade desta última que a conduz. 



 59

A moralidade não está na ação no momento em que ela se efetua ela a antecede, já 

que, de acordo com Kant, ela é uma lei da vontade, pois é a vontade que, sendo livre, 

determina o cumprimento do dever de acordo com o imperativo categórico. Kant diz: “[...] a 

possibilidade moral tem que preceder a ação; pois neste caso não é o objeto e sim a lei da 

vontade o fundamento determinante da ação” (KANT, 2002, p.93). 

Se o agir moral está de acordo com o cumprimento do dever, o agir jurídico está 

relacionado a outros fatores, ou seja, ao cumprimento de necessidades internas e externas para 

a sua realização. O agir pela legalidade é o agir de acordo com a lei positiva por diversos 

motivos: pelo temor de uma sanção ou de uma repreensão, de escândalo, de prejuízos, entre 

outros móveis. 

A propósito desta diferença entre moralidade e legalidade, Kant escreve:  

A simples conformidade ou não de uma ação com a lei, independente do 
motivo para ela, denomina-se legalidade (licitude); mas aquela 
conformidade na qual a idéia do dever que emerge da lei é também motivo 
da ação, é chamada de sua moralidade (KANT, 2003, p. 72). 
 

De acordo com essa diferenciação, Leite define a legalidade em Kant como “[...] a 

conformidade das ações humanas com as leis” (LEITE, 1996, p. 34). Disto podemos afirmar 

que a moralidade leva em consideração a intenção das ações humanas, enquanto que a 

legalidade só considera importante as intenções que se exteriorizam, confrontando-se com a 

liberdade do outro. 

Bobbio, ao escrever Direito e Estado no Pensamento de Emanuel Kant, afirma que não 

só há um tipo de distinção entre moralidade e legalidade na obra de Kant, mas elenca várias, 

dizendo que uns são explícitos e outros implícitos. Primeiramente, o filósofo italiano afirma 

que o primeiro critério de distinção é puramente formal, concerne à forma da obrigação. 

A forma da obrigação moral é “estar de acordo com  o dever”, não bastando que ela 

seja coerente com o dever, como enunciou Kant na citação anterior. Para Bobbio:  

Tem-se a moralidade quando a ação é cumprida por dever; tem-se ao invés a 
pura e simples legalidade quando a ação é cumprida em conformidade ao 



 60

dever, mas segundo alguma inclinação ou interesse diferente do puro 
respeito ao dever. Em outras palavras, a legislação moral é aquela que não 
admite que uma ação possa ser cumprida segundo inclinação ou interesse; a 
legislação jurídica, ao contrário, é a que aceita simplesmente a conformidade 
da ação à lei e não se interessa pelas inclinações ou interesses que a 
determinaram (BOBBIO, 1997, p. 54).  
    

O que determina se a ação está de acordo com a moralidade ou com a legalidade é a 

sua motivação; uma ação é moral se seu cumprimento se deu de acordo com o dever e é legal 

se seu cumprimento se deu por inclinação, por interesse ou por cálculo. 

 Uma ação pode então estar de acordo com a moral e com o direito se a lei moral, que 

determina a vontade, fizer como regra prática que o cumprimento de uma ação moral esteja 

em conformidade com o cumprimento da lei, agindo o sujeito por consciência da necessidade 

do cumprimento do seu dever para com todos, devendo a lei ser o fundamento determinante 

dessas ações.  

Para Kant, nessas ações: “[...] se a ação não deve conter simplesmente legalidade, mas 

também moralidade, tudo tem de estar voltado para a representação da lei como fundamento 

determinante” (KANT, 2002, p. 192); sendo esta lei determinante a lei moral. 

A legalidade, para Kant, é produzida pela virtude pura, que faz com que o homem 

prefira cumprir a lei por respeito a ela, furtando-se a obtenção de vantagens, seduções ou 

deleites que possa usufruir com o seu cumprimento. O homem, assim, agiria de acordo com o 

espírito da lei, ou seja, com a moralidade. O filósofo considera que “A letra da lei (legalidade) 

seria encontrável em nossas ações, mas o espírito das mesmas de modo algum em nossas 

disposições (moralidade)” (KANT, 2002, p. 240). 

Quanto mais pura for a moralidade, mais espaço ocupará no coração do homem, sendo 

na abnegação dos interesses pessoais, na preocupação com o cumprimento do dever e com o 

sofrimento, que ela melhor se apresenta. A moralidade estaria relacionada com a virtude e a 

santidade. 



 61

O cumprimento da lei positiva conduz ao mérito, mas o cumprimento de uma ação 

moral conduz ao dever e este vale muito mais do que o mérito para Kant, pois só o dever pode 

penetrar a alma do homem, sendo o mesmo inviolável, respeitando a todo ser humano e a sua 

própria consciência.  

Dessa diferenciação entre ações com motivação interna e externa, deveres internos e 

externos, ações externas e internas, Kant continua distinguindo moralidade de legalidade. Para 

Bobbio, Kant, quanto utiliza as expressões interno e externo quer dizer que: 

[...] a ação é legal e externa pelo fato de que a legislação jurídica, dita 
portanto legislação externa, deseja unicamente uma adesão exterior às suas 
próprias leis, ou seja, uma adesão que vale independentemente da pureza da 
intenção com a qual a ação é cumprida, enquanto a legislação moral, que é 
dita, portanto, interna, deseja uma adesão íntima às suas próprias leis, uma 
adesão dada com intenção pura, ou seja, com a convicção da bondade 
daquela le” (BOBBIO, 1997, p. 56/7).  
 

 O dever jurídico obriga simplesmente ao agir de acordo com a lei, enquanto o agir 

moral obriga a uma ação de puras intenções. Para se ser honesto é preciso apenas agir sempre 

conforme a lei, para se ser moralmente bom e honesto é preciso cumprir o dever. 

Kant também separa inclinação de dever, quando trata de moralidade e legalidade. 

Para Galeffi,  

[...] Sobre a base desta distinção, ele afirmara a outra distinção entre 
moralidade e legalidade, no sentido de que só quando a causa da nossa ação 
deriva exclusivamente do dever, é que nós realizamos a primeira, ao passo 
que, quando somos movidos apenas por inclinações, os nossos atos não vão 
além de uma pura conformidade exterior às exigências da vida moral, isto é, 
não saem dos limites da simples legalidade (GALEFFI, 1986, p. 194). 
 

    A inclinação que um homem possui para seguir a lei não o torna moralmente bom, 

pois, do cumprimento da lei pode lhe advir alguma vantagem. Os fariseus, que entraram para 

a história como sinônimos de hipocrisia, eram, de acordo com Kant, cumpridores da lei, mas 

moralmente condenáveis. O importante é sempre ter como base para as ações o cumprimento 

da lei moral, sendo ela a única forma de condução do homem à verdadeira felicidade, pois 



 62

está de acordo com o cumprimento do dever e com a liberdade interior, que é fruto da razão 

pura prática. 

  Kant é um jusnaturalista e distingue a moral do direito como o faz com a moralidade 

e a legalidade, colocando o direito como exterior e a moral, como interior. Para o 

jusnaturalismo, ao Estado, como representante do direito, possuidor do poder de coagir, não 

caberia se intrometer no foro íntimo dos seus membros. O Estado possui limites, e entre eles 

estaria o de respeitar a individualidade dos seus partícipes. 

Essa separação entre direito e moral como resultado da diferença entre moralidade e 

legalidade pelos jusnaturalistas foi deveras importante, pois permitiu que, com a limitação do 

poder dos Estados a quem competia elaborar e estabelecer as regras do cumprimento das leis 

estes passassem a não intervir na consciência individual de seus membros, abolindo, no 

campo legal, a intervenção da Igreja, que até então se mesclava com a dos Estados. 

Moral e direito não se confundem, mas possuem o mesmo objetivo, que é assegurar a 

liberdade do homem, considerando-o sempre como um fim em si mesmo.  Para Leite, “O que 

ocorre é que enquanto a moral busca a liberdade interna, a independência do sujeito em 

relação a todo móbil que não seja o dever autônomo, o direito realiza a liberdade do agir 

externo na convivência com os demais” (LEITE, 1996, p. 35). É no direito que a ação se 

exterioriza, confrontando-se com o arbítrio dos homens.   

 

 

 

 

 

 

 



 64

CAPÍTULO 3 - O CONCEITO DE DIREITO 

 

Kant separa a Metafísica dos Costumes em Doutrina do Direito e Doutrina da Virtude, 

seguindo a separação entre moral e direito. A Doutrina do Direito é, para Kant, “[...] a soma 

daquelas leis para as quais é possível uma legislação externa” (KANT, 2003 p. 75). Essa 

doutrina também pode receber o nome de jurisprudência ou ciência jurídica. 

Na jurisprudência, o jurisconsulto é um conhecedor das leis externas e de sua 

aplicação aos casos da experiência. Na ciência jurídica, o conhecimento do direito está ligado 

ao direito natural e a qualquer princípio imutável do direito positivo.  

Em 1793, ou seja, sete anos antes da publicação da Metafísica dos Costumes, Kant 

escreveu um texto intitulado Sobre a expressão corrente: “Isso pode ser correto em teoria, mas 

nada vale na prática” e aí ele dá a sua primeira definição do direito como sendo a “[...]la 

limitacion de la liberté de chacun á la condicion de son accord avec la liberté de tous, en tant 

qu’elle est possible suivant une loi universel”11 (KANT, 1990, p. 47). 

   A definição kantiana do direito não é empírica, isto é, baseada no direito positivo, 

pois, se assim o fosse, ela não poderia determinar o que é justo e o que não é. Kant busca um 

critério universal que separe o que é certo do que é errado, pois se se prendesse ao direito 

positivo, limitar-se-ia a separar o lícito da ilicitude, deixando a questão da justiça como 

impossível de ser resolvida. 

Para Kant, o conceito de direito vincula-se a uma obrigação moral correspondente, por 

isso ele é um conceito moral de direito, que considera a relação prática, ou seja, externa entre 

as pessoas na medida em que elas gerem influências entre si; a relação entre a minha escolha e 

a do outro e a forma pela qual se realizam essas escolhas, pois todos que escolhem são livres. 

                                                 
11 [...] a limitação da liberdade de cada um à condição de sua concordância com a liberdade de todos, tanto 
quanto for possível seguindo uma lei universal. 



 65

No dizer de Höffe: “Obligation signifie ici non pas um devoir simplement technique ou 

pragmático-pratique, mais un devoir moral”12 (HÖFFE, 1993, p. 175).       

O direito, na Metafísica dos Costumes, será apresentado como “a soma das condições 

sob as quais a escolha de alguém pode ser unida à escolha de outrem em conformidade com 

uma lei universal” (KANT, 2003, p.76).  

Podemos afirmar, portanto, que a definição kantiana do direito é puramente racional e 

os institutos jurídicos apresentados por Kant possuem sua origem a priori, o que, para 

Bobbio, configura que a doutrina do direito “[...] pode muito bem ser designada como uma 

dedução transcendental do direito e dos institutos jurídicos fundamentais a partir da razão 

prática pura” (BOBBIO, 1997, p. 67). 

O conceito moral de direito tem a ver com uma obrigatoriedade que a ele corresponde, 

como diz Höffe, mas não como uma obrigação qualquer. Essa obrigação está de acordo com a 

ação livre sob um imperativo categórico da razão. O imperativo categórico estará presente em 

todas as divisões do direito kantiano: no direito público, no direito privado e no direito 

político. 

O conceito kantiano do direito constitui-se de três elementos: “[...]em primeiro lugar, 

somente com a relação externa e, na verdade, prática de uma pessoa para com a outra, na 

medida em que suas ações, como fatos, possam ter influência (direta ou indireta) entre si” 

(KANT, 2003, p. 76). Kant coloca o direito no campo das relações intersubjetivas, em que as 

relações entre os homens são externas. As relações externas entre os homens são práticas, 

devendo as mesmas terem, para caracterizar o direito, conveniência e cortesia aliadas a um ato 

moral. 

Kant acrescenta: “mas, em segundo lugar, não significa a relação da escolha de alguém 

com a mera aspiração (daí, por conseguinte, com a mera necessidade) de outrem, como nas 

                                                 
12 " Obrigação significa aqui não um dever simplesmente técnico ou pragmático-prático, mas um dever moral" 



 66

ações de beneficência ou crueldade, mas somente uma relação com a escolha do outro” 

(KANT, 2003 p. 76). A escolha aqui colocada deve ser entendida como arbítrio, e não como 

mero desejo. A relação jurídica se estabelece na relação entre dois arbítrios e não entre dois 

desejos ou entre um arbítrio e um desejo. 

Arbítrio é a consciência da possibilidade de alcançar um fim, enquanto desejo é a 

representação de um objeto colocado como um fim. O campo do arbítrio é o campo do 

comportamento real e não o do dever-ser. Aqueles que possuem arbítrio numa relação são 

aqueles que possuem a capacidade de alcançar o objeto do desejo, e disso têm consciência. 

Ao tratar do arbítrio como escolha, e dele na relação que é jurídica e na que não é, 

Kant exemplifica os atos de beneficência e os de crueldade. Ao ser benévolo, o sujeito 

benevolente possui a escolha de praticar ou não o gesto de bondade, enquanto que o 

beneficiado, por tal gesto, só possui a passividade de receber, possuindo não o arbítrio, mas o 

simples desejo de receber o benefício. 

Na crueldade, o sujeito que a pratica possui o arbítrio de realizar o mal feito, mas a sua 

vítima não deseja, de modo algum, ser submetida ao sofrimento. Com isso, Kant quer 

demonstrar que não basta só a intersubjetividade para que ocorra uma relação jurídica é 

necessário outro elemento: a reciprocidade entre os arbítrios. 

Kant coloca como terceiro elemento para o conceito moral de direito que “[...] nessa 

relação recíproca de escolha, não se leva de modo algum em conta a matéria da escolha, isto 

é, o fim que cada um tem em mente com o objeto do seu desejo [...] Tudo o que está em 

questão é a forma na relação da escolha por parte de ambos[...]” (KANT, 2003, p. 76).  

Entende-se que o direito não está preocupado com os fins ou utilidades das escolhas, 

mas com a forma em que as relações jurídicas ocorrem e que interesses devem ser por ele 

regulados. Pode-se dizer que desse terceiro elemento se origina o formalismo jurídico, pois o 

direito não prescreve o que se deve fazer, mas o como se deve fazer.  



 67

É também graças a esse terceiro elemento que alia o formalismo jurídico à lei 

universal de liberdade, que Kant formula o seu princípio universal do direito, que diz: 

“Qualquer ação é justa se for capaz de coexistir com a liberdade de todos de acordo com uma 

lei universal, ou se na sua máxima a liberdade de escolha de cada um puder coexistir com a 

liberdade de todos segundo uma lei universal” (KANT, 2003, p. 77). 

Todo aquele que impede o exercício da ação de outrem produz injustiça, já que a 

resistência é um obstáculo ao exercício da liberdade. O que proporciona o exercício da 

liberdade de ação dentro de critérios justos é o direito, que possibilita o exercício de ações 

livres que se limitam ao respeito pela liberdade dos outros. Para Leite, “A liberdade de cada 

um é limitada exclusivamente em função da liberdade das outras pessoas, e isso com base na 

igualdade dos direitos de liberdade” (LEITE, 1996, p. 36/7).  

A legislação positiva surge com o dever de respeitar esse exercício de liberdade. 

Contudo, surge o problema do que é justo ou injusto. Uma doutrina completamente positiva 

do direito e que não leva em consideração os seus elementos constitutivos seria acéfala, pois 

reprime a decisão sobre o que é justo e injusto. Kant quer saber o que o direito deve ser e isso 

implica o problema da justiça. 

Na Metafísica dos Costumes, Kant trata da justiça civil, ou seja, da relação mútua 

entre os homens, e da justiça criminal, que compreende a relação entre os indivíduos e o 

direito de perdoar e punir. A justiça civil pode ser comutativa e protetora, fazendo parte do 

direito privado, e distributiva, sendo esta de direito público. 

A justiça, em sua forma, distributiva e comutativa é a priori, fazendo parte do direito 

natural. A justiça na sua forma privada é própria do estado de natureza, já a forma distributiva 

só ocorre no estado civil. Na sua forma privada, a justiça carece da proteção de um tribunal 

para a garantia da sua aplicação; só a justiça distributiva possui o poder de coerção, 

garantindo a sua aplicabilidade, por ser proferida por um tribunal. 



 68

No concernente à justiça criminal, ela é retributiva, pois baseia-se no princípio de 

igualdade ou justiça do talião. Kant diz: “Há somente o direito de talião (jus taliones) que 

possa proporcionar determinadamente a qualidade e a quantidade da pena, porém com a 

condição bem entendida de ser apreciada por um tribunal[...]” (KANT, 1993, p. 177).   

A justiça penal kantiana leva em consideração o respeito pelo ser humano, possuidor 

de personalidade inata, considerando-o sempre como um fim e não como um meio. A 

punição, para ser justa, deve ser previsível e imparcial. 

Kant também trata da justiça divina que, segundo o filósofo, não deve ser entendida 

por analogias com a justiça humana em qualquer forma que ela se apresente. Ela não é 

punitiva, tampouco reconhece direitos e obrigações, que são parte da justiça humana, ela é 

estabelecida entre os seres humanos que são possuidores de uma alma imortal, e a divindade.  

A justiça enquanto problema, em Kant, apresenta-se na diferenciação do justo do 

injusto. Para corresponder a um ideal de justiça, Kant define o direito como sendo: “[...]uma 

noção do arbítrio da ordem racional prática pura, subordinado a leis de liberdade” (KANT, 

1993, p. 68). O critério da igualdade e da liberdade entre os indivíduos e da universalização da 

máxima é que definem a ação considerada justa. Segundo Bobbio: 

O que Kant visa é o ideal do direito, ao qual qualquer legislação deve 
adequar-se para poder ser considerada como justa. Ainda que nenhuma 
legislação existente correspondesse plenamente aquele ideal, a definição de 
Kant não seria menos verdadeira, uma vez que indica somente o ideal-limite 
ao qual o legislador deverá adequar-se e não uma generalização derivada da 
experiência (BOBBIO, 1997, p. 71). 
 

Segundo Bobbio, o ideal kantiano de justiça corresponderia à justiça como liberdade. 

Para Kant, o fim último do direito seria a liberdade. Para poder viver em liberdade de modo 

que não existisse violação das liberdades individuais, os homens constituiriam o estado civil 

e, com ele, o direito, dotado de poder coercitivo, assegurando o exercício da liberdade de 

todos. 



 69

O direito limita as liberdades individuais, mas assegura o desenvolvimento da 

personalidade de cada membro do estado civil. Se o ideal do direito estabelecesse somente a 

ordem ou a igualdade entre os membros do estado civil, não existiria a plenitude da justiça, 

pois um direito que ordena é útil até a constituição de um estado civil, e a igualdade, tão 

somente, também não serve como critério para a justiça, pois até na escravidão, que é um 

estado injusto, pode existir igualdade entre os escravos, como exemplifica Bobbio. 

A injustiça, para Kant, estaria na interferência que uns fariam aos outros para que estes 

exercessem a sua liberdade. De acordo com Kant, “[...] todo aquele que obstaculizar minha 

ação ou minha condição me produz injustiça, pois este obstáculo (resistência) não pode 

coexistir com a liberdade de acordo com uma lei universal” (KANT, 2003, p. 77). 

Mesmo querendo-se violar a liberdade de outrem, não se poderia, pois seria violada a 

máxima de agir justamente, o que configuraria violar o dever que a ética impõe. O que limita 

a liberdade de cada um é o direito, e mesmo que os motivos das ações não sejam virtuosos e 

que se tente calar a lei moral que está em todo indivíduo, a coercitividade do direito garantia o 

cumprimento justiça. 

O direito à liberdade é um direito natural e este, em um estado civil “[...] não pode 

sofrer ataque por parte das leis positivas; e deste modo conserva toda a sua força[...]” (KANT, 

p. 77/8, 1993). Esse direito é o único direito inato, pois os outros direitos que são 

considerados inatos, como a igualdade, na realidade são compreendidos dentro do princípio 

da liberdade inata. Segundo Bobbio, Kant ao reduzir os direitos inatos à liberdade “[...] mostra 

que o direito de liberdade é verdadeiramente a base sobre a qual entende montar todo sistema” 

(BOBBIO, 1997, p. 75).  

A compatibilidade da liberdade de agir segundo uma lei universal é tratada por Höffe 

como mais uma formulação do imperativo categórico, pois a introdução de uma lei universal 

do direito é uma variante da lei moral do direito, que forma um imperativo.  



 70

Essa possibilidade do exercício das liberdades individuais só pode existir graças à 

faculdade coercitiva do direito. Para Galeffi, “[...] só a condição de ser a nossa vontade 

completamente livre, as ações exteriores não excluem, ao contrário, uma imposição, ou seja, 

uma coação na qual justamente consiste a forma operante do direito” (GALEFFI, 1986, p. 

194).  

  

3.1 A faculdade de coagir do direito 

 

Para Kant, o direito necessita ter uma competência coercitiva, já que não é o dever que 

move o direito como ocorre na lei moral, mas o seu fim é a preservação da liberdade 

individual. É pela coação que se cria obstáculos para impedir que alguém intervenha na 

liberdade dos outros. Kant afirma: 

[...] a coerção é um obstáculo ou resistência à liberdade. Conseqüentemente, 
se um certo uso da liberdade é ele próprio um obstáculo à liberdade segundo 
leis universais (isto é, é injusto), a coerção que a isso se opõe (como um 
impedimento de um obstáculo à liberdade) é conforme à liberdade de acordo 
com leis universais (isto é, é justa). Portanto, ligada ao direito pelo princípio 
da contradição há uma competência de exercer coerção sobre alguém que o 
viola (KANT, 2003, p. 77/8). 
 

O que Kant faz é retomar a doutrina de Thomasius, sendo esta proveniente do interior 

do próprio direito, assegurando, desta forma, o caráter coativo do direito, tido como evidente. 

O que Kant trás de inovador é o motivo pelo qual pode existir uma faculdade de coagir de 

homens para homens.    

Essa faculdade coativa não estaria apenas presente quando alguém executasse uma 

ação contrária ao direito; ela estaria em toda estrutura do direito, permeando todo o agir 

humano, pois, se cabe ao direito cuidar das ações humanas exteriorizadas, não se pode, 

todavia, desprezar a moralidade dessas ações. 

A ação jurídica é aquela que não impõe a sua execução pelo dever, pois se assim fosse, 

seria uma ação moral, mas é aquela que está conforme o dever. Pode-se cumprir essa ação não 



 71

por moralidade, mas simplesmente por medo de uma sanção e assim estaria-se agindo 

conforme o direito estrito que está isento de qualquer preceito da virtude. 

O direito, em sentido estrito, é aquele que é completamente externo, não se mesclando 

com a moral. Ele pode utilizar-se do constrangimento externo para punir aquele que viola a 

liberdade de todos e também pode, ao mesmo tempo, coexistir com essa liberdade. Kant 

exemplifica: 

Assim, quando se diz que um credor dispõe de um direito de exigir de seu 
devedor que pague sua dívida, isto não significa que ele pode lembrar o 
devedor que sua razão ela mesma o coloca na obrigação de fazer isso; 
significa, ao contrário, que a coerção que constrange a todos a pagar suas 
dívidas pode coexistir com a liberdade de todos, inclusive a dos devedores, 
de acordo com uma lei externa universal. Direito e competência para 
empregar a coerção, portanto, significam uma e única coisa (KANT, 2003, 
p. 78). 
 

Kant demonstra que o direito subjetivo aparece como uma faculdade de obrigar. Eu 

tenho a obrigação de cumprir algo que está na lei por força do direito, já que o meu dever 

jurídico me obriga a cumprir o que prometi, pois está com o outro a faculdade de me obrigar e 

não posso fugir de cumpri-lo sob pena de sofrer uma sanção. 

A coerção apresenta-se de várias formas: multas, repreensões físicas, perda de direitos 

e de bens, entre outros. Ela pode ser direta ou indireta (dependência social ou pobreza 

econômica). O critério para aplicação da coerção é, no dizer de Höffe, saber até que ponto ela 

é moralmente permitida, ela não pode significar vingança, autodefesa ou uma pena diferente 

da aplicada no direito criminal. Deve-se buscar o principio que garanta a legitimidade da 

faculdade de coagir e o limite da sua aplicação . Para Höffe: 

La príncipe legitime de la faculte de contraindre n’implique  certes pás la 
justification de ´’importe quel type et de n’importe quel degré de contrainte. 
La contrainte n’est juste que dans la mesure où elle sert à empêcher 
l’injustice. Toute contrainte dépassant cette mesure devient elle-même 
injuste. La faculté de contraindre du droit n’est donc fondamentalement 
légitime qu’en tant que pouvoir restreint; la justification de la contrainte 
juridique n’est possible que si on limite en même temps cette contrainte13 
(HÖFFE, 1993, p. 196).  

                                                 
13 O princípio legítimo da faculdade constrangimento não implica certamente na justificativa de não importa que 
tipo e não importa qual grau de constrangimento. Todo constrangimento que ultrapasse esta medida torna-se ele 



 72

 
A título de ser justa, Kant estabelece que a coerção que é moralmente legítima é a que 

se contrapõe a uma ação injusta. Mas há duas condições restritivas para a coerção legítima: 

Em primeiro lugar, a coerção somente é permitida onde, aliás, já existe 
coerção, lá nomeadamente onde um outro invade o meu espaço legítimo de 
liberdade. A coerção legítima não ataca, mas se defende; ela não é nenhuma 
coerção agressiva, mas defensiva, em segundo lugar, é legítima unicamente 
aquela coerção que se volta contra uma injustiça. Do contrário, um ladrão, 
que impedisse a pessoa roubada de recuperar sua propriedade, estaria 
moralmente no seu direito (HÖFFE, 1998, p. 227). 
 

A coerção jurídica legítima seria de duas formas: preventiva, quando se cria um 

obstáculo para que o ilícito não ocorra, mesmo sabendo-se da intenção do sujeito em cometê-

lo, sendo este punido pela sua intenção; e restritiva, que é aplicada quando se busca um objeto 

roubado ou se faz com que o autor de um ilícito restitua de alguma forma um dano por ele 

causado. O que não se pode é retirar alguma vantagem dessa coerção. 

Kant utiliza a idéia da dupla negação para falar de legitimidade e ilegitimidade na 

aplicação da coerção. Ao se criar um obstáculo para o exercício da liberdade do outro, age-se 

com ilegitimidade ou injustiça. Contudo, se esse outro for um ladrão, a criação do obstáculo é 

oriunda da coerção legítima. O obstáculo posto ao ladrão que, pelo seu mal feito, quer se 

intrometer no meu direito de posse é a negação da negação da ilegitimidade de frustrar a 

liberdade de outrem, ou seja, é uma coação legítima. 

Kant compara a coerção à matemática pura, pois cabe à doutrina do direito dar a cada 

um o que é seu com precisão matemática; o que, em se falando de virtude, não se pode 

esperar. Contudo, há duas situações em que o direito se desvincula da coerção: a eqüidade e o 

direito de necessidade. 

 

 

                                                                                                                                                         
mesmo injusto. A faculdade de constrangimento do direito não é portanto fundamentalmente legítima a não ser 
como poder restrito; a justificação do constrangimento jurídico só é possível limitando-se ao mesmo tempo este  
constrangimento. 



 73

3.2 A equidade e o direito de necessidade 

  

A equidade admite um direito sem coerção. Ela ocorre quando alguém reivindica algo 

como seu, mas não possui os meios de agir com coatividade. Kant fornece dois exemplos: no 

primeiro, o sócio de uma companhia faz pela empresa mais que os outros, contudo todos 

possuem a mesma cota na divisão de lucros; quando a companhia passou por reveses 

financeiros, todos perderam dinheiro, mas aquele que mais trabalhou perdeu mais do que os 

outros. Por meio da equidade, ele pode pedir uma compensação aos outros sócios, já que os 

seus prejuízos foram maiores, mas não há nenhum preceito de direito que o ampare. 

No segundo exemplo, Kant trata de um servo que passou um ano para receber os seus 

salários e, quando recebeu, estes estavam depreciados, perdendo-se o poder de compra. Ele 

pode, então, através da eqüidade, pedir a atualização monetária. 

A equidade é baseada no direito estrito e, segundo Kant, “[...] o direito mais estrito é a 

maior injustiça” (KANT, 2003, p. 81).  Não havendo norma jurídica que garanta esse direito, 

ele só pode apelar para o tribunal da consciência para que seja reconhecido, correndo sempre 

o risco de não ser respeitado. 

Com relação ao segundo caso do direito sem coerção, defronta-se com o direito de 

necessidade, que possui a coerção sem o direito a ela correspondente. Para Kant, “supõe-se 

que este pretenso direito seja a autorização a tirar a vida de outrem que nada faz para causar-

me dano, quando corro o risco de perder a minha própria vida” (KANT, 2003, p. 81). Ele é o 

direito que contempla uma violência permitida contra mim.  

Kant exemplifica com o caso de alguém que, em um naufrágio, para não perder a 

própria vida, empurra outrem que está com uma tábua que pode garantir a salvação de sua 

vida. O medo de ser punido pela lei penal é um evento incerto, enquanto a possibilidade de 



 74

morte é um fato evidente. Este náufrago que pode se salvar, mesmo cometendo um crime, não 

comete uma ação inculpável, mas impunível. 

Para Kant, “a divisa do direito de necessidade é “a necessidade não tem lei (necessitas 

non habet legem)”. No entanto, não poderia haver necessidade alguma que fizesse o que é 

injusto se conformar a lei” (KANT, 2003, p. 82). A impunibilidade do direito de necessidade 

não torna a ação justa, se a pena não existe. A culpa não poderia, nestes casos, ser excluída. 

 A conservação da própria vida, no caso apresentado por Kant, torna-se um direito 

superior, contudo não um direito em sentido estrito, pois é um direito injusto, de acordo com o 

direito natural em um estado de natureza. O dever deveria ser a preservação da vida de 

outrem; mas quando esse dever se conflitua com a preservação da própria vida, o dever é 

dispensado graças à própria conservação.  

Com relação a esses dois casos em que há uma anomalia do direito, Bobbio comenta: 

A anomalia desses dois casos está portanto no fato de que, enquanto a 
normalidade da relação entre direito e coação exige que o direito seja 
satisfeito e o erro remediado, aqui existe de um lado um direito não 
satisfeito, do outro um erro não remediado. Em outras palavras, seria 
possível dizer assim: a natureza da justiça implica em que seja dada razão a 
quem tem razão e negada a quem não tem. Nos dois casos anômalos, porém, 
existe esta alteração: no primeiro caso, uma pessoa tem razão e não lhe é 
dada, no segundo caso, uma pessoa não a tem e lhe é dada (BOBBIO, 
1997, p. 81). 
 

A eqüidade e o direito de necessidade não são totalmente fora do direito e pertencentes 

ao âmbito da virtude, por isso são casos anômalos do direito. Kant trata deles em separado 

antes de adentrar a doutrina do direito propriamente dita, em que a faculdade de coagir está 

determinada por leis. 

 

3.3 A  divisão do direito 

 

Na primeira divisão do direito que pudemos observar no pensamento de Kant, como 

filósofo do século XVIII, percebemos elementos próprios dos pensadores jusnaturalistas, tais 



 75

como a idéia do contrato social, a saída do estado de natureza para o estado civil e a 

constituição republicana. 

Nessa primeira divisão, o direito se bifurca em direito natural e direito positivo. Essa 

divisão é denominada por Kant como uma divisão geral dos direitos e nela o direito natural é 

definido como  aquele que “[...]se apóia somente em princípios a priori [...]” (KANT, 2003, p. 

83), e o direito positivo como aquele que “[...] provém da vontade de um legislador (KANT, 

2003, p. 83).  

O direito natural não é, portanto, estatutário, é um sistema de leis racionais jurídicas a 

priori; ele não está apenas no estado de natureza, mas também se apresenta no estado civil. A 

lei natural provém da vontade unida do povo, da própria razão legisladora, que é aquela que 

“[...] estende seus comandos e proibições mesmo além das fronteiras da vida” (KANT,  2003, 

p. 140). 

Para Kant,  

Se entendermos por direito natural somente o direito não-estatutário, daí 
simplesmente o direito que pode ser conhecido a priori pela razão de todos, 
o direito natural incluirá não apenas a justiça que tem validade entre as 
pessoas em seus intercâmbios mútuos (iustitia commutativa), como também 
a justiça distributiva (iustitia distributiva), na medida em que pode ser 
conhecido a priori de acordo com o princípio da justiça distributiva como 
suas decisões (sententia) teriam que ser alcançadas (KANT, 2003, p. 141). 
 

As leis naturais, provenientes do direito natural, são dotadas de coercitividade e 

servem de medida ideal para o legislador das leis positivas. Cabe ao legislador basear a lei 

civil de acordo com a lei natural, dando-lhe coercitividade pública externa, garantindo a sua 

não violação, garantindo a executabilidade da justiça distributiva. 

Cabe ao direito positivo, como vontade de um legislador que representa a vontade 

coletiva do povo, promulgar leis que estejam de acordo com o direito natural. Contudo, pode 

ocorrer que este legislador promulgue leis que vão de encontro ao direito natural, o que 

acarreta um problema. Mesmo assim, assevera-nos Kant, essas leis devem ser cumpridas, pois 

“[...] é um imperativo obedecer à autoridade atualmente no poder, não admitindo o direito de 



 76

resistência” (TERRA, 2004, p. 29). Deve-se, para Kant, obedecer-se ao poder legislativo, seja 

qual for a sua origem. 

O direito positivo possui a sua origem na saída do estado de natureza para o estado 

civil. Observe-se que o estado de natureza não existiu de fato, mas é uma idéia racional. O 

estado de natureza não é, para Kant, um estado de injustiça, mas de ausência de justiça, pois 

não há um juiz que possa decidir sobre questões controversas, garantindo a cada um o que é 

seu. As aquisições no estado de natureza são meramente provisórias, pois não há uma sanção 

pública que garanta a justiça distributiva pública. 

É da passagem do estado de natureza para o estado civil que surge o Estado, definido 

por Kant como “[...]a união de uma multidão de seres humanos submetidas a leis de direito” 

(KANT, 2003, p. 155). Para Galeffi, a formação do Estado é fundamental para o direito, pois 

“[...] um direito no verdadeiro sentido da palavra existe unicamente dentro do Estado e por 

meio dele” (GALEFFI, 1986, p. 195).  

De acordo com Muglioni, o surgimento dos Estados obedece a um acordo entre os 

homens, que é fruto da razão e do direito, acrescentando ainda que o princípio político que 

forma os Estados está de acordo com a moral e a liberdade, e não com a economia e a 

prosperidade. Muglioni comenta: 

Le hommes ont besoin le uns dês outres et à cette fin formente société. Mais 
il n’y aurait que des groupements d’intérêts toujours instables et non des 
États si leur accord n’était fondré sur le dessein de s’unir em une 
republique, chose publique, être ou corps commun, qui n’est pas soulement 
um moyen (au service du bonheur de tous) mais une fin inconditionnée, 
c”est-á-dire déserable pour ellemême: l’accorddes hommes selon la raison, 
le droit. Le principe de la politique est moral et non économique, c’est la 
liberté, non la prosperité14 (MUGLIONI, 1990, p. 15). 
     

                                                 
14 Os homens precisam uns dos outros e com este fim formam sociedade. Mas não haveriam mais do que 
agrupamentos de interesses sempre instáveis e não Estados se o acordo entre eles não estivesse fundamentado 
em um desejo de se unir em uma república, coisa pública, ser ou corpo comum, que não é somente um meio  (a 
serviço da felicidade de todos) mas um fim incondicional, quer dizer desejável em si mesmo: o acordo entre os 
homens segundo a razão, o direito. O princípio da política é moral e não econômico, é a liberdade, não a 
prosperidade. 



 77

 Estado é fruto do estado civil, em que está vinculada a necessidade da garantia da 

propriedade. No estado civil, o Estado interfere na propriedade privada dos súditos, já que é o 

proprietário supremo do solo e é como tal que permite a existência e a conservação da 

propriedade particular. Cabe ao Estado a soberania territorial, podendo ou não possuir 

propriedades para exploração econômica. 

 Para Kant, o Estado não deveria ter propriedades privadas, pois, como proprietário 

privado do solo, pode cobrar impostos e até interferir nos estatutos das propriedades dos seus 

súditos, podendo até mesmo aboli-las, desde que indenize os prejudicados. Kant é um crítico 

do feudalismo.  

Cabe ao Estado permitir e garantir a liberdade de pensamento, de religião e 

econômica, devendo manter relações comerciais e culturais com outros Estados. É o Estado o 

mantedor da condição jurídica, que é “[...] aquela relação de seres humanos entre si que 

encerra as condições nas quais, exclusivamente, todos são capazes de fruir seus direitos” 

(KANT, 2003, p. 150). Dentro da condição jurídica é que é possível a justiça pública, ou seja, 

“[...] a idéia de uma vontade que legisla para todos[...]”(KANT, 2003, p. 150).  

O direito natural, portanto, está presente numa segunda divisão do direito entre direito 

público e direito privado, ambos derivando da saída do estado de natureza para o estado civil.  

Cabe ao direito privado regular as relações entre os indivíduos, possibilitando-lhes o 

desenvolvimento de suas atividades, de modo que todos tenham a mesma liberdade, sem que 

um interfira na esfera do outro. Ao direito público compete a organização e o funcionamento 

do Estado, assegurando o desenvolvimento dos interesses comuns.  

De acordo com Kant: 

Do direito privado no estado de natureza procede o postulado do direito 
público: quando não podes te furtar a viver lado a lado com todos os outros, 
deves abandonar o estado de natureza e ingressar com eles num estado 
jurídico, isto é, uma condição de justiça distributiva (KANT, 2003, p. 
151). 
 



 78

Segundo Kant, esta divisão se dá deste modo por ser o direito privado proveniente do 

estado de natureza, pois há sociedade neste estado, embora não esteja civilmente constituída, 

o que só ocorre no estado civil. Esta sociedade constituída terá não só o direito privado, mas 

também o direito público. 

Kant define o direito público como “o conjunto das leis que precisam ser promulgadas, 

em geral a fim de criar uma condição jurídica” (KANT, 2003, p. 153). O direito público se 

volta para todo o povo, que se afeta entre si, estando unido sob uma única vontade. 

Na sua origem, o direito que mais adiante seria o direito público, ainda só na qualidade 

de direito positivo, é um direito da força e a coerção do direito público vai ter nele o seu 

fundamento, como nos diz Kant em À Paz Perpétua. O direito positivo vai, aos poucos, 

legitimando-se pela autonomia do povo, soberano ao legislar. 

É através do antagonismo que a sociedade e, conseqüentemente, o direito, aprimoram-

se, até que a sociedade civil possa formar uma constituição (Kant defende que esta seja a 

republicana) que possa administrar o direito para todos. Esse antagonismo é chamado de 

insociável sociabilidade. Pelo fato de serem insociáveis, os homens competem entre si e 

terminam por evoluírem para o seu aprimoramento social, dando origem ao direito. Tosel 

comenta: 

L’état civil est exigé comme postulat de la raison, em fonction de la 
constitution de celle-ci, comme exercice de la contrainte légale qui est 
fondamentalement opposée à la violence. Ainsi s’accomplit la mise en place 
définitive de la sphère du droit privé et l’exercice du droit naturel de liberté, 
rendu imposible jusque-là par la violence immanente à l’insociable 
sociabilité de l’état de naturel. Le droit public n’est pas l’antithèse du droit 
privé, il est son integration et sa realization. La difference entre droit privé 
et droit public n’est donc pas de matière, de contenu, mais de forme; car la 
forme comme telle relève du droit public15 (TOSEL, 1990, p. 62/3). 
     

                                                 
15 O estado civil é exigido como postulado da razão, em função da constituição desta como exercício do 
constrangimento legal que é fundamentalmente oposto à violência. Assim se cumpre o papel  do direito privado 
e do exercício do direito natural de liberdade, tornado possível até então pela violência imanente à precária 
sociabilidade do estado natural. O direito público não é a antítese do direito privado, ele é sua integração e a sua 
realização. A diferença entre o direito privado e o direito público não é de matéria, de conteúdo, mas de forma; 
porque a forma como tal procede do direito público. 



 79

É pela insociável sociabilidade que os homens formam o estado civil, respeitando as 

liberdades individuais. Os Estados assim constituídos estão propensos a passarem do estado 

de natureza e, entre eles, formar uma liga de nações que têm o poder de realizar a paz entre os 

povos. 

O Estado assim formado deve possuir, para Kant, três poderes: o executivo, o 

legislativo e o judiciário. Esses poderes estão em consonância entre si, de modo que, em suas 

ações eles se coordenam, se associam e se subordinam. Considerados em sua dignidade, Kant 

diz sobre esses três poderes: 

[...] que a vontade do legislador (legislatoris) relativamente ao que é 
externamente meu ou teu é à prova de censura (irrepreensível); que o poder 
executivo do chefe supremo (summi rectoris) é irresistível e que a sentença 
do sumo juiz (supremi iudicis) é irreversível (inapelável) (KANT, 2003, p. 
158). 
 

O chefe do poder executivo é o governante do Estado; ele é o governo. O soberano não 

é este chefe, pois ele está sujeito à lei e o soberano não. O soberano é o legislador e a sua 

vontade, expressa como lei, é a representação da vontade coletiva do povo, que atua como co-

legislador. O governante pode ser punido, já o soberano é aquele que exerce a punição, ele 

possui a “[...] suprema faculdade de exercer coerção em conformidade com a lei” (KANT, 

2003, p 159).   

Os veredictos devem ser dados pelos juizes, pois não cabe ao chefe do executivo ou ao 

soberano, julgar. É através dos seus concidadãos que um povo julga a si mesmo. O veredicto 

de um juiz é um ato da justiça pública. O chefe do Estado não poderia jamais desempenhar o 

papel de juiz pois, caso cometesse uma injustiça, caberia ao injustiçado o direito de apelação, 

o que seria inferior à sua dignidade de chefe de governo. 

Através do equilíbrio, do bom funcionamento dos três poderes, o Estado é feliz, pois o 

seu funcionamento está de acordo com os princípios do direito. A felicidade do Estado está de 



 80

acordo com a união entre os seus poderes, pois só assim ele age de acordo com as leis de 

liberdade. 

Kant enumera os direitos do soberano do estado em três: a distribuição de empregos 

assalariados, a distribuição de dignidades com títulos honoríficos (divisão hierárquica entre 

superior e inferior) e o direito (relativamente benévolo) de punir. 

Através do direito de punir e de perdoar, o soberano garante aos seus súditos que 

“nenhum homem pode carecer, no Estado de toda dignidade, porque teria, pelo menos, a de 

cidadão; exceto quando a haja perdido por algum crime” (KANT, 1993, 174). Ao tratar do 

direito de punir, Kant trata também da condição de cidadania dos súditos de um Estado, da 

condição de cada indivíduo como partícipe de um delito e de como a moral interfere e até 

determina a atribuição de uma pena nos delitos praticados. No direito penal kantiano, direito e 

moral se entrelaçam, demonstrando o quanto a condição dual dos sujeitos interfere nas ações 

do mundo sensível. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 81

CAPÍTULO 4 - O FUNDAMENTO MORAL DA PENA 

4.1 O direito de punir 

 

Kant define o direito de punir como “[...] o direito que tem o soberano de atingir o 

súdito dolorosamente devido à transgressão da lei” (KANT, 1993, p. 175). A lei transgredida 

é a idealização da vontade de todos como partícipes do reino dos fins, os quais desejam 

revestir as suas máximas de um caráter de legalidade. Por este motivo, toda transgressão é 

passível de punição, devido à coatividade do direito. 

Transgredindo a lei para a satisfação das suas vontades egoísticas e torpes, o homem 

comete um crime, que é definido como “[...] uma violação da lei pública que torna alguém 

que a comete inapto à cidadania [...]” (KANT, 2003, p. 174). Os crimes podem ser públicos e 

privados, sendo os públicos aqueles que põem em perigo a coisa pública e, privados, os que 

põem em risco uma pessoa individualmente.  

Os que cometem crimes o fazem por má índole ou por índole violenta e, seja por 

qualquer motivo que leve à transgressão da lei, cabe ao soberano, de acordo com Kant, não só 

punir o infrator, mas punir dolorosamente. O soberano é aquele que pune, mas não pode ser 

punido, devido à sua condição de chefe do Estado, de instância punitiva. Ele é a fonte do 

direito e, como tal, não pode ser punido. 

Sendo a punição um atributo exclusivo do soberano, não cabe ao povo ou à vítima 

punir o criminoso, sob pena de o estado civil se converter em um estado de barbárie. O 

soberano é parte da sociedade; nele está representada a vontade coletiva do povo, embora com 

ela não se confunda, ele é, antes de tudo, a fonte e a garantia da aplicação da lei. 

Para Garapon, “o soberano, poderíamos ainda dizer, não se reserva o direito de punir; 

ele constitui-o pela sua posição de terceiro e de garante impessoal das leis públicas” 

(GARAPON, 2001, p. 35). Apesar de não existir punição para o soberano como fonte do 



 82

direito, o mesmo não se dá em relação a todos os governantes, pois na qualidade de pessoa 

física, o governante é punível. Ao perder um mandato temporal, o governante pode ser 

julgado e punido, por agora ser um cidadão comum. 

Após considerar o soberano como instância punitiva, Kant expõe as razões da punição, 

sendo o próprio crime a sua única razão. A punição não deve ser arbitrária ou ser aplicada por 

vingança, utilidade ou remeter a processos secretos em que a crueldade humana na aplicação 

da pena é muitas vezes maior do que a prática delituosa. A pena deve ter previsão legal e 

obedecer a um tribunal. De acordo com Kant: 

A punição imposta por um tribunal (poena forensis) - distinta da punição 
natural (poena naturalis) na qual o vício pune a si mesmo e que o legislador 
não considera – jamais pode ser infligida meramente como um meio de 
promover algum outro bem a favor do próprio criminoso ou da sociedade 
civil. Precisa sempre ser a ele infligida somente porque ele cometeu um 
crime, pois um ser humano nunca pode ser tratado apenas a título de meio 
para fins alheios ou ser colocado entre os objetos de direito as coisas: sua 
personalidade inata o protege disso, ainda que possa ser condenado à perda 
da sua personalidade civil. Ele deve previamente ter sido considerado 
punível antes que se possa de qualquer maneira pensar em extrair de sua 
punição alguma coisa útil para ele mesmo ou seus concidadãos. A lei da 
punição é um imperativo categórico e infeliz é aquele que rasteja através das 
tortuosidades do eudaimonismo, a fim de descobrir algo que libere o 
criminoso da punição ou, ao menos, reduz a sua quantidade pela vantagem 
que promete, de acordo com as palavras farisaicas: “É melhor que um 
homem morra do que perca um povo inteiro”.  Se a justiça desaparecer não 
haverá mais valor algum na vida dos seres humanos sobre a Terra (KANT, 
2003, p. 174/5). 
 

Quando Kant expõe o motivo da punição, ele trata do princípio interno da pena e da 

sua finalidade externa. De acordo com Garapon, o que ele faz é exibir um problema 

simultâneo em que a razão de ser da punição e o seu efeito seja sobre o culpado ou sobre a 

sociedade são considerados. 

Não se pune um criminoso para averiguar se ele de fato cometeu um delito, como fazia 

o direito medieval e inquisitório. O criminoso é punido porque realizou uma conduta punível. 

“O crime é a razão primeira e última da pena” (GARAPON, 2001, p. 36). A punição não se dá 

de forma preventiva, mas só após a culpabilidade do criminoso ter sido devidamente 

comprovada. 



 83

De acordo com Höffe, o direito de punir kantiano se constitui de cinco elementos que 

são essenciais à questão penal. Höffe diz: “Le droit penal contient d’une manière 

étonnamment claire et condensée, cinq éléments essentiels à la question. Le droit de punir est 

(1) le droit (2) qu’a le souverain (3) envers celui qui lui est soumis (4) de lui infliger em 

raison de son crime (5) une peine douloureuse”16 (HÖFFE, 1993, p. 235).  

O direito seria, em sua forma penal, a faculdade que um magistrado (neste caso, o 

soberano) possui de punir, oriundo do contrato social entre os cidadãos, realizando-se como 

uma autorização ou faculdade subjetiva, e não objetivamente como uma simples disposição 

do direito penal.    

Para Kant, a justiça penal difere da prudência penal, pois, de acordo com a justiça 

penal, toda penalidade a ser aplicada deve estar de acordo com a moral; já para a prudência 

penal, a pena dever ser pragmática, baseando-se em experiências acertadas para o combate ao 

crime. Só a justiça penal está de acordo com a razão prática pura. 

Ao dividir a pena em natural e jurídica, Kant demonstra que a pena natural é de caráter 

puramente moral, ela equivale ao remorso e às torturas da consciência após a prática de um 

mal feito. O sofrimento moral, nesse caso, não pode ser medido ou avaliado, por ele ser 

exclusivamente de foro íntimo, sendo impossível a exteriorização de sua dimensão. Segundo 

Garapon: 

A punição como castigo público não tem de inspirar este sentimento de 
culpabilidade, que seria de resto completamente impossível de medir ou 
apreciar. Ela encontra a sua única justificação no crime cometido: pune-se 
porque... e não para que... Por outras palavras; um indivíduo é punido 
enquanto, por um lado, é determinado a priori como punível e enquanto, por 
outro, cometeu efetivamente um acto punível (GARAPON, 2001, p. 36). 
  

De acordo com Kant, a punição não visa à redenção do criminoso, a sua transformação 

em alguém melhor ou à proteção da sociedade. Se, por um acaso ocorrer, pela aplicação da 

                                                 
16 O direito penal contém de uma maneira surpreendentemente clara e condensada cinco elementos essenciais à 
questão:  O direito de punir é (1)o direito (2)que tem o soberano (3) contra aquele que lhe é submetido (4) de 
infringir-lhe, em razão de seu crime, (5) uma pena dolorosa. 



 84

pena, de o criminoso se arrepender de seus atos e da sociedade tornar-se menos violenta, isso 

será um ganho social, mas, de forma alguma, pode ser o objetivo da pena, já que esta nunca 

deve se vincular a qualquer tipo de lucro. Para Kant, “[...] a justiça deixa de ser justiça se 

puder ser comprada por qualquer preço que seja” (KANT, 2003, p. 175). 

A lucratividade na aplicação da pena, mesmo quando revestida de uma aparência 

moral, como no caso de um criminoso condenado à morte ceder o seu corpo para 

experimentos científicos sob a promessa de que esses experimentos são penosos mas trarão 

benefícios para a comunidade, é imoral, pois, para Kant, esse falso altruísmo cai nos cálculos 

da utilidade.  

 

4.2  Kant e o utilitarismo 

 

Ao comentar o direito penal kantiano, Garapon fala de utilitarismo fazendo um 

contraponto entre o pensamento de Sêneca e Kant. Se para Kant o utilitarismo é algo imoral, 

não se podendo nada ganhar com a punição, não importando o tempo em que o delito foi 

cometido, sendo inexistente qualquer justificativa para uma não punição, para Sêneca a 

punição a uma agressão passada configura um absurdo. 

Garapon comenta: “[...] Sêneca já considerava chocante, irrazoável e absurdo que se 

punisse com um único título de uma agressão passada[...]” (GARAPON, 2001, p. 37).  De 

acordo com Sêneca, a punição deveria ocorrer para prevenir crimes futuros, pois o que já foi 

feito no passado é irrevogável, mas ao futuro cabe a prevenção. 

A justificativa para esse posicionamento, segundo Garapon, dar-se-ia por uma série de 

argumentos:  

[...] a irreversibilidade do tempo (a punição de um crime não o anula, não 
impede que tenha sido cometido; é então preciso, para justificar a pena, 
apoiar-se no futuro); a identificação do papel de juiz com o de um médico 
[...]; finalmente, a exaltação de uma razão purificada das paixões 
tormentosas e punitivas (GARAPON, 2001, p. 37).  



 85

  
As paixões que atormentam o homem seriam a cólera e todas as suas derivações, que 

seriam contra a natureza humana. Segundo Garapon, para Sêneca, a punição de acordo com o 

crime configura punir por paixão, por uma espécie de vingança colérica, e não punir de 

acordo com a razão. Kant rompe com esse pensamento. Ao dividir os imperativos em 

categóricos e hipotéticos, o filósofo coloca o cumprimento da lei como um imperativo 

categórico, ou seja, de acordo com a razão prática pura. O utilitarismo seria, portanto, uma 

forma hipotética, que já possuiria em si mesmo o lucro.         

A lei que estabelece a punição é um imperativo categórico, não cabendo à investigação 

criminal, que culmina com a aplicação da pena ao culpado, adentrar pelos tortuosos caminhos 

da felicidade, seja do criminoso ou da sociedade. O criminoso, para ser feliz, não pode ter 

abrandada a sua pena, pois ele é punível e indigno de honra, não sendo merecedor de ser feliz. 

A sociedade, por conseguinte, não pode se deleitar nos escuros caminhos da vingança, pois da 

punição não lhe pode advir vantagem alguma. 

A punição kantiana está baseada no modo de entender o direito de punir em moldes 

puritanos. Prova disso é o rigorismo que Kant expressa ao determinar a medida da pena. Vale 

ressaltar, contudo, que Kant é um filósofo do século XVIII, ocasião em que o direito penal 

começa a ser discutido e reformulado. 

 Antes desse século, a equivalência das penas em relação aos delitos era inexistente, 

podendo-se ser condenado às galés aquele que furta um pedaço de pão ou um objeto de 

pouquíssimo valor, ou ainda ser condenado à morte com extrema facilidade, pois a vida de um 

criminoso pouco valia, como nos narra João Bernardino Gonzaga em A Inquisição em seu 

Mundo. O jurista afirma: 

No afã de castigar com severidade, o legislador não se preocupava em 
estabelecer o indispensável equilíbrio, que deve existir, entre o mal do crime 
e o mal da pena. Notadamente, a sanção mais comumente infligida era a 
capital, que alcançava até mesmo delitos que hoje consideramos de escassa 
importância (GONZAGA, 1994, p. 36). 
  



 86

Kant trás, em seu direito de punir uma medida de punição, que apesar de ser rígida e 

extremamente criticada, apresenta-se como humanismo. É de humanismo que Kant trata ao 

afirmar que a pena é imposta por um tribunal, mas ela é também a punição de um vício que 

pune a si mesmo. Por trás da prática delituosa está o “eu empírico” que se compraz em 

praticar um delito e se submete à punição do sujeito puro, o qual não se aceita enquanto 

sujeito que erra. 

A punição está intimamente ligada à honra e à dignidade, mas, numa primeira leitura 

da ética kantiana, ela se encontra longe dos cálculos da utilidade, pois pena e lucro não podem 

ser causa e conseqüência um do outro.  

Primeiramente, quando Kant decide tratar o ser humano como um fim e jamais como 

um meio, está sendo contra o utilitarismo. Ao enunciar os deveres para consigo mesmo na 

Fundamentação da Metafísica dos Costumes, o seu antiutilitarismo está evidente.  

No primeiro dever, o que se coloca é o problema de uma pessoa que tem a vida 

acometida por desgraças, a ponto de cair em desespero e sua vida se encher de tédio. Poderia 

esta pessoa acabar com a própria vida? Kant responde que se o suicídio se tornasse 

universalizável e a morte fosse útil para pôr fim às desgraças de uma existência infeliz, essa 

máxima se tornaria contrária ao cumprimento de todo dever. 

No segundo dever, que é para com os outros, Kant trata do caso em que alguém pede 

dinheiro emprestado a outrem, sabendo que não poderá pagar. Neste sujeito há a consciência 

da promessa falsa, mas sem ela não poderá atingir o seu intento. Age-se não por dever, mas 

por amor de si. Se essa máxima de enganar os outros se tornasse universalizável, as promessas 

não teriam razão de ser e ninguém daria crédito às promessas alheias, pois todos agiriam de 

modo a levar vantagem e não conforme o dever.  

No terceiro dever, que é para com a sociedade, Kant afirma que se um homem possui 

um certo talento natural, sendo este útil a sociedade, não desejando fazê-lo e preferindo uma 



 87

vida repleta de ociosidade, não pode desejar que o seu modo de viver seja conforme a 

natureza e universalizável, ou justificá-lo, afirmando que a ociosidade está no homem por 

instinto natural. As faculdades que são concedidas a esse homem existem para que sejam 

desenvolvidas, para servirem a toda sorte de fins. 

O quarto dever é de auxílio mútuo, o dever meritório para com  os outros, haja vista 

que o fim natural que todos os homens buscam é a sua própria felicidade. Se todos decidissem 

não contribuir para a felicidade de outrem, a humanidade continuaria existindo, mas isso não 

seria positivo para a humanidade como um fim em si mesma, pois as pessoas agiriam como se 

os outros fossem meios. Esse tipo de ação é contraditória com o dever, pois todos necessitam 

de amor e compaixão, e agir contra esse auxílio seria uma condenação a viver sem a 

esperança do amparo nos momentos difíceis e que cada um deseja para si. 

Ao tratar do suicídio, Kant parece se reportar à religião, em que o suicídio é um 

atentado aos fins divinos, que não considera a questão do sofrimento como uma mal em si, 

pois esta vida é breve e representa um caminho para o reino dos céus, em que o homem é feliz 

de acordo com o seu proceder em sua existência terrena. Só um ser preso aos seus interesses 

sensíveis, empíricos, pensaria em cometer suicídio, pois seria lucrativo acabar com a sua dor.  

Numa reflexão mais profunda, verifica-se que o ser humano não está à sua própria 

disposição para fazer o que quiser com os seus próprios propósitos. Como um fim em si 

mesmo, cabe-lhe respeitar a dignidade que está na sua própria pessoa, pois ele é um 

representante da humanidade e com, suas máximas, deve honrá-la, agindo de acordo com o 

cumprimento do dever. 

O mesmo argumento deve ser usado em relação ao terceiro exemplo, em que aquele 

que decide viver na ociosidade, “nos mares do sul”, menospreza as suas capacidades naturais, 

em total indiferença pelo cumprimento do dever para com a humanidade como um fim. Os 

habitantes dos mares do sul, com quem deseja viver em ócio são, para este sujeito, um meio 



 88

útil de satisfazer seu gozo, agindo este em desrespeito ao seu dever para com a humanidade 

como um fim. 

Contudo, em relação ao segundo e ao quarto dever, Hare levanta a hipótese de Kant ter 

sido um utilitarista sem sê-lo. O que o comentador faz é separá-lo dos defensores do 

utilitarismo, mas encontrando nos deveres kantianos para com os outros uma margem para 

uma interpretação utilitarista. De acordo com o filósofo inglês, Kant era um certo tipo de 

utilitarista: “[...] um utilitarista de vontade racional, pois um utilitarista também pode 

prescrever que deveríamos fazer o que conduzirá à satisfação das preferências racionais ou 

vontade-para-fins dos quais a felicidade é a soma” (HARE, 2003, p. 206).    

Para Hare, numa leitura preliminar do segundo dever, Kant a ele se refere como um 

atentado à liberdade e à propriedade dos outros, em que se trata outrem como um meio para 

um fim que o sujeito da ação não compartilha. O homem que age enganando a outrem não 

pode concordar em ser ele próprio a vítima de uma falsa promessa. 

Com relação ao quarto dever, Hare diz: “Interpreto isso como significando que , a fim 

de satisfazer essas versões do imperativo categórico, tenho que tratar os fins de outras pessoas 

(i.e., o que elas querem em sua causa própria) como meus fins” (HARE, 2003, p. 205). Todos 

devem ser capazes de compartilhar os mesmos fins17.   

Kant trata o fim dos outros como nossos próprios fins, não pode estes serem imorais. 

Posição semelhante, comenta Hare, possui Harsanyi, que é utilitarista e que exclui fins 

imorais ou anti-sociais. O que Hare pretende expor é que Kant possui um outro tipo de 

utilitarismo, denominado por ele de “utilitarismo de vontade racional”, pois “[...]um 

utilitarista também pode prescrever que deveríamos fazer o que conduzirá à satisfação das 

preferências racionais ou vontade-para-fins das pessoas – fim dos quais a felicidade é a soma” 

(HARE, 2003, p. 206).   

                                                 
17 Fim  neste sentido deve ser entendido como um objeto do poder de escolha de um ser racional, por meio do 
pensamento de qual escolha é determinada para uma ação produzir esse objeto. 



 89

Um argumento dos utilitaristas é que se tratarmos as pessoas como diferentes, 

possuidoras de interesses distintos, sendo todos interesses iguais em importância e com o 

mesmo peso, ou seja possuidoras de igual preocupação e respeito, o resultado dessa igualdade 

será o utilitarismo. Segundo Hare, Kant faz coisa semelhante.  

Pois se faço meus fins os fins dos outros, eu os tratarei, ao ajuizar entre ele 
quando conflitam, do mesmo modo como tratariam meus próprios fins. Ao 
fazer isso, não estou deixando de distinguir entre pessoas diferentes, mas, 
como exige a justiça, dando igual peso aos seus e aos meus interesses (os 
fins que eles e eu procuramos com igual força de vontade), do mesmo modo 
como dou peso igual a meus próprios interesses iguais. Assim, se a objeção 
realmente enfraquece o utilitarismo, enfraqueceria Kant também (HARE,  
2003, p. 207). 
 

Até o imperativo categórico pode dar margem a uma interpretação utilitarista, pois, 

através do imperativo categórico, desejo que a máxima de uma ação seja universalizável. A 

universalização de uma máxima pressupõe que eu a utilize em todos os momentos e papéis 

possíveis. Ao ter essa intenção, disponho-me a me colocar no lugar dos outros que exercem 

todos os papéis possíveis; as minhas ações deverão estar de acordo com a imparcialidade e eu 

me disponho a me colocar no lugar de outrem e fazer aos outros, sempre, o melhor possível.  

Este é um argumento de fácil interpretação utilitarista, pois “ajo bem” porque “me 

coloco” no lugar dos outros e, como “quero” os melhores resultados das “minhas” ações para 

“mim”, desejo-as também para os demais.  As minhas máximas, portanto, devem ser 

coerentes com os meus fins. 

O que se verifica é que, apesar de não ser utilitarista, Kant utiliza argumentos que 

facilmente podem ser interpretados como utilitaristas. Na Doutrina da Virtude, os deveres 

para consigo mesmo são de evidente caráter anti-utilitarista, mas os deveres para com os 

outros dão margem ao utilitarismo.  

A ética kantiana busca a perfeição do indivíduo, sendo que esta perfeição é mais uma 

perfeição de forma do que de conteúdo. Kant assevera: “Mas o dever de um ser humano 

consigo mesmo como um ser moral somente (sem considerar a sua animalidade) consiste no 



 90

que é formal na harmonia das máximas de sua vontade com a dignidade da humanidade em 

sua pessoa” (KANT, 2003, p. 262). 

O que deseja-se com a perfeição moral, para Kant, é tornar a nossa vontade boa. Nesse 

ponto, os argumentos utilitaristas e anti-utilitaristas que comentou-se a pouco se unem, pois 

essa vontade é a expressão do amor prático que temos para com os outros. O amor prático é 

utilitarista na medida em que deseja promover com imparcialidade os fins de todos, dentro da 

moralidade. 

Aqueles que repudiam qualquer utilitarismo no pensamento kantiano baseiam os seus 

argumentos no fato de que os utilitaristas recorrem a desejos e preferências e Kant os exclui 

por serem empíricos. Hare argumenta que Kant apenas os excluem da parte formal de sua 

filosofia, mas que eles são admitidos na aplicação do raciocínio moral gerado pela 

investigação. Para Hare, um utilitarista pode perfeitamente dividir a sua investigação do modo 

kantiano, como ele mesmo o faz. Um sistema utilitarista também possui a sua parte formal 

pura, que depende das propriedades lógicas dos conceitos morais. 

O que se demonstra é que Kant não era um utilitarista, mas que em seus argumentos 

há elementos para interpretação utilitarista. Contudo, o caráter anti-utilitarista do direito de 

punir é evidente, pois nele a utilidade da pena é algo imoral. A punição é justificada pela 

técnica, não se encontrando um critério de moralidade em sua aplicação por um tribunal. 

Segundo Höffe, na filosofia kantiana, 

La peine n’est pás une mesure préventive mais bien une mesure post factum 
et elle se distingue de ce fait dês techniques de manipulation em vue d’un 
“monde nouveau et radieux”, de forme patentes ou cachées de 
conditionnements et de propagande, de même que les techniques mises em 
oeuvre pour rendre inoffensif de prétendus “asociaux”. De plus, la peine ne 
devant pás seulement être infligée après le crime mais aussi em raison de 
celui-ci, Kant anticipe sur la théorie de la rétribution génerale[...]18 
(HÖFFE, 1993, p. 238).  

                                                 
18 A pena não é uma medida preventiva mas uma medida post factum e ela se distingue desta forma das técnicas 
de manipulação tendo em vista um "mundo novo e radiante", de forma patente ou dissimulada em 
condicionamentos e propagandas, tanto quanto as técnicas executadas para tornar inofensivos os pretensos 
"antissociais". Além do mais, a pena não devendo ser infringida somente após o crime mas também em razão 
deste, Kant antecipa-se sobre a teoria da retribuição geral[...]. 



 91

      
Não há justificativa para o crime. Um criminoso não é um doente cuja punição 

constitui um remédio, sendo útil à sociedade que a mesma seja aplicada ou que a prevenção se 

preste ao mesmo papel. Para Kant, “[...] considerar todo criminoso como um doente é retirar-

lhe a sua dignidade se homem livre e respeitável em si” (GARAPON, 2001, p. 37).  

Para Kant, se a pena caísse nos cálculos da utilidade, haveria a possibilidade de se 

condenar inocentes, pois ela seria separada do crime cometido, e se a condenação de qualquer 

pessoa fosse útil, esta inevitavelmente ocorreria. Um juiz, neste caso, não diria “julguemos”, 

mas “calculemos”, e este cálculo privaria o mundo de justiça e de sentido. A punição deve ser, 

antes de tudo, justa.  E para que esta medida de justiça ocorra, Kant propõe o talião como 

equivalência entre a punição e a pena. 

 

4.3 A retribuição como medida de aplicação da pena 

 

Com relação ao direito de punir, Kant demonstra preocupação em estabelecer o tipo e 

a medida da punição que correspondam ao princípio da justiça pública. O que Kant busca é a 

igualdade entre o prejuízo causado por um mal feito e a pena que deve ser infligida ao 

criminoso. 

Quando alguém comete um delito e causa prejuízo a outrem, na realidade, é ele 

mesmo o grande prejudicado por seu crime. Kant afirma: “[...] seja qual for o mal imerecido 

que infliges a outra pessoa no seio do povo, o infliges a ti mesmo” (KANT, 2003, p. 175). O 

crime é, primeiramente, cometido contra si próprio, porque ele fere a dignidade de ser 

humano que o criminoso possui.   

Para que o criminoso recupere a sua dignidade, necessita da retribuição para reparar o 

seu crime. Kant sugere a antiga Lei do Talião, presente no Antigo Testamento, que estabelece 

como princípio justo para a aplicação da pena o “olho por olho, dente por dente”, ou seja, o 



 92

crime deve ser punido, mas não só na mesma quantidade e qualidade do prejuízo que causou. 

Todavia, não cabe ao povo aplicar diretamente a pena, mas a um tribunal que o representa. De 

acordo com Kant: 

Mas somente a lei de talião (ius taliones) – entendida, é claro, como aplicada 
por um tribunal (não por teu julgamento particular) – é capaz de especificar 
definitivamente a qualidade e a quantidade de punição; todos os demais 
princípios são flutuantes e inadequados a uma sentença de pura e estrita 
justiça, pois neles estão combinadas considerações estranhas (KANT, 
2003, p. 175). 
 

Quando Kant fala em “considerações estranhas”, está formulando uma crítica a 

Beccaria, pois este é partidário da punição preventiva e utilitária, de modo que a punição de 

um criminoso servisse como exemplo para os demais membros do povo. No parágrafo XLI, 

da sua obra Dos Delitos e Das Penas, Beccaria trata dos meios de prevenir o crime e afirma: 

“É preferível prevenir os delitos a ter de puni-los; e todo legislador sábio deve antes procurar 

impedir o mal do que repará-lo [...]” (BECCARIA, 2004, p. 101). 

Para Kant, tal tese é um absurdo, pois faria a punição cair nos cálculos da utilidade. 

Seria então a racionalidade técnica a razão da punição, desprezando-se a razão moral presente 

no direito penal kantiano, não se considerado que a única razão da punição é o ato de se 

cometer um crime. Além do mais, prevenir um delito é levar em consideração o perfil, o 

passado do sujeito que comete um crime e isso, para Kant, atenta contra a dignidade humana 

do criminoso. Não há desculpas para se cometer um delito e um criminoso, no direito penal 

kantiano, merece ser punido. 

Kant sabe que mesmo colocando na retribuição o princípio da justiça punitiva, essa 

pretensa igualdade punitiva esconde em si a possibilidade de poder provocar aberrações 

morais, particularmente quando ofensor e ofendido são de realidades sociais distintas. Não é 

que essa diferença impeça a retribuição, mas que o desnível existente entre as partes é 

considerado em letra, mas na prática os seus efeitos podem ter o valor do talião. 



 93

No caso de uma multa imposta a um homem rico que ofendesse um pobre, não haveria 

punição, de acordo com o talião, pois pagar a multa é algo pouco penoso para quem possui 

muito dinheiro. Contudo, se um rico tiver uma punição que exponha o seu amor próprio de 

forma a humilhar o seu orgulho, como ter que pedir desculpa e beijar a mão a outrem de 

forma social mais baixa, será punido de modo retributivo. 

Kant afirma que quem furta de alguém furta de si mesmo. O que ele quer dizer é que o 

criminoso coloca em risco o próprio direito de propriedade que também é dele, sendo ele o 

primeiro prejudicado. Kant comenta: “Todo aquele que furta torna a propriedade de todos os 

demais insegura e, portanto, priva a si mesmo (pelo princípio da retaliação) de segurança em 

qualquer propriedade possível” (KANT, 2003, p. 176). 

Na punição desse que prejudica a si mesmo apresenta-se o rigorismo kantiano. Para 

Kant, aquele que furta deve perder todo direito de propriedade, ele nada deve possuir. Não 

cabe, segundo Kant, ao Estado, sustentar gratuitamente esse indivíduo ele deve ser condenado 

a trabalhos forçados ou trabalhos penitenciários, permanecendo a mercê do Estado, durante 

certo tempo, na condição de escravo, se o Estado julgar conveniente. 

De acordo com Garapon, ao comentar Kant, a punição vai se exteriorizar como se 

fosse uma autoaflição. Garapon nos diz: 

 Ao punir, a lei torna-se menos semelhante a si mesma quando não põe em 
cena um mal que o condenado se impõe pelo seu próprio acto. Não se trata, 
na punição com o talião, de fazer restituir à vítima o que lhe foi tomado, mas 
de aplicar ao agressor a sua própria justiça, de fazer virar contra ele o seu 
próprio acto (GARAPON, 2001, p. 41). 
    

Pelo talião, vítima e ofensor não são duas instâncias separadas; na punição, eles se 

equiparam, como se fossem um único indivíduo. A retribuição se interioriza, ela se vinga de si 

própria. 

A moralidade da retribuição como medida punitiva está vinculada à máxima da 

moralidade e ao imperativo categórico. Kant cita como exemplo a mentira. Através da 

mentira, um sujeito pode praticar um ato moralmente mal ou até cometer um delito, quando 



 94

este logro está previsto em lei como um delito. Mas o fato é que a mentira é imoral, pois ela 

não é suscetível de passar pela prova do universal. 

Caso a mentira se tornasse uma prática corriqueira, então ela passaria a ser banal; 

haveria uma geração de mentirosos que a praticariam, o que acabaria com a mentira, pois 

todos mentiriam baseados numa sinceridade partilhada. Ter-se-ia, então, uma contradição, já 

que a prática da mentira seria imoral e moral, logo ela não poderia servir de lei universal, não 

poderia servir de fundamento para o mundo humano. 

Para Kant, a verdade é “[...] um sagrado mandamento da razão, que ordena 

incondicionalmente e não admita limitação, por qualquer espécie de conveniência, o seguinte: 

ser verídico (honesto) em todas as declarações” (KANT, 2005, p. 75). 

O mesmo exemplo pode ser utilizado em relação ao furto. Como aquele que furta torna 

insegura a propriedade de toda sociedade, ao furto não cabe a punição na mesma quantidade 

do objeto furtado. Neste caso, a punição se dá pela perda do direito de possuir. Para Kant, se 

alguém furta um ovo não deve devolver um ovo, mas a justiça o punirá com a privação de 

todos os seus bens. Para ele, toda forma de aquisição é impossível. 

A justiça punitiva é oriunda da constituição civil. O que ela busca é punir o que viola a 

segurança do Estado, já que este delimita o que é de cada um. O direito de punir, baseado na 

retribuição, de acordo com Kant, é o princípio que determina a priori o respeito pela 

humanidade presente na pessoa do criminoso, baseado nos fundamentos do direito. Kant 

comenta: 

Em toda punição há alguma coisa que (corretamente) ofende o sentimento de 
honra do acusado, uma vez que envolve coerção que se limita a ser 
unilateral, de maneira de que a sua dignidade como cidadão é suspensa, ao 
menos neste caso particular, pois ele é submetido a um dever externo ao qual 
ele, de sua parte, não pode oferecer qualquer resistência (KANT, 2003, p. 
206). 
 

O rigorismo kantiano sempre leva em consideração a dignidade daquele que é punido, 

porque, mesmo que seja odiosa a prática de um delito, o criminoso é um ser humano e toda 



 95

humanidade encontra-se nele representada. Mesmo que ele perca a sua dignidade como 

cidadão de um Estado, não a perde ao nível metafísico de sujeito puro.  

No apêndice da Doutrina do Direito, Kant trata dos crimes que não podem ser punidos 

pela retaliação, por serem cometidos contra toda a humanidade, como no caso do estupro, da 

pederastia e da bestialidade. Para Kant, pederastas e estupradores deveriam ser castrados e os 

que cometessem a bestialidade deveriam ser banidos da sociedade, pois, neste caso “[...] o 

criminoso tornou a si mesmo indigno da sociedade humana” (KANT, 2003, p. 206). Ele deve 

ser punido pelo seu erro e de modo idêntico. 

Esses crimes não devem ser punidos de acordo com o arbítrio de cada um, já que isso 

violaria a justiça punitiva. O crime deve retornar contra o criminoso e disso ele não pode se 

queixar, pois foi ele mesmo que provocou esse retorno, ao cometer uma má ação. Não é só a 

lei em letra que o pune de acordo com a retribuição, mas é principalmente o seu espírito.  

De acordo com Höffe, a retribuição pode ser geral ou específica. Na retribuição geral, 

o talião é um conceito amplo. Höffe explica: 

L’institution juridique de la peine criminelle veut, du point de vue de la 
rétribution, que seúl le criminelle puisse éter puni et cela uniquement à 
cause de son crime. Cette thèse énonce un principe auquel nulle théorie 
pénale ne saurait se soustraire si elle veut être tant soit peu juste. Les 
théories relatives de la peine (correction, réinsertion, intimidation) ne 
peuvent pás exclure de leur point de vue que, dans certains cas, dês 
innocents puissent aussi être punis, dans la mesure où ils seraient corriges, 
réhabilités ou afin que la société échappe à un grave danger. Sous l’angle 
de la justice, en revanche, et c’est là le sens du príncipe general de la 
rétribution, seul le coupable peut-être puni19 (HÖFFE, 1993, p. 242). 
 

Na retribuição específica, a lei penal existe como um imperativo categórico. Ela 

responde à pergunta de como a norma penal pode ser aplicada a uma transgressão do direito. 

A lei penal deve ser aplicada em nome do bem público, primando pela justiça e pela 

                                                 
19 A instituição jurídica da pena criminal pretende, do ponto de vista da retribuição, que só o criminoso possa ser 
punido e isto unicamente por causa do seu crime. Esta tese anuncia um princípio segundo o qual nenhuma teoria 
penal seria sustentável se fosse pouco justa. As teorias relativas à pena ( correção, reinserção, intimidação)  não 
podem excluir do seu ponto de vista que , em certos casos, inocentes possam também ser punidos, na medida em 
que eles seriam corrigidos, reabilitados ou afim de que a sociedade se livre de um grande perigo. Sob o ângulo 
da justiça, pelo contrário, e aí está o sentido do princípio geral da retribuição, somente o culpado pode ser 
punido. 



 96

dignidade humana. A condenação de um criminoso à morte existe por motivos de justiça. A 

crítica que Höffe faz à retribuição específica consiste no fato de o filósofo não deixar de 

considerar a retribuição, de acordo com o talião, como um caso de violência. 

Höffe alerta que o princípio da igualdade encontrado no direito penal kantiano faz com 

que a equivalência das penas em proporção ao delito, sejam aparentemente equivalentes. Para 

Höffe, 

[...] “le príncipe de l’égalité” n’exige rien d’autre que la propartion de la 
peine au délite. On pèche donc vraiment contre la justice si, dans um cas 
particulier, on veut faire um exemple et que l’on punisse quelqu’un plus 
sévèrement qu’il n’est normal, ou si, par souci d’intimidation, on prononce 
pour um groupe de cas des peines plus fortes que la gravite du crime ne le 
mérite. Un jugement juste ne dépend pás de la volonté subjective du joge ou 
de considération d’utilité sociale, mais du poids du crime:il convient de 
punir modérément les crimes modérés et gravement les crimes graves20 
(HÖFFE, 1993, p. 246/7). 
 

Para justificar a aplicação da pena, Kant vê cada indivíduo como sujeito portador da 

lei universal no seu pensamento. Todo indivíduo que é racional exige que aquele que cometeu 

atos puníveis seja punido. Essa exigência tem a sua origem no eu legislador a priori, que 

surge como partícipe da justiça punitiva na retribuição de cada delito. Mas na questão do 

homicídio e na sua punição com a pena de morte é que a honra e a dignidade do ser humano 

que comete um crime eclodem e exigem justiça com mais vigor em relação à prática delituosa 

cometida. 

 

4.4 O fundamento moral da pena e o paradoxo da pena de morte 

 

Kant não só defende a pena de morte como considera o seu questionamento, absurdo. 

Os motivos que o fazem defensor da pena capital são, sobretudo, morais. Todo homem é um 
                                                 
20 [...] o princípio da igualdade não exige nada além da proporção da pena ao delito. Seria um pecado contra a 
justiça se, em um determinado caso, quiséssemos dar um exemplo e que puníssemos alguém mais severamente 
que o normal ou se, por preocupação com a intimidação, pronunciássemos para um grupo de casos punições 
maiores que a gravidade do crime o exigisse. Um julgamento justo não depende da vontade subjetiva do juiz ou 
de considerações de utilidade social, mas do peso do crime: deve-se punir moderadamente os crimes moderados 
e gravemente os crimes graves. 



 97

ser moral e, por sê-lo, é também punível. A razão da punição está no respeito à dignidade 

humana que todos têm por serem seres humanos, e essa dignidade deve ser respeitada em 

todas as pessoas.  A idéia de dignidade colocada por Kant está diretamente relacionada não ao 

que a humanidade é, mas ao que a humanidade deve ser. 

A dignidade humana está vinculada ao cumprimento do dever, já que o ser humano se 

torna digno ao obedecer à lei moral que ele mesmo se dá. Para Kant, a dignidade humana está 

acima das coisas que têm preço, ela não pode ser quantificada, não possuindo equivalência_ o 

seu valor é íntimo. O filósofo diz: “[...] aquilo porém que constitui a condição só graças à qual 

qualquer coisa pode ser um fim em si mesma, não tem somente um valor relativo, isto é, um 

preço, mas um valor íntimo, isto é, dignidade” (KANT, 1974, p. 234).   

Sendo um fim em si mesmo, o homem é possuidor de moralidade, que é a única 

condição que pode torná-lo um membro legislador no reino dos fins. Moralidade e 

humanidade, como está dito na Fundamentação da Metafísica dos Costumes, são as condições 

da dignidade humana. Já o fundamento da dignidade é a autonomia, pois esta pressupõe a 

liberdade no agir. O homem digno e autônomo age quando quer e porque quer, sendo, 

portanto, plenamente responsável por seus atos. 

A dignidade do ser humano está em harmonia com o cumprimento do dever; está em 

consonância com a lei moral que está no foro íntimo de cada um, sendo a própria razão pura 

prática. Kant diz: “Mas o dever de um ser humano consigo mesmo como um ser moral 

somente (sem considerar a sua animalidade) consiste no que é formal na harmonia das 

máximas de sua vontade com a dignidade da humanidade em sua própria pessoa” (KANT, 

2003, p. 262). 

Agir como ser digno é proibir-se a si mesmo de dar vazão aos vícios e más tendências 

que cercam o “eu empírico” que está no interior de todos como partícipe do mundo sensível; é 



 98

impedir-se de fazer de si mesmo uma coisa. A dignidade conduz a virtude e ao amor à honra. 

Sintetizando o que Kant coloca sobre dignidade, ele afirma que: 

[...]um ser humano considerado como uma pessoa, isto é, como um sujeito 
de um a razão moralmente prática, é guindado acima de qualquer preço, pois 
como uma pessoa (homo noumenon) não é para ser valorado simplesmente 
como um meio para o fim dos outros ou mesmo para os seus próprios fins 
(um valor interno absoluto) através do qual cobra respeito por si mesmo de 
todos os outros seres racionais do mundo. Pode avaliar a si mesmo 
conjuntamente a todos os outros seres desta espécie e valorar-se em pé de 
igualdade com eles (KANT, 2003, p. 277). 
 

Pode-se afirmar, portanto, que o homem digno é possuidor de sentimento moral, que é 

“[...] a sucetibilidade de sentir prazer ou desprazer meramente a partir de estar ciente de que 

nossas ações são compatíveis ou contrárias às leis do dever” (KANT, 2003, p. 242); de 

consciência, que está originariamente dentro de cada um de nós; de amor aos seres humanos, 

e de respeito, que está na manifestação da lei moral no íntimo dos seres humanos, pois não se 

tem respeito apenas por si mesmo, mas pela lei moral que está dentro de si, tornando os seres 

humanos fins em si mesmos.  

A punição daqueles que violam as leis, que são dignos pelo fato de possuírem 

moralidade e humanidade, antes de ser decretada pela instância punitiva do Estado, é 

decretada pela consciência, é uma autopunição, que é a manifestação do sujeito puro no 

indivíduo infrator, porque, para Kant, “[...] ter uma consciência seria equivalente a ter um 

dever de reconhecer deveres, pois a consciência é a razão prática sustendo o dever do ser 

humano diante deste para sua absolvição ou condenação em todos os casos submetidos à lei” 

(KANT, 2003, p. 243).  

O aparente paradoxo que se vislumbra no direito kantiano de punir e perdoar encontra 

a justificativa do rigor da punição num sujeito que pune a si mesmo, pois possui a lei moral 

em sua consciência e mesmo nas leis do direito, que são exteriores a si mesmo. Este sujeito 

puro é participante do legislativo, na condição de co-autor. Antes de ser constrangido por 

qualquer norma jurídica, o sujeito constrange a si mesmo a agir de acordo com o 



 99

cumprimento do dever. O desvio do caminho da virtude o faz perder a dignidade, a honra, e 

para recuperá-la, este indivíduo coloca em xeque a sua própria vida. 

Kant começa a tratar da pena de morte ao relatar a fábula do povo insular, que ao 

resolver abandonar a ilha em que vivem, decidem cumprir a pena capital, que já houvera sido 

decretada contra alguns condenados que estavam presos.  O último condenado deveria ser 

executado para honrar a humanidade presente em sua pessoa, mas a execução deveria ser 

judicialmente aplicada, isentando o criminoso de qualquer maltrato. Kant relata: 

Mesmo se uma sociedade civil tivesse que ser dissolvida pelo assentimento 
de todos os seus membros (por exemplo, se um povo habitante de uma ilha 
decidisse separar-se e se dispersar pelo mundo), o último assassino restante 
na prisão teria, primeiro, que ser executado, de modo que cada um a ele 
fizesse o merecido por suas ações, e a culpa sanguinária não se vinculasse ao 
povo por ter negligenciado essa punição, uma vez que de outra maneira o 
povo pode ser considerado como colaborador nessa violação pública da 
justiça (KANT,2003, p. 176). 
 

O ajuste da punição ocorre pelas mãos de um juiz que, de acordo com Kant, impõe a 

sentença de morte baseado na retribuição. A medida retributiva é proporcional à perversidade 

interior do criminoso; é o talião que faz a justiça. Não só o assassínio merece a pena de 

morte_ ela também deve ser aplicada em outros crimes contra o Estado. Isto não seria cruel, 

mas seria até uma escolha de um homem honrado. 

Para Kant, um sujeito que, por exemplo, participasse de uma insurreição contra o 

Estado, não por um interesse particular, mas por crer que está cumprindo o seu dever, se 

pudesse escolher qual a sua punição, este escolheria a morte. Já outrem que participasse do 

mesmo crime, mas com interesse pessoal, julgaria que a sua condenação à pena capital seria 

dura demais e preferiria outra que lhe poupasse a vida. 

Havendo a execução de ambos, eles seriam punidos de acordo com o talião. O 

primeiro, que agiu com honra, mas a perdeu ao cometer o crime, a recuperá-la-ia com a sua 

condenação, o que não ocorreria se esta tivesse sido permutada por trabalhos forçados, por 

exemplo, pois lhe seria mais penoso trabalhar como escravo do que morrer.         



 100

O segundo, que não agiu conforme o dever, mas por interesse pessoal, teme a morte e 

preferiria trocar a sua condenação à pena capital por trabalhos forçados, para ele uma 

condenação mais branda, pois não é honrado e não se importa em sê-lo, interessa-se apenas 

em manter a vida, mesmo que indigna. Por isso, Kant afirma: “[...] quando se pronuncia uma 

sentença para um grande número de criminosos unidos numa conspiração, o melhor elemento 

equalizador ante a justiça pública é a morte” (KANT, 2003, p. 177). 

Kant ainda argumenta que não se ouviu falar de nenhum condenado à morte por 

homicídio que tenha julgado a sua condenação severa e que, se caso houvesse, ele seria 

motivo de risos. De acordo com Kant: “[...] todo assassino- todo aquele que cometer 

assassinato, ordená-lo ou ser cúmplice deste- deverá ser executado.Isto é o que a justiça, como 

a idéia do poder judiciário, quer de acordo com leis universais que têm fundamento a priori” 

(KANT, 2003, p. 177).  

Para Kant, a idéia de justiça é totalmente compatível com a aplicação da pena capital 

como medida para que o criminoso recupere a sua dignidade perdida. Ao defender a aplicação 

da pena de morte, Kant faz uma veemente crítica a Beccaria e a sua obra Dos Delitos e das 

Penas. Kant acusa Beccaria de ser “[...] movido por sentimentos compassivos de afetada 

humanidade [...]” (KANT, 2003 p. 178). Para Kant, os argumentos de Beccaria são sofísticos. 

Beccaria, no entanto, começa a tratar da pena de morte questionando quem teria dado 

ao homem o direito de degolar seus pares. O direito de matar se conflituaria com o direito de 

preservar a vida. Para Beccaria, cada qual cedeu parte de sua liberdade individual para formar 

sociedades solidárias e soberanas. Nestas sociedades, a vida seria preservada e ninguém 

outorgaria a outrem o direito de tirar a sua vida. O filosofo diz:  

A pena de morte pois, não se apóia em nenhum direito. É guerra que se 
declara a um cidadão pelo país, que considera necessária ou útil a eliminação 
deste cidadão. Se eu provar, contudo, que a morte nada tem de útil ou de 
necessário, ganharei a causa da humanidade (BECCARIA, 2004, p. 52). 
 



 101

Para Beccaria, há duas formas de se considerar necessária a morte de um cidadão: a 

primeira é quando uma nação se encontra em perigo de perder ou de recuperar a sua 

liberdade, em que a lei é substituída pela desordem; e a segunda é quando um cidadão que 

perdeu a sua liberdade, mas não o seu crédito, pode atentar contra a segurança pública.  

A morte como penalidade só pode ser aplicada, segundo Beccaria quando se trata de 

preservar a segurança e a ordem social; a sua aplicabilidade está submetida ao princípio da 

utilidade e não ao da moralidade. Não se deve preocupar-se com a honra do criminoso, pois, 

de acordo com Beccaria, a honra é algo puramente subjetivo e que não merece muita 

consideração. 

Se um Estado está em ordem e possui um governo aprovado por toda nação, afirma 

Beccaria, a pena de morte não deve ser aplicada, “[...] a não ser que a morte seja o único freio 

que possa obstar novos crimes” (BECCARIA, 2004, p. 52). Ainda argumenta o filósofo que a 

instituição da pena capital não impediu, em lugar algum, que alguém determinado em praticar 

o mal não o fizesse por medo de perder a vida. A pena de morte é de aplicação rápida, e o que 

o criminoso teme é uma punição que se prolongue. Beccaria diz: 

O rigor do castigo faz menor efeito sobre o espírito do homem do que a 
duração da pena, pois a nossa sensibilidade é mais fácil e mais 
constantemente atingida por uma impressão ligeira, porém freqüente, do que 
por abalo violento, porém passageiro (BECCARIA, 2004, p. 53). 
 

Para Beccaria, as idéias morais não são a priori, mas estão no íntimo humano pela 

força do hábito. A perda da liberdade é algo muito mais penoso do que a perda da própria 

vida, pois a condição de condenado a penas privativas de liberdade deixa o ser humano em 

miserável condição. Sobre isto Beccaria escreveu: “A impressão causada pela visão dos 

tormentos não pode resistir à ação do tempo e das paixões, que em breve levam da memória 

as coisas mais essenciais” (BECCARIA, 2004, p. 53). 

A pena de morte oferecia um espetáculo inútil, não coibindo as práticas delituosas que 

continuariam a ocorrer; seria, portanto, uma pena desnecessária e injusta. A privação de 



 102

liberdade, ao contrário, seria uma pena justa por afastar os homens da prática dos delitos, pois 

não haveria vantagem que compensasse a anos de prisão. 

Beccaria sugere a escravidão perpétua como substituto da pena de morte, devido à 

alma humana não poder suportar um sofrimento perene e temê-lo mais que a própria morte. A 

pena de morte esgota a sua eficácia ao pôr fim à vida de um criminoso; a escravidão faz da 

pena aplicada ao criminoso condenado uma vitrina, um exemplo para toda a sociedade. 

Beccaria ainda argumenta sobre a pena de morte: “A pena de morte, além disso, é prejudicial 

à sociedade, pelas demonstrações de crueldade que apresenta aos homens” (BECCARIA, 

2004, p. 56).  

Condenar um homem à morte, partindo deste raciocínio, é dar continuidade no corpo 

social ao estado de natureza, perpetuando a barbárie. Caberia às leis punir os homicídios, e 

não assegurar a sua continuidade. As leis devem ser justas e úteis, ensejando no povo a 

vontade de cumpri-las. Para Beccaria, a maioria da população sente, sobre a pena de morte, 

indignação e desprezo. Ele escreveu: 

Está definido em caracteres indeléveis nos movimentos de indignação e de 
desprezo que nos causa apenas a visão do carrasco, que não é senão o 
executor inocente da vontade do povo, um cidadão honesto que contribui 
para o bem geral e defende a segurança do Estado no interior, do mesmo 
modo que o soldado cuida de sua defesa no exterior (BECCARIA,  2004, 
p. 56). 
 

Este sentimento de indignação e desprezo possui sua origem na alma humana, em 

princípios naturais que não foram alterados, que condenam o homem a tirar a vida de outro 

homem. A figura do magistrado que condena à morte seria contraditória a de um homem 

sábio, que guarda a justiça em suas decisões.       

Verifica-se que a crítica de Kant a Beccaria está relacionada ao modo de como ambos 

encaram a condenação à morte. Enquanto para Kant um criminoso condenado à morte 

recupera a sua honra pela sua condenação, para Beccaria, a honra e a virtude não passam de 

conceitos obscuros, circunscritos a limites geográficos. 



 103

Kant associa a pena de morte à lei moral; Beccaria a associa à utilidade. Para Kant, 

deve o criminoso morrer para honrar a dignidade humana presente em sua pessoa. Para 

Beccaria, só nos casos de o criminoso ser um risco à ordem é que caberia a pena de morte, 

pois, em outra situação, ela seria inútil. Enquanto Beccaria fala de direito, Kant fala de direito 

e moral. 

Segundo Kant, o criminoso não deseja a punição, mas deseja a prática delituosa. A 

punição se daria por princípio. A punição é um direito político, é um dever moral oriundo do 

imperativo categórico. Verificamos a sua ocorrência ao observarmos a separação dos sujeitos, 

pois ao fazer essa cisão, é que se percebe com clareza o argumento kantiano da punição. Kant 

diz: 

Ninguém é objeto de punição porque a quis, mas porque quis uma ação 
punível, pois não constitui punição se aquilo que é feito a alguém é o que ele 
quer e é impossível querer ser punido. Dizer que quero ser punido se 
assassino alguém é dizer nada mais do que me submeto, juntamente com 
todos os outros, às leis, que naturalmente também serão leis penais se houver 
quaisquer criminosos em meio ao povo. Na qualidade de um co-legislador 
ao ditar a lei penal, é possível que eu não possa ser a mesma pessoa que, 
como súdito, é punida de acordo com a lei, pois como alguém que é punido, 
a saber, como um criminoso, não é possível que eu possa ter uma voz na 
legislação (o legislador é sagrado). Conseqüentemente, quando redijo uma 
lei penal contra mim mesmo na qualidade de um criminoso, é a razão pura 
em mim (homo noumenon), legislando com respeito a direitos, que me 
sujeita, como alguém capaz de perpetrar o crime e, assim, como uma outra 
pessoa (homo phaenomenon), à lei penal, junto com todos os demais numa 
associação civil (KANT,2003, p. 178)  
 

Nesta citação, pode-se verificar como Kant trata, de forma clara, a relação entre o 

sujeito delinqüente e a prática delituosa. No momento em que comete o delito, há uma 

separação radical que ocorre no íntimo do sujeito delinqüente. Garapon explica: 

Toda uma parte do meu ser (a parte sensível, “patológica”) deseja uma acção 
ilícita, para um lucro sensível e em nome de interesses imediatos. E é o nível 
aqui do eu empírico. Mas no mesmo instante estabelece-se com o acto 
criminoso uma relação de vontade pura. E sob esta relação – que já não é a 
do eu empírico, do eu portador de máximas interessadas, de desejo 
patológico, mas do sujeito puro, do sujeito da lei [...] (GARAPON,  2001, 
p. 39). 
 



 104

Através da razão pura prática o homem se torna co-legislador. Como tal, ele deseja 

que as leis sejam cumpridas, pois elas são as expressões desta razão, do direito em 

consonância com a moral e do cumprimento do dever. No entanto, não é fácil para um sujeito 

que, na qualidade de habitante de um mundo sensível, se deixa dominar por paixões e 

possibilidades de lucro fácil, agir contra os seus interesses empíricos. O que esse sujeito não 

pode fazer é extinguir em si a razão pura prática e a lei moral, já que, mais cedo ou mais tarde, 

ele terá que atender aos seus ditames.    

O sujeito puro da lei deseja a punição e se volta à sua vontade para que ela se realize. 

O delinqüente perdeu a sua dignidade, desonrou a humanidade presente em sua própria 

pessoa, perdeu a sua honra. Quem esta nessa situação já não tem mais o que perder, cabe-lhe 

agora reconquistar o que perdeu, tentar se redimir, e a punição é o caminho da reparação. A 

condenação não é emitida na qualidade de sentença escrita pelo sujeito puro, mas por um 

tribunal, sendo que a condenação íntima a antecede. Kant elucida: 

[...] não é o povo (cada indivíduo nele encerrado) que dita a pena capital, 
mas o tribunal (a justiça pública) e, assim, um outro indivíduo distinto do 
criminoso; e o contrato social não contém nenhuma promessa de deixar-se 
punir e, deste modo, dispor de si mesmo e da própria vida, isso porque se a 
autorização para punir tivesse que ser baseada na promessa do transgressor, 
no seu querer deixar punir, teria também que lhe caber julgar a si mesmo 
punível e o criminoso seria o seu próprio juiz. O ponto capital do erro [...] 
nessa sofística consiste em sua confusão do próprio julgamento do criminoso 
(que tem necessariamente que ser atribuído à sua razão) de que ele tem que 
perder a sua vida mediante uma resolução da parte de sua vontade para tirar 
a sua própria vida, e assim em representar como unidos numa única e mesma 
pessoa o julgamento sobre um direito e a realização deste direito (KANT, 
2003, p. 179). 
 

O eu empírico não deseja a morte ele quer viver, mas o sujeito puro deseja agir de 

acordo coma vontade pura, ele quer ser honrado. Nesse conflito entre dignidade e desonra,  a 

pena de morte redime o delinqüente que sempre legislou nesse sentido. A condenação do 

criminoso é que honra os interesses da sua razão pura. Para Garapon, “[...] puni-lo é prestar 

justiça à sua humanidade, conformando-se ao que a sua parte de humanidade mais nobre 

exige” (GARAPON, 2001, p. 39).         



 105

A punição é uma exigência de uma justiça que o criminoso transporta em si; é uma 

exigência moral. Não interessa como foi a sua vida particular, se passou por dificuldades, se 

nasceu em um meio que facilitava o seu ingresso no crime, se não teve sólida formação moral. 

Ele possui a razão pura prática; a lei moral está a priori em seu íntimo. Encontrar desculpas 

para as suas ações delituosas seria uma negação da sua humanidade. Ele não pode ser punido 

para se tornar um ser humano melhor, isso seria indigno, pois o colocaria ao nível da 

bestialidade, seria negar a sua razão equiparando-o a um animal. Para Garapon, 

No seu sentido autêntico, a punição que atinge o criminoso, ao mesmo 
tempo que atinge o eu sensível, respeita o sujeito puro. É honrar um 
assassino e não leva-lo à morte. Vê-se até onde leva a polidez. A dignidade 
da pessoa supra-sensível que se considera em todo o criminoso exige a 
condenação à morte da sua pessoa concreta. E por trás dos gritos de horror 
proferidos por um assassino a quem o carrasco conduz ao cadafalso, seria 
preciso, e na própria boca de quem grita de terror, ouvir o canto profundo de 
agradecimento pelo reconhecimento de sua humanidade (GARAPON,  
2001, p. 39). 
 

Para Kant, o respeito pela humanidade presente na pessoa do criminoso está na base 

dos fundamentos do direito. Não permitir que o criminoso tenha a sua humanidade 

reconhecida fere a justiça punitiva, a lei moral e toda a humanidade. Kant não vê o rigor da 

punição como uma forma de castigo. Ele trata de honra e é ela o mais importante dos bens, 

chegando a superar a própria vida. 

Este sujeito puro não é uma mera abstração, fruto de uma idealidade, ao contrário, ele 

é real e encontrável. Ele sabe que, ao punir, o eu empírico destrói o corpo físico que o abriga. 

Mas ele não consegue conviver com a vergonha de ter agido contra os preceitos da moral e do 

direito, por ter desobedecido aos ditames de uma justiça que ele participou ativamente para 

que fosse escrita nas normas de direito.  

Na punição também se encontra a liberdade. Garapon comenta: “O delinqüente, com 

sua história única e suas aventuras pessoais, descobre-se de repente- e é o sentido da punição 

que o descobre, mas no terror e no espanto, no sofrimento e na violência- um sujeito livre, um 

ser racional e moral. É a este preço que o homem não tem preço” (GARAPON, 2001, p. 43).   



 106

A separação dos sujeitos efetuada por Kant é o que justifica a punição, que dá ao 

mundo do delinqüente sentido e razão moral, pois garante a necessidade da aplicação da pena 

e a sua contingência no “eu empírico”. A lei penal não possui fundamentos sagrados ou 

transcendentes, mas puramente racionais, que de forma universal e necessária está no íntimo 

de todos os seres humanos. 

Kant representa o momento de fundação do homem como objeto incondicional de 

respeito, possuidor de uma dignidade inalienável. Isso se dá pelo fato de o homem ser um ser 

moral, um ser de razão, possuidor de normas universais e necessárias. As razões para que o 

homem seja respeitado são as mesmas para que ele seja punido com rigor. A dignidade 

humana é algo muito maior do que a história pessoal de cada homem. 

Não é o rigor da punição que mais marca o direito penal kantiano, mas a idéia de que 

cada homem é responsável e livre. O rigor da punição é o rigor de considerar cada homem 

como ser autônomo, um ser honrado, exigente de dignidade. Não punir um criminoso, 

encontrando desculpas para não fazê-lo e vitimizá-lo perante a sociedade, é julgá-lo 

desprezível o suficiente para não ser punido. 

Há duas espécies de crimes, entretanto, que não são passíveis de punição: o 

infanticídio e a honra militar. O diferencial desses crimes é que eles estão diretamente ligados 

à honra. Com relação a ambos, Kant diz:  

A legislação é incapaz de eliminar a desgraça de um nascimento ilegítimo 
tanto quanto é capaz de remover a nódoa de suspeita de covardia de um 
oficial subordinado que não consegue reagir a uma afronta humilhante 
mediante a força de sua própria ascendência acima do medo da morte 
(KANT, 2003, p. 179). 
 

São casos que remetem o ser humano ao estado de natureza e em que o ato de matar 

não pode simplesmente ser caracterizado por homicídio. Isso não significa que estas duas 

práticas não devem ser punidas, elas não devem ser punidas com a morte. A justiça exercida 

pelo soberano não deve se converter jamais em injustiça. 



 107

Uma criança nascida fora do casamento, para Kant, é uma desonra para a mãe e para 

toda a sociedade. É alguém que nasce marcado pela vergonha, a prova viva de um ato que não 

deveria ter ocorrido. Esta criança está fora da proteção da lei e é comparada, por Kant, a uma 

mercadoria contrabandeada. A sociedade pode ignorar a sua existência e o seu 

desaparecimento não deixaria de ser um benefício. 

Um militar desafiado por seu superior a um duelo, quando insultado por seu superior, 

não tem como fugir, pois a sua honra está em xeque. Ele é um soldado, e a sociedade espera 

que seja honrado e corajoso. Caso mate o seu oponente, que é também o seu ofensor, não 

comete um assassinato propriamente agiu defendendo legitimamente a sua honra militar. 

A justiça penal deve defender, em primeiro lugar, a honra, pois são casos em que a 

dignidade humana se apresenta e deve ser defendida. A pena capital deve ser permutada por 

outra mais branda, pois o sujeito puro não foi atendido, não havendo necessidade do rigor da 

punição.         

          

  

 

 

 

 

 



 108

CONCLUSÃO 

 

Ao fundamentar moralmente a pena, Kant a trata como uma retribuição ética, que se 

justifica através do valor da lei penal violada por aquele que se deixa conduzir pelas 

exigências do “eu empírico” e pelo castigo, desejado pelo sujeito puro, recuperando-se a 

dignidade perdida.   

Há um nexo necessário no direito de punir kantiano entre culpa e punição, 

observando-se um certo resquício de confusão entre direito e natureza, em que a pena é 

restauradora, uma espécie de remédio que reafirma a ordem originária violada pela prática 

delituosa. A punição purifica aquele que comete um delito através do castigo. O culpado 

possui em sua subjetividade uma maldade, que remete a concepção do direito e da moral a 

uma base ontológica. O que está feito não pode ser reparado, o tempo não retroage, por isso 

uma pena retributiva só repara e reintegra no sentido metafísico. 

Na filosofia do direito de Kant encontramos a permuta da questão do “porquê” punir, 

que diz respeito a finalidade externa da pena, pelo “como” punir, que está de acordo com a 

legitimação interna dos motivos da punição. A razão da punição passa a ser o fato do 

indivíduo ter cometido um delito.  

Mesmo havendo separado direito e moral há, no direito penal kantiano, uma confusão 

entre validade e justiça, entre o que é legítimo internamente e o se justifica exteriormente. Ao 

adotar a retribuição ética, Kant manifesta o moralismo jurídico jusnaturalista, no qual uma 

moral superior deveria regular toda sociedade, o direito então se autojustificaria, sendo para si 

mesmo a sua forma e a sua fonte, independentemente de seu conteúdo. Um dos problemas em 

relação ao retributivismo kantiano é que ele não responde a questão do “por que proibir?”, 

devido ao fato de que a retribuição moral possui seu fundamento nela mesma, desvalorizando 

o delito em si e o dever legal de obediência as leis. 



 109

 Os sistemas penais contemporâneos ainda não conseguiram se libertar da tradição que 

vê a justiça punitiva entrelaçada com a vingança, o pagamento do mal com o mal, a aplicação 

da justiça do talião. Verifica-se que esse modo de vislumbrar a punição, atrelada à tradição 

vingativa e retributiva, é milenar e está no aparato psicológico elementar da maioria dos 

membros da sociedade ocidental.   

No processo penal, o acusado é degradado moralmente, tornando-se vítima de 

preconceitos partilhados pelo grupo social a que pertence. O réu é estigmatizado como 

possuidor de periculosidade, sendo marcado pelos sofrimentos legais e mesmo que saia ileso 

do processo, será marcado socialmente como alguém que não é “normal”. Não há uma 

preocupação, na filosofia do direito kantiana, com essa situação social por que passa o 

acusado, pois do ponto de vista instrumental, não tem importância se a punição é ou não 

proveitosa. 

Kant trata de uma dignidade que torna o homem seu possuidor pelo fato dele ser um 

representante da humanidade, mas para não ignorar completamente o sofrimento moral que 

permeia o acusado do decorrer do processo penal e na aplicação da punição, ele surge com a 

idéia da existência do sujeito puro, buscando justificar racionalmente e atribuindo 

legitimidade a um procedimento desumanizante, tornando-o aceitável moralmente. 

Por que só se recuperaria a dignidade perdida através da degradação e não através do 

perdão? Em que a punição é mais racional do que o perdão? Tirar do ser humano o direito de 

expiar seus crimes não seria compactuar com a idéia de que somos, enquanto seres humanos, 

maus por excelência e só numa realidade transcendente é que podemos superar essa maldade 

que há em nós, mesclando filosofia do direito com teologia? 

Verifica-se, todavia, que a realidade punitiva da contemporaneidade é o cárcere, que 

longe de reduzir a criminalidade a aumenta, violando-se o princípio da dignidade humana tão 

defendido por Kant e que se encontra na maioria das constituições ocidentais. Esta crise no 



 110

sistema prisional possui os seus reflexos no aumento das condenações à morte nos Estados 

que adotam essa medida punitiva e no aumento dos Estados que passam a aderir à pena 

capital, existindo uma tendência ao seu alastramento em todo mundo, graças à idéia teológica 

de restauração a ordem.   

A grande diferença é que se em Kant a violência do Estado contra o cidadão 

delinqüente se “justifica” moralmente, como ela pode se justificar hoje? Seria válido o 

argumento kantiano de que se morre porque se perdeu a honra e que a honra é mais 

importante do que a vida? 

Kant tentou responder a questão de que direito têm alguns de submeterem aflições 

legais a outros e destes a se submeterem elas, mas percebemos que nem Kant nem a filosofia 

do direito resolveram este problema.  Compreender os fundamentos que justificam as penas, 

ou se é que existem esses fundamentos, é um fator extremamente importante para libertar as 

práticas penais das irracionalidades que nelas sobrevivem.  

Vive-se hoje numa sociedade chamada de “risco”, que exalta a justiça pela justiça, 

como outrora a retribuição do mal com o mal, que afirma que o cárcere e a pena de morte 

possuem virtudes terapêuticas e que elogia as políticas de tolerância zero. Numa sociedade em 

que a filosofia do direito penal, no que diz respeito ao direito de punir, é racional ou numa 

sociedade que não tem respostas para solucionar seus medos, suas inseguranças, seus 

preconceitos e que necessita de soluções que sejam efetivamente racionais e eticamente 

aceitáveis?      

Não se tem mais o refúgio da religião, que respondia aos nossos questionamentos, pois 

o mundo hoje está turbulento e dividido, mesmo estando globalizado, fruto de uma revolução 

tecnológica. Convive-se com medos, inseguranças, empobrecimento populacional, aumento 

dos excluídos sociais, discriminações raciais, culturais e religiosas. Como negar a importância 

da história de cada indivíduo, mesmo que ele seja um criminoso, nesse mundo plural? Como 



 111

fornecer a toda humanidade uma dignidade que está nas normas, mas não é considerada 

quando a violência do Estado pune o agir violento do cidadão?       



 112

REFERÊNCIAS 

ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de filosofia. 2ª edição. São Paulo: Mestre Jou, 
1982. 

BECCARIA, Cesare. Dos delitos e das penas. São Paulo: Martin Claret, 2004. 

BITTAR, Eduardo C. B.. ALMEIDA, Guilherme Assis de. Curso de filosofia do 
direito. 4ª edição. São Paulo: Atlas, 2005. 

BOBBIO, Noberto. Direito e estado no pensamento de Emanuel Kant 4ª edição. 
Brasília: Editora Universidade de Brasília, 1997. 

_____. A Era dos direitos. 11ª edição. Rio de Janeiro: Campus,1992. 

CAYGILL, Howard. Dicionário Kant. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2000. 
(Dicionário de Filósofos) . 

CRAMPE-CASNABET. Kant, une revolution philosophique. Paris: Bordas, 1989. 

DELEUZE, Gilles. A filosofia crítica de Kant. Rio de Janeiro: Francisco Alves 
Editora, 1976. 

DURANT, Will. História da filosofia. São Paulo: Nova Cultural, 2000.(Coleção Os 
Pensadores). 

GALEFFI, Romano. A Filosofia de Immanuel Kant. Brasília: Universidade de 
Brasileira, 1986. 

GARAPON, Antoine. GROS, Frédéric. PECH, Thierry. Punir em democracia e a 
justiça será. Lisboa: Instituto Piaget, 2001. 

GONZAGA, João Bernardino. A inquisição em seu mundo. 8 ª edição. São Paulo: 
Saraiva, 1994. 

HARE, R. M. Ética: problemas e propostas. São Paulo: Unesp, 2003. 

HECK, José N. A liberdade em Kant. Porto Alegre: Movimento,1993. 

HERCULANO, Pires. Os filósofos. São Paulo: Edições FEESP,2001. 

HÖFFE, Otfried. Introdution à la philosophie pratique de Kant. Paris: Libraire 
philosophie J. Vrin, 1993. 

______. O imperativo categórico do direito: uma interpretação da “Introdução à 
Doutrina do Direito”. Studia Kantiana. São Paulo, v. 1, n. 1, p. 203 – 236, 1998.  

FIGUEIREDO, Vinícius. Kant e a crítica da razão pura. Rio de Janeiro: Jorge 
Zahar, 2005. 

LACROIX, Jean. Kant e o kantismo. Porto: Rés- editora, sd. 

LEITE, Flamarion Tavares. O conceito de direito em Kant (na metafísica dos 
costumes- primeira parte) . São Paulo: Ícone, 1996. 

KANT, Immanuel. A metafísica dos costumes. Bauru: Edipro, 2003. 

______.  A paz perpétua e outros opúsculos. Lisboa: Edições 70, 1990. 

______. Crítica da razão prática. São Paulo: Martins Fontes, 2002.  

______. Crítica da razão pura e outros textos filosóficos. São Paulo: Abril S A 
Cultural e Industrial, 1974.(Coleção Os Pensadores). 



 113

______. Doutrina do direito. 2ª edição. São Paulo: Ícone, 1993. 

______. Escritos Pré-críticos. São Paulo: Unesp, 2005. 

______.Fundamentação da metafísica dos costumes. Lisboa: Edições 70, 2001. 

_____.  Idéia de uma história universal do ponto de vista cosmopolita. São Paulo: 
Brasiliense, 1986. Organização: Ricardo Ribeiro Terra.  

______. O conflito das faculdades. Lisboa: Edições 70, 1993.  

______. Textos seletos. 3ª edição. Petrópolis: Vozes, 2005.  

KELSEN, Hans. O problema da justiça. São Paulo: Martins Fontes, 2003. 

MARKENSON, Roberto. Kant e a subjetividade transcendental. Revista de 
Filosofia. João Pessoa: UFPB, p. 15 – 29, dez. 1991.  

MUGLIONI, Jean-Michel. Théorie et pratique – Kant. Paris: Hatier, 1990.  

NOUR, Soraya. À paz perpétua de Kant. São Paulo: Martins Fontes, 2004. 

PASCAL, Georges. Compreender Kant. Petrópolis: Vozes, 2005. 

RABENHORST, Eduardo Ramalho. A normatividade dos fatos. João Pessoa: 
Vieira Livros, 2003. 

OLIVEIRA, Manfredo A de. A filosofia na crise da modernidade. São Paulo: 
Loyola, 1989. 

PORTA, Mario Ariel Gonzáles. A filosofia a partir dos seus problemas. São Paulo: 
Loyola, S/D. 

TERRA, Ricardo Ribeiro. Kant e o direito. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2004. 

THOUARD, Denis. Kant. São Paulo: Estação Liberdade, 2004. 

TOSEL, André. Kant révolutionnaire – droit et politique. 2ª edição. Paris: Press 
Universitaire de France, 1990. 

WALKER, Ralph. Kant: Kant e a lei moral. 2ª edição. São Paulo: UNESP, 1999.  

 


