
                  UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA
            UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO

                    UNIVERSIDADE FEDERAL DO RIO GRANDE DO NORTE

              PROGRAMA INTEGRADO DE DOUTORADO EM FILOSOFIA

                                  
                                        BENES ALENCAR SALES

                 

      A MORAL CARTESIANA EM AS PAIXÕES DA ALMA

                                                           RECIFE/2010



                                                      BENES ALENCAR SALES

           

            A MORAL CARTESIANA EM AS PAIXÕES DA ALMA

Tese de doutorado apresentada como requisito final para 
a obtenção do grau de Doutor em Filosofia ao Programa 
Integrado de Doutorado em Filosofia da UFPB, da UFPE 
e da UFRN.

Área de Concentração: Filosofia Prática.
Orientador: Prof. Dr. Vincenzo Di Matteo.

     RECIFE/2010 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
 
 

Sales, Benes Alencar  
      A moral cartesiana em As Paixões da Alma / Benes Alencar Sales.  
Recife: O Autor, 2010. 
      180 folhas. 
 
      Tese (doutorado) – Universidade Federal de Pernambuco. CFCH. 
Filosofia, 2010. 

      Inclui: bibliografia. 
      

1. Filosofia. 2. Genealogia. 3. Moral. 4. Descartes, René,1596-
1650. 5. Livre arbítrio. I. Título. 
 

              1 
              100 

     CDU (2. ed.) 
     CDD (22. ed.) 

UFPE                        
BCFCH2010/52 

 
 





                                                                      

Aos meus filhos
Bruna
Carla 
Marcelo
A minha mulher Rossane



Agradeço ao meu orientador, Prof. Dr. Vincenzo Di Matteo, que já havia me 

acompanhado na dissertação de mestrado, também voltada para o filósofo Descartes. 

Quero agradecer-lhe, sobretudo, pela leitura atenta, e sem medir esforços, dos inúmeros 

textos que redigi e lhe apresentei,  ao longo de minha pesquisa, e por suas sugestões 

sempre  oportunas  e  nunca  impositivas.  Sua  dedicação  foi  um dos  motivos  que  me 

impulsionaram a levar a bom termo esta árdua tarefa.

Estendo meus agradecimentos ao Padre Paulo Meneses S. J., por suas sábias 

observações  ao  ler  minha  dissertação  de  mestrado  e  por  haver  me  estimulado  a 

prosseguir com o doutorado, sugerindo-me, naquela oportunidade, a tomar por tema de 

tese as Paixões em Descartes.



“Bien que chacun de nous soit une personne séparée des autres, et 
dont, par conséquent, les intérêts sont en quelque façon distincts de 
ceux du reste du monde, on doit toutefois penser qu’on ne saurait 
subsistir seul, et qu’on est, en effet, l’une des parties de l’univers, 
et  plus  particulièrement  encore  l’une  des  parties  de  cette  terre, 
l’une des parties de cet Etat, de cette société, de cette famille, à 
laquelle  on  est  joint  par  sa  demeure,  par  son  serment,  par  sa 
naissance.  Et il faut toujours préférer les intérêts du tout, dont on 
est  partie,  à  ceux  de  sa  personne  en  particulier.”  (  Lettre  de 
Descartes à Elisabeth,15 septembre 1645).



                  

                                                                      RESUMO

Esta tese tem por objetivo mostrar que há uma moral em Descartes, embora ele não tenha 
deixado uma obra específica sobre o assunto. A moral cartesiana encontra-se dispersa em seus 
escritos, mas é em seu último livro As Paixões da Alma que se concentra a maior parte de seu 
conteúdo. Para a realização da pesquisa, foi tomado por instrumento de trabalho o método 
genético-histórico que permitiu que se fizesse um estudo genealógico da moral do Filósofo, 
tomando  como gênese  as sementes  morais plantadas  no “solo cartesiano”,  no período de 
formação  do jovem Descartes,  no colégio  dos  jesuítas  de La Flèche.  Entre  as  disciplinas 
filosóficas  estudadas,  encontravam-se a  moral  de  Aristóteles  e  de  Tomás  de  Aquino.  No 
estudo da literatura latina, os alunos percorriam obras de Cícero e de Sêneca, onde se fazia 
presente  a  moral  estoica  de ricos  ensinamentos.  Foram também pesquisados os  primeiros 
escritos do Filósofo, deixados sob a forma de manuscritos, em que se encontram registros de 
seus primeiros pensamentos sobre a moral, sob a denominação de sabedoria, compondo um 
conjunto com as ciências. Nesse percurso genealógico de sua moral, foram investigadas sua 
primeira obra publicada Discurso do Método, onde estão contidas as máximas de sua moral 
por provisão, e a Carta-prefácio da tradução francesa do livro Principia Philosophiae em que 
Descartes fala da  mais elevada e da mais perfeita moral. Como último marco no caminho 
genealógico perseguido, foram examinadas as “cartas sobre a moral” escritas pelo Filósofo a 
seus discípulos: a princesa Elisabeth da Boêmia, Chanut, o embaixador da França na Suécia e 
a rainha Christina da Suécia. Foi a partir dos temas sobre a moral, presentes nessas cartas 
profundamente  estudados por  Descartes,  que foi  elaborado o  Tratado das  Paixões  ou  As 
Paixões da Alma. Sem essas cartas, provavelmente, não existiria o Tratado e, certamente, não 
se poderia falar de uma moral em Descartes. A moral cartesiana não é uma moral preceitual 
nem uma teologia moral. É uma moral de elevado conteúdo, uma moral do contentamento do 
espírito,  do homem que conta  com o livre-arbítrio,  cujo agir  é  o  fruto do acordo que se 
estabelece  entre  o  entendimento  e  a  vontade.  Esta  moral  gravita  em torno da  virtude  da 
generosidade, rainha de todas as virtudes, que engrandece o homem e o torna solidário no 
convívio com os outros homens. O homem da moral cartesiana reconhece-se fazendo parte do 
universo e, particularmente, do planeta Terra que com ele compõem um todo.    

Palavras-chave: genealogia, moral cartesiana, generosidade, livre-arbítrio. 



                  

ABSTRACT

 

This thesis aims to show that there is a Descartes’s moral theory, although he did not leave a 
particular work on the subject. The Cartesian morality is scattered in his writings, but his last 
book, The Passions of the Soul, is the one which concentrates most of its contents. To conduct 
this study, we utilized as a working tool the genetic-historical method, that allowed us to do  a 
genealogical study of the Philosopher's moral, taking as genesis the moral seeds planted in the 
“Cartesian's soil”,  in the development  of the young Descartes,  in the Jesuit  college of  La 
Flèche.  Among  the  philosophical  subjects  studied  were  Aristotle's  and  Thomas  Aquinas' 
moral. In the study of Latin literature, the students toured works of Cicero and Seneca, in 
which  the rich teachings  of  the stoic  doctrine  were present.  We also  examined the  early 
writings of the Philosopher, left in the form of manuscripts, where there are records of his first 
thoughts on morals, under the designation of wisdom, forming a group with the sciences. In 
this genealogical trajectory of his moral, we investigated his first book published, Discourse 
on Method, in which are the maxims of his provisional morality and the Preface-Letter of the 
book  Principia Philosophiae's french translation,  in which Descartes speaks of the highest 
and most perfect moral system. As a last milestone on the genealogical course traversed, we 
examined the “letters on morals” written by the Philosopher to his disciples Princess Elisabeth 
of Bohemia, Chanut, France's ambassador in Sweden, and Queen Christina of Sweden. It was 
based on the themes on morals in these letters, deeply studied by Descartes, that was drafted 
the  Traité  des  Passions (The Passions  of  the  Soul).  Without  these  letters,  probably there 
would be no  Traité and we certainly would not speak today of a Cartesian morality.  The 
Cartesian morality is not a preceitual nor a theological one. It is an elevated content moral, a 
contentment of the mind kind of moral for the man who makes use of his free will, whose acts 
are  the  fruit  of  the  agreement  established  between  the  intellect  and the  will.  This  moral 
revolves around the virtue of generosity, queen of all virtues, which magnifies the man and 
make him sympathetic in living with other men. The man in the Cartesian morality recognizes 
himself as part of the universe and of Earth particularly, that with him make a whole. 

Keyworks:  genealogy, cartesian morality, generosity, free will. 



                                                    SUMÁRIO

INTRODUÇÃO ......................................................................................................................10
PRIMEIRA PARTE: GENEALOGIA DA MORAL CARTESIANA 

1       GÊNESE DO PENSAMENTO MORAL DE DESCARTES .................................... 17

1.1    O contexto sociocultural da época de Descartes ........................................................ 17
1.2    Os anos de estudo no Colégio de la Flèche ................................................................. 20
1.3    As preocupações intelectuais de Descartes após sua formação ................................ 27
1.4    Primeiras manifestações de Descartes sobre a moral ............................................... 32

2       A MORAL NO DISCURSO E NO PREFÁCIO DE PRINCÍPIOS .......................... 38

2.1    A moral par provision no Discurso do Método ............................................................ 39
2.1.1 As máximas da moral par provision .............................................................................. 41
2.1.2 Interpretações sobre a moral par provision .................................................................... 45

2.2    A moral no Prefácio de Princípios ............................................................................... 52
2.2.1 A árvore da filosofia ....................................................................................................... 52
2.2.2 A sabedoria em Descartes e Charron .............................................................................. 53

3       CARTAS SOBRE A MORAL NA CORRESPONDÊNCIA DE DESCARTES ...... 62

3.1    As paixões em escritos anteriores às cartas a Elisabeth ............................................ 62
3.2    As cartas e as paixões ................................................................................................... 66
3.3    As cartas e a moral ....................................................................................................... 70

SEGUNDA PARTE: O TRATADO DAS PAIXÕES E A MORAL DE DESCARTES  

1 TEORIAS DAS PAIXÕES DOMINANTES NO SÉCULO XVII 
 ANTERIORES AO TRATADO ................................................................................... 79

1.1    Influências predominantes sobre as teorias das paixões do século XVII ................ 80
1.1.1 Os pensamentos platônico e aristotélico sobre as paixões ............................................. 80
1.1.2 As correntes estoicas ...................................................................................................... 85
1.1.3 O pensamento agostiniano sobre as paixões .................................................................. 91
1.1.4 As paixões em Tomás de Aquino ................................................................................... 95

1.2    Principais teorias das paixões contemporâneas de Descartes .................................101
1.2.1 Tratado do amor de Deus de são Francisco de Sales ................................................... 102
1.2.2 Quadro das paixões humanas, de suas causas e de seus efeitos de Coeffeteau .......... 104
1.2.3 Do uso das paixões de Senault ..................................................................................... 105
1.2.4 Os Caracteres das paixões de Cureau de la Chambre ................................................. 107

1.3    As paixões em Juan Luis Vives .................................................................................. 109

2       O TRATADO DAS PAIXÕES DE DESCARTES ...................................................... 112

2.1    Por que uma obra sobre as paixões? ........................................................................ 112
2.2    As paixões e o cogito ................................................................................................... 114
2.3    A consciência de si e a consciência sensível ...............................................................117



2.4    A intenção de tratar das paixões como físico ........................................................... 119
2.5    O Tratado de Descartes e os escritos de seus antecessores sobre as paixões ......... 123
2.5.1 As paixões como movimentos da alma ........................................................................ 124
2.5.2 A classificação das paixões em Descartes comparada com a de seus 
         antecessores .................................................................................................................. 129
                                     
3       A MORAL DE DESCARTES NO TRATADO DAS PAIXÕES ............................... 134

3.1    Controvérsias sobre a moral de Descartes ............................................................... 134
3.2    A mais alta e a mais perfeita moral .......................................................................... 140
3.3    Das paixões à moral ................................................................................................... 147
3.4    Metafísica e física como fundamentos  da moral .................................................... 149
3.5    A moral em As Paixões da Alma ................................................................................ 151
3.5.1 Livre-arbítrio e vontade ............................................................................................... 154
3.5.2 Generosidade: a paixão que se torna virtude ............................................................... 158
3.5.3 A moral do contentamento ........................................................................................... 162
3.5.4 A moral como amor e responsabilidade ....................................................................... 165

CONSIDERAÇÕES FINAIS ............................................................................................. 170

REFERÊNCIAS .................................................................................................................. 173                                
                                
                                



10

                                                            INTRODUÇÃO

Descartes notabilizou-se pela contribuição de seu pensamento revolucionário tanto 

para a filosofia como para a ciência em geral. Ele não só viveu, mas foi um dos personagens 

mais atuantes no século em que a ciência moderna começou a dar seus primeiros passos. 

Exatos trezentos e sessenta anos nos separam do Filósofo. É certo que sua física, cosmologia, 

astronomia  e  fisiologia  encontram-se  superadas.  Entretanto,  sua  filosofia,  seu  método  de 

procura  da  verdade,  incorporado de  vez  às  ciências  e  à  filosofia,  a  simplicidade  de  seus 

procedimentos, quer no campo da ciência, quer na conduta ética; a intuição de seu  cogito, 

enfim, a sagacidade de seu pensamento continuam ainda a produzir seus frutos em todo o 

mundo ocidental. Em anos mais recentes, têm se intensificado os estudos sobre sua filosofia, 

incentivados, em parte, pela comemoração dos quatrocentos anos de seu nascimento (1596-

1996), comemorados nos meios filosófico e científico do mundo inteiro.

Nosso estudo sobre Descartes voltar-se-á para uma de suas obras menos procurada 

para pesquisa: As Paixões da Alma. Este escrito, também conhecido por Tratado das Paixões, 

embora tenha exercido no passado certa influência na literatura e artes na França, e merecida 

a  atenção  de  filósofos  como  Malebranche  e  Espinosa,  ficou  por  longo  tempo  um  tanto 

esquecido. Nas últimas décadas, ocorreu uma redescoberta deste livro.1 O que nele se oferece 

como objeto especial de nosso interesse é sua moral. Embora a preocupação com a moral seja 

amplamente manifestada em alguns de seus escritos,  Descartes não chegou a escrever um 

tratado específico sobre ética ou moral como o fizeram tantos outros filósofos, sobretudo em 

épocas mais recentes. No entanto, considerando o conjunto de suas obras, é em As Paixões da 

Alma que se concentra a maior parte do conteúdo moral do Filósofo. A moral em Descartes 

manifesta-se dispersa em seus escritos. Se a estudássemos nos restringindo ao  Tratado das 

Paixões – entregue ao público, por ele, dois meses antes de deixar esta vida – teríamos nossa 

pesquisa prejudicada. Este seu último livro não é uma obra isolada. Tem uma história que se 

encontra  imbricada  a  outros  escritos  do  autor,  procede  deles.  Em  outras  palavras,  o 

pensamento moral de Descartes tem uma longa história. Sua filosofia apresenta-se como um 

1    Cf. RODIS-LEWIS, Geneviève. Introduction. In: DESCARTES. Les Passions de l'Âme. Introduction et 
notes   par  Geneviève  Rodis-Lewis.  Paris:  Vrin,  1999.  p.  32-37.  (Não podemos  deixar  de  destacar  dois 
importantes estudos produzidas nos últimos anos sobre esta obra de Descartes: KAMBOUCHNER, Denis. 
L’Homme  des  Passions - Commentaires  sur  Descartes.  Analytique.   Paris:  Albin  Michel,  1995a.  v.  I 
______. Denis.  L’Homme des Passions - Commentaires sur Descartes.  Canonique. Paris: Albin Michel, 
1995b. v. II. Os dois volumes somam 1002 páginas. TALON-HUGON, Carole. Les Passions Rêvées par la 
Raison - essai sur la théorie des passions de Descartes et de quelques-uns de ses contemporains. Par is: Vrin, 
2002).



11

sistema2 em que nada fica de fora e, As Paixões, como veremos, é uma peça fundamental do 

sistema  cartesiano.  Neste  sentido,  para  alcançarmos  nosso  objetivo,  tomaremos  como 

instrumento de trabalho o método genético-histórico,  por meio do qual  chegaremos a um 

conhecimento contextualizado da moral que se faz presente em As Paixões da Alma.

Nosso trabalho está dividido  em duas partes, cada uma contendo três capítulos. O 

objetivo da Primeira Parte, que tem por título Genealogia da Moral Cartesiana, será mostrar 

que a moral do Tratado das Paixões guarda uma dependência e mantém-se coerente com todo 

o pensamento moral  anterior do Filósofo.  Partiremos das  sementes de moral plantadas no 

2   Entende-se, aqui, por sistema: a) a “disposição das diferentes partes de uma arte ou ciência em uma ordem 
em  que  todas  as  partes  se  sustentam  naturalmente  e  em  que  as  últimas  se  explicam  pelas  primeiras.” 
(CONDILLAC, Sistemas. In: FERRATER MORA, José. Dicionário de Filosofia. 2. ed. São Paulo: Loyola, 
2004.  p.  2703-2708).  b)  “Conjunto de  pensamentos,  teses  ou doutrinas,  desenvolvidos  articuladamente  e 
formando uma unidade teórica: o sistema de Hegel.” (JAPIASSU, Hilton; MARCONDES, Danilo. Sistema. 
In: ______.______.Dicionário Básico de Filosofia. 3. ed. Revista e Ampliada. Rio de Janeiro: Jorge Zahar 
Editor. 1996. p. 249-250). Quando Descartes em 1999b, Art. CLII refere-se ao livre-arbítrio, e ao escrever à  
rainha Christina abordando o mesmo tema em DESCARTES, 1955, p. 284-285, que é complementado em 
DESCARTES, Méditations. AT, IX-1, p. 46; e se repete em Les Principes de la Philosophie. AT-2, p. 41, 
temos um exemplo de sistema, segundo as definições a) e b). Fica então evidenciada que sua moral faz parte 
deste sistema. Vejamos alguns exemplos de estudiosos da filosofia cartesiana que reconhecem a existência de 
um sistema em Descartes: ESPINAS, Alfred. Descartes et la Morale - Études sur l’Histoire de la Philosophie 
de l’Action. Paris: Éditions Bossard, 1925. p. 9; MESNARD, Pierre. Essai sur la Morale de Descartes. 
Paris: Boivin & Cie, Éditeurs, 1936. p. 9, 11, 49, 53; GOUHIER, Henri. Descartes et la vie morale. Revue de 
Métaphysique  et  de  Morale.  Paris,  44,  p.  165-197,  1937.  p.  187;  GOUHIER,  Henri.  La  pensée 
Métaphysique de Descartes. 4.ed. augmentée. Paris: Vrin, 1999. p. 11; GUEROULT, Martial.  Descartes 
selon l’Ordre des Raisons - L’âme et le Corps. Paris: Aubier, 1953. v. II. p. 270; GILSON, Étienne. Études 
sur Le Rôle de la Pensée Médiévale dans la Formation du Système Cartésien . 5. ed. Paris: Vrin, 1984; 
RODIS-LEWIS. La Morale de Descartes. Paris: PUF, 1998a. p. 30 e 40; MEYER, Michel. Descartes selon 
l’ordre  des  passions  -  introdução.  In:  DESCARTES. Les Passions  de l’Âme.  Introd.  de  Michel  Meyer, 
présentation e commentaires de Benoît Timmermans. Paris: Librairie Générale Française, 1990. p. 5-14. p. 14; 
GUENANCIA, Pierre.  Lire Descartes.  Paris:  Gallimard, 2000. p. 201,202 e 210.  Nota:  A sigla AT que 
aparece acima, em obras de Descartes, refere-se às Oeuvres de Descartes publicadas por Charles Adam e Paul 
Tannery,  em Paris,  de  1897  a  1909,  em 11  volumes.  Para  simplificação,  no  decorrer  de  nosso  estudo, 
utilizaremos a referida sigla nas citações das obras de Descartes desses editores, seguida de algarismo romano 
para indicação do volume, e, quando for o caso, será acrescentado o algarismo arábico para indicar a parte do 
volume e as  respectivas  páginas.  Ex.  DESCARTES.  Méditations.  AT,  IX-1,  p.  46.  Quanto às  obras  de 
Descartes, daremos preferência aos textos em francês. No entanto, recorreremos às obras em latim quando se 
fizer necessário o emprego de determinado termo latino ou para maior fidedignidade ao pensamento do Autor.



12

“solo”  cartesiano,  gênese  de  sua  filosofia  moral,  e  percorreremos  um longo caminho  até 

chegarmos ao resultado final da semeadura. 

Iniciaremos o primeiro capítulo com um rápido exame contextual dos séculos XVI e 

XVII,  vividos  por  Descartes,  palco  de  profundas  transformações  nos  campos 

socioreligiosocultural: a) a descoberta de novos mundos e de novos povos; b) a autoridade da 

Igreja,  da Bíblia  e de Aristóteles  contestadas  com a Reforma de Lutero e,  depois,  com a 

Revolução  Científica;  c)  a  grande  difusão  da  imprensa,  inventada  no  século  anterior, 

permitindo o acesso a preciosos textos de literatos e filósofos greco-latinos. Acreditamos que 

todos  esses  fatores,  em  maior  ou  menor  grau,  deixaram  suas  marcas  numa  instituição 

educacional do porte do colégio Real de La Flèche, onde nosso filósofo realizou seus estudos. 

Assim, neste mesmo capítulo, investigaremos as influências primeiras recebidas pelo jovem 

Descartes, no campo da moral, neste período de sua formação intelectual em La Flèche, onde 

ingressou aos onze anos de idade, permanecendo aí por quase nove anos. Demonstraremos 

que  os  primeiros  anos,  após  ter  deixado  La  Flèche,  constituem  uma  época  de  grandes 

preocupações  intelectuais  do  Filósofo.  De  início,  voltou-se  para  a  nova  física  e  para  a 

matemática;  e,  posteriormente,  buscou  uma  nova  visão  de  ciência,  englobando  a  moral, 

formando uma grande síntese. 

No segundo capítulo,  examinaremos a moral por provisão presente no Discurso do 

Método,  primeira  obra publicada  por  Descartes,  e  a  Carta-prefácio  da edição  francesa  de 

Princípios da Filosofia,  em que ele se refere à  mais elevada e mais perfeita moral,  onde 

encontraremos outros marcos no percurso genealógico que traçamos, até alcançar a moral do 

Tratado das Paixões. No terceiro capítulo, da Primeira Parte, investigaremos as “cartas sobre 

a moral”, onde teremos o último marco no caminho a ser percorrido até  As Paixões. Sem 

essas cartas, provavelmente, a obra As Paixões da Alma não teria existido e, seguramente, não 

se poderia falar de uma moral cartesiana.   

Para a Segunda Parte de nossa pesquisa,  escolhemos como título  O Tratado das  

Paixões e a Moral de Descartes. O foco central de nossas atenções será agora o Tratado, pois 

é nessa obra, juntamente com outras partes de escritos de Descartes que a ela se somam, que 

iremos  encontrar  a  moral  cartesiana.  Faremos,  portanto,  uma  análise  mais  detalhada  do 

Tratado.  No primeiro  capítulo,  verificaremos  as  principais  teorias  das  paixões  de  séculos 

anteriores,  que  exerceram  influências  determinantes  nos  estudos  das  paixões  de 

contemporâneos de Descartes, bem como essas mais recentes teorias com as quais o livro As 

Paixões da Alma  irá se confrontar. No segundo capítulo, nos debruçaremos sobre a última 

obra de Descartes, a fim de descobrir qual sua concepção de paixão, sua causa, e em que o 



13

Filósofo irá se diferenciar de todos os que escreveram antes dele, sobre as paixões. O terceiro 

capítulo é o objetivo final de todo o nosso estudo. É o ponto de convergência de todo o 

desenvolvimento de nossa pesquisa. Iniciaremos expondo questões controversas sobre a moral 

de  Descartes,  postas  por  estudiosos,  sobre  seu  pensamento  filosófico,  bem  como  as 

resistências  e  desestímulo  manifestados  pelo  Filósofo  a  publicar  sobre  o  assunto  moral. 

Esclareceremos o significado da expressão “a mais elevada e a mais perfeita moral”, por ele 

empregada e mostraremos como a metafísica e a física constituem os fundamentos de sua 

moral. Por último, apresentaremos o que denominamos moral cartesiana, extraída do Tratado 

e de trechos selecionados de “Cartas sobre a moral” – que lhe deram origem – e que, em 

conjunto, se harmonizam com passagens sobre a moral de outras obras do Filósofo.   



                    

                             PRIMEIRA PARTE

         GENEALOGIA DA MORAL CARTESIANA



15

Nesta  Primeira  Parte  de  nossa  tese,  discorreremos  sobre  o  que  denominamos 

genealogia da moral cartesiana.  As Paixões da Alma,  última obra de Descartes, não é um 

tratado de moral, embora nela deságue o que poderemos chamar de moral cartesiana. 

O pensamento moral de Descartes tem como gênese os anos de sua formação no 

Colégio jesuíta de La Flèche, onde foram plantadas as primeiras sementes de moralidade no 

solo  cartesiano.  A filosofia  estudada,  ao  longo  dos  três  últimos  anos,  pautava-se  pelas 

prescrições do plano de estudos da Companhia de Jesus, complementadas com as orientações 

de Inácio de Loyola, fundador da Companhia, que estabeleciam, como principal suporte, os 

ensinamentos da Summa Theologiae de Tomás de Aquino, que eram transmitidos aos jovens 

alunos, juntamente com a interpretação de grandes comentadores. 

Entre  as  disciplinas  filosóficas  encontrava-se  a  filosofia  moral,  em  que  eram 

estudados, fundamentalmente, textos de moral da Summa Theologiae e a Ética a Nicômaco, 

de  Aristóteles.  Ainda  na  etapa  anterior  ao  curso  de  filosofia,  indiretamente,  eram-lhe 

transmitidos ensinamentos morais por ocasião das aulas de latim, com a introdução de leituras 

de textos dos grandes pensadores romanos como Sêneca e Cícero, cujo  pensamento moral  

estoico1 exercia  uma  influência  marcante  nos  jovens  alunos.  A leitura  desses  pensadores 

antigos  e  de  autores  neoestoicos  da  época,  fazia-se  também presente  durante  o  curso  de 

filosofia.

Veremos que os primeiros anos, após o período de estudo formal, revelar-se-ão como 

um  tempo  de  grande  fecundidade  intelectual  de  nosso  Filósofo.  Se  suas  preocupações 

intelectuais, logo depois de sua formação, estavam voltadas para a nova física, que começava 

a dar seus primeiros passos, e para a matemática, tomam depois outro direcionamento com 

sua  nova  visão  de  ciências  como  um  todo,  sob  a  denominação  da  palavra  sabedoria, 

compreendendo simultaneamente a ciência e a moral, formando uma grande síntese.

Em 1637, será lançada sua primeira obra Discours de la Méthode, em que se instaura 

a  dúvida hiperbólica como um método para  alcançar  a  verdade das  ciências,  e  onde nos 

apresenta sua “moral par provision”. 

Dez  anos  após  a  publicação  de  Discours,  iremos  encontrar  na  Carta-prefácio  da 

edição francesa de Les Principes de la Philosophie, elaborada pelo próprio Descartes, outro 

marco do traçado genealógico  da  moral  do  Tratado das Paixões.  Nesta  Carta-prefácio,  é 

anunciada uma moral integrada ao conjunto das ciências e posta em elevado patamar.

1    O texto de nossa pesquisa encontra-se em conformidade com o novo Acordo Ortográfico.



16

Como  último  marco  do  percurso,  até  chegarmos  ao  Tratado  das  Paixões, 

encontraremos as “cartas sobre a moral”, que fazem parte da correspondência do Filósofo e 

que deram origem a seu livro As Paixões da Alma. 



17

         1 GÊNESE DO PENSAMENTO MORAL DE DESCARTES

Começaremos o primeiro capítulo, apresentando uma visão do contexto cultural da 

época em que Descartes inicia seus estudos. A comunidade do Colégio jesuíta de La Flèche, 

considerado  um dos  melhores  colégios  da  Europa,  não  poderia  ignorar  as  significativas 

mudanças que se operavam ao seu redor. Veremos que nosso filósofo, desde sua juventude, 

deixa-se marcar pelas circunstâncias e pelos traços culturais de seu tempo. 

1.1 O contexto sociocultural da época de Descartes

No decurso do século XVI, o mundo ocidental foi palco de profundas transformações 

no campo intelectual e espiritual. Foi também o tempo de ampliação dos limites geográficos, 

com o desbravamento dos mares, resultando na descoberta do novo mundo das Américas que 

veio redefinir novos contornos para o nosso planeta. 

No  domínio  do  conhecimento,  aparece  Copérnico  com  sua  nova  Astronomia, 

desafiando o sistema aristotélico-ptolemaico e os ensinamentos das Sagradas Escrituras. O 

geocentrismo cede lugar ao heliocentrismo. 

A imprensa – inventada por Gutenberg, no século anterior – difundiu-se a grandes 

passos no século XVI, sobretudo nos centros universitários da Europa, contribuindo para a 

divulgação  de  uma  gama  enorme  de  conhecimentos,  junto  aos  meios  eruditos,  pela 

multiplicação de preciosos textos de literatos e filósofos greco-romanos, que se encontravam 

enterrados nas velhas bibliotecas dos mosteiros. 

Inicia-se  o  “renascimento  de  um mundo  esquecido  e  nascimento  de  um mundo 

novo.”1 O  desmoronamento  das  antigas  estruturas  destruiu  “a  unidade  política,  religiosa, 

espiritual; a certeza da ciência e a da fé; a autoridade da Bíblia e a de Aristóteles; o prestígio 

da Igreja e do Estado.”2 A autoridade da Igreja passa a ser contestada pela Reforma de Lutero.

O teocentrismo medieval é substituído pelo antropocentrismo. É também época de 

crise “em que o Ser, o Mundo, o Cosmo se torna incerto, se desagrega e estilhaça, a filosofia 

volta-se para o homem.”3 Crenças, concepções e verdades tradicionais caem por terra. 

1 KOIRÉ, Alexandre.  Considerações sobre Descartes.  Trad. De Hélder Godinho. 4.  ed.  Lisboa: Editorial 
Presença, 1992. p. 19.

2 Ibid., p. 19.
3 Ibid., p. 20.



18

O homem liberta-se das amarras da Igreja em busca da autonomia do pensamento, da 

razão.  Se  os  teólogos  e  filósofos  escolásticos  faziam uma  distinção  entre  fé  e  razão,  tal  

separação era meramente formal, uma vez que a razão não tinha sua autonomia preservada, 

pois  se  encontrava  subjugada  à  fé  ou  aos  dogmas  que  a  limitavam  como  um  princípio 

regulador.

Foi o século que conheceu o humanista holandês, Erasmo de Roterdã (1469-1536), 

símbolo de uma nova era.  Erasmo,  apesar  de continuar  católico e  profundamente cristão, 

dirige severas críticas à Igreja de sua época. Lança ataques às condenações e à pena de morte 

impostas pela Inquisição; ridiculariza a “erudição” e sutilezas de teólogos ao interpretarem os 

dogmas,  comparando-as  com  a  simplicidade  dos  apóstolos.  Faz  graves  censuras  ao 

comportamento  moral  da  hierarquia  da  Igreja.4 A moralidade  constituía  o  centro  de  suas 

preocupações. Defendia a possibilidade de se chegar à perfeição pela via do conhecimento.

Foi  também o século  de  outros  dois  grandes  humanistas  e  pensadores  franceses: 

Michel  de  Montaigne  (1533-1592)  e  Pierre  Charron  (1541-1603).  O  pensamento  de 

Montaigne está voltado para o homem. Ele faz a distinção entre o humanista, autor de escritos 

puramente  humanos  e  filosóficos  e  o  teólogo.  Montaigne  reconhece-se  explicitamente  na 

figura  deste  humanista  e  é  ele  quem dá,  pela  primeira  vez,  a  definição  filosófica  e  não 

somente literária do termo humanista.5

Em sua obra  Les Essais,  indaga-se sobre o que  está  certo ou errado na conduta 

humana. Para ele, a única ciência do homem é o que ele denomina “ciência moral.”6 Suas 

críticas  céticas  abalam a  teologia  e  a  apologética  tradicional  das  verdades  religiosas.  O 

modelo de ensino dos escolásticos também não escapa às suas censuras.7

Charron foi grande amigo8 e adepto das idéias de Montaigne, mas teve pensamento 

próprio. Apesar de teólogo, assumiu posições bastante radicais para a época. A virtude moral é 

4 Cf. ERASMO. O Elogio da Loucura. São Paulo: Editora Brasileira, 1982. p. 97-135. (Coleção Os Grandes 
Clássicos da Literatura. v. III). 

5   Cf. FAYE,  Emmanuel.  Descartes et les philosophes français de la Renaissance.  Conférance et débat 
organisées  en Sorbonne le  5 décembre 1998 par  la  Régionale de Paris-Créteil-Versailles  autour du livre 
Philosophie et perfection de l’homme. De la Renaissance à Descartes (Vrin, 1998). 2005. p. 3.

6    Cf. FAYE, E. Philosophie et Perfection de l’Homme: De la Renaissance à Descartes. Ouvrage publié avec 
le concours du Centre National de la Recherche Scientifique. Paris: Vrin, 1998. p. 167. (O livro é o resultado 
de dez anos de pesquisa. Esta circunstância é mencionada pelo próprio autor em Conferência na Sorbonne em 
05 de dezembro de 1998, onde se fizeram presentes grandes especialistas em Descartes). 

7 Cf. MONTAIGNE, Michel de. Les Essais. Paris: Librairie Générale Française, 2001. p. 203 et seq. 
8   Charron  é  acusado  de  ter  plagiado  Montaigne.  É  importante  que  se  saiba  que  não  só  ele  conheceu  

pessoalmente  o  autor  de  Les  Essais,  mas  fortes  laços  de  amizade  prenderam um ao  outro,  a  ponto  de 
Montaigne, ao morrer, ter-lhe deixado como legado o direito de conduzir, após sua morte, “as armas de sua 
família.” A empatia que se estabeleceu entre ambos deixou marcas profundas em Charron de tal maneira que 
ele  não  apenas  cita  Montaigne,  mas  também  se  inspira  no  pensamento  não  escrito  deste  autor.  (Cf. 
observações detalhadas sobre o relacionamento de Montaigne e Charron em FAYE, 1998a, p. 260.



19

considerada por ele mais importante que a piedade. Separa filosofia da teologia, vendo cada 

uma com seu objeto próprio. A verdadeira ciência do homem é exclusivamente a filosofia. 

Somente a filosofia levará o homem a atingir sua perfeição. Em seu entendimento, há uma 

sabedoria humana distinta de uma sabedoria divina:

Esta sabedoria humana é uma inteireza, bela e nobre composição do homem 
inteiro, em seu interior,  seu exterior,  seus pensamentos, palavras, ações, e 
todos  os  seus  movimentos,  é  a  excelência  e  perfeição  do  homem como 
homem.9

Charron apresenta-nos uma concepção socrática da sabedoria:

O mais excelente e divino conselho, a melhor e mais útil recomendação, mas 
a  mais  mal  praticada  é  a  de  se  estudar  e  aprender  a  se  conhecer:  é  o 
fundamento de sabedoria e o caminho para todo bem. Não há loucura igual 
do que estar atento e diligente para conhecer todas as outras coisas antes que 
a  si  mesmo.  A verdadeira  ciência,  o  verdadeiro  estudo  do  homem  é  o 
homem.10  

Não seria de todo impossível Descartes ter lido Charron, no tempo de Colégio, se 

considerarmos  a  facilidade  com que ele  podia ter  acesso a  livros  extracurriculares,  como 

mostraremos posteriormente, e se levarmos em conta a considerável influência que a obra De 

La Sagesse teve no século XVII. Pelo menos 39 edições de De La Sagesse se sucederam entre 

1601 e 1672.11

Provavelmente, deve ter tido acesso a Les Essais de Montaigne ainda em La Flèche. 

Sabe-se que, no tempo de seus estudos no Colégio, ele lia com frequência os escritos de Jean-

Pierre Camus, bispo de Balley, que tecia muitos elogios a Montaigne.12

O  século  XVII  foi  marcado  com  as  descobertas  de  Galileu,  considerado 

inquestionavelmente o expoente maior da Revolução Científica. Suas descobertas no campo 

da Astronomia vieram comprovar  o heliocentrismo copernicano.  Galileu,  ao conceber  um 

método  experimental  em  que  utiliza  a  linguagem  matemática,  ou  mais  precisamente,  a 

linguagem geométrica13 no estudo dos  fenômenos naturais,  passa a  dispor das provas  que 

faltaram  a  Copérnico  para  a  sustentação  de  sua  teoria  revolucionária  sobre  o  universo. 

Galileu, denominado o “Pai da Ciência Moderna,” trouxe com suas descobertas uma grande 

9 CHARRON, Pierre. De la Sagesse. Paris: Fayard, 1986. p. 32. (As traduções dos textos em francês, latim e 
inglês, citados nesta pesquisa, serão de nossa responsabilidade). 

10    Ibid. 44.
11 Cf. ADAM, Michel. René Descartes et Pierre Charron. Revue Philosophique de la France et de l'Étranger. 

Paris, n. 4. 1992. p. 469. 
12 Cf. RODIS-LEWIS. Doute Spéculatif chez Montaigne et Descartes. Revue Philosophique de la France et 

de Étranger. Paris, n. 4, oct./déc. 1992. p.439.
13 Cf. KOYRÉ, Alexandre. Études d'Histoire de la Pensée Scientifique. Paris: Gallimard, 1998. p. 83 e 169. 



20

contribuição  para  o  surgimento  das  duas  primeiras  ciências  modernas:  a  Astronomia  e  a 

Física. 

Descartes  (1596-1650) viveu em uma época  privilegiada da História.  É filho do 

século XVI e viveu na primeira metade do século XVII. Veremos que a comunidade de La 

Flèche, não ficou alheia às novas descobertas. O cenário apresentado certamente imprimirá 

suas marcas em Descartes, influenciando-o na maneira de pensar e de agir. 

Os anos de estudo no Colégio de La Flèche

Acabamos de ressaltar as circunstâncias históricas da época de Descartes, apontando 

uma verdadeira  revolução no âmbito dos  conhecimentos  humanos e  a  presença  de  novas 

concepções sobre a moralidade. 

Iremos examinar agora os primeiros passos trilhados pelo jovem Descartes no terreno 

da moral, no ambiente de La Flèche, onde seu pensamento, compreendendo os valores morais, 

começa  a  se  estruturar,  estimulado  pelo  estudo,  pela  reflexão  diuturna  e  pela  calorosa 

convivência entre colegas e mestres que um regime de internato proporciona. 

Este duplo percurso nos permitirá vislumbrar as influências primeiras recebidas por 

nosso  Filósofo,  quer  externas  (de  sua  época),  quer  internas  (no  Colégio  de  La  Flèche), 

condicionantes de seu pensamento moral.

Por último, verificaremos suas preocupações intelectuais iniciais, após o término do 

período de sua formação.



21

Descartes  ingressou  em  1607,14 aos  onze  anos  de  idade,  no  recém-inaugurado15 

Colégio Real dos jesuítas de La Flèche, em Anjou, tendo aí permanecido até setembro de 

1615. De início, dois fatos merecem ser ressaltados: O Colégio de La Flèche era considerado, 

na época, um dos melhores estabelecimentos de ensino da Europa16 e o de maior prestígio na 

França.17 O outro, é que o jovem Descartes se revelou, em seus anos de formação, um aluno 

muito além do padrão, por seu brilhante desempenho. 

 Por apresentar uma saúde bastante frágil,  sua entrada no Colégio ocorreu após o 

inverno, no período da Páscoa, e não em janeiro, na data oficial de abertura das aulas. Em 

razão de seu estado de saúde, o reitor, padre Charlet, parente da família (pelo lado materno), 18 

concedeu-lhe o privilégio de um quarto particular no Colégio, permitindo-lhe ficar, todas as 

manhãs, por mais tempo no leito que os demais alunos. Este procedimento contribuiu para 

que  o  jovem estudante  apresentasse  uma  maior  dedicação  aos  estudos,  facilitando-lhe  o 

desenvolvimento do hábito de reflexão.19 

O ensino completo em La Flèche tinha a duração de oito anos, dividindo-se em duas 

etapas.  Na primeira  etapa,  eram ministradas  aulas  de  gramática,  línguas  (latim e  grego), 

retórica,  teatro,  poesia  e  literatura  em  geral,  ao  longo  de  cinco  anos.  A segunda  etapa, 

14 Cf. RODIS-LEWIS, Geneviève.  Descartes: Biographie. Paris: Calmman-Lévi,  1995. p. 14 e 25-27 e 317-
320. Há discordâncias  dos  biógrafos,  em relação  a  datas  dos  dados  biográficos  de  Descartes.  Entre  os 
diversos biógrafos, queremos destacar Adrien Baillet, autor da primeira biografia completa de Descartes, com 
sua obra Vie de Monsieur Descartes, cuja primeira edição foi publicada em 1691, em dois volumes. Baillet 
descreve a vida do Filósofo com uma grande riqueza de detalhes, tornando-se seu livro fonte indispensável  
para um estudo mais profundo sobre o Pai da Filosofia Moderna. No entanto, em relação à vida de Descartes, 
as datas apresentadas por Baillet são as menos prováveis. Eis o comentário de Rodis-Lewis sobre Baillet: “É 
preciso ler Baillet atentamente, sem desconhecer o valor imenso de sua contribuição. Seu principal defeito é  
o  de  afirmar,  quando não  sabe,  no mesmo tom que o faz  quando dispõe de documentos seguros”.  (Cf. 
RODIS-LEWIS,  1995,  p.  13).  Em relação a restrições  a  relatos de Baillet,  ver  também GAUKROGER, 
Stephen.  Descartes:  Uma biografia intelectual. Rio de Janeiro: EdUERJ, 1999. p. 92 e 542. No caso de 
ocorrência de  divergência de  datas  entre os  biógrafos,  optaremos  por aquelas  apresentadas  por madame 
Geneviève Rodis-Lewis na biografia de Descartes acima citada. Nessa sua obra, ela analisa detalhadamente 
as  discordâncias  de datas  dos principais  biógrafos  do Filósofo,  fundamentada em documentos históricos 
fidedignos. Rodis-Lewis foi professora honorária da Universidade de Paris-Sorbonne e fundadora do Centre 
d'Etudes cartésiennes  da Sorbonne. Dedicou quase meio século de sua existência ao estudo de Descartes, 
havendo publicado mais de uma dezena de livros e inúmeros artigos sobre Descartes e foi agraciada com o  
Grande Prêmio da Academia Francesa. 

15 O Colégio de La Flèche teve sua inauguração em 1604. Cf. RODIS-LEWIS, 1995, p. 25. Quanto a esta data,  
não há discordância entre os biógrafos de Descartes. 

16 É o próprio Descartes quem o diz em Discours de la Méthode. “(...) Estivera em uma das mais célebres 
escolas da Europa.” (Cf. AT, VI, p. 5). Descartes, em carta datada de 12 de setembro de 1638, tece grandes 
elogios ao ensino nas Escolas dos Jesuítas, sobretudo no colégio de La Flèche, afirmando que lá, a Filosofia é 
melhor ensinada que em qualquer outro lugar no mundo. (Cf. AT, II, p. 378).

17 Cf. GAUKROGER, 1999, p. 68.
18 Cf. RODIS-LEWIS. Entretien avec Geneviève Rodis-Lewis,  par François Ewald.  Magazine littéraire  n. 

342. Avril 1996.
19 Cf. RODIS-LEWIS, 1995, p. 25. O primeiro biógrafo de Descartes afirma que o padre Charlet ao conceder 

um quarto particular a Descartes e o privilégio de permanecer mais tempo no leito, levou também em conta o  
fato de o jovem interno mostrar “um espírito voltado naturalmente para a meditação”. Cf. BAILLET, Adrien. 
Vie de Monsieur Descartes. 6. ed. Paris: La Table Ronde, 1946. p. 16.



22

compreendendo  três  anos,  era  destinada  basicamente  ao  ensino  da  filosofia  aristotélico-

tomista  (lógica,  física  e  metafísica)  e  de  ética,  complementado  com  o  estudo  do  que 

denominamos hoje ciências: matemática, juntamente com noções de astronomia e biologia, 

contidas na física de Aristóteles.20 

No  estudo  de  latim,  eram repassados  textos  de  escritores  como  Cícero,  Ovídio, 

Virgílio; no ensino do grego, eram lidos: Esopo, Dion Crisóstomo, a Retórica e a Poética de 

Aristóteles,  ao lado de trechos extraídos de Homero, cartas de Platão e textos dos Padres 

gregos da Igreja.21 Nos primeiros anos, o objetivo principal da leitura das obras desses autores 

não era propriamente o domínio de seus conteúdos, mas o estudo da língua. Quanto ao latim,22 

o estudo não se limitava à sua compreensão. Visava também a desenvolver a capacidade de 

pensar e escrever nesse idioma.23

Ao término da quinta série, ou da primeira etapa, muitos alunos deixavam La Flèche, 

dando  por  concluídos  seus  estudos,  ou  ingressavam  em  cursos  liberais,  em  alguma 

universidade.24 A última etapa dos estudos em La Flèche equivalia ao ensino ministrado nas 

universidades.25 

Descartes continuou seus estudos em La Flèche, por toda a segunda etapa de três 

anos, completando sua formação com o curso de Filosofia. Ainda que o ensino filosófico em 

La  Flèche e  nas  demais  escolas  jesuíticas,  tivesse  como  fundamento  os  princípios  do 

aristotelismo e do tomismo, por recomendação do próprio Inácio de Loyola, não se pode dizer 

que lhe tenha sido ensinado um “Aristóteles puro” e um “Tomás de Aquino puro”. A Filosofia 

aristotélico-tomista foi estudada, ao longo dos três anos, à luz dos comentários de ilustres 

teólogos e filósofos jesuítas como Francisco de Toledo, Francisco Suárez, Pedro da Fonseca e 

dos  comentários  sobre  Aristóteles  produzidos,  na  década  de  1590,  pela  Universidade  de 

Coimbra, em Portugal.26 Eram também utilizados, no ensino de Filosofia, textos da  Summa 

Philosophica de Eustáquio de São Paulo (publicada em Paris em 1609), como é mencionado 

por ele em cartas ao padre Mersenne.27 
20 Cf. GAUKROGER, 1999, p. 76, 77 e 80. Cf. também RODIS-LEWIS, 1995, p. 26. 
21     Ibid. p. 77-78.
22 O latim era a língua acadêmica das universidades medievais. Na época de Descartes, o conhecimento do 

latim era a única forma de participar da cultura dos outros países. Em La Flèche, o ensino, os livros e os  
debates culturais eram em latim. Era exigido que as conversas entre os colegas da escola fossem em latim,  
como forma de praticar a língua. Cf. RODIS-LEWIS, 1995, p. 31. Cf. também GAUKROGER, 1999, p. 72-
73. Podemos afirmar que no mundo ocidental, pelo menos entre os séculos XVI e XVII, a maior parte das  
obras  filosóficas  existentes,  e  aquelas  relacionadas  com as  novas  ciências  que  estavam nascendo,  eram 
escritas em latim. 

23 Cf. GAUKROGER, 1999, p. 77 e 78.
24 Cf. Ibid. p. 68, 77, 78 e 80.
25 Cf. Ibid. p. 48.
26 Cf. ibid. p. 80-82.
27 DESCARTES, Correspondance. AT, III, p. 232-233 e p. 259.



23

O terceiro e último ano do currículo de Filosofia era dedicado, sobretudo, ao estudo 

da metafísica,  e  completado com o ensino da moral,  que já havia sido iniciado,  de certa 

maneira, na quinta série, com a leitura dos escritores latinos, sobretudo dos textos de Cícero 

sobre a moral.28 A base do curso de filosofia moral era o estudo da  Ética a Nicômaco, de 

Aristóteles,  com o detalhado comentário de Coimbra.  Contudo, por exigência explícita do 

plano de estudos da Companhia de Jesus, denominado Ratio Studiorum,29 no ensino da moral, 

eram  consideradas  duas  abordagens:  a  primeira  consistia  no  estudo  da  Teologia  moral 

especulativa,  como  se  encontra  na  Summa  Theologiae  de  Tomás  de  Aquino;  a  segunda 

compreendia a casuística prática, em que era apresentada uma visão da filosofia moral não 

mais  em  termos  de  princípios  gerais,  mas  no  sentido  de  uma  orientação  prática  aos 

educandos.30

Nesta última abordagem, o estudo da moral efetuava-se mediante a introdução de 

tratados de casuística como a Summa Casuum Conscientiae de Toledo e de textos de autores 

latinos em que o pensamento estoico se fazia presente em obras como:  Do Sumo Bem e do 

Sumo Mal (De Finibus bonorum et malorum) de Cícero e Sobre a Vida Feliz (De Vita Beata) 

de Sêneca. Os mestres do Colégio – nas aulas de moral – serviam-se da leitura saudável dos  

literatos e pensadores antigos, de linguagem elegante e filosofia simples, rica em máximas e 

exemplos, para fazer suas exortações à virtude e à prática do bem. Essas leituras dos antigos 

estoicos  e  o conhecimento do neoestoicismo da época,  propagado por obras  como  De la 

Sainte Philosophie e De la Philosophie morale des Stoïques de Du Vair e De Constantia de 

Justus Lipsius,31 além de exercerem uma influência marcante no comportamento moral dos 

jovens alunos constituíam-se também uma forma de amenizar o árduo esforço despendido 

com o estudo da metafísica.32

28 Cf. GAUKROGER, 1999, p. 77. 
29 O Ratio atque Institutio Studiorum Societas Jesu, conhecido como Ratio Studiorum é o conjunto de normas, 

ou plano de estudos da Companhia de Jesus, elaborado pelos jesuítas entre 1584 e 1599. Inácio de Loyola, 
por ter estudado Filosofia e Teologia na Universidade de Paris, chegou à conclusão de que o método de 
estudo mais adequado para os estabelecimentos de ensino dos jesuítas seria o  modus Parisiensis. O  Ratio  
inspirar-se-á  no modus  Parisiensis  e  passará  a  ser  aplicado  em  todos  os  colégios  da  Companhia.  (Cf. 
GAUKROGER, 1999, p. 69 e 71 e ULLMANN, Reinholdo Aloysio. A Universidade Medieval. 2. ed. rev. e 
aum. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2000. p. 387). Embora o vocábulo latino ratio e sua tradução em português, 
razão, sejam ambos nomes femininos, chamaremos o ratio para designar o plano de estudos dos jesuítas da 
época, como fazem outros autores, como ULLMANN, 2000, p. 387.

30 Cf. GAUKROGER, 1999, p. 90-91. 
31   Dados completos das obras apresentados por Mesnard : DU VAIR, Guillaume. De la Sainte Philosophie. 

1588 ;  De  la  Philosophie  morale  des  Stoïques.  1592  ;  De la  constance  et  consolation  ès  calamitez 
publiques,  1594  (éd.  Critique  par  J.  Flach  et  F.  Funck-Brentano,  Paris,  1915).  (Observemos  palavras  
francesas  escritas  com  a  grafia  da  época).  LIPSIUS,  Justus.  De  Constantia  libri  duo.  Anvers,  1585; 
Politicorum seu civilis  doctrinae libri  sex,  1589;  Manuductio ad stoicam philosophiam,  1604.   (Cf. 
MESNARD, 1936, p. 232).

32 Cf. GAUKROGER, 1999, p. 90-91; Cf. MESNARD, 1936, p. 3-4 e 9-10.



24

Como assinala Mesnard 

Os professores completavam sem dúvida [os estudos sobre moral] em parte 
com  os  poetas  antigos,  em  parte  com  os  filósofos  da  época  que 
ressuscitavam então um estoicismo cristianizado: citações que lançavam os 
alunos  através  das  pistas  sempre  atraentes  das  leituras  simplesmente 
toleradas...  toda  a  poesia  latina  era  assim introduzida.  O  charme  desses 
autores  meio  clandestinos,  a  prática  assídua  de  Cícero  explicado  e 
comentado durante quase todo o decorrer dos estudos, tudo isto contribuía 
para  formar  nestes  alunos uma mentalidade neoclássica,  toda impregnada 
desta filosofia  moral  sã  e rude extraída dos textos  latinos  cuja expressão 
mais natural é o ecletismo bastante estoico das Tusculanas e de De Finibus.33

O privilégio de dispor, em La Flèche, de um quarto só para si, propiciou a Descartes 

uma  vida  de  estudo  intensa,  voltando-se  também  para  conhecimentos  extracurriculares, 

abrangendo  as  mais  diversas  áreas.34 Sua  sede  de  saber  e  seu  senso  crítico  aguçado35 

contribuíram para angariar a confiança dos mestres que lhe emprestavam livros considerados 

os mais raros e curiosos em seus conteúdos. Podemos destacar seu professor de matemática, o 

padre Jean François36 que  lhe fizera chegar  às  mãos,  com as  devidas  recomendações,  até 

mesmo textos relacionados com a astrologia, alquimia e magia.37     

Em  Cogitationes  Privatae38 e,  posteriormente,  em  Règles  pour  la  Direction  de  

l'Esprit,39 Descartes nos revela que, quando jovem, ou seja, no Colégio, em seus estudos, se 

esforçava em adotar o seguinte procedimento: ao deparar-se com um livro,  procurava em 

primeiro lugar  descobrir  qual  era  a questão posta  por  seu autor.  Ao invés  de examinar  a 

resposta do texto, fechava-o e tentava buscar por ele mesmo a solução, para depois confrontá-

33    MESNARD, 1936, p. 4. (Acréscimo nosso e grifos do autor).
34 “Não me tendo contentado  com as  ciências  que  nos  ensinavam,  percorri  todos  os  livros,  que  tratavam 

daquelas julgadas as mais curiosas e as mais raras, que tinham chegado às minhas mãos”. (DESCARTES. 
Discours de la Méthode. AT, VI, p. 5). 

35 “E eu tive sempre um imenso desejo de aprender a distinguir o verdadeiro do falso, para ver claro em minhas 
ações, e marchar com segurança nesta vida”. (ibid. p. 10).

36 Cf. RODIS-LEWIS, 1995, p. 26-27, 320. Cf. GILSON, E. Commentaire. In: DESCARTES, R. Discours de 
la Méthode. Texte  et Commentaire par Étienne Gilson. 6. ed. Paris: Vrin, 1987, p. 120.

37 “Quanto às más doutrinas, eu julgava já conhecer bastante o que valiam, para não mais estar sujeito a ser 
enganado,  nem  pelas  promessas  de  um  Alquimista,  nem  pelas  predições  de  um  Astrólogo,  nem  pelas 
imposturas de um Mágico, nem pelos artifícios ou a presunção daqueles que fazem profissão de saber mais 
do que sabem”. (DESCARTES, Discours de la  Méthode. AT, VI, p. 9). RODIS-LEWIS aventa a idéia de 
Descartes ter lido, ainda em La Flèche, a obra  Magie Naturelle  de Giambattista Porta,  mencionada pelo 
próprio  Descartes  em conversação  com Beeckman.  Neste livro,  Porta  explica como fenômenos os  mais 
surpreendentes podem ser explicados racionalmente como coisas naturais, através de experiências óticas. Cf. 
RODIS-LEWIS, 1995, p. 28, 115, 320, 335. Ver também AT, X, p. 347.

38 Fragmentos  de  manuscritos  deixados  por  Descartes,  redigidos  provavelmente  entre  1619  e  1621  e  não 
publicados por ele. O título Cogitationes Privatae foi dado pelo conde Foucher de Careil, que os publicou 
juntamente com outros documentos na metade do século XIX. (Cf. AT, X, p. 207 e 213). 

39 Cf. AT, X, p. 214. Cf. DESCARTES, R.  Règles pour la Direction de l'Esprit.  Traduction et notes par J. 
Sirven.  Paris:  Vrin,  1996a,  p.  61.  Cf.  também  RODIS-LEWIS,  1995,  p.  28  e  54.  Cf.  ainda 
KAMBOUCHNER, Denis.  Descartes et  le Problème de la Culture.  Bulletin de la Societé Française de 
Philosophie, Paris,Avril-Juin 1998, Séance du 21 Mars 1998b, p. 32. 



25

la  com  a  do  autor.  Ao  folhear  um livro,  não  se  detinha  apenas  em seu  conteúdo,  mas 

examinava o estilo e a maneira de pensar do autor da obra.40  

O Colégio de La Flèche introduzia os jovens alunos no círculo dos conhecimentos 

humanos de seu tempo. Além da língua materna,41 as línguas grega e, sobretudo, a latina eram 

fundamentais para as necessidades da época. É preciso termos em mente que, no século XVII, 

o mundo não se constituía ainda uma comunidade cosmopolita. O fluxo de pessoas entre os 

diversos países e continentes era bastante limitado. Não existiam o fenômeno do turismo nem 

a grande variedade de intercâmbio entre os diversos povos, facilitados, bem mais tarde, pela 

expansão dos meios de comunicação e o desenvolvimento em todas as áreas da atividade 

humana. A existência de um mundo globalizado estava ainda muito distante.

As  línguas  grega  e,  sobretudo,  a  latina,  por  ser  a  utilizada  nas  universidades  já 

existentes em vários países, eram imprescindíveis para o acesso à imensa riqueza cultural 

acumulada,  desde  as  civilizações  clássicas  greco-romanas,  compreendendo  os  campos  da 

filosofia, literatura, política, história, artes, religião, até as produções intelectuais de séculos 

posteriores.

Como  vimos,  o  estudo  de  línguas  em  La  Flèche  não  se  restringia  a  meros 

conhecimentos  gramaticais,  mas  incluía  a  leitura  e  a  interpretação  de  textos.  No  caso 

específico do latim, o ensino estendia-se à conversação e à escrita. Os alunos, em La Flèche, 

aprendiam a falar e a escrever em latim, de forma aprimorada.

O  Colégio  de  La  Flèche  era  uma  instituição  ímpar  por  permitir  aos  alunos  que 

desejassem, como foi o caso de Descartes, poderem, após o término do quinto ano, prosseguir 

aí seus estudos, por mais três anos, frequentando o curso de filosofia, que equivalia ao ensino 

universitário.42

No ensino  em La  Flèche,  encontramos  plantadas  as  sementes  da  moralidade  do 

pensamento estoico de eminentes pensadores romanos, louvados pelo elevado conteúdo de 

seus escritos e pelo dom da eloquência. Entre outros, destacamos Cícero, admirável seguidor 

de Sócrates, com suas notáveis obras Do Sumo Bem e do Sumo Mal (De Finibus Bonorum et  

Malorum) e Dos Deveres (De Officiis). Sua influência fez-se sentir em santo Agostinho, santo 

Ambrósio e são Jerônimo. Outro autor que merece destaque é Sêneca, oriundo de Córdova 

(Espanha),  mas que foi  levado ainda criança para Roma.  De sua vasta  obra,  sobressai-se 

40 Cf. KAMBOUCHNER, 1998, p. 32.
41 Em La  Flèche  não  havia  aulas  de  línguas  vivas,  nem mesmo de francês.  As  traduções  e  versões  eram 

consideradas suficientes para o aperfeiçoamento dos alunos na língua materna. Cf. RODIS-LEWIS, 1995, p.  
322.

42 As universidades  francesas  da  época,  (excetuando  a  Universidade  de  Paris),  só  ofereciam os  cursos  de 
graduação em Direito, Medicina e Teologia. Cf. GAUKROGER, 1999, p. 48.



26

Sobre  a  Vida  Feliz (De  Vita  Beata)  pela  exaltação  da  virtude  e  pela  descrição  do  que 

denomina sumo bem. 

A  leitura  e  os  comentários  dos  textos  desses  clássicos  ocorriam  em  diversos 

momentos: nos estudos de literatura latina, de retórica e, posteriormente, no curso de filosofia, 

por ocasião das aulas de moral. 

Palavras como sabedoria, virtude, honestidade, felicidade e sumo bem aparecem aos 

borbotões,  em todas  as  páginas  dos  textos  citados.  Em  De  Finibus,  seu  autor  assim  se 

expressa:  “Todo  e  qualquer  ofício  da  sabedoria  consiste  em  melhorar  o  homem  [...].  A 

sabedoria, que é uma arte de viver, […] é a única que afugenta a tristeza do nosso espírito e 

que não nos permite render-nos ao medo.”43

Vejamos como Cícero se expressa em relação à virtude: “A perfeição do homem 

consiste sobretudo na virtude, que é o mais alto de que ele é capaz […]. Não buscamos uma 

virtude que seja contrária à natureza, mas sim uma virtude que a aperfeiçoe.”44 

O  sumo  bem  encontra-se  estreitamente  vinculado  à  virtude,  à  honestidade  e  à 
felicidade: 

O que é honesto é o sumo bem, e o viver honestamente é o fim dos bens. 
Esta doutrina vos é comum com todos os que fazem consistir o sumo bem 
exclusivamente na virtude […].  E o que parece mais duro,  mais difícil  e 
contrário  pode  ser  superado  e  vencido  pelas  virtudes  que  nos  adorna  a 
natureza. E, se o digo, não é porque as demais vantagens nos pareçam fáceis 
e desprezíveis, e sim para que entendamos que não consiste nesses bens a  
maior parte da felicidade da vida.45 

Em sua obra De Officiis, também estudada em La Flèche, Cícero manifesta a mesma 
retidão de pensamento: 

Antes de tudo, é próprio do homem a busca e a investigação do verdadeiro 
[...]. Quando se examina cuidadosamente o que há de mais verdadeiro em 
cada coisa, aquele que pode acurada e rapidamente descobrir e explicar a 
razão disso costuma ser  tido,  com justiça,  como muito prudente  e  muito 
sábio.46

Ainda em De Officiis, ele assim se expressa sobre a justiça: “O primeiro ditame da 

justiça é ninguém prejudicar a outro [...] Muitas pessoas se deixam arrastar a um ponto tal que 

esquecem a justiça, quando cedem ao desejo de comando, honras, glórias.”47

43 CÍCERO, Marco Túlio.  Do sumo bem e do sumo mal. Trad. Carlos Ancêde Nougué. São Paulo: Martins 
Fontes, 2005. p. 19 e 136.

44 CÍCERO, 2005, p. 137 e 138.
45 Ibid. p. 140 e 146.
46 CÍCERO, Marco Túlio. Dos Deveres. Trad. Do latim  de Angélica Chiapeta. Revisão da tradução por Gilson 

Cesar Cardoso de Souza. São Paulo: Martins Fontes, 1999. p. 10-11.
47 Ibid. p. 13 e 15.



27

 Embora Sêneca tenha vindo ao mundo cerca de 40 anos após a morte de Cícero, 

verificamos que existe uma comunhão de idéias entre ambos, no que se refere à moralidade.  

Examinemos  o  que  ele  nos  transmite  em  De  Vita  Beata,  abordando  os  mesmos  temas: 

sabedoria, virtude, sumo bem e felicidade.

De  acordo  com  todos  os  estoicos,  atenho-me  à  natureza  das  coisas;  a 
sabedoria está em não se afastar dela e pautar-se por sua lei e seu exemplo. 
Uma vida feliz é a que está em conformidade com sua natureza e isso só 
pode acontecer se, antes de mais nada a alma está sã e em perfeito estado de 
saúde.48 

Para Sêneca 

O sumo bem é uma alma que despreza os azares da sorte e se compraz na 
virtude [...]. O homem feliz é aquele para quem não há nem bem nem mal,  
mas uma alma boa ou má, que pratica o bem, contenta-se com a virtude [...].  
O sumo bem é a concórdia da alma; pois as virtudes deverão estar  onde 
residirem  a  harmonia  e  a  unidade  [...].  A verdadeira  felicidade  está  na 
virtude.49 

Pela forma como Sêneca se expressa, podemos observar o entrelaçamento do sumo 

bem com a virtude e com a felicidade, como aparece em Cícero. 

Além de transmitir o ensino formal, o Colégio dos jesuítas de La Flèche encontrava-

se atento ao que se passava a seu redor. Fizemos referência à Revolução Científica que estava 

em marcha no início do século XVII, no momento que Descartes realizava seus estudos. A 

comunidade de La Flèche, a exemplo do Collegio Romano50 em Roma, também dirigido pelos 

jesuítas,  não  ficou  alheia  às  descobertas  das  novas  ciências.  Biógrafos  de  Descartes 

mencionam um fato ocorrido em 1611, no Colégio, por ocasião da comemoração do primeiro 

aniversário de morte do rei Henrique IV, fundador do Colégio Real de La Flèche. Um dos 

sonetos  apresentados,  em homenagem ao  rei,  celebra  também a  descoberta  realizada  por 

Galileu, dos satélites de Júpiter. Rodis-Lewis levanta a hipótese de ter sido Descartes o autor 

do  poema,  recebendo  posteriormente  a  comprovação  pelas  pesquisas  realizadas  na 

Bibliothèque Nationale de Paris (sic), pelo professor Toulmin, da Universidade d'Evanston, 

Illinois, USA.51

48 SENECA, Lucius Annaeus.  Sobre a Vida Feliz.  Edição Bilíngue. Trad. Introd. e Notas de João Teodoro 
d'Olim Marote. São Paulo: Editora Nova Alexandria, 2005. p. 27. 

49 SENECA, 2005, p. 29, 41 e 61.
50 Cf. GAUKROGER, 1999, p. 88.
51 Cf. RODIS-LEWIS, 1995, p. 32-33 e 323. 



28

1.3 As preocupações intelectuais de Descartes após sua formação

Após  completar  seus  estudos,52 Descartes  dirige-se  à  Holanda  para  juntar-se  ao 

exército  holandês,  comandado  pelo  príncipe  Maurício  de  Nassau,53 que  se  encontrava 

aquartelado em Breda. Nesta cidade, veio a conhecer Beeckman54 que ali estava de passagem.

Antes  do  encontro  com  Beeckman,  a  física  conhecida  por  Descartes  era  a  de 

Aristóteles, estudada por ele em La Flèche. A física aristotélica fundamentava-se na noção de 

forma substancial, que condicionava toda  a  sua estrutura.  Para  o Estagirita,  a  verdadeira 

realidade  –  a  substância  –  é  o  composto  físico  que  surge  da  união  de  matéria  e forma 

(composição  hilemórfica).  Entretanto,  já  a  partir  da  segunda  metade  do  século  XVI, 

estudiosos originais empreendem esforços em busca de uma ciência da natureza, distinta da 

física qualitativa aristotélica.  Um dos nomes que ganha vulto é o do matemático italiano, 

natural  de Veneza,  Giambattista  Benedetti  (1530-1590).  Outro estudioso da época que irá 

contribuir para a construção da nova física é Simon Stevin (1548-1620) cidadão flamengo, 

notável por seus conhecimentos de física e matemática. Stevin foi convidado pelo príncipe 

Nassau55 para ocupar importante posto em seu exército, onde se revelou também como um 

grande  engenheiro  militar.  Na  física,  estudou  os  campos  da  estática  e  da  hidrostática, 

desenvolvendo importantes trabalhos.56 Embora Descartes e Stevin, fizessem parte, na mesma 

época, do exército do Príncipe Nassau, não há registro de encontro entre eles.

Beeckman desenvolveu estudos particulares de matemática e de física, elaborando 

questões fundamentais de mecânica e de acústica.57 Entre os problemas mostrados por ele a 

52   Após ter deixado La Flèche, Descartes foi estudar “jurisprudência” na Universidade de Poitiers, como já 
tinha ocorrido com seu irmão mais velho. Em novembro de 1616, recebeu, com elogio, os títulos de bacharel 
e de licenciado em Direito. A realização deste curso pode ser vista mais como uma submissão à vontade 
paterna do que como uma livre escolha, sabendo-se que, àquela época não havia ainda atingido a maioridade. 
Em nenhum momento ele mencionou explicitamente esses seus estudos, nem tampouco manifestou qualquer 
interesse pela advocacia. (Cf. RODIS-LEWIS, 1995, p. 40-41).

53   Descartes, seguindo o exemplo de muitos jovens da nobreza francesa, alista-se por vontade própria no  
exército do príncipe Maurício de Nassau. A política francesa era de apoio aos holandeses contra os espanhóis.  
Era visto como um gesto patriótico a decisão de um jovem francês fazer parte do exército holandês. Por outro 
lado,  o  príncipe  Nassau  era  um  homem  culto,  distinguindo-se  como  matemático,  expert na  arte  de 
fortificações  e  na  arte  militar,  bom político  e  bom guerreiro.  Estas  qualidades  não  devem  ter  passado  
despercebidas  de  Descartes.  (Cf.  GAUKROGER,  1999,  p.  95;  Cf.  RODIS-LEWIS,  1995,  p.  45  e  Cf. 
BAILLET, 1946, p. 23).

54   Isaac Beeckman era um jovem holandês de Middelburg, de vasta cultura, cerca de seis anos mais velho que 
Descartes. O primeiro encontro dos dois ocorreu em 10 de novembro de 1618. Estabeleceu-se logo uma 
grande amizade, dada a afinidade intelectual existente entre ambos. (Cf. RODIS-LEWIS, 1995, p. 46-55; Cf. 
GAUKROGER, 1999, p. 100-105).

55 Rodis-Lewis nos diz que, por ocasião da chegada de Descartes, provavelmente Stevin, bem como Nassau não 
se encontravam em Breda. Cf. RODIS-LEWIS, 1995, p. 45.

56 RODIS-LEWIS, 1995, p. 45. Cf. GAUKROGER, 1999, p. 97 e 119.
57 Cf. GAUKROGER, 1999, p. 511.



29

Descartes, um foi objeto de estudo de Galileu (a queda dos corpos), e outro, de Stevin (no 

campo da hidrostática). Beeckman havia lido Stevin, mas não conhecia Galileu.58

Beeckman exerceu um verdadeiro fascínio sobre o jovem Filósofo. Revelou-lhe que 

a física deve ser considerada quantitativamente, mediante fórmulas matemáticas.59 Ele situa-se 

entre  os  primeiros  a  aplicar  a  matemática  ao  estudo  da  física. Descartes  jamais  havia 

encontrado alguém, antes de Beeckman, que unisse a matemática à física. 

Os encontros com Beeckman em Breda, ocorridos entre 10 de novembro de 1618 e o 

final de dezembro do mesmo ano, apresentaram-se para Descartes como um estágio de intensa 

aprendizagem,  imprimindo-lhe  uma  mudança  de  orientação  e  aprofundamento  de  seus 

conhecimentos da física e da matemática aplicada. Esta nova visão da matemática, com sua 

aplicação às ciências da natureza, mostrou-lhe um alcance científico bem mais amplo que as 

meras  utilizações  práticas.  Após  a  rápida  convivência  em Breda,  Descartes  e  Beeckman 

continuaram a se comunicar através da troca de correspondência.

Em abril de 1619, Descartes deixa Breda e dirige-se à Alemanha para juntar-se, desta 

vez, ao exército católico de Maximiliano da Baviera, aliado da França, que se encontrava 

aquartelado em Ulm, localidade situada entre Frankfurt e Viena. Como havia acontecido na 

Holanda, também na Alemanha, não participou de batalhas, sendo mais uma vez favorecido 

pela trégua acordada entre os exércitos beligerantes. A suspensão das hostilidades permitiu-

lhe,  mais  uma  vez,  voltar-se  para  suas  atividades  intelectuais.  Manteve  contatos  com  o 

matemático Johannes Faulhaber, que havia publicado vários textos matemáticos e científicos, 

incluindo trabalhos sobre mecânica e ótica.60 

É possível que o seu desejo de passar por exércitos tenha sido motivado pela leitura 

de  Les Essais. Se ele não leu Montaigne em La Flèche, por influência de Camus, bispo de 

Balley,  como  já  nos  referimos  acima,  leu-o  logo  depois  de  sua  saída  do  Colégio.  Não 

passaram despercebidas  de  Brunschvicg61 as  semelhanças  de  pensamentos  e  de  estilo  de 

Descartes e Montaigne sobre a vida militar.

Vejamos o que diz Montaigne:

Não há ocupação mais agradável do que a militar: nobre em sua prática [...] e 
nobre em seu fim [...] É agradável a companhia de tantos homens fidalgos, 
jovens ativos: a imagem habitual de tantos espetáculos trágicos: a liberdade 

58 Cf. RODIS-LEWIS, 1995, p. 50. Rodis-Lewis,  na mesma página, afirma que historiadores das ciências ao 
estudarem estes  textos,  ficaram impressionados  como estudiosos,  realizando as  mesmas  experiências  de 
forma independente, apresentam erros análogos. 

59 RODIS-LEWIS, 1995, p. 47 e 55.
60 Cf. GAUKROGER, 1999, p. 144.
61 Cf. BRUNSCHICG, Léon. Descartes et Pascal lecteurs de Montaigne. Paris: Pocket, 1995. p. 115 et seq.



30

desta conversação sem artifício e um modo de vida viril e sem cerimônia.62

Comparemos o que foi expresso acima por Montaigne com o que foi registrado por Descartes 
no Discours sobre as experiências de suas viagens e passagens por exércitos:

[...]  e  depois  ao  viajar,  tendo  reconhecido  que  todos  aqueles  que  têm 
sentimentos  muito contrários  aos nossos,  não são por  isso,  bárbaros nem 
selvagens, mas que muitos usam tanto ou mais que nós, da razão; e tendo 
considerado  quanto  um  mesmo  homem,  em  seu  mesmo  espírito,  sendo 
criado desde sua infância entre franceses ou alemães, torna-se diferente do 
que seria  se  vivesse sempre entre Chineses ou Canibais;  e  como até nas 
modas de nossos trajes, a mesma coisa que nos agradou há dez anos e que 
talvez nos agradará ainda antes de dez anos, nos parece agora extravagante e 
ridículo;  de  sorte  que  são  bem  mais  o  costume  e  o  exemplo  que  nos 
persuadem, do que qualquer conhecimento certo.63

 Passou ainda o inverno de 1619-1620 na Alemanha, recolhido em seu famoso poêle 

ou quartier,64 entretendo-se com seus pensamentos, como ele mesmo o diz.65

Esse  ambiente  isolado,  silencioso  e  aconchegante  foi  palco  de  grandes 

transformações que se verificaram no pensamento de Descartes. Segundo o registro de Baillet, 

foi  na  noite  de  10  de  novembro  de  1619  que  Descartes  teve  três  sonhos  consecutivos, 

interpretados por ele mesmo, ainda durante o sono.66 As explicações em torno desses sonhos 

são as mais variadas: uma crise mística de Descartes? Um colapso nervoso? Não entraremos 

no mérito dessas discussões.67

Comentaremos apenas o terceiro sonho,68 por ser o mais significativo sob o ponto de 

vista intelectual: “Um momento depois, ele teve um terceiro sonho que nada tem de terrível 

62 MONTAIGNE, 2001. p. 1708.
63 DESCARTES. Discours de la Méthode.  AT, VI, p. 9 e 16. "Cette présentation du bom usage des voyages 

[Descartes] s’inspire largement de Montaigne [...]” (RODIS-LEWIS, Geneviève.  L’Oeuvre de Descartes. 
Paris, Vrin, 1971a. t. I. p. 58). Acréscimo nosso.

64   Espécie de aquecedor ou estufa. O aposento é aquecido por um forno que fica do lado de fora, na parede 
contígua, sem causar incômodo ao hóspede com correntes de ar, fumaça e faíscas. Em Les Essais, Montaigne 
elogia este sistema de calefação, superior às lareiras francesas. (Cf. MONTAIGNE, 2001, p. 1682). RODIS-
LEWIS afirma que, pelo fato de Descartes referir-se ao exército, no início da Segunda Parte do Discours, e 
logo depois mencionar a palavra quartier, a maior parte dos comentadores confundiu a palavra quartier (que 
no contexto significa recanto, lugar retirado), com quartier d'hiver, onde se agrupavam os soldados ociosos, 
durante a estação invernosa.  (Cf. RODIS-LEWIS, 1995, p. 60-61 e 327-328. Cf. também DESCARTES. 
Discours de la Méthode. AT, VI, p.11)

65 Cf. DESCARTES, AT, VI, p. 11.
66 BAILLET apud ADAM & TANNERY, v. X, p. 181-188.
67  Geneviève Rodis-Lewis  faz referência a MILHAUD, que em seu livro  Descartes Savant  [Paris,  1921], 

(acréscimo nosso), fala de uma crise mística de Descartes. Cita também MARITAIN que na obra Le Songe 
de Descartes,  Paris,  1932, afirma: “le songe d’une nuit  d’automne, excité  par  um malin génie dans um 
cerveau de philosophe”.  (RODIS-LEWIS,  L’Oeuvre de Descartes.  Paris,  Vrin,  1971b. t.  II,  p.  449.  Cf. 
GAUKROGER, 1990, p. 150.

68   “Il est assez naturel que Descartes ait reconstitué le dernier dans tous sés détails: mais le second et surtout le  
premier”? (GOUHIER, Henri. Les Premières Pensées de Descartes:  Contribution a l’Histoire de l’Anti-
Renaissance 2. ed. Paris: Vrin, 1979. p. 33.



31

como os dois primeiros.”69 Descartes vê um livro sobre sua mesa sem saber sua procedência e 

o abre: é um Dicionário ou melhor, uma Enciclopédia.70 Apodera-se dele, na esperança de ser-

lhe muito útil. Eis que, de repente, encontra-se com outro livro em suas mãos, que não lhe é  

desconhecido, mas sem saber de onde viera.  Observa que se trata de uma compilação de 

poesias de diversos autores, intitulada  Corpus Poetarum &c. Surge-lhe a curiosidade de ler 

alguma coisa. Ao abri-lo, depara-se com o verso:  Quod vitae sectabor iter? (Que caminho 

seguirei  na  vida)?  Repentinamente,  um  homem  desconhecido  apresenta-lhe  uma  poesia, 

exaltando-a, que começa com o verso Est et Non ( Sim e Não).  Descartes diz-lhe que conhece 

o poema; é um idílio de Ausônio, que se encontra no Corpus Poetarum que está sobre a mesa. 

Quer mostrá-lo ao estranho e põe-se a folhear o livro, vangloriando-se de que conhece muito 

bem sua organização. Enquanto procura o poema, o homem pergunta-lhe onde conseguira a 

Coletânea. Descartes retruca-lhe que não lhe pode dizer como o livro tinha surgido; mas que 

um momento antes, havia manuseado um outro que desaparecera, sem que soubesse quem lho 

tinha  trazido  e  quem  lho  tinha  retomado.  Mal  acaba  de  falar,  o  livro  aparece  na  outra  

extremidade da mesa. No entanto, descobre que é a Enciclopédia, mas não mais exatamente 

igual à que tinha visto anteriormente. Ele encontra as poesias de Ausônio na Antologia dos 

Poetas, que folheava, mas não a que começa por Est et Non, e diz ao homem que conhece uma 

do mesmo Poeta, ainda mais bela, que se inicia por  Quod vitae sectabor iter? O estranho 

pediu que lha mostrasse e Descartes sentindo-se na obrigação de procurá-la, depara-se com 

pequenos retratos gravados no livro.71 Isto o leva a pensar que o livro que tem em suas mãos é 

muito bom, mas a edição não é a mesma que ele conhece. Os livros e o homem desaparecem, 

sem que ele despertasse.72

69    AT, X, p. 182.
70  Rodis-lewis,  em  Descartes:  Biographie,  chama-nos a atenção sobre o que Baillet  chama em francês de 

Dictionnaire, por trazer certa obscuridade para o entendimento da interpretação dada por Descartes sobre seu 
sonho, ao referir-se a um livro. Diz-nos que o padre Poisson, em seu Comentário sobre o método, cita outro 
fragmento  de  manuscritos  de  Descartes,  do  tempo  de  juventude,  que  permite  mostrar  o  termo  latino 
encyclopoedia (encyclopédie, em francês) relacionado ao encadeamento das ciências. (Cf. AT, X, p. 182; Cf.  
RODIS-LEWIS, 1995, p.  67 e nota n° 35, p.  329. “Não há dúvida, que todas as ciências se encontram 
encadeadas; nenhuma delas pode ser tida como completa, sem que as outras resultem espontaneamente, e se 
possa apreender de uma vez toda a enciclopédia”. (AT, X, p. 255).

71   Michel Adam afirma que estes elementos do sonho (pequenos retratos) correspondem à maneira como 
Charron apresenta De la Sagesse metaforicamente. (Cf. ADAM, Michel. Plaidoyer por Charron. In: Études 
sur Pierre Charron. Bordeaux: Presses universitaires de Bordeaux, 1995. p. 193). Nesta mesma página, em 
nota de n. 41, Adam nos remete à nota de n. 18 de GOUHIER, 1979, p. 50. Na nota, GOUHIER relata e 
comenta a interpretação de Descartes sobre o Corpus Poetarum do terceiro sonho e a compara com a gravura 
que aparece na folha de rosto da segunda edição (1604) de  De la Sagesse,  cuja descrição foi  feita pelo 
próprio Charron. Na gravura, uma das mulheres está com um livro aberto em que se pode ler: oui, non.

72  Cf.  AT, X, p. 182-184. (O sonho foi narrado em um manuscrito de 12 páginas,  deixado por Descartes,  
intitulado Olympica, que teve seu registro iniciado em novembro de 1619 e que chegou até nós através de 
BAILLET em sua obra  Vie de Monsieur Descartes -  1691 e que se encontra transcrito em  Oeuvres  de 
Descartes publicadas por ADAM & TANNERY). 



32

Baillet observa a singularidade desse acontecimento. Descartes levanta a dúvida: fora 

um sonho ou uma visão? Não só decidiu, ainda dormindo, que se tratava de um sonho, como 

também fez sua interpretação antes de despertar.73 

Vejamos como Descartes interpreta seu terceiro sonho. A  Enciclopédia representa 

todas as ciências tomadas em sua totalidade. O Corpus poetarum significa, em particular e de 

maneira especial, a Filosofia e a Sabedoria,74 conjuntamente. Porque ele acredita que não é de 

causar  espanto o fato de os poetas poderem ter  sentenças  mais  sensatas e  que exprimam 

melhor do que as existentes nos escritos dos filósofos.75 

Ele  atribui  esta  maravilha  à  divindade  do  Entusiasmo,  e  à  força  da 
Imaginação, que faz surgir as sementes da sabedoria (que se encontram no 
espírito de todos os homens, como as centelhas de fogo nas pederneiras) com 
bastante  mais  facilidade  e  mesmo bastante  mais  brilho  que  a  Razão dos 
Filósofos não pode fazer.76  

 Continuando a interpretar seu sonho durante o sono, julga que o verso  quod vitae 

sectabor  iter (sobre  a  incerteza  do  gênero  de  vida  que  se  deva  escolher),  poderia  tanto 

representar  o  conselho  de  um personagem sábio,  como  a  Teologia  moral.  Desperta  sem 

emoção e continua de olhos abertos a sua interpretação, seguindo a mesma ideia: o Est et Non, 

o Sim e Não de Pitágoras representa a “Verdade e a Falsidade nos conhecimentos humanos e 

as ciências profanas”. Descartes estava persuadido de que “era o Espírito da Verdade que 

tinha querido lhe abrir os tesouros de todas as ciências por este sonho.”77 

A noite  de  10  de  novembro  de  1619  passa  a  ser  um  marco  decisivo  na  vida 

intelectual do filósofo.78 Se, após seus estudos em La Flèche e Poitiers, suas preocupações 

intelectuais concentravam-se no campo da matemática (sobretudo na geometria), e na nova 

física que descobrira no ano anterior, com o auxílio de Beeckman; a partir de 10 de novembro 

73   Cf . AT, X, p. 184.
74   É  possível,  (consideração  nossa)  que  o  emprego  da  palavra  sabedoria  associada  à  filosofia  seja  uma 

influência da leitura de  De la Sagesse  de Charron,  ainda no tempo de La Flèche,  ou após sua saída do 
Colégio.  Além  das  edições  sucessivas  de  De  la  Sagesse,  a  partir  de  1601,  como  já  mencionamos 
anteriormente, sabe-se que, no final de 1619 ele recebeu de presente, do Padre Jean B. Molitor, um exemplar 
da obra de Charron. (Cf. RODIS-LEWIS, 1995, p. 71. Todavia, em 1998, Rodis-Lewis assegura de maneira  
mais precisa, que Descartes recebeu a doação de De la Sagesse em 31 de dezembro ou em 1° de janeiro. (Cf. 
FAYE, 2005, p. 9).

75   Cf. AT, X, p. 184.
76    AT, X, p. 184. (ADAM & TANNERY, em nota de rodapé afirmam que dispõem do texto latino, no qual esta  

citação é a tradução quase letra por letra).
77 Cf. DESCARTES. Olympica. AT, X, 182-185. Trata-se de um manuscrito deixado por Descartes, mas que se 

encontra hoje perdido. No entanto, foi transcrito por Baillet, em La Vie de Monsieur Descartes. Cf. também 
GOUHIER, 1979, p. 32-35.

78 Cf. GAUKROGER, 1999, p. 146.



33

de 1619, voltar-se-ão para a totalidade do saber.79 O que lhe interessa agora é a sistematização 

das ciências. Esta foi sua grande descoberta.80  

Nosso próximo passo, seguindo o itinerário do método genético-histórico a que nos 

propusemos, será investigar as primeiras ideias ou primeiras manifestações de Descartes no 

campo da moral.

1.4 Primeiras manifestações de Descartes sobre a moral

Examinaremos agora os primeiros escritos81 de Descartes para descobrirmos os traços 

iniciais  de seu pensamento moral.  Dois textos não publicados pelo filósofo merecem, em 

primeiro lugar, nossa atenção:  Studium Bonae Mentis  e Cogitationes  Privatae.82 O primeiro, 

possivelmente um texto inacabado, “que Baillet o teve entre as mãos”, mas que depois se 

perdeu.83 O que sabemos sobre este escrito deve-se a Baillet, que discorre sobre ele no livro de 

sua  autoria  Vie  de  Monsieur  Descartes, apresentando-nos  “extratos  que  parecem  ser 

traduções.”84

Textos de Baillet sobre Studium, compreendendo um pequeno fragmento em latim do 

escrito  original  deixado  por  Descartes, Cogitationes  Privatae  e outros  fragmentos  de 

manuscritos encontram-se em Oeuvres de Descartes de Charles Adam e Paul Tannery com a 

denominação Opuscules de 1619-1621.85           

Studium Bonae Mentis foi traduzido por Baillet de duas maneiras: por Étude de Bon 

Sens  ou Art de Bien Comprendre.86 O escrito  Bonae Mentis  (Sobre a  Boa Mente) trata, em 

síntese, de 

[...] considerações sobre o desejo que temos de saber sobre as ciências, sobre 
as disposições do espírito para aprender sobre a ordem que se deve manter 
para adquirir a sabedoria, isto é, a ciência com a virtude, unindo as funções 
da vontade com aquelas do entendimento.87 

79 Ibid. p. 146. 
80 “Cette découverte de l'unité du corps des sciences, dont l'invention s'accompagna d'enthusiasme, est aussi 

celle qui exprime dans les pages si prudentes et si méticuleusement restrictives du Discours de la Méthode.” 
(GILSON, 1987, p. 159). Ver também DESCARTES. Discours de la Méthode. AT, VI, p. 11-16.

81   O que ora  denominamos primeiros escritos são anotações diversas esboçadas por Descartes entre 1619 e 
1623, encontradas sob a forma de manuscritos e fragmentos de manuscritos, após sua morte. Alguns destes  
escritos encontravam-se encabeçados por título, outros, não. Descartes nunca os publicou.

82 O título  Studium Bonae Mentis  foi dado pelo próprio Descartes. Provavelmente o texto data de 1623. (Cf.  
MESNARD, 1936, p. 7). Já o nome Cogitationes Privatae é atribuído ao conde Foucher de Careil, como já 
nos referimos anteriormente. (Ver nota. n. 38, na p. 24 desta nossa pesquisa).

83     Cf. AT, X, p. 176. Cf. RODIS-LEWIS, 1971, t. I, p. 72.
84     Cf. AT, X, p. 176.
85     Cf. Ibid. p. 171-276.
86 Cf. Ibid. p. 191. 
87 Baillet, apud  AT, X, p. 191. (Grifos nossos).



34

Comparemos o que Baillet nos acaba de dizer sobre o Studium Bonae Mentis e uma 

passagem de Charron em  La Sagesse,  onde ele  menciona a  necessidade de se fazer  uma 

escolha entre as ciências: “Aquelas [ciências] que recomendo sobre todas as demais, e que 

servem para o fim que acabo de dizer, são as naturais e  morais que ensinam a viver e bem 

viver, a natureza e a virtude; isto que somos e o que devemos ser.”88 Vejamos agora o que nos 

diz Sêneca: 

De resto, de acordo com todos os estoicos, atenho-me à natureza das coisas;  
a sabedoria está em não se afastar dela e pautar-se por sua lei e seu exemplo. 
Uma vida feliz é a que está em conformidade com sua natureza e isso só 
pode acontecer  se,  antes  de mais nada,  a alma está em sã e em perfeito 
estado de saúde.89 

Observemos que Charron,  da mesma maneira  que Descartes,  encontra-se afinado 

com o pensamento estoico.

A menção do nome virtude, em Bonae Mentis, assinala a primeira idéia de moral de 

Descartes  em  seus  escritos.  Para  Gilson,  Studium  Bonae  Mentis  revela  as  preocupações 

metodológicas  e  morais de  Descartes  naquela  época.90 Ao  unir  a  ciência  com a  virtude, 

encontra-se  também  em  sintonia  com  o  discurso  socrático  nos  diálogos  platônicos.  No 

Protágoras, a virtude é declarada como ciência.91

A tradução francesa “bon sens” da expressão latina  bona mens significa também 

sabedoria  no  sentido  estoico.92 Sêneca  emprega  bona  mens no  sentido  de  sabedoria.  Em 

Regulae, Descartes emprega a expressão latina ora com o significado de bom senso: “[...] 

bona mente, sive de hac universali Sapentia [...]”,93 ora significando sabedoria: “[...] ab ijs 
88 CHARRON, 1986, p. 694. (Grifos e acréscimo nossos).
89 SÊNECA, 2005, p. 27. 
90  Cf.  GILSON.  Notes  et  Commentaires.  In:  DESCARTES,  René.  Discours  de  la  Méthode.  Texte  et 

commentaires par Étienne Gilson. 6. ed. Paris: Vrin, 1987. p. 180.
91 Em Protágoras, a exposição de Platão sobre a virtude manifesta-se de maneira mais ambiciosa do que em 

outros diálogos  socráticos.  No texto,  o  Filósofo  enfoca  a  questão  de  sua  unidade,  sua  relação  com as 
diferentes  partes como a justiça,  a sabedoria,  a  coragem e sua relação com o  saber.  (Cf.  ILDEFONSE, 
Frédérique.  Introduction.  In:  PLATON.  Protagoras.  Présentation  et  traduction  inédite  par  Frédérique 
Ildefonse.  Paris:  Flammarion, 1997. p.  9.  No Texto, Sócrates,  em seu diálogo com Protágoras,  assim se 
coloca:  “Em teu discurso, em contrapartida,  tu falas,  por várias vezes,  como se a justiça,  a sabedoria,  a 
piedade e todas as qualidades do gênero fossem uma única coisa, em uma palavra, a virtude; eu gostaria que 
me desses uma explicação precisa sobre este assunto: que a virtude é uma coisa única, e que a justiça, a 
sabedoria e a piedade são suas partes”. (PLATON. 1997, 329c). Na nota n. 171, referente a este trecho,  
temos:  “Sócrates,  sem  tocar  no  resto  da  exposição,  fixa-se  em  alguns  pontos  que  Protágoras  deixou 
indeterminados. [...] os termos seguintes operam a passagem entre as preocupações de Protágoras e o ponto 
onde Sócrates quer chegar, ou seja, a unidade das virtudes morais no saber (Sophia).” ( Ibid. p. 179). Grifos 
nossos.   

92    Cf. GILSON, 1987, p. 81-82.
93   “No bom senso ou nesta universal Sabedoria”. (DESCARTES, Regulae ad Directionem Ingenii. AT, X, p. 



35

omnibus,  qui  serio  student  ad  bonam  mentem  pervenire”.94 Em  uma  carta  a  Elisabeth, 

Descartes emprega a expressão bon sens (bom senso) em dois sentidos: “E creio que, como 

não há nenhum bem no mundo, exceto o bom senso, que se possa absolutamente nomear bem, 

não há também nenhum mal,  do qual  não se possa tirar  alguma vantagem, tendo o  bom 

senso.”95  Na citação, o primeiro uso da expressão bon sens refere-se à sabedoria (sagesse); o 

outro, ao bom senso como faculdade de distinguir o verdadeiro do falso.96  Gilson opina que 

Baillet deveria ter traduzido o título deixado por Descartes, Studium Bonae Mentis por Étude 

de la Sagesse ou por Étude de la Philosophie.97 Descartes, na Carta-Princípio, nos diz: “esta 

palavra Filosofia significa o estudo da Sabedoria”; e ainda: “a Sabedoria, de que a Filosofia é 

o estudo”.98  

Mesnard também discorda do título Étude de Bon Sens, dado por Baillet, por julgar o 

texto como um estudo “muito especial”. Duas sugestões de título são por ele apresentadas: 

Étude de la Sagesse  (o mesmo de Gilson)  ou  Réforme de l'Entendement. Para ele, o título 

dado por Descartes é um convite à purificação ou regulamentação do espírito, para facilitar “o 

desejo que temos de saber”, para definir “as disposições do espírito para aprender.” 99 Quanto 

ao título Réforme de l’Entendement, preferido por Mesnard para a tradução de Studium Bonae 

Mentis,  Rodis-Lewis o vê, a princípio, como muito intelectualista, mas reconhece o apelo 

dinâmico ao empenho contido no escrito, assemelhando-se ao que está expresso em Regulae 

ad Directionem Ingenii: “aqueles que se empenham seriamente em alcançar a sabedoria.”100 

A boa mente (bona mens) é o espírito capaz de buscar a verdade, despojando-se do 

ônus  de  uma  erudição  enganosa  para  avançar  corajosamente  na  trilha  da  boa  via.  Esta 

360). (Regulae é um manuscrito inacabado deixado por Descartes. As primeiras regras provavelmente foram 
redigidas entre 1619-1620. A maior parte, das vinte e uma regras, teve sua redação entre 1626 e 1628. Cf.  
GAUKROGER, 1999, p. 152 e 551 e RODIS-LEWIS, 1995, p. 88 e 94).

94    DESCARTES. Regulae ad Directionem Ingenii. AT, X, p. 395. Vejamos a tradução no texto em francês 
realizada  por  J.  Sirven:  “[...]  par  tous  ceux  qui  s’efforcent  sérieusement  de  parvenir  à  la  sagesse.”  
(DESCARTES. 1996a. Règle VIII, p. 50. Nota: nas citações textuais de Descartes de textos em francês, ou 
em latim, respeitamos a grafia original do autor, tal como aparece em determinadas edições de suas obras,  
sobretudo na edição de suas obras completas, publicadas por ADAM e TANNERY. Não se trata apenas de 
grafias de palavras mas até tempos de verbos com formas arcaicas. Exemplos em francês: j’ay (ai),  iamais  
(jamais),  oster  (ôter),  sçauroit  (saura),  vn  (un),  siecle  (siècle),  conseruer  (conserver),  pust  (put),  mesme 
(même),  informez  (informés),  etc.  No latim: ijs  (iis),  ejus  (eius),  vt  (ut)  e outras  palavras. Procedimento 
semelhante adotaremos para outros escritores, como é o caso de  Charron em sua obra De la Sagesse. 

95   DESCARTES, R.  Lettres sur la Morale: correspondance avec la princesse Élisabeth, Chanut et la reine 
Christine. Texte revu et présenté par Jacques Chevalier. Paris: Hatier-Boivin, 1955. p. 55). (grifos nossos).

96    Cf. GILSON, 1987, p. 81-82.
97    Cf. GILSON, 1987, p. 82.
98    DESCARTES,  Lettre-Préface des Principes de la Philosophie.  Notes et commentaires de J. Danton. 

Paris: Nathan, 1998a p. 24 e 26, respectivamente.
99 MESNARD, 1936, p. 8.
100   Cf. RODIS-LEWIS, 1961, t. 1, p. 73-74; DESCARTES. Regulae ad Directionem Ingenii. AT, X, p. 395 e 

DESCARTES, 1996a, p. 50. Todas as citações de Regulae em português são traduções do texto francês, salvo 
quando necessitarmos recorrer ao texto latino, sendo essa circunstância mencionada.  



36

disposição não é outra coisa que um método para adquirir a sabedoria, também mencionado 

por Descartes em Cogitationes Privatae,101 onde revela que, em seus estudos em La Flèche, 

adotava por método a tentativa de encontrar por si mesmo as respostas às questões colocadas 

por um autor, antes de verificar a solução apresentada no livro.102

A sabedoria, no presente contexto, contempla ao mesmo tempo a moral e a ciência. 

Todavia não é ainda a ciência cartesiana como o nosso Filósofo definirá mais tarde, mas o que 

ele denomina, em Cogitationes Privatae: as sementes da ciência que todo homem traz dentro 

de si.103

A boa mente é “aquela que nos integra na ordem da natureza”. Sobre esta unidade do 

homem com o mundo, Mesnard chama-nos a atenção para a influência do estoicismo que se 

traduz  em  fórmulas  semipanteístas,  ou  seja,  o  conhecimento  da  realidade  sensível  pela 

semelhança com as coisas espirituais.104

 Regulae aponta na mesma direção que os dois manuscritos anteriores: Cogitationes  

Privatae e Studium Bonae Mentis. Em Regulae, o pensamento do Filósofo encontra-se mais 

bem elaborado, aproximando-se de uma cientificidade. Observemos que há uma preocupação 

com a sistematização dos conhecimentos, com a unidade na diversidade das ciências. A esta 

unificação, ou elementos primeiros de uma síntese,  o jovem Filósofo denomina sabedoria 

humana ou simplesmente sabedoria (sagesse). 

No trecho abaixo, extraído de  Regulae,  não há a preocupação de o entendimento 

buscar um método de ordenamento. A sagesse identifica-se com a própria ciência:

Pois, todas as ciências não sendo nada mais que a sabedoria humana que 
permanece  sempre  uma  e  a  mesma,  qualquer  que  seja  a  diferença  dos 
assuntos aos quais se aplique, e que não lhes tira nada, da mesma maneira 
que a luz do sol não o faz, em relação à variedade das coisas que ele ilumina; 
não  é  necessário  impor  aos  espíritos  nenhum  limite.  Com  efeito,  o 
conhecimento de uma única verdade,  como se tratasse da prática de uma 
única arte, não nos afasta da descoberta de outra, mas nos ajuda, sobretudo a 
fazê-lo.105

Para Descartes, nada nos poderá afastar mais do caminho certo da busca da verdade 

do  que  a  orientação  de  nossos  estudos  não  para  um  fim  geral,  mas  para  interesses 

particulares.106 “É preciso acreditar que todas as ciências se encontram de tal maneira ligadas 
101 Cf. MESNARD, 1936 p. 7 e 9.
102 Cf. Cogitationes Privatae em AT, X, p. 214. Este método de estudo de Descartes já o mencionamos, na p. 24  

deste nosso trabalho, com maiores detalhes.  
103 Sunt in nobis semina scientiae. (Cf. DESCARTES. Cogitationes Privatae. AT, X, p. 217).
104 Cf. MESNARD, 1936, p. 7 e 8. 
105 DESCARTES, 1996a, Règle I, p. 2. 
106 Cf. DESCARTES, 1996a, Règle I, p. 3.



37

entre si, que é muito mais fácil aprendê-las todas em conjunto do que separar uma delas das 

outras.”107 Cada um só deve pensar em aumentar a luz natural da razão, não para resolver 

algum problema de escola, mas para que nas diversas situações, seu entendimento mostre à 

vontade o que é preciso escolher.108

Essa concepção mais abrangente de Descartes sobre a ciência soa como a realização 

de seu terceiro sonho na noite de 10 de novembro de 1619, na Alemanha, em que ele se 

deparava  com  dois  livros:  um  Dicionário,  dizendo  melhor,  uma  Enciclopédia  e  uma 

Antologia de Poemas (Corpus Poetarum). Como vimos, segundo a interpretação do próprio 

Descartes, a Enciclopédia representaria o conjunto das ciências; e a Coletânea de Poemas, a 

união da filosofia com  a sabedoria, formando um todo.109

A sabedoria, para Descartes, não apenas engloba os mais diversos ramos da ciência, 

mas extravasa para uma retidão do agir do homem, para seu comportamento moral.  É um 

prenúncio do que ele proclamará bem mais tarde na Carta-Prefácio de  Les Principes de la  

Philosophie: “Eu  entendo a mais alta e a mais perfeita Moral, que, pressupondo um inteiro 

conhecimento das outras ciências, é o derradeiro grau da Sabedoria.” 110

   Nesses primeiros escritos de Descartes, observamos nitidamente uma preocupação 

do Filósofo  não apenas  com o assunto  moral,  mas  em relacionar  a  moral  à  ciência,  ou, 

dizendo melhor, considerar a moral formando uma unidade com a ciência sob a denominação 

da palavra sabedoria .

Nosso  próximo  passo,  seguindo  o  propósito  de  buscar  a  genealogia  da  moral 

cartesiana,  será  voltarmo-nos  para  obras  produzidas  pelo  Filósofo  numa  fase  de  maior 

maturidade, em que o tema moral se faça presente. Nossa atenção se fixará no Discours de la  

Méthode, publicado em 1637 e na  Lettre-préface des Principes de la Philosophie, de 1647, 

textos em que se encontram conteúdos morais que serão objetos de nossa investigação.

107   DESCARTES, 1966a, Règle I, p. 4.
108   Cf. ibid., p 4.
109 DESCARTES. Olympica. AT, X, p. 184.
110  DESCARTES, 1998a. p. 32. 



38

                 2 A MORAL NO DISCURSO E NO PREFÁCIO DE PRINCÍPIOS

Na última seção do capítulo anterior, examinamos os primeiros escritos do Filósofo, 

ou seja, anotações diversas realizadas provavelmente entre 1619 e 1623, nunca publicadas por 

ele, deixadas sob a forma de manuscritos. Verificamos que sua grande preocupação, àquela 

época, consistia em unir ciência e virtude ou ciência e moral formando uma grande síntese. 

Era nisto que consistia para ele a sabedoria. 

Bem mais tarde, em 1637, após alguma hesitação e sem mencionar a autoria, 1 “mas 

ninguém ignora quem é o autor,”2 Descartes lança sua primeira publicação. Na verdade, trata-

se  de  quatro  obras  num único  volume,  todas  em francês,  intitulando-se:  Discours  de  la  

méthode  pour  bien  conduire  sa  raison  et  chercher  la  verité  dans  les  sciences.  Plus  la 

Dioptrique,  les  Météores  et  la  Géometrie,  qui  sont  des  essais  de  cette  méthode.  O título 

pensado originalmente para Discours de la Méthode, denominação pela qual ficará conhecido 

mais tarde o primeiro dos quatro tratados, estava em perfeita sintonia com sua ideia de ciência 

dos primeiros escritos: “Projeto de uma Ciência universal que possa elevar nossa natureza ao 

seu mais alto grau de perfeição.”3 

A  Terceira  Parte  do  Discours  contém  o  que  Descartes  denomina  morale  par 

provision, considerada por ele como indispensável para a aplicação de seu Método para o 

estudo das ciências. 

Dez  anos  depois  do  lançamento  de  Discours,  é  publicada  a  denominada  Carta-

prefácio, juntamente com a edição francesa de Principes de la Philosophie. Trata-se de uma 

longa carta de Descartes ao tradutor de Principia (padre Picot) que passa a ser utilizada como 

Prefácio da versão francesa do livro, por indicação do próprio Descartes.4 Na Carta-prefácio, 

além da  apresentação da obra,  o  Filósofo  discorre  sobre  temas  de sua  filosofia,  faz  uma 

exposição de seu Método, e inclui uma reflexão sobre a moral, considerando-a como o último 

grau da sabedoria.  

Nosso estudo sobre o Discours não entrará no mérito da obra, como o exame de suas 

repercussões na época, sobretudo considerando o fato de ter sido lançada em língua moderna, 

1     Cf. ADAM, Charles & TANNERY, Paul. Avertissement. In: DESCARTES. Discours de la Méthode. AT, 
VI, p. V.  

2     Cf. BEYSSADE, Michelle. Descartes. Trad. de Fernanda Figueira. Lisboa: Edições 70, 1991. p. 18. 
3     Carta a Mersenne de março de 1636. (Cf. DESCARTES, Correspondance. AT, I, p. 339). 
4     Cf. DESCARTES. Les Principes de la Philosophie. AT, IX - 2,  p. 1.



39

o francês, e não em latim, como era de praxe, nem considerará a influência que ela ainda 

exerce em nossos dias.5 

Nossa investigação, tanto no Discours como na Carta-prefácio, restringir-se-á apenas 

ao  caminho  que  estamos  percorrendo:  a  construção  gradativa  do  pensamento  moral  de 

Descartes que terá o seu término em sua última obra: Les Passions de l'Âme. 

2.1 A moral par provision no Discurso do Método

O livro inicia-se com a frase: “O bom senso é a coisa do mundo melhor partilhada.”6 

Descartes  praticamente  repete  Montaigne  que  assim  se  expressa  em  Les Essais:  “Diz-se 

comumente que a partilha mais justa que fez a natureza, de seus dons foi a do bom senso.”7 

Com o intuito de encontrarmos uma linha de continuidade com o que o Filósofo 

registra em seus primeiros manuscritos, temos uma surpresa: deparamo-nos com uma total 

ausência do nome sabedoria que, na obra, não aparece uma vez sequer.

À época em que Descartes redigia o  Discours, a denominação  sabedoria (sagesse) 

era uma palavra “proibida” ou “condenada”, sob o ponto de vista religioso e moral. A obra de 

Charron, De la Sagesse, tinha sido incluída no Index desde 1605, dois anos após a morte de 

seu autor. Pairava sobre ela a acusação de pelagianismo, denominação dada pela Igreja à falsa 

doutrina que minimizava o papel da graça divina na salvação do homem. Para os teólogos, 

Charron falava muito sobre a natureza e pouco sobre a graça, apesar de ser também teólogo. 

A palavra sagesse tornou-se, na França, bandeira dos libertinos que a levantavam em defesa 

das ideias de Charron e de outros humanistas como Montaigne, Cardin (que também escreveu 

uma obra denominada  Sagesse) e Jordano Bruno, italiano, morto pela Inquisição em 1600. 

Teólogos como o padre Mersenne,8 amigo de Descartes, e, sobretudo, Garasse,9 combatiam os 

libertinos e  ímpios,  como inimigos da Religião, do Estado e dos bons costumes. Mersenne, 

5   “[...] que plusieurs siècles après sa publication, un petit ouvrage comme 'le Discours de la méthode' soit  
célébré dans la monde entier, avec des colloques, des numéros spéciaux de revues etc.; cela prouve quand 
même que les  questions ouvertes  par  Descartes  ne  sont  pas  périmées”.  (RODIS-LEWIS.  Descartes  et  le 
Problème de la Culture. Bulletin de la Societé Française de Philosophie. Paris, Séance du 21 Mars 1998b. p. 
38.

6    DESCARTES, Discours. AT, VI, p. 1.
7    MONTAIGNE, 2001, p. 1015.
8   Mersenne era padre da Ordem dos Mínimos. Combate Charron em sua obra: L’Impiété des déistes, athées et  

libertins  de  ce  temps  combattus.  Paris,  1624.  Além  de  ter  sido  um  dos  principais  correspondentes  de 
Descartes, foi seu maior ponto de contato com a intelectualidade francesa a partir de 1630. 

9    François Garasse, padre jesuíta, foi outro escritor que se manifestou contra De la Sagesse de Charron. A 
partir de 1620, Garrasse começou a frequentar o círculo de Mersenne. Foi autor de algumas objeções às  
Méditations. Não satisfeito com as respostas de Descartes, posteriormente chegou a expor suas discordâncias. 
Cf. GAUKROGER, 1999, p. 515. Garasse escreveu:  La Doctrine curieuse des beaux esprits de ce temps  
contenant plusieurs maximes pernicieuses à la Religion, à l'État ou aux bonnes moeurs. Paris, 1623.



40

fazendo  uma  exposição  em sua  obra  L’impiété  des  déistes, sobre  a  reputação  de  De la  

Sagesse, afirma: uns dizem que é um seminário de irreligião e de ateísmo. Outros confessam 

que se alguém ao ler, não estiver vigilante, correrá o risco de enfrentar um estremecimento em 

sua  crença  e  em  sua  religião.10 Entretanto,  Garasse,  em  uma  publicação  de  1623,  ataca 

Charron com veemência: “é um verdadeiro ignorante, semelhante a este pequeno pássaro do 

Peru que se chama tucano e que não tem nada senão o bico e a pluma.” Referindo-se a De la  

Sagesse,  afirma:  “Seu  estudo  rigoroso  não  deixa  nenhuma  dúvida  sobre  a  qualidade  da 

doutrina:  De la Sagesse poderá continuar seu caminho pelo mundo afora, é doravante um 

livro marcado pela infâmia e do qual os católicos não conseguiriam falar de cabeça erguida.”11 

Esses ataques foram em vão. As edições de De la Sagesse, de Charron, multiplicavam-se nas 

grandes cidades da França, atingindo até 1634, mais de uma dezena de edições.  

Pelo cenário que acabamos de descrever, podemos perceber os fortes motivos que 

levaram  nosso  filósofo  a  abster-se,  pelo  menos  temporariamente,  de  mencionar  o  termo 

sabedoria.  Algo  semelhante  já  tinha  ocorrido  antes,  quando  suspendeu  a  redação  de  Le 

Monde,  ao  saber  da  condenação  de  Galileu,  em  1633.12 Pelo  mesmo  motivo,  Descartes 

abandonou também o título primeiro, pensado para o Discours,13 e que participara por carta ao 

padre Mersenne.  Não sabemos se o amigo teólogo o admoestou ou não. A linguagem de 

Descartes encontrava-se também muito próxima à de Charron e Montaigne. Afinal, “elevar 

nossa natureza ao seu mais alto grau de perfeição”14 poderia ser considerado pelagianismo. 

Por  duas  vezes,  em  cartas  de  1637  e  1642,  justifica-se  a  Mersenne  de  acusações  de 

pelagianismo que lhe foram feitas.15 Dessa forma, Descartes evitava polêmica com os jesuítas, 

porque contava com eles para a divulgação de suas obras.16 

O que vai merecer nossa especial atenção no Discours é o início da Terceira Parte, 

onde se encontra sua  moral por provisão (morale par provision). Antes de anunciá-la, ele 

confessa: “sempre tive um imenso desejo de aprender a distinguir o verdadeiro do falso, para 

ver claro em minhas ações e caminhar com segurança nesta vida.”17 Esta afirmação traduz a 

10     Cf. MERSENNE, apud MESNARD, 1936, p. 38.
11    Cf. Garasse Apud MESNARD, 1936, p. 39 e 41, respectivamente.
12     Cf. RODIS-LEWIS, 1995, p. 110 e 133.
13     Ver acima, p. 38.
14    Gilson comentando esta frase de Descartes que faz parte do título original de Discours e substituído antes 

de sua impressão afirma: “Cette conception d’une sagesse purement humaine, dont les conditions résident 
entièrement hors du domaine de la theologie, et qui se définit par le plus haut degré de perfection dont notre 
nature soit capable, est chez Descartes un legs de la Renaissance, spécialement  du stoïcisme chrétien et de  
Montaigne”. (Cf. GILSON, 1987, p. 93.

15   Cf. FAYE, 1998, p. 307 e 327. 
16    Cf. MESNARD, 1936, p. 41.
17    DESCARTES. Discours de la Méthode. AT, VI, p. 10.



41

preocupação dominante do Filósofo. Vejamos como ele vai introduzir sua moral no contexto 

do Discours:

Assim, a fim de que eu não permaneça irresoluto em minhas ações, enquanto 
a  razão  me  obrigasse  a  sê-lo  em meus  julgamentos,  e  para  que  eu  não 
deixasse de viver desde então o mais felizmente que pudesse, formulei para 
mim uma moral por provisão que consistia em três ou quatro máximas que 
quero vos participar.18

Torna-se  patente  que  ele  sente  a  necessidade  de  definir  determinados  princípios 

morais como uma provisão, de forma a orientá-lo no seu agir cotidiano, tanto em relação a si 

mesmo  como  em  relação  ao  ambiente  social  em  que  se  encontra  inserido.  Esta  é  uma 

condição  fundamental  que  ele  estabelece  durante  a  prova  da  dúvida  extrema  que  será 

instaurada  e  que  lhe  permitirá,  como ele  mesmo diz,  “elaborar  o  projeto  da obra  que  ia 

empreender, e em procurar o verdadeiro Método para chegar ao conhecimento de todas as 

coisas de que meu espírito fosse capaz”19. Estava bem claro para ele, como explicita Vaz: “a 

vida  não pode ser  suspensa  por  qualquer  dúvida  ou estratégia  de  método e não se pode 

permanecer indeciso nas ações enquanto a razão obriga à indecisão nos juízos.”20

2.1.1 As máximas da moral par provision

Descartes, após apresentar suas justificativas, tomará as seguintes máximas que irão 

constituir sua moral par provision: 

A primeira  [máxima]  era  obedecer  às  leis  e  aos  costumes  de  meu  país, 
mantendo constantemente a religião em que Deus me concedeu a graça de 
ser  instruído  desde  minha  infância,  e  governando-me,  em  tudo  o  mais, 
segundo as opiniões as mais moderadas e as mais distanciadas do excesso, 
que fossem comumente acolhidas em prática pelos mais sensatos daqueles 
com os quais teria de viver.21

“Minha segunda máxima consistia em ser o mais firme e o mais resoluto possível em 

minhas ações, e, em não seguir menos constantemente do que se fossem muito seguras as 

opiniões mais duvidosas, desde que me tenha uma vez determinado.”22

18 DESCARTES. Discours de la Méthode. AT, VI, p. 22. (Grifos nossos).
19    Ibid. p. 17.
20    LIMA VAZ, Henrique C. de. Escritos de Filosofia IV: Introdução à Ética Filosófica 1. São Paulo: Loyola, 

1999. p.281. (Grifos do autor).
21    DESCARTES. Discours de la Méthode. AT, VI, p. 22-23. (Acréscimo nosso).
22    Ibid. p. 24.



42

“Minha terceira máxima era a de procurar sempre antes vencer a mim mesmo do que 

a fortuna, e de antes modificar meus desejos do que a ordem do mundo.”23

É assim que Descartes conclui sua moral par provision:

Enfim, para conclusão dessa Moral, deliberei passar em revista as diversas 
ocupações que os homens exercem nesta vida, para procurar fazer a escolha 
da melhor; e, sem que pretenda dizer nada sobre as dos outros, pensei que o 
melhor a fazer seria continuar naquela mesma em que me encontrava, isto é,  
empregar toda a minha vida em cultivar minha razão, e avançar, o mais que 
pudesse, no conhecimento da verdade.24   

Cabe-nos a pergunta: Como surgiram essas máximas no pensamento de Descartes? 

Quais  suas  fontes  de  inspiração?  Pela  leitura  de  suas  obras  e  de  suas  inúmeras  cartas, 

podemos  verificar  que  são  poucas  as  referências  feitas  por  Descartes  a  outros  autores. 

Sabemos que, em séculos anteriores, isto ocorria menos frequentemente do que em nossos 

dias. Todavia, no século XVI já existiam escritores que se manifestavam contra o plágio de 

suas obras.25 Temos mostrado, por diversas vezes, a presença de Montaigne e Charron nos 

escritos de Descartes. No entanto, ele só faz referência explícita26 aos dois uma única vez, e 

em tom de crítica, em carta ao marquês de Newcastle, datada de 23 de novembro de 1646. Em 

uma primeira passagem da carta, cita Montaigne isoladamente: “Eu não posso concordar com 

Montaigne e outros que atribuem também o entendimento ou o pensamento aos animais.”27 

No outro trecho da mesma carta, duas páginas adiante, refere-se aos dois, conjuntamente:

Se bem que Montaigne e Charron tenham dito que há mais  diferença de 
homem para homem, do que do homem para o animal, jamais foi encontrado 
animal  tão  perfeito  que  tenha  se  utilizado de  algum símbolo,  para  fazer 
entender a outros animais alguma coisa que não fosse em relação a suas 
paixões; e não há homem tão imperfeito que não o use.28 

23    DESCARTES. Discours de la Méthode. AT, VI, p. 25.
24    DESCARTES. Discours de la Méthode AT, VI, p.27.
25   Jean-Baptiste Benedetti (1530-1590) protesta veementemente contra o plágio de sua obra Resolutio omnium 

Euclidis problematum aliorumque uma tantummodo circuli data apertura (Veneza, 1553) por Jean Taisnier, 
que a reproduz textualmente. É a Taisnier (e não a Benedetti ) que Stevin  se refere como aquele que primeiro 
ensinou que os corpos sob efeito da gravidade (de peso específico idêntico) executam seu movimento de 
queda ao mesmo tempo; cf. Simon Stevin, Appendice de la statique, (Oeuvres mathématiques, Leide, 1634, 
p. 501). (Cf. KOYRÉ, 1973. p. 141.

26   Sobre esta questão de citações ou referências nas obras de Descartes, vejamos o que nos diz Mesnard: 
“Descartes, a beau, dans ses deux principaux ouvrages, le Discours et les Principes, retracer l’histoire de sont 
esprit, ces narrations un peu condensés, un peu stylisées aussi, nous montrent moins la vraie psychologie du 
grand  homme  que  ses  étapes  dans  la  réalisation  d’un  système.  L’engendrement  des  thèses,  leur 
développement et leurs rapports ne sont pas  exposés sous nos yeux. Lacune non moins grave: Descartes ne 
cite jamais (ou presque) de noms propres, il ne prend pas position – ou avec quelle prudence – vis à vis de 
telle doctrine, la scolastique exceptée, qu’il assaille surtout en physique”. ( MESNARD, 1936, p. 24-25).

27    DESCARTES. Correspondance. AT, IV, p. 573.
28    DESCARTES. Correspondance. AT, IV, p. 575. 



43

Na primeira máxima, Gilson nos aponta a presença tanto de Charron como a de 

Montaigne:29

Ora a advertência que eu faço aqui, àquele que quer ser sábio é guardar e 
observar a palavra e o fato das leis e costumes que se encontram no país em 
que se está: da mesma forma respeitar e obedecer aos magistrados e a todos 
os superiores, mas com todo um espírito e de maneira nobre e generosa[..].30 

[...] Algumas coisas eles têm escrito por necessidade da sociedade pública, 
como suas religiões: e tem sido razoável esta consideração, porque eles não 
têm querido esmiuçar diretamente as opiniões comuns, a fim de não gerar 
perturbação na obediência às leis e costumes de seu país.31

Porque  qualquer  sinal  que  haja  de  novidade,  não  mudo  facilmente,  pelo 
medo  que  tenho  de  perder  na  mudança:  e  desde  que  não  sou  capaz  de 
escolher, sigo a escolha de outro, e me mantenho na posição onde Deus me 
tem colocado.  De outra  maneira  eu não saberia abster-me de mudar sem 
cessar.  Assim,  pela  graça  de  Deus,  tenho  me  mantido  íntegro,  sem 
inquietação e problema de consciência, nas antigas crenças de nossa religião, 
no meio de tantas seitas e divisões, que nosso século tem produzido.32        

Segundo Touchard, a segunda máxima provém do estoicismo.33 Gilson observa que 

esta máxima prepara a concepção cartesiana34 de “virtude” que vai aparecer pela primeira vez 

numa carta de Descartes à princesa Elisabeth:35 

29    GILSON, 1987, p. 235-236.
30    CHARRON, 1986, p. 496-497. 
31    MONTAIGNE, 2001, p. 796-797. (Montaigne faz referência aos filósofos antigos).
32    Ibid. p. 883.
33   TOUCHARD, Georges.  La Morale de Descartes  Paris: Ernest Leroux , Éditeur, 1898. p. 13. (Livro em 

forma de microfichas, por nós consultado na Bibliothèque Nationale de France François Mitterrand). 
34  As  denominações  cartesiano e  cartesianismo empregadas  no  decorrer  desta  pesquisa,  referem-se 

exclusivamente  às  próprias  ideias  ou  ao  pensamento  escrito  de  Descartes.  Desde  a  primeira  hora,  os 
chamados discípulos ou seus sucessores divergem de pontos fundamentais de sua filosofia. Como exemplo, 
temos Regius, também conhecido por Henry De Roy, que nosso filósofo o havia considerado seu melhor 
discípulo. Foi ele que levou Descartes a pedir a seus leitores: “Não me atribuam jamais nenhuma opinião que  
não a encontrem expressamente em meus escritos”. (DESCARTES, 1998a, p. 36).

      Como afirma Rodis-Lewis, “a rigor, Descartes não podia fazer escola: seus sucessores, recebendo como 
seguras  as  conclusões  do  sistema,  perdem o  vigor  da  dúvida  inicial.  Por  isso  são  chamados,  às  vezes, 
pequenos cartesianos todos aqueles que têm simplesmente caminhado na via já traçada. “Os ‘grandes’ seriam 
então  Malebranche,  Espinosa  e  Leibniz,  que  desenvolvem,  segundo  estruturas  originais,  a  relação 
fundamental da ontologia ao conhecimento do tipo matemático. Esta concepção do  Cartesianismo, muito 
difundida, sobretudo no último século, parece-nos discutível; e temos preferido confrontar as quatro grandes 
construções metafísicas do século XVII em função de seu Racionalismo. Porque mesmo Malebranche, que é 
herdeiro do dualismo de Descartes, a ele se opõe desde sua primeira obra [...]. Quanto a Espinosa e Leibniz, a  
primeira  inspiração  deles  é  radicalmente  heterogênea  e  se  proclamam  muitas  vezes  seus  adversários.  
Portanto, ‘sem Descartes nenhum deles teria sido o que foi’, declara H. Gouhier, propondo chamá-los ‘pós-
cartesianos.’” (RODIS-LEWIS, Geneviève.  Descartes et le Rationalisme. 4. Ed. Paris: PUF, 1985, p. 6-7). 
Grifos do autor.

      Recentemente, Rodis-Lewis em debate, na Conferência de Denis Kambouchner na Sorbonne, tendo por 
tema: Descartes et le Problème de la Culture , fazendo eco às palavras de Gouhier, diz: “eu direi que jamais 
houve ‘cartesianos’,  existiram pós-cartesianos,  ou seja,  pensadores  que  partiram das  questões  e  não  das 
soluções de Descartes”. (Bulletin de la Société Française de Philosophie. 1998. p. 37-38).

35    GILSON, 1987, p. 243.



44

A segunda [regra], que tenha uma firme e constante resolução de executar 
tudo o que a razão lhe aconselhar, sem que suas paixões ou seus apetites o 
desviem;  e  é  a  firmeza  desta  resolução  que  creio dever  ser  tomada  pela 
virtude,  se  bem que  eu  não  saiba  de  alguém que  a  tenha  jamais  assim 
explicado.36

Para  Gilson,  Descartes,  ao  escolher  a  terceira  máxima,  inspira-se  nos  antigos 

estoicos.37 No Manuel d’Épictète, é feita a distinção entre o que depende de nós: o julgamento, 

o desejo, o impulso para a ação; e o que não depende de nós, isto é, as coisas exteriores, como 

a riqueza, a saúde, a fama, etc. Esta distinção, segundo Epicteto, permitir-nos-á conhecer o 

que devemos desejar e aquilo de que devemos nos afastar e a maneira como devemos agir.38

Para Sêneca, cabe ao homem aceitar de bom grado o que a constituição do universo o 

obriga a aceitar. Não devemos nos perturbar com aquilo que não podemos evitar.39 O sábio 

não permitirá  que nenhum dinheiro de proveniência  suspeita  transponha o umbral  de sua 

porta; mas não rejeitará nem repelirá grandes riquezas, dom da fortuna e fruto da virtude.40

Para a quarta máxima, Descartes toma a experiência de sua própria vida, voltada para 

a procura da verdade, em que tem por gozo exclusivamente o prazer de  cultivar a razão.41 

Gaukroger observa que se trata menos de uma máxima do que um aparte autobiográfico.42 

Observemos que o próprio Descartes, ao referir-se à moral par provision, menciona “três ou 

quatro máximas.”43

2.1.2 Interpretações sobre a moral par provision

Tornou-se  uma  prática  comum  entre  comentadores  e  estudiosos  da  filosofia  de 

Descartes designar por  moral provisória (morale provisoire), as máximas da moral que se 

36   DESCARTES, 1955. p. 62. (Carta a Elisabeth, de 4 de agosto de 1645).
p. 62. (Acréscimo nosso).
37    GILSON, 1987, p. 246, 250-251.
38    Cf.  ARRIEN.  Manuel  d’Épictète.  Introduction  et  notes  par  Pierre  Hadot.  Paris:  Librairie  Générale 

Française, 2000, p. 37. (O escrito conhecido como Manuel d’Épictète não é do filósofo Epicteto, pois este 
não deixou nada escrito. O autor do livro é seu discípulo Arrien de Nicomédia, que o redigiu a partir de suas  
notas durante o curso de seu mestre).

39    SÊNECA, 2005, p. 61.
40    Ibid. p. 81.
41    Cf. GILSON, 1987, p. 254.
42    GAUKROGER, 1999, p. 378.
43    DESCARTES. Discours de la Méthode. AT, VI, p. 22.



45

encontram em Discours, em lugar da expressão moral por provisão (morale par provision), 

empregada  pelo  Filósofo.44 Atualmente,  constata-se  uma  tendência  em conservar  o  título 

denominado por Descartes. Geralmente, a expressão moral provisória é vista por aqueles que 

estudam Descartes,  em oposição a  uma moral  dita  definitiva.45 O provisório é  o que será 

substituído  pelo  definitivo.  A expressão  par  provision  significa:  enquanto  se  espera  (en 

attendant). É o que se encontra ao nosso alcance, enquanto não possuímos o definitivo. Nesta 

acepção  não  há  prejulgamento  sobre  o  que  será  ou  não  conservado  com  a  posse  do 

definitivo.46

Para  Michel  Henry,  “O  mais  extraordinário  nesse  texto  extraordinário  que  é  o 

Discurso do Método é, sem dúvida, a moral.”47 O curioso é que esta afirmação não é sem 

razão. A declaração de Michel Henri é confirmada pelas inúmeras e divergentes interpretações 

dadas à moral par provision, tanto em torno da posição como da significação que lhe devem 

ser  atribuídas  no  desenho  cartesiano.48 Podemos  afirmar  que  a  moral par  provision, 

provavelmente,  é  a  passagem  mais  polêmica  do  Discours,  ganhando  até  mesmo  para  a 

proclamação do cogito, na Quarta Parte desta obra.

M. Brunetière reduz toda a moral de Descartes à primeira máxima do  Discours e, 

segundo ele, “Todas as questões que dizem respeito à conduta não têm importância aos olhos 

de Descartes”.49 

44   Alguns autores não só empregam a expressão morale provisoire mas a opõem a uma moral, dita por eles, 
perfeita, exata, definitiva que a suprimirá. Entre os que usam a denominação morale provisoire, destacamos 
os nomes de Gilson, que na publicação DESCARTES. R. Discours de la Méthode. Texte  et Commentaire 
par  Étienne Gilson. Paris:  Vrin,  1925 (1.  ed.  Em 1925),  a  emprega,  pelo menos,  uma dezena de vezes; 
Gueroult, e sua obra  Descartes selon l’Ordre des Raisons, v. II, p. 251, 257, 259, onde a denominação 
morale  provisoire  aparece  opondo-se  à  “moral  definitiva”.  Mesnard,  na  obra  Essai  sur  la  Morale  de 
Descartes.  Entre  as  páginas  46 e  66,  a  expressão  morale  provisoire é  encontrada  mais  de  vinte  vezes; 
Espinas,  em  Descartes  et  la  Morale,  encontra-se  pelo  menos  cinco  vezes;  Alquié,  em  seu  livro  La 
Découverte Métaphysique de l’Homme chez Descartes, três vezes, no Capítulo XVI. Até mesmo, em obras 
mais antigas de Rodis-Lewis,  campeã em estudos sobre Descartes, falecida recentemente,  encontramos a 
denominação  morale provisoire, como pode ser vista em seu livro  La Morale de Descartes que teve sua 
primeira edição  em 1957.  Em obras  posteriores  da autora,  prevalece  a expressão  morale par provision. 
Encontramos a  expressão  morale par provision em textos  mais  antigos,  como no artigo  de  GOUHIER: 
Descartes et la vie morale. Revue de Métaphysique et de Morale. Paris, 44, p. 165-197, 1937. Neste artigo, 
o autor faz o seguinte comentário referindo-se a Descartes: “Sauf erreur, les expressions ‘morale provisoire’ 
et  ‘morale definitive’ ne se rencontrent pas sous as plume [...].” p. 166. Todavia,  no decorrer do artigo,  
emprega também a denominação morale provisoire. Atualmente, encontramos o título morale par provision 
em autores como Faye, Kambouchner, Pascale d’Arcy, Guenancia entre outros.    

45    Ver GUEROULT em Descartes selon l’Ordre des Raisons, v. II, p. 251.  
46    A esse respeito, Cf. GILSON,  1987, p. 230-232. Cf. RODIS-LEWIS, Descartes: Textes et Débats. Paris: 

Librairie Générale Française, 1984. p. 563-564. Cf. LIMA VAZ, 1999, p. 281-282. 
47    Apud, LIMA VAZ, 1999, p. 281. (Michel Henry: Descartes et la question de la technique In : GRIMALDI 

e MARION (Org.). Le Discours et sa Méthode. Paris, 1987.
48    Cf. LIMA VAZ, 1999, p. 281.
49   Cf. Apud TOUCHARD, 1898, p. 5. (BRUNETIÈRE, M. Études sur l’histoire de la littérature française, 4ª. 

série, 1891. Cartésianisme et Jansénisme. p. 125. Referência de Touchard).



46

Delbos reprova Descartes por mostrar-se “pouco cuidadoso com a unidade metódica” 

e  “de  se  contentar  em propor  preceitos  no  lugar  de  princípios,  e  máximas  no  lugar  de 

razões.”50                                            

Alfred Espinas, em sua obra  Descartes et la Morale  assim inicia a  Introdução do 

Tomo II: “nós nos propomos mostrar aqui que o sistema de Descartes compreende uma moral, 

uma moral definitiva”.51 Entretanto, este mesmo autor posiciona-se, em sua obra, de forma 

bastante contundente contra a moral par provision. Ele mostra inicialmente que Descartes, na 

Segunda Parte do Discours, ao tomar a resolução de se desfazer de todas as opiniões a que 

deu crédito, para substituí-las por melhores ou ajustá-las ao nível da razão,52 estaria incluindo 

nesta resolução a religião e, consequentemente, a moral, da mesma maneira que as ciências. O 

método que ele vai propor aplica-se também à moral e à política, pois o edifício das crenças 

morais e políticas vai ser lançado por terra. A reconstrução será feita a partir de um princípio, 

segundo as regras do método.53 No entanto, diz Espinas: “As consequências inevitáveis do 

princípio posto o assombram.”54 Ele adiciona, então, às conclusões subversivas a que chegara, 

um desmentido, pelo menos implícito: a exclusão da religião e da moral, da dúvida metódica. 

Continua ele: Descartes tenta nos fazer levar a sério a dúvida metódica. A moral do Discours 

é, sobretudo, utilitarista, mas não coerente. “O caráter provisório e quase fictício dessas regras 

não é duvidoso. Não é sem ironia que Descartes apresenta a seu leitor esta moral onde não 

figura nenhum dever digno de nome.” Suas regras são simples conselhos de prudência e mais 

tarde ele não fará caso delas.55 

Mesnard, contrapondo-se às críticas de Espinas, afirma que sua interpretação sobre a 

moral par provision apoia-se em dois postulados arbitrários: o primeiro é a proposição que 

afirma que a dúvida metódica não deve ser tomada a sério. O outro é a afirmação falsa de que 

Descartes mais tarde não fará caso dessas regras e que seu conteúdo se encontra em desacordo 

com seu método científico. Para Mesnard, a melhor resposta a essas críticas é mostrar que 

Descartes continuará conservando o corpo inteiro da moral par provision, reservando-lhe um 

lugar  determinado  em  seu  sistema  o  que  poderá  ser  constatado  na  Carta-Prefácio  de 

Principes.56

Ainda Mesnard:
50   Cf. Apud TOUCHARD, 1898, p. 5. ( DELBOS, M. Le problème moral dans la Philosophie de Spinoza et  

dans l’histoire du spinozisme.  Alcan, 1893. p. 7. Referência de Touchard).
51    ESPINAS, 1925, p. 9.
52    Cf. DESCARTES, Discours de la Méthode.  AT, VI, p. 13 -15.
53    Cf. ESPINAS, 1925, p. 15. 
54    Cf. Ibid. p. 16.
55    ESPINAS, 1925, p. 16-18.
56    MESNARD, 1936, p. 48-50.



47

A Moral provisória responde a uma necessidade absoluta: se a dúvida fosse 
rigorosamente universal, atingiria todas as manifestações de nossa atividade, 
e pelas perturbações trazidas para a vida prática colocaria em risco nossa 
atividade intelectual, paralisando o objeto essencial de nossas meditações, ‘la 
Recherche  de  la  Vérité’.  Sem a  Moral  provisória,  a  própria  obra  estaria 
comprometida.57 

Gaukroger  na  biografia  sobre  Descartes,  analisando  as  máximas  de  moral  do 
Discours, afirma:

A moral  provisória,  portanto,  seria  simplesmente  o  compromisso  público 
com os  costumes  e  ensinamentos  sociais  e  religiosos,  a  ser  abandonada 
quando a verdade pudesse ser estabelecida sem nenhuma sombra de dúvida. 
[...] Isso se coaduna com o comentário posterior de Descartes a Burman e  
com o contexto de sua discussão.58

Rodis-Lewis lança mão da analogia posta por Descartes no Discours, onde ele afirma 

que, ao se derrubar a casa em que se mora, para reconstruí-la, há necessidade de se prover de 

um abrigo para alojar-se durante o tempo da reconstrução. Para reafirmar a função da moral 

par provision, explica-nos que ela é “tirada do método”59 não como um resultado das quatro 

regras da Segunda Parte, mas como uma necessidade para aplicá-las com rigor.60 

Comentando a segunda máxima, ela afirma que, suspender o julgamento antes de 

conhecer  o  caminho,  deixará  o  viajante  em  perigo  na  floresta.  A  indubitabilidade, 

característica da evidência, só pode ser conseguida após o término da dúvida.61 

Rodis-Lewis mostra-nos ainda que Descartes, no início de Méditations I, afirma que: 

“era necessário tentar seriamente, uma vez em minha vida, desfazer-me de todas as opiniões 

que tinha recebido até então em minha crença.”62 Comentando esta passagem, Rodis-Lewis 

pontua que desenraizar todos os prejulgados para rejeitá-los como falsos, poria em risco todo 

o empreendimento.  Em relação à terceira regra, diz a autora que jamais Descartes entendeu a 

“ordem do mundo” dos antigos estoicos como uma fatalidade imutável, de maneira a tornar 

inútil  toda  atividade.  Ao  contrário  desses  filósofos  que  se  colocavam  numa  posição  de 

contemplação da natureza, olhando-a passivamente, Descartes tinha confiança no progresso 

da  ciência  que  asseguraria  o  conhecimento  da  natureza.63 Ele  admira  com  respeito  a 

57    MESNARD, 1936, p. 51.
58   GAUKROGER, 1999, p. 379.
59   Cf. DESCARTES. Discours de la Méthode. AT, VI, p. 1.
60   Cf. RODIS-LEWIS, 1998a. p. 18.
61   Cf. Ibid. p. 18 e 21.
62   DESCARTES. Méditations. AT, IX, p. 13.
63   RODIS-LEWIS, 1998, p. 25. Cf. DESCARTES. Discours de la Méthode. AT, VI, p. 62.



48

supremacia do sábio estoico. Entretanto isto não quer dizer que ele tome o estoicismo como 

modelo.64

Robert Spaemann diz-nos que na concepção cartesiana de uma ciência universal a 

relação tradicional entre a teoria e a prática encontra-se invertida. No aristotelismo, a teoria 

pura constituía um fim em si mesma. Em Descartes, a metafísica não é o fim, mas o ponto de 

partida da ciência. O fim é tornar o homem mestre e conhecedor da natureza. Não podemos 

deixar de agir, esperando o dia em que a construção da ciência tenha findado. Não podemos 

estender a dúvida e a suspensão universal do julgamento às regras de nossa conduta. 65 

 Nessa moral do Discours “a ênfase recai não sobre o caráter provisório, mas sobre o 

sentido  do  termo  ‘provision’  como  ‘approvisionnement’  [...].”  O  importante  para  um 

alojamento, continua Spaemann, “é que, seja ele provisório ou não, encontre-se em oposição 

ao grande edifício que está em construção, completo, que já tenha um teto.”66 Cônscio desta 

situação é que Descartes vai propor algumas regras de uma morale par provision.

 Spaemann nos diz que, na Terceira Parte (nas máximas) do Discours se encontram 

as  respostas  para  as  seguintes  questões:  a)  como  uma  ação  completamente  justificada  é 

possível, nas condições de uma incompletude da ciência?  b) Quais as boas razões de agir, se 

há uma pressuposição de que, pelo fato de a ciência encontrar-se inacabada, desconhecemos a 

totalidade das consequências de nossas ações? c) De onde provém a certeza de bem agir, se há 

a  suposição  de  que  a  ciência  não  tem  ainda  proporcionado  a  certeza  nos  problemas 

importantes para a práxis? Ele nos mostra que Descartes dá as respostas a estas indagações, 

quando nos diz que as ações da vida, muitas vezes, não podem esperar. Quando não pudermos 

discernir as opiniões mais verdadeiras, sigamos as mais prováveis. Devemos decidir-nos por 

algumas,  como  muito  verdadeiras  e  muito  certas,  desde  que  a  razão  o  tenha  assim 

determinado.67 

Spaemann afirma que geralmente Descartes é interpretado como se, em moral, se 

contentasse com verossimilhanças, o que não é verdade, segundo ele.68 Assim, o autor remete-

nos para o final de Principes, onde o Filósofo trata da certeza.69 Spaemann distingue a certeza 

moral que é suficiente para regular os costumes, e a certeza absoluta, que é a da metafísica e 

também da matemática. O conceito de certeza moral não foi inventado por Descartes. Já era 

64   Cf. DESCARTES. Discours de la Méthode. AT, VI, p. 26-27.
65  SPAEMANN, Robert. La Morale Provisoire de Descartes. Archives de Philosophie. Paris, n. 35, p. 353-367, 

1972, p. 353-354. 
66   SPAEMANN, 1972, p. 357.
67   Cf. Ibid., p. 357. Cf. DESCARTES. Discours. AT, VI, p. 25.
68   Cf. ibid., 358.
69   Cf. DESCARTES. Les Principes de la Philosophie. AT, IX, p. 323-324.



49

empregado  no  decorrer  do  século  XVI,  nas  discussões  sobre  a  teologia  moral.  Caetano, 

comentador de Tomás de Aquino, faz a distinção entre a certeza moral e a certeza matemática: 

“A certeza  provável  é  suficiente  no  campo  da  moral”  (Probabilis  certitudo  sufficit  in  

moralibus).  Autores  cristãos  da alta  Idade  Média,  como santo  Alberto  Magno,  Tomás de 

Aquino, Duns Scotus sustentam a tese de que, no caso de dúvida, deve-se escolher a via mais 

segura que é “a que oferece menos perigo” (quod habet minus de periculo).70 

Gilson não vê a moral par provision como uma simples precaução facultativa. Ela 

contém uma fundamentação metafísica de duas diferentes ordens: a da verdade e a do bem. O 

agir humano no dia a dia é dirigido pela vontade na busca do bem, do melhor para si. A vida 

delega à vontade o poder de fazer continuamente escolhas sem o auxílio do intelecto. A moral 

provisória  tem seus  princípios  claramente  definidos,  distintos  dos  princípios  teóricos.  No 

domínio do conhecimento, não há lugar para o provável. Aí, o provável não vale mais que o 

falso. No agir, quando o uso da vida está em jogo, deixar de querer o mais provável é ficar 

condenado voluntariamente à infelicidade. Todas as máximas da moral provisória apresentam 

uma dupla propriedade: a de não serem verdades demonstradas, ou seja, de valor teórico, e a 

de  assegurarem  ao  homem,  que  não  conhece  o  bem  com  certeza,  ou  que  o  ignora 

completamente, as oportunidades as mais numerosas de encontrá-lo.71

Gilson conclui que, na procura da verdade, as máximas provisórias são requeridas 

como condições  práticas  dessa  possibilidade.  Todavia,  só  têm sua  legitimidade  garantida 

como condições preliminares dessa procura.72  

Para Vaz, a moral par provision não deve ser entendida como uma concessão de 

Descartes à moral consuetudinária de sua época, a ser substituída mais tarde pela “mais alta e 

perfeita moral.” Comungando com Gilson, ele explica que na ordem do bem a vontade deverá 

agir, mesmo em face do  provável, que pareça  melhor  aos olhos da razão. Já na ordem do 

verdadeiro,  a  razão  só  poderá  dar  seu  consentimento  ao  que  se  apresentar  como 

evidentemente certo.73

70   Cf. SPAEMANN, 1972, 359-360. 
71   Cf. GILSON, 1987, p. 233-234.
72   Cf. Ibid. p. 256.
73   Cf. LIMA VAZ, 1999, p. 282-283.



50

Spaemann considera que toda a ética política do mundo ocidental, em nossos dias, 

hoje  denominada  pluralista,  pode  ser  vista  como  uma  moral  provisória,  no  sentido  de 

Descartes. Isto significa dizer que são regras para viver em comum, supondo que as questões 

concernentes às últimas obrigações são controvertidas.74  

Pelo que acabamos de expor, podemos avaliar o quanto de polêmica a moral par 

provision  tem suscitado entre os estudiosos da filosofia cartesiana. Não é só a valoração de 

suas máximas quanto ao seu conteúdo moral que tem provocado disputas, mas sua coerência 

em relação ao método e ao seu sistema. Para alguns estudiosos, a moral do Discours é vista 

como uma prudência excessiva e até mesmo como uma insinceridade de Descartes em relação 

a seus leitores. 

É possível que um fato tenha corroborado para reforçar os argumentos daqueles que 

menosprezam, minimizam ou dão pouco valor ao conteúdo das regras da moral do Discours. 

Trata-se da confidência feita a Burman por Descartes, durante célebre encontro de ambos, 

ocorrido onze anos após a publicação de sua primeira obra, que ficou conhecido por Entretien 

avec Burman.75 Burman revela-nos, em seus escritos, que Descartes, ao responder a questões 

sobre  o  Discours, confessa  não  se  sentir  à  vontade  para  escrever  sobre  “ética”  e  que  as 

máximas  foram  acrescentadas  ao  texto  com  o  intuito  de  tranquilizar  os  pedagogos  e 

assemelhados, quanto à sua fé e religião e quanto a seu método revolucionário.76 No entanto, 

diz-nos Gilson que não é absolutamente certo que a afirmação de Descartes em Entretien avec 

Burman  represente o estado de espírito do Filósofo no momento da redação dessa parte do 

Discours.77 Oito anos após a publicação do Discours, ou seja, três anos antes do encontro com 

Burman  ele  reafirma  em uma  carta  à  princesa  Elisabeth,  as  máximas  de  sua  moral par 

provision.78 Em 1647,  um ano  antes  do  encontro  com Burman,  confirma  sua  moral par 

provision na Carta-Prefácio da versão francesa de Principes de la Philosophie.79 Nesta mesma 

Carta-Prefácio, a palavra sagesse, que fora omitida no Discours, aparece dezesseis vezes. 

74    Cf. SPAEMANN, 1972, p. 365.
75   Frans Burman (1628-1679), jovem de 20 anos, do círculo de jovens admiradores de Descartes, de Leiden, 

jantou com Descartes em Egmond em 16 de abril de 1648 e o entrevistou sobre suas obras:  Méditations, 
Principes e Discours de la Méthode. A conversa foi registrada pelo próprio Burman e preservada. Todavia, 
permaneceu desconhecida por um espaço de 250 anos.  O documento foi redigido em latim e é de valor 
inestimável, pois nos dá uma visão geral do próprio Descartes sobre suas obras publicadas até aquela data. 
(Cf. DESCARTES. Descartes et Burman. AT, V, p. 144-179. Cf. GAUKROGER, 1999, p. 500 e 511).

76    Cf. AT, V, p.178.
77    “Il n’est pas absolument certain  que ce commentaire tardif représente exactement l’etat d’esprit  dans 

lequel se trouvait Descartes au moment où il rédigeait cette partie du Discours, car, en 1648, Descartes est 
devenu d’une extrême méfiance par suite des attaques dont il a été l’objet de la part des Jésuites en France et 
de part des ministres protestants en Hollande [....] .  (GILSON, 1987, p. 234). 

78    Cf. DESCARTES, 1955, p. 62.
79   “[...] et d’une Morale imparfaite qu’on peut suivre par provision pendant qu’on n’en sait point encore de  

meilleure . (DESCARTES, 1998 p. 33).           



51

No próprio Discours, indiretamente, Descartes admite a possibilidade de as máximas 

da moral serem, pelo menos parcialmente, integradas à “mais alta e perfeita moral”, ao dizer: 

“para todas as opiniões que até então tinha recebido em minha crença, não podia melhor fazer 

do que tirar delas a confiança a fim de substituí-las depois por outras melhores, ou  pelas  

mesmas, depois de tê-las ajustado ao nível da razão.”80 

Pouco importa se as máximas escolhidas para constituir a moral par provision são de 

Descartes ou se ele as tomou “emprestadas” de outro. O importante é o que elas representam 

como provision para a caminhada intelectual de nosso Filósofo à procura da verdade.

Concordamos  com o comentário  que  afirma  que,  para  a  aplicação do método,  a 

dúvida não poderia ser rigorosamente universal. Sem o mínimo de “provisão” para o agir, 

poderia haver perturbações como inquietações morais, remorsos, etc. que o impediriam de 

avançar com seu método. O “alojamento” como provisão, uma vez estando pronto o novo 

edifício, poderá ser ou não totalmente demolido.

Após  visualizarmos  as  primeiras  ideias  de  Descartes  sobre  a  moral,  postas  nos 

escritos de sua juventude, por ele não publicados, e analisarmos o conteúdo de Discours de la  

Méthode, primeiro livro entregue por ele ao público, deparamo-nos, entretanto, com um corte, 

uma parada abrupta no desenvolvimento de seu pensamento moral, apesar de no  Discours 

estarem contidas as máximas de sua morale par provision. Primeiro, a palavra sabedoria não 

aparece no texto uma única vez sequer. Em segundo lugar, constatamos que a relação por ele 

estabelecida,  anteriormente,  entre  a  moral  e  as  demais  ciências  encontra-se aí  ausente.  À 

primeira  vista,  a  moral  par  provision parece  descontextualizada  de  seu  discurso  moral 

anterior.  No  entanto,  ao  examinarmos  seus  posicionamentos  posteriores,  como  suas 

declarações na Carta-Prefácio de Principes, que analisaremos a seguir, passamos a reconhecer 

a importância que as  máximas do Discours irão assumir no desenvolvimento futuro de seu 

pensamento moral. Afinal, é na moral par provision que se encontra o primeiro esboço de sua 

definição de virtude, conceito fundamental da moral cartesiana. 

2.2 A moral no Prefácio de Princípios

80    DESCARTES, Discours de la Méthode. AT, VI, p. 13-14. (Grifos nossos).



52

Descartes, como já mencionamos neste capítulo, tem-se mostrado reservado em se 

pronunciar  sobre  moral.81  Todavia,  no  Prefácio  que  acompanha  a  tradução  francesa  de 

Principia Philosophiae,82 emite  publicamente julgamento no campo da moral,  tornando-se 

inovador ao referir-se sobre o que ele denomina a mais elevada e a mais perfeita Moral. 

2.2.1 A árvore da filosofia

Na  Carta-prefácio,  Descartes  não  só  apresenta  uma  nova  visão  de  moral,  mas 

também revoluciona com outra forma de conceber a ordem do saber e na maneira de entender 

como as ciências se encontram relacionadas entre si. Ao formular a metáfora da árvore, que 

se tornou célebre, promove uma inversão, no que poderíamos chamar a pirâmide do saber, em 

que a metafísica, desde Aristóteles, passando pela Escolástica, era colocada no vértice dessa 

pirâmide.83 Descartes irá virá-la “de cabeça para baixo.” Na nova pirâmide, a metafísica passa 

a ser sua base, raízes, se tomarmos a figura da árvore. A física84 é o tronco desta árvore; e seus 

ramos representam todas as outras ciências entre as quais se destaca a moral (formando a copa 

ou o vértice, se considerarmos a pirâmide). Ele a denomina a mais elevada e a mais perfeita  

moral que, pressupondo um inteiro conhecimento das outras ciências, é o derradeiro grau da  

Sabedoria.85 O que mencionara de maneira vaga nos primeiros escritos, deixados sob a forma 

de manuscritos, a respeito da união da ciência com a virtude (moral), formando a sabedoria,86 

agora proclama de forma mais explícita. A euforia que se manifesta no texto da Carta-prefácio 

é  como  se  ele  tivesse  rompido  as  amarras  que  o  impediam  de  se  pronunciar  sobre 

81   Ver acima, p. 50. DESCARTES, 1955, p. 239. (Carta a Chanut, de 1 de novembro de 1646). Esta carta é  
anterior ao lançamento da versão francesa de Principia Philosophiae.

82   Principia  aparecerá em francês em 1647, três anos após sua publicação em latim. Foi traduzido para o 
francês pelo amigo de Descartes, padre Claude Picot. A versão francesa Des Principes de la Philosophie vem 
acompanhada de uma longa carta do autor ao tradutor com os seguintes dizeres: “uma carta do autor àquele  
que traduziu o livro, a qual pode aqui servir de prefácio”. Descartes expõe na Carta-prefácio o conteúdo de 
Principes, de forma que o leitor, mesmo não tendo conhecimento de filosofia possa se interessar em ler a 
Obra. (Cf. AT, IX - 2,  p. 1-20).      

83   “La Métaphysique est l’oeuvre capitale d’Aristote, et elle constitue le couronnement de tout Le système”. 
TRICOT, J. Introduction. In:  ARISTOTE.  Métaphysique.  Traduction, introduction et  notes par J. Tricot. 
Paris: Vrin, 2000. t. 1, p. III.

84    A física a que Descartes se refere não é mais a física qualitativa de Aristóteles que imperou até Galileu.  
Trata-se da nova física que surgiu a partir da Revolução Copernicana, tendo como principal fundador Galileu, 
que concebeu um método experimental que aplica à matemática, mais precisamente a linguagem geométrica 
ao estudo dos fenômenos naturais. Era a ciência física moderna que estava dando seus primeiros passos. (Cf.  
DESCARTES, 1998, p. 32. Cf. KOYRÉ, 1998, p. 83 e 196).

85   “Ainsi  toute la Philosophie est comme un arbre dont les racines sont la Métaphysique, le tronc est la  
Physique, et  les branches qui sortent  de ce tronc sont toutes les autres sciences,  qui se réduisent à trois  
principales, à savoir  la Médecine, la Mécanique et la Morale; j’entends la plus haute et la plus parfaite  
Morale, qui, présupposant une entière connaissance des autres sciences, est le dernier degré de la Sagesse. 
(DESCARTES, 1998a, p. 32). 

86    Ver p. 33 e 36. 



53

determinados assuntos,  sobre  palavras  condenadas pelas  autoridades  civis  e  religiosas  da 

época. A palavra  sabedoria,  presente nos manuscritos primeiros e que foi cuidadosamente 

omitida em Discours, sua primeira publicação, ressurge agora com todo vigor, aparecendo em 

quase todas as páginas do prefácio de Principes, ou mais precisamente, dezesseis vezes nas 

treze páginas do texto.87     

A mais alta e perfeita moral de que fala na Carta-prefácio não é nenhuma teologia 

moral, mas aquela

moral que se encontra apresentada como o ápice e o coroamento de toda 
a filosofia: constituída unicamente com o auxílio da razão natural, sem 
nenhuma referência a um conteúdo revelado, nem a uma autoridade, 
qualquer que seja, esta moral é destinada a procurar para os homens, 
com as outras ciências que lhe são úteis, uma ‘perfeição de vida’ que, 
antes  da  invenção  da  verdadeira  filosofia,  poder-se-ia  ter  como 
inacessível.”88    

2.2.2 A sabedoria em Descartes e Charron

A palavra  sabedoria,  com  o  conteúdo  que  lhe  é  dado,  marca  sua  presença  em 

Descartes em um momento de importância significativa em sua vida. Foi precisamente em 10 

de novembro de 1619, data em que ele registra os sonhos que se tornaram o marco primeiro  

de sua produção intelectual e que lhe indicaram o direcionamento a seguir na vida.89 É logo 

após esta data que nosso Filósofo começa a esboçar seus primeiros textos, que chegaram até 

nós de forma fragmentada. 

Na  parte  final  do  primeiro  capítulo,  mostramos  como ocorre  o  aparecimento  do 

termo sabedoria,  tanto em seus primeiros escritos, como em seu relato e interpretação do 

terceiro sonho, onde se percebe claramente a presença marcante de Charron, autor de De la  

Sagesse. 

Ainda que  De la Sagesse  tenha suscitado uma polêmica exacerbada, nas primeiras 

décadas do século XVII, 90  os comentadores de Descartes não discordam que esta obra tenha 

87   O texto a que nos referimos é a edição de Lettre-Préface com notes et commentaires de J. Danton, cujos 
elementos referenciais completos encontram-se na nota de n.98 à p. 35.

88    KAMBOUCHNER, Denis. Descartes et la Philosophie Morale. Paris: Hermann Éditeurs, 2008. p. 312.
89   “Je  pris um jour la résolution [...] d’employer toutes les forces de mon esprit à choisir les chemins que je  

devais suivre.” (DESCARTES, Discours de la Méthode. AT, VI, p. 10).  Gilson entende que nesta passagem 
do Discours, Descartes está se referindo claramente à noite de 10 de novembro de 1619. Lembra ainda que  
Descartes ao interpretar, ainda dormindo, o verso de Ausônio Quod vitae sectabor iter o faz no sentido moral 
e não no sentido metodológico. GILSON, 1987, p. 153-154.

90    Ver sobre o assunto o que escrevemos nas p. 39 e 40 deste capítulo.



54

sido alvo de uma atenção especial  de nosso Filósofo.91 Todavia, divergem ao interpretar a 

relação  entre  ciência e  sabedoria vista  por  Descartes  e  Charron.  Esta  questão,  como 

apresentaremos a seguir,  é posta por Emmanuel Faye92 e nela encontram-se envolvidos os 

principais comentadores do autor de Discours. 

Não  podemos  nos  referir  ao  significado  que  a  palavra  sabedoria  assume  no 

pensamento cartesiano, ignorando o que o termo representa para o autor de  De la Sagesse. 

Charron vem sendo mencionado desde o início desta tese e continuaremos a nos referir a ele 

nos  capítulos  posteriores,  dada  à  aproximação  existente  entre  seu  pensamento  e  o  de 

Descartes. Em vários momentos de nossa pesquisa, assinalamos a comunhão de ideias que 

existe entre ambos. Portanto, consideramos pertinente abordarmos,  hic et nunc,  a questão 

posta  por  Emmanuel  Faye,  não  só  pelas  razões  mencionadas,  mas  por  ser  a  sabedoria  o 

assunto que está sendo enfocado. 

Segundo Faye, a questão surgiu em 1925 numa edição do Discours de la Méthode, 

com texto e comentários sob a responsabilidade de Étienne Gilson, que se tornou clássica pela 

inestimável  riqueza  dos  comentários  realizados  passo a  passo,  do texto  de Descartes.  Ao 

analisar o terceiro parágrafo do Discours, em que Descartes fala em aumentar gradualmente 

seu conhecimento, elevando-o ao mais alto nível que lhe seja possível atingir,93 Gilson diz que 

esta declaração só adquirirá seu sentido pleno se a compararmos com a primeira redação do 

título do Discours: “O Projeto de uma Ciência Universal que possa elevar nossa natureza ao 

seu mais alto grau de perfeição.”94 Faye vê como “uma intuição profundamente justa” o que é 

dito  depois  por  Gilson:  “Esta  concepção  de  uma  sabedoria  puramente  humana,  cujas 

condições residem totalmente fora do domínio da teologia,  e que se define pelo mais alto 

grau  de  perfeição  de  que  nossa  natureza  é  capaz,  é  em  Descartes  um  legado  da 

Renascença[...].”95

O  que  Gilson  afirma  logo  a  seguir  é  objeto  de  outra  consideração  de  Faye: 

“Infelizmente, a continuação do comentário é bastante discutível: Gilson afirma a existência 

de uma ruptura entre a Renascença e a ‘reforma cartesiana’, afirmação que tem sido repetida 

desde então,  como um fato verdadeiro pelos  mais  autorizados intérpretes  de Descartes.”96 

91   “Mais Charron, que Descartes avait lu ‘avec soin[..].’” (RODIS-LEWIS, 1971b. p. 463, nota n. 39. Ver 
também notas de  n. 71 e 74, na p. 31 de nosso estudo.

92    FAYE, 1998, p. 281. 
93    Cf. FAYE, 1998, p. 280. Cf. GILSON, 1987, p. 93. Cf. DESCARTES. Discours de la Méthode. AT, VI, 3. 
94   DESCARTES.  Correspondance. AT, I, p. 339. (Carta de Descartes a Mersenne, de março de 1636). Cf. 

GILSON, 1987, p. 93.
95    Cf. FAYE, 1998, p.280.  93.
96   FAYE, 1998, p.  281. Vejamos as  referências  feitas por Faye a outros intérpretes de Descartes  sobre a  

questão: “ Notamment Pierre Mesnard,  Essai sur la morale de Descartes, Paris, 1936, p. 27; Ferdinand 
Alquié,  qui  écrit:  ‘Descartes  n’oppose  pas,  comme Charron,  science  et  sagesse,  il  les  veut  reunir.’ (La 



55

Continuando seus comentários, Faye afirma ainda que,  segundo Gilson, com Descartes se 

opera  uma  profunda  transformação  no  conceito  de  sabedoria  e  que  “a  sabedoria  da 

Renascença era de alguma maneira uma sabedoria sem conteúdo; e que não só se distinguia 

da ciência, mas a ela se opunha.”97 

Para  contrapor-se  às  conclusões  de  Gilson,  Faye  passa  a  expor  todo  o 

desenvolvimento do raciocínio de Charron, ao longo do Capítulo XIV de De la Sagesse, onde 

é estabelecida a comparação entre  ciência e sabedoria. Faye divide o pensamento completo 

de Charron em três partes: na primeira, Charron considera o fato de a ciência e sabedoria não 

andarem juntas em sua época:

Para ensinar aos outros e descobrir a falta que se encontra em tudo isso, é  
preciso mostrar duas coisas: uma é que a ciência e a sabedoria são coisas 
muito diferentes; e que a sabedoria vale mais que toda a ciência do mundo, 
como o céu vale mais que toda a terra, e o ouro mais que o ferro. A outra, é 
que  não  somente  elas  são  diferentes,  mas  que  quase  sempre  não  andam 
juntas,  e que geralmente  se  entrechocam,  quem é muito douto [savant = 
homem de cência] não é nada sábio [sage = sensato, prudente];  e quem é 
sábio não é douto. Há exceções, mas são bem raras.98 

A ciência é um pequeno e estéril bem quando comparada à sabedoria; [...] A 
sabedoria é um bem necessário e universalmente útil a todas as coisas: ela 
governa e regra tudo. [...] A ciência é particular, não necessária nem nada 
útil, não ativa, servil, mecânica, melancólica, renitente, presunçosa.99 

   
No final da primeira parte de sua exposição, o autor de  De la Sagesse, torna claro 

que não é a ciência o verdadeiro objeto de sua crítica, mas a maneira como se ensina:

  
[...]  Aqueles  que  fazem  profissão  das  letras,  que  vêm  das  escolas  e 
universidades, e têm a cabeça cheia de Aristóteles, de Cícero, de Bartole [...]  

découverte métaphysique de l’homme chez Descartes, Paris: 1950. 4. ed. 1991. p. 25); Martial Gueroult, 
qui loue Gilson d’avoir ‘noté très justement’ que ‘cette séparation (entre la science et la sagesse) à laquelle  
Descartes  semblait  devoir  mettre  fin  [...]  était  une  caractéristique  des  moralistes  de  la  Renaissance,  en 
particuler de Montaigne et  de Charron.’ (Descartes selon l’ordre des raisons. Paris: Aubier, 1953. v. II, p. 
237); Cf.  Geneviève Rodis-Lewis, qui écrit, dans une mise au point récente, par ailleurs fort précise et utile:  
‘Comme Descartes au début des Regulae, Charron, dans la préface, insiste sur la sagesse humaine; mais c’est 
pour l’opposer à la science totalement récusée.’  Bulletin cartésien XXI,  Archives de philosophie,  57, 1, 
1994, p. 8.” (Cf. FAYE, 1998, nota n. 1 p. 281). Kambouchner, em seu livro mais recente, ao referir-se à 
Carta-prefácio de Principes, comunga com o pensamento dos autores citados por Faye: “Assim encontra-se 
anulada a dissociação cética da ciência e da sabedoria na maneira mais radical, cujo tema é tão insistente em 
um Montaigne ou um Charron, e que não poderia ser fundamentada senão em uma representação muito 
depreciativa e  em um estado  muito imperfeito  das  ciências  e  da  filosofia.”  (KAMBOUCHNER,  Denis.  
Descartes et la philosophie morale. Paris: Hermann Éditeurs, 2008. p. 313). 

97     FAYE, 1998, p. 281. Cf. GILSON, 1987, p. 93.
98    CHARRON, 1986, p. 687. (Acréscimos nossos).
99     Ibid. p. 687, 689, 690. 



56

Preparam-se para ser repetidores: Cícero disse, Aristóteles e Platão deixaram 
por escrito, etc. E não sabem dizer nada.100

Montaigne, com outras palavras, nos fala a mesma coisa: “Sabemos dizer: Cícero diz 

assim, eis os costumes de Platão, estas são as palavras de Aristóteles: mas que dizemos nós 

mesmos? Que fazemos? Que julgamos? Um papagaio diria o mesmo.101

Descartes não se distancia do que está dito acima: “não nos tornaremos filósofos por 

ter lido todos os raciocínios de Platão e de Aristóteles, sem poder proferir um julgamento 

sólido a respeito do que nos é proposto. Por isso, pareceremos ter aprendido não ciências, mas 

histórias.”102

Na segunda parte, apresenta-nos a razão das divergências entre sabedoria e ciência:

Contudo, não basta apontar o fato de a sabedoria e a ciência não andarem 
juntas: é preciso buscar a razão, e ao procurá-la, gratificarei e contentarei  
aqueles que poderiam estar ofendidos pelo que foi dito acima, e pensar que 
sou inimigo da ciência. [...] é um caso estranho e contra toda razão, que um 
homem para ser  savant   [homem de ciência]deixe de ser  sage  [prudente, 
sensato]; porque a ciência é um caminho, um meio e instrumento próprio 
para a sabedoria. Eis dois homens: um que estudou, o outro não; aquele que 
estudou deve e é obrigado a ser muito mais sábio que o outro, porque tem 
tudo o que o outro tem, isto é, o natural: uma razão, um julgamento, um 
espírito,  e  tem as  informações,  os  discursos,  e  julgamentos  de  todos  os 
maiores homens do mundo, que ele encontra através dos livros.103

Continua Charron: “Todavia, a verdadeira razão e resposta ao que foi dito, é a má e 

funesta maneira de estudar e a má instrução.”104 Segundo Charron, os “repetidores” não levam 

para a prática o que aprendem de outros. Este descomprometimento faz com que sua ciência 

se torne inútil, deixando de transformar-se em virtude, sabedoria, resolução. Por outro lado, os 

que não estudam, cuidam de cultivar o seu natural e se tornam muitas vezes melhores, mais 

sábios e resolutos, mesmo sendo menos doutos (savants) e menos famosos.105

Na terceira parte, mostra dois tipos de remédios106 que farão cessar o divórcio entre 

sabedoria  e  ciência:  o  primeiro  relaciona-se  com o  modo  de  aprender:  “Eis  a  lição  e  a 

advertência que eu dou aqui: não é preciso se ocupar em perder tempo em reter e memorizar 

100    CHARRON, 1986, p. 691 e 693.
101    MONTAIGNE, 2001, p. 210.
102  Règle III in:  DESCARTES, 1996a, p. 12-13.  A denominação  histórias  corresponde ao descrédito que a 

História tinha em certos meios filosóficos.” (Nota do tradutor J. Sirven, p. 13). 
103   Ibid. p. 692. (Acréscimo nosso).
104   Ibid. p. 693.
105   Ibid. p. 693.
106   FAYE, 1998, p. 284.



57

as opiniões e  o saber  dos outros [...]  Não é preciso introduzi-los em nossa alma,  mas os 

incorporar,  transubstanciar.”107 Como  pode  ser  verificado  em  outra  passagem  de  De la  

Sagesse, o que Charron nos ensina é a necessidade de uma verdadeira assimilação: 

É preciso também tirar dos livros a medula, o espírito (sem se submeter a 
reter no coração as palavras, como muitos fazem; menos ainda decorar o 
lugar, o livro,  o capítulo;  é uma tola e vã superstição e vaidade, que faz 
perder o principal) e tendo sugado e tirado o melhor para nutrir sua alma, 
para  formar  seu  julgamento,  e  instruir  e  regrar  sua  consciência  e  suas 
opiniões, retificar sua vontade, em suma, fazer uma obra toda sua, ou seja, 
um homem honesto, sábio, sensato, resoluto.108   

Descartes diz o mesmo, em sua carta a Voetius, ao afirmar que os livros das pessoas 

de inteligência superior devem ser lidos de forma a impregnar o nosso corpo inteiro com a 

leitura repetida da obra, convertendo-a em nossa própria seiva (tanquam in proprium succum 

convertimus).109 

O segundo remédio consiste na escolha das ciências:110 

E para  isto  a  escolha das ciências  nisso é  necessária.  As que recomendo 
sobre todas as outras, e que sirvam para o fim que acabo de dizer, são as 
naturais e  as  morais,  que ensinam a viver e a bem viver, a  natureza e a 
virtude; o que somos e o que devemos ser. Nas morais estão compreendidas 
as Políticas, Econômicas, as histórias. [...] Este fim e objetivo da instrução 
da juventude e comparação da ciência e sabedoria me têm tomado muito 
tempo, por causa da contestação.111

Na citação em destaque, logo acima, Charron volta sua atenção para aquelas ciências 

que estão diretamente relacionadas com o homem. Ao mencionar as ciências naturais (nas 

quais  podemos  considerar  incluídas  a  física  e  a  medicina)  juntamente  com a  moral  que 

também é posta por ele em destaque, podemos ver mais uma vez a afinidade com Descartes.

Para defender a tese de que na Renascença predomina uma sabedoria sem conteúdo, 

opondo-se à ciência,  Gilson, lança mão de passagens de  De la Sagesse em que seu autor 

107   CHARRON, 1986, p. 693-694.
108   Ibid., p. 694.
109  Cf. FAYE, 1998, p. 284-285.  (Na nota de n.1, na página 285, Faye acrescenta que a expressão latina  in 

proprium succum é traduzida por Victor Cousin em Oeuvres Complètes de Descartes, Paris, 1826, t. IX, p. 
45, por “en sa propre substance”.

110   Cf. FAYE, 1998, p. 284. 
111  CHARRON, 1986, p.  694-695. Charron, em sua correspondência,  nos anos de 1602 e 1603 revela sua 

preocupação com as primeiras reações à sua obra  De la Sagesse, publicada em 1601. Prepara uma nova 
edição de sua obra com modificações e suavisando alguns trechos para livrar-se de uma possível censura ou 
condenação. Charron faleceu em 1603 e a segunda edição de De la Sagesse é publicada em 1604. (Cf. FAYE, 
1998, p. 268).



58

mostra a ciência opondo-se à sabedoria, inclusive as mesmas por nós citadas.112 Entretanto, 

Gilson faz uso delas de forma descontextualizada, sem considerar o que Charron diz logo a 

seguir, ou seja, sem acompanhar todo o desenvolvimento do raciocínio do autor de  De la  

Sagesse presente no mesmo capítulo, e por nós exposto acima. Esta interpretação lamentável 

de Gilson sobre o pensamento renascentista,  dada no primeiro quartel  do século passado, 

perpassa todo esse século e continua ainda a exercer sua influência na primeira década do 

século atual.113 Observamos ainda em Gilson uma contradição. Primeiro, ele reconhece, com 

razão,  que  “a  concepção  de  uma  sabedoria  puramente  humana,  cujas  condições  residem 

totalmente  fora  do  domínio  da  teologia,  e  que  se  define  como  o  mais  elevado  grau  de 

perfeição de que nossa natureza é capaz, é, em Descartes, um legado da Renascença [...]” 

Posteriormente, na mesma página, afirma que “A Sabedoria da Renascença era, de alguma 

maneira, uma Sabedoria sem conteúdo”.114  

Como acabamos de mostrar, tomando as próprias palavras de Charron, não há, de sua 

parte, uma desvalorização, nem muito menos uma rejeição à ciência. No entanto, existe uma 

diferença entre Descartes e Charron, em relação às ciências: situa-se no campo da matemática 

e mais ainda no da metafísica. A matemática encontra-se ausente do mundo do saber desse 

pensador  renascentista,  não  por  uma  rejeição,  mas  por  uma  lacuna,  ou  seja,  um 

desconhecimento de uma maior aplicabilidade desta ciência. A matemática, como também a 

física, não tinham alcançado, por ocasião da publicação de De la Sagesse, o desenvolvimento 

a que chegaram, no tempo de Descartes. Como mostramos acima, a partir do encontro com 

Beeckman,  Descartes  descobriu  uma  nova  física  bem  diferente  da  física  qualitativa  de 

Aristóteles, que lhe fora ensinada em La Flèche. Na mesma ocasião, Beeckman despertou-lhe 

também a  atenção  para  o  novo papel  que  a  matemática  passou  a  desempenhar  com sua 

aplicação  aos  fenômenos  da  natureza,  na  moderna  física  que  surgiu  com  a  Revolução 

Científica.115 Quanto à metafísica, há uma recusa explícita de Charron. Ele a vê como algo 

muito abstrato e não reconhece sua importância filosófica e humana. Para ele, a metafísica 

não se distingue da teologia. Esta sua quase aversão à metafísica tem como causa a separação 

radical que os escolásticos tardios faziam entre a metafísica e a filosofia moral. Charron situa 

os  filósofos  metafísicos  e  teólogos  num  mesmo  plano  e  os  rejeita  por  falarem  de  uma 

112   Ver as duas citações em destaque na p. 55, acima.
113   Ver referência a Kambouchner, no final da nota n. 96 deste capítulo.
114  Vejamos  as  palavras  textuais  de  Gilson;  “Cette  conception  d’une  sagesse  purement  humaine,  dont  les 

conditions résident entièrement hors du domaine de la théologie, et qui se définit par le plus haut degré de  
perfection dont notre nature soit capable, est chez Descartes um legs de la Renaissance [...]” e  “La Sagesse 
de la Renaissance était en quelque sorte une Sagesse sans contenu.” (GILSON, 1987, p. 93).

115   Ver p. 28 e 29 desta pesquisa.



59

sabedoria inacessível ao homem.116 Em síntese, o que Charron recusa é a escolástica tardia 

resultante da contrarreforma, como mais tarde, o fará também Descartes.117 No prefácio da 

primeira edição de  De la Sagesse (1601), declara que não falará da sabedoria metafísica ou 

teológica.118 

Descartes não só distingue a metafísica da teologia, mas une a metafísica à moral, 

sem, no entanto, uma estar integrada à outra, no sentido de uma fusão. Para ele, a metafísica, 

ao lado da moral, contribui para a maior perfeição do homem, conduzindo-o pelo melhor uso 

de seu pensamento, ao conhecimento de si mesmo e à busca da verdade.119 

No prefácio que escreveu para a segunda edição de  De la Sagesse, publicada em 

1604,120 Charron apresenta-nos o essencial de sua obra. Destaca três espécies de sabedoria: a 

divina, que é tratada pelos teólogos; a sabedoria humana, com que se ocupam os filósofos e a 

mundana e mais baixa, que é a natureza viciada e corrompida.121 A “sabedoria humana é uma 

retidão, bela e nobre composição do homem por inteiro, em seu interior e em seu exterior, 

seus pensamentos, palavras, ações, e todos os seus movimentos; é a excelência e perfeição do 

homem como homem.”122 Um dos meios para adquirir esta sabedoria é o estudo da Filosofia; 

acrescenta ele: “eu não entendo que sejam  todas as suas partes, mas a moral (sem, todavia, 

esquecer a natural) que é a lâmpada, o guia e a regra de nossa vida [...]”123 

Diz-nos ainda Faye: ‘“A sabedoria da Renascença,’ cuja elaboração temos seguido a 

partir  de  Bovelles,  Montaigne  e  Charron,  está  longe  de  ser  vazia  de  conteúdo.  É  a 

humanidade mesma do homem que constitui seu teor e sentido.”124 

Não  ocorreu,  portanto,  uma  ruptura  entre  Descartes  e  os  renascentistas,  nem na 

maneira  de  conceber  a  sabedoria,  nem  no  modo  de  entender  a  relação  entre  ciência  e 

sabedoria, como se expressou Gilson. Nas primeiras décadas do século XVI, começou a ser 

116  Cf. FAYE, 1998, p. 255 e 304.
117  Cf. F AYE, 1998. p. 12, nota n. 2. 
118  CHARRON, 1986, p. 35. (Faye nos mostra que Charron, por receber críticas, vê-se obrigado a reconhecer no 

prefácio da segunda edição de  De la sagesse  que a sabedoria de que tratam os teólogos pode também ser 
“prática,” pois, a teologia tem também por objeto regrar as ações  humanas, ou seja, existe uma teologia  
moral que define deveres do homem não só em relação a Deus, mas em relação a si mesmo e aos demais  
homens.  Cf. FAYE, 1998, p. 255 e Cf. CHARRON, 1986, p. 32).  

119  FAYE, 1998, p. 317. 
120  Charron não chegou a ver a segunda edição de sua obra, por ter morrido um ano antes.
121  Cf. CHARRON, 1986, p. 27. (A expressão natureza corrompida, no presente contexto, nada tem a ver com a 

teologia, ou seja, com a sujeição do homem ao pecado original, antes de ser redimido. Trata-se da sabedoria  
do homem comum que se deixa dominar pela concupiscência). 

122  CHARRON, p. 32. Faye chama-nos a atenção que esta crença de Charron em que o homem poderá chegar  
por suas próprias forças à sabedoria é um prenúncio do projeto cartesiano anunciado na carta a Mersenne, em 
março de 1636: “O projeto de uma Ciência Universal que possa elevar nossa natureza a seu mais alto grau de  
perfeição” (FAYE, 1998, p. 254 e AT, I, p. 339).  

123  CHARRON, 1986, p. 36.
124  Cf. FAYE, 1998, p. 286. (grifo do autor).



60

elaborado um novo conceito de sabedoria com Charles Bovelles,125 evoluindo com Michel 

Montaigne e, sobretudo com Charron, até atingir seu amadurecimento pleno com Descartes. 

Esta  nova  sabedoria  –  gerada  na  Renascença  –  é  nobre  de  nascimento,  pois  encontra-se 

enraizada  na  própria  natureza  do  “homem  como  homem,”  sendo  por  isso  denominada 

sabedoria humana, desvinculada de um saber teologal, sem no entanto a ele se opor. A ruptura 

que se dá, no início do século XVII, é entre a  filosofia moral, totalmente desvinculada da 

teologia,  como  a  concebiam  os  renascentistas  e  Descartes,  e  uma  metafísica  puramente  

especulativa e teologizada moldada pelos escolásticos tardios.126

O capítulo a seguir, o último desta Primeira Parte de nossa pesquisa, é o derradeiro 

marco  no  percurso  da  genealogia  da  moral  em  Descartes,  que  estamos  perseguindo  até 

alcançarmos o  Tratado das Paixões. Iremos investigar o pensamento moral do Filósofo em 

sua correspondência, analisando exclusivamente algumas cartas trocadas entre ele e a princesa 

Elisabeth da Boêmia,127 Chanut, diplomata francês128 e a rainha Christina da Suécia.129 Estas 

125  Bovelles (1479-1553) não mereceu a atenção nem mesmo dos historiadores franceses. Só recentemente, é 
que vem sendo reconhecida a importância de suas ideias, dentro do conjunto que se convencionou chamar 
filosofia renascentista. Em sua formação filosófica, recebe influências da escolástica e do platonismo. Na 
maneira de expor suas ideias percebe-se que ele se deixa guiar por sua própria intuição. Entre suas obras  
filosóficas, destacam-se o Livre de l’Intellect  e Livre du Sage, onde se encontra sua concepção do homem. 
Faz uma clara distinção entre filosofia e teologia. É o primeiro pensador da Renascença a conceber uma 
filosofia do homem distinta das cristologias. (Cf. FAYE, 1998, p. 7 et seq). Para Bovelles “a sabedoria é uma 
certa humanidade.”  Em outra passagem, a sabedoria é definida como o conhecimento de si mesmo  e do  
universo (BOVELLES, Charles.  Le Livre du Sage.  Texte et  traduction par Pierre Magnard. Paris:  Vrin, 
1982. p. 165 e183) Ainda na p. 183 da mesma obra ele a denomina “A  mais alta sabedoria que é o exame 
e o conhecimento de si mesmo”. No Capítulo XXII, do Livre du Sage, que tem por título a viagem da alma, 
temos: “Escapando espiritualmente do corpo pelos sentidos externos, a alma do sábio vai errar pelo mundo e,  
após ter-se prendido a cada coisa que encontra como um átomo da espécie, retorna ao corpo e molda, a partir 
deste conjunto de átomos das espécies, o homem de virtude, a verdadeira figura de seu protótipo, natural e  
terreno, sua forma, seu modelo, seu brilho, seu saber, sua manifestação, cujo modo de ser  é a sabedoria, isto  
é, a passagem, a mudança, a transformação, no meio das espécies, do homem em todas as coisas e de todas as  
coisas  no  homem.”  Este  último  pensamento  de   Bovelles  é  como  se  ele  estivesse  sinalizando  uma  
identificação da sabedoria com todas as ciências, englobando a matéria e o espírito. (BOVELLES, 1982, p. 
165).  Para FAYE, a França do século XVI é dominada filosoficamente por duas grandes figuras: Bovelles e  
Charron. (Cf. FAYE, 1998, p. 163). O pensamento de Bovelles e o de Montaigne apresentam muitos pontos  
comuns. Quanto a Charron, há aspectos em sua filosofia que tornam plausível a hipótese de ter sido ele leitor  
de Bovelles, embora nunca o cite. (Cf. Faye, 1998, p. 163 e 247).

126 Temos como exemplo o jesuíta Francisco Suárez da escolástica tardia, autor de Metaphysicae disputationes  
(1597) que comenta a teologia moral de Tomás de Aquino e nada escreve sobre a filosofia moral, totalmente  
isolada do campo da abstração e da contemplação metafísicas. (Cf. Faye, 1998, p. 304).

127  Elisabeth era a filha mais velha de Elisabeth Stuart e de Frederico V. Por questões políticas, em 1620, a  
família foi obrigada a exilar-se na Holanda. Na época, Elisabeth tinha apenas dois anos. (Cf. GAUKROGER, 
1999, p. 513).

128  Foi intermediário entre Descartes e a rainha Cristina e exerceu forte influência na mudança do Filósofo para  
a Suécia em 1649. No mesmo ano tornou-se embaixador da França neste país. (Cf. GAUKROGER, 1999, p.  
512). No curto período passado na Suécia, onde viveu seus últimos dias, Descartes instalou-se na embaixada 
francesa em frente ao Palácio Real. (Cf. RODIS-LEWIS, G.. A vida de Descartes e o desenvolvimento de sua 
filosofia. In: COTTINGHAM, John (Org.). Descartes. Trad. de André Oídes. Aparecida, SP: Idéias & Letras, 
2009. (Coleção Companions & Companions.) p. 74

129  Foi coroada em 1644, ao atingir a maioridade. Dez anos depois, converteu-se ao catolicismo o que a levou a  
abdicar do trono (GAUKROGER, 1999, p. 512).



61

cartas destacam-se de sua correspondência por seu conteúdo moral, sendo denominadas, pelos 

estudiosos do pensamento de Descartes, “cartas sobre a moral”.130 

130  Ver nome da obra: DESCARTES, 1955.



62

    3 CARTAS SOBRE A MORAL NA CORRESPONDÊNCIA DE DESCARTES

Nas cartas a que nos referimos no final do capítulo anterior, sobretudo nas que foram 

trocadas entre Descartes e Elisabeth, deparar-nos-emos com o tema das paixões. Embora o 

Filósofo já o tivesse abordado em escritos anteriores ao Tratado das Paixões, lá, foram por ele 

considerados apenas os aspectos fisiológicos das paixões. É a partir da demanda da princesa, 

solicitando maiores  esclarecimentos,  acrescida  de  objeções,  que  Descartes  ao  atender-lhe, 

aprofundar-se-á de forma gradativa no estudo das paixões, tratando-as agora como não o tinha 

feito em nenhum de seus escritos. É ele mesmo quem o diz: “[é] uma matéria que eu não tinha 

jamais estudado antes”.1 Descartes faz esta declaração a Elisabeth em uma carta de maio de 

1646. 

Neste capítulo, iniciaremos, portanto, nossa análise pela questão das paixões que terá 

como desdobramento o tema maior, que é a moralidade.   

3.1 As paixões em escritos anteriores às cartas a Elisabeth

  Antes de examinarmos o tema das paixões na correspondência de Descartes,  vejamos a 

abordagem inicial  do assunto nos escritos do autor.  As primeiras considerações  de 

Descartes sobre as paixões ocorrem em seu primeiro escrito. Vamos encontrar em seu 

Compendium Musicae  (manuscrito ofertado a Beeckman em janeiro de 1619, como 

presente de Ano Novo), o termo afecção (  affectus em latim e affection em francês). 

Logo no início do texto, afirma que o fim da música é nos deleitar e mover vários 

sentimentos.2 Ainda em outras passagens do  Compendium, usa os termos  affectus e  

affectiones  para  indicar  sentimentos  causados  pela  música.3 No  manuscrito 

Cogitationes  Privatae,  provavelmente  elaborado  entre  1619-1621,4 faz  também 

referência às paixões, sem nada explicar: “Existem em todos os espíritos certas partes 

que, se tocadas levemente, excitam afecções fortes”.5 
1    DESCARTES, 1955, p. 134. (Carta de Descartes a Elisabeth em maio de 1646). Acréscimo nosso. Esta 

afirmação de Descartes será melhor compreendida no desenvolvimento deste capítulo. 
2     “Finis, ut delectet, variosque in nobis moveat affectus ”. (DESCARTES. Compendium Musicae. AT, X, p. 

89. 
3    Cf. ibid. p. 95 e 111.
4      Ver nota n. 38, à p. 24.
5    “Sunt quaedam partes in omnium ingeniis, quae, vel leviter tactae, fortes affectus excitant”. DESCARTES. 

Cogitationes Privatae. AT, X, p. 217.



63

Contudo,  são  nas  obras  Traité  de  l’Homme  (1633)6 e  Principia  Philosophiae,  de 

1644, – (dedicada esta última à princesa Elisabeth) – ambas anteriores a  Les Passions de 

l’Âme, que as paixões merecerão maior atenção de nosso Filósofo. 

Em  L’Homme,  elas  encontram-se,  sem  serem  especificadas,  nos  sentimentos 

interiores. Vejamos como ele se refere à alegria e à tristeza – tomadas no sentido puramente 

fisiológico – tendo ambas como causa o movimento e a qualidade do sangue que circula no 

corpo:

Assim, quando o sangue que vai ao coração é mais puro e mais sutil, e nele 
se aquece mais facilmente que o normal, dispõe o pequeno nervo que aí se 
encontra, na forma que é requerida para causar o sentimento da  alegria; e 
quando este sangue tem qualidades totalmente contrárias, dispõe este mesmo 
nervo naquele modo necessário para causar o sentimento da tristeza.7

Nessa  mesma  obra,  são  também empregadas  outras  expressões  para  designar  as 

paixões como: humores, inclinações naturais, afecções da alma que se confundem com o que 

ele nomeia sentimentos interiores.8 Esclarecendo melhor, a alegria e a tristeza mostram-se, 

neste escrito, misturadas com outros sentimentos interiores como a dor, a fome e a sede: “[...] 

e mesmo aquelas que poderão fazer com que ela [a alma] sinta cócegas, dor, fome, sede, 

alegria, tristeza e outras paixões semelhantes.” 9 Nesse escrito,  as paixões são geradas em 

decorrência de certos estados do corpo.

Em Principia, ele distingue dois tipos de sentidos internos: o primeiro, denomina-o 

simplesmente apetite natural, sem especificar nenhum desses apetites. O outro é constituído 

por todas as comoções da alma ou pathemata e afecções como a alegria, a tristeza, o amor, o 

ódio e similares.10 

Na versão francesa de Principia, publicada três anos depois (1647), com a supervisão 

de Descartes, encontramos alguns acréscimos ao texto em latim, de 1644. Ao mencionar o 

primeiro sentido ou sentimento interior, especifica a fome e a sede que são acrescidas a todos  
6   Rodis-Lewis nos informa que L’Homme e Le Monde fazem parte de um mesmo projeto de Descartes que 

ficou interrompido em 1633. Ela faz também referência à carta de Descartes a Mersenne, de novembro de  
1633, em que o Filósofo menciona que está lhe enviando Le Monde e L’Homme. (Cf. RODIS-LEWIS, 2009, 
p. 59-60). Ver também DESCARTES.  Correspondance. AT, I,  p. 270; Cf. GAUKROGER, 1999, p. 285) 
L’Homme só foi publicado em 1664, ou seja, quatorze anos após a morte de Descartes, por Clerselier, amigo 
do Filósofo e um dos defensores de sua filosofia na França.  L’Homme  foi o título dado por Clerselier ao 
escrito do Filósofo. Ver a recente publicação em português deste livro: DESCARTES. O Mundo ou Tratado 
da Luz e o Homem. Apresentação, apêndices, tradução e notas de César Augusto Battisti e Marisa Carneiro 
de Oliveira Franco Donatelli. Campinas-SP: Editora da UNICAMP, 2009.        

7    DESCARTES, Traité de l’Homme. AT, XI, p. 164-165. Grifos do autor.
8    Cf. ibid. p. 166-167.
9     Ibid. p.176. (Acréscimo nosso). 
10    Cf. DESCARTES. Principia Philosophiae. AT, VIII-1, p. 316. 



64

os outros apetites naturais.11 Ao referir-se ao segundo sentido, também por ele denominado 

interior, acrescenta a palavra paixões: “O segundo compreende a alegria, a tristeza, o amor, a 

cólera  e  todas  as  outras  paixões”.12 Tanto  no  texto  latino  como  na  versão  francesa  de 

Principia, ele distingue a fome e a sede (denominadas apetites naturais) dos outros sentidos 

ou sentimentos interiores, mas em ambos os textos, as paixões continuam misturadas com 

outras afecções do corpo, como o prazer e a dor.13

Mais  tarde,  em  sua  correspondência,  Descartes  irá  abordar  um  aspecto 

psicossomático  das  paixões,  que  não  está  contido  nem  no  Traité  de  l’Homme  nem  em 

Principia, mas que se encontra presente na doxa da época: trata-se dos prejuízos causados ao 

corpo pelas paixões. 

Na França renascentista, Ambroise Paré (1510-1590) formula, pela primeira vez, em 

francês, a doutrina médica – fundamentada na tradição galênica – que defende os efeitos das 

paixões, geralmente nocivos à saúde. Este posicionamento é seguido por contemporâneos de 

Descartes que desenvolveram estudos voltados para essa temática.14 

Segundo ainda Paré, as paixões são ordinariamente prejudiciais ao corpo. Todavia, se 

forem bem administradas, poderão lhe ser favoráveis.15   

Descartes,  a  exemplo  de  seus  contemporâneos,  pauta-se,  em  suas  primeiras 

exposições sobre as paixões, pela tradição da época, que vem desde a Antiguidade, passando 

por Galeno16 e enriquecida pelas contribuições dos medievais e renascentistas. No entanto, 

como mencionamos, a tese da malignidade das paixões não é defendida por ele nas obras 

acima citadas. Todavia, em carta dirigida a Elisabeth, em 1645, cujos detalhes analisaremos 

ainda neste capítulo, mostrará, pela primeira vez, como a paixão poderá causar dano ao corpo, 

seguindo assim, a patologia tradicional.
11   Cf. DESCARTES. Les Principes de la Philosophie. AT, IX-2, p. 311. (Grifos do autor).
12   Cf. ibid. p. 311. 
13    Cf. TALON-HUGON, 2002, p. 106. 
14   Cf. TALON-HUGON, 2002, p. 36.
15   Cf. ibid. p. 36.
16   Cláudio Galeno (129-201) é considerado o maior médico da Antiguidade tardia. No século XVII, é ainda a 

referência em matéria de medicina. Seus escritos constituem o ordenamento e a sistematização de seis séculos 
de saber médico e biológico a partir de Hipócrates (460-370 a.C.). Sua autoridade prevalecerá até o início do 
século XIX. Escreveu Les Passions et les erreurs de l’âme. A tradução francesa de três textos reunidos, de sua 
autoria, recebeu o título de L’Âme et ses Passions. É um médico de pensamento eclético e preocupado com a 
moral, vista por ele numa perspectiva terapêutica. Além de Hipócrates, inspirou-se também em Platão e no 
estoicismo. Em seu escrito Des commentaires d’Hippocrate et de Platon,  adota a teoria platônica da divisão 
da alma sensitiva em uma parte concupiscível e outra irascível, sedes das paixões. Segundo ele, há duas vias  
que conduzem o homem à virtude: uma, do lado da filosofia; e outra, do lado da medicina. L’Âme não é um 
tratado de moral de exortação à virtude,  mas mostra àqueles que escolheram essa via,  como adquiri-la. 
Defende também a tese estoica da necessidade de erradicar todas as paixões. (Cf. TALON-HUGON, 2002, p. 
31-34. Cf. também GALIEN. L’Âme et ses Passions. Préface de Jean Starobinski e introduction, traduction 
et notes par Vincent Barras; Terpsichore Birchler; Anne-France Morand. 2. tirage. Paris: Les Belles Lettres, 
2004. p. XXVII, XXIX e XXX).



65

As obras de Descartes que precedem o Traité des Passions, mesmo tomadas em seu 

conjunto,  não  revelam ainda  a  concepção cartesiana  das  paixões.  Elas  apenas  refletem o 

pensamento  que  vigorava  em seu tempo,  ou seja,  as  paixões  vistas  sob o ponto de vista 

fisiológico.  Suas  primeiras  elaborações  sobre  o  assunto  encontram-se  muito  distantes  da 

teoria  das  paixões que  ele  começou  a  construir  a  partir  de  1645,  no  decurso  de  sua 

correspondência  com  a  princesa  Elisabeth,  Chanut  e  a  rainha  Christina,  ou  seja,  nas 

denominadas “Cartas sobre a Moral” e que alcançará seu término no Traité des Passions ou 

em Les Passions de L’Âme,17  cuja “publicação oficial”18 só se dará em 1649. 

3.2 As cartas e as paixões

17    O título da obra impressa em 1649 é Les Passions de l’Âme, mas o nome Traité é empregado para designá-
la, antes mesmo de sua publicação, inclusive pelo próprio autor: “petit traité des Passions”. DESCARTES.  
Correspondance. AT, V, p. 363. (Carta a Freinshemius, de junho de 1649); “em voyant le favorable jugement 
que fait votre Altesse du petit traité que j’en ai  écrit.” (DESCARTES.  Correspondance. AT, IV, p. 407. 
(Carta a Elisabeth, de maio de 1646); “votre Traité des Passions[...]” (DESCARTES. Correspondance. AT, 
IV, p. 404. Carta de Elisabeth a Descartes, de 25 de abril de1646). “[...] un Petit Traité de la Nature des  
Passions de l’Âme[...].” (Descartes.  Correspondance. AT, IV, p. 442. (Carta a Chanut, de 15 de junho de 
1646). “Ie prends la liberte de m’y confesser d’une faute tres-signalée que i’ay commise dans le Traité des 
passions [...]” DESCARTES. Correspondance. AT, IV, p. 414. (Carta a Elisabeth de maio de 1646). Como 
diz Rodis-Lewis, a denominação Traité des Passions tem prevalecido no uso corrente. (Cf. RODIS-LEWIS, 
1999. p. 9, nota n°3). Outras obras de Descartes recebem também o nome de Tratado:  Traité de l’Homme; 
Traité de la Lumière ou Le Monde. Em nossa pesquisa, ao usarmos simplesmente o nome Tratado ou Traité, 
estaremos designando o Traité des Passions, a exemplo de outros autores.

18   Pelo menos duas cópias manuscritas do Tratado circularam antes de sua publicação. Uma delas foi doada à 
Elisabeth, possivelmente, entregue pelo próprio Descartes quando esteve em Haia, no dia 7 de março de 
1646. (Cf. nota de n. 25 de Chevalier in: DESCARTES, 1955, p. 322). A este respeito, ver carta de Elisabeth 
a Descartes, datada de 25 de abril de 1646, em que a princesa menciona o Tratado, e a resposta de Descartes 
à sua correspondente, em maio de 1646. (Cf. DESCARTES, 1955, p. 131 e 134, respectivamente). A outra 
cópia foi enviada à rainha Cristina através de Chanut: “Mais j’envoie à M. Chanut quelques écrits, où j’ai mis 
mes sentiments plus au long touchant la même matière, afin que, s’il plaît à Votre Majesté de les voir, il  
m’oblige de les lui présenter, et que cela aide à témoigner avec combien de zèle et de dévotion [...]”  Ver  
também a este respeito: “Ces écrits que j’envoie à Monsieur Chanut, sont les lettres que j’ai eu 1’honneur 
d’écrire à Votre Altesse touchant le livre de Sénèque De vita beata, jusques à la moïtié de la sixième, [...]” 
(Carta de Descartes à rainha Christina de 20 de novembro de 1647 e Carta de Descartes a Elisabeth, de 20 de  
novembro de 1647, respectivamente, in: DESCARTES, 1955, p. 285 e 193). Ainda: “[...] je vous envoie un 
recueil de quelques autres lettres, où j’ai déduit plus au long les mêmes choses. Et j’y ai joint un petit traité  
des Passions, [...] Au reste, je ne vous prie point de présenter d’abord ce recueil à la Reine, car j’aurais peur  
de ne pas garder assez le respect et la vénération que je dois à Sa Majesté, si je lui envoyais des lettres que  
j’ai faites pour une autre perssonne”. (Carta de Descartes a Chanut, também de 20 de novembro de 1647, in: 
DESCARTES, 1955, p. 286-287). Com fundamento nestas três cartas (à rainha Christina, a Elisabeth e a 
Chanut), Chevalier explica que “quelques écrits”, da primeira carta, referem-se ao  Traité des passions de  
l’âme e cópias de seis cartas escritas por Descartes à princesa Elisabeth. (Cf. DESCARTES, 1955, nota de n.  
77, à p. 331). É possível ainda, que uma terceira cópia da versão manuscrita tenha sido enviada a Clerselier:  
“Pour le traitté des passions, ie n’espere pas qu’il soit imprime qu’apres que ie seray em Suede; car i’ay esté 
negligent  à  le  reuoir  &  y  adiouster  les  choses  que  vous  auez  iugé  y  manquer.”  (DESCARTES. 
Correspondance. AT, V, p. 353-354. Carta a Clerselier de 23 de abril de 1649).



66

Como mostramos acima, o tema das paixões já se faz presente em algumas obras do 

Filósofo,  antes  de  ser  por  ele  abordado  em sua  correspondência,  sobretudo  nas  cartas  a 

Elisabeth.Todavia,  naqueles  textos,  elas  são  consideradas  apenas  em  seus  aspectos 

fisiológicos,  aos  quais  Descartes  nada  acrescenta  de  novo,  limitando-se  ao  que  já  se 

encontrava na doxa da época. 

O nome de Elisabeth aparece pela primeira vez na correspondência de Descartes, em 

seis de outubro de 1642, em uma carta dele a Pollot,19 amigo de ambos, onde declara ter 

tomado conhecimento de que a princesa havia lido seus escritos metafísicos (Meditações).20 

Descartes e a princesa encontraram-se pela primeira vez em Haia, em 1642 ou 1643 e ficaram 

se correspondendo desde 1643 até a morte do Filósofo.21

Em 1645, Elisabeth solicita ao Filósofo uma definição de paixões.22 O pedido da 

jovem princesa revela-lhe uma surpresa: Descartes toma consciência da fragilidade de suas 

elaborações anteriores sobre a matéria. A análise que Elisabeth fazia de Principia, que ele lhe 

dedicara, não era suficiente para vencer suas dúvidas. 23 Dias mais tarde, o Filósofo responde-

lhe  que  necessita  examinar  as  paixões  mais  detidamente,  a  fim  de  poder  defini-las.24 

Entretanto, nessa mesma ocasião, como estivesse lhe prestando conta, comunicou à princesa 

os primeiros resultados de seus novos estudos, dizendo-lhe que geralmente são chamadas de 

paixões todos os pensamentos que são excitados em nossa alma, sem o concurso da vontade, 

ou  seja,  sem nenhuma ação  que  venha  dela,  pois  tudo  aquilo  que  não  é  ação  é  paixão. 

Todavia, continua, o nome paixão se restringe, normalmente, aos pensamentos causados por 

uma particular agitação dos espíritos.25 
19   Protestante francês refugiado na Holanda. Manteve contato com Descartes a partir de 1638, tornando-se seu 

amigo e intermediário entre ele e a princesa Elisabeth.
20   Cf. DESCARTES, Correspondance. AT, III, p. 577. 
21   Cf. RODIS-LEWIS, 2009, p. 68; Cf. GAUKROGER, 1999, p. 470-471; Cf. GOMBAY, André. Descartes. 

Trad. de Lia Levy.  Porto Alegre: Artmed, 2009, p. 21.
22    “[...] Je vous voudrais encore voir definir les passions, pour les bien connaître”. DESCARTES, 1955, p. 87. 

(Carta a Descartes, de 13 de setembro de 1645). 
23   Cf. TALON-HUGON, 2002, p. 106.
24   Cf. DESCARTES, 1955, p. 101-102. (Carta a Elisabeth de 06 de outubro de 1645).
25   Cf. Ibid., p. 102. A designação “espíritos” ou “espíritos animais”, utilizada na fisiologia de Descartes, são 

elementos inteiramente físicos. Desempenham o papel, hoje, atribuído aos impulsos neuroelétricos: veículos 
de transmissão de informação ao sistema nervoso. (Cf. COTTINGHAM, John. Dicionário Descartes. Trad. 
de Helena Martins.  Rio de Janeiro:  Jorge Zahar Editor,  1995).  A noção já  existia  na medicina galênica,  
passando pela Escolástica e alcançou o século XVII. Descartes ao empregá-la, segue as teorias tradicionais  
de Galeno e Tomás de Aquino, mas as adaptando à sua teoria mecanicista (Cf. TALON-HUGON, 2002, p.22 
e 42). Os espíritos animais “provêm do sangue que sai aquecido do coração e que se dirige diretamente ao 
cérebro”.  (SANHUEZA,  Gabriel.  La  Pensée  Biologique  de  Descartes  dans  ses  Rapports  avec  la 
Philosophie  Scolastique  - Le  cas  Gomez-Péreira.  Paris:  L’Harmattan,  1997.  p.  37).  Conforme  ainda 
SANHUEZA,  o deslocamento  dos espíritos  do cérebro aos  músculos  realiza-se  através  dos nervos.  (Cf. 
SANHUEZA, 1997, p. 40). O papel desempenhado pelos espíritos animais são descritos detalhadamente por 
Descartes em L’Homme  e em vários artigos do Tratado das Paixões: “O que aqui denomino espíritos, são 
apenas  corpos,  e  não  têm  outra  propriedade  além  de  serem  corpos  muito  pequenos  e  que  se  movem 
rapidamente como as partes das chamas que saem de uma tocha, de forma que não se detêm em nenhum 



67

Enfim,  quando  o  movimento  natural  dos  espíritos  é  tal  que  excita 
comumente pensamentos tristes ou alegres, ou outros semelhantes, não se 
atribuem à paixão, mas à maneira de ser ou ao humor daquele em que eles 
são excitados, e que faz que se diga que este homem é por natureza triste, e 
este outro, de um humor alegre, etc. Assim, restam apenas os pensamentos 
que surgem de alguma agitação particular dos espíritos, e cujos efeitos são  
sentidos como na alma mesma, que são nomeados paixões.26   

Continuando suas explicações, diz-nos que muitos confundem o sentimento da dor com a 

paixão da tristeza e as sensações que provocam cócegas com a paixão da alegria, a que 

denominam também volúpia ou prazer.27  

Na mesma carta, diz que desejaria acrescentar maiores explicações sobre todas as 

paixões, mas deixa de fazê-lo, por encontrar dificuldade em enumerá-las.28 

Podemos observar, na parte em destaque da citação acima, o progresso de Descartes 

ao delimitar o espaço das paixões, distinguindo-as de todos os outros sentimentos internos. Se 

dispusermos sua produção escrita privada (cartas sobre a moral) ao lado dos textos escritos 

anteriormente,  abordando a mesma temática,  ou seja,  as paixões,  verificaremos que todos 

esses textos, tomados conjuntamente, encontram-se bastante dispersos. Como exemplo dessa 

fragmentação,  temos  a  definição  preliminar  de  paixão  apresentada  a  Elisabeth,29 com 

elaboração superior à que aparece no parágrafo 190, da Quarta Parte de Les Principes de la  

Philosophie,  obra publicada dois anos depois (1647),  onde as paixões encontram-se ainda 

misturadas com a dor e o prazer (sensações provocadas por cócegas).30    

Um  ano  depois  (1646),  Descartes  declara  em  carta  a  Elisabeth  que  as  paixões 

constituíam para ele um assunto ainda não estudado.31 Essa confissão é um reconhecimento de 

que,  pelo menos até 1644, ano da publicação de  Principia,  não havia dado sua particular 

contribuição à matéria. Comentando esse fato, Kambouchner nos diz que essa declaração de 

Descartes à princesa da Boêmia, após lhe ter entregue um esboço do Tratado das Paixões e 

recebido suas apreciações, “pode parecer não ser absolutamente exata”, pois ele havia feito, 

lugar [...]” (DESCARTES, René. Les Passions de l’Âme. Introduction et notes par Geneviève Rodis-Lewis. 
Paris: Vrin, 1999b. Art. X).  Para as citações dos artigos da obra Les Passions de l’Âme, recorreremos a este 
texto com introdução e notas de RODIS-LEWIS, que teve sua primeira edição publicada em 1955 pela Vrin, 
por reproduzir fielmente as edições de 1649, anteriores à morte de Descartes, impressas simultaneamente em 
Amsterdam e Paris e rigorosamente idênticas. (Cf. RODIS-LEWIS. Introduction. In: DESCARTES, 1999b, 
p. 37-39).

26    DESCARTES, 1955, p. 103. (Carta a Elisabeth, de 6 de outubro de 1645). (Grifos nossos).  
27   Cf. ibid. p. 103.
28   Cf. ibid. p. 105.
29   Ver parte em destaque da última citação acima e o parágrafo seguinte.
30   Ver p. 64 deste nosso trabalho.
31    Cf. DESCARTES, 1955, p. 134. (Carta a Elisabeth, de maio de 1646). Descartes, nessa carta, pela primeira 

vez menciona o Traité des passions que acabara de elaborar e de presentear sua correspondente com uma 
cópia manuscrita.



68

de alguma maneira,  uma reflexão sobre o assunto.  Contudo, a  estranha afirmação, àquela 

época, continua o comentador, é um testemunho de que o autor do Traité de l’Homme e de 

Principia Philosophiae,  sabia  ter  ficado – com essas  obras  – em suas  reflexões  sobre as 

paixões,  “no limiar das mais graves dificuldades”.32 

Pelo  que  acabamos  de  descrever,  poderemos  afirmar  que  só  a  partir  das  trocas 

epistolares, principalmente das cartas entre o Filósofo e a princesa Elisabeth, é que o tema das 

paixões passou a ser, para Descartes, objeto especial de estudo.

Em carta a Chanut,  faz uma avaliação sobre a presença das paixões em geral na 

nossa vida.  Considera quase todas as paixões  boas  e  úteis  e  reforça que,  se  assim não o 

fossem, a alma não teria motivo para querer permanecer unida ao corpo, um só momento. Ele 

cita a cólera como exemplo de paixão de que devemos nos precaver, por ser uma forma de 

revidar uma ofensa recebida. Em tal situação, o que temos a fazer é elevar nosso espírito, na 

certeza  de  que  a  ofensa  jamais  nos  atinge.  No  entanto,  podemos  nos  indignar  contra  a 

ignorância daqueles que se julgam sábios, quando percebemos a malícia em seu agir.33

Antes, as paixões eram vistas por Descartes, apenas como efeitos e não como causas. 

Decorriam  de  certos  estados  do  corpo.34 Agora,  o  corpo  deixa  de  ser,  pelo  viés  do 

temperamento,  o  instigador  das  paixões  para  tornar-se  sua  vítima.35 Ao concordar  com a 

malignidade das paixões na doença que se abate sobre a princesa, passa a abordá-las sob um 

aspecto por ele ainda não examinado. 

Sabendo através de Pollot, da enfermidade da princesa Elisabeth, Descartes dirige-

lhe uma carta, em 18 de maio de 1645, em que as paixões começam a ser vistas por ele sob 

uma  ótica  diferente  das  que  havia  discorrido  em  seus  escritos  anteriores.  Na  carta,  ele 

considerará as paixões como responsáveis por modificações orgânicas prejudiciais à saúde, 

como pensava Paré e seus discípulos. A princesa Elisabeth foi acometida de uma febre lenta, 

acompanhada de uma tosse seca que já se estendia por mais de um mês. Descartes lhe dirá: “a 

causa mais comum da febre lenta é a tristeza [...] não é preciso usar muitas conjecturas, nem 

ser especialista nesta questão, para julgar que é nisto que consiste a principal causa de vossa 

indisposição”.36 

32    KAMBOUCHNER, 1995a, p. 75.
33   Cf. DESCARTES, 1955, p. 240-241. (Carta a Chanut, de 1° de novembro de 1646)
34   Ver citação acima, em destaque, p. 67.
35   Cf. TALON-HUGON, 2002, p. 91.
36   DESCARTES, 1955, p. 41. (Carta a Elisabeth, em 18 de maio de 1645). Mais tarde, por ocasião da redação 

do Traité des Passions, ele irá afirmar que as paixões têm por finalidade o bem estar do corpo, sendo a tese 
da malignidade abandonada. 



69

Ainda nesta mesma carta, ao analisar a doença de sua ilustre correspondente, entram 

em cena dois novos fatos em relação às paixões. O primeiro, é que as paixões não são mais 

simplesmente vistas como fenômenos fisiológicas provocados pela circulação do sangue. Em 

citação  acima,37 extraída  do  Traité  de  l’Homme, vemos  que  a  tristeza  e  a  alegria,  como 

paixões, são consideradas numa perspectiva organicista, condicionadas aos movimentos e à 

qualidade do sangue. Ao fazer, através de carta, uma exposição à princesa sobre a doença que 

a acomete e indicar a tristeza como causa de suas indisposições corporais, segundo a patologia 

tradicional, irá buscar, no entanto, uma explicação para a tristeza fora da medicina galênica38 

ou  de  Paré.  A causa  da  tristeza  é  identificada  por  ele  como  algo  que  se  situa  fora  do 

organismo: um fato exterior ao indivíduo. Por essa época, não só a princesa, mas também sua 

família  estavam atravessando momentos  de  turbulência.39 Descartes  diz  a  Elisabeth  que  a 

tristeza é uma decorrência dos desgostos advindos dos infortúnios que têm recaído sobre sua 

família.40 

O segundo fato é  que,  antes,  Descartes via  que determinados estados de espírito 

dependiam  apenas  da  disposição  dos  órgãos  do  corpo,  podendo  ser  solucionados  pelos 

cuidados  médicos.41 No  caso  de  Elisabeth,  não  é  só  o  médico  do  corpo  que  deve  ser 

convocado.  Ele  não  recorre  apenas  à  terapêutica  da  medicina  de  um Galeno  ou  de  seus 

discípulos  renascentistas,  como  o  fazia  antes.  Certamente,  o  parecer  médico  para  as 

circunstâncias somáticas envolvidas continuam sendo indispensáveis.  Todavia,  na presente 

situação, cessa a competência do “médico do corpo” para dar lugar ao “médico da alma”. 

Descartes  não  irá,  no  entanto,  referir-se,  a  alguém  que  pudesse  desempenhar  o  papel 

semelhante ao do psicólogo, mas à figura do moralista.42 Diz-lhe, na mesma carta, que ela só 

poderá se livrar dessas indisposições com a força de sua virtude que fortificará sua alma para 

enfrentar os dissabores.43 Acrescenta que não é fácil suportar, sem se perturbar, os frequentes 

37    Ver p. 67.
38     Ver p. 64, incluindo nota n. 16, desta nossa pesquisa.
39   Elisabeth e seus familiares enfrentaram situações difíceis como: exílio, dificuldades financeiras,  mortes 

trágicas na família e outros dissabores (Cf. RODIS-LEWIS, 1995, p. 213, 342 e 343. Cf. GAUKROGER, 
1999, p. 513). 

40    DESCARTES, 1955, p. 41-43. (Carta a Elisabeth, de 18 de maio de 1645).
41    “[...] pois mesmo o espírito depende tão fortemente do temperamento, e da disposição dos órgãos do corpo 

que, se é possível encontrar algum meio que torne comumente os homens mais sábios e mais hábeis do que 
têm sido até o presente, creio que é na Medicina que se deva procurar”. (DESCARTES.  Discours de la 
Méthode. AT, VI, p. 62). 

42   Cf. TALON-HUGON, 2002, p. 91-92.
43   Cf. DESCARTES, 1955, p. 41. (Carta a Elisabeth, de 18 de maio de 1645). “Car la princesse palatine en exil 

avait  une  santé  fragile  et  une  tendence  dépressive  entretenue par  les  malheurs  de  sa  famile”.  (RODIS-
LEWIS, 1995, p. 213).



70

infortúnios e não quer que ela o veja como “estes Filósofos cruéis que querem que seu sábio 

seja insensível”.44 

O que constatamos na narração desse episódio sobre a princesa Elisabeth, é que na 

análise que Descartes realiza sobre as indisposições de sua correspondente,  destaca-se um 

dado novo: as paixões passarão a ser encaradas, principalmente, sob o ângulo da moralidade, 

sendo-lhes agora aplicadas as categorias morais do bem e do mal.

3.3 As cartas e a moral

O pensamento moral de Descartes,  em sua correspondência,  marca seu início em 

1645, tendo como gênese a carta de 18 de maio, dirigida à princesa da Boêmia, cuja parte 

principal acabamos de analisar. Nesse escrito privado, a concepção cartesiana de paixão dá 

uma guinada,  passando da abordagem organicista de  L’Homme e de  Principia,  por nós já 

mencionada, para a esfera da moralidade: “A causa mais comum da febre lenta é a tristeza [...] 

É nisto que consiste a principal causa de vossa indisposição [...]  É somente pela força de 

vossa virtude que tornareis vossa alma contente, apesar das adversidades [...].”45

Os problemas de natureza psicossomática enfrentados por Elisabeth, sua gratidão e 

admiração  crescente  demonstradas  pelos  socorros  prestados  por  Descartes,  e  por  ela 

considerados eficazes, somados à afeição por ele devotada à jovem princesa, mobilizaram-no 

a buscar uma rápida solução para os males que a  afligiam. No entanto,  ele se valerá,  no 

primeiro momento, da terapêutica moral da época.

Já  nos  referimos  ao  ressurgimento  do  estoicismo  no  século  XVI  e  à  presença 

marcante de um neoestoicismo cristianizado, no século XVII.46 O próprio plano de estudos dos 

jesuítas, denominado ratio studiorum previa a filosofia do Pórtico. A filosofia estoica também 

dominava nos  meios  humanistas  da Holanda,  à  época  de Descartes.  Familiarizado com a 

literatura  estóica  desde  os  tempos  de  La  Flèche,  nosso  Filósofo  irá  buscar  auxílio  no 

pensamento  moral  de  Sêneca,  de  Epicteto  e  de  outros  representantes  dos  pensadores  da 

Antiguidade, em sua ajuda a Elisabeth, como médico da alma. 

Nos três meses seguintes ao diagnóstico de Descartes sobre os problemas de saúde 

enfrentados pela princesa da Boêmia, os diálogos intensivos estabelecidos entre eles, através 

da  troca  de  cartas,  girarão  em  torno  da  moral  contida  nos  textos  dos  pensadores  da 

Antiguidade.  O primeiro entre eles a ser mencionado é Sêneca. Descartes diz-lhe que não 
44   DESCARTES, 1955, p. 41. (Descartes está se referindo aos estoicos). 
45   DESCARTES, 1955, p. 41. (Carta a Elisabeth, de 18 de maio de 1645). Grifo nosso.
46   Ver Capítulo I, p. 23 desta pesquisa.



71

encontra outro assunto para entretê-la do que falar sobre os meios que a Filosofia ensina para 

se alcançar a soberana felicidade. Como não surge nada em seu espírito e para que suas cartas 

não sejam inteiramente vazias e inúteis, de agora em diante, inspirar-se-á na leitura de livros 

como Sobre a Vida Feliz (De Vita Beata) de Sêneca.47

  Poucos dias depois, em outra carta, irá discutir a obra De Vita Beata. Antes, explica 

que sua escolha recaiu sobre o filósofo romano, pela “reputação do autor”,  “dignidade da 

matéria” e por se tratar de um Filósofo que se deixa guiar somente pela razão natural, já que 

não dispõe do esclarecimento da fé.48 Embora fazendo algumas restrições, apresenta, em linhas 

gerais, o pensamento do Filósofo sobre a vida feliz: “viver em beatitude, não é outra coisa 

senão ter o espírito perfeitamente contente e satisfeito”.49 Descartes é de opinião que Sêneca 

nos ensina o melhor que um Filósofo pagão poderia conseguir a respeito do conhecimento que 

o homem necessitaria para alcançar as principais verdades que facilitassem o uso da virtude.50 

Descartes irá articular, em outro momento, as idéias de Aristóteles, de Zenão e de 

Epicuro em torno do  Sumo Bem e da Beatitude. Ele mostra que há três principais opiniões 

entre  os  filósofos  do  paganismo  a  respeito  do  Soberano  Bem.51 Embora  estes  filósofos 

representem três escolas opostas da Antiguidade, que discutem o problema do Soberano Bem, 

a dialética cartesiana se esforçará em atenuar ou reduzir a oposição entre elas.52

Segundo  Descartes,  “Aristóteles  tendo  considerado  o  Soberano  Bem de  toda  a 

natureza humana em geral, isto é, aquilo que pode ter o mais completo de todos os homens, 

teve razão de o compor de todas as perfeições de que a natureza humana é capaz”.53 Em carta 

à rainha Christina, referindo-se a esta concepção de Aristóteles, completa: “[...] parece-me que 

o Soberano Bem de todos os homens tomados em conjunto é uma acumulação ou ajuntamento 

de todos os bens, tanto da alma como do corpo e da fortuna, que podem existir em alguns 

homens”.54 Considerando este posicionamento de Aristóteles, nosso Filósofo conclui, na Carta 

a Elisabeth de 18 de agosto de 1645: “[...] isto de nada serve para nosso uso”.55 Ou seja, o que 

interessa a Descartes é o problema individual do  Soberano Bem, do qual se possa tirar um 

ensinamento universal e válido para cada homem em particular, e não que possa ser possível 

47   Cf.  DESCARTES, 1955, p. 58. (Carta a Elisabeth de 21 de julho de 1645). 
48   Cf. DESCARTES, 1955, p. 60. (Carta a Elisabeth de 4 de agosto de 1645). 
49   Cf. ibid. p. 61.
50   Cf. ibid. p. 64.
51   Cf. DESCARTES, 1955, p. 72. (Carta a Elisabeth de 18 de agosto de 1645). 
52   Cf. MESNARD, 1936, p. 152.
53   Cf. DESCARTES, 1955, p. 72. (Carta a Elisabeth de 18 de agosto de 1645).
54   Cf. DESCARTES, 1955, p. 282. (Carta de Descartes à rainha Christina de 20 de novembro de 1647).
55   Cf. ibid. p. 72.



72

só para alguns. Embora o reverencie, ele descarta a concepção de  Sumo Bem do Estagirita, 

representante dos peripatéticos.56

Resta  examinar  como  o  Soberano  Bem é  considerado  pelos  representantes  do 

estoicismo (Zenão), e do epicurismo (Epicuro). Continua Descartes em sua carta de 18 de 

agosto:

Zenão, ao contrário, considerou aquilo que cada homem em particular pode 
possuir; [...] teve também muito boa razão ao dizer que consiste apenas na 
virtude, por ser somente ela, entre os bens que poderemos ter, que depende 
totalmente de nosso livre arbítrio. Mas, representou esta virtude de maneira 
tão severa e tão inimiga do prazer, tornando todos os vícios iguais, que não 
teve, parece-me, senão melancólicos, ou espíritos totalmente separados do 
corpo, entre seus adeptos.57

Descartes  concorda  com  Zenão  que  o  Soberano  Bem  se  encontra  na  virtude. 

Entretanto, discorda do conceito radical de virtude defendido pelos estóicos. 

Vejamos agora o pensamento de Epicuro a respeito do Soberano Bem, expresso pelo 

autor de Les Passions de l’Âme, na mesma carta:

Epicuro não errou em sua consideração sobre a beatitude e qual o motivo ou 
o fim a que tendem nossas ações, ao dizer que é o prazer em geral, ou seja, o 
contentamento do espírito [...] Mas, pelo fato de ser atribuído muitas vezes o 
nome de prazer a falsos prazeres,  que são acompanhados ou seguidos de 
inquietude, de aborrecimentos e de arrependimentos, muitos acreditaram que 
esta opinião de Epicuro ensinava o vício; e,  com efeito, ela não ensina a  
virtude.58    

Podemos completar o que Descartes acaba de dizer sobre Epicuro, servindo-nos de 

um trecho deste mesmo filósofo, que sintetiza com clareza a doutrina de sua Escola:

Quando  dizemos  que  o  prazer  é  o  fim,  não  falamos  dos  prazeres  dos 
devassos e daqueles que se entregam aos deleites carnais,  como alguns o 
supõem por ignorância de nossa doutrina [...] nós falamos para o corpo, da 
ausência de sofrimento; e para a alma, da ausência de inquietações. Porque o 
que torna a vida agradável não são as orgias, os banquetes, o sexo com os 
jovens e as mulheres [...], mas o raciocínio moderado que busca as causas de 
toda escolha e de toda recusa [...]. De tudo isto, o princípio e o maior bem é 
a prudência. Portanto, a prudência é mais preciosa que a filosofia, é a fonte 
natural de todas as outras virtudes.59  

56   Cf. MESNARD, 1936, p. 153.
57   DESCARTES, 1955, p. 72-73.
58   Ibid. p. 73.
59   ÉPICURE. Lettre à Ménécée. In: LONG, A.A. & SEDLEY, D.N. Les philosophes hellénistiques. Pyrrhon 

et L’Épicurisme. Traduction par Jacques Brunschwig et Pierre Pellegrin. Paris: GF Flammarion, 2001. v. I, p. 
233.



73

Pelo que acabamos de expor, Zenão ao eleger a virtude como o  Soberano Bem, e 

Epicuro ao dizer que a Beatitude consiste no prazer, no sentido do contentamento do corpo e 

do espírito, não se contradizem. Na última citação acima, podemos ainda verificar que, para 

Epicuro,  o  princípio  maior  do  prazer  é  a  virtude.   Portanto,  a  filosofia  do  Pórtico  e  o 

epicurismo se  completam.  Descartes,  no  final  da  carta  de  18  de  agosto,  concluirá  que  a 

Beatitude consiste no contentamento em geral. Entretanto, para que este contentamento seja 

sólido torna-se necessário seguir a virtude.60

Ainda em carta a Elisabeth, Descartes retoma a segunda máxima de sua moral  par 

provision e, com algumas modificações, apresenta-a como seu conceito de virtude: “[...] uma 

firme e constante  resolução de executar  tudo o que a  razão lhe aconselha,  sem que suas 

paixões ou seus apetites o desviem; e é a firmeza desta resolução que, creio deva ser tomada 

como virtude [...]”.61 Nesta mesma carta, ele acrescenta que não conhece ninguém que jamais 

tenha assim explicado.62  

No entanto, em La Sagesse, Charron emprega quase as mesmas palavras, ao definir 

“a verdadeira e essencial probidade”, (prud’homie), que vai constituir sua primeira regra da 

sabedoria:  “uma  reta  e  firme  disposição  da  vontade  para  seguir  o  conselho  da  razão”.63 

Entretanto,  poucos  anos  antes  da  publicação  de  La Sagesse,  encontramos  em Du Vair  a 

seguinte definição de virtude: “[...] o bem e a felicidade do homem consiste no reto uso da 

razão, que não é mais que a virtude, nem outra coisa do que uma constante disposição da 

vontade para seguir o que é honesto e conveniente.”64 O que se torna patente, mais uma vez, é 

a influência – recebida por Descartes – da moral estoica fortemente presente na época por ele 

vivida, sobretudo nas pessoas de Du Vair e Charron.

Apesar  das  definições  quase  idênticas,  de  Descartes,  Charron  e  Du  Vair,  de  um 

mesmo objeto, podemos assinalar uma vantagem em favor de Descartes. Charron e Du Vair 

falam de  disposição da vontade; enquanto Descartes menciona  resolução. Comentando este 

fato, Faye nos diz que o nome disposição poderá ter um sentido ativo ou passivo. No sentido 

passivo, simplesmente remete ao hábito. Já o termo resolução exprime mais diretamente uma 

decisão da vontade esclarecida pelo entendimento e pela firmeza da decisão.  

60   DESCARTES, 1955, p. 74.
61   DESCARTES, 1955, p. 62. (Carta a Elisabeth de 4 de agosto de 1645). Descartes incorporará essa definição 

ao Tratado das Paixões, em seu art. CLIII. (Cf. DESCARTES, 1999b). 
62   DESCARTES, 1955, p. 62.
63   CHARRON, 1986, p. 417 e 429.
64  DU  VAIR,  Guillaume.  The  Moral  Philosophie  of  the  Stoicks.  Englished  by  Thomas  James  with  an 

introduction & notes by Rudolf Kirk. New Jersey - England: Rutgers University Press, 1951. p. 55. As obras 
de  Du  Vair  são  também  fontes  de  inspiração  de  La  Sagesse como  o  próprio  Charron  o  admite.  (Cf. 
CHARRON, 1986, p. 153. Ver também FAYE, 1998, p. 264.



74

Vimos que as preocupações morais de Descartes, em determinado momento de sua 

correspondência, concentraram-se no pensamento dos antigos filósofos, estando ele voltado 

para a problemática do  Soberano Bem ou da  Beatitude.  O que o Filósofo destaca,  nestes 

grandes homens do passado, é a busca incansável do fim último das ações humanas,  dos 

princípios que levam ao contentamento do corpo e do espírito, valendo-se exclusivamente da 

razão natural.

Apesar  de  sua  admiração  pela  sabedoria,  moral  e  virtude  tão  exaltadas  no 

pensamento estoico que lhe fora transmitido no tempo de La Flèche e que continua mantendo 

durante sua vida,  é crítico da concepção estoica das paixões. Enquanto a filosofia estoica 

defende  a  erradicação  de  todas  as  paixões  e  afirma  que  seu  sábio  é  isento  de  paixões, 

Descartes, amadurecido pelo diálogo estabelecido com seus discípulos através da troca de 

cartas, pouco a pouco, ao longo de uma correspondência frutífera, vai elaborando uma nova 

concepção de paixão que alcançará o ponto culminante com sua obra As Paixões da Alma. 

Ele nos dirá que a filosofia que cultiva não é tão selvagem e feroz a ponto de reprimir 

a realidade das paixões. É nelas que residem toda a doçura e felicidade da vida. O segredo 

está em evitar os excessos de umas e cultivar os excessos de outras,  reconhecendo-as tão 

válidas como as virtudes.65

Atendendo à demanda de correspondentes, Descartes mostra que devemos ponderar 

diante das paixões e não simplesmente acolhê-las. Na decisão, a razão exerce uma função 

fundamental:

Muitas vezes, a paixão nos faz considerar certas coisas bastante melhores e 
mais desejáveis do que elas são; [...] daí sobrevêm os desdéns, os desgostos e 
os arrependimentos.  [...]  O verdadeiro papel  da razão é examinar o justo 
valor de todos os bens cuja aquisição parece depender de algum modo de 
nossa conduta.66

Ainda na mesma carta, opina que as paixões não devem ser totalmente desprezadas, 

mas submetidas à razão. Cabe-nos examinar e considerar o valor de todas as perfeições que 

65  Cf.  carta  de  Descartes  a  Silhon.  (DESCARTES.  Correspondance.  AT,  V,  p.  135).  Adam  &  Tannery 
consideram  como  possível  destinatário  da  carta  o  Marquês  de  Newcastle.  RODIS-LEWIS  opina  que 
possivelmente foi endereçada a Silhon, secretário de Mazarino, que Descartes conhece desde 1628. Na carta,  
Descartes menciona uma viagem a Paris e trata de uma pensão real que lhe teria sido prometida. (Cf. RODIS-
LEWIS.  A vida  de  Descartes  e  o  desenvolvimento  de  sua  filosofia.  In:  COTTINGHAM,  John  (Org.). 
Descartes.  Trad.  De  André  Oídes.  Aparecida,  SP:  Idéias  &  Letras,  2009.  (Coleção  Companions  & 
Companions). p.  72,  nota n°  68.  Cf.  DESCARTES.  La Morale.  Textes  choisis  et  présentés  par  Nicolas 
Grimaldi. Paris: Vrin, 1992. p. 118-119.

66  DESCARTES, 1955, p. 81. (Carta a Elisabeth, de 1° de setembro de 1645).



75

podem ser adquiridas por nossa conduta, quer sejam do corpo ou do espírito, a fim de que nos 

privemos de umas e mantenhamos outras, escolhendo sempre as melhores.67 

Como vimos, através do diálogo com Elisabeth, Descartes toma consciência de que 

suas  reflexões  sobre  as  paixões,  presentes  em estudos  anteriores,  eram insuficientes  para 

atender  à  demanda  da  princesa.  Embora,  a  partir  de  1645,  comece  a  apresentar,  em sua 

correspondência, uma nova visão sobre a matéria, ele quer ir mais longe em suas exposições. 

No outono de 1645, uma ideia toma vulto em seus pensamentos: a elaboração de um pequeno 

tratado que venha unir e ordenar o que se encontra disperso em seus textos sobre o assunto.  

Nos primeiros meses de 1646, logo após o inverno, uma cópia manuscrita desse tratado já se 

encontra nas mãos da jovem princesa.

No  final  de  abril  de  1646,  Elisabeth  escreve  ao  Filósofo,  apontando-lhe  pontos 

obscuros  do pequeno tratado  e mostrando-lhe as dificuldades encontradas em sua leitura.68 

Descartes  responde-lhe  que  o  que  escreveu  sobre  as  paixões  representa  as  primeiras 

pinceladas sobre um assunto que não tinha ainda estudado.69  

Ao analisarmos, ao longo deste capítulo, as cartas que circularam entre Descartes, a 

princesa Elisabeth da Boêmia, a rainha Christina da Suécia e o embaixador francês junto à 

Suécia, alguns pontos merecem o nosso destaque:

a) Descartes não só apresenta uma visão bastante positiva das paixões, mas as coloca 

em plano elevado, contrastando com a concepção de seus antecessores em que 

elas eram vistas como responsáveis pelas desordens do corpo.70

b)  O  assunto  paixão  encontra-se,  ao  longo  das  cartas,  em sintonia  com o  tema 

moralidade. 

Nesta  Primeira  Parte  de  nossa  pesquisa,  elegemos  como  principal  preocupação 

descobrir a gênese do pensamento moral de Descartes. Para realizarmos este nosso intento, 

decidimo-nos  perscrutar,  ao  longo  de  sua  vida  e  de  suas  obras,  o  desabrochar  desse 

pensamento,  verificando como seu desenvolvimento foi se processando em cada etapa do 

“caminho” percorrido, até alcançarmos o conteúdo moral deixado por ele em sua última obra 

As Paixões da Alma.  

Descobrimos,  em  nossa  investigação,  que  os  germes  da  moralidade  se  fizeram 

presentes desde os anos de sua formação intelectual no Colégio de La Flèche, semeados pelo 

estudo da filosofia aristotélico-tomista e, sobretudo, através do conhecimento da moral dos 

67   Cf. ibid. p. 83.
68   Cf. DESCARTES.p. 132. (Carta de Elisabeth a Descartes, de 25 de abril de 1646).
69   Cf. DESCARTES, 1955, p. 134. (Carta a Elisabeth, de maio de 1646).
70  Ver p. 64, acima.  



76

antigos estoicos e do neoestoicismo que se implantou de forma vigorosa, ao longo dos séculos 

XVI e XVII, e que deixaram suas marcas profundas no jovem Descartes. 

Verificamos, após sua passagem por La Flèche,  como as primeiras ideias sobre a 

moral  foram  paulatinamente  se  desenvolvendo,  aglutinando-se  e  solidificando-se,  com 

avanços e recuos. 

Constatamos que, em suas preocupações intelectuais manifestadas em alguns de seus 

escritos, a moral se encontra não só vinculada ao conjunto das ciências, mas é considerada o 

mais elevado grau da sabedoria. Entretanto, é mediante a troca epistolar entre Descartes e 

alguns de seus discípulos que a moral cartesiana começa a ser delineada, alcançando a forma 

em que se encontra no Tratado das Paixões, objeto maior de nosso estudo.



                          

                             SEGUNDA PARTE

     O TRATADO DAS PAIXÕES E A MORAL DE DESCARTES



78

A Segunda Parte de nossa tese voltar-se-á para  As Paixões da Alma,  último livro 

escrito por Descartes. Ele não chegou a escrever uma obra sobre a moral. No entanto, é no 

Tratado das  Paixões que  seu  pensamento  moral  apresenta  um maior  grau de  elaboração. 

Como  temos  mostrado,  no  decorrer  desta  pesquisa,  o  tema  da  moralidade  encontra-se 

intrinsecamente imbricado com sua teoria das paixões, que começou a ser construída em sua 

correspondência com um grupo restrito de discípulos.

O Tratado de Descartes, na época em que foi lançado ao público, não se constituiu 

uma obra isolada sobre as paixões. Muitos outros escritos, abordando o tema, o antecederam 

em curto espaço de tempo. Não podemos estudar  Les Passions de l’Âme  ignorando a farta 

literatura da  época, voltada para o assunto paixões, no meio da qual esta obra se encontra 

inserida. É nossa intenção examinar alguns desses escritos, comparando-os com o livro de 

Descartes,  para  que  possamos  mostrar  que  o  Tratado de  nosso  filósofo  se  destaca  em 

profundidade e em originalidade dos demais estudos que trataram da mesma matéria.  

Por último, queremos tornar patente que, embora Descartes não tenha dedicado uma 

obra à moral  ou à  ética,  como o fizeram tantos outros  filósofos,  ao longo da história  da 

filosofia,  sobretudo em séculos mais recentes,  podemos falar  de uma moral cartesiana.  O 

Tratado das Paixões conjugado com um núcleo de cartas escritas pelo Filósofo, denominadas 

“cartas sobre a moral”, fornecem elementos suficientes para que possamos afirmar que o autor 

de Les Passions de l’Âme nos legou uma moral.  



79

                 1 TEORIAS DAS PAIXÕES DOMINANTES NO SÉCULO XVII 

                                            ANTERIORES AO TRATADO 

O século XVII inaugurou-se com a forte presença de um neoestoicismo instalado no 

século  anterior,  representado  nas  figuras  de  Justus  Lipsius,  Guillaume  Du  Vair  e  Pierre 

Charron.1 A problemática das  paixões  fazia  parte  dos  temas  abordados  pela  filosofia  do 

Pórtico. Para os antigos estoicos, a paixão constituía-se um mal que deveria ser totalmente 

erradicado. O homem sábio, louvado pelo estoicismo, é aquele que possui todas as virtudes e 

que se encontra isento de qualquer paixão. No entanto, não é apenas a teoria das paixões dos 

estoicos, remodelada em sua forma original, que se faz presente naquela época. A primeira 

metade do século de Descartes é marcada por um grande número de escritos tratando das 

paixões. 

Não  pretendemos  fazer  uma  análise  detalhada  das  teorias  das  paixões  que 

precederam  o  Tratado.  Além  de  ser  um  trabalho  sem  fim  e  enfadonho,  estaríamos  nos 

afastando de nossos objetivos que são: a) estudar o  Tratado das Paixões de Descartes; b) 

voltarmo-nos para a moral que dele procede, objetivo maior de nossa pesquisa. No entanto, é 

importante termos uma síntese de alguns desses estudos contemporâneas de nosso filósofo, 

“pano  de  fundo”  sobre  o  qual  irá  se  situar  As  Paixões  da  Alma,  e que  nos  permitirá 

estabelecermos  comparações  para  analisarmos  até  que  ponto  Descartes  comunga  com  o 

pensamento desses autores e em que consiste a originalidade da concepção cartesiana. Por um 

lado, o próprio Descartes nos diz, no início do  Tratado, que irá escrever sobre as paixões 

como ninguém o fez antes dele.2 Por outro lado, esses estudos realizados no século XVII 

guardam uma forte dependência com teorias que se formaram em épocas anteriores. Sem um 

conhecimento dessas últimas teorias,  nossa análise dos escritos de autores que antecedem 

1     Na França, a primeira edição do Manual de Epicteto data de 1540 e a primeira tradução para o francês deu-
se ‘em 1544. Marco Aurélio foi editado em 1554 e teve sua versão francesa em 1559. Por esta mesma época,  
Justus Lipsius editou Sêneca. (Cf. TALON-HUGON, 2002, nota n. 3, p. 43)

2     DESCARTES, 1999b.  Art. I, p. 65. (Para as citações dos artigos de Les Passions de l’Âme recorreremos à 
edição com introdução e notas de RODIS-LEWIS, publicada pela editora Vrin em 1999, por reproduzir 
fielmente as edições de 1649, anteriores à morte de Descartes, impressas simultaneamente em Amsterdam e 
Paris e rigorosamente idênticas. Esta obra, na edição de Adam & Tannery, contém algumas omissões e erros).  
Ainda sobre a edição de Les Passions de l’Âme organizada por madame Rodis-Lewis: “A edição de 1649, a 
única anterior à morte de Descartes (em 11 de fevereiro de 1650), é fielmente reproduzida por Geneviève 
Rodis-Lewis,  que  segue  a  tipografia,  as  particularidades  ortográficas  e  a  pontuação  originais”. 
(TIMMERMANS, Benoit. Genèse et structure du traité des passions. In: DESCARTES.  Les Passions de 
l’Âme. Introduction de Michel Meyer et commentaries de Benoît Timmermans.  Paris: Librairie Générale 
Française, 1990. p. 32-33.

 



80

imediatamente a Les Passions de l’Âme e a análise do próprio Tratado correriam o risco de 

ficarem prejudicadas.

1.1 Influências predominantes sobre as teorias das paixões do século XVII

O nome paixão tem suas raízes etimológicas, por um lado, no termo latino passio, e 

por outro, em dois vocábulos gregos: παθος (pathos) e παθηµα (pathema). Passio significa 

ação de suportar, de sofrer; sofrimento do corpo, doença, afecção da alma. Apresenta também 

os sentidos de passividade e perturbação na natureza.3

Na língua grega, παθος é o que afeta o corpo ou a alma de bem ou de mal; estado de 

alma  agitado  por  circunstâncias  exteriores.  Significa  também  sentimentos  gerais,  ou 

agradáveis,  como piedade,  prazer,  amor;  ou maus:  desgosto,  tristeza,  cólera,  ódio.  Para o 

termo  παθηµα, encontramos os seguintes significados: acontecimentos que afetam o corpo 

ou a alma, particularmente desagradáveis como doença, aflição, desgraça. Exprime também o 

fato de suportar, de sofrer.4 

Observamos que  passio, dos latinos, representa uma afecção que traz sempre um 

sofrimento ao corpo ou à alma. Já  παθος poderá representar também um estado de alma 

prazeroso. Παθηµα aproxima-se mais do termo latino passio, pela ação de suportar, sofrer. 

Os  estudos  sobre  as  paixões  têm  uma  longa  história.  Podemos  encontrá-los  na 

filosofia  grega,  representada  por  Platão  e  Aristóteles;  no  pensamento  estoico,  na  Grécia 

(período  helenístico)  e  na  Antiga  Roma;  no  pensamento  medieval,  em  obras  de  santo 

Agostinho (da Patrística) e de santo Tomás de Aquino (da Escolástica). Abordaremos estas 

correntes  de  pensamento,  sem,  no  entanto,  alongarmo-nos,  para  em seguida  focalizar  os 

tratados contemporâneos de nosso Filósofo. 1.1.1 Os pensamentos platônico e aristotélico sobre as paixões 
Não há em Platão uma obra específica sobre as paixões. Em sua obra A República, 

emprega παϑος para designar tudo o que acontece a uma pessoa, ou seja, uma afecção, o que 

é suportado por ela. É algo que vem de fora, isto é, que tem uma causa externa.5 A alma pode 
3 Cf. GAFFIOT, Félix. (Ed.). Le Grand Gaffiot Dictionnaire Latin-Français. Nouvelle édition revue et aug. 

sous la direction de Pierre Flobert. Paris: Hachette, 2000.  
4 Cf. BAILLY, Anatole. (Ed.). Le Grand Bailly Dictionnaire Grec Français. Édition revue par L. Séchan et 

P. Chantraine. Paris: Hachette, 2000.  
5 Cf. PLATÃO. A República. 9. ed. Introdução, Tradução e notas de Maria Helena da Rocha Pereira. Lisboa: 

Fundação  Calouste  Gulbenkian,  2001.  488a;  604b  e  612a.  (Nas  passagens  citadas,  o  termo  παϑος é 
traduzido por sofrimento, aflição, afecção, respectivamente).     



81

ser  afetada  por  objetos  exteriores  por  ela  percebidos.  Esses  objetos  tanto  podem  ser 

movimentos sensíveis, como realidades inteligíveis.6 

Na concepção platônica, a alma humana não é uma unidade simples. Compreende 

uma parte racional e outra sensitiva. A parte racional, que é a faculdade do conhecimento, é 

espiritual e imortal. A parte sensitiva é irracional e mortal, extinguindo-se com a morte do 

corpo. Esta última parte da alma divide-se ainda em outras duas partes: na primeira, situa-se a 

função apetitiva ou concupiscente que busca a comida, a bebida, o sexo, prazeres, ou seja, 

aquilo que se faz necessário para a conservação do corpo. Na segunda, encontra-se a função 

irascível ou colérica que se irrita, enraivece-se contra tudo o que poderá ameaçar a segurança 

do corpo, bem como causar-lhe dor e sofrimento. Esta parte irascível da alma é protetora do 

corpo.7 

Em síntese, a alma humana compõe-se, portanto, não apenas de duas, mas de três 

partes distintas: uma do lado da racionalidade, que possui a espiritualidade e a imortalidade 

como atributos, e duas outras que formam as partes sensitivas – (concupiscível e irascível) – 

sendo irracionais e mortais. Em Platão, corpo e alma não constituem uma união harmoniosa, 

ao contrário, opõem-se. 

Como veremos, sua concepção de paixão, como afecção corporal da alma, torna-se 

problemática. É fácil entendermos um desejo como a fome, a sede, o instinto sexual, como 

algo  próprio  do  corpo.  No  entanto,  torna-se  difícil  compreendermos  estes  desejos  como 

afecções da alma. Aceitamos que as paixões sejam expressões de nossa corporeidade, mas que 

elas  estejam em nossa  alma  como movimentos  corporais,  ou  pior,  como doenças,  parece 

bastante enigmático.8 

Além da parte concupiscível, vemos que existe na alma a parte por ele denominada 

irascível.  Em  relação  às  paixões,  a  função  irascível  apresenta-se  para  Platão  como  um 

elemento sui generis da alma, pois ajuda o homem a resistir aos impulsos sensíveis, pondo-se 

como guardiã das paixões, aliando-se à parte racional da alma. Mas, não é a cólera também 

uma paixão? A irascibilidade não se identifica com o movimento que nos leva à exaltação, a 

nos encolerizarmos? “Tudo isso torna esse terceiro elemento bem misterioso”.9

6    Cf. PRADEAU, Jean- François. Platon, avant l’érection de la passion. In: BESNIER, Bernard; MOREAU, 
Pierre-François; RENAULT, Laurence. (Orgs.) Les Passions Antiques et Médiévales - Théories et Critiques 
des Passions, I. Paris: Presses Universitaires de France, 2003. p. 22.

7     Cf. PLATÃO, 2001, Livro IV, 435c; 436a,b; 437d; 439d,e.
8      Cf. MEYER, Michel. Le Pholosophe et les Passions: Esquisse d’une histoire de la nature humaine. Paris: 

Presses Universitaires de France, 2007, p. 34.
9     MEYER, 2007, p. 35.



82

Nada melhor para explicar essa situação paradoxal das paixões no pensamento de 

Platão do que o mito por ele narrado em sua obra O Fedro. Na analogia, duas das partes da 

alma humana (a parte concupiscível e a parte irascível) têm a forma de cavalo; e a terceira (a 

parte racional), a forma de cocheiro. Um dos cavalos é bom e de boa raça; belo de corpo, pelo 

branco e olhos negros. Atende prontamente à palavra de quem o conduz. O outro é de má 

raça, de corpo disforme, pescoço curto, com pelo negro e olhos sem brilho. É petulante e 

amigo de excessos. Só obedece mediante o chicote. Quando o condutor se sente atraído pela 

volúpia e enche-se de desejo, o cavalo de boa raça freia; e o de má raça rebela-se e tenta 

arrastar o outro cavalo e o cocheiro em direção ao objeto do desejo. O cocheiro o intimida e,  

com a ajuda do cavalo bom, acaba por dominá-lo com chicotadas, fazendo-o parar.10         

No Livro IV da República, Platão mostra que o elemento irascível ora coloca-se do 

lado da concupiscência, ora “toma armas pela razão, quando há luta na alma”:11 

Quando as paixões forçam o homem contra a sua razão, ele se censura a si  
mesmo,  se  irrita  com aquilo  que,  dentro  de  si,  o  força,  e  que,  como se 
houvesse dois contendores em luta, a cólera se torna aliada da sua razão.12 

              Em relação ao papel desempenhado pelo irascível, Meyer levanta a seguinte questão:

O irascível poderá se alinhar tanto ao lado dos desejos – se é muito fraco 
para a eles se opor – tanto do lado da razão, para os curvar. Mas não é antes  
porque a razão encontra-se muito fraca que o irascível reforça a violência 
das paixões? E se a razão se fortalece, não tem autonomia para dominar as 
paixões, sem intermediário?13 

Segundo Meyer, essa ambiguidade manifestada na teoria das paixões de Platão gera 

um paradoxo em que a paixão ora se apresenta como irrefletida, irracional (as comandadas 

pelo  concupiscível),  ora  se  apresenta  como a  que  reflete (as  comandadas  pelo  irascível), 

subsidiando a razão.14 

Em Aristóteles, o tema paixão encontra-se disperso em suas obras. A palavra paixão 

(παϑος), antes de tudo, é um conceito metafísico e constitui uma de suas dez categorias.15 É 

assim que ele o define: “Afecção [παϑος], se diz em primeiro lugar da qualidade segundo a 

qual um ser pode ser alterado, por exemplo, o branco e o negro, o doce e o amargo, o peso e a 

10   Cf. PLATON. El Banquete / Fedro. Versiones completas. Versión y prólogo Adrián Melo. Buenos Aires: 
Longseller, 2004. p. 174 e 188-191.  

11    PLATÃO, 2001, 440e.
12    PLATÃO, 2001, 440b. 
13     MEYER, 2007, p. 35.
14  Cf. Ibid. p. 40.
15   Cf. ARISTOTE. Catégories. In :  Organon. Traduction Nouvelle et Notes par J. Tricot. Paris: Vrin, 1997. 

11b,1-8.



83

leveza, e outras qualidades do mesmo gênero.”16 Originalmente, a palavra  παϑος significa 

afecção, como qualidade da substância em geral. Todavia, παϑος apresenta-se também como 

uma afecção própria do homem quando ele, em lugar de realizar sua natureza, engana-se, 

comete erros que lhe trazem infortúnios. Surge então o sentido tradicional do conceito de 

paixão: o que afeta o homem quando ele perde de vista o que lhe é essencial.17 

Ao contrário de Platão, para o Estagirita, a paixão não se apresenta necessariamente 

como  se  opondo  à  razão.  “O  homem,  não  sendo  simplesmente  um  ser  de  natureza,  é 

forçosamente um ser ético. Ele se põe questões sobre o que deve fazer, lá onde uma planta se 

contenta em realizar inexoravelmente seu destino... de planta”.18 

Na Ética a Nicômaco, Aristóteles mostra que a atitude virtuosa em frente às paixões 

não deverá ter por fim evitá-las, mas permitir que as paixões sejam vivenciadas de forma 

correta. Diante da paixão, a virtude surge como mediadora para que esses sentimentos sejam 

experimentados no momento oportuno, em relação às pessoas certas, para o propósito certo e 

na medida certa.19

Vejamos ainda em Ética a Nicômaco, de maneira mais explícita, a relação que se estabelece 

entre a virtude e as paixões no pensamento aristotélico:

Ora, paixões e ações são os objetos com os quais a virtude está envolvida; e  
nas paixões e ações o excesso e a deficiência são erros, enquanto a medida 
mediana é louvada e constitui o êxito; que se acrescente que ser louvado e 
lograr o êxito são ambos marcas da virtude. A virtude, portanto, é um estado 
mediano no sentido de que é ela apta a visar à mediania.20

Aristóteles trata das paixões em diversas obras. Contudo, é na Retórica, precisamente 

em seu Livro II, que o tratamento das paixões se encontra mais desenvolvido. Nessa obra, ele  

as situa no campo da dialética. Como nos diz Meyer, não nos deve causar espanto vê-las 

tratadas numa obra de Aristóteles destinada à retórica. Em si, elas não são boas nem más. 

Representam  simplesmente  auditórios  distintos  para  os  quais  devem  ser  mobilizados 

argumentos também diferentes. É preciso conhecer as paixões dos homens para que se possa 

16 ARISTOTE. Métaphysique. Traduction et notes par J. Tricot. Paris: Vrin, 2000. t. I. 1022b15. (Acréscimo 
nosso).

17 Cf. MEYER, 2007, p. 63-65.
18 Ibid., p. 68.
19   Cf. ARISTÓTELES.  Ética a Nicômaco.  Tradução, textos adicionais e notas de Edson Bini. 2. ed. São 

Paulo: EDIPRO, 2007. 1106b 16-23. 
20 Ibid., 1106b 25-29.



84

dirigir melhor a eles.21 O que Aristóteles nos pretende mostrar na Retórica é que “as paixões 

constituem um teclado em que o bom orador toca para convencer.”22 

Assim,  quando é  melhor  que os  ouvintes  sintam temor,  é  preciso  pô-los 
nessa disposição de espírito, dizendo-lhes que podem sofrer algum mal, pois 
outros, mais fortes que eles, sofreram; e mostrar-lhes que pessoas como eles 
sofrem ou sofreram, por parte de quem não imaginavam, essas provações e 
em circunstâncias que não esperavam.23 

Na  Ética a Nicômaco, o Estagirita não considera a  virtude como uma renúncia ao 

desejo.  Ao  contrário,  há  um enlace  de  ambos.  Ele  considera  a  virtude  moral  como uma 

disposição em relação à escolha. Sendo a escolha um desejo deliberado, se a escolha deve ser 

boa, tanto a razão precisa ser verdadeira, quanto o desejo, correto. O desejo deverá buscar as 

mesmas  coisas  afirmadas  pela  razão.  Aristóteles  está  se  referindo  ao  raciocínio  ou  à 

inteligência prática quanto à consecução da verdade relativamente à ação. Neste sentido, a 

virtude é a verdade correspondente ao desejo correto.24 Podemos verificar que esta visão da 

moral aristotélica é coerente com sua concepção da união substancial do composto humano. 

Com a união  do  desejo e  da  virtude,  completa  Meyer,  “tem-se a  fusão  do sensível  e  do 

inteligível, do corpo e da alma.”25

O  posicionamento  de  Aristóteles  diante  das  paixões,  não  as  considerando 

necessariamente más, ficará isolado no pensamento ocidental, por um longo período. Após 

ele,  as paixões passam a ser vistas como uma desgraça para o homem, fonte de todos os 

males, uma doença da alma. 

O Estagirita não se preocupa em definir um número de paixões fundamentais. Na 

Retórica, apresenta quatorze paixões: cólera, calma, temor, segurança (confiança e audácia), 

inveja,  impudência,  amor,  ódio,  vergonha,  emulação,  compaixão,  favor  (obsequiosidade), 

indignação  e  desprezo.  Na  Ética  a  Nicômaco enumera  onze  paixões:  desejo,  ira,  medo, 

confiança, inveja, júbilo, amizade, ódio, saudade, ciúme, compaixão. Algumas das paixões 

que se encontram na listagem da Ética, embora representem um número menor, não aparecem 

na Retórica. São elas: desejo, júbilo, saudade e ciúme. E outras que se encontram na Retórica, 

21   Cf. MEYER, 2007, p. 54.
22 MEYER, Michel. Prefácio: Aristóteles ou a retórica das paixões. In: ARISTÓTELES. Retórica das Paixões. 

Prefácio de Michel Meyer e Introdução, notas e tradução do grego de Isis Borges B. da Fonseca. Texto  
bilingue.  São  Paulo:  Martins  Fontes,  2003.  p.  XLI.  (Retórica  das  Paixões  corresponde  ao  Livro  II  da 
Retórica).  

23 ARISTÓTELES, 2003, p. 35.
24   Cf. ARISTÓTELES, 2007, 1139a 23-31.
25   MEYER, 2007, p. 76.



85

não são mencionadas na Ética: calma, impudência, vergonha, emulação, favor, indignação e 

desprezo.

1.1.2 As correntes estoicas
A filosofia estoica teve sua origem em Atenas (em torno do ano 300 a.C.) e, cerca de 

um século e meio depois, transportou-se para Roma, onde foi muito bem sucedida. Em Roma, 

teve tudo para prosperar, não só pela cultura de seus novos representantes, mas por adaptar-se 

de forma perfeita ao temperamento romano. 

Por que correntes estoicas? Por sua própria história, o estoicismo26 não poderia ser 

detentor de um pensamento uniforme, embora possa ser destacado um núcleo comum que, em 

sua essencialidade,  justifica falarmos de uma “doutrina estoica”,  ao nos referirmos a seus 

principais representantes.

No propósito de examinarmos em que aspectos e em que medida o estoicismo irá 

exercer  sua  influência  nas  teorias  das  paixões  do  século  XVII,  anteriores  ao  Tratado de 

Descartes e em que esta obra do Filósofo se afastará da filosofia do Pórtico examinaremos 

três pontos da doutrina estoica: 

- o conceito de paixão;    

- conceito de virtude;

- a atitude do homem reto (sábio) face às paixões. 

O  pensamento  de  Cícero  sobre  as  paixões,  nas  Tusculanas, mostra-nos  uma 

interpretação radical do dualismo platônico, na maneira como ele se apresenta no Fédon e não 

como aparece na República ou no Fedro. Nestas duas últimas obras, Platão expõe sua teoria 

da  tripartição  da  alma  humana  considerada  em  seus  aspectos  racional,  concupiscível e 

irascível.  Para  o  filósofo  grego,  as  três  partes  ou  funções  da  alma  não se  encontram no 

composto humano de maneira simplesmente justaposta, mas interagindo.27 No Fédon, a alma 

26   O estoicismo, como escola filosófica, tem por fundador Zenão de Citium que iniciou sua escola sob um  
pórtico de Atenas, por volta de 301 a.C, que recebeu o nome de pórtico decorado (στοα ποικιλη). Admite-
se que o sucesso do estoicismo já em seu início, em Atenas, é devido às perturbações pelas quais passava a 
Grécia da  época,  com a  perda  de sua  independência política.  Os gregos  encontraram,  na nova filosofia  
nascente, forças para enfrentar com indiferença as atribulações políticas por que passavam.  (Cf. DUHOT, 
Jean-Joël. Épictète et la Sagesse Stoïcienne. Paris: Albin Michel, 2003. p. 13-22). Entretanto, a filosofia do 
Pórtico ou a Stoa (nomes que também hoje ainda se atribuem ao estoicismo) não é vista simplesmente como 
uma forma de consolação para uma época de desmoronamento político-social, mas como “o pensamento 
maior de um helenismo triunfante que redesenha o mundo e cria um imenso espaço onde sua cultura, sua arte 
e seu pensamento se oferecem como modelo universal”. (Ibid. p. 16).

27    Cf. PLATÃO, 2001, IV, 439 d-e; 440 b, e; 441 a, e; 442 a, b1-2.



86

humana é considerada indivisível, ou seja, apenas em seu aspecto racional.28 É dessa maneira 

que vamos encontrá-la em Cícero. Diferentemente dos demais filósofos do Pórtico, em Livre 

I de Tusculanes, ao expor a questão da natureza da alma, defende a tese da imortalidade, ou 

seja, ele a considera imortal, como Platão.29 Ainda em Tusculanes, censura os Epicuristas que 

se manifestam contra a imortalidade da alma e também seus amigos estoicos que acreditam na 

sobrevivência da alma após a morte, mas não indefinidamente.30

Conforme Cícero, o corpo é o lugar das paixões. “Elas só existem no homem. Os 

animais fazem atos semelhantes ao homem, no entanto, não são susceptíveis de paixão.31 Só 

existem paixões porque a alma é encarnada. A morte faz desaparecer a vida do corpo e a 

alma-razão sobrevive. O dualismo ciceroniano, se levado até suas conseqüências extremas, 

desemboca numa identificação da alma e razão e as paixões passam a ser a marca da presença 

do corpo, marca esta que desaparece depois que a alma deixa o corpo.32 Vejamos como Cícero 

se expressa em Tusculanas:  

Toda paixão sendo um movimento da alma desprovida da razão ou que se 
produz desprezando a razão, ou ainda, que se recusa submeter-se a ela, e este 
movimento podendo ser provocado de dois modos: pela idéia falsa de um 
bem ou de um mal, se vê que há para a alma quatro tipos de paixões. Duas  
dentre elas estão ligadas à aparência enganosa de um bem, sendo uma, a 
satisfação impetuosa acompanhada de uma alegria sem medida pela opinião 
de algum bem presente; a outra, a concupiscência, que pode ser chamada 
desejo,  tendência  imoderada  para  o  que  se  julga  um  grande  bem,  não 
obedecendo à razão.  Portanto,  os dois gêneros alegria e desejo voltam-se 
para a opinião do que é bem e as duas restantes, temor e tristeza, para a 
opinião do que é mal.33

No texto acima, temos a origem das paixões sendo explicada como um conflito da 

alma ou da razão consigo mesma.  Como compatibilizar  esta  explicação de Cícero com a 

28    Cf. PLATÃO. Fédon: In: Diálogos. 2. ed. Seleção de textos de José Américo Motta Pessanha; traduções e  
notas de José Cavalcante de Souza, Jorge Paleikat e João Cruz Costa. São Paulo: Abril Cultural, 1979. p. 113-
114. (Os Pensadores).

29   CICÉRON.  Tusculanes. Traduction nouvelle  avec notice et notes par Charles Appuhn.  Paris: Librairie 
Garnier  Frères, [19 __]. Livre I, p. 41 e 79 e nota n° 137, na p. 453.  

30    “ Pour  le Stoïcien Zenon l’âme est un feu. […] Ces opinions suivant lesquelles l’âme se confondrait avec  
le Coeur, le cerveau, le souffle le feu sont courantes […].” “Si l’âme se confound avec le coeur, ou le sang,  
ou le cerveau, certainement puisqu’elle est une chose matérielle, elle périra en même temps que le reste du 
corps; si elle est un souffle, elle se dissipera; si elle un feu, elle s’éteindra” ( Ibid. [19 __],  p. 25, 29 e p. 75 e  
77. Cf. LÉVY, Carlos.  Crysippe dans les Tusculanes. In: BESNIER, Bernard; MOREAU, Pierre-François; 
RENAULT, Laurence. (Orgs.)  Les Passions Antiques et Médiévales – Théories et Critiques des Passions. 
Paris: Presses Universitaires de France, 2003. v. I. p. 132 e 134.

31   CÍCÉRON.  Tusculanes. In : ARNIN, Hans von (Org.).  Les Stoïciens: Passions et vertus. Traduction  du 
grec et du latin, notes et préface de Pierre Maréchaux. Paris: Éditions Payot & Rivages, 2003. p. 152.

32    Cf. LÉVY, 2003, p. 136.
33    CICÉRON, [19__], Livro III, p. 205. 2003, p. 125-126.



87

defesa feita por ele da unidade da alma e de sua identificação com a razão apresentada no 

Fedon?

Como se isto não bastasse, observemos o que o tribuno romano nos expõe em Livre 

IV de Tusculanes: 

Para  estudar  estas  afecções  da  alma  ditas  παθη  pelos  gregos  e  que 
chamamos  perturbações  em  vez  de  doenças,  usarei  a  antiga  distinção, 
estabelecida  primeiramente  por  Pitágoras  e  depois  mantida  por  Platão, 
segundo  a  qual  a  alma  se  divide  em duas  partes,  uma  racional,  a  outra 
desprovida de razão. A parte racional é a morada da tranquilidade, da calma, 
da quietude, do acordo consigo mesmo; a outra é a sede de movimentos que 
a agitam, da ira, do desejo violento, estados  opostos e hostis à razão. Tal é a 
origem.  Agora,  para  distinguir  estas  perturbações  apoiar-nos-emos  nas 
definições e divisões dos Estoicos que me parecem nesta questão mostrar 
bastante acuidade.34  

 No  texto  acima,  Cícero  ao  interpretar  a  origem  das  paixões  deixa  de  lado  a 

concepção platônica da alma posta no Fedon e recorre à teoria da alma tripartida, como Platão 

nos apresenta em A República.

Carlos  Lévy  sintetiza  o  conflito  ciceroniano  ao  explicar  as  paixões,  em  duas 

proposições:

              a) a paixão nasce de uma manifestação da presença de uma entidade irracional;

b) a paixão nasce porque a razão entra em conflito consigo mesma. 

 Utilizando-se de duas metáforas que caracterizam o dualismo e o monismo, Lévy 

pergunta:  “o  que  seria  necessariamente  mais  difícil,  o  cocheiro  dominar  sua  parelha  de 

cavalos, ou um corredor, que se lança a toda velocidade, respeitar a linha de chegada?”35  Em 

relação ao número e nome das principais paixões, há uma concordância entre os estóicos. 

Alegria, desejo, tristeza e temor são as quatro paixões fundamentais da doutrina estoica. Todas 

as demais paixões derivam delas. 

A alegria decorre da opinião de um grande bem que se encontra presente; o desejo é 

a tendência imoderada e à revelia da razão, para o que se pensa ser um grande bem; o temor 

nasce da ideia de um grande mal que se julga iminente. Quanto à tristeza, surge da opinião de 

que um mal se encontra presente, ao qual se junta a ideia de que é um dever ficar triste e que é 

necessário suportar com dor o mal que está por vir.36  

34   CICÉRON, [19__], Livro IV, p. 269 e 271.
35   LÉVY,  2003,  p.  140.  (Lévy  está  se  referindo:  a)  ao  mito  narrado  por  Platão,  por  nós  já  descrito 

anteriormente, em que o cocheiro, representando a razão, exerce o domínio sobre as paixões que se situam 
nas duas partes sensitivas da alma representadas pela parelha de cavalos. b) À metáfora narrada pelo estoico  
Galeno sobre o corredor que se lança a toda velocidade e não consegue respeitar a linha de chegada).

36    Cf. CÍCERO, apud TALON-HUGON, 2002, p. 45 e CICÉRON, 2003, p. 126.



88

Pelo fato de se apoiarem em opiniões errôneas que decorrem de uma fraqueza da 

alma, as paixões são todas más e consideradas doenças da alma: 

Como há no corpo doença, fraqueza e vício, da mesma maneira há também 
na alma. A doença é a corrupção de todo o corpo; a fraqueza crônica é a 
doença  acompanhada  do  enfraquecimento;  há  vício,  quando as  partes  do 
corpo se harmonizam mal entre elas.37  

Observemos outras comparações estabelecidas por Cícero entre a saúde do corpo e a 

saúde da alma:

Não é em tudo que o corpo e a alma se assemelham. As almas sãs não podem 
ser atacadas pela doença, todavia, os corpos sãos podem; mas as doenças do 
corpo podem chegar sem que haja culpa de nossa parte; enquanto as da alma, 
não; [na alma], todas as suas doenças e paixões ocorrem por menosprezo da 
razão.38

Vejamos o que nos diz Sêneca sobre a mesma matéria: 

Para  dar  uma  definição  sintética,  a  doença  da  alma  consiste  em  uma 
perversão  obstinada  do  julgamento  [...]  ou  se  preferes  recorrer  a  outra 
definição,  é  cobiçar  com  excesso  coisas  que  são  objetivamente  pouco 
desejáveis ou de modo algum dignas de suscitar o desejo; é ter em singular 
estima aquilo que merece apenas pouca ou nenhuma estima.39

Diferentemente do aristotelismo, não há na  Stoa  uma medida para a paixão.  “Um 

mal, mesmo moderado, é sempre um mal”.40 Para os antigos estoicos, as paixões não devem 

ser moderadas, mas totalmente erradicadas. O princípio que deve orientar o tratamento das 

doenças da alma é bastante simples: basta suprimir a causa de que elas são efeitos.41

A procura do bem é legítima se for de acordo com a razão. Todavia, poderá se tornar 

paixão, quando for insensata.42 

Para os filósofos do Pórtico, a virtude é um precioso instrumento para lutar contra o 

domínio  das  paixões.  Ela  brota  do  interior  da  alma.  É  um  hábito  que  deve  seguir  a 

inflexibilidade da reta razão, ou seja, não pode nem crescer nem diminuir, nem se expandir 

nem relaxar.43  

37    CICÉRON, 2003, p. 151.
38    Ibid. p. 152. (Acréscimo nosso).
39   SÉNÈQUE, Lettres à Lucillius. In: ARNIM, Rivages, 2003. p. 153.
40   CÍCERO, apud TALON-HUGON, 2002, p. 45.
41   Cf. TALON-HUGON, p. 45. 
42   Cf. TALON-HUGON, 2002, p. 46.
43  Cf. MARÉCHAUX, Pierre. In: ARNIM, Hans von (Org.). Les Stoïciens: Passions et vertus. Traduction  du 

grec et du latin, notes et préface de Pierre Maréchaux. Paris: Éditions Payot & Rivages, 2003. p. 20.



89

Em  De Vita Beata,  Sêneca mostra  em que a  virtude se diferencia  da paixão:  “A 

virtude é algo de elevado, de incansável; a volúpia é baixa, servil, fraca e insignificante.”44 

Para Cícero, o homem virtuoso é aquele que se deixa conduzir pela razão: “A virtude é uma 

disposição da alma onde tudo concilia e se harmoniza, e torna dignos de elogios aqueles que a 

têm... A virtude em si mesma pode ser chamada muito sucintamente reta razão.”45

Os estoicos reconhecendo que o prazer se transforma em dor, sofrimento, vão buscar 

a  felicidade  na  virtude.46 Virtude  (sumo  bem)  e  felicidade  (beatitude,  vida  feliz)  se 

identificam:

[…] No dia em que ele se deixar dominar pela volúpia, estará dominado pela 
dor; você está vendo que má e nociva escravidão deverá sofrer aquele que se 
deixa levar sucessivamente pelos prazeres e os sofrimentos, que são os mais 
caprichosos e tirânicos dos dominadores [...] o fundamento imutável da vida 
feliz é um juízo reto e firme. Então, realmente, a alma é pura e livre de todos 
os  males,  capaz  de  evitar  não  somente  as  dilacerações,  mas  também os 
arranhões [...] a virtude, porém não admite uma vida ruim e que alguns são 
infelizes, não por falta de volúpia, mas, pelo contrário, por causa da própria 
volúpia.47

Pelo  fato de as  paixões  não serem impulsos  produzidos  por  nossa natureza,  mas 

decorrentes de julgamentos irrefletidos, o sábio encontra-se isento delas.48 O sábio, para o 

estoicismo é o homem que possui todas as virtudes, pauta suas ações sempre de acordo com a 

reta razão, enfim, é o homem sem paixões. 

Sêneca traça também a imagem do homem que não tem em si a verdadeira sabedoria:

[...]  eu não chamo sábio aquele que tem algo acima de si,  e,  com maior 
razão, a volúpia. Pois o dominado por esta, como enfrentará o sofrimento e o 
perigo,  a  pobreza  e  tantas  ameaças  que  retumbam  em  torno  da  vida 
humana?49  

Contudo o homem sábio não é sem afetos. A afetividade passional é condenada e 

combatida com todo o rigor, mas a afetividade não passional é considerada legítima: 

Nada alegrará tanto a alma quanto uma fiel e doce amizade. Que imensa 
dádiva é ter  à  nossa disposição corações onde todo segredo penetra com 
segurança, de cuja consciência temos menos receio do que da nossa. Sua 
conversação  abranda  nossas  inquietudes,  seu  conselho  ilumina  nossa 

44    SÊNECA, 2005, p. 35.
45    CÍCERO, 2003, p. 27.
46 CF. MEYER, 2007, p. 85-86. Cf. MESNARD, 1936, p. 174. Cf. p. 132, 136-138. 
47 SÊNECA, 2005, p. 29, 31e 35.
48    CÍCERO, 2005, p. 103.
49    SÊNECA, 2005, p. 45.



90

vontade, sua descontração dissipa nossa tristeza; amigos cuja presença nos 
dá prazer!50

Apesar da severidade e do rigor do filósofo estoico consigo mesmo, o estoicismo 

pode também ser  visto  como uma filosofia  altruísta.  O homem virtuoso,  delineado pelos 

estoicos, é um homem indulgente e bondoso. A imagem do estoico como um asceta solitário 

não condiz com a verdade. No texto acima, vemos com que riqueza de detalhes a amizade é 

louvada. Apesar da austeridade como a virtude é descrita na filosofia do Pórtico, Maréchaux 

nos diz que “uma das lições do estoicismo é que a virtude nos ensina a amar a humanidade”.51

Cícero, embora tenha assumido posições conflitantes ao explicar como são geradas 

as paixões, é, entre os estóicos, quem consegue melhor expor a teoria das paixões. 

Como conclusão,  podemos  afirmar  que  a  teoria  estoica  das  paixões  se  apoia  no 

platonismo  e  contém  em  si  os  mesmos  questionamentos  que  encontramos  na  filosofia 

platônica a respeito da natureza da alma humana. Há quem explique que, pelos escritos de 

Cícero,  a  linguagem  estoica  sobre  a  definição  das  paixões  parece  proceder  não  por 

eliminação, mas por acumulação.52  

As  exposições  do  escritor  romano  sobre  as  paixões,  nas  Tusculanas,  articulando 

platonismo e estoicismo, apresentam-se como uma tentativa audaciosa de oferecer, mesmo 

com suas aparentes incoerências, uma maior compreensão do pensamento do Pórtico.53 

A escola estoica cerrou suas portas no final do segundo século da era cristã, mas sua 

doutrina continuou a propagar-se largamente no ocidente, com uma presença marcante pelo 

viés da moral, mesmo após a ocidentalização da filosofia platônica e aristotélica. 

Apesar de não ser uma religião,  teve como grande aliado no Império Romano o 

cristianismo. No dizer muito feliz de Duhot, “Através do judaísmo helenístico e da pregação 

de São Paulo, o estoicismo é um pouco o passageiro clandestino do cristianismo.”54 O que era 

doenças da alma (as paixões) no estoicismo, foi denominado pecado,  no cristianismo. As 

virtudes  tão  louvadas  no estoicismo,  não se diferenciam das  virtudes  cristãs.  Enquanto  a 

doutrina  estoica,  através  de  uma ascese  alicerçada  no  conhecimento,  conduz  o  homem à 

felicidade, ao sumo bem na vida terrena, a prática cristã prepara o homem para atingir sua 

felicidade já nesta vida, e a consecução de uma felicidade eterna junto de Deus, o Sumo Bem 

do cristianismo.

50   SÉNÈQUE. De la Constance du Sage  suivi de De la Tranquillité de l’Âme. Traduit du latin par Émile 
Bréhier et édité sous la direction de Pierre-Maxime Schuhl. Barcelone: Gallimard, 2008. p. 81.

51    MARÉCHAUX, 2003, p.  22-23.
52   Cf. LÉVY, 2003, p. 143.
53    Cf. Ibid., p. 143.
54    DUHOT, 2003, p. 228-229.



91

A filosofia  do  Pórtico passa  a  ser  assimilada  em diversos  pontos,  nos  primeiros 

séculos de nossa era, por filósofos e teólogos do cristianismo. Na patrística grega, destacamos 

são Clemente de Alexandria, nascido provavelmente em Atenas por volta do ano 150, que, em 

passagens de sua obra  στρϖµατα (Stromata)55 inspira-se em Epicteto.56 Na patrística latina, 

encontramos vários autores como santo Agostinho, que, em sua teoria das paixões, adota a 

enumeração de paixões dos estóicos, embora discorde de questões essenciais da doutrina da 

Stoa; santo Ambrósio, que escreve um tratado Sobre os Deveres, inspirando-se em Cícero até 

em relação ao título;57 e são Jerônimo que cita Sêneca em suas obras.58

Os filósofos cristãos medievais, apesar de terem recebido considerável influência da 

filosofia de Platão e, posteriormente, de maneira mais forte, do aristotelismo, não ficaram 

indiferentes à moral estoica. Como exemplo, temos a presença da Stoa na filosofia agostiniana 

de que nos ocuparemos no próximo tópico. 

O estoicismo atingiu até mesmo a Idade Moderna que, em seu alvorecer, foi invadida 

pela doutrina estoica, sobretudo com a descoberta e divulgação de escritos de filósofos do 

Pórtico,  como  Epicteto,  Sêneca  e  Marco  Aurélio,  ignorados  pelos  medievais.59 O 

neoestoicismo,  tendo como representantes  Pierre  Charron, Justus Lipsius  e  Guillaume Du 

Vair, recebe também a roupagem cristã.

1.1.3 O pensamento agostiniano sobre as paixões

Santo Agostinho não dedicou nenhuma obra às paixões.  Seu pensamento sobre o 

tema situa-se, sobretudo, em seus livros A Cidade de Deus e Sobre o Livre Arbítrio. Recebe 

influência do platonismo, dos estoicos e traz as marcas de sua passagem pelo maniqueísmo 

em sua juventude60. Todas essas fontes ele as submete à luz da fé cristã, acatando o que julga 

aceitável perante sua nova crença.

Adota a relação das paixões dos estoicos: desejo, alegria, temor e tristeza, citadas em 

Confissões61 e em A Cidade de Deus. É assim que as apresenta nesta última obra:
55    Vocábulo grego que tem como correspondente latino stromata (no plural) que significa tapetes bordados ou 

pintados com cores e desenhos diversos. É uma obra não sistemática, onde há passagens que mostram a 
filosofia grega como uma preparação para o cristianismo e uma contribuição positiva para a fé. 

56   Cf  DUHOT, 2003, p. 233.
57   Cf. Ibid., p. 233.
58   Cf. Ibid., p. 232-233. 
59   Ver acima, neste mesmo capítulo nota n. 1 à p. 79.
60   Cf.  LECOQ,  Jean-François.  Augustinisme.  In:  CANTO-SPERBER,  Monique  (Org.).  Dictionnaire 

d'Éthique et de Philosophie Morale. Publié sous la Direction de Monique Canto-Sperber. 2. éd. Paris: PUF, 
1997. p. 109. 

61    Cf. AGOSTINHO, Santo. Confissões. 12. ed. Trad. De J. Oliveira Santos e A. Ambrósio de Pina. 
Petrópolis: Vozes, 1997, X, 14.



92

Realmente, que é o desejo ou a alegria senão a vontade que consente no que 
queremos? Que é o temor ou a tristeza senão a vontade que nos desvia do 
que  recusamos?  Chama-se  desejo  aquilo  que  está  de  acordo  com o  que 
queremos.  Também  quando  a  nossa  recusa  recai  sobre  o  que  não 
desejaríamos  experimentar,  esta  forma  de  vontade  chama-se  medo;  e, 
quando  recai  sobre  o  que  experimentamos  a  nosso  pesar,  esta  forma  de 
vontade é a tristeza. Em suma, a vontade do homem é atraída ou repelida 
conforme a diversidade de objectos que procura ou evita e assim se muda ou 
transforma nestes diferentes afectos62.  

Faz referências explícitas aos estoicos, destacando entre eles o nome de Cícero, e põe 

o  problema da  terminologia:  “no que  diz  respeito  aos  movimentos  da  alma”  os  gregos63 

chamavam παθη (páthe), Cícero traduzia por perturbationes (perturbações) e outros autores 

latinos empregavam  affectiones ( afecções) e também passiones (paixões)64.

Segundo Agostinho, em cada homem há um princípio de atividade que é a vontade, 

raiz de seu ser. O homem identifica-se com sua vontade. Ela está presente em todos os seus 

movimentos que não são mais do que vontade.  Todos os afetos (paixões) do homem são 

manifestações de sua vontade. Assim, desejo, alegria, medo e tristeza são manifestações da 

vontade, ou seja, movimentos que procedem da alma. Esta é sua definição de paixões.65   

Para Agostinho, as paixões, em si, não são boas ou más. O que vai determinar o valor 

das paixões é a vontade. A vontade encontra-se repleta de amor ao ponto de identificar-se com 

ele: “O meu amor é meu peso; para qualquer parte que eu vá, é ele que me leva”. 66 A vontade 

reta determina o amor bom e a vontade perversa, o amor mau .67 Portanto, as paixões do bom 

amor são boas e as paixões do amor mau, são más.

Expliquemos melhor, citando o próprio Agostinho:

O amor que aspira a possuir o que ama – é desejo; quando o possui e dele 
goza – é alegria; quando foge do que lhe repugna – é temor; se a seu pezar  
[sic] o experimenta – é tristeza. Estes sentimentos [paixões] são, portanto, 
maus, quando é mau o amor [vontade]; bons, quando o amor é bom.68    

62   AGOSTINHO, Santo.  A Cidade de Deus. Tradução, prefácio, nota biográfica e transcrições de J. Dias 
Pereira. 2. ed. Lisboa : Fundação Caloustre Gulbenkian, 2000. v. II. XIV, VI. 

63   Quanto aos gregos, Agostinho afirma: “Esse é o pensamento dos sectários de Platão e Aristóteles, discípulo 
de Platão e fundador da escola peripatética”. (Cidade de Deus, 2000, IX, IV). Agostinho, conforme uma 
opinião  antiga,  considera  os  platônicos  e  os  peripatéticos  representantes  de  uma  mesma  escola.  (Cf. 
BERMON, 2003, p. 199-200).  

64   Cf.  AGOSTINHO, Santo.  A Cidade de Deus:  (Contra os pagãos).  Trad. De Oscar Paes Leme. 3.  ed. 
Petrópolis: Vozes, 1991. IX, IV; Cf. AGOSTINHO, 2000, XIV, VIII; Cf. AGOSTINHO, 2000, XIV, V.

65   CF. AGOSTINHO, 1991, IX, IV.  
66    AGOSTINHO, 1997, XIII,  9. (Vemos Agostinho identificando-se com Aristóteles ao não considerar as 

paixões necessariamente más).
67    Cf. AGOSTINHO, 2000, XIV, VII.
68    Ibid. XIV, VII. (Acréscimos nossos).



93

Agostinho demonstra, com citações, que os nomes usados para expressar as paixões: 

desejo (desiderio, concupiscentia69), alegria (laetitia, gaudium), temor (metus, timor), tristeza 

(tristitia)  aparecem nas  Sagradas  Escrituras  no bom sentido e  no mau sentido.  Os textos 

bíblicos  servem-lhe  de  argumentos  para  dizer  que  as  paixões  podem  ser  boas  ou  más, 

dependendo da vontade.70 Nas Sagradas Escrituras, a vontade apresenta-se também como boa 

ou má: “Paz na Terra aos homens de boa vontade.”71

Para Agostinho, o amor está enraizado na natureza do homem, constituindo-se “a 

força motriz da moralidade”.72 Ele não faz constar o amor em sua enumeração das paixões, 

como o fará Tomás de Aquino, entretanto, como diz muito bem Talon-Hugon, em Agostinho, 

o amor “é uma idéia força, em torno da qual a constelação das considerações sobre as paixões 

se ordena, e pela qual, somente, adquirem todo o seu sentido. Esta ideia força é a do primado 

absoluto do amor.”73   

O mal não está no amor, mas na má escolha do objeto amado. Para o santo Doutor, a 

virtude está em se amar ordenadamente, isto é, com a reta razão, o que deve ser amado. 74 Diz-

nos  ele:  “Pois  tais  inclinações  [paixões],  ao  se  revoltarem  contra  a  razão,  tornam-nos 

infortunados [...] Só quando a razão domina todos os movimentos da alma, o homem deve se 

dizer perfeitamente ordenado”.75   

Ao estudar os movimentos da alma (paixões), Agostinho parte, como já mostramos, 

das quatro paixões dos estoicos, mas opõe-se a eles ao encará-las. Enquanto no estoicismo as 

paixões são sempre más, devendo ser erradicadas, na visão agostiniana, como vimos, elas 

podem ser boas ou más. 

Ele critica os estoicos por afirmarem que o sábio é isento de paixões. Mostra-nos 

que aquilo que os gregos chamam ευπαθειαι (eupátheiai), e que Cícero chama em latim 

constantiae  (permanências),  que  correspondem ao querer,  gozar  e  precaver-se,  pertencem 

apenas  ao  sábio.  Ora,  esta  tríade,  segundo  Agostinho,  nada  mais  é  do  que  as  paixões 

(perturbações, para Cícero): desejo, alegria e medo ou temor, respectivamente, que os estoicos 

69   Em relação à “concupiscência” ou à “cupidez” (concupiscentia), Agostinho afirma que se estabeleceu pelo 
costume tomar estas palavras em mau sentido se não for dito a que se referem. (Cf. AGOSTINHO, 2000, 
XIV, VII.

70    Ibid. XIV, VII e IX.
71    Lucas, II, 14 (Apud AGOSTNHO, 2000, XIV, VIII).
72   COSTA, Marcos Roberto Nunes. O Problema do mal na polêmica antimaniquéia de Santo Agostinho. 

Porto Alegre: EDIPUCRS/UNICAP, 2002. (Coleção Filosofia, 139) p. 296.
73    TALON-HUGON, 2002, p. 56.
74    AGOSTINHO, 2000, XV, XXII.
75   AGOSTINHO,  Santo.  O Livre-Arbítrio.  Tradução,  organização,  introdução  e  notas  de  Nair  de  Assis 

Oliveira; revisão de Honório Dalbosco. 5. ed. São Paulo: Paulus, 2008. (Patrística). Liv. I, cap. 8. (Acréscimo 
nosso).



94

negam existir no sábio. Os filósofos do Pórtico colocam a vontade no lugar do desejo, o gozo 

no lugar da alegria e a precaução vai substituir o temor.76 

Quanto à ‘doença’ ou ‘dor’,  a que temos preferido chamar ‘tristeza’ para 
evitar  a  ambigüidade,  negaram eles  que  possa  existir  na  alma  do  sábio. 
Dizem eles que a vontade aspira ao bem que o sábio pratica; que o gozo 
nasce da posse do bem que o sábio encontra em toda parte; que a precaução 
evita o mal que o sábio deve evitar. Quanto à tristeza, ela diz respeito ao mal 
já sucedido – e, como são de parecer que nenhum mal pode acontecer ao 
sábio, julgam impossível que alguma destas coisas subsista em sua alma.77   

Sintetizando seu pensamento,  Agostinho diz  que,  para  os  estoicos:  querer,  gozar, 

precaver-se são apanágios do sábio; enquanto,  desejar, alegrar-se, temer, entristecer-se são 

próprios do insensato.78

Ele refuta o ideal estoico da apatia79 (απαθεια), dizendo que esta impassibilidade do 

sábio, em que a alma se sente livre de toda dor ou de todo sentimento oposto à razão, seria  

algo desejável, mas que não é possível nesta vida. Conclui: “Se é o estado de alma sem afecto 

algum que se chama απαθεια quem não terá esta insensibilidade pelo pior dos vícios?”80

Embora  reconhecendo  a  existência  de  paixões  boas,  Agostinho  discorre  também 

sobre as más e identifica o que as causa. Para ele, as más paixões não têm como causa o 

corpo. Pois este, como toda a natureza, é um bem, ainda que um bem inferior ou menor, mas 

um  bem.81 A origem  delas  encontra-se  no  livre-arbítrio  da  vontade  humana  que  é  uma 

prerrogativa da alma e não do corpo. Por outro lado, a vontade má, gerada pelo mau uso do 

livre-arbítrio,  tem  como  causa  o  orgulho  que  se  manifesta  pelo  “desejo  de  uma  falsa 

grandeza.” O orgulho ocorre pelo fato de a alma tornar-se seu próprio princípio, passando o 

homem a preferir a si mesmo, afastando-se do bem imutável que é Deus. Para o bispo de 

Hipona, o orgulho é o começo de todo o pecado.82  

A explicação das más paixões torna-se um tanto complexa por conta de uma questão 

de ordem terminológica.  Pois o mesmo termo “paixão” refere-se tanto à  libido como aos 

termos  perturbatio,  affectio,  passio que,  como  vimos  anteriormente,  são  sentimentos  ou 

76   Cf. AGOSTINHO, 2000, XIV, VIII.
77   Ibid.  XIV,  VIII.  Em  Cidade de  Deus,  XIV,  VII,  Agostinho explicita  que  a  paixão  tristeza,  Cícero  a 

denomina “doença” e Vergílio a chama “dor”.
78   Ibid. XIV, VIII.
79  απαθεια, como vocábulo  grego,  significa  ausência  de  sensibilidade,  indiferença,  impassibilidade.  (  Cf. 

BAILLY, 2000.  
80    AGOSTINHO, 2000, XIV, IX.
81    Cf. COSTA, 2002. p. 307, 322-323.
82    Cf. AGOSTINHO, XIV, XIII.



95

paixões (passiones) da alma, não necessariamente más. Já a libido é identificada com a paixão 

má,  com  o  pecado  que  tem  como  raiz  o  orgulho  que  a  corrompe  e  a  transforma  em 

concupiscência.  Dessa  maneira,  as  paixões:  desejo,  alegria,  temor  e  tristeza  só  serão 

consideradas  libido  se forem experimentadas com concupiscência, em outras situações, elas 

são boas.83 

A filosofia  agostiniana  das  paixões  não  se  encontra  desvinculada  de  sua  visão 

teológica. O homem que vive atribulado pelas más paixões poderá contar com o auxílio da 

graça  divina  para  combatê-las,  em seu  dia  a  dia.  Mesmo aquele  que  se  deixou  dominar 

inteiramente  pelas  paixões  poderá  ser  reintegrado  por  Deus,  em sua  integridade  original, 

mediante  Jesus  Cristo,  seu Filho e  Salvador  que,  por  sua Encarnação e  Paixão redime o 

homem de todo o pecado.

1.1.4 As paixões em Tomás de Aquino
Tomás  de  Aquino,  como  seguidor  de  Aristóteles,  adota  a  teoria  hilemórfica.  O 

homem é considerado um composto em que o corpo está unido à sua forma substancial, a 

alma intelectiva, que contém em si a alma sensitiva e a alma vegetativa dos outros viventes 

inferiores (animais e plantas).84  

Para Tomás, as paixões da alma são atos precisamente do homem, mas que não são, 

estritamente falando, humanos, pois são comuns aos homens e aos outros animais.85 Paixão é a 

operação que consiste em a alma sofrer alguma coisa. Sofrer, tomado em seu sentido mais 

amplo, é simplesmente receber. Mas no sentido mais preciso, é essencialmente receber uma 

ação  que  não  acontece  sem  certo  sofrimento,  sem  certa  perda.  Poderá  designar  tanto  a 

passagem do melhor para o pior, quando surge a tristeza; como a passagem do pior para o 

melhor, como se dá com a alegria.86 

83    Cf. BERMON,Emmanuel. La théorie des passions chez saint Augustin. In: BESNIER, Bernard; MOREAU, 
Pierre-François; RENAULT, Laurence. (Orgs.) Les Passions Antiques et Médiévales - Théories et Critiques 
des Passions. Paris: Presses Universitaires de France, 2003. v. I. p. 186-187. 

84   “[...] anima intelectiva unitur corpori ut forma substantialis, [...] Unde dicendum est quod nulla alia forma 
substantialis est in homine, nisi sola anima intellectiva; et quod ipsa, sicut virtute continet animam sensitivam 
et nutritivam, [...]” (AQUINATIS, Sanctus Thomas.  Summa Theologiae.  Madrid: BAC, 1955a. t. I, Prima 
Pars, q.76, a.4). 

85   Cf. GILSON, Étienne. In: THOMAS, Saint.  Textes sur la Morale. Traduits et commentées par Étienne 
Gilson. Paris: Vrin, 1998. p. 109. Observemos que Tomás de Aquino, ao afirmar que as paixões são comuns 
ao homem e  aos animais,  estará discordando dos estoicos que,  apesar  de reconhecerem que os  animais 
praticam  atos  semelhantes  ao  homem,  no  entanto,  negam a  existência  de  paixão  nos  seres  irracionais.  
Continuaremos a considerar as paixões apenas como atos do homem, da mesma maneira que o faz o autor da 
Summa Theologiae.  

86    Cf. GILSON, 1998. p. 109-110.



96

O Doutor  Angélico,  ao  discorrer  sobre a  paixão,  emprega  a  terminologia  que  se 

encontra em Categorias e na Física De Aristóteles. Isto faz surgir um problema: pode-se falar 

de paixão da alma? Para o Estagirita,  a paixão é,  antes de tudo, um conceito metafísico. 

Constitui-se uma de suas dez categorias. São palavras de Aristóteles: “A ação e a paixão são 

susceptíveis de mais e de menos. Eis o que temos a dizer dessas categorias.”87 Assim ele se 

expressa em sua  Física: “É, sem dúvida, necessário que haja certo ato daquele que pode agir 

e um outro, daquele que pode sofrer; um sendo a ação, o outro, a paixão. [...] Pois todos os 

dois são, portanto, movimentos [...] A ação tem lugar no agente e a paixão, no paciente[...]”88 

O próprio Tomás diz :”Sofrer é próprio da matéria. Mas a alma não é composta de matéria e 

forma, [...]” e conclui: “Logo não há paixão na alma.” Citando Aristóteles, o Doutor Angélico 

completa: “[...] paixão é movimento. [...]. Mas a alma não se move, [...] Logo, na alma não há 

paixão.”89 Não está,  portanto,  o autor da  Suma Teológica  se contradizendo ao empregar a 

expressão paixão da alma?

Vejamos a justificativa de santo Tomás: 

Para tomar o termo paixão no sentido próprio, é impossível que aquilo que é 
incorporal sofra uma paixão. A única coisa que pode sofrer, por ela mesma, 
uma paixão que lhe seja própria é o corpo; de maneira que, se uma paixão 
propriamente  dita  deva  afetar  a  alma  de  uma  maneira  qualquer,  isto  só 
poderá  acontecer  enquanto  ela  estiver  unida  ao  corpo  e,  portanto, 
acidentalmente [per accidens].90 

Sofrer e mover-se, embora não convenham à alma propriamente [per se], 
contudo lhe convêm acidentalmente [per accidens].91

Comentando Tomás, Gilson explica que uma paixão jamais poderia pertencer à alma, 

enquanto alma. Uma paixão só pode convir à alma, enquanto estiver unida ao corpo. Pela 

paixão, a alma submete-se a uma lei de mudança que não lhe é própria, mas do corpo. 92 A 

paixão só pode concernir à alma, per accidens. No entanto, compete ao composto, per se, pois 

o sofrer lhe é próprio, uma vez que é corruptível.93 Comentando estas citações de Tomás, 

87     ARISTOTE, 1997, 11b, 5-7.
88   ARISTOTE, Physique. Traduction, présentation, notes, bibliographie et índex par Pierre Pellegrin. Paris: 

Flammarion. 2000. III, 202a, 22-28. 
89     Cf. AQUINATIS, THOMAS. Summa Theologiae. Madrid: BAC, 1955b. t. II, Prima Secundae, q. 22, a.1. 

Cf. ARISTOTE, 2000, 202a, 25. 
90   THOMAS, Saint. Qu. Disp. De Veritate. In:  Textes sur la Morale. Traduits et commentés par Étienne 

Gilson. Paris: Vrin, 1998. (qu. 26, art. 2. Concl.). p. 110-111. (Acréscimo nosso). Cf. ARISTOTE. De l’Âme. 
Traduction inédite, presentation, notes et bibliographie par Richard Bodéüs. Paris: Flammarion, 1993. 406a, 
12-20.

91    AQUINATIS, 1955b, t. II, q. 22, a. 1, concl. ad secundum. (acréscimos nossos).
92    Cf. GILSON, 1998, p. 110.
93    Cf. AQUINATIS, 1955b, t. II, q. 22, a. 1.



97

Talon-Hugon lança a seguinte pergunta: “Sabemos o que significa para a alma sofrer  per 

accidens,  mas o que significa ser  sujeito  de  um movimento,  per accidens?  O que é  este 

movimento da alma?”94

É  o  homem por  inteiro  que  ama,  teme  ou  se  enraivece.  É  o  homem  enquanto 

composto de corpo e alma que experimenta as paixões. As paixões não são, portanto nem da 

alma nem do corpo, são paixões do homem. O hilemorfismo permite a Tomás de Aquino 

contornar a dificuldade.95 

Para o Doutor Angélico, a alma está unida ao corpo de dois modos: a) enquanto é sua 

forma; neste sentido dá o  ser  ao corpo e o vivifica (princípio vital); b) a título de motor, 

enquanto, mediante o corpo, ela exerce suas operações. Por estes dois modos, a alma sofre 

paixões, per accidens, ainda que de maneira diferente. No ser composto de matéria e forma, a 

ação vem da forma e a paixão, da matéria. A paixão começa pela matéria e afeta a forma, por 

assim dizer, apenas  per accidens. Nada sofre paixão sem que alguma coisa não exerça uma 

ação sobre ela, pois toda paixão é o efeito de uma ação.96 

Vejamos exemplos dados pelo próprio Tomás, quando a paixão se inicia no corpo 

(matéria) e vai afetar a alma de maneira a tornar-se também uma paixão, per accidens, para 

ela. Isto ocorre quando o corpo encontra-se ferido. A alma fica como que debilitada por estar 

unida a este corpo. Trata-se aí de uma paixão corporal (passion corporelle). No segundo caso, 

temos a alma enquanto é considerada como motor do corpo. A paixão começa nela e termina 

no corpo; é o que se chama paixão “almal”* (passion animale, como se expressa Gilson). 

Temos como exemplos a cólera e o medo que, por uma percepção ou desejo da alma, resultam 

numa modificação do corpo. Também neste caso, se diz que a alma sofreu uma paixão, per  

accidens.97 É neste segundo caso que se apresenta o que Tomás denomina “paixão da alma”. A 

alma, em sua paixão, é ao mesmo tempo ativa (em sua função de motor), e passiva (enquanto 

sofre a paixão). 

Para Tomás, a paixão é “um movimento do apetite sensitivo”.98 Interpretando Tomás, 

Gilson explica que esse movimento do apetite sensitivo é o desejo sensível ou a sensualidade 

94    TALON-HUGON, 2002, p. 25. Ver nota n. 72 à p. 127 comentário de Hobbes sobre movimentos da alma.
95    Ibid., p. 23.
96     Cf. THOMAS, 1998, (Qu. Disp. De Veritate, qu. 26, a. 2. Concl.). p. 111. 
97  *  Estamos criando o neologismo, como adjetivo de alma. O termo animale, na tradução de Gilson, não se 

refere a animal, mas faz também a função de um adjetivo derivado de alma (do latim anima), por não existir 
também na língua francesa  um adjetivo semelhante  a  almal,  em oposição  a  corporal (corporalle).  (Cf. 
THOMAS, 1998, p. 111-112.

    Cf. ibid., p. 111-112.
98    AQUINATIS, 1955b, t. II, q. 31, a.1.



98

que nascem na alma sensitiva, provenientes de uma percepção sensível daquilo que interessa 

ao corpo.99 A sede das paixões encontra-se, portanto, na parte sensitiva da alma.

Santo  Tomás,  em sua  teoria  das  paixões,  é  também influenciado  por  Platão,  ao 

distinguir na alma sensitiva o apetite concupiscível e o irascível. Estes apetites, ou potências, 

ou  ainda  faculdades,  irão  dar  origem  a  dois  diferentes  tipos  de  paixões,  uma  vez  que 

faculdades  diferentes  têm  objetos  também  distintos.  Para  sabermos  quais  as  paixões 

resultantes de uma e outra faculdades, é preciso que antes conheçamos os objetos de cada uma 

delas. 

Os objetos da potência ou apetite  concupiscível  são o bem ou o mal, considerados 

absolutamente, ou seja, o deleitável ou o doloroso. Já o apetite irascível tem como objetos o 

bem e o mal não mais considerados absolutamente, mas enquanto revelam o caráter daquilo 

que é difícil ou árduo. Assim, as paixões que se voltam para o bem ou para o mal, tomados 

absolutamente,  pertencem ao  concupiscível;  e  as  que  contemplam o  bem ou o  mal,  pelo 

ângulo da dificuldade, porque não pode ser obtido, (o bem), ou evitado, (o mal), sem esforço, 

fazem parte do irascível.100

Para  o  Doutor  Angélico,  nas  paixões  da  alma,  encontram-se  uma  dupla 

contrariedade: a) a que procede da oposição de seus objetos, ou seja, do bem e do mal; b)  

aquela que é causada pela oposição dos movimentos de aproximação ou de afastamento de 

um mesmo objeto. Nas paixões do concupiscível, mostra-se somente a primeira contrariedade, 

isto  é,  a  que  procede  dos  objetos.  Nas  paixões  do  irascível,  apresentam-se  uma e  outra 

contrariedades;  pois  os  objetos  do  irascível são  o  bem  e  o  mal  não  mais  considerados 

absolutamente, mas como árduo ou difícil de ser conseguido, (o bem); ou como árduo e difícil 

de ser evitado, (o mal). Na primeira situação, a do bem, temos as paixões da esperança e do 

desespero. Na outra situação, a do mal, apresentam-se as paixões do temor ou da audácia para 

livrar-nos de sua opressão.101 

Tomás classifica as paixões fundamentais da seguinte forma: as que procedem da 

faculdade ou apetite concupiscível, e as que têm sua origem na faculdade ou apetite irascível. 

As paixões, que procedem do apetite  concupiscível, formam três pares: o amor e o 

ódio; o desejo e a aversão; e a alegria e a tristeza. Aquelas, que têm por sede o irascível, são 

de três tipos: a esperança e o desespero; o temor e a audácia; e a cólera, que não se opõe a  

nenhuma paixão.

99    Cf. GILSON, 1998, p. 113.
100   Cf. AQUINATIS, 1955b, t. II, q. 23, a.1. 
101   Cf. ibid., q. 23, a.2.



99

 Existem, portanto, ao todo, onze espécies diferentes de paixões: o amor, o ódio, o 

desejo, a aversão, a alegria, a tristeza, a esperança, o desespero, o temor, a audácia e a cólera.  

As seis primeiras originam-se do concupiscível, e as cinco últimas têm por sede o irascível. 

Todas as demais paixões da alma estão contidas nessas onze fundamentais. 102  

Seguindo uma determinada ordem, estas onze paixões umas geram as outras. Visto 

que o irascível  pressupõe o concupiscível, a primeira das paixões é a primeira da faculdade 

concupiscível: o  amor. A segunda é seu contrário: o  ódio. Em seguida, temos o desejo do 

objeto amado e a aversão ao objeto odiado. Vêm depois a esperança do objeto que se deseja, 

ou seu contrário, que é o desespero. A esperança, por sua vez, gera a audácia, e o desespero 

de vencer produz o temor. A cólera poderá seguir a audácia para vencer o obstáculo que se 

opõe à realização dos desígnios passionais. Por último, encontramos a alegria e a tristeza que 

são  as  últimas  paixões  da  faculdade  concupiscível e  resultantes  de  todas  as  outras. 

Determinam o repouso da alma pela posse do objeto de seu amor, ou sua inquietude por não 

ter conseguido dele se apossar.103 

Na classificação  de  santo  Tomás,  o  amor  ocupa  o  primeiro  lugar  e  se  encontra 

presente no interior de cada paixão. É o pressuposto de todas as paixões; pois “[...] todas as 

paixões  da  alma  derivam-se  de  um único  princípio  que  é  o  amor”104 O amor  é  o  motor 

primeiro de todas as nossas ações. Todo aquele que age, o faz em função do bem que deseja, 

que ama. Toda paixão supõe certo movimento da alma em direção a um objeto, ou o repouso 

nesse objeto, cuja semelhança e parentesco com a alma fazem com que ela se junte a ele e 

nele se compraza.105  

Resta-nos  saber  como  Tomás  irá  estabelecer  a  relação  entre  as  paixões  e  a 

moralidade. A este respeito, o autor da Summa Theologiae começa analisando o pensamento 

dos estoicos e dos peripatéticos. Mostra-nos que, para os primeiros, todas as paixões são más. 

Faz referência a Cícero, que no Livro III das Tusculanas, denomina as paixões  doenças da 

alma e que, nesse texto, chega à conclusão que aqueles que trazem em si a doença das paixões 

são insensatos e insanos. Do lado oposto, apresenta-nos os peripatéticos que dão o nome de 

paixões a todos os movimentos do apetite sensitivo. Julgam-nas boas, quando são moderadas 

pela razão, e más, quando escapam ao governo da razão.106 

Para  Tomás,  um  ato  é  considerado  moral,  ou  propriamente  humano,  quando  é 

voluntário. As paixões, tomadas em si mesmas, não são voluntárias, pois, segundo Tomás, são 
102   Cf. AQUINATIS, 1955b, t. II, q. 23, a. 4. 
103   Cf. GILSON, 1998, p. 121. 
104   AQUINATIS, 1955b, t. II, q. 41, a.2, resp. ad primum. 
105   Cf. GILSON, 1998, p. 129 e 132.
106   Cf. CÍCERO, apud AQUINATIS, 1955b, t.II, q. 24, a. 2.



100

atos que o homem tem em comum com os animais irracionais e estes não têm moral.  O bem 

moral só se encontra no homem. As paixões da alma não são, portanto, nem boas nem más. 

Tudo vai depender da vontade do homem. Se seus atos voluntários são bons, as paixões são 

boas; se maus, as paixões serão más. As paixões serão, portanto, boas se forem regradas pela 

razão.107 

Vejamos como Tomás de Aquino explica a ligação entre virtude e paixão: 

Se denominarmos paixões as afecções desordenadas como propuseram os 
Estóicos, torna-se assim evidente que a virtude perfeita é sem paixões. Mas 
se chamarmos paixões todos os movimentos do apetite sensitivo, torna-se 
claro  que  as  virtudes  morais  que  dizem respeito  às  paixões  como  à  sua 
própria matéria, não podem existir sem paixões. O motivo disto é que, caso 
contrário, a virtude moral tornaria o apetite sensitivo totalmente inútil; ora 
não cabe à virtude fazer com que aquelas coisas que estão submissas à razão 
se  privem de  seus  atos  próprios,  mas  que  executem as  ordens  da  razão, 
exercendo seus próprios atos.108

O pensamento moral tomista sobre as paixões encontra-se em perfeita sintonia com o 

pensamento  aristotélico.  Como  em Aristóteles,  as  paixões,  em si,  não  são  boas  ou  más. 

Encontram-se na dependência de serem ou não regidas  pela  razão:  “As paixões  da alma, 

enquanto se põem contra a ordem da razão, inclinam-se para o pecado; porém, quando se 

submetem  ao  domínio  da  razão  conduzem  à  virtude.”109 Da  mesma  maneira  que  em 

Aristóteles,  está  claro  para  o  Doutor  Angélico,  que  é  perfeitamente  possível  haver  uma 

harmonia entre a virtude e a paixão, cabendo à razão a tarefa de intermediá-la. O amor, para 

Tomás, não só ocupa o primeiro lugar entre as paixões, mas está presente no interior de cada 

uma delas. O Doutor Angélico aproxima-se também de santo Agostinho, para quem o amor, 

embora não figurando em sua listagem das paixões, constitui a ideia força em torno da qual 

todas  as  paixões  se  ordenam.  Agostinho  defende  o  primado  absoluto  do  amor  que  está 

enraizado na natureza do homem. Para os dois doutores, a paixão será considerada boa ou má 

dependendo do ato de vontade do homem. 

1.2 Principais teorias das paixões contemporâneas de Descartes

A literatura envolvendo o tema das paixões desenvolveu-se de tal forma no século 

XVII que há quem o denomine século das paixões.110 Este fenômeno tem uma explicação: a 
107    Cf. AQUINATIS, 1955b, t. II, q. 24, a. 3 e a. 4. Cf. GILSON, 1998, 121-122.
108    AQUINATIS, 1955b, t. II, q. 59, a. 5.
109   Ibid. q. 24, a. 2, concl. ad tertium.
110   “Si le XVIIIe fut le siècle du sentiment, le XVIIe fuit celui des passions. Les traités sur le sujet y sont  

innombrables;  les  moralistes  s’en  soucient,  les  théologiens  s’en  préocupent,  les  penseurs  mondains  en 



101

descoberta no século anterior de manuscritos de antigos estoicos.111 As traduções desses textos 

para o latim e língua vernácula e sua difusão pela imprensa, que na época marchava a passos 

largos, fizeram ressurgir o estoicismo com todo o vigor. 

Entre os numerosos estudos sobre as paixões que dominaram a primeira metade do 

século XVII,112 selecionamos quatro tratados que tiveram maior aceitação do público, tomando 

por critério de julgamento o número de reedições que alcançaram em curto espaço de tempo. 

Observaremos também que todos receberam influências, em menor ou maior grau, das teorias 

sobre  as  paixões  que se originaram e imperaram em séculos  anteriores.  Merecerão nossa 

atenção:  Traité  de  l’amour  de  Dieu de  são  Francisco  de  Sales,  Tableau  des  passions  

humaines, de leurs causes et de leurs effets de Nicolas Coëffeteau, De l’Usage des passions  

de Jean-François Senault, e Les Charactères des passions de Marin Cureau de La Chambre. 

Além dos quatro tratados acima mencionados,  outro  estudo será objeto  de nossa 

consideração, antes de alcançarmos o  Tratado das Paixões de Descartes:  De Anima et Vita, 

obra do espanhol Juan Luis Vives, escrita no século anterior (1538), ou seja, cento e onze anos 

antes de Les Passions de l’Âme. Três motivos nos levaram a incluir este autor: primeiro, pelas 

semelhanças existentes entre seu tratado e o de Descartes; segundo, por ser o primeiro filósofo 

pós-medieval a não seguir, em sua essência, o modelo escolástico das paixões; e por último, o 

fato de Vives ser o único filósofo citado por Descartes em Les Passions de l’Âme.113

1.2.1 Tratado do amor de Deus de são Francisco de Sales

débattent dans les salons, les médecins s’y intéressent’’. (TALON-HUGON, 2002, p. 7). 
111    Ver acima, p. 79, nota n.1.
112   Sem pretender ser exaustivo, Talon-Hugon, além dos tratados que iremos analisar neste capítulo, assinala  

outros  autores  que  estudaram  as  paixões,  na  primeira  metade  do  século  XVII,  antes  do  Tratado  de 
Descartes: Pierre Charron em La Sagesse  (1601); Eustáquio de são Paulo em Manuel  (1609); Jean-Pierre 
Camus em Ses Diversités (1613); Scipion Dupleix em L’Éthique ou la philosophie morale (1620). Nicolas 
Caussin em La Cour sainte  (1630); Pierre Le Moyne em Les Peintures Morales (1640-1643).  

113    DESCARTES, 1999, art. CXXVII.



102

São Francisco de Sales publicou sua obra Traité de l’Amour de Dieu na segunda década do 

século XVII e, segundo nos informa Rodis-Lewis, entre 1616 e 1620 alcançou, pelo menos, 

seis edições.114 Um dos assuntos abordado nesta obra é a temática das paixões.

A alma  humana,  para  ele,  é  indivisível;  mas  por  ser  viva,  sensível (sensitiva)  e 

racional  possui vários graus de perfeição.115 No apetite sensitivo ou sensual existem doze 

movimentos, todos eles visando ao bem, para adquiri-lo, ou ao mal, para evitá-lo. Enquanto 

perturbam  a  alma,  são  chamados  perturbações  e,  enquanto  inquietam  o  corpo,  são 

denominados  paixões.116 As  paixões  são,  portanto,  movimentos  do  apetite  sensitivo  que 

surgem da alma sensitiva. Existem no homem em função da encarnação, e só o deixam com a 

morte do corpo.117

Em relação à enumeração das paixões, apesar de se referir às quatro paixões dos 

estoicos e de santo Agostinho, adotará a lista de paixões de santo Tomás, com o acréscimo de 

uma paixão: a satisfação. Inspirando-se ainda em Tomás, divide as paixões em dois grupos: as 

que estão voltadas para o bem e as que se orientam para o mal. Vejamos como é apresentado 

por Francisco de Sales o primeiro grupo e como essas paixões se originam. Em primeiro 

lugar, temos o amor, movimento voltado para o bem considerado em si, segundo a bondade 

natural;  se  o  bem mostra-se  ausente,  o  movimento  transforma-se  em  desejo;  esta  paixão 

converte-se  em  esperança,  quando  julgamos  poder  conseguir  aquilo  que  é  desejado;  se 

pensamos  não  poder  obtê-lo,  surge  o  desespero;  se  o  conseguimos  nasce  a  alegria.  No 

segundo grupo, ele dispõe as paixões voltadas para o mal. Quando o conhecemos, nasce o 

ódio.  Se  ele  se  encontra  ausente,  o  sentimento  é  de  aversão (fuga);  se  é  inevitável,  o 

movimento é de temor; se nos sentimos fortes para enfrentá-lo, surge a coragem (audácia); se 

está presente, ficamos dominado pela tristeza; se queremos rejeitá-lo, ou dele nos vingarmos, 

o sentimento é de cólera; se triunfamos sobre ele, brota a satisfação.118 Embora a classificação 

das paixões do bispo de Genebra seja de inspiração tomista, afasta-se da divisão de Tomás, 

por não classificar as paixões em função dos apetites concupiscível e irascível. 119 No entanto, 

as vê em relação ao bem e ao mal, que na classificação tomista vem em segundo lugar.120 

Francisco de Sales dará um destaque todo especial ao amor, escolhido não só como a 

primeira paixão, mas considerado uma paixão excepcional.  Podemos falar aqui,  como em 

114  RODIS-LEWIS, 1999. p. 31.
115   SALES, São Francisco de. Tratado do Amor Divino. Trad. de Lauro Ostermann. Petrópolis: Vozes, 1955. 

p. 62.
116  Cf. Ibid., p. 35.
117  Cf. TALON-HUGON, 2002, p. 58. 
118  Cf. SALES, 1955, p. 35.
119  Cf. TALON-HUGON, 2002, p. 59.
120  Cf. ibid., p. 59. 



103

santo Agostinho, de um primado do amor. O amor é uma paixão originária, pois precede todas 

as outras paixões que o têm como fonte e raiz. Só se deseja aquilo que se ama. Alegramo-nos 

no gozo de uma coisa que amamos. O amor precede também a esperança, pois esperamos o 

bem que amamos. Precede o ódio, porque odiamos o mal pelo amor que temos ao bem, sendo 

o mal o seu contrário. O mesmo se dá com todas as outras paixões ou afetos. 121 Dizendo com 

outras  palavras,  o  desejo é  o amor privado de seu objeto;  a  alegria,  o  amor realizado,  o 

desespero, o amor desiludido. De acordo com as circunstâncias, o amor torna-se esperança, 

medo, tristeza.122  

Apesar de o amor não figurar na lista agostiniana das paixões, a identificação de 

Francisco  de  Sales  com  o  bispo  de  Hipona,  na  consideração  do  amor,  torna-se  patente 

sobretudo pelas constantes referências e frequência das citações: “A reta vontade é o amor 

bom, a vontade má é o amor mau”.123 O amor exerce um domínio de tal maneira sobre a 

vontade que a torna tal como ele é: 

O amor compreende tudo isso conjuntamente, como uma bela árvore, cuja 
raiz é a conveniência da vontade ao bem; o pé é a complacência; a haste é o 
movimento; as procuras, diligências e outros esforços são-lhe os ramos, mas 
a união e gozo lhe é o fruto.124 

Para o bispo de Genebra, o homem é movido pelo amor: 

O  amor  é  a  vida  do  nosso  coração.  E,  assim  como  o  contrapeso  dá  o 
movimento a todas as peças móveis de um relógio, assim também o amor dá 
à alma todos os movimentos que ela tem. Todos os nossos afetos seguem o 
nosso amor, e segundo ele, nós desejamos, deleitamo-nos e desesperamos, 
tememos, animamo-nos; odiamos, fugimos, entristecemo-nos, entramos em 
cólera, triunfamos.125 

Francisco de Sales mostra-nos, nesta passagem, como o amor se faz presente em 

cada  uma das  paixões  por  ele  listadas.  Há uma similaridade  com o que  se  encontra  em 

Agostinho, citado pelo bispo de Genebra, no Tratado:

O amor,  tendendo a  possuir  o  que  ele  ama,  chama-se  cobiça  ou  desejo; 
tendo-o e possuindo-o,  chama-se alegria;  fugindo ao que lhe é contrário, 
chama-se temor; e se isso que lhe é contrário lhe acontece e ele o sente,  
chama-se tristeza; e, portanto, essas paixões são más se o amor é mau; boas, 
se é bom.126  

121  SALES, 1955, p. 38
122  TALON-HUGON, 2002, p. 59-60.
123  AGOSTINHO, apud SALES, 1955, p. 39.
124  SALES, 1955, p. 46.
125  Ibid., p. 622-623.
126   AGOSTINHO, apud SALES, 1955, p. 38.



104

Assim como ocontece com os estoicos, Agostinho e Tomás de Aquino, Francisco de 

Sales admite uma afetividade não passional. Além do movimento das paixões procedentes do 

apetite  sensitivo ou sensual,  há também no homem, movimentos do apetite  intelectual  ou 

racional a que ele denomina vontade. A estes últimos movimentos, dá-lhes o nome de afetos 

que se relacionam com objetos que não advêm dos sentidos. Ele assim os exemplifica: muitos 

filósofos e pagãos se voltaram para Deus, amaram a virtude,  as ciências, suas repúblicas; 

odiaram os vícios, esperaram honras, temeram as censuras, indignaram-se contra os tiranos. 

Esses movimentos, explica ele, encontram-se na parte racional, pois nem os sentidos, nem, 

consequentemente, o apetite sensual os têm como objeto. Estes movimentos são, portanto, 

afetos do apetite racional e não paixões.127  

Segundo ainda Francisco de Sales,  “Temos a liberdade de fazer  o  bem e o mal; 

porém escolher o mal não é usar, e sim abusar dessa liberdade”.128 Ele recusa a tese estoica da 

erradicação das paixões e defende o bom uso que se deve fazer delas.129

Podemos concluir que Francisco de Sales é fortemente influenciado pelo pensamento 

agostiniano, mas que o tomismo também se faz presente em sua teoria das paixões. Em nossa 

análise,  abordamos  os  aspectos  ligados  à  moralidade  e  deixamos  de  lado  as  implicações 

teológicas suscitadas pelo tema das paixões, no pensamento de Francisco de Sales, como as 

relações com o pecado, com a graça divina e com a doutrina cristã da redenção.

1.2.2 Quadro das paixões humanas, de suas causas e de seus efeitos de Coëffeteau

Nicolas Coëffeteau (1574-1623) é padre dominicano francês, cuja obra Tableau des 

passions humaines, publicada em 1620, atinge, em 1632, sete edições. Segue basicamente, em 

seu livro, a teoria tomista das paixões, conservando, inclusive, a classificação de onze paixões 

primitivas,  divididas  nos  grupos:  concupiscível  e  irascível.130 Define  a  paixão  como 

“movimento do apetite sensitivo causado pela apreensão e imaginação do bem ou do mal, 

seguido de uma alteração que atinge o corpo contra as leis da natureza.”131 O “movimento” de 

aproximação do bem e de fuga do mal é uma marca do tomismo, presente na quase totalidade 

das definições de paixão do século de Descartes. 

Em  Tableau des passions,  percebe-se também a influência da tradição médica da 

época, ao ser considerado por Coëffeteau que a alma é afetada pelas paixões que se originam 
127  Cf. SALES, 1955, p. 40. Cf. TALON-HUGON, 2002, p. 67.
128  Ibid., p. 653.
129  Cf. TALON-HUGON, 2002, p. 69.
130  Cf. RODIS-LEWIS, 1999, p. 23.
131  COËFFETEAU, Nicolas apud TALON-HUGON, 2002, p. 8.



105

dos diversos humores do corpo.132 A presença de Platão faz-se sentir pelo uso da imagem da 

parelha de cavalos e pelas análises sobre o amor.133 Coëffeteau, se de um lado, aproxima-se 

dos estoicos em suas análises das paixões, inclusive reconhecendo sua malignidade; de outro, 

posiciona-se contra os estoicos por julgarem as paixões como doenças da alma.134 A virtude, 

para ele, não se opõe à natureza do homem, mas a aperfeiçoa.135

1.2.3 Do uso das paixões de Senault

Jean-François Senault (1604-1672) padre da Congregação do Oratório, publicou em 

1641 a obra  De l’usage des passions  que, no século XVII, alcançou mais de vinte e cinco 

edições.136 A intenção da obra era abordar o problema das paixões como teólogo e moralista. 

Pelo  número  de  edições,  no  espaço  de  sessenta  anos,  pode-se  medir  sua  aceitação  pelo 

público.

A grande inspiração de Senault foi santo Agostinho, por ele citado abundantemente, 

como Francisco de Sales também o faz em seu tratado. Todavia, Senault não se limita ao 

pensamento do bispo de Hipona. De formação tomista, o oratoriano não deixa de recorrer ao 

autor da Summa Theologiae.137 Apesar de combater a visão estoica das paixões, o autor de De 

l’usage des passions recebe ainda a influência do neoestoicismo que se instalou na Europa no 

século anterior. A obra manifesta um reconhecimento parcial da doutrina do Pórtico, trazendo 

um grande número de citações de Sêneca, na margem do texto.138 O livro torna-se uma mistura 

de agostinismo, tomismo e estoicismo, levando o autor, em certos momentos, a contradições e 

oscilações.  Percebe-se  também que  o  oratoriano  mostra  pouca  preocupação  com o  rigor 

conceitual.139’

Senault defende a unidade da alma humana: “A alma é una em sua essência e lhe 

impomos nomes diferentes somente para exprimir a variedade de suas operações”.140 Apesar 

da defesa da unidade da alma, não só se mostra partidário da tripartição aristotélica da alma 

132  Cf. TALON-HUGON, 2002, p. 36-38.
133  Cf. Ibid., p. 58.
134  Cf. ibid., p. 48.
135  Cf. RODOS-LEWIS, 1999, p. 23.
136  SIMON, Séverine. L’influence de Saint Augustin et la théorie des passions dans le Traité de l’usage des  

passions de Senault. In: BESNIER, Bernard; MOREAU, Pierre-François; RENAULT, Laurence. (Orgs.) Les 
Passions Antiques et  Médiévales -  Théories  et  Critiques  des  Passions.  Paris:  Presses  Universitaires  de 
France, 2003. v. I. p. 199.

137  Cf. SIMON, 2003, p. 200.
138  Cf. SIMON, 2003, p. 200.
139  Cf. ibid., p. 200 e 204.
140  SENAULT, apud SIMON, 2003, p. 205.



106

(nas partes vegetativa, sensitiva,  espiritual),  mas também adota a divisão platônica de sua 

parte sensitiva, em concupiscível e irascível.141 

O oratoriano define a paixão como “um movimento do apetite sensitivo, causado 

pela imaginação de um bem ou de um mal aparente ou verdadeiro, que altera o corpo contra 

as leis da natureza”.142 Natureza, no presente contexto, significa o estado inicial do homem 

antes do pecado original. Observemos que sua definição é praticamente a mesma apresentada 

por Coëffeteau.143 Destaca o aspecto negativo da paixão. Para ele, todas as paixões originam-se 

da alma e do corpo. Embora acreditando que haja paixões que estejam mais ligadas ao corpo 

(as que procedem do concupiscível), e outras, que se mantenham mais ligadas à alma (as que 

derivam do irascível), a alma é sempre a causa de todas as paixões.144 Conserva as grandes 

linhas  da  classificação  das  onze  paixões  de  Tomás  de  Aquino:  amor,  ódio,  desejo,  fuga 

(aversão), esperança, desespero, ardor (audácia), medo (temor), cólera, prazer e dor (tristeza). 

Na segunda parte de sua obra, estuda cada uma delas, sob o ponto de vista exclusivamente 

moral, ou seja, o bom e o mau uso das paixões.145

Há uma hesitação ou ambiguidade do oratoriano ao considerar a relação entre virtude 

e paixão. Em determinado momento,  estabelece uma diferença radical entra a virtude e a 

paixão. Diz ele que o ardor, enquanto paixão, em se deixando governar pela razão, mudará de 

natureza, passando de uma simples paixão para uma virtude gloriosa. Em outro lugar de sua 

obra, a diferença parece ser apenas de grau, ou seja, basta moderar nossas afecções para que 

se transformem em virtudes. Em outro momento, identifica paixão e virtude ao dizer que o 

ardor, antes situado na categoria da paixão, é uma “virtude imperfeita”.146

O título da obra De l’usage des passions conduz o autor a formular três questões: O 

que é preciso fazer? O que se pode fazer? Como fazer? Em resposta às interrogações, o autor 

explica que o aparecimento das paixões permite que as virtudes sejam exercitadas. As virtudes 

ficariam ociosas se não existissem as paixões a serem vencidas ou regradas. Como exemplo, 

mostra que a coragem não seria virtude, se não houvesse o temor; a temperança e continência 

não teriam valor se não se apresentasse o atrativo da volúpia. As paixões podem tornar-se 

úteis, constituindo-se “sementes das virtudes”. Visto que têm sua qualidade de uso, as paixões 

serão boas se a vontade as tornar boas. Como podem estar no princípio do vício, poderão 

141  Cf. SIMON, 2003, p. 205.
142  SENAULT, apud SIMON, 2003, p. 202. (Grifos do autor).
143  Ver p. 105, logo acima.
144  Cf. SIMON, 2003, p. 205. Senault faz uma distinção entre alma e espírito. O espírito é a parte superior da  

alma; a alma está presa ao corpo, o espírito não. (Nota n. 3 da mesma página).
145  Cf. RODIS-LEWIS, 1999. p. 23; cf. também SIMON, 2003, nota n. 1, p. 200.  
146  Cf. SIMON, 2003, p. 211 e 212.



107

também estar no princípio da virtude. O temor poderá servir para nossa segurança se for bem 

administrado. Da mesma forma, a esperança, se bem regrada, dar-nos-á ânimo para as ações 

generosas e difíceis. Podemos observar que o bom uso dependerá de sabermos administrá-las 

e  regrá-las.  Senault  levanta  outras  questões:  como  vencer  as  dificuldades  que  se  nos 

apresentarem na luta com as paixões? Como fortificar a vontade para exercer seu livre arbítrio 

e devolver à razão o seu poder? Não há soluções humanas para todos os problemas. Só uma 

intervenção  transcendente  poderá  ajudar  o  homem.  Só  a  graça  divina  dará  à  vontade  a 

possibilidade de exercer seu livre arbítrio. 

Como podemos perceber,  De l’usage des passions é uma tentativa de conciliar  o 

pensamento agostiniano com o pensamento tomista sobre as paixões e de se posicionar contra 

o radicalismo dos filósofos do Pórtico que veem as paixões apenas como más e totalmente 

ausentes do homem sábio e virtuoso. A oscilação de Senault vem prejudicar a clareza de seu 

pensamento e a precisão de seus conceitos. Sua afinidade com as idéias do bispo de Hipona 

sobre a matéria, aproxima-o da teoria desenvolvida pelo bispo de Genebra.

1.2.4 Os Caracteres das paixões de Cureau de la Chambre

Marin Cureau de la Chambre (1594-1669) é um médico contemporâneo de Descartes 

que também escreveu sobre as paixões.  Les Charactères des passions, publicado em 1640, 

pelo tipo de discurso sobre as paixões, tornou-se um tratado diferenciado dos demais, voltados 

para a matéria. O número de edições vem comprovar a aceitação da obra em seu tempo.147 

Talon-Hugon observa que o espaço teórico em que a questão das paixões é abordada,  na 

época do lançamento do  Tratado  de Descartes, encontra-se completamente saturado.148 São 

palavras da autora: “A obra de Cureau de la Chambre, entre as mais lidas, constitui uma das 

peças dominantes do pano de fundo sobre o qual se inscreverá a teoria cartesiana [...].”149 

Charactères des passions traz a enumeração tradicional de Tomás de Aquino, em que 

as onze paixões são apresentadas, e relaciona-as com o movimento dos “espíritos”,150 mediante 

longas descrições em que vagas metáforas se sucedem:151 “O Amor os dilata, o Desejo os 

impulsiona, a Alegria os espalha, a Esperança os mantém firmes, a Audácia os acelera e [...] a 

cólera os lança em grandes borbotões.”152 As paixões, para o autor de Caracteres, são ações da 

147  Cf. TALON-HUGON, 2002, p. 39.
148  Cf. TALON-HUGON, 2002, p. 39.
149  Ibid., p. 39.
150  Ver parte em destaque da citação longa da p. 67.
151  RODIS-LEWIS, 1999, p. 23.
152  DESCARTES, apud RODIS-LEWIS, 1999, p. 23.



108

alma com repercussões somáticas. “Considero a paixão em sua natureza e em sua essência, e, 

como é um movimento da alma, em toda parte onde reconheço esse movimento, reconheço ali 

também a paixão [...].”153 Sua definição de paixão segue também o modelo tomista  onde  a 

paixão é mostrada como uma emoção do apetite em que a alma procura o bem e se afasta do 

mal.154 

A obra Les Charactères des passions faz parte de um projeto mais amplo do autor, 

intitulado a  Art de connaître les hommes, parcialmente realizado. A pretensão de Cureau é 

mostrar que homens cujos traços se assemelham a características de determinada paixão são 

inclinados a essa paixão; homens que se assemelham a um animal têm a mesma inclinação 

que ele;  Homens que revelam uma beleza feminina são efeminados;  mulheres  que detêm 

traços masculinos têm as inclinações dos homens. Aqueles cujos traços faciais se assemelham 

a povos que vivem sob determinado clima, revelam inclinações desses últimos.155 O projeto de 

Cureau evidencia uma fisiognomonia.156 A Art de connaître les hommes, que deveria preceder 

les Charactères, só foi aparecer em 1659, quando Descartes já havia falecido.157     

Charactères  des  passions repete  também  a  doxa  médica  da  época  que  segue  o 

pensamento de Galeno e de seus discípulos modernos, como Paré.  Situa-se entre as obras 

sobre as paixões que fizeram sucesso na primeira metade do século XVII, contra as quais o 

Tratado das paixões  irá se contrapor. É certo que Descartes teve conhecimento da obra de 

Cureau. Em carta a Mersenne, escrita em 1641, informa que apósa ter lido seu livro, por duas 

ou três  horas,  encontrou apenas  “palavras”.158 Ao ser publicado o  Tratado das Paixões,  o 

Filósofo deixou orientações para que fosse enviado a Cureau um exemplar da nova obra.159  

O que podemos concluir dessas teorias sobre as paixões de autores contemporâneos 

de  Descartes  é  que  todas  elas  se  encontram  fortemente  marcadas  pela  diversidade  de 

influências  das  doutrinas  que  as  precederam.  Todavia,  constatamos  a  predominância  da 

filosofia medieval, pelo viés da religião. Dos quatro autores apresentados, três são sacerdotes 

católicos. Entretanto, todos os quatro, em suas obras, seguem, em grandes linhas, a teoria 

escolástica  sobre  o  assunto,  situando  as  paixões,  na  parte  sensitiva  da  alma,  inclusive, 
153  CUREAU DE LA CHAMBRE apud D’ARCY, Pascale. Introduction. In: DESCARTES.  Les Passions de 

l’Âme. Introduction, notes, bibliographie et chronologie par D'Arcy Pascale. Paris: Flammarion, 1996. p. 20.
154  Cf. TALON-HUGON, 2002, p. 41.
155  TALON-HUGON, 2002, p. 40.
156  No francês (1562), Ciência que tem por objeto o conhecimento da personalidade de uma pessoa a partir de 

sua fisionomia (morfopsicologia). (ROBERT, Paul. Le Nouveau Petit Robert - Dictionnaire Alphabétique et 
Analogique de la Langue Française. Texte remanié et amplié sous la direction de Josette Rey-Debove et Alain 
Rey. Paris: Dictionnaire Le Robert, 2010.

157  RODIS-LEWIS, 1999, p. 24, nota n. 1.
158   DESCARTES.  Correspondance. AT, III, p. 296. (Carta de Descartes a Mersenne, de 28 de janeiro de 

1641).
159   DESCARTES. Correspondance. AT, V, p. 454. Carta a l’Abbé Picot, de 4 de dezembro de 1649).



109

distribuindo-as, à exceção de Francisco de Sales, pelo apetite irascível e o concupiscível que 

têm sua origem remota na concepção platônica da alma. 

1.3 As paixões em Juan Luis Vives

Juan Luis Vives (1492 ou 1493 - 1540), filósofo e humanista espanhol, estudou na 

Universidade de Paris e foi professor na Universidade de Louvain. Era admirado por Erasmo 

de Roterdan e Thomas More, grandes humanistas da época, tornando-se amigo de ambos. 

Entre suas obras filosóficas, inclui-se De Anima et Vita, voltada para as paixões, publicada em 

1538, ou seja, cento e onze anos antes de les Passions de l’Âme,  e dois anos antes da morte 

de  seu  autor.  De  Anima  atingiu  várias  edições  no  século  XVI.160 Dos  predecessores  de 

Descartes que escreveram sobre as paixões, Vives foi o único citado por ele em Les Passions 

de l’Âme.161 

Vives se inscreve na tradição aristotélico-tomista, segundo a qual o homem possui 

uma  alma  tripartida  (almas  vegetativa,  sensitiva  e  racional).  Para  ele,  as  paixões  são 

movimentos que procedem da alma sensitiva. Enquanto esta é o lugar das paixões, na alma 

racional encontra-se a vontade que se mantém absolutamente livre para escolher o bem onde 

ele se encontre. As paixões se subordinam à vontade da mesma maneira que a alma sensitiva 

se encontra subordinada à alma racional, hierarquicamente superior. Dada essa subordinação, 

paixões e vontade participam plenamente para a determinação da ação.162 

Vives defende uma bondade intrínseca das paixões. Entretanto,  como os estoicos, 

não hesita de qualificá-las como perturbações. Sua “corrupção”, como o pecado encontra-se 

no próprio homem. Se as paixões podem exercer seu domínio sobre o espírito é porque, no 

homem,  o  entendimento  ficou  obscurecido  pelo  pecado  original.163 As  paixões  “são 

verdadeiras  perturbações  e  verdadeiros  desregramentos,  como  se  o  espírito  não  mais 

exercesse seu domínio e cedesse sob o poder de uma força desconhecida.”164 Para Vives, as 

grandes agitações causadas pelas paixões ocorrem por conta da ignorância humana, fruto do 

pecado original, cuja causa é o conhecimento orgulhoso. O homem quis se igualar a Deus 

160   Cf. DICIONÁRIO DE FILOSOFIA DE CAMBRIDGE. Dirigido por Robert Audi. Tradução de Edwino 
Aloysius Royer; João Paixão Netto et Al. São Paulo: Paulus, 2006. p. 985. Cf. RODIS-LEWIS, 1999, p. 24,  
nota n. 2. Nessa mesma nota, Rodis-Lewis informa que, posteriormente, De anima foi juntada a outras obras 
do autor para compor o t. III de Opera omnia - Valência, 1782.  

161   Cf, DESCARTES, 1999b, Art. CXXVII.
162  Cf.  ZARAGOZA,  Marina  Mestre.  La  théorie  des  passions de  Juan Luis  Vivès.  In:  MOREAU,  Pierre-

François.  (Org.).  Les  Passions  à  l’Âge  Classique –  théories  et  critiques  des  passions  Paris:  Presses 
Universitaires de France, 2006. v. II. p. 30, 34-36.  

163  Cf. ZARAGOZA, 2006. p. 37. 
164  VIVÈS, Juan Luis apud ZARAGOZA, 2006, p. 37.



110

pelo  conhecimento  e,  como  conseqüência,  sobreveio  a  ignorância.165 Constatamos  aí  a 

influência de Agostinho.166 

Vives,  em sua  enumeração  das  paixões,  afasta-se  da  classificação  tradicional  de 

Tomás de Aquino, que distribui as paixões entre os apetites concupiscível e irascível, cujo 

modelo  se  estendeu  pelos  séculos  seguintes,  até  alcançar  o  Tratado de  Descartes.  Na 

classificação do filósofo espanhol,  as paixões concernem ao bem ou ao mal,  tendo como 

reação a busca do bem, a fuga do mal ou a luta contra o mal. Tanto o bem como o mal podem  

ser: presente, futuro, passado ou possível. O movimento que nasce da complacência que se 

segue pelo conhecimento do bem afirma-se como amor;  a obtenção do bem presente faz 

surgir a alegria. O desejo é a busca do bem futuro. Os movimentos contrários são: o ódio, a 

tristeza e o temor, enquanto se relacionam com o mal que nos choca, fere-nos no presente, ou 

nos ameaça. A ira, a inveja e a indignação se erguem contra um mal presente; e a confiança e  

a audácia concernem a um mal futuro. Sob a dependência dessas paixões primitivas alinham-

se algumas espécies: o favor, o respeito, a misericórdia surgem do amor; o prazer, da alegria; 

a  esperança,  do  desejo.  Na  Classificação  tomista  das  paixões,  a  esperança  e  o  desejo 

pertencem a apetites diferentes. Observemos que em Vives, a esperança é vista como uma 

variação do desejo. O orgulho é um misto de alegria, desejo e confiança. Todas as paixões se 

estendem ao passado e ao futuro.167 

Vives coloca a veneração em relação à admiração que para ele não se constitui uma 

paixão como em Descartes. Relacionada com o amor encontra-se também a compaixão. Esta 

relação  das  paixões  não  pode  ser  considerada  exaustiva.168 Para  o  filósofo  espanhol,  As 

paixões também se definem em relação umas às outras, com exceção do amor, pois, todas 

decorrem dele. Não há barreira entre as paixões que se voltam para o bem e aquelas que se 

voltam para o mal. O amor, que é a paixão por excelência, poderá dar lugar ao ciúme, ao ódio, 

à ira, bem como à tristeza, e ao temor, quando a coisa amada não é atingida.  As paixões 

podem ainda se atenuar,  moderar-se ou se destruir  entre  si.  Assim uma grande alegria,  a 

compaixão e  o medo atenuam o ciúme; o ciúme,  por  sua vez,  poderá destruir  o amor;  a 

tristeza dissipar-se-á com uma grande alegria. Podem também aumentar em relação uma à 

outra; A confiança fará aumentar o desejo.169 

165   CF. ZARAGOZA, 2006, p. 37-38. 
166   Ver p. 94 desta nossa pesquisa. 
167   Cf. RODIS-LEWIS, 1999, p. 24-25.
168   CF. ZARAGOZA, 2006, p. 41-42. 
169   Ibid., p. 41-43.



111

Só em anos mais recentes, vem sendo foco de atenções a obra de Vives escrita em 

latim, não tendo sido ainda traduzida para o francês.170 

Nosso próximo capítulo voltar-se-á para a última obra de Descartes Les Passions de  

l’Âme. Procederemos a uma análise mais geral de seu conteúdo, explorando sobretudo o novo 

enfoque  que  será  dado  às  paixões,  examinando  sua  natureza  e  sua  classificação.  Não 

deixaremos de compará-la com as teorias das paixões analisadas acima, para que possamos 

avaliar com mais segurança a obra de nosso filósofo. Verificaremos o que ele incorporará 

dessas teorias à sua nova concepção de paixão, e em que ele se apresenta como inovador. Por 

fim, estabeleceremos um elo de continuidade entre as paixões e a moral cartesiana, que será o 

objeto específico do outro capítulo que se sucederá, o último de nossa tese. 

170  Cf. RODIS-LEWIS, 1999, p. 24, nota n. 2.



112

                   2 TRATADO DAS PAIXÕES DE DESCARTES

No final de 1649, Descartes ao deixar a Holanda para fixar residência na Suécia, a 

convite da rainha Christina, entrega ao público a última obra por ele publicada: Les Passions 

de l’Âme. Por informação de Baillet, o texto começou a ser redigido, no final de 1645, ou seja, 

no início do inverno.1 Em abril do ano seguinte, a princesa Elisabeth, em carta ao Filósofo, 

menciona  o  Tratado  (incompleto,  em cerca  de  um terço),  cuja  cópia  manuscrita  lhe  fora 

entregue pelo autor.2

Um conjunto de fatores tornou-se decisivo para que Descartes intensificasse suas 

pesquisas  visando  a  um  aprofundamento  do  conhecimento  sobre  as  paixões.  A princesa 

Elisabeth da Boêmia, fervorosa discípula do Filósofo, vinha enfrentando com sua família uma 

série  de  problemas  e  infortúnios  que  vieram  afetar  seriamente  sua  saúde.  Descartes, 

preocupado com a jovem princesa e ao mesmo tempo impressionado com sua extraordinária 

cultura, estabeleceu um frutífero diálogo com a jovem palaciana, através da troca de cartas. 

Os assuntos relacionavam-se com o sumo bem, as paixões, a moral em geral. As inteligentes 

perguntas da princesa, os contínuos questionamentos, sua sede de saber, somados à sua frágil 

saúde intensificaram a correspondência entre ambos. No entanto, as respostas do Filósofo, no 

campo da  psicofisiologia  e  da  moral,  ilustradas  com a  doxa da  época,  não  se  revelaram 

suficientes para atender à demanda da jovem interlocutora. Esta realidade descrita, juntamente 

com a afeição de nosso filósofo pela jovem princesa o estimularam a uma busca de soluções 

fora das vias tradicionais, resultando no “pequeno tratado” redigido no inverno de 1645-1646.

 

2.1 Por que uma obra sobre as paixões?

No período compreendido entre abril de 1646 e novembro de 1647, o  Tratado das 

Paixões,  ainda  inconcluso,  é  mencionado  na  troca  de  correspondência  ocorrida  entre 

Descartes, a princesa Elisabeth, Chanut e a rainha Christina.3  Entretanto, este fato não nos dá 

o direito  de  concluir  que  o manuscrito  que  esteve  nas  mãos  desses  amigos  de  Descartes 

1    Cf. BAILLET, 1946, p. 228. A informação de Baillet mostra-se coerente com o que Descartes afirma a 
Chanut: “Tenho escrito neste inverno um pequeno Tratado sobre a Natureza das Paixões da alma, sem ter, 
no  entanto,  o  desejo  de  publicá-lo”.  (Carta  a  Chanut,  de  15  de  junho  de  1646.  DESCARTES. 
Correspondance. AT, IV, p. 442).

2      Ver nota n. 18 da p. 65 deste nosso estudo. Cf. DESCARTES. Correspondance. AT, V, p. 353-354. (Carta 
a Clerselier de 23 de abril de 1649). Cf. também RODIS-LEWIS, 2009, p. 68.

3     Ver nota n. 18 da p. 65. 



113

tivesse como destino final a publicação. Segundo Baillet, o desejo de Descartes, em relação ao 

Tratado, “não era fazer alguma coisa completa que merecesse ser publicada, mas somente que 

o levasse a se aperfeiçoar em moral, para seu próprio esclarecimento, e para ver se sua física 

poderia  lhe  servir  tanto  quanto  ele  esperara,  para  estabelecer  os  fundamentos  certos  da 

moral.”4 Sabe-se ainda que, em novembro de 1646, quando já existia o manuscrito do Tratado, 

nosso filósofo manifesta o desejo de abster-se de “fazer livros”.5 

A primeira  metade  do  século  XVII  é  atropelada  por  inúmeros  tratados  sobre  as 

paixões,  como  já  mencionamos  anteriormente.  Alguns  deles,  os  mais  representativos, 

acabamos de analisá-los no capítulo anterior. Cabe-nos a pergunta: será que este fato não terá 

exercido alguma influência em nosso filósofo, levando-o a ofertar também ao público uma 

teoria sobre as paixões, contrariando sua intenção de não mais publicar, e passar assim a fazer 

parte do rol dos intelectuais do século XVII preocupados com as paixões? Além do mais, o 

assunto paixão já era objeto de suas reflexões, desde a época de La Flèche, quer na leitura dos 

escritores  latinos,  como Cícero e  Sêneca,  quer  no estudo de filosofia,  em textos  como o 

Manual de Eustáquio de São Paulo, que também contemplava a análise tomista das paixões.6

Entretanto, se nos detivermos em seus primeiros escritos que ficaram sob a forma de 

manuscritos, como  Compêndium Musicae,  Studium Bonae Mentis,  Cogitationes Privatae7 e 

nas primeiras publicações, por ele realizadas, de suas obras: Discours de la Méthode & Essais 

e  Meditationes  de Prima Philosophia8,  concluiremos que a  problemática  das  paixões  não 

aparece como objeto de seu interesse. Em Compêndium Musicae  e Cogitationes Privatae o 

sentimento, como paixão, é apenas mencionado.9 Nos escritos como  Traité de l’Homme10 e 

Principia Philosophiae,11 o assunto paixão é abordado no contexto de temas versando sobre 

fisiologia. No entanto, nestes dois últimos textos, apesar de a matéria paixão apresentar certo 

nível  de desenvolvimento,  Descartes  limita-se simplesmente a  repetir  a  doxa da época,  a 

4     BAILLET, 1946, p. 228, t. I. Ver nota n. 1, acima, o que Descartes fala a Chanut sobre a publicação 
do Tratado.

5     “Je crois que le mieux que je puisse faire dorénavant, est de m’abstenir de faire des livres; et ayant pris  
pour ma devise:    

                                             Illi mors gravis incubat,                                                                                                
                            Qui, notus nimis omnibus,  

                                             Ignotus moritur sibi,”   (grifos de Descartes).
DESCARTES, 1955, p. 239. (Carta a Chanut, de 01 de novembro de 1646). Estes versos de Sêneca, que 
Descartes os toma por lema, são citados também por Baillet que os traduz por uma condenação para aqueles  
que procuram ser conhecidos pelos outros, sem serem conhecidos por si mesmos. (Cf. BAILLET, 1946, p. 
282. t. I).

6    Cf TALON-HUGON, 2002, p. 14.
7    Todos anteriores a 1623.
8    Publicados em 1637 e 1641, respectivamente.
9    Ver página 62, desta nossa pesquisa.
10    Interrompido em 1633 e publicado após sua morte, em 1664.
11    Publicado em 1644. 



114

ponto  de declarar  à  princesa  Elisabeth,  em 1646,  como já  mencionamos,  que  as  paixões 

constituíam um assunto por ele ainda não estudado.12

A nosso ver, a intenção primeira de Descartes, ao escrever o Tratado, foi atender de 

imediato  aos  constantes  questionamentos  postos  pela  princesa  da  Boêmia,  já  por  nós 

mencionados.  Descartes  confessa-lhe  que  as  paixões  constituíam uma matéria  que jamais 

havia estudado, promete-lhe aprofundar-se no assunto, e pede-lhe algum tempo. Em várias 

cartas,  o  Filósofo  adianta-lhe  os  resultados  de  sua  investigação  sobre  as  paixões.13 

Provavelmente,  por  motivos  óbvios,  Elisabeth  foi  a  primeira  pessoa  a  ler  o  texto,  ainda 

incompleto, sob a forma de manuscrito. Posteriormente, por intermédio de Chanut, uma cópia 

do  Tratado,  não  ainda  em sua  forma  definitiva,  foi  também enviada  à  rainha  Christina, 

juntamente com seis cópias de cartas que o Filósofo escrevera para a princesa Elisabeth, todas 

de 1645, versando sobre o Soberano Bem, e algumas entre elas, abordando também questões 

relacionadas com as paixões.14

Como podemos perceber, em determinada época e dadas certas circunstâncias, houve 

uma preocupação de Descartes em discutir o tema das paixões com alguns de seus discípulos 

e o meio escolhido foi a correspondência. Chegou mesmo a enviar, como acabamos de ver, a 

um deles, cópias de cartas que havia endereçado a outro, onde os assuntos paixão e moral 

eram abordados. A elaboração de um texto que condensasse e impusesse certa sistematização 

a questões afins (paixão e moral) apresentou-se-lhe como uma necessidade e uma solução 

mais simples, vindo a se materializar no Tratado que, inicialmente, passou a circular em um 

grupo bem restrito de discípulos. 

2.2 As paixões e o cogito

Ao considerarmos a maneira como o Filósofo irrompe no mundo da filosofia e ao 

examinarmos as obras por ele publicadas antes do  Tratado das Paixões,  somos levados a 

julgar que um estudo sobre as paixões situava-se fora de suas cogitações.

12    Cf. DESCARTES, 1955, p. 134. (Carta a Elisabeth, maio de 1646). Ver ainda p. 67-68, desta pesquisa.
13    Cf. DESCARTES, 1955, p. 87, 101-103, 115, 134, 140. 
14    Ver também a nota n. 18 da p. 65, onde são mostrados maiores detalhes.



115

A erupção do cogito, ergo sum, na obra cartesiana,15 guarda uma semelhança com o 

que será  narrado,  exatamente trezentos  anos depois,  nos  escritos  de Teilhard  de Chardin, 

quando ele descreve o início da  Noosfera que se dá com o despontar do homem na escala 

evolutiva:  

[...] Alguma coisa, em algum lugar, certamente se acumula, prestes a surgir 
por  um outro salto  à  frente.  O quê? E onde? [...]  Aqui  e  acolá  a tensão 
psíquica  aumenta [...]. Nos primatas, a evolução trabalhou diretamente no 
cérebro  [...]. Depois de haver subido, durante milhares de anos, por sob o 
horizonte, num ponto estritamente localizado, vai agora romper uma chama 
– O pensamento está aí!16

O trecho de Chardin, transcrito acima, mostra o surgimento do homem, como  ser  

pensante, ponto culminante da cadeia evolutiva. Em Discours, na intuição súbita do cogito,  

ergo sum,  temos  o  pensar e  o ser constituindo uma identidade  e  princípio  que  continua 

valendo no presente.17

O interesse tardio de Descartes pelas paixões, revelado com a publicação do Tratado, 

algumas semanas antes de sua morte, à primeira vista,  parece destoar do conjunto de sua 

obra. Michel Meyer, na introdução em uma edição de Les Passions de l’Âme, lança a seguinte 

indagação: “O que levou o pai do racionalismo moderno, o fundador da geometria analítica, o 

homem do Discours de la Méthode, a se interessar por algo que parece ser o irracional por 

excelência, as paixões”? No mesmo texto, ele responderá sem hesitar: “Longe de ser fruto do 

acaso ou de um capricho,  o tratado é verdadeiramente uma peça fundamental  do edifício 

cartesiano, ainda que esta afirmação possa surpreender a mais de um.” 18 

Em  Méditations  II,  Descartes  define  o  cogito como  uma  coisa  pensante  (res  

cogitans),  ou  seja,  consciência  que  reflete  sobre  si  mesma,  desvinculada  de  qualquer 

sensibilidade, pura intelectualidade. “Eu sou, precisamente falando, uma coisa que pensa, isto 

é, um espírito um entendimento ou uma razão.”19 Explicando esta afirmação de Descartes, 

15                  “Pensei que era necessário [...] rejeitar como absolutamente falso tudo aquilo em que pudesse 
imaginar [...]. Resolvi fazer de conta que todas as coisas que até então haviam entrado no meu espírito, não  
eram mais verdadeiras que as ilusões de meus sonhos. [...]. Enquanto eu queria assim pensar que tudo era 
falso, cumpria necessariamente que eu, que pensava, fosse alguma coisa. E notando que esta verdade; eu 
penso, logo existo, era tão firme e tão certa [...] julguei que podia aceitá-la, como o primeiro princípio da  
Filosofia que procurava. (DESCARTES. Discours de la Méthode. AT, VI,  31-32. 

16   CHARDIN,  Pierre  Teilhard  de.  O Fenômeno Humano.  Apresentação  de  Dom Paulo Evaristo Arns. 
Introdução, tradução e notas de José Luiz Archanjo. São Paulo: Cultrix, 1995. p. 167 e 172. (Grifos nossos).

17    Cf. HEGEL, G. W. F.  Lecciones sobre la filosofia de la historia universal. Prólogo de José Ortega y 
Gasset. Advertencia de José Gaos. Traducido del alemán por José Goes. Madrid: Alianza Editorial, 1989. p. 
684. 

18     MEYER, 1990, p. 5.
19     DESCARTES, Méditations. AT, IX-1, p.21.



116

Meyer acrescenta: “Eu me penso enquanto estou pensando e me penso portanto como ser 

pensante  [...].  O  Cogito não  é  somente  um pensamento,  mas  também,  por  sua  natureza 

mesma, pensamento do pensamento, consciência ou reflexão.”20 

A dúvida foi o ponto de partida para o cogito. Todavia, Descartes poderia também ter 

dito: “eu sinto” ou “eu quero”. Podemos nos enganar quanto ao que sentimos, mas o pensar 

que sentimos não deixa de ser um pensamento verdadeiro, pois sentir ou pensar são formas de 

consciência  e  de  reflexão.  A consciência  de  si  é  também  um pensar  que  pode  assumir 

modalidades diversas.21 

O impacto do mundo sensível sobre a res cogitans dá-se de tal forma que o autor de 

Méditations não tardará a redefinir a realidade pensante; e o faz na página seguinte da mesma 

Meditação: “[...] o que é uma coisa que pensa? É uma coisa que duvida, que concebe, que 

afirma, que nega,  que quer,  que não quer,  que também imagina e que sente”.22 Ainda em 

Méditations II, acrescenta: “[...] isto que em mim se chama sentir [...] não é outra coisa senão 

pensar”.23 

Observemos que, nessa nova forma de conceber as atividades do pensar, Descartes 

inclui  as  sensações  que,  nessa  etapa  de  seu  caminho  meditativo,  constituem  uma  mera 

aparência, não implicando ainda o reconhecimento da realidade material, inclusive do próprio 

corpo. “Se as coisas que vejo não existem, é, portanto, falso que as vejo, mas é verdade que 

acredito vê-las, ou me parece que as vejo.”24  

Em  Méditation VI,  vai  surgir  em Descartes  a  convicção da existência  das  coisas 

corpóreas e da estreita relação entre a alma e o corpo, a ponto de formarem um único todo. A 

partir de agora, o sentir e o imaginar, antes restritos ao domínio do pensamento, deixam de ser 

uma simples aparência para se tornarem representações de uma realidade exterior corporal. 

Em lugar de: “é muito certo que me parece que vejo, que ouço e que me aqueço”,25 Descartes 

poderá agora afirmar: eu vejo, eu ouço e me aqueço. 

Deparamo-nos, portanto, com um problema. Antes, a consciência tinha só a si, como 

objeto. Agora, ela passa a ter também como objeto a realidade externa ou realidade corpórea. 

Descartes reconhece que além dos conhecimentos voluntários próprios do espírito, existem 

representações involuntárias provindas do exterior que se insinuam na alma por intermédio do 

20   MEYER, 2007, p. 188.
21   Cf. MEYER, 2007, p. 189.
22   DESCARTES, Méditations. AT, IX-1, p. 22.
23   Ibid., p. 23.
24   SCRIBANO, Emanuela, La Nature du Sujet.  In: ONG-VAN-CUNG, King Sang. (Org.).  Descartes et la 

Question du Sujet. Paris: PUF, 1999. p. 50.
25   DESCARTES, Méditations. AT, IX-1, p. 23.  



117

corpo a que está  ligada.  O mundo exterior  exerce,  portanto,  um impacto sobre o espírito 

mediante o corpo. Nem tudo que está em meu interior é fruto de uma consciência que reflete. 

Eis o dilema a ser enfrentado por Descartes: Se, por um lado, ele aceita uma consciência que 

se apoia numa realidade exterior e corpórea, o cogito, que é afirmado como uma imanência 

da consciência  em si  mesma,  é  posto por  terra.  Por  outro,  se  rejeita  esta  nova forma de 

consciência provinda do exterior mediante os sentidos, cairá na incoerência de um inatismo 

radical e insustentável.26 

Meyer levanta a questão: como explicar esta parte não consciente de nosso espírito? 

Para não falar de consciência inconsciente, Descartes encontrará a resposta nas paixões. A 

paixão  é  uma consciência  voltada  para  o  exterior,  indo  buscar  nos  impulsos  sensíveis  a 

matéria de seus pensamentos. Preferirá usar a denominação “paixões da alma” e não o nome 

consciência.27 A paixão  é  uma espécie  de  “consciência  sensível”  ou  “corporal”,  se  é  que 

podemos  assim  nos  expressar.  É  o  contingente,  o  possível,  o  inesperado;  isto  que  não 

pensávamos que acontecesse. A alma se sente invadida, é tomada de surpresa. Para Descartes, 

a alma em suas paixões é totalmente passiva.28 Elas não têm a alma como sede, mas chegam à 

alma, tendo o corpo como origem. São “percepções que se referem somente à alma [...] cujos 

efeitos sentimos como na alma mesma”.29 As paixões são ações do corpo sobre a alma e não o 

contrário, como queria toda a tradição que o antecede. Enfim, Descartes toma consciência da 

importância fundamental das paixões para o equilíbrio de seu sistema.

2.3 A consciência de si e a consciência sensível

Como vimos, a existência de uma realidade exterior corpórea traz um problema para 

o cogito. A consciência, que antes era pura interioridade, encontra-se agora dividida. Ao lado 

desta consciência de si, que só tem por objeto a interioridade do cogito, passa a existir uma 

consciência que é pura exterioridade, voltada para o mundo sensível, podendo ser chamada 

“consciência sensível” ou “consciência externa”. Na primeira destas consciências, situa-se a 

26   Cf. MEYER, 2007, p. 196.
27   Cf. MEYER, 1990, p. 9-10. CF. MEYER, 2007, p. 213.
28    Santo Tomás, como seguidor de Aristóteles, diz que sofrer é próprio da matéria. Neste sentido, a alma,  

como forma do corpo, não pode sofrer paixões, ou seja, nela não há paixões. Ela, como forma, é agente; e o  
corpo, como matéria, é paciente. Como explicar a denominação “paixões da alma” empregada pelo próprio 
Tomás? Ele explica que se a paixão afeta a alma, isto só poderá acontecer  per accidens  (acidentalmente), 
enquanto ela está unida ao corpo; daí a expressão: “paixões da alma”. É o homem enquanto composto de 
corpo  e  alma  que  experimenta  as  paixões.  O  hilemorfismo permite,  no  tomismo,  que  o  problema  seja 
contornado. (Ver explicação mais detalhada nas p. 84-86 desta pesquisa).  Cf. MEYER, 2007, p. 214; Cf. 
MEYER, 1990, p. 10.

29   DESCARTES, 1999b, Art. XXV.



118

racionalidade, a reflexão. Na segunda, encontraremos o irracional, a irreflexão, ou seja, as 

aparências,  os  enganos,  as  contingências,  o  campo  minado  das  paixões.  Ao  lado  das 

representações que têm como origem a própria alma, há aquelas que nela se insinuam, tendo o 

corpo como fonte.30 As paixões,  a  princípio,  podem ser  vistas  como fenômenos que  vêm 

perturbar a tranquilidade do reino de um cogito desencarnado.     

Surge-nos a questão: como Descartes dará conta dessa cisão no interior do espírito, 

ele que abandonou as divisões da alma defendidas pelos filósofos antigos e medievais, bem 

como os apetites irascível e concupiscível onde se situavam as paixões na teoria tomista? 

Ao duvidar que eu duvido, ou, ao pensar que eu penso, penso, necessariamente. Pois 

duvidar é também pensar.31 Entretanto, ao pensar que amo, posso me enganar quanto às coisas 

que eu penso, ou seja, quanto ao conteúdo de meu pensamento, mas não posso me enganar 

sobre o fato de eu pensar e de pensar sobre algo. Pensar e pensar que se pensa formam uma 

identidade.  Todavia,  amar  e  pensar  que  se  ama já  não  é  a  mesma coisa;  estes  dois  atos 

remetem a dois diferentes níveis de consciência. O primeiro denota a sensibilidade; situa-se 

na “consciência  sensível”,  é puramente contingencial,  não nos garantindo uma certeza.  O 

segundo reflete  a  consciência  que  temos  quando existe  uma consciência  do  objeto.32 É  a 

consciência que se debruça sobre si mesma, garantindo-nos uma certeza apodíctica.

Pensar  ou  sentir  a  paixão  são  formas  de  consciência,  de  reflexão.  Podemos  nos 

enganar  quanto ao que sentimos,  mas o ato de sentir  é também pensar.  O sentir  goza da 

mesma certeza apodíctica da verdade do cogito. “Não vejo também nenhuma dificuldade em 

entender que as faculdades de imaginar e de sentir pertençam à alma, visto que são espécies 

de pensamentos”.33 Para Descartes, há nos sentimentos uma certeza tão indubitável quanto a 

verdade do interior do cogito. 

Alquié, comentando o art. 26 do Tratado, esclarece-nos:

O caráter subjetivo da paixão poderá nos levar a um engano quanto à sua 
causa,  mas não quanto à sua existência.  A evidência da paixão participa, 
nisto, daquela do cogito. Se eu me sinto triste, minha tristeza pode repousar 
em falsas razões, e posso ignorar suas causas corporais, mas em todo caso, 
permanece certo que estou triste.34

30   Cf. MEYER, 1990, p. 10.
31   Cf. DESCARTES, Méditations, AT, IX, p. 22. 
32   Cf. MEYER, 1990, p. 12.
33   DESCARTES. Correspondance. AT, III, p. 479. (Carta de Descartes a Gibieuf, de 19 de janeiro de 1642).  

Ver também DESCARTES. Méditations. AT, IX, p. 22.
34    ALQUIÉ, Ferdinand. In: DESCARTES. Oeuvres Philosophiques. (1643-1650). Textes établis, présentés et 

annotés par Ferdinand Alquié. Paris: Garnier, 1998. t. III. p. 973, nota n. 2.



119

Descartes  ao  ter-se  dado  conta  da  realidade  das  paixões  tirou  o  cogito  de  uma 

condição  solipsista  de  seu  isolamento  extremo  inicial.35 O  fenômeno  passional  é  uma 

consequência da encarnação do espírito; e sua presença no composto humano determinará 

limites para o cogito, livrando-o de um inatismo radical. 

A teoria  cartesiana  das  paixões  –  exposta  no  Tratado –  encontra-se  em perfeita 

sintonia  com a  metafísica  das  Meditações.  Vem complementar  a  metafísica  de  Descartes 

presente, sobretudo, nas Meditações II e VI, permitindo uma melhor explicitação da verdade 

do cogito. 

Descartes diz-nos no  Tratado que as paixões, enquanto sentimentos, encontram-se 

tão interiores à alma que lhe é impossível senti-las sem que sejam realmente tais como ela as 

sente.36 O que percebemos aí, nada mais é do que uma reafirmação do que encontramos em 

suas Meditações Metafísicas, mais precisamente, em Méditations VI: 

A natureza me ensina que também por estes sentimentos de dor, de fome, de 
sede, etc., que não estou alojado em meu corpo, assim como um piloto em 
seu navio, mas que, além disso, estou a ele conjugado muito estreitamente e 
de tal maneira confundido e misturado, que componho com ele um único 
todo.37 

A paixão,  no  dizer  de  Meyer,  é  “o  corpo  na  alma”.38 A grande preocupação  de 

Descartes é consolidar sua concepção da união da alma e do corpo, peça fundamental de sua 

metafísica e de seu sistema Corpo e alma, embora sendo duas realidades distintas, tudo se 

passa como se alma e corpo fossem apenas um, este Um que é objeto de estudo da moral.39   

2.4 A intenção de tratar das paixões como físico

Como já mostramos acima, não fazia parte dos planos de Descartes tornar públicas 

suas  investigações  sobre  as  paixões  que resultaram no “pequeno tratado” – elaborado no 

inverno de 1645-1646 – e que fizera circular  entre  alguns de seus discípulos.  Entretanto, 

amigos de Paris,  a  partir  de  1648,  solicitaram-lhe a  publicação.40 Em sua segunda Carta-

Prefácio  da  nova  obra  Les  Passions  de  l’Âme,  diz-nos  o  Filósofo:  “Meu  intuito  não  foi 

35   “Percebi que eu era uma substância cuja essência ou natureza não é senão pensar, e que para ser, não há 
necessidade de nenhum lugar,  nem depende de qualquer coisa material.” (DESCARTES,  Discours de la 
Méthode. AT, VI, p. 33.

36   Cf. DESCARTES, 1999b, Art. XXVI.
37   Cf. DESCARTES, Méditations. AT, IX-1, p. 64.
38   Cf. MEYER, 2007, p. 197.
39   CF. MESNARD, 1936, p. 224. 
40   Cf. ALQUIÉ, 1998, p. 941. t. III.



120

explicar as paixões como orador, nem como filósofo moral, mas somente como físico”.41 O 

que o autor do  Tratado  nos quer fazer entender? Ao mencionar o termo orador, estaria se 

referindo a antigos filósofos como Cícero e Sêneca. Apesar de sua grande admiração por esses 

pensadores morais, desde os tempos de Colégio até o final de sua vida,42 tece também suas 

críticas aos filósofos do Pórtico. É a eles que se refere em Discours, sua primeira publicação: 

Eu comparo  os  escritos  dos  antigos  pagãos  que  tratam dos  costumes,  a 
palácios soberbos e magníficos, edificados apenas sobre a areia e sobre a 
lama. Elevam muito alto as virtudes e as fazem parecer estimáveis acima de 
todas  as  coisas  que  constituem  o  mundo.  Mas  não  ensinam  bastante  a 
conhecê-las e,  muitas vezes,  o que denominam por tão belo nome, não é 
senão  uma  insensibilidade,  ou  um  orgulho,  ou  um  desespero,  ou  um 
parricídio.43   

Possivelmente, o autor do Tratado tem também em mente oradores modernos lidos 

por ele, como Justus Lipsius que, embora suas obras sejam ricas de conteúdo, mantém o modo 

oratório no estilo. 

Pela expressão filósofo moral, o que se encontra na mente de Descartes é a moral 

neoestoica tão cultivada em sua época, bem como a moral tomista que conhecera, sobretudo, 

mediante  o  manual  de  Eustáquio  de  São  Paulo  e  através  dos  tratados  que  lhe  são 

contemporâneos, como o de são Francisco de Sales e o de Senault. Ainda que o conteúdo 

moral desses escritos o tenham atraído em determinados momentos, na prática, manifestaram-

se insuficientes. 

Mas o que o leva a dizer que irá tratar das paixões como físico? Antes de tudo, faz-se 

necessário entendermos qual o conteúdo dado por ele ao termo físico.  “Estou resolvido a 

explicar todos os fenômenos da natureza, isto é, toda a Física”.44 Para Descartes, o objeto da 

física engloba toda a natureza, compreendendo os seres vivos (plantas, animais e o homem) e 

os  fenômenos  que  hoje  denominamos  físicos,  químicos,  mineralógicos,  magnéticos  e 

atmosféricos. Em relação ao homem, exclui os aspectos da psicologia humana, que atribui à 

substância pensante.45 Quanto ao termo fisiologia, no século XVII e em parte do século XVIII, 

apresentava dois sentidos: o primeiro significava a natureza em geral, ou seja, o mesmo que 

física. O segundo indicava a parte da medicina que explicava a natureza do corpo humano, 

41   DESCARTES. Les Passions de l’Âme. AT, XI, p. 326.
42    No decorrer de nossa pesquisa,  fizemos inúmeras referências à presença desses pensadores nas várias 

etapas da vida de nosso autor.
43   DESCARTES. Discours de la Méthode. AT,VI, p. 7-8.
44    DESCARTES. Correspondance. AT, I, p. 70. (Carta a Mersenne, de 13 de novembro de 1629).
45   Cf. HATFIELD, Gary. A fisiologia de Descartes e a relação desta com sua psicologia. In: COTTINGHAM, 

John (Org.). DESCARTES. Trad. de André Oídes. Aparecida, SP: Idéias & Letras, 2009. p. 405.



121

aplicando a teoria da natureza em geral. Em ambos os sentidos, a palavra fisiologia possuía, 

no tempo de Descartes, um significado mais amplo do que aquele considerado em nossos 

dias.46 O vocábulo  psicologia,  embora  tenha  surgido no século  XVI,  foi  raramente  usado 

durante o século XVII; Descartes jamais o empregou. Embora o nome fisiologia só tenha sido 

por ele mencionado explicitamente duas vezes em seus escritos, e no sentido médico,47 vários 

estudos  em  que  fala  de  funções  das  partes  do  corpo,  sobretudo  L’Homme,  podem  ser 

denominados estudos fisiológicos.48

Descartes estendia sua abordagem mecanicista da natureza à sua fisiologia médica. 

Diferentemente dos fisiologistas anteriores, que falavam de  poderes,  faculdades,  formas  ou 

entidades  incorpóreas,  o  autor  do  Tratado,  em  sua  fisiologia,  concebia  a  matéria  em 

movimento, organizada para constituir a máquina corpórea. 

Mesmo que não tenha usado a palavra psicologia, nem em suas obras, nem em sua 

correspondência, tratou da percepção sensorial e de outros fenômenos psicológicos, sobretudo 

no estudo das paixões.49

Escrever  sobre  as  paixões  como  físico  significa,  portanto,  encará-las  em  sua 

dimensão somática. No entanto, não foi dessa maneira que as paixões foram tratadas durante 

toda  a  tradição  médica,  passando  por  Galeno,  Paré  e  também  Cureau  de  la  Chambre, 

contemporâneo de Descartes, cujos nomes já foram por nós mencionados? Não foi essa a 

abordagem também por ele desenvolvida em seu Tratado do Homem e no parágrafo 190 de 

Principia  Philosophiae?   O  que  o  autor  do  Tratado  das  Paixões  está  nos  revelando  de 

novidade, ao dizer que irá explicar as paixões como físico? 

A leitura do Tratado nos reserva uma surpresa. Desde a I Parte, poderemos verificar 

que o autor parece contrapor-se à proposta por ele expressa na Carta-Prefácio de Les Passions 

de l’Âme, ou seja, explicar as paixões somente como físico. Os limites por ele estabelecidos 

foram  largamente  ultrapassados,  sobretudo  nas  II  e  III  Partes.  As  análises  de  cunho 

psicológico e moral misturam-se com as exposições físicas ou fisiológicas.

É preciso que se tenha em vista que, quando o autor do Tratado fala da física, está 

falando de uma nova física. A física médica ou a fisiologia de Descartes não é mais a de 

Galeno e seus seguidores. O organicismo cartesiano apoia-se em novas bases. Essa mudança 

começou a se operar desde suas obras L’Homme e Principes. Nestes textos, Descartes expõe 

sua  concepção  organicista  inspirando-se  no  tomismo,  mas  dando-lhe  nova  forma.  Como 
46   Cf. HATFIELD, 2009, p. 409-410.
47   Cf. DESCARTES. Correspondance, AT, III, p. 95 e AT, IV, p. 240. 
48    HATFIELD, 2009, p. 409-412; Cf. DESCARTES. Correspondance. AT, I, p. 263; AT, II, p. 525; AT, IV, p. 

566; AT, V, p. 261.
49   Cf. HATFIELD, 2009, p. 412.



122

explica Talon-Hugon, nos textos citados, o Filósofo mistura a exigência de positividade da 

nova  física  com  reminiscências  das  análises  tradicionais,  entrecruzando-se  as  visões  do 

“físico” e do metafísico.50 

Pelo que acabamos de expor, podemos perceber a dificuldade de Descartes em se 

restringir só ao físico, ou ao puramente fisiológico. As hesitações, as retomadas, as sucessivas 

sistematizações que podem ser observadas no Tratado, revelam-nos os problemas enfrentados 

por Descartes e a importância dada por ele à busca de soluções.51

Estamos  de  acordo  com  a  interpretação  apresentada  por  Talon-Hugon  sobre  a 

intenção  de  Descartes  de  “tratar  das  paixões  somente  como  físico”.  Segundo  a  autora, 

Descartes,  ao  fazer  esta  afirmação,  não  tinha  em  vista  apenas  uma  física  das  paixões, 

resguardando-se da psicologia e da moral.  Se este fosse seu intento,  a leitura do  Tratado 

desmentiria totalmente o projeto do autor. A leitura de Talon-Hugon sobre o que está expresso 

na segunda Carta-Prefácio, de sua última obra, é que o Filósofo pensou poder construir uma 

etiologia das paixões inteiramente somática.52 

É preciso compreender que o projeto em si é uma coisa, e que possa ser concretizado 

é  outra.  Descartes  acreditou  poder  apoiar-se  em uma causalidade  das  paixões  totalmente 

somática, quando ele mesmo sabia que as paixões são uma decorrência do composto humano. 

Seria  isto  possível?  A  decisão  metafísica  permaneceu  oculta  diante  de  uma  decisão 

metodológica. Entretanto uma coisa não seria possível sem a outra.53 

Observemos o que Descartes escreve no parágrafo 190 de Principes:

Quando o sangue é tão denso, que não corre e que se dilata com dificuldade 
no  coração,  excita  nos  mesmos  nervos  um  movimento  diferente  do 
precedente e que é instituído pela natureza para dar à alma o sentimento da 
tristeza, ainda que, muitas vezes, ela mesma não saiba o que a entristece.54  

O que vemos  acima  é  o  sentir  como uma modalidade  do  pensar,  como verdade 

indubitável. A alma “sabe que está triste”, embora não saiba o que lhe causa a tristeza. Nessa 

passagem  de  Principes,  encontramo-nos  diante  de  um  exemplo em  que  a  explicação 

fisiológica  (física)  da  paixão  entrelaça-se  com  o  saber  metafísico.  O  físico  Descartes, 

inevitavelmente,  depara-se  com  o  Descartes  metafísico,  ao  tentar  explicitar  o  fenômeno 

passional. 

50   TALON-HUGON, 2002, p. 118.
51   Cf. MESNARD, 1936, p. 225. 
52   Ibid., p. 118.
53   TALOH-HUGON, 2002, p. 119.
54   DESCARTES. Les Principes de la Philosophie. AT, IX-2, p. 312.



123

2.5 O Tratado de Descartes e os escritos de seus antecessores sobre as paixões 

O  que  ora  denominamos  antecessores  de  Descartes  compreende  todos  aqueles 

filósofos que escreveram sobre o assunto paixão antes dele,  ou seja,  desde Aristóteles ao 

médico e pensador Cureau de la Chambre, e que foram objeto de estudo no capítulo anterior  

desta nossa pesquisa. 

Descartes,  no art.  1 de  Les Passions de l’Âme,  afirma que aquilo que os antigos 

ensinaram sobre as paixões  é  tão pouco,  e  na maior  parte  das  vezes tão pouco digno de 

crédito, que, para ele poder se aproximar da verdade sobre esse assunto, precisará se afastar 

dos  caminhos antes  trilhados.  Diante  desse quadro  traçado,  o  Filósofo,  no mesmo artigo, 

conclui que terá que escrever sobre as paixões, como se tratasse de uma matéria que ninguém 

antes houvesse tocado.55 Essa afirmação, nada modesta de Descartes, não deixa de nos revelar 

uma verdade com a qual nos depararemos no Tratado de 1649, que chegou ao público cerca 

de dois meses antes da morte de seu autor. 

Em dois pontos Descartes se distanciará, de uma forma radical, de todos os seus 

antecessores que se voltaram para as paixões. O primeiro é que sua concepção de alma rejeita 

qualquer tipo de alma vegetativa e sensitiva, aceitando apenas a alma racional ou espiritual do 

homem. Segundo Descartes, não há alma nem nas plantas, nem nos animais.56 Para ele, a alma 

deixa de ser o princípio vital. A vida não depende da alma espiritual (para o homem), nem de 

nenhuma  alma  vegetativa  ou  sensitiva,  no  caso  das  plantas  e  dos  animais.57 O  autor  do 

Tratado separa-se de toda a tradição filosófica anterior que considera a alma (anima em latim) 

como o princípio que anima ou dá vida ao corpo. Na Escolástica,  a  alma vegetativa e  a 

sensitiva comandam a vida vegetal e animal, bem como as funções inferiores do homem, visto 

que a alma humana, além da parte racional, englobava as almas dos seres vivos que lhe eram 

inferiores.58 Segundo os escolásticos, a alma é o princípio, o “sopro” da vida. A respiração é 

uma função vital  que  tem a  alma  como sua  causa  principal  e  eficiente.59 O princípio de 

movimento e de vida do corpo é explicado por Descartes por “seu sangue e seus espíritos,  

55   DESCARTES, 1999b, Art. I.
56   “Não admito que a força vegetativa e sensitiva nos brutos mereça o nome de alma, como a alma merece este 

nome no homem.” (DESCARTES. Oeuvres Philosophiques. 1638-1642. Textes établis, présentés et annotés 
par Ferdinand Alquié. Paris: Garnier, 1999a. t. II. p. 331.

57   “Nesta máquina [corpo do homem]  [...]  não é preciso conceber nenhuma outra Alma vegetativa,  nem 
sensitiva, nem algum outro princípio de movimento e de vida, além de seu sangue e seus espíritos agitados  
pelo calor do fogo que queima continuamente em seu coração[...]” (DESCARTES. Traité de l’Homme. AT, 
XI, p. 202). Acréscimo nosso.

58   Cf. SANHUEZA, 1997, p. 19. 
59          GILSON, 1984. p. 53.



124

agitados pelo calor do fogo que queima continuamente em seu coração [...]”.60 No art. 6 do 

Tratado das Paixões, Descartes explica: “Para que evitemos esse erro, consideremos que a 

morte nunca ocorre pela falta da alma, mas somente porque alguma das principais partes do 

corpo se corrompe.”61 No pensamento de Descartes,  a alma racional separa-se do cadáver 

porque as condições normais da união, que definem o homem, desapareceram.62 A morte não 

ocorre, portanto, pela ausência da alma, mas ao contrário; a alma se ausenta porque o calor 

vital desaparece, e o corpo, tal como uma máquina, deixa de funcionar.  

Se o autor de Les Passions de l'Âme rejeita uma alma sensitiva, irá também recusar 

sua divisão,  como defende Platão,  em apetite  concupiscível  e irascível  que constituem as 

sedes das paixões para a maioria das teorias que antecedem o Tratado. Para explicar a gênese 

do fenômeno passional, Descartes colocará o corpo no lugar da alma sensitiva,  rompendo 

assim com seus antecessores.

O outro ponto que afastará nosso filósofo das antigas teorias das paixões e das de 

seus  contemporâneos,  encontra-se  relacionado  com  o  primeiro  ponto  que  acabamos  de 

analisar.  Trata-se  de  uma  verdadeira  reviravolta  nas  doutrinas  das  paixões.  Sua  grande 

descoberta é que a paixão é um fenômeno somático de repercussão psíquica. Enquanto, para 

santo Tomás e para todos os que escreveram sobre as paixões antes do Filósofo, inclusive para 

a tradição médica, desde Galeno até a época de Descartes, a paixão é um fenômeno psíquico  

com repercussão somática.  É neste ponto que, como mencionamos anteriormente, o físico 

Descartes depara-se com o Descartes metafísico, e irá se contrapor a toda a tradição que o 

antecede. 

2.5.1 As paixões como movimentos da alma

Retornando às teorias das paixões, anteriores ao  Tratado, iremos analisá-las agora, 

conforme  a  sua  natureza.  A natureza  das  paixões,  como  movimentos  da  alma,  já  foi 

considerada  na  primeira  das  teorias  que  nosso  estudo  toma  como  objeto,  ou  seja,  no 

pensamento platônico. As paixões aparecem em Platão como movimentos corporais da alma. 

Como já vimos, o pensamento do filósofo grego mostra-se ambíguo a respeito das paixões. 

60   DESCARTES. Traité de l’Homme. AT, XI, p. 202. 
61   DESCARTES, 1999b, Art. VI. “Esse erro” a que Descartes se refere, está relacionado com o artigo anterior 

em que ele afirma que antes se julgava que o calor natural e os movimentos do corpo dependiam da alma. 
62    RODIS-LEWIS, Geneviève. L’ Anthropologie Cartésienne. Paris: Presses Universitaires de France, 1990. 

p. 23.



125

Essa ambiguidade estende-se à parte irascível da alma que, ora se apresenta como aliada da 

razão, ora dá origem ao movimento passional que nos leva à exaltação, a encolerizarmo-nos.63 

No estoicismo, mostramos que as paixões são encaradas como movimentos da alma 

desprovida da razão, ou seja, como um conflito da alma consigo mesma. Enquanto na parte 

racional reina a calma, na parte sensitiva originam-se os movimentos passionais. Tanto na 

doutrina  do  Pórtico  como no pensamento  platônico,  que  é  seguido  muito  de  perto  pelos 

estoicos, as paixões são consideradas más, e denominadas doenças da alma. Em Agostinho, as 

paixões são também vistas como movimentos que surgem da alma, passando a depender da 

boa  ou  má  vontade.  Elas  não  são,  portanto,  necessariamente  más  como  é  apregoado  na 

doutrina estóica e no platonismo. 

É  na  Escolástica,  representada  em nosso  estudo por  Tomás  de  Aquino,  que  este 

movimento  passional  da  alma  passa  a  ser  descrito  com  mais  detalhes,  buscando  uma 

fundamentação. Como sabemos, a filosofia do autor da Suma Teológica é totalmente inspirada 

e  alicerçada  no  aristotelismo.  É,  portanto,  em  Aristóteles  que  Tomás  irá  buscar  os 

fundamentos  do que ele  denomina “paixões  da alma”. Vimos, no capítulo anterior,  que o 

Doutor Angélico, para definir o termo paixão, parte das Categorias de Aristóteles. Como nos 

faz  ver  Talon-Hugon,  explicar  os  fenômenos  afetivos  (paixões)  tomando  por  base  uma 

categoria  aristotélica  (pathos =  paixão)  que  é  um conceito  metafísico  e  não psicológico, 

torna-se problemático. Em Aristóteles, “sofrer” (pathos,  paixão) é próprio da matéria. Ora, 

sendo a alma incorruptível não poderia sofrer ou ter paixão. A expressão “paixão da alma”, 

nessa ótica, constitui então um problema. Acrescentemos ainda que, para o Estagirita, paixão 

é movimento, mudança, perda, que são também próprios da matéria; sendo assim, a alma não 

poderá se mover.  No entanto,  Tomás de Aquino não só emprega a expressão “paixões da 

alma”, mas define a paixão como um “movimento do apetite sensitivo,”64 ou seja, da parte 

sensitiva da alma. Para o Doutor Angélico, toda paixão supõe um movimento da alma em 

direção  a  certo  objeto,  ou  o  repouso  nesse  objeto.65 Sabendo  Tomás,  como  profundo 

conhecedor de Aristóteles, que paixão e movimento são próprios da matéria, como justifica a 

aplicação desses termos para a alma? A explicação que nos dá é que paixão, em seu sentido 

próprio, é impossível para a alma. Uma paixão, propriamente dita, jamais seria da alma. A 

alma sofre apenas acidentalmente (per accidens), enquanto está unida ao corpo. As paixões, a 

rigor, não são nem da alma, nem do corpo, mas do composto (matéria = corpo e forma = 

alma) que é o homem. É com o hilemorfismo, teoria também herdada de Aristóteles, que 
63   Ver p. 81-82 desta nossa pesquisa.
64   AQUINATIS, 1955b, t. II, q. 31, a. 1.
65   Cf. GILSON, 1998, p. 129.



126

santo Tomás consegue contornar esse problema das paixões.66 Como em Aristóteles, para o 

Doutor Angélico as paixões poderão ficar sob o domínio da razão, não sendo necessariamente 

más.

Todos os escritos das paixões posteriores a Tomás de Aquino e anteriores ao tratado 

de  Descartes  adotam  a  denominação  “paixões  da  alma”  e  definem  as  paixões  como 

movimentos da alma sensitiva. A maioria deles aceita como sede das paixões a faculdade 

concupiscível e a irascível, subdivisões da alma sensitiva na concepção platônica da alma, que 

é seguida por Tomás. São Francisco de Sales e Vives, apesar de considerarem as paixões 

como movimentos da alma sensitiva, são os únicos que não as dividem em concupiscível e 

irascível,  como  o  faz  o  autor  da  Suma  Teológica.  Descartes  segue  Tomás  e  seus 

contemporâneos empregando a expressão “paixões da alma” sem que ela se constitua para ele 

um problema. Como já mostramos, sua concepção de alma, diferentemente de toda a tradição 

que o antecede, não comporta uma alma dividida em partes: “[...] não há em nós senão uma 

alma, e esta alma não tem em si nenhuma diversidade de partes.”67 Com o desaparecimento 

das almas vegetativa e sensitiva cessa o problema de se pensar na existência simultânea de 

atividade  e  passividade  passional  no  interior  da  alma,  pois  seria  uma  incoerência,  uma 

desrazão.68 A concepção cartesiana da alma recusa, portanto, a visão tomista de uma alma que 

é, ao mesmo tempo, ativa e passiva  no processo passional. Para Descartes, só há uma maneira 

de a alma ser plenamente ativa: no querer. “Suas ações são todas as nossas vontades.”69 A 

alma não quer suas paixões, ela as sofre. “Dizer que a alma é ativa no processo passional seria 

confundir paixões e vontades.70 Quatro anos antes da publicação do Tratado, e antes mesmo da 

circulação, em forma manuscrita, de sua primeira redação, Descartes apresenta a Elisabeth sua 

primeira  definição  de  paixão:  “são  pensamentos  excitados  na  alma  sem  o  concurso  da 

vontade.”71 Em Descartes, a denominação “paixões da alma” deverá ser tomada ao pé da letra. 

Não é preciso nenhum malabarismo para justificá-la. Ele diz alto e bom som que a alma é 

plenamente passiva em suas paixões. Com a nova concepção de alma de Descartes, torna-se 

inaceitável definir as paixões como movimentos da alma, como o fizeram seus antecessores.72 

66   Ver p. 96-97 deste nosso estudo.
67   DESCARTES, 1999b, Art. XLVII.
68   Ver p. 97 desta nossa pesquisa.
69   DESCARTES, 1999b, Art. XVII. 
70   TALON-HUGON, p. 120.
71   DESCARTES, 1955, p. 102. (Carta a Elisabeth, de 6 de outubro de 1645). 
72   Quanto ao movimento (kinesis) [mudanças, revolução] e mesmo ao movimento local, a física aristotélica o 

considera  como espécie  de  processo  de  mudança,  em  oposição  ao  repouso,  que  sendo  o  objetivo  e  a 
conclusão do movimento, deve ser reconhecido como um estado. Todo movimento é mudança (atualização 
ou corrupção) e, por conseguinte, um corpo em movimento, não somente muda em relação aos outros corpos, 
mas, ao mesmo tempo, é submetido ele mesmo a um processo de mudança. O movimento sempre afeta o  
corpo que se move.” (KOYRÉ, 1998, p. 201. Acréscimo nosso). Para a ciência galileana e para Descartes o  



127

Não se  trata  mais  de  querer  explicar  como  a  alma  pode  sofrer,  mas  de  saber  que  ação 

corresponde à paixão da alma.73 O próprio Descartes nos esclarecerá. Não há um sujeito que 

exerça uma atuação mais imediata sobre a alma do que o corpo ao qual ela se encontra unida.  

Podemos então pensar que aquilo que nela é paixão, comumente nele é uma ação. 74 O Filósofo 

continua:

[...]  tudo  o  que  se  faz  ou  surge  de  novo,  geralmente  é  chamado  pelos 
Filósofos uma Paixão em relação ao sujeito ao qual acontece, e uma Ação 
em relação àquele que faz com que aconteça. De forma que, ainda que o 
agente  e  o  paciente  sejam frequentemente  muito  diferentes,  a  Ação  e  a 
Paixão não deixam de ser sempre a mesma coisa com dois nomes em função 
dos dois sujeitos diversos aos quais podemos relacioná-la.75  

 Fica agora claro,  porque Descartes afirma na Carta-prefácio de  Les Passions de  

l’Âme que irá explicar as paixões como físico. Com a substituição da alma vegetativa e da 

alma sensitiva pelo corpo, as paixões deixam de ser consideradas como movimentos da alma. 

Embora seja o homem, como um todo, o sujeito do fenômeno passional, é o corpo a causa das 

paixões. No processo passional, é ele agente e a alma paciente, enquanto compõe um todo 

com o corpo. É do corpo que o físico se ocupa. O que ele quis dizer, em explicar as paixões  

como físico, é que, no Tratado, as paixões seriam encaradas por um ângulo totalmente novo.  

No entanto, nem tudo é tranquilidade no reino das paixões. O art. 51 que dá início ao 

Tratado das Paixões e vários outros artigos relacionados com a admiração e outras paixões – 

como o amor e o ódio – dão a entender que a alma poderá também ser a causa de suas 

próprias paixões. O art. 51, especificamente, diz que, às vezes, a paixão tem como causa uma 

ação da alma. Já o art. 53, sobre a admiração, ao se referir a um julgamento da alma como 

causa, parece contradizer o art. 70, que põe um objeto externo como causa desta paixão. Por 

outro lado, o art. 85 mostra-nos que tanto o ódio como o amor podem ser causados pelos 

sentidos externos e internos.

movimento deixa de ser concebido como a passagem para  ato daquilo que se encontrava em  potência. A 
grande contribuição da física de Descartes “foi abdicar  de toda explicação da natureza que não pudesse ser 
traduzida em mensuração.” (ANDRADE, Érico. Introdução. In:  DESCARTES. O Mundo ou Tratado da 
Luz. Organização e tradução de Érico Andrade. São Paulo: Hedra, 2008. p. 17). “Certamente, diz Hobbes, a 
Escola [Escolástica]  fala,a  esse propósito,  de ‘movimento metafórico’,  mas ‘isto não é senão um modo 
absurdo de falar; pois se as palavras podem ser usadas metaforicamente, o mesmo não se pode dizer para os 
corpos e movimentos” (HOBBES apud TALON-HUGON, 2002, p. 10-11).

73   TALON-HUGON, 2002, p. 120.
74   Cf. DESCARTES, 1999b, Art. II.
75   Ibid., Art. I.



128

Talon-Hugon lança a pergunta: diante das situações apresentadas, Descartes terá que 

abandonar a tese de uma causalidade estritamente somática das paixões?76

Antes de tudo, é necessário que se diga: na alma, além das ações stricto sensu, que se 

identificam com sua vontade,  há outras ações  lato sensu,  como imaginações voluntárias e 

intelecções  (pensamentos  sobre  realidades  inteligíveis).77 Por  exemplo,  imaginar  uma 

calamidade que poderá me atingir, que irá gerar a paixão do medo; o pensar na bondade de 

Deus, gerará a paixão do amor. Nem todas essas ações terminam em paixões. Contudo estas 

três espécies de ações poderão tornar-se causas longínquas de determinadas paixões. Nessas 

situações a alma será ativa e passiva, mas não no mesmo momento. 78 Ela é passiva, ou seja, 

sofre a paixão que é um contragolpe de sua atividade. Para essas paixões, cuja primeira causa 

é  espiritual,  o  esquema  cartesiano  guarda  uma  analogia  com  o  de  Tomás  de  Aquino. 

Entretanto  essa analogia  é  apenas  aparente.  O dinamismo atribuído à  alma pelo autor  da 

Summa  faz com que ela não só apresente o bem, mas se dirija para ele. Na concepção de 

Descartes, a alma não se move, ela é movida.79 Essas paixões não têm, propriamente, em sua 

gênese as  ações  da alma.  Tudo se passa da seguinte  maneira:  1)  a  alma é ativa em suas 

vontades, em suas imaginações, ou em suas intelecções; julga determinado objeto, imagina tal 

cenário, recorda-se de determinada situação. 2) Em razão da estreita ligação da alma com o 

corpo, esses pensamentos têm uma tradução somática; 3) essa inscrição corporal dá origem na 

alma  a  uma  emoção  ou  paixão.  A intercessão  do  corpo  no  processo  faz  desaparecer  a 

contradição.80 Em síntese: “Quando a alma julga que um objeto é digno dela, isto dispõe de 

imediato o coração aos movimentos que excitam a paixão do amor.”81 Em última instância, as 

paixões da alma têm como causa uma ação do corpo, prevalecendo a tese de Descartes:  a 

paixão é um fenômeno somático com repercussão psíquica.

2.5.2 A classificação das paixões em Descartes comparada com a de seus antecessores

76   TALON-HUGON, 2002, p. 180.
77   Cf. DESCARTES, 1999b, Art. XVII e XX. 
78   Cf. TALON-HUGON, 2002, p. 171 e179.
79   Cf. ibid., p. 179.
80   Cf. ibid., p. 179.
81   DESCARTES, 1955, p. 249-250. (Carta a Chanut, de 1° de fevereiro de 1647).



129

Todos os que escreveram sobre as paixões após Tomás de Aquino e antes de  Les 

Passions de l’Âme inspiraram-se, em linhas gerais, no modelo tomista das paixões, embora, 

em seus escritos, se façam também presentes, em menor grau, a influência de Agostinho e do 

neoestoiscimo do século XVI. Nenhum desses antecessores toma as paixões como totalmente 

más,  como o fizeram os  estoicos.  As divergências  entre  eles  ocorrem pela  introdução de 

pequenas variações na forma de apresentarem as paixões e, em alguns, em função do número 

de paixões, dividindo-se entre os que, em alguns aspectos, aproximam-se mais do tomismo ou 

do agostinismo. 

Em Descartes, toda a diversidade funcional é explicada a partir de seis paixões: “O 

número daquelas que são simples e primitivas não é muito grande. [...]  Há apenas seis, a 

saber: a Admiração, o Amor, o Ódio, o Desejo, a Alegria e a Tristeza.”82 

Por que razão Descartes designa primitivas as seis paixões por ele enumeradas? Em 

que consiste sua simplicidade? Em primeiro lugar, as paixões fundamentais são chamadas 

primitivas  porque  são  sentidas,  com exceção  da  admiração,  pelo  embrião.  São,  portanto, 

originárias,  isto  é,  apresentam-se  no  início  da  constituição  do  homem,  antes  de  seu 

nascimento. Vejamos como Descartes descreve sua origem:

Pois  me parece que as  primeiras paixões que a nossa alma teve,  quando 
começou a  estar  unida a  nosso  corpo,  se  devem a  que algumas  vezes  o 
sangue,  ou  outro  suco  que  entrava  no  coração,  era  um  alimento  mais 
conveniente que o comum para nele manter o calor,  que é o princípio da 
vida; o que levava a alma a juntar voluntariamente a si esse alimento, isto é, 
a amá-lo [...]83  

Em carta a Chanut, ele as nomeia:

[...] considero que, desde o primeiro momento em que nossa alma se uniu ao 
corpo,  é  provável  que  tenha  sentido  alegria  e  logo depois  amor  seguido 
talvez do ódio e da tristeza; [...] Eis as quatro paixões que creio haverem 
estado em nós, como primeiras, e as únicas que possuímos antes de nosso 
nascimento;  e  creio  também  que  eram  então  apenas  sentimentos  ou 
pensamentos muito confusos; [...]84

Observemos que o desejo não aparece na carta de Chanut. Entretanto, pertence ao 

ramo genealógico primitivo, como nos adverte Talon-Hugon.85 Iremos encontrá-lo no Tratado, 

82   DESCARTES, 1999b, Art. LXIX. 
83  DESCARTES, 1999b, Art. CVII.
84  DESCARTES, 1955, p. 250-251. (Carta a Chanut, de 1° de fevereiro de 1647).
85  TALON-HUGON, 2002, p. 187.



130

onde Descartes  o  apresenta  juntamente com o amor,  o  ódio,  a  alegria  e  a  tristeza,  como 

fazendo parte também das paixões primitivas do homem desde a fase embrionária.86

 Em segundo lugar, Descartes as denomina primitivas porque essas seis paixões não 

derivam  umas  das  outras.  Existem,  segundo  ele,  várias  outras  paixões  cujo  número  é 

indefinido.87 “[...] as seis paixões primitivas, que são como os gêneros de que todas as outras 

são  espécies,  observarei  sucintamente  o  que  há  de  particular  em cada  uma  delas  [...].”88 

Quanto  à  admiração,  Descartes  a  inclui  no  rol  das  paixões  primitivas  e  a  toma  como a 

primeira das paixões. Como o desejo, a admiração não tem contrário.89 Ao contrário de todas 

as outras paixões (primitivas e derivadas) que têm o bem e o mal como objeto, guarda certa 

neutralidade diante de um e de outro, ou seja, não tem uma relação com o objeto como bom 

ou como mau. 90 A admiração poderá ocorrer “antes de sabermos, de algum modo, se esse 

objeto nos é ou não conveniente.”91

As paixões  primitivas são consideradas  simples na concepção do próprio método 

cartesiano.  Em  Regulae  ad  directionem ingenii  o  Filósofo  anuncia:  “[...]  nunca  podemos 

entender  nada,  fora dessas naturezas simples e da espécie de mistura ou composição que 

existe entre elas.”92 Em outra passagem de Regulae ele completa: “[...] todos os outros objetos 

de conhecimento são compostos dessas naturezas simples [...]”93

Como mostramos anteriormente, a classificação tradicional das paixões que serviu de 

modelo, durante cinco séculos, foi a de santo Tomás de Aquino, que contém onze paixões 

primitivas: amor, ódio, desejo, aversão, alegria, tristeza, esperança, desespero, temor, audácia 

e cólera ou ira. As seis primeiras procedem do apetite concupiscível, e as cinco restantes têm 

como sede o apetite irascível, que se situam na parte sensitiva da alma. Podemos observar que 

cinco, das seis paixões presentes na lista de Descartes, compõem a relação das paixões de 

Tomás. Entretanto, a admiração, ao ser designada pelo Filósofo como paixão, constitui um 

fato totalmente novo. Ela se encontra ausente não só na listagem de Tomás, mas na listagem 

de todos aqueles que,  em qualquer época, antes da publicação de  Les Passions de l’Âme, 

86  DESCARTES, 1999b, Art. CXXXVII.
87  DESCARTES, 1999b, Art. LXVIII.
88  Ibid., Art. LXIX.
89  Ibid., Art. LIII.
90   KAMBOUCHNER, 1995a. v. I. p. 237.
91   Ibid., Art. LIII.
92   “[...]  nihil  nos  unquam intellligere  posse,  praeter  istas  naturas  simplices  et  quamdam illarum inter  se 

mixturam sive compositionem.” (DESCARTES.  Regulae ad directionem ingenii.  AT,  X,  Regula XII p. 
422).

93    “[...]  reliqua omnia quae cognoscemus ex istis  naturis simplicibus composita esse [...]” (Ibid.,  AT, X, 
Regula XII, p. 420).



131

escreveram sobre as paixões. Como nos diz D’Arcy: “Descartes é efetivamente o primeiro a 

introduzir a admiração como uma paixão, com todos os direitos.”94

Descartes  rompe com a classificação escolástica das  paixões não apenas  por não 

acatar a enumeração de Tomás, mas, sobretudo, por não aceitar sua fundamentação: “[...] bem 

sei que me distancio da opinião de todos aqueles que anteriormente escreveram sobre elas. 

[...] Tiram sua enumeração do fato de distinguirem, na parte sensitiva da alma, dois apetites 

que denominam Concupiscível e Irascível.”95 Já mostramos que Descartes rejeita a existência 

da alma em vegetais e animais e não reconhece na alma do homem qualquer distinção de 

partes.96 Uma das diferenças entre o inventário das paixões de Descartes e o inventário de 

Tomás é que na enumeração cartesiana nenhuma paixão primitiva deriva de outra, enquanto 

no inventário de Tomás de Aquino isso não se encontra excluído.97 Para o autor da  Suma 

Teológica, nas onze paixões primitivas, umas geram as outras e há uma ordem no sentido de 

que  algumas  precedem  necessariamente  as  outras.  As  paixões  que  se  referem  ao  mal 

pressupõem  as  que  concernem  ao  bem:  “O  bem,  em  relação  ao  mal,  encontra-se, 

naturalmente, em primeiro lugar, uma vez que o mal é uma privação do bem. Por conseguinte, 

todas as paixões cujo objeto é o bem, naturalmente, vêm primeiro do que as paixões que têm o 

mal como objeto.”98  O amor é posto por Tomás como a primeira das paixões, pois “[...] todas 

as  paixões  da alma derivam-se de um único  princípio,  que é  o amor.”99 Em Descartes,  a 

admiração é  a  primeira  das  paixões,  não no sentido  em que as  outras  paixões  primitivas 

derivem dela. Outra diferença entre as classificações de ambos é que Descartes exclui do rol 

das paixões, por ele denominadas primitivas, todas aquelas que, para Tomás, procedem do 

apetite irascível e que também se encontram entre as que ele considera primitivas: esperança, 

desespero, temor, audácia e ira. Para o Doutor Angélico, o desejo tem a aversão como seu 

contrário; o desejo do objeto amado contrapõe-se à aversão ao objeto odiado. Em Descartes, a 

aversão é uma forma de desejo: 

94  D’ARCY, 1996 p. 45.  
95   Ibid., Art. LXVIII.
96    Ver p. 110 e 111 desta nossa pesquisa. Cf. DESCARTES, Traité de l’Homme. AT, XI, p. 202. “Ora eu vos 

direi que, quando Deus unir uma Alma Racional a essa máquina, sobre a qual pretendo ainda discorrer mais 
adiante, [...]”. (DESCARTES, 2009, p. 143). A tradutora de L’Homme para o português, após essa menção do 
autor  à  alma racional  do homem, em nota de  rodapé,  afirma que “Descartes  não chegou a tratar  desse  
assunto,  conforme  promete  em  várias  passagens.”  (DONATELLI,  Marisa  C.  de  Oliveira  Franco.  In: 
DESCARTES,  O Mundo ou Tratado da Luz e o Homem. Apresentação, apêndices, tradução e notas de 
César Augusto Battisti e Marisa Carneiro de Oliveira Franco Donatelli. Campinas-SP: Editora da UNICAMP, 
2009, p. 297).

97   RENAULT, 2003, p. 252.
98   “Naturaliter autem est prius bonum malo: eo quod malum est privatio boni. Unde et  omnes passiones 

quarum  objectum  est  bonum,  naturaliter  sunt  priores  passionibus  quarum  objectum  est  malum[...]” 
(AQUINATIS, 1955b, t. II, q. 25, a. 2, resp.).

99    Ibid., q. 41, a. 2,  resp. ad primum.



132

Bem sei que na Escola, comumente se opõe a paixão que se volta para a 
busca  do  bem,  que  se  chama  Desejo,  àquela  que  tende  à  fuga  do  mal, 
denominada Aversão. Mas desde que não haja um bem, cuja privação não 
seja  um mal,  [...]  parece-me  que  é  sempre  um  mesmo  movimento  que 
conduz  à  busca  do  bem  e,  simultaneamente,  à  fuga  do  mal  que  lhe  é 
contrário.100   

O filósofo elimina, portanto, a aversão de sua lista das paixões primitivas, que irá 

corresponder às cinco primeiras paixões de Tomás que procedem do apetite concupiscível, às 

quais nosso filósofo acrescenta a admiração. Descartes a define como “uma súbita surpresa da 

alma,  que  a  leva  a  considerar  com  atenção  os  objetos  que  lhe  parecem  raros 

extraordinários.”101 Não é preciso que ela se depare com um objeto totalmente novo; basta que 

o  consideremos  muito  diferente  do  que  aquilo  que  conhecíamos  anteriormente.102 Se  a 

admiração nos remete à fenomenalidade do objeto, o amor e o ódio relacionam-se com a 

qualidade desse objeto enquanto nos é  conveniente ou prejudicial. A admiração tem como 

causa imediata a impressão que se tem no cérebro, que representa o objeto como raro e digno 

de ser examinado, e em seguida pelo movimento dos espíritos que essa impressão os dispõem 

a tenderem com grande força para o local do cérebro em que a admiração se encontra com a 

finalidade não só de fortalecerem-na, mas também de conservarem-na.103 

É na admiração e nas paixões que dela derivam, em especial na generosidade, que 

Descartes apresenta sua originalidade.104 Mostra-nos Rodis-Lewis que a generosidade aparece 

inicialmente  como  uma  paixão  derivada  da  admiração;  e  depois,  o  impulso  espontâneo 

proveniente  dessa  paixão  se  transforma  em  hábito,  fazendo  assim  surgir  a  virtude  da 

generosidade ou magnanimidade.105

É de Vives que Descartes mais se aproxima em sua classificação das paixões. Em 

primeiro lugar,  ambos se afastam do modelo escolástico em que as paixões tinham como 

sedes  o  apetite  concupiscível  e  o  irascível.  Enquanto  para  os  escolásticos,  o  desejo  e  a 

esperança situam-se em apetites diferentes, tanto em Vives como em Descartes a esperança é 

uma variação do desejo; o ciúme, “uma espécie de temor”.106 Rodis-Lewis confessa-nos que 

causa surpresa a aproximação de Descartes e Vives na escolha das paixões fundamentais. As 
100    DESCARTES, 1999b, Art. LXXXVII. A Escola, para Descartes, refere-se à filosofia escolástica.
101    DESCARTES, 1999b, Art. LXX.
102    Cf. Ibid., Art. LIII.
103    Cf. DESCARTES, 1999b, Art. LVI e LXX.
104    Cf. RODIS-LEWIS, 1999, p. 29. “C’est dans ce cadre qu’il faut comprendre la priorité de l’admiration 

dans la classification cartèsienne des passions, principale originalité du traité.”(TIMMERMANS, Benoît. 
Commentaires.  In:  DESCARTES.  Les  Passions  de  l’Âme.  Introd.  de  Michel  Meyer,  présentation  e 
commentaires de Benoît Timmermans. Paris: Librairie Générale Française, 1990. p.188-189). 

105   Cf. RODIS-LEWIS, 1998a. p. 88-89. Cf. DESCARTES, 1999b, Art. LIV. A generosidade será objeto de 
estudo em nosso próximo capítulo, que se voltará para a moral cartesiana do Tratado.

106  Cf. RODIS-LEWIS, 1999, p. 26. Cf. DESCARTES, 1999b, Art. LVIII e CLXVII.



133

seis  paixões  primitivas  de  Descartes  correspondem praticamente  às  paixões  que Vives  as 

observa como voltadas para o bem: amor, alegria e desejo; e as que se relacionam com o mal:  

ódio, tristeza e temor, às quais Descartes acrescenta a admiração. A inveja, a indignação e a 

cólera,  que  o  filósofo  espanhol  designa  como movimentos  contra  um mal  presente,  mais 

adiante, na mesma obra, são definidas por ele como espécies de tristeza.107 Nem mesmo a 

palavra  admiração escapa a Vives, pois em De Anima et Vita ele a relaciona com a paixão da 

veneração, embora não seja por ele considerada uma paixão, como irá ocorrer em Descartes. 

Como acabamos de ver, existe uma afinidade entre Descartes e Vives. As semelhanças entre 

ambos vêm confirmar a familiaridade de nosso filósofo com De Anima. No Tratado, ele faz 

uma alusão a Vives, a respeito do riso.108 Madame Rodis-Lewis faz referência a um artigo 

sobre Vives, tendo por título: “Uma fonte inexplorada do Tratado das Paixões”, publicado na 

Revue philosophique de jul/set. de 1948.109

Neste penúltimo capítulo de nossa tese, preocupamo-nos em enfocar todo o esforço 

empreendido  por  Descartes,  que  teve  como  resultado  final  sua  concepção  de  paixão. 

Destacamos a originalidade e a elevada posição que sua teoria das paixões ocupa, suplantando 

todas  as  outras  teorias  das  paixões  que  lhe  antecedem e que  se sucederam ao longo dos 

séculos anteriores a Les Passions de l’Âme.

O último passo de nossa pesquisa será demarcar, nas entrelinhas do Tratado, a moral 

cartesiana que aí se encontra implícita e que se mostra intrinsecamente relacionada com as 

paixões, cujo exemplo mais evidente é a generosidade, que se apresenta inicialmente como 

uma paixão derivada da admiração da alegria e do amor,110 e que se transformará em virtude.

107  Cf. RODIS-LEWIS, 1999, p. 26, incluindo a nota n. 3 da mesma página. 
108  DESCARTES, 1999b, Art. CXXVII.
109  RODIS-LEWIS, 1999, p. 24, nota n. 2.
110  DESCARTES, 1999b, Art. CLX e CLXI.



134

               3 A MORAL DE DESCARTES NO TRATADO DAS PAIXÕES

Este último capítulo voltar-se-á para a moral cartesiana, principal propósito de todo o 

nosso  estudo.  Como  já  mencionamos  ao  longo  desta  pesquisa,  As  Paixões  da  Alma  não 

corporificam um tratado de moral. No entanto, dando continuidade à metodologia escolhida, 

num trabalho de verdadeira “garimpagem”, esforçar-nos-emos agora por esmiuçar o Tratado 

das Paixões, delimitando e ordenando o que poderemos denominar a moral em Descartes. 

Para atingirmos o nosso objetivo, recorreremos a outras obras do Filósofo, como Discurso do 

Método,  Meditações,  Princípios e,  principalmente,  suas  Cartas  sobre  a  moral,  buscando 

passagens  que  se  encontram  intrinsecamente  relacionadas  com  o  objeto  que  estamos 

investigando.

3.1 Controvérsias sobre a moral em Descartes

As análises realizadas, até agora, apontam o indiscutível interesse de Descartes pela 

moral. Em ocasiões diversas, comprovamos que a moral, posta por ele em elevado patamar, 1 

de  forma  embrionária, faz-se  presente  desde  seus  primeiros  ensaios2.  Entretanto,  essa 

preocupação do Filósofo com o assunto moral, amplamente manifestada, por si só, não nos dá 

a garantia de que ele tenha deixado uma filosofia moral para a posteridade.

A moral  cartesiana  não  está  livre  de  controvérsias  entre  os  estudiosos.  A esse 

respeito, Rodis-Lewis observa que “as interpretações sobre Descartes, sobretudo no que se 

refere à moral são tão numerosas e muitas vezes tão divergentes, que toda ‘montagem’ de 

textos apela, proveitosamente, para a discussão e para o próprio julgamento do leitor.”3   

Há quem diga que a “moral definitiva” de Descartes, expressão nunca empregada 

pelo Filósofo, nunca ultrapassou as “três ou quatro máximas” da  morale par provision  do 

Discours de la Méthode.4  Renomados intérpretes da filosofia cartesiana, como Gueroult5 e 

1     “Entendo a mais alta e a mais perfeita Moral  que, pressupondo um inteiro conhecimento das outras  
ciências, é o derradeiro grau da Sabedoria”. (DESCARTES, 1998, p. 32). “[...] e que estas verdades da Física 
fazem parte dos fundamentos da mais alta e mais perfeita Moral”. DESCARTES, 1955, p. 297. (Carta a  
Chanut, de 26 de fevereiro de 1649).

2     Ver p. 33-37 de nosso estudo.
3     RODIS-LEWIS, 1998a, p. 10, nota n. 1.
4     “Mais cette morale,  plusieurs  estiment qu’il  ne l’a  même pas esquissé,  et  que c’est  sa morale par  

provision qui se trouve être sa morale définitive.” (BOUTROUX, Émile. Du Rapport de la Morale à la 
Science dans la Philosophie de Descartes. Revue de Métaphysique et de Morale. Paris, p. 502-511, 1896. 
p.  504.  A revista  foi  por nós consultada  em microfilme na Bibliothèque Nationale de France  François 
Mitterrand). 

5    Martial Gueroult escreveu Descartes selon l’Ordre des Raisons: L’âme et Dieu. Paris: Aubier, 1953. v. I e 
Descartes  selon l’Ordre des Raisons:  L’âme et  le corps.  Paris:  Aubier,  1953. v.  II.  Obras clássicas da 
literatura cartesiana. 



135

Alquié6 fazem pouco caso da moral de Descartes. Entendem-na como uma tentativa abortada, 

um sonho não realizado, ou, compreendendo-a como algo trazido de fora para sua filosofia ou 

ainda, como um apêndice de menor valor.

 Gueroult, em sua obra Descartes selon l’Ordre des Raisons, reserva dois capítulos 

(XIX e XX, v. II) para tratar da moral cartesiana. Afirma ele que a moral provisória, conjunto 

de máximas puramente práticas, foi proposta por Descartes para preceder a moral científica, 

definitiva, não apenas temporalmente, mas segundo a ordem estabelecida pelo novo método, 

na medida em que se torna necessária para a procura da verdade de acordo com esse método. 

Segundo Gueroult,  no pensamento de Descartes,  essa moral  proposta  no  Discours deverá 

desaparecer, logo após a aquisição dessa verdade.7 Considera ainda, que as máximas da moral 

provisória  só  teriam  sentido  e  legitimidade,  em  relação  à  ideia  de  uma  moral  exata,  

matemático-dedutiva que não se concretizou.8 

Dando prosseguimento a seus comentários, Gueroult continua: 

Este  será o drama da moral  cartesiana que se  lança num emaranhado de 
dificuldades de uma doutrina provisória anunciando uma doutrina definitiva 
que a substituirá, e de uma doutrina definitiva que, ao contrário, confirma e 
consolida,  uma  vez  por  todas,  a  moral  que  se  acreditava  dever  ser 
provisória.9 

O  conteúdo  moral  do  Tratado  das  Paixões, complementado  com  as  indicações 

contidas  na  Correspondência  (cartas  a  Elisabeth,  a  Chanut  e  à  rainha  Christina),  diz-nos 

Gueroult,  apresenta-se  como  um substitutivo  do  ideal  superior,  mas  irrealizável,  de  uma 

moral perfeita e geometricamente científica, que teria por fundamento as ciências exatas e 

inteiramente comandadas pela medicina mecanicista. Seria uma espécie de compensação de 

uma decepção experimentada.10 No entanto, 

[essa] moral ‘definitiva’ do  Tratado das Paixões parece realmente exercer, 
em relação a essa moral exata, a mesma função de suplência que a moral  
provisória propriamente dita. A única diferença parece ser que, estando nós 
agora convencidos de que a ciência exata da moral é impossível, sabemos 

6    Ferdinand Alquié é editor das Oeuvres Philosophiques de Descartes publicadas entre 1963 e 1973, em 3 
volumes,  somando  mais  de  3000  páginas,  que  constituem  uma  preciosidade  por  seus  comentários 
introdutórios e riqueza de detalhes de suas inúmeras notas. Entre seus escritos, destacamos: La découverte 
métaphysique  de  l’homme  chez  Descartes,  com  primeira  edição  publicada  em  Paris,  pela  Presses 
Universitaires de France, em 1950.

7     Cf. GUEROULT, 1953, p. 251. (Grifos nossos).
8     Cf. ibid., p. 257. (Grifos nossos).
9     Ibid., p. 239.
10    Cf. ibid., p. 252-255 e 268. (Sobre a última frase ver nota de n. 62, na p. 255 da obra de Gueroult, onde ele  

faz referência à carta a Chanut de 15 de junho de 1646, na qual o Filósofo declara o pouco proveito que tem  
tirado das muitas horas dedicadas ao estudo da medicina. (Cf. DESCARTTES, 1955, p. 231).    



136

que  a  suplência  assumida  pela  moral  de  substituição  perde  seu  caráter  
provisório e adquire um caráter definitivo.11 

Gueroult, prosseguindo suas interpretações, afirma

[...] Todas essas considerações sobre a medicina e a moral não oferecem, em 
seu  conjunto,  aquela  tensão  filosófica,  aquele  rigor  e  aquela  certeza  que 
sempre caracterizaram o pensamento de Descartes. Observa-se, todavia, que 
elas  [medicina  e  moral]  se  desenvolvem  fora  do  sistema,  tal  como  as 
Meditações o desenham, como consequências de o Tratado das Paixões ou a 
Correspondência as terem considerado parcialmente ou de maneira solta.12  

São ainda palavras de Gueroult,  referindo-se às duas ciências:  “O sonho de uma 

solução rigorosamente científica do problema ético-medical foi concebido antes que o sistema 

estivesse metodicamente concluído.”13 

Gueroult,  prosseguindo em suas  críticas  à  moral  de Descartes,  compara-a  com a 

moral de filósofos que lhe são posteriores como Malebranche e Espinosa, indicando pontos 

em que essas últimas, a seu ver, superam a primeira.14 

Fazendo coro às críticas de Gueroult, Alquié, afirma que Descartes, como já tinha 

ocorrido com a enunciação de sua moral par provision em Discours, lança mão de preceitos  

estoicos em sua correspondência e recomenda a Elisabeth a leitura do livro De Vita Beata de 

Sêneca. Além de declarar que Descartes “não se sente criador em moral”, avalia sua moral 

como emprestada, ou seja, acrescentada de fora à sua filosofia e, portanto, sem valor. 15 Alquié, 

à semelhança de Gueroult, estabelece comparações entre a moral cartesiana e a moralidade 

em Kant, constituída quase um século e meio depois, depreciando a moral de nosso filósofo.16 

Rodis-Lewis  opõe-se  a  Gueroult,  assegurando  que  Descartes,  em  nenhum  texto 

indica que a moral ideal seria “uma ciência exata”, matemático-dedutiva. Descartes, continua 

ela,  nunca  declarou  que  “o  modelo  matemático,  onde  reina  a  única  evidência  dedutiva, 

poderia ser simplesmente aplicado à física, onde as experiências são indispensáveis, dada a 

complexidade dos fenômenos, e menos ainda na prática [...]”.17 

Rodis-Lewis diz-nos também que Descartes jamais empregou, referindo-se à moral, 

as  expressões  “provisoire”  e  “definitive” que lhe  são atribuídas.  Faz ainda a  advertência: 

“Convém afastar um erro de interpretação: essa moral par provision é muitas vezes chamada 

11    GUEROULT, 1953, p. 257. (Acréscimo nosso, grifo do autor).
12     GUEROULT, 1953, p. 270. (Acréscimo nosso, grifos do autor).
13     Ibid., p. 270.
14     Cf. GUEROULT, 1953, p. 235-236 e p. 253.
15    Cf. ALQUIÉ, Ferdinand. La découverte métaphysique de l’homme chez Descartes. 5. ed. Paris: Presses 

Universitaires de France, 1996. p. 319. (Grifo nosso).
16     Cf. ALQUIÉ, 1998, notas das p. 589 e 596.
17      RODIS-LEWIS, 1984, p. 554 e 556.



137

moral provisória de Descartes em oposição a uma moral dita definitiva.”18 As “três ou quatro 

máximas”  dessa  moral  são,  em primeiro  lugar,  uma provisão  para  a  travessia  do deserto 

especulativo, para que o Filósofo não permaneça irresoluto, ao estabelecer sua dúvida como 

um método para chegar à verdade. Continuando suas ponderações, madame Geneviève nos 

mostra  que  as  regras  da  Terceira  Parte  do  Discours são  enunciados  passíveis  de  serem 

deixadas de lado, contendo, portanto, certo caráter de transitoriedade. Todavia, não se opõem, 

em absoluto, a uma moral que poderia ser um dia “definitiva”. Mais tarde, vencida a dúvida 

radical, o próprio Descartes as retomará com certo deslocamento.19  Gilson sugere que tudo faz 

crer que, no pensamento de Descartes, mais tarde, a moral  par provision seria integrada à 

moral definitiva.20

Gueroult, diz-nos Emmanuel Faye, compara o pensamento moral de Descartes com o 

de Espinosa e o de Malebranche, a partir da familiaridade que ele tem com os ‘sistemas’ de 

ambos, constantemente presentes em seu espírito.21

Por outro lado, Alquié ao afirmar que Descartes “não se sente criador em moral,” 

certamente não levou em consideração o que o Filósofo declara a Elisabeth, ao apresentar sua 

definição de virtude.  Mesmo admitindo que essa definição não contenha novidade,  o que 

importa é o “sentimento” que Descartes demonstra, ao acrescentar logo a seguir: “[...] se bem 

que eu não conheça ninguém que o tenha jamais assim explicado”.22 

Ainda  em contraposição  à  afirmação de  Alquié,  de  que  Descartes  “não se  sente 

criador em moral”, reafirmamos o que mostramos, no decorrer de nossa pesquisa, sobre a 

relação que o autor do Tratado das Paixões estabelece entre a moral e as demais ciências, bem 

como o lugar que ela ocupa, em sua visão, no conjunto das ciências, desde os seus primeiros 

escritos.23 Essa  nova  concepção  de  moral  é  enfatizada  mais  tarde  e  de  forma  bem mais 

elaborada.  Iremos  reencontrá-la  na  Carta-Prefácio  da  tradução  francesa  de  Principia  

Philosophiae.  Kambouchner,  comentando  a  passagem sobre  a  moral  enunciada  na  Carta-

Prefácio, mostra que, no tomismo, a moral se encontra relacionada com a metafísica. Todavia, 

(?) lá, a metafísica é posta não como a ciência inicial, como se encontra no projeto cartesiano, 

18      RODIS-LEWIS, 1984, p. 564 e p. 563, respectivamente. Ver também, nesta nossa pesquisa, página 45 e  
nota n. 44 da mesma página.    

19    Cf. RODIS-LEWIS. Geneviève, 1984. p. 558 e 562-563. Rodis-Lewis ao mencionar a retomada, por 
Descartes, das máximas do Discours está se referindo à carta a Elisabeth, de 4 de agosto de 1645, onde ele 
cita as regras da morale par provision, ao discorrer sobre o Soberano Bem, tomando a segunda delas para 
seu conceito de virtude. (DESCARTES, 1955, p. 62-64). (O primeiro grifo é nosso, o segundo é do autor).

20      GILSON, 1987, p. 231. (Grifos nossos).
21      Cf. FAYE, 1998, p. 306. (Grifo do autor).
22      Descartes, em carta a Elisabeth, de 04 de outubro de 1645. (DESCARTES, 1955, p. 62). Ver também p.  

73-74 desta pesquisa.
23    Ver p. 33-37 deste nosso estudo.



138

mas como ciência derradeira, explicação última de todas as outras ciências. No século XVI, 

na segunda escolástica, continua ele, surge outro tipo de dependência da filosofia moral. Há 

quem  a  considere  como  uma  medicina  da  alma  (animae  medicatrix),  pelo  fato  de  o 

conhecimento da natureza e das faculdades da alma encontrar-se atrelado à física. Entretanto, 

a relação que Descartes estabelece entre a mecânica, a medicina e a moral, como aparece na 

Carta-Prefácio, “não se apoia no princípio de tal  subordinação” presente na escolástica. A 

novidade trazida por Descartes, ao relacionar a moral com as outras ciências, reside na forma 

de conceber essa relação.24 Na  célebre passagem da Carta-Prefácio, o Filósofo, após expor 

claramente sua concepção sobre a relação entre filosofia e sabedoria, apresenta-nos a moral 

como o ápice e o coroamento de toda a filosofia. Essa moral é alcançada exclusivamente com 

o esforço da razão, ou seja, sem recorrer a nenhum conteúdo de fé ou da revelação.25 

Discordamos também do pensamento de Alquié, que considera a moral do Filósofo 

como emprestada e sem valor. Descartes, apesar de manifestar ao longo de sua vida, grande 

admiração  pelos  filósofos  do  Pórtico,  coloca-se,  ao  mesmo  tempo,  como  crítico  do 

estoicismo.  Em  carta  à  princesa  da  Boêmia,  discorrendo  sobre  os  infortúnios  que  a 

atormentam, apela para a força de sua virtude e pede-lhe para não vê-lo como “estes Filósofos 

cruéis que querem que seu sábio seja insensível”.26 Exalta o ideal da vida virtuosa propagado 

pela doutrina estóica, mas não deixa de se opor à maneira severa como o estoicismo apresenta 

a virtude.27 No “aconselhamento” manifestado nas cartas a Elisabeth, percebe-se claramente a 

evolução gradativa do discurso moral  de Descartes  que,  inicialmente,  estriba-se na moral 

tradicional de Galeno e discípulos, passando pela moral estoica, sendo ambas superadas por 

sua nova visão de moral, que vai ganhando corpo com os questionamentos postos pela jovem 

princesa.28 Mostraremos,  oportunamente,  que  a  moral  cartesiana,  ainda  que  incorpore 

elementos  de  morais  anteriores,  apresenta  características  próprias  que  a  impedem de  ser 

considerada como trazida de fora para sua filosofia.   

Alquié, ao comparar Descartes e Kant no que diz respeito à moral, não é para mostrar 

uma complementaridade ou uma linha de continuidade do autor de Crítica da Razão Prática 

em relação ao autor do Tratado das Paixões, mas para apontar diferenças em detrimento da 

moral de Descartes. Segundo Alquié, Descartes parece hesitar em sua concepção a respeito do 

24    Cf. KAMBOUCHNER, 2008, p. 311-312. Kambouchner, ao mencionar a escolástica tardia, faz referência a 
um texto das Conimbricenses, Physicae Proemium, 5, 1 (1592), citado por Gilson em Index, n. 360.

25    DESCARTES, 1998a, p. 26, 29 e 32.
26    DESCARTES, 1955, p. 41. (Descartes está se referindo aos estoicos).
27    Ver p. 72 de nossa pesquisa.
28    Ver p. 64-75 de nossa pesquisa. Deixamos de apresentar, agora, maiores detalhes dessa nova visão de moral 

de Descartes para não nos tornamos repetitivos e para não anteciparmos o que se constitui o objeto principal  
de nosso trabalho a ser exposto no decorrer deste capítulo final. 



139

bom uso da razão. Ora se aproxima do filósofo alemão como se estivesse anunciando a boa 

vontade, no sentido kantiano; ora se distancia. 29 A moral de Descartes antecede à de Kant em 

quase cento e cinquenta anos. Seria mais justo que comparasse a moral do Filósofo com a 

moral  escolástica  que  a  precede,  ou  com  o  pensamento  moral  dos  renascentistas,  como 

Charron e Montaigne, que foram lidos pelo “criador da filosofia moderna,”30 e não com Kant 

que é seu constante ponto de referência.31

Não fica fora de cogitação que a desconsideração ou até mesmo certo desdém em 

relação à moral cartesiana estejam associados ao desestímulo ou desinteresse manifestados 

pelo Filósofo em escrever sobre assuntos que versam sobre moral. Em 1646, em carta dirigida 

a  Chanut,  observa  que  os  Senhores  Regentes  se  voltaram  contra  ele  por  haver  escrito 

“inocentes princípios da Física,” encontrando aí pretexto para o caluniarem. De maneira que 

se ele resolvesse tratar de moral, acrescenta, não o deixariam em paz.32 Ainda em carta a 

Chanut,  datada de novembro de 1647, confessa-lhe que um dos motivos  que o leva a  se 

recusar a escrever seus pensamentos referentes à moral é porque acredita que se trata de um 

assunto  que  pertence  aos  soberanos  ou  àqueles  por  eles  autorizados  a  incumbir-se  de 

regulamentar os costumes dos outros.33

Para  Faye,  é  possível  que  a  incompreensão  às  vezes  manifestada  sobre  a  moral 

cartesiana, e as comparações estabelecidas entre esta e doutrinas morais posteriores, tenham 

como principal causa certo desconhecimento do valor filosófico de pensadores franceses do 

século XVI, como Charles de Bovelles, Michel Montaigne e Pierre Charron. Descartes, apesar 

de  os  ter  superado  no  campo  da  moral,  manifesta  uma  afinidade  com esses  intelectuais 

humanistas,  estabelecendo-se  uma  continuidade  na  maneira  de  conceber  o  homem  e  na 

definição  de uma filosofia  moral  sem mistura  de teologia,  tendo como marca  a  ideia  da 

perfeição do homem como homem, dos renascentistas.34 

Pelo que acabamos de descrever, motivos diversos entrecruzam-se, contrapondo-se à 

verdadeira moral cartesiana, conduzindo-a ao descrédito ou negando-a. Um fato é certo: essa 

moral desfigurada, “matemática ou geometricamente arquitetada,” atribuída a Descartes, ele 

jamais escreveu.     

29   Cf. DESCARTES, 1998, notas nas p. 589 e 596.
30   Expressão empregada por Hegel, referindo-se a Descartes em Lecciones sobre la filosofia de la historia 

universal (HEGEL, 1989, p. 684).
31   Cf. FAYE, 1998, p. 305.
32   DESCARTES, 1955, p. 239. (Carta a Chanut, de 1° de novembro de 1646). Grifo nosso.
33   Cf. Ibid., p. 286. (Carta a Chanut, de 20 de novembro de 1647).
34    Cf. Faye, 1998, p. 304-306 e 328 et seq. Ver ainda p. 29 e nota n. 1 da mesma página da obra de Faye e  

ainda as p. 59 e 60 deste nosso estudo. Ver também o final de Méditation Quatrième, onde Descartes mostra 
em que consiste  a maior e principal perfeição do homem (DESCARTES,  Méditations. AT, IX-1, p. 49). 
Grifo nosso.



140

3.2 A mais alta e a mais perfeita moral

Se a expressão “moral definitiva”35  não se encontra nos textos de Descartes, como 

nos fazem ver Gouhier e Rodis-Lewis,36 o mesmo não podemos dizer quanto àquela que se 

tornou emblemática: “a mais alta e a mais perfeita moral”.37 Fazem uso dela, tanto os que se 

colocam em defesa de uma moral cartesiana, como aqueles que argumentam  no sentido de 

negá-la.

Inicialmente,  surgem-nos  as  seguintes  indagações:  o  que  Descartes  nos  pretende 

dizer, propondo-nos esta “mais alta e mais perfeita moral”? Poderá ele ser levado a sério, ao 

comprometer-se  com o  inatingível?  Para  encontrarmos  respostas  a  estas  perguntas,  nada 

melhor do que recorrermos a textos do próprio Descartes. Na terceira Meditação, o Filósofo 

assim se expressa:

[...]  ainda que meu conhecimento aumentasse  progressivamente,  nem por 
isso deixo de conceber que ele não poderia ser atualmente infinito, visto que 
ele não chegará jamais  a tão alto ponto de perfeição,  que não seja ainda 
capaz de adquirir algum maior acréscimo.38 

Comentando  esta  passagem  de  Méditations,  Rodis-Lewis  diz-nos  que,  para 

Descartes,  esse  progredir  potencial  e  indefinido  permanece  inferior  à  absoluta  perfeição, 

característica da eternidade. Para Descartes, só em Deus o infinito se encontra associado a 

uma perfeição sem limites; e somente a Deus compete o nome de infinito, no sentido pleno do 

termo. Ele chama indefinido àquilo que não podemos, por causa de nossos próprios limites, 

determinar limites.39 

Diante do que Descartes  expõe em  Méditations  e dos comentários  propostos por 

Rodis-Lewis, poderemos entender a mais perfeita moral como a melhor que se poderia ter em 

determinado  momento.  Por  um  lado,  essa  moral  assim  desenhada  na  Carta-Prefácio  de 

35   Vejamos as palavras do próprio Descartes dirigidas àqueles que o leem e o interpretam: “[...] et de prier ici  
les Lecteurs qu’ils ne m’attribuent jamais aucune opinion s’ils ne la trouvent expressément em mes écrits; et  
qu’ils n’en reçoivent aucune pour vraie ni dans mes écrits ni ailleurs, s’ils ne la voient très clairement être 
déduite des vrais Principes”. (DESCARTES, 1998a, p. 36).   

36  Gouhier faz a seguinte observação a respeito dos vários adjetivos atribuídos à moral de Descartes: “Les 
historiens ont cherché des adjectifs familiers aux philosophes contemporains pour qualifier cette morale ou 
ses  divers  moments;  ils  ont  parlé  de  morale  réelle  et  morale  idéale,  morale  systématique  ou  morale 
rationnelle,  morale scientifique et  métamorale.” (GOUHIER. 1937. p.  166. Cf.  RODIS-LEWIS, 1984, p. 
564).

37   Cf. DESCARTES, 1998a, p. 32. (Lettre-Preface des Principes). Cf. DESCARTES, 1955, p. 297. (Carta a 
Chanut, de 26 de fevereiro de 1649). 

38    DESCARTES. Méditations. AT, IX-1, p. 37.
39    Cf. RODIS-LEWIS, 1971a, p. 288-289.



141

Principes  não se apresenta  como algo  acabado;  é  progressiva,  ou seja,  estaria  sempre  se 

aperfeiçoando.

 Por outro lado, na Sexta Parte de Discours, Descartes deixa também claro que não 

pretende  se  comprometer,  perante  o  público,  com  promessas  que  não  tenha  certeza  de 

cumprir.40 Nesse sentido, vemos o Filósofo manifestar a Chanut sua admiração e satisfação ao 

saber que a rainha Christina está voltada para a leitura de Principes, obra onde se encontram 

princípios de sua física. Comenta com o amigo que este assunto nada tem a ver com o que 

uma rainha deva saber para seu ofício; no entanto, acrescenta que essas verdades da Física  

fazem parte  dos fundamentos da mais alta  e  mais  perfeita  moral  e ousa esperar  que sua 

majestade tenha a satisfação de os conhecer.41 Chanut, embaixador da França na Suécia, é 

amigo de ambos. É ele o intermediário entre o Filósofo e a rainha Christina. Tornou-se o 

mensageiro de Descartes junto à rainha, entregando-lhe não só uma cópia do  Tratado das 

Paixões, dois anos antes de sua publicação, como também cópias de cartas suas, destinadas a 

Elisabeth, que tratavam das paixões e discorriam sobre o sumo bem.42 A intenção de Descartes 

é  que  o  conteúdo  da  carta  em que ele  menciona  os  fundamentos  da  perfeita  moral  seja 

repassado para a rainha, como já ocorreu com o conteúdo de outras. Ele tem consciência de 

que não se estimula uma rainha a acreditar em questões ou assuntos sobre os quais não se 

tenha certeza.  

 Na mesma passagem da Carta-Prefácio de Principes, em que faz o anúncio da “mais 

alta e mais perfeita moral”, ele estabelece uma ligação entre essa nova ciência e a medicina. 

Não é esta a primeira vez que o autor de Principes mostra seu interesse pela medicina em suas 

obras. Em Discours, publicado dez anos antes, acredita ser possível atingir o conhecimento de 

uma  filosofia prática que nos tornará mestres e senhores da natureza e que nos permitirá 

chegar  a  todas  as  comodidades,  principalmente  à  conservação  da  saúde,  primeiro  bem e 

fundamento de todos os outros bens desta vida. Este benefício será alcançado através de uma 

medicina que terá um verdadeiro conhecimento do corpo humano e que nos livrará de uma 

infinidade de moléstias, tanto do corpo como do espírito, pelo conhecimento de suas causas e 

de todos os remédios, tornando a vida mais longa. Na mesma obra, o Filósofo afirma que se 

dispõe a empregar o tempo que lhe resta de vida em progredir no conhecimento dessa nova 

medicina.43

40    Cf. DESCARTES. Discours de la Méthode. AT, VI, p. 78. 
41    Cf. DESCARTES, 1955, p. 296-297. (Carta a Chanut, de 26 de fevereiro de 1649). 
42    Cf. DESCARTES, 1955, p. 286-287. (Carta a Chanut, de 20 de novembro de 1647).
43     Cf. DESCARTES. Discours de la Méthode. AT, VI, p. 61-62 e 78.



142

Não é só no Discours que Descartes alimenta o sonho de um prodigioso progresso na 

medicina,  ainda  no  decurso  de  sua  vida.  No  mesmo  ano  da  publicação  do  Discours, 

confidencia a Huygens que viverá mais de um século.44 

Surgem-nos as perguntas: por que esta tão grande preocupação com a medicina, a 

ponto  de  querer  dedicar,  de  forma  intensiva,  o  restante  de  sua  vida  a  investigá-la  e  em 

progredir em seu conhecimento? Por que relacioná-la com a moral?

Podemos afirmar que é com essa nova medicina que Descartes conta para constituir 

os fundamentos da “mais perfeita moral”. Em carta a Elisabeth, assim se expressa: “Não há 

ninguém que não deseje tornar-se feliz; mas, muitos não conhecem os meios e muitas vezes a 

indisposição que há no corpo impede que a vontade seja livre”.45 Gueroult, interpretando essas 

palavras de Descartes, afirma que, sob determinado ponto de vista, para o Filósofo, a moral é 

perfeitamente  comparável  à  medicina.  Esta,  sob  certos  aspectos,  poderia  ser  apenas  uma 

seção, uma vez que a saúde é um dos bens necessários à nossa felicidade nesta vida. Ambas as 

ciências estão voltadas para a vida presente que tem como princípio a substância composta, 

objeto  comum às  duas  disciplinas.  A medicina,  por  preocupar-se  com a  integridade  e  a 

conservação dessa substância,  visa  ao corpo.  Enquanto  que  a  moral  interessa-se por  essa 

substância na medida em que, como constitutiva de nosso ser, encontra-se associada a um 

entendimento  puro,  e,  como  elemento  primordial  de  nosso  contentamento,  a  moral  visa, 

portanto,  ao  espírito.46 Em outra carta  à  princesa,  Descartes  assim explica:  “A felicidade 

consiste apenas no contentamento do espírito, isto é, no contentamento geral; ainda que haja 

contentamentos que dependam do corpo e outros que não dependam, não há nenhum que não 

seja do espírito.”47       

Dois anos depois, Descartes bate na mesma tecla:

[...]  considerando com cuidado em que consiste a volúpia  ou o prazer,  e 
geralmente todas as espécies de contentamentos que se pode ter, observo, em 
primeiro lugar, que não há nenhum que não seja inteiramente da alma, ainda 

44    “Ie n’ay iamais eu plus de soin de me conseruer que maintenant, et au lieu que ie pensois autrefois que la 
mort ne me pust oster que trente ou 40 ans tout au plus, elle ne sçauroit desormais me surprendre qu’elle  ne 
m’oste l’esperance de plus d’vn siecle.” DESCARTES. Correspondance. AT, I, p. 649. (Carta a Huygens, 
de 04 de dezembro de 1637). Huygens, (1596-1687), foi estadista e secretário do príncipe de Orange. Além 
de ter sido um homem de vasta cultura e profundamente interessado pela ciência, tornou-se grande amigo e  
um  dos  admiradores  mais  dedicados  de  Descartes,  na  Holanda.  (Cf.  GAUKROGER,  1999,  p.  516).  
Relacionada  a  essa  afirmação  de  Descartes  a  Huygens,  sua  morte  foi  assim  anunciada  pela  Gazette  
d’Anvers: “En Suède um sot vient de mourir, qui disait qu’il pouvait vivre aussi longtemps qu’il voulait.”  
BOUTROUX, Émile. Du Rapport de la Morale à la Science dans la Philosophie de Descartes.  Revue de 
Métaphysique et de Morale. Paris, p. 502-511, 1896. p. 504. 

45     DESCARTES, 1955, p. 79. (Carta a Elisabeth, de 1° de setembro de 1645).
46    Cf. GUEROULT, 1953b, p. 220-221.
47    DESCARTES, 1955, p. 73-74. (Carta a Elisabeth, de 18 de agosto de 1645). 



143

que vários dependam do corpo; do mesmo modo que é também a alma que 
vê, se bem que isto seja por intermédio dos olhos.48                                

Como podemos constatar, nosso filósofo, durante um período de sua vida, mostra-se 

muito confiante com a possibilidade próxima de serem encontradas soluções para os inúmeros 

problemas relacionados com a saúde do corpo. No entanto, essas esperanças foram aos poucos 

desaparecendo. Observa Rodis-Lewis que, no outono de 1645, apresentam-se fortes indícios 

de sua decepção com a medicina.  Na falta  dessa  ciência  médica  que poderia  resolver  os 

problemas  enfrentados  por  sua  discípula  Elisabeth,  logo  no  início  do  inverno,  começa  a 

redigir um pequeno tratado de natureza psico-fisiológica. As conclusões práticas apresentadas 

nesse escrito constituem, provavelmente, a “parte moral” que satisfaz à jovem princesa.49 

Nove anos após o aparecimento do Discours, Descartes confessa-se desanimado ou 

até mesmo decepcionado com a medicina:

Eu lhe direi em confidência que o conhecimento da Física que me esforcei 
em  adquirir,  tem  me  servido  amplamente  para  estabelecer  fundamentos 
certos da Moral; estou mais confortavelmente satisfeito nesse ponto que em 
vários outros em relação à Medicina, na qual tenho, no entanto, empregado 
bastante mais tempo. De maneira que, no lugar de descobrir os meios para 
conservar a vida, encontrei outro bem mais fácil e mais seguro, que é o de 
não temer a morte.50   

A maneira como o Filósofo se expressa nesta sua carta a Chanut, revela-nos o forte 

vínculo que ele pretendia estabelecer entre essa moral perfeita e a medicina. É como se a 

primeira dependesse da segunda para atingir seu pleno desenvolvimento.

Na Carta-Prefácio, apesar de mencionar a moral ao lado da medicina, já não é mais 

dada a mesma ênfase a esta última ciência, nem destacada sua utilidade, como o fez, dez anos 

antes, na Sexta Parte do Discours. A medicina, no Prefácio de  Principes, aparece como um 

ramo específico da árvore do saber, da mesma forma que a mecânica. Kambouchner mostra-

nos, como explicação desse deslocamento de acento em relação à medicina, as dificuldades 

encontradas  por  Descartes,  após  o  que  expressara  no  Discours,  para  a  construção  da 

“verdadeira medicina” e, ao mesmo tempo, a consciência crescente que se apresenta em seu 

espírito, da importância das interações psicofísicas na saúde e na doença.51

Na  Carta-Prefácio,  após  indicar  que  “a  principal  utilidade  da  filosofia  depende 

daquelas suas partes que são aprendidas em último lugar”, teve a preocupação de completar: 

48    DESCARTES, 1955, p. 284. (Carta à rainha Christina, de 20 de novembro de 1647).
49    Cf. RODIS-LEWIS, 1984, p. 555.
50    DESCARTES, 1655, 231. (Carta a Chanut, de 15 de junho de 1646).
51    Cf. KAMBOUCNER, 2008, p. 318.



144

“[...] embora eu as ignore quase todas”.52 Kambouchner diz-nos que devemos entender esta 

última frase como: eu as ignoro quase completamente.53

Não há dúvida que Descartes  “superdimensionou” seu projeto para a  medicina e 

excedeu-se ao dizer a Huygens que poderia viver mais de um século.54 No entanto, no que 

toca à moral, em fevereiro de 1649, um ano antes de sua morte e dois anos após a publicação 

de Principes com sua célebre Carta-Prefácio, dirigindo-se a Chanut, torna a se referir à “mais 

alta e mais perfeita Moral” tendo as verdades da física como seu fundamento.55 Lembremo-

nos  de  que,  quase  três  anos  antes,  confidenciara  ao próprio  Chanut  sua  decepção com a 

medicina.56

O que podemos concluir  é que,  após  todos os esforços empreendidos  e o tempo 

despendido com as investigações no campo da medicina, ficou evidenciada para Descartes a 

impossibilidade de avançar no terreno desta ciência no ritmo que desejara. No entanto, ele 

tem pressa;  era  com esta  disciplina  que  contava  para  fundamentar  a  “perfeita  moral”.  O 

Filósofo não desanima; e o não avanço da medicina deixa de constituir um impedimento para 

a realização de seus planos em relação à moral. 

Kambouchner  sugere  a  possibilidade  de  Descartes  ter  sentido  que  avançou  na 

conquista filosófica dessa moral e que não tenha querido tornar público. Dois indícios desse 

avanço são por ele apontados: o primeiro encontra-se na carta de Descartes a Chanut,  de 

junho de 1646. Chanut havendo escolhido a moral como “seu principal estudo,” dissera ao 

Filósofo que iria se dedicar cuidadosamente à leitura de Principes. Descartes, temendo que a 

obra não atendesse às expectativas do amigo, diz-lhe que o que escrevera em Principes só de 

muito longe conduz à moral.  Mas,  para não desestimulá-lo,  confessa-lhe que a física tem 

servido em muito para estabelecer os fundamentos certos da moral. Fala-lhe ainda que se tem 

detido em refletir sobre questões particulares da moral e que elaborou, no último inverno, um 

Tratado  sobre  a  natureza  das  paixões.  Kambouchner  chama-nos  a  atenção  para  duas 

afirmações de Descartes: a reflexão sobre questões particulares da moral (posta no plural) e, 

sobretudo, o fato de ter encontrado os fundamentos certos da Moral.57  

Um segundo indício apresentado por Kambouchner procede também de uma carta de 

Descartes a Chanut,  escrita quase três anos depois, em que assim se expressa: “[...]  essas 

52    DESCARTES, 1998a, p. 32-33.
53    “(entendons, ‘presque tout entières’)”. KAMBOUCHNER, 2008. p. 318.
54    Ver página 142, inclusive nota n. 44.
55    “[...] et que ces vérités de Physique font partie des fondements de la plus haute et plus parfaite Morale 

[...]” DESCARTES, 1955, p. 297. (Carta a Chanut, de 26 de fevereiro de 1649).
56    Ver citação em destaque, na página anterior.
57    Cf. KAMBOUCHNER, 2008, p. 325-326. Cf. DESCARTES, 1955, p. 231. (Carta a Chanut, de 15 de junho 

de 1646).



145

verdades  da Física  fazem parte  dos  fundamentos  da  mais  alta  e  mais  perfeita  Moral.”  E 

acrescenta ainda na mesma carta, referindo-se à rainha Christina da Suécia: “Ouso esperar que 

ela  terá  a  satisfação  de  os  conhecer”.58 Já  mencionamos  anteriormente,  que  Chanut, 

embaixador da França na Suécia, fazia também o papel de intermediário de Descartes, na 

comunicação do Filósofo com a rainha. À primeira vista, essa referência à mais alta e mais 

perfeita moral soa como uma repetição do que o autor de Principes havia dito, dois anos atrás, 

na Carta-Prefácio dessa sua obra.  Mas, como nos diz Kambouchner,  há uma mudança na 

tonalidade com a qual a ‘mais alta e mais perfeita Moral’ se encontra evocada na carta ao 

amigo Chanut. Na Carta-Prefácio, Descartes faz menção a uma situação futura. Nesse texto, 

depois  de  mencionar  a  “perfeita  Moral”,  escreve,  poucas  linhas  abaixo:  “[...]  expus 

sucintamente as principais regras da Lógica e de uma Moral imperfeita que se pode ter como 

uma provisão, enquanto não se conhece ainda outra melhor”.59 Na carta a Chanut, ao referir-se 

à “mais perfeita moral”, o Filósofo está tratando do presente. Segundo Kambouchner, “não 

talvez como uma coisa já constituída, mas como uma coisa que se tem à mão”,60 ou seja, como 

algo que está próximo de se tornar conhecido. Se atentarmos para a data, início de 1649, 

Descartes está voltado para a revisão do Tratado a ser publicado. Não se trata de uma simples 

revisão, pois como foi comunicado por carta a  Clerselier, em abril de 1649, haverá a adição 

de um terço ao texto que circulava desde 1646 entre alguns de seus discípulos. Menciona 

também a divisão da obra em três partes.61 Kambouchner acrescenta às suas declarações que 

os sinais apresentados, talvez sejam tênues, mas não devem ser descartados.62 Rodis-Lewis 

afirma  que  há  “vários  indícios  convergentes”  de  que  os  desenvolvimentos  sobre  a 

generosidade,  nomeada  na  Segunda  Parte  do  Tratado e  aprofundada  na  Terceira  Parte, 

“seriam  o  derradeiro  fruto  da  reflexão  cartesiana,  juntado  ao  primeiro  manuscrito  deste 

tratado”.63   

Kambouchner  apresenta-nos  algumas  considerações  em  torno  das  reflexões  de 

Descartes  sobre a  moral,  acrescentadas  de última hora ao texto primeiro do  Tratado.  Ele 

destaca o tema da sabedoria, que é retomado pelo Filósofo a partir do art. 152, como uma 

coisa segura, ou que ele tem à mão. Segundo Kambouchner, para que a moral perfeita possa 

58   DESCARTES, 1955, p. 297. (Carta a Chanut, de  26 de fevereiro de 1649).
59   DESCARTES, 1998a, p. 33. (Lettre-Préface  des Principes).  Quanto ao vocábulo Lógica,  Descartes faz 

alusão ao conteúdo da Primeira Parte de Principes que tem por título: Princípios do conhecimento humano. 
(Cf. DESCARTES, 1998a, notas de n. 2 e 5, nas p. 33 e 32, respectivamente.

60  KAMBOUCHNER, 2008, p. 329.
61   Cf. KAMBOUCHNER, 2008, p. 326-329. Cf. DESCARTES. Correspondance. AT, V, p. 353-354. (Carta a 

Clerselier, de 23 de abril de1649).
62  Cf. KAMBOUCHNER, 2008, p. 325.
63  RODIS-LEWIS. Le Développement de la Pensée de Descartes. Paris: Vrin, 1997. p. 191-192. 



146

ser evocada seriamente – como já existindo no presente – e não como algo que venha a se 

concretizar num futuro, necessitará de duas ou pelo menos de uma condição: ou que Descartes 

tenha mudado um pouco de opinião sobre sua natureza, ou que a noção dessa moral passe a 

ser vista  de forma mais  flexível  ou talvez mais singular,  do que normalmente se tende a 

pensar. Até agora, a representação da “mais alta e mais perfeita moral” tem sido a de uma 

ciência rigorosa e sistemática, susceptível de uma apresentação completa como a física.64 Se 

realmente  fosse  assim que esta  ciência  devesse  ser  entendida,  é  claro  que  essa  moral  se 

tornaria muito difícil de ser constituída. Talvez a dificuldade dessa constituição tenha sido 

indevidamente aumentada e pudesse ser bastante diminuída se nos voltássemos para certos 

princípios que se encontram na própria filosofia cartesiana. O método que Descartes quis pôr 

em prática,  em toda sua filosofia,  tem por função não só procurar,  em cada  démarche  do 

espírito, toda a certeza requerida, mas, ao mesmo tempo, buscar o mais simples. A concepção 

cartesiana da unidade da ciência, como encontramos em Regula I, parte da convicção de que 

todas as ciências procedem da aplicação metódica de uma mesma força intelectual. Ela não 

exclui certa diversidade existente nas ciências, quanto ao objeto, quanto aos meios de sua 

constituição e quanto ao regime de exposição. Julgar que a moral só possa se tornar uma 

ciência, reproduzindo o modo de exposição e de procedimentos dessa ou daquela ciência, 

seria uma ideia muito pouco cartesiana. A moral se comportará como ciência, na medida em 

que adquirir plena certeza de seus princípios, e que a exposição sistemática de todas as coisas 

que  esses  princípios  possam  determinar  constitua-se,  sob  certos  aspectos,  um  momento 

secundário e contingente, neste “tornar-se-ciência.”65    

Guenancia, comentando a passagem da carta a Chanut, de fevereiro de 1649, onde 

Descartes menciona que verdades tiradas de sua física fazem parte dos fundamentos da mais 

alta e perfeita moral, afirma que o Filósofo, após ter concluído o  Tratado das Paixões, não 

parece  insatisfeito.  Completa  seu  comentário:  “Isto  significa  dizer  que,  no  espírito  de 

Descartes,  ‘a  mais  alta  e  a  mais  perfeita  moral’ pode perfeitamente consistir  naquilo  que 

resulta do Traité de 1649, bem como das numerosas cartas que lhe deram origem, a partir de 

1643.”66 

Após essa nossa análise  das  formas mais  enfáticas  como Descartes  se  pronuncia 

sobre a moral, em diversos textos, e das interpretações mais diversas e conflitantes que lhes 

64   O exemplo típico dessa visão é a interpretação de Gueroult. Ver acima, p. 135-136.
65    Cf. KAMBOUCHNER, 2008, p. 329-331. DESCARTES.  Regualae ad directionem ingenii. AT, X, p. 

359-361.
66   GUENANCIA, Pierre. Lire Descartes. Paris: Gallimard, 2000, p. 206-207.



147

são  dadas,  voltar-nos-emos  para  o  que  denominamos  moral  cartesiana  do  Tratado  das 

Paixões.

3.3 Das paixões à moral

 Iniciamos a Segunda Parte de nossa tese mostrando as diversas visões dos filósofos 

sobre as paixões, desde Platão a Descartes. Duas concepções que se opõem radicalmente às 

paixões podem ser destacadas: a dos estoicos, que como adeptos do platonismo, consideraram 

as paixões como más, doenças da alma. Do lado oposto, situa-se a Escolástica que tem em 

Tomás de Aquino seu representante mais ilustre. Para Agostinho e para os filósofos da Escola, 

seguindo estes últimos Aristóteles, as paixões em si, não são boas ou más. Tudo dependerá da 

vontade do homem. Serão boas se forem regradas pela razão. Cabe, portanto, à razão exercer 

seu domínio sobre elas, para o aperfeiçoamento do homem.67 Descartes não se contrapõe à 

tradição escolástica, em seu julgamento das paixões; mas, diríamos que ele vai mais longe. 

Em determinado momento, ele assim se pronuncia: “[...] examinando-as [as paixões], eu as 

encontrei quase todas boas.”68 No Tratado, dá mais um passo: “E agora que as conhecemos 

todas  [as  paixões],  temos  muito  menos  motivo  de as  temer  do  que  tínhamos  antes;  pois 

verificamos que são todas boas por natureza.”69 

Enquanto os estoicos só sabiam condenar as paixões, vendo nelas a violência e a 

indisciplina da natureza bruta, Descartes passa a compreender suas causas e as transforma em 

auxiliares da razão. Com ele a alma deixa de ser prisioneira do corpo; ela o conduz.70   

Acreditamos que Descartes, em suas primeiras elaborações sobre as paixões, como se 

apresentam em L’Homme e no parágrafo CXC de Principia Philosophiae, não tinha ainda em 

mente a preocupação em relacioná-las com a moral. Praticamente, limita-se, nessas obras, a 

repetir  a  doxa  médica  vigente  na  época,  sobre  a  matéria.71 Além  do  mais,  ele  mesmo 

reconhece, cerca de dois anos após a publicação de Principia, que as paixões não haviam se 

constituído ainda para ele, objeto de estudo.72 É a partir de 1645, em sua correspondência com 

a princesa Elisabeth, que o tema paixões será objeto de sua especial atenção.

Descartes, nos últimos quatro anos que antecederam à publicação de Les Passions de  

l’Âme, volta-se com afinco ao estudo das paixões. A rapidez com que escreve o Tratado vem 

confirmar que foram anos de trabalho intenso e profícuo. Ao escrever sobre elas, abordando-

67   Ver acima, p. 84, 92, 94 e 100.
68   DESCARTES, 1955, p. 240. (Carta de Descartes a Chanut, de 1° de novembro de 1646). Acréscimo nosso.
69   DESCARTES, 1999b, Art. CCXI. (Acréscimo nosso)
70   BOUTROUX, 1896, p. 511.
71   Ver p. 64, acima.
72   Ver p. 67.



148

as sob os mais diversos ângulos,  quer seja em suas cartas,  ou na elaboração do  pequeno 

tratado, tinha plena consciência de que estava construindo sua filosofia moral, se bem que 

não o fizesse de maneira totalmente sistemática. Com Descartes, a paixão se transforma em 

virtude. É o que vai ocorrer com a generosidade, paixão derivada da admiração e da estima 

que dará origem à virtude da generosidade, pivô da moral cartesiana, chave de todas as outras 

virtudes.73 Enfatizamos, anteriormente, que a teoria das paixões em Descartes não é uma peça 

que se situa fora de seu sistema; ao contrário, encontra-se em perfeita consonância tanto com 

sua  física  como  com  sua  metafísica.74 É  a  estas  duas  ciências  que  irá  recorrer  para 

fundamentar sua moral. 

3.4 Metafísica e física como fundamentos da moral

Sabemos  que,  na  concepção  de  nosso  filósofo,  corpo  e  alma  formam  duas 

substâncias distintas. Considerados separadamente, tanto a alma como o corpo mantêm suas 

individualidades e indivisibilidades. No entanto, estas duas substâncias, uma física, corporal; 

e outra espiritual, formam uma unidade que é o composto humano. No dizer de Gouhier, esta 

união  é  “uma  coexistência  que  consiste  numa  interação.”75 Descartes,  servindo-se  da 

terminologia escolástica, denomina-a união substancial.76 Ainda que rejeite a física qualitativa 

de Aristóteles e contraponha-se à sua teoria hilemórfica, para melhor explicar a união corpo-

alma, também lança mão do conceito aristotélico-tomista da  forma substancial aplicando-o 

exclusivamente  à  alma humana.  Esse  posicionamento  de  Descartes  pode ser  comprovado 

tanto em sua correspondência como em suas obras.77 
73   DESCARTES, 1999b, Art. CLXI. 
74   Ver p. 119-123, acima.
75   GOUHIER, 1999. p. 335.
76  “Afferimus  enim  hominem  ex  Corpore  &  Anima  componi,  non  per  solam  praetentiam,  sive 

appropinquationem,  unius  ad  alterum,  sed  per  veram  unionem  substantialem;[...]”  DESCARTES. 
Correspondance. AT, III, p. 508. (Carta a Regius, de janeiro de 1642).

77   Na correspondência: “[...] quae [anima humana] cum agnoscitur sola esse forma substantialis, alias autem 
ex partium configuratione et motu constare, maxime haec ejus supra alias praerogativa ostendit ipsam ab iis 
natura differre [...].” (DESCARTES, Correspondance. AT, III, p. 503). “Quod confirmatur exemplo Animae, 
quae est vera forma substantialis hominis.” (Ibid., p. 505). Ver referência a essas duas passagens da carta de  
Descartes a Regius, de janeiro de 1642, em RODIS-LEWIS.  L’Individualité selon Descartes. Paris: Vrin, 
1950. p. 77. Ver também carta ao padre Mesland, de 09 de fevereiro de 1645: “[...]  que nous avons les 
mesmes corps que nous avons eus des notre enfance, bien que leur quantité soit de beaucoup augmentée, [...]  
em sorte qu’ils ne sont  eadem numero, qu’a cause qu’ils sont informez de la mesme ame.” DESCARTES. 
Correspondance. AT, IV, p. 166-167. Nas obras: “Sciendum itaque humanam animam, etsi totum corpus 
informet [...].” (DESCARTES. Principia Philosophiae. Pars Quarta. AT, VIII-1, p. 315). “Ad primum itaque 
me convertens, optarem exponere hoc in loco, quid sit mens hominis, quid corpus, quo modo hoc ab illa 



149

A moral cartesiana contempla o composto humano como um todo. Irá nortear as 

relações da alma e do corpo buscando um equilíbrio. A convivência com as paixões requer 

habilidade. Essa relação corpo-alma não deve ser entendida como uma hierarquia, ou seja, 

como uma dominação da alma sobre o corpo. Descartes a vê mais, como a competência de um 

condutor,  do  que  como  o  poder  de  um  chefe  sobre  seu  súdito.78 Ao  considerar  com 

benevolência esses complexos psicofísicos que são as paixões, nosso filósofo comprova, de 

forma indiscutível, a existência da União. Essa moral depende, portanto, da metafísica e da 

física como seus mais seguros fundamentos. Apoiar-se-á em verdades postas nas Meditações, 

como a vontade ou livre arbítrio sem limites dado ao homem por Deus, que se constitui sua 

principal perfeição, e que por isso o torna semelhante a seu Criador.79 Conta ainda com as 

Meditações Metafísicas para mostrar a distinção real da alma  e do corpo e a união íntima e 

essencial destas duas substâncias.80 Em síntese, essa

O  princípio  exato  da  União,  tal  como  é  concebida  por  Descartes,  é  a 
harmonia fundamental entre o corpo e o espírito. Tudo se passa como se eles 
fossem dois, – sem o que não haveria mais física nem metafísica, – mas tudo 
se passa igualmente como se eles fossem apenas um, este UM que a moral 
estuda.81    

Mesnard diz-nos ainda que para essa união se completar é preciso que o corpo se 

torne verdadeiramente maleável  por uma higiene rigorosa,  fruto da física positiva,  e  que, 

restituído em sua dignidade, possa se tornar elemento de uma síntese superior.82 Isto nos faz 

lembrar  o  destaque  dado  por  Descartes  ao  “corpo  de  um  homem”  ou  ao  “meu  corpo” 

expressões por ele usadas, repetidas vezes: “Quando falamos do corpo de um homem, não 

entendemos  uma  parte  determinada  da  matéria  [...]  mas  entendemos  unicamente  toda  a 

matéria  que  está  harmoniosamente  unida  à  alma  desse  homem.”83 A alma,  por  seu  lado, 

prosseguirá com a espiritualização progressiva pelo esforço da meditação, pela retificação do 

desejo, pela ascese da vontade.84 Este esforço conjunto, propiciado pela união harmoniosa do 

corpo e do espírito criará o espaço para que se instale o reino da moral cartesiana.  

informetur [...].” (DESCARTES. Regulae ad Directionem Ingenii. AT, X, p. 411).
78   Cf. GUENANCIA, 2000, p. 212.
79   Cf. DESCARTES. Méditations. AT, IX-1, p. 45. (Méditation Quatrième).
80   Cf. DESCARTES. Méditations. AT, IX-1, p. 62-64. (Méditation sixième). 
81   MESNARD, 1936, p. 224
82   Cf. Ibid., p. 226.
83   DESCARTES. Correspondance. AT, IV, p. 166. (Carta a Mesland, de 9 de fevereiro de 1645).
84   Cf. MESNARD, 1936, p. 226.



150

O mecanismo (física85) contribui também, de forma decisiva para a constituição da 

moral  cartesiana  ao  fornecer-nos  um  conhecimento  do  corpo,  de  suas  funções,  de  sua 

anatomia, que nos permitirá saber por que meios e em que limites podemos agir sobre ele.86 É 

o próprio Descartes quem o diz: “[...] essas verdades da Física fazem parte dos fundamentos 

da mais alta e mais perfeita Moral.”87 Vimos que Descartes alimentou o sonho de alcançar um 

rápido  progresso  da  medicina  que  resolveria  os  problemas  do  homem  em  relação  à 

conservação  e  prolongamento  de  sua  vida.  Foi  sua  grande  decepção.  A medicina  estava 

intrinsecamente associada à moral em seu projeto das ciências. Enquanto a medicina cuidava 

da saúde do corpo,  a  moral  cuidaria  da saúde da  alma.  Ele  tinha  como certa  a  ajuda da 

medicina  para  constituir  as  bases  da  moral.  Para  nosso  filósofo,  a  saúde  é  um dos  bens 

necessários à nossa felicidade nesta vida. Em carta a Elisabeth, afirma que “[...] muitas vezes 

a indisposição do corpo impede que a vontade seja livre.”88 Na falta da medicina, volta-se para 

a física. Em 1649, na época em que está revisando e aumentando o  pequeno tratado  para 

publicação, reafirma a Chanut que as “verdades da Física fazem parte dos fundamentos da 

mais perfeita moral.”89 Seu projeto para a moral, portanto, não poderia ficar no ar. Em sua 

árvore da filosofia consta a medicina, com que tanto contava para o desabrochar de sua moral. 

Contudo, não teve o desenvolvimento rápido esperado. Afinal, nessa árvore, a metafísica são 

suas  raízes  e  a  física,  o  tronco;  enquanto  a  medicina  é  um ramo,  tanto  quanto  a  moral. 

Necessariamente, a metafísica e a física teriam que ser os fundamentos primeiros da moral 

cartesiana. 

3.5 A moral em As Paixões da Alma 

Ainda que a moral cartesiana não possa ser considerada somente a partir do Tratado 

das Paixões, este livro do Filósofo constitui-se uma peça capital de sua moral e fechamento 

85   Ver p. 120-121, acima, o que Descartes entende por física.
86   Cf. GUENANCIA, 2000, p. 206.
87   DESCARTES, 1955, p. 297. (Carta a Chanut, de 26 de fevereiro de 1649).
88    DESCARTES, 1955, p. 79. (Carta a Elisabeth, de 1° de setembro de 1645).
89    Cf.  DESCARTES, 1955,  p.  297.  (Carta  a  Chanut,  de  26 de fevereiro de 1649).  A primeira  vez  que  

Descartes se refere à física como fundamento da moral, substituindo a medicina, é em outra carta a Chanut.  
(Cf. Ibid., p. 231. Carta a Chanut, de 15 de junho de 1646). 



151

de seu sistema,90 visto que está fundamentado em sua metafísica91 e em sua física.92 Descartes 

ao dar o arremate final à sua última obra, estava consciente de sua real importância para seu 

sistema.93 Diz-nos Mesnard: “As hesitações, as retomadas, as sistematizações sucessivas de 

Descartes  de  que  temos  notado  os  sinais  no  Tratado,  são  suficientes  para  estabelecer  a 

consciência que tinha o filósofo da dificuldade de seu esforço e a importância que ele dava à 

solução do problema.”94

Duas fortes razões podem ser apresentadas para a recusa, desconhecimento ou pelo 

menos uma subestimação da moral cartesiana: a) o fato de não ser ordenada em um conjunto 

de leis, princípios, normas, máximas, proposições, postulados, deveres, interditos, obrigações, 

responsabilidades que, normalmente, encontramos nas doutrinas morais. b) Por encontrar-se 

fragmentada95 em seus inúmeros textos (obras e centenas de cartas), e não constituir-se uma 

obra  com  certo  nível  de  sistematização.  No  gênero  de  homenagem  que  Kant  prestou  a 

Descartes,  nosso filósofo não figura como inventor de uma moral.  Não é que o autor  de 

Crítica da Razão Prática tenha negligenciado a moral cartesiana, mas tudo se passa como se 

ela nunca houvesse existido.96 Apesar de sua informalidade, essa moral existe e encontra-se 

profundamente ligada à nossa vida. 

Baillet,  primeiro  biógrafo  de  Descartes,  assim  escreveu  a  respeito  do  pequeno 

tratado  sobre  as  paixões  elaborado no inverno de  1645-1646:  “Seu intuito  não era  fazer 

alguma coisa completa para ser publicada, mas somente para se exercitar sobre a moral para 

sua própria edificação, e para ver se sua física poderia lhe servir, tanto quanto ele esperara 

para estabelecer fundamentos certos da moral.”97  

O que nos chama a atenção nessa declaração de Baillet é sua percepção do que se 

passava no interior  do Filósofo quanto a  seus sentimentos morais.  As palavras de Baillet 
90   “Ainsi toute la Philosophie est comme um arbre dont les racines sont la Métaphysique, le tronc est la 

Physique, et les branches qui sortent de ce tronc sont toutes les autres sciences,  qui se réduisent à trois 
principales,  à savoir la Medecine, la Mécanique et  la Morale;  j’entends la plus haute et  la plus parfaite  
Morale, qui, présupposant une entière connaissance des autres sciences, est le dernier degré de la Sagesse.”   

91    [...]  “não existe melhor caminho para chegar ao conhecimento de nossas Paixões do que examinar a 
diferença que há entre a alma e o corpo[...].”  (DESCARTES, 1999b, Art.  II).  Nos primeiros artigos do  
Tratado Descartes repassa os conhecimentos metafísicos das  Meditações  (sobretudo da Sexta Meditação) 
sobre a diferença e a união do corpo e da alma. 

92    [...] meu intuito não é de explicar as Paixões como Orador, nem mesmo como Filósofo moral, mas somente 
como Físico.” DESCARTES, 1999b, p. 63).

93   Como já mencionamos, no último ano de sua vida Descartes deu uma melhor estrutura ao Tratado iniciado 
nos últimos meses de 1645, inclusive aumentando-o em cerca de um terço. 

94   MESNARD, 1936, p. 225.
95   O próprio Descartes tem consciência dessa dispersão. Não só manifesta o desejo dessa compilação, mas 

chega a tomar iniciativa nesse sentido: “Je voudrais pouvoir entasser en une lettre tout ce que j’ai jamais  
pense sur ce sujet. [...] je vous envoie um recueil de quelques autres lettres [...] Et j’y ai joint um petit traité 
des Passions [..]. DESCARTES, 1955, p. 286-287. (Carta a Chanut, de 20 de novembro de 1647).

96   Cf. KAMBOUCHNER, 2008, p. 172.
97   BAILLET, 1946, p. 228. (Grifos nossos)



152

guardam uma coerência  com a  figura  do  jovem Descartes  desenhada  por  ele  mesmo no 

Discours  de  la  Méthode:  “Eu  sempre  tive  um imenso  desejo  de  aprender  a  distinguir  o 

verdadeiro do falso, para ver claro em minhas ações e caminhar com segurança nesta vida.”98 

Descartes não está falando apenas de uma preocupação com o método, com a Lógica, mas 

sobretudo de sua vida moral. É como se fosse a recordação do que se manifestou em um de 

seus sonhos no  poêle  da Alemanha, na noite de inverno do dia 10 de novembro de 1619: 

“Quod vitae sectabor iter?”99 (Que caminho seguirei na vida)? Descartes continua a relatar no 

Discours trechos de sua vida. Fala-nos que empregou sua juventude a aprender no grande 

livro  do  mundo:  viajando,  frequentando  cortes  e  exércitos,  pessoas  dos  mais  “diversos 

humores” e “condições”,  raças e costumes, para colher experiências que lhe servissem de 

reflexão.  Aproveitou,  confessa  o  Filósofo,  mais  do  raciocínio  das  pessoas  com  quem 

conviveu, do que poderia aproveitar do raciocínio dos intelectuais que, em seus gabinetes, 

fazem especulações que não resultam em nada. Essas experiências, diz ele, fizeram-no livrar-

se de muitos erros que lhe ofuscavam a razão. Viu que devia julgar o melhor possível, para 

proceder também da mesma maneira e adquirir todas as virtudes.100 

Os temas da procura da verdade, da conduta de vida, do comportamento em relação 

aos outros estão presentes nesses trechos do  Discours. Duas preocupações de Descartes se 

revelam nesses traços autobiográficos postos no Discours: a) tornar público sua experiência 

da procura da verdade nas ciências e o método necessário para sua aquisição. b) revelar sua 

conduta de vida de uma busca sincera do bem. Essas duas preocupações podem ser assim 

sintetizadas:  “distinguir  o  verdadeiro  do  falso”.  Mostra-nos  Grimaldi,  que  nessa  ambição 

lógica encontra-se uma finalidade prática e, por conseguinte, moral, em que Descartes se fixa 

obstinadamente:  conhecer  a  verdade  “para  ver  claro  nas  [suas]  ações  e  caminhar  com 

segurança  nessa  vida.”101  A interpretação de  Gouhier  é  que  a  moral  participa  da  mesma 

certeza da ciência.102 Para Descartes, a verdade e o bem são inseparáveis. Este saber conduzir 

sua vida para o contentamento do espírito é a manifestação do encaminhamento ético de um 

homem que tem dentro de si o bem e a verdade. O contentamento se dá pelo acordo entre os 

julgamentos do entendimento e as ações da vontade. Esta é uma noção capital no pensamento 

cartesiano marcado  pela  indissociabilidade  desses  dois  temas:  a procura da verdade  e  a 

98   DESCARTES. Discours de la Méthode. AT, VI, p. 10.
99  Verso de um poema de Arsônio que aparece no sonho e que Descartes o interpreta como o conselho de um 

personagem sábio ou representando a teologia moral. Ver p. 31 e 32 deste trabalho.  
100   DESCARTES. Discours de la Méthode. AT, VI, p. 9-11 e 28.
101   DESCARTES, apud GRIMALDI, Nicolas.  Introduction. In:  DESCARTES.  La Morale.  Introduction et 

textes choisis et presentés par Nicolas Grimaldi. Paris: Vrin, 1992. p. 10.(Acréscimo do autor da Introdução).
102   Cf. GOUHIER, Henri. La Pensée Religieuse de Descartes. Revue et completée. 2. ed. Paris: Vrin, 1972. 

p.151.



153

conduta de vida.103 A moral de Descartes não é a de um espírito atribulado, mas uma moral do 

contentamento; contentamento que é o testemunho de uma paz interior de um saber julgar 

bem e de bem proceder. O método, pondera Guenancia referindo-se ao Discours, no fundo, é 

o título oficial  e objetivo desse assumir-se que parece caracterizar e conter o pensamento 

moral de Descartes. Indaga ainda Guenancia, se são as regras da moral que Descartes tirou do 

método, como ele mesmo indica no preâmbulo do Discours,104 ou se antes não seria o método 

a objetivação de uma atitude moral.105 

Como  acabamos  de  mostrar,  a  moral  de  Descartes  se  expressa,  antes  de  tudo, 

mediante  seu  exemplo  de  vida  que  ele  mesmo  nos  dá  a  conhecer  “literalmente”, 

“coloquialmente”,106 sem grandes artifícios. Continuaremos a expor sua moral de forma breve, 

sem recorrer a prescrições. 

Para Descartes, o sujeito da moral é o homem por inteiro, corpo e alma, entendido 

como aquele que tem responsabilidades consigo mesmo e com os outros, com o mundo do 

qual  faz parte,  com Deus que o criou e lhe concedeu o livre-arbítrio  como sua principal 

perfeição,  o  que  o  torna,  de  certa  forma  semelhante  a  Ele.107 Além de  tudo  isso,  para  o 

Filósofo, Deus o assiste com sua Providência divina.108   

3.5.1 Livre-arbítrio e vontade

Somente o homem age voluntariamente. A liberdade é um atributo exclusivo do ser 

racional, condição indispensável à moralidade. É na vontade, e somente nela, que se situa a 

faculdade de escolher ou o livre-arbítrio. Para Descartes, “a principal perfeição do homem é 

ter um livre-arbítrio, e é isso que o torna digno de louvor ou de censura.”109 A liberdade, para 

ele, está tão intrinsecamente ligada ao nosso ser, que não necessita de provas. Cada um de nós 
103   Cf. GUENANCIA, 2000, p. 208-209 e 211. (Grifos nossos).
104   DESCARTES. Discourd de la Méthode. AT, VI, p. 1.
105   GUENANCIA, 2000, p. 209.
106  “Literalmente”, temos como exemplos os relatos no Discours; “coloquialmente”, temos sobretudo as cartas 

denominadas “cartas morais” trocadas entre seus discípulos mais íntimos. Há uma passagem, a que já nos 
referimos, em uma carta a Chanut em que o Filósofo lhe apresenta razões para justificar sua recusa a escrever 
seus pensamentos sobre a moral. (Ver p. 127, acima incluindo nota n. 33). Todavia, nessa mesma carta ele 
acrescenta: “Mais ces deux raisons cessent en l’occasion que vous m’avez fait l’honneur de me donner, en 
m’écrivant, de la part de l’incomparable Reine auprès de laquelle vous êtes, qu’il lui plaît que je lui écrive  
mon opinion touchant le souverain bien; car ce commandement m’autorise assez, et j’espere que ce que 
j’ecris ne sera vu que d’elle et de vous.” DESCARTES, 1955, p. 286. (Carta a Chanut de 20 de novembro de 
1647).  O que  queremos  confirmar  com esta  passagem é  a  forma  simples  que  Descartes  escolheu  para 
transmitir sua moral a alguns de seus discípulos. 

107   Cf. DESCARTES, 1955, p. 90-91. (Carta a Elisabeth, de 15 de setembro de 1645). Cf. DESCARTES, 1955, 
p. 284-285. (Carta à rainha Christina da Suécia, de 20 de novembro de 1647). Méditations. AT, IX-1, p. 45. 
DESCARTES, 1999b, Art. CLII.

108  DESCARTES, 1999b, Art. CXLVI.
109  DESCARTES. Les Principes de la Philosophie. AT, IX-2, p. 40. (Art. 37).



154

a sente e a experimenta todos os dias e a conhecemos pela luz natural.110 Vejamos o que ele 

afirma em  Les Principes:  “é tão evidente que temos uma vontade livre, que pode dar seu 

consentimento ou não o dar, quando bem lhe parecer, que isto pode ser tomado por uma de 

nossas noções mais comuns.”111 Na passagem acima, temos uma definição simples de nosso 

livre-arbítrio,  ainda  que  rica  em  conteúdo.  Em  Meditatio  IV,  numa  mesma  definição, 

englobando a vontade e o livre-arbítrio, temos a exaltação de nossa liberdade que nos faz 

próximos de nosso Criador: “Há somente a vontade que constato ser em mim tão grande, que 

não concebo a idéia de nenhuma outra [faculdade] mais ampla e mais extensa; de maneira que 

é ela principalmente que me faz conhecer que possuo a imagem e semelhança de Deus.” 112 

Descartes estabelece uma comparação entre as nossas duas principais faculdades: “[...]  de 

todas as outras coisas que estão em mim, não há nenhuma tão perfeita e tão extensa, que não 

reconheça realmente que ela poderia ser ainda maior e mais perfeita. Pois, por exemplo, se 

considero a faculdade do entendimento que está em mim, acho que ela é de tão pequena 

extensão e grandemente limitada e, ao mesmo tempo, me represento a idéia de uma outra 

faculdade bastante mais ampla, e mesmo infinita.”113   

Ainda  em  Méditation  IV,  encontramos  duas  definições  de  livre-arbítrio, 

aparentemente contraditórias.  A primeira mostra  que a vontade “consiste  somente em que 

podemos fazer uma coisa, ou não fazer (isto é, afirmar ou negar, procurar ou evitar), ou antes 

somente em que, para afirmar ou negar, perseguir ou fugir das coisas que o entendimento nos 

propõe, agimos de tal modo que não sentimos nenhuma força exterior a nos obrigar.”114 

A segunda definição aparece um pouco mais adiante, na mesma página:

Para que eu seja livre, não é necessário que seja indiferente quanto à escolha 
de um ou de outro dos dois contrários, mas antes, quanto mais eu pender 
para um, seja porque reconheça evidentemente que o bem e a verdade aí se 
encontrem, seja porque Deus disponha assim o interior de meu pensamento,  
tanto mais livremente o escolherei e o abraçarei.115 

Como para reforçar essa última definição, Descartes completa: “E certamente a graça 

divina  e  o  conhecimento  natural,  bem  longe  de  diminuírem  minha  liberdade,  antes  a 

aumentam e a fortalecem.”116 
110  Cf.  DESCARTES.  Méditations.  AT,  IX-1,  p.  148   (Resp.  às  3as Objeções  –  objeção  12  contra  a  IV 

Meditação). Cf. DESCARTES, 1955, p. 116. (Carta a Elisabete, de 6 de novembro de 1645). 
111  DESCARTES. Les Principes de la Philosophie. AT, IX-2,  p. 41. (Art. 39).
112   DESCARTES, Méditations. AT, IX-1, p. 45. Em DESCARTES. Meditationes de prima philosophiae. AT, 

VII,  p.  57, encontramos:  voluntas,  sive arbitrii  libertas  (vontade ou livre-arbítrio), no lugar de apenas a 
vontade como aparece na versão francesa. (acréscimo nosso). 

113  Ibid., AT, IX-1, p. 45.
114  Ibid., AT, IX-1, p. 46.
115  DESCARTES. Méditations. AT, IX-1, p. 46. 
116  Ibid., AT, IX, p. 46.



155

Para Laporte, em relação a esta última definição de livre-arbítrio, Descartes alinha-se 

a Santo Tomás e à maior parte dos escolásticos.117 Na primeira definição, a vontade encontra-

se indeterminada,  sem incidir sobre ela qualquer tipo de constrangimento, podendo seguir 

uma ou outra direção. Já a segunda parece contradizer a primeira, visto que a indiferença ou 

indeterminação não aparece como essencial.

Se a verdadeira liberdade humana não consistir em um poder da vontade em escolher 

entre  direções  que  se  opõem  como,  afirmar  ou  negar,  perseguir  ou  fugir,  mas  em uma 

submissão  à  luz  natural  da  razão  posta  por  Deus  em nós,  não  está  sendo  negada  a  sua 

autonomia?  Uma  possível  solução  para  o  problema,  segundo  Cottingham,118 pode  ser 

encontrada na carta a Mesland: 

[...]  quando  uma  razão  muito  evidente  nos  conduz  ao  bem,  ainda  que, 
moralmente falando, não possamos escolher o partido contrário, no entanto, 
absolutamente  falando,  nós  o  podemos.  Pois,  nos  é  sempre  possível  nos 
impedirmos de perseguir um bem claramente conhecido ou de admitir uma 
verdade evidente, desde que pensemos ser um bem afirmar com essa atitude 
nosso livre-arbítrio.119

Alquié, comentando essa passagem da carta a Mesland, afirma que Descartes parece 

lembrar a tese tomista de que só se pode querer algo sob a razão do bem. No entanto,  a 

posição assumida pelo Filósofo, fazendo da liberdade um absoluto, é totalmente nova, visto 

que  o  homem,  em  plena  consciência,  poderá  recusar  a  Verdade  e  o  Bem.  Porém,  a 

consequência disso é que, em certo sentido, usamos de uma liberdade muito grande, quando 

vendo o melhor, tomamos o partido do pior. Poderemos ver nessa concepção trágica, continua 

Alquié, o eco de uma reflexão sobre o pecado original: essa liberdade que constitui o ser do 

homem e aparece como o fundamento de seu mérito, torna-se também a razão de sua perda.120

Laporte, ao comentar a passagem da carta de Descartes a Mesland, acima citada, 

inicia fazendo a distinção de duas espécies de determinação: a) a determinação absoluta, que 

só  é  possível  como uma ficção.  No caso  do  livre-arbítrio,  seria  supor  essa  determinação 

reinando sobre a vontade, e nela suprimindo inteiramente toda espécie de  indiferença; b) a 

determinação relativa, saída da concupiscência, das paixões, dos hábitos, enfim, de todas as 

influências pelas quais a alma é dita “determinada”, mas que não suprime jamais, de todo, o 

poder de escolher, deixando sempre, à falta do equilíbrio, subsistir a indiferença de eleição.121 

117   Cf. LAPORTE, Jean. La Liberté selon Descartes. Revue de Métaphysique et de Morale. Paris, n. 44, p. 
101-164, 1937. p. 120.

118  Cf. COTTINGHAM, 1995, p. 99.
119  DESCARTES, 1998b, p. 552. (Carta a Mesland de 9 de fevereiro de 1645).
120  Cf. DESCARTES, 1998b, p. 552, nota n. 1.
121  Cf. LAPORTE, 1937, p. 130. (Grifos do autor).



156

Segundo  ainda  Laporte,  o  homem  encontra-se  sempre  em  estado  de  recusar  seu 

consentimento, seja à verdade, seja ao bem que se dá a conhecer claramente pela razão. Para 

suspender nosso julgamento basta um único motivo: a liberdade que tem nossa vontade de 

fazê-lo; e isto em Descartes é uma novidade.122 

Para  Laporte,  a  liberdade  é  o  nervo  da  moral  cartesiana.123 O  livre-arbítrio  é  a 

faculdade de julgar. Todo julgamento é o produto de dois fatores que procedem de faculdades 

distintas: o primeiro deles manifesta-se na faculdade do entendimento, que é o conhecimento 

ou percepção de um objeto; o outro se apresenta na vontade, mediante o consentimento dado 

ao objeto oferecido pelo entendimento.  A perfeição do conhecimento é de ser verdadeiro; 

enquanto a perfeição da aprovação é de ser determinada pela visão clara da verdade, pela 

evidência. Duas condições contribuem para a perfeição do uso do livre-arbítrio: a primeira é a 

de conhecer, de maneira clara, a bondade disso que se deseja, isto é, o verdadeiro bem; a 

segunda  é  aderir  firmemente,  com  vigor  e  constância,  tendo  como  modelo  a  liberdade 

divina.124  

À primeira vista, poder-se-ia ter a idéia de que a segunda condição encontra-se na 

dependência  da  primeira.  Mas,  como mostramos  anteriormente,  essa  não é  a  maneira  de 

pensar de Descartes. Não há uma determinação nessa adesão, “pois o homem podendo não ter 

sempre uma perfeita atenção às coisas que ele deve fazer [...],”125 saberá como fazer uso de seu 

livre-arbítrio. Vejamos o que nos diz o próprio Descartes: 

Pois, ainda que observe essa fraqueza em minha natureza, de que não posso 
ligar  continuamente  meu  espírito  a  um  mesmo  pensamento,  posso,  no 
entanto, por uma meditação atenta e muitas vezes reiterada, me imprimir tão 
fortemente na memória que eu não deixe jamais de me lembrar, todas as 
vezes que tiver necessidade, e adquirir assim o hábito de não falhar. E, na 
medida em que é nisto que consiste a maior e principal perfeição do homem, 
considero não ter ganhado pouco com esta Meditação, ao haver descoberto a 
causa das falsidades e dos erros.126 

No  pensamento  de  Descartes,  nem  sempre  há  essa  concordância  entre  o 

entendimento e a vontade. Só em Deus, não há nenhuma discordância entre o entender e o 

122   Cf. ibid., p. 135-136.
123   Cf. LAPORTE, 1937, p.162.
124   LAPORTE, Jean. Le Rationalisme de Descartes. 4. ed. Paris: Presses Universitaires de France, 2000. p. 

428.
125   DESCARTES. Correspondance. AT, IV, p. 117. (Carta a Mesland, de 2 de maio de 1644).
126   DESCARTES. Méditations. AT, IX, p. 49. 



157

querer.127 O Soberano Bem do homem é o uso do livre-arbítrio, fonte de sua beatitude, e poder 

que ele tem, tanto de fazer o mal, como de fazer o bem. 

Ainda que a moral cartesiana se inspire na moral tomista, não se identifica com ela, 

possui significação própria. Em Descartes há a ideia de uma liberdade transcendente (sem ser 

teologia) que começa por se desdobrar em conhecimento e em vontade, em determinação e 

em indiferença, em racional e em irracional.128 Laporte conclui: “A originalidade da doutrina 

Cartesiana  da  liberdade  é  de  ser  a  alma  do  Cartesianismo.  Como,  inversamente,  a 

originalidade do Cartesianismo é de ser uma ‘filosofia da liberdade.’”129

3.5.2 Generosidade: a paixão que se torna virtude

A generosidade,130 dizendo  melhor,  a  magnanimidade131 já  existia,  como  virtude, 

desde a filosofia grega. Vamos encontrá-la em Aristóteles, em sua Ética a Nicômaco. Para o 

Estagirita, o homem que possui a virtude da magnanimidade (µεγαλοψυχια) é aquele que 

reivindica muito por merecer muito. Quem reivindica muito sem ter merecimento seria um 

tolo. Ninguém que seja considerado moralmente virtuoso, acrescenta Aristóteles, poderá ser 

comparado com um tolo ou insensato.  A alma magnânima exibe qualidades  grandiosas.132 

Tomás de Aquino considera também a magnanimidade (magnanimitas) como uma virtude 

moral que, comparada com as demais, põe-se como o ornamento de todas elas.133

Descartes,  inicialmente,  hesita  entre  usar  as  denominações  generosidade  e 

magnanimidade para designar esta paixão que é derivada de outras duas paixões: admiração e 

estima. Essa indecisão pode ser percebida no art. 54 de Les Passions de l’Âme. No título que 

encabeça o artigo aparece a palavra  generosidade, que na parte final do artigo é substituída 

por magnanimidade. Depois, decide-se pelo nome generosidade. O próprio Filósofo mostra-

nos  a  razão  de  haver  escolhido  a  denominação  generosidade.  Como  nos  diz,  a  palavra 

magnanimidade  é  de  uso  da  Escola  e  pouco  conhecida;  enquanto  o  termo  generosidade 

127   AT, IV, p. 119. (Carta a Mesland, de 2 de maio de 1644).
128   Cf. LAPORTE, 1937, p. 164.
129  Ibid., p. 164.
130   O adjetivo latino generosus refere-se ao homem de boa estirpe. Generosa virtus significa uma nobre virtude. 

(Cf.  GAFFIOT,  2000).  Os  representantes  latinos  do  estoicismo  empregavam  correntemente  o  vocábulo 
generosus  em expressões como:  espírito generoso,  alma forte e generosa.  (KAMBOUCHNER, 1995b, p. 
409).  

131   O vocábulo magnanimidade já era usado por Aristóteles e pelos escolásticos não no sentido de paixão, mas 
como virtude. (Cf. nota de RODIS-LEWIS, 1999, na p. 185).  

132   Cf. ARISTÓTELES, 2007, IV, 1123a34-1123b5.
133   Cf. AQUINATIS, 1955b, t. II q. 66, a.4, resp. ad tertium.



158

(generosité) é mais popular e condizente com o uso da língua francesa.134 Outra vantagem é 

que o nome generosidade é menos carregado de conotações ou implicações doutrinais.135

A doutrina da generosidade é uma construção tardia na obra de Descartes. Antes do 

Tratado  de  1649,136 em  nenhum  texto  de  Descartes,  nem  mesmo  em  suas  cartas,  a 

generosidade aparece como virtude.137 Diz-nos Rodis-Lewis que os desenvolvimentos sobre a 

generosidade, nomeada desde a Segunda Parte de  Les Passions de l’Âme  e aprofundada na 

Terceira Parte, constituem-se “o derradeiro fruto da reflexão cartesiana,” juntado ao primeiro 

manuscrito desse tratado, redigido no inverno de 1645-1646, e que foi aumentado em 1649 

em quase um terço, pelo autor, no momento de sua revisão final com destino à publicação.138 

A generosidade  é  uma  paixão  derivada  da  paixão  estima,  que  é  uma  das  duas 

“espécies de admiração” (estima e desprezo) na teoria cartesiana das paixões.139 No entanto, 

sendo a admiração,140 para Descartes, a primeira de todas as paixões, sua primazia reflete-se 

sobre a generosidade, que dela provém em linha direta. A generosidade se caracteriza como 

uma autoafeição da alma: “[...] podemos assim nos estimar ou nos desprezar a nós mesmos 

[...].”141 É nosso próprio mérito que estimamos ou desprezamos.

A generosidade encontra em sua definição a arquitetura do cogito, ergo sum (penso, 

logo existo), tendo aí seu princípio, sua existência.142 Não se trata de uma paixão que nasce de 

um objeto externo. Como nos diz Descartes, procede de uma satisfação de si mesmo, 143 de um 

efeito sobre a alma cuja “causa depende apenas de nós mesmos.”144 

Sabemos que a admiração surge da novidade que o objeto apresenta. Entretanto, seu 

objeto não é, propriamente, o objeto em si, mas a modalidade de sua presença, aquilo que é 

extraordinário nele, ou aquilo que é diferente do que conhecíamos anteriormente.145 A estima, 

primeira derivação da admiração, acentua esse distanciamento do objeto. Como dissemos, não 

se trata do objeto, mas da “grandeza de um objeto ou de sua pequenez que admiramos.”146

134   Cf. DESCARTES, 1999b, Art. CLXI. 
135   Cf. KAMBOUCHNER, 1995b. p. 231.
136   Estamos distinguindo Les Passions de l’Âme do pequeno tratado, em sua primeira versão manuscrita, que 

circulou a partir de 1646 entre poucos discípulos do Filósofo.
137   BUZON,  Frédéric  de.;  KAMBOUCHNER,  Denis.  Générosité.  In:  Le  vocabulaire  de  Descartes. 

______;______. Paris: Ellipses, 2005. p. 29. 
138   RODIS-LEVIS, 1997, p. 191-192.
139   Cf. DESCARTES, 1999b, Art. CL e LIV.
140   Sobre a paixão admiração ver p. 130-133 desta nossa pesquisa.
141   Cf. DESCARTES, 1999b, Art. LIV. Ver também Art. CLI.
142    Cf.  MARION,  Jean-Luc.  Questions  cartésiennes  –  Méthode  et  Métaphysique.  Paris:  Presses 

Universitaires de France, 1991. ( Collection Philosophie d’Aujourd’hui). p. 178-179.
143   Cf. Ibid., Art. LIV.
144   DESCARTES, 1999b, Art. CXC.
145   DESCARTES, 1999b, Art. LIII.
146  Ibid., Art. LIV.



159

A generosidade não tem na alma outro objeto a não ser a própria alma. É sempre a 

alma, e somente ela que causa e sofre, volta-se para si mesma e se sente sob a forma de 

estima.147 Quando a alma se percebe como vontade e se autoafeta de seu “bom uso,” pensa 

conforme a estima, como modalidade absolutamente não intencional do  cogitatio; ou seja, 

estimando-se, pensa-se não intencionalmente, “sente-se” ela mesma, em resumo,  autoafeta-

se.  A  estima  aparece  assim  como  modalidade  do  cogitatio  (pensamento),  e  mais 

expressivamente na generosidade, entendida como uma formulação originária do cogito.148 

Perguntemo-nos: como uma paixão poderá se transformar em virtude?A resposta nos 

é dada pelo próprio Descartes:

Pode-se duvidar se a Generosidade e a Humildade, que são virtudes, podem 
também ser Paixões, porque seus movimentos transparecem menos, e que 
parece  que  a  virtude  não  se  aproxima  tanto  da  Paixão  como  o  vício. 
Contudo, não vejo razão que impeça que o mesmo movimento dos espíritos, 
que serve para fortalecer um pensamento, quando ele tem um fundamento 
que é mau, não o possa também fortalecer, quando seu fundamento é justo; e 
como o Orgulho e a Generosidade, consistem apenas na boa opinião que 
temos de nós mesmos, e só diferem no que essa opinião é injusta num e justa 
na outra, parece-me que os podemos relacionar a uma mesma Paixão [...].149

Comentando essa passagem extraída do art. 160 do Tratado, Guenancia afirma “que 

com os mesmos ‘materiais’ os homens fazem coisas belas e coisas feias que, no fundo, a 

beleza de suas vidas como a de suas obras dependem principalmente da competência e da 

habilidade das quais eles sabem dar prova.150

A paixão da generosidade predispõe o homem a atingir a virtude do mesmo nome, ou 

seja, o impulso espontâneo dessa paixão transforma-se em hábito que constituirá a virtude da 

generosidade.151 Como dirá Descartes: “pode-se excitar em si a Paixão, e em seguida adquirir a 

virtude da Generosidade,  que sendo como que a chave de todas as outras virtudes,  e um 

remédio geral contra todos os desregramentos das Paixões, parece-me que essa consideração 

bem merece ser observada”.152 

Descartes não teve a preocupação de apresentar um quadro de virtudes, à semelhança 

do que ocorre com a classificação das paixões.  Para ele, todas as nossas virtudes gravitam em 

torno  da  generosidade.  A verdadeira  generosidade  manifesta-se  quando  o  homem  além 

147  Cf. MARION, 1991, p. 181. (Grifos do autor).
148 Ibid., p. 184.
149  Ibid., Art. CLX.
150  GUENANCIA, 2000, p. 234.
151  Cf. RODIS-LEWIS, 1998a, p. 88-89. 
152  DESCARTES, 1999b, Art. CLXI.



160

reconhecer na livre disposição de suas vontades o que há de mais importante para ele, sentir 

também em si uma firme e constante resolução de bem usá-la. Fazendo isto, estará seguindo 

perfeitamente o caminho da virtude.153 Esta é, portanto, a definição de virtude para Descartes. 

Ele já havia dito assim para Elisabeth: “[...] uma firme e constante resolução de executar tudo 

o que a razão lhe aconselha, sem que suas paixões ou seus apetites o desviem; é a firmeza 

dessa resolução que creio dever ser tomada como virtude [...].”154  Em sua essência, temos 

também  aí  a  segunda  máxima  da  moral  par  provision.155 Podemos  concluir  que,  para 

Descartes, absolutamente falando, só há uma virtude que corresponde ao exercício máximo da 

vontade;156 e a virtude da generosidade é a forma mais autêntica e universal da virtude.157

A generosidade consiste no fato de o homem estimar-se no mais alto grau em que ele 

pode legitimamente estimar-se.158 O único objeto do qual ele poderá lançar mão para a estima 

de si  é o bom uso do livre-arbítrio e  o domínio que ele  tem sobre suas vontades.159 Para 

Descartes, o homem generoso é aquele que faz o bom uso, com firmeza, de seu entendimento 

e de sua vontade, ou seja, do livre-arbítrio na ordem prática, com a mais perfeita regularidade, 

executando  todas  as  coisas  que  julgue  ser  as  melhores.  Agindo  assim,  seguiremos 

perfeitamente a virtude.160 Cada um deverá ver em si e nos outros o mesmo poder, supondo 

também existir nos outros homens, ou, pelo menos, poder existir a boa vontade.161

Os generosos  costumam também ser  os  mais  humildes.  Essa  humildade  virtuosa 

consiste em reconhecerem que as faltas que houverem cometido, ou que puderem cometer no 

futuro, não são menores do que as que podem ser cometidas por outros.162 Entretanto, existe 

também o que Descartes denomina humildade viciosa que consiste, principalmente, em nos 

sentirmos fracos ou pouco resolutos e impotentes para fazer o bem, como se não contássemos 

com o livre-arbítrio,  nossa  maior  perfeição,  que  nos  foi  dado por  Quem nos criou.  Essa 

humildade é o extremo oposto da generosidade.163 Opõe-se também à virtude da generosidade 

o orgulho que consiste em se estimar a si mesmo de forma injusta e ilegítima, ou seja, por 

motivos indevidos, inconvenientes e mesmo fúteis. Para Descartes, a forma mais injusta de 

estimar-se é quando se é orgulhoso sem nenhum motivo.164 Os generosos são levados a fazer 
153  Cf. DESCARTES, 1999b, Art. CLIII. 
154  DESCARTES, 1955, p. 62. (Carta a Elisabeth, de 4 de agosto de 1645). 
155  Ver p. 41 de nossa pesquisa.
156  Cf. KAMBOUCHNER, 1995b, p. 226.
157  Cf. BUZON; KAMBOUCHNER. Morale (Ethica). In:  ______;______, 2005, p. 50.
158  Cf. DESCARTES, 1999b, Art. CLIII.
159  Cf. Ibid., 1999b, Art. CLII.
160  Cf. 1999b, Art. CLIII.
161  Cf. Ibid., 1999b, Art. CLIV.
162  Cf. Ibid., 1999b, Art. CLV.
163   Cf. Ibid., 199b, Art. CLIX.
164   Cf. DESCARTES, 1999b, Art. CLVII.



161

grandes coisas;  e  nada mais  estimam do que fazer  bem aos outros  homens.  Por  isso são 

corteses, afáveis e prestativos para com todos.165 Nunca desprezam ninguém; e ao perceberem 

as fraquezas dos outros, inclinam-se mais a desculpá-los do que censurá-los.166

A doutrina da generosidade em Descartes constitui  uma extraordinária  síntese de 

vários  modelos  éticos  de  diversas  épocas.  Inicia-se  com  a  magnanimidade  aristotélica 

preocupada com a verdadeira grandeza de espírito, passando pelos estoicos que enfatizam a 

retidão nos julgamentos e a firmeza nas ações, estendendo-se aos epicuristas que buscam o 

prazer num objeto mais refinado, como o contentamento do espírito, e encerrando-se com as 

virtudes cristãs da humildade e caridade.167 

3.5.3 A moral do contentamento 

Unindo-se  a  todos  os  filósofos  pagãos  e  a  todos  os  moralistas  cristãos,  pensa 

Descartes que o homem sensato (l’homme raisonnable) tem como fim último a felicidade.168 A 

moral de Descartes é, antes de tudo, uma moral do contentamento. É o bem maior que o 

homem deve buscar nesta vida. No entanto, esse contentamento não deve ser confundido com 

uma simples felicidade (bonheur), mas deve ser entendido como o que ele denomina beatitude 

(beatitude) que só pode ser conquistada com o perfeito contentamento do espírito. 

Esse  contentamento  da  alma  depende  da  possibilidade  da  certeza  que  será  sua 

garantia.  Ela  procederá de um julgamento,  fruto de  um acordo entre  o entendimento  e  a 

vontade. No final, este julgamento é um ato da vontade livre do homem. Contudo, a vontade 

não  poderia  julgar  nada  se  o  entendimento  nada  mostrasse.  O  contentamento  dado  pela 

certeza constitui-se em uma satisfação do homem livre que marcha na vida com segurança.

Por  nossa  experiência  de  vida,  sabemos  que  há  muitas  felicidades  enganosas, 

contentamentos enganosos. Aquilo que nos causa alegria, também nos causa tristeza, ou, a 

alegria se transforma em tristeza. Há contentamento e contentamento, prazeres e prazeres. 

Para  Descartes,  há  contentamentos  que  pertencem  apenas  ao  espírito,  e  há  outros  que 

pertencem  ao  homem,  ou  seja,  ao  espírito  enquanto  se  encontra  unido  ao  corpo.  Em 

Descartes, o contentamento é designado por vários nomes: prazer, volúpia, satisfação interior, 

beatitude.169

165   Cf. Ibid., 1999b, Art. CLVI.
166   Cf. Ibid., 1999b, Art. CLIV.
167   Cf. BUZON; KAMBOUCHNER, ibid. p. 50.
168   LAPORTE, 2000, p. 426.
169   DESCARTES, 1955, p. 61, 73-74 e 284. (Cartas a Elisabeth, de 4 e 18 de agosto de 1645; Carta à rainha  

Christina da Suécia, de 20 de setembro de 1647). 



162

Os prazeres que dependem do corpo mostram-se de maneira confusa à imaginação e 

parecem  muitas  vezes  maiores  do  que  realmente  são,  sobretudo  quando  não  os  temos 

experimentados. São eles a causa de todos os males e de todos os erros de nossa vida. 170 Este 

tipo de contentamento que vem acompanhado “do riso” (du ris) e de outras manifestações 

orgânicas é o que Descartes chama “gaieté” (alegria, como uma satisfação corporal) e que ele 

opõe à  “verdadeira alegria” (satisfaction  d’esprit ou joie). Nem sempre quando temos mais 

alegria (gaieté), temos o espírito mais satisfeito (satisfaction d’esprit); geralmente as grandes 

alegrias  (joies)  são  sem  animação  e  sérias,  já  as  alegrias  medíocres  e  passageiras  vêm 

acompanhadas de riso.171

Os prazeres  do  domínio  da  imaginação  e  dos  sentidos  ou  a  voluptuosidade  são 

considerados por nosso filósofo como falsos prazeres e tocam apenas a superfície da alma. O 

contentamento  que  deles  decorre  não  é  sólido  e  vem  acompanhado  de  aborrecimentos, 

inquietudes e arrependimentos. 172

Contrapondo-se aos prazeres falsos e passageiros dos sentidos, existem os prazeres 

sólidos  e  duráveis  apreciados  pela  razão.  Estes  são  os  que  Descartes  considera  como 

verdadeiros.173 

Ainda em relação ao contentamento, Descartes os divide em duas espécies: aquele 

que é causado pelos bens que não dependem de nós, ou seja, pela sorte e favores, como as 

riquezas, as honras, a saúde. A busca deste seria supérflua. O outro é aquele que depende de 

nós, como a virtude e a sabedoria (la sagesse). As pessoas que possuem apenas o primeiro 

têm a simples felicidade (bonheur). O segundo, por consistir na satisfação interior, resultante 

da realização de nossos desejos, quem o possuir, atingiu a beatitude. Contudo, se alguém além 

da posse desse contentamento maior, foi favorecido pela sorte, possuindo também os bens que 

não dependem dele, atingirá um grau ainda superior de contentamento.174 No entanto, adianta 

o Filósofo:

[...] como um pequeno vaso pode ficar tão cheio quanto outro maior, ainda 
que contenha menos líquido, assim, tomando o contentamento de cada um 
pela plenitude e realização de seus desejos regrados segundo a razão, não 
duvido que os mais pobres e mais deserdados da sorte ou da natureza não 
possam se encontrar inteiramente contentes e satisfeitos, tão bem quanto os 
outros, ainda que não usufruam de tantos bens.175

170   Cf. DESCARTES, Correspondance. p. 81. (Carta a Elisabeth, de 1° de setembro de 1645). 
171   Cf. Ibid., p.97-98. (Carta a Elisabeth, de 6 de outubro de 1645.
172   Cf. Ibid., p. 98, 63 e 73, respectivamente. (Cartas a Elisabeth, de 6 de outubro, 4 e 18 de agosto de 1645. 
173   Cf. Ibid., p. 285. (Carta à rainha Christina da Suécia, de 20 de novembro de 1647).
174   Cf. Ibid., p. 60-61. 
175  DESCARTES, 1955, p. 61. (Carta a Elisabeth, de 4 de agosto de 1645).



163

Quanto maior o bem possuído, maior será o contentamento. Perguntemo-nos: o que é 

mesmo, para Descartes, a beatitude? O que ele considera como soberano bem? A resposta será 

do próprio Descartes: “ beatitude não é o soberano bem; mas ela o pressupõe.”176 A beatitude 

suprema é por ele definida como a satisfação do espírito em decorrência da posse do soberano 

bem.177 Resta-nos agora encontrarmos, entre todos os bens por ele mencionados, aquele que 

representa o Soberano Bem. Descartes nos dá uma indicação: “observo que a grandeza de um 

bem,  a  nosso  ver,  não  deve  ser  mensurada  somente  pelo  valor  da  coisa  em  si,  mas 

principalmente pelo modo como esse bem se relaciona conosco.”178

Descartes apresenta-nos, enfim, o Soberano Bem:

[...]o livre-arbítrio é a coisa mais nobre que se encontra em nós, na medida 
em que nos faz, de certo modo, semelhantes a Deus e parece nos isentar de 
lhe ser sujeito, e que, por conseguinte, seu bom uso é o maior de todos os 
nossos bens, ele é também aquilo que é mais propriamente nosso e que mais 
nos  importa;  de  onde  se  segue  que  é  apenas  dele  que  nossos  grandes 
contentamentos podem proceder.179   

Mostra-nos Gouhier que na concepção de Descartes, o soberano bem, de imediato 

nem é Deus nem a beatitude. A beatitude, como vimos acima, é nosso contentamento pela 

posse do soberano bem. “Deus tornar-se-á o soberano bem, se, fiel à virtude, eu o encontro e 

me uno a ele no amor.” O soberano bem é, portanto, a virtude, enquanto disposição interior, 

que me compromete livre e alegremente a seguir o melhor, com todas as minhas forças.180   

Segundo  ainda  Gouhier,  a  fenomenologia  do  contentamento  é  o  local  de 

convergência dos pontos de vista de Descartes sobre o julgamento, a liberdade, a virtude e o 

amor.181

3.5.4 A moral como amor e responsabilidade

O amor,  na moral de Descartes, de certa forma já o abordamos, ao discorrermos 

sobre a generosidade.  Entretanto,  há outros desdobramentos, talvez, de maior relevância a 

serem considerados. Em primeiro lugar, vejamos como o Filósofo define o amor: “não sei 

outra definição de amor, senão que é uma paixão que nos faz juntar a vontade a algum objeto, 

176  Ibid., p. 71. (Carta a Elisabeth, de 18 de agosto de 1645).
177  Ibid., p. 71.
178  Ibid., p. 284. (Carta à rainha Christina da Suécia, de 20 de novembro de 1647).
179  Ibid., p. 284-285.
180  GOUHIER, 1937, p. 184. 
181  Cf. GOUHIER, 1937, p. 183.



164

sem distinguir se esse objeto é igual, ou maior, ou menor que nós; parece-me que [...] devo 

dizer que se pode amar a Deus”182 

Descartes distingue três espécies de amor: a)  afeição – quando estimamos o objeto 

amado menos que a nós mesmos. Ele exemplifica: a afeição que temos por uma flor, um 

pássaro, um cavalo. b) Amizade – quando nossa estima pelo objeto de nosso amor é igual à 

que temos por nós mesmos; c) devoção – ocorre quando amamos o objeto de nosso amor mais 

do que a nós mesmos. Em primeiro lugar, este tipo de amor é o que devotamos a Deus. No 

entanto, a devoção poderá ser estendida ao príncipe, a nosso país, à nossa cidade e até a uma 

pessoa particular. Preferimos, neste último tipo de amor, a coisa amada a nós mesmos, de 

maneira que somos capazes de dar nossa vida para conservá-la.183 Completa Descartes: “É 

evidente  que nosso amor  a  Deus deve  ser,  sem comparação,  o  maior  e  mais  perfeito  de 

todos”.184

A filosofia,  sobretudo  a  teologia,  na  época  de  Descartes,  apoiava-se  na  antiga 

cosmologia geocêntrica que tomava a Terra como o centro de um universo finito e o homem 

como o centro da criação. A filosofia cartesiana, com sua nova física, não apresenta nenhuma 

atitude de arrogância ou de superioridade do homem em relação à natureza. No entanto, há 

uma  passagem na  Sexta  parte  do  Discours  que  tem levantado  polêmicas  e  atribuído  ao 

cartesianismo os desmandos causados pelo avanço tecnológico desenfreado, em nossa época. 

Trata-se da esperança manifestada por Descartes sobre os benefícios que a nova física poderá 

proporcionar: 

“como  conhecemos  os  diversos  misteres  de  nossos  artífices,  poderíamos 
empregá-los da mesma maneira em todos os usos para os quais são próprios, 
e assim nos tornar como que senhores e possuidores da Natureza. [...] não só 
para a invenção de uma infinidade de artifícios, que permitiriam gozar, sem 
qualquer  custo,  os  frutos  da  terra  e  todas  as  comodidades que  nela  se 
encontram, mas principalmente também para a conservação da saúde, que é,  
sem dúvida, o primeiro bem e o fundamento de todos os outros bens desta 
vida.185 

No texto acima, merecem destaque: senhores e possuidores da Natureza e a palavra 

comodidades. Faye faz o seguinte comentário: 

182  DESCARTES, 1955, p. 257. (Carta a Chanut, de 1 de fevereiro de 1647.
183   DESCARTES, 1999b, Art. LXXXIII. Sobre esses diversos tipos de amor veja ainda: DESCARTES, 1955, p. 

90-91. (Carta a Elisabeth, de 15 de setembro de 1645; Cf. ibid., p. 255-259. (Carta a Chanut, 1° de fevereiro  
de 1647). 

184  Ibid., p. 259. 
185  DESCARTES, Discours de la Méthode. AT, VI, p. 62. (Grifos nossos).



165

“Pode-se  até  legitimamente  lamentar  que  Descartes  tenha  feito  uso  da 
palavra ‘possesseur’ [possuidor] a propósito da natureza. Todavia, é preciso 
restituir esta palavra ao contexto do que é dito imediatamente antes e depois: 
se vê então que se trata, sobretudo, de melhor conhecer a natureza a fim de 
fazer nossas as soluções que ela nos proporciona, e não impor brutalmente e 
cegamente nossa dominação sobre o mundo.186 

Em  relação  à  palavra  comodidades  (commoditées),  empregada  por  Descartes, 

Gueroult  faz  o  seguinte  comentário:  “[...]  a  luz  natural,  ou  seja,  a  filosofia,  me  remete 

exclusivamente à felicidade sobre a terra, [...] à transformação da natureza pela ciência, a uma 

aritmética dos prazeres [...].”187 pelo desenho traçado do Filósofo, por Gueroult, teríamos em 

Descartes o representante típico de uma ética hedonista, utilitarista.

Além do mais, pelo fato de Descartes distinguir o pensamento da matéria extensa, há 

quem julgue que o cartesianismo dissocia o homem da natureza. Se Descartes distingue a 

substância  pensante  da  substância  extensa  ele  não  opõe  uma  à  outra,  nem  as  vê  como 

substâncias separadas. O homem é a prova da união intrínseca do corpo e da alma, como é por 

ele explicada em Méditations. 

Charron, que Descartes o leu com atenção, no dizer de Rodis-Lewis,188 relaciona o 

homem com o mundo, em sua obra  De la Sagesse: “[...] porque a lei é a polícia geral do 

mundo de onde és uma peça.”189 Descartes, como vários textos nos atestam, faz o mesmo:

Porque se imaginarmos que acima dos céus só há espaços imaginários, e que 
todos estes céus foram feitos apenas para servir à Terra, e que a Terra existe  
só para o homem, isto faz que nos inclinemos a pensar que esta Terra é nossa  
principal morada, e que esta nossa vida seja a melhor; e que no lugar de 
conhecermos  as  perfeições  que  se  encontram  verdadeiramente  em  nós, 
atribuamos às outras criaturas imperfeições que elas não possuem, para nos 
elevarmos acima delas, e, numa presunção impertinente, querermos  fazer 
parte  do  “conselho  de  Deus,”  e  assumir  com ele  a  responsabilidade  de 
conduzir o mundo, o que causaria uma infinidade de vãs preocupações e 
desavenças190.

Observemos que na passagem acima, Descartes recrimina a atitude presunçosa de 

querer o homem colocar-se acima da natureza e ainda atribuir-lhe imperfeições que ela não 

possui,  para  mostrar-se  superior.  Em  outra  passagem:  “[...]  enfim,  de  um lado,  a  nossa 

pequenez e, de outro, a grandeza de todas as coisas criadas, constatando de que modo elas 

dependem de Deus, e considerando-as de que maneira se relacionam com sua onipotência, 

186  FAYE, 1998, p. 310. (Acréscimo nosso).
187  GUEROULT, 1953, p. 224.
188  Ver nota n. 91 da p. 54 de nossa pesquisa.
189  CHARRON, 1986, p. 464.
190  DESCARTES, 1955, p. 89-90. (Carta a Elisabeth, 15 de setembro de 1645). Grifo nosso. 



166

sem encerrá-las numa esfera, como procedem os que pretendem que o mundo seja finito.”191 

Em outros textos, Descartes manifesta sua admiração pela natureza, ou considerando-a como 

um todo, maravilhando-se diante de sua beleza ou manifestando sua atenção, por um lado, 

para detalhes, como o verdor de um bosque, as cores de uma flor, o voo de um pássaro; e, por  

outro, a afeição por uma flor, por um pássaro, por um cavalo.192 

A  moral,  em  Descartes,  mantém-se  em  sintonia  com  sua  filosofia.  Além  de 

considerar a relação dos homens entre si,  e destes em relação ao Criador,  vai ainda mais 

longe. Ela, como acontece com a filosofia cartesiana, relaciona o homem com o universo que 

o envolve:

 “[...] ainda que cada um de nós seja uma pessoa separada das outras, e de 
que, por conseguinte, os interesses são, de algum modo, distintos daqueles 
do resto do mundo, deve-se, contudo, pensar que não se poderia subsistir só, 
e que se é, com efeito, uma das partes do universo, e mais particularmente 
ainda,  uma  das  partes  desta  Terra,  uma  das  partes  deste  Estado,  desta 
sociedade,  desta  família,  à  qual  se  está  junto  pela  morada,  pelo 
compromisso, pelo nascimento. E é preciso sempre preferir os interesses do 
todo, de que se é parte, àqueles de sua pessoa em particular.193   

O texto acima nos revela a genialidade de Descartes que, em poucas linhas, foi capaz 

de sintetizar uma moral de elevado conteúdo. O Filósofo nos mostra, em primeiro lugar, que 

cada um de nós é uma pessoa, um ser singular, com interesses próprios que nos distinguem de 

todas as demais pessoas. Ao mesmo tempo, enfatiza nossa condição de um ser no mundo. 

Apesar de sua autonomia como pessoa livre, o homem “não poderia subsistir só”, fora do 

convívio das outras pessoas. Ele necessita estabelecer laços com os outros homens. Além de 

estar  junto aos  outros  seres  de sua espécie,  ele  é  uma parte  do universo,  um ser  situado 

geográfica, ambiental e biologicamente. O universo, a Terra, o país, sua cidade constituem seu 

espaço vital, sua morada. Ele se encontra ligado aos laços de família, pelo sangue e pelos 

compromissos.  Tudo  isto  faz  com  que  sejamos  seres  engajados,  responsáveis,  com 

compromissos  recíprocos  entre  nós  mesmos,  responsabilidades  com  o  Universo,  de  que 

fazemos  parte,  e  com  o  planeta  Terra,  onde  vivemos.  Para  uma  convivência  pacífica, 

interativa e enriquecedora é preciso “preferir  os interesses do todo ao de cada pessoa em 

particular.” No entanto, recomenda-nos o Filósofo a necessidade de “moderação e discrição,” 

dizendo-nos que: pôr os interesses do todo acima do interesse particular não é um princípio 

191  DESCARTES, 1955, p. 255. (Carta a Chanut, de 1° de fevereiro de 1647).
192   Cf.  Ibid.,  p.  248;   cf.  DESCARTES,  1999b,  Art.  LXXXIII;  cf.  DESCARTES,  1955,  p.  50.  (Carta  a 

Elisabeth, maio ou junho de 1645).
193  DESCARTES, 1955. p. 90. (Carta a Elisabeth, 15 de setembro de 1645).



167

absoluto. “pois se cometeria um erro, se expor a um grande mal para procurar somente um 

pequeno bem para as pessoas de sua convivência ou para seu país.” Há aí a necessidade de um 

julgamento, e não a simples aplicação de uma norma.

Continuando sua reflexão, ainda na mesma página, expõe outra situação: “e se um 

homem vale mais, ele sozinho, que todo o resto da cidade, não teria motivo de querer perder-

se para  salvá-la.” Neste caso, o homem relaciona tudo a si mesmo, na perspectiva de “retirar 

daí  alguma pequena  comodidade,”  sem temer  “prejudicar  bastante  os  outros  homens.”  A 

consequência é que não haverá nessa atitude nenhuma verdadeira amizade,  nem nenhuma 

fidelidade,  “nem  geralmente  nenhuma  virtude”.  Pelas  consequências  apontadas,  haverá 

prejuízos tanto para o todo, como para o indivíduo, enfraquecendo os laços da amizade, da 

solidariedade e reforçando o egoísmo e o descomprometimento. 

Por último, Descartes nos mostra a atitude de um elevado altruísmo: “quando ao se 

considerar como uma parte do público, se tenha por prazer, fazer o bem a todo mundo, e não 

se tema expor sua vida a serviço do outro, quando a ocasião para isso se apresentar.” Para ele, 

temos aí “a fonte e origem de todas as mais heróicas ações que fazem os homens”.    

Descartes finaliza dizendo-nos que, quando alguém se expõe por aquilo que acredita 

ser sua responsabilidade e que se julga dever mais ao público de que faz parte, do que a si 

mesmo, conhece e ama a Deus como é preciso.194 

Esse altruísmo heróico mostrado por Descartes não é posto como um ideal a ser 

atingido por todos, mas apenas uma possibilidade de que a vida nos dá exemplos. De qualquer 

maneira, o conteúdo de sua moral passa bastante longe de uma moral utilitarista.  

Descartes,  apesar  de  se  mostrar  um crente  sincero,  sempre  procurou separar  sua 

filosofia  da  teologia,  como  também  o  fizeram  os  renascentistas  Bovelles,  Montaigne  e 

Charron, com cujo pensamento comunga. Ele confidencia a seu amigo padre Picot: “Sinto-me 

aliviado por estes meus escritos não tocarem nem de perto nem de longe a Teologia; e não 

creio que possam neles encontrar algum pretexto para me censurar.”  195 O mesmo podemos 

afirmar em relação à sua moral. Em sua célebre entrevista com Burman, este discípulo ao 

fazer-lhe uma pergunta sobre o livre-arbítrio envolvendo teologia,  Descartes responde-lhe: 

“[...] e tenho assim escrito minha Filosofia para que ela possa ser recebida em toda parte, 

mesmo entre os Turcos, para que eu não seja uma pedra de tropeço para ninguém.”196 

194  Cf. DESCARTES, 1995, p. 90-91. (Carta a Elisabeth, 15 de setembro de 1645).
195  DESCARTES. Correspondance. AT, IV, p. 104. (Carta ao padre Picot, de 1° de abril de 1644).
196 Ibid., AT, V, p. 159.



168

Como  acabamos  de  ver,  a  moral  de  Descartes  não  estabelece  normas,  deveres, 

prescrições. “A ‘voz do dever’ será em Descartes sempre suave e raramente expressa.”197

Embora em sua moral, refira-se a Deus como Criador do homem e do universo e que 

através de sua Providência nos assiste, nesta vida, sem tolher-nos a liberdade, não nos legou 

uma moral teologal, como o fizeram os filósofos cristãos que o antecederam. 

197 KAMBOUCHNER, 1995b, p. 431, nota n. 415.



170
                                                 CONSIDERAÇÕES FINAIS

Findo  o  nosso  trabalho,  o  que  temos  mais  a  acrescentar  sobre  esta  moral  de 

Descartes,  sonho  tão  perseguido  durante  toda  sua  vida?  Ao  lado  do  otimismo  e  do 

empolgamento  do  Filósofo,  vimos  também  as  reticências,  o  desânimo,  as  hesitações,  os 

avanços e os recuos face ao objeto moral.  Não quer falar,  não deve falar,  mas fala.  Não 

escreverá, mas escreve. Ora ela está perto; ora distante. Ora ele a anuncia publicamente aos 

quatro  cantos,  com  estardalhaço,  ora  a  esconde,  ou  fala  apenas  para  os  amigos  mais 

afeiçoados. O que pretendemos deixar claro é que esta moral existe. Encontra-se presente não 

só em obras como  As Paixões,  mas  em seu agir,  na forma como nos manifesta  em seus 

escritos, em sua preocupação contínua de sempre se determinar para distinguir o verdadeiro  

do falso, em querer bem julgar para bem agir. 

E o que dizer da mais elevada e a mais perfeita moral? Vimos que, para o Filósofo, a 

perfeição do homem, de que tanto fala, não é um estado acabado, ao qual nada mais pode ser 

acrescentado. Em sua concepção, a perfeição absoluta só cabe a Deus. Esta perfeição consiste 

no fato de o homem estar sempre se superando. Aplicando-a à moral, teremos uma moral da 

incompletude,  uma moral  que se desdobra,  que estará  continuamente  sendo aperfeiçoada, 

como  o  seu  sujeito  que  é  o  homem,  composto  de  corpo  e  alma,  matéria  e  espírito  que 

convivem pacificamente numa perfeita união. 

Descartes não nos apresenta uma moral preceitual, do puro dever, mas uma moral do 

contentamento, de quem está em paz com seu espírito, que conta com uma disposição interior 

que o leva a cumprir o seu dever, sem ser a isto coagido. O contentamento fundado na certeza 

dos  julgamentos,  frutos  de  um  acordo  entre  o  entendimento  e  a  vontade,  constitui-se  a 

satisfação  do homem livre  que  marcha  com segurança.  A principal  perfeição  do homem 

encontra-se em seu livre-arbítrio; esta faculdade de julgar, que é a vontade, que tem o poder 

de querer ou não querer, ou seja, a liberdade de fazer escolhas.

Verificamos que, em sua moral a generosidade é posta como a chave de todas as 

virtudes. Pela generosidade, o homem volta-se primeiro para si, acredita em si, autoafeta-se, 

aprende a se amar, não no sentido de se envaidecer ou num julgar-se superior, mas em um 

reconhecimento de seu valor.  Vendo-se assim,  o homem descobre que o outro vale  tanto 

quanto ele. Esta virtude é própria das almas nobres e generosas que torna possível um melhor  

entendimento entre os homens. Para Descartes, o homem generoso é ainda aquele que faz o 

bom uso de seu entendimento e de sua vontade, com firmeza, para executar todas as coisas 



171
que julgue serem as melhores. Os generosos são também os mais humildes. Humildade não 

entendida  como um rebaixamento,  uma impotência,  uma fraqueza,  mas  como virtude,  ao 

reconhecermos que não podemos mais que os outros, que temos as mesmas fraquezas dos 

outros.     

A moral de Descartes é  também uma moral da responsabilidade. O homem, como 

pensa  Descartes,  apesar  de  sentir-se  livre,  de  não  sentir  nada  que  o  determine  na  sua 

capacidade de querer, de reconhecer sua autonomia, é um homem solidário. Tem consciência 

de que não é só. Precisa dos outros e sabe que os outros também precisam dele. Possui seus 

interesses, e os outros também. Este homem vai mais longe em sua tomada de consciência: os 

interesses particulares não podem se sobrepor aos interesses do todo, e ele é parte deste todo. 

Estamos cientes de que a civilização tecnológica em que vivemos enfrenta uma nova 

preocupação  ética,  de  não pequena  dimensão,  que  envolve  a  relação  homem-natureza.  O 

ecossistema,  compreendido  pelo  conjunto  dos  seres  vivos  e  pelo  meio  físico  que 

compartilham interativamente o mesmo habitat, encontra-se gravemente ameaçado pelo mau 

uso da tecnologia. O bem-estar, a vida das gerações futuras dependem de nossas ações frente 

à natureza.  

Diante desse quadro traçado, a ética, hoje, assume novos desdobramentos com outros 

nomes  como,  bioética,  ecoética,  ética  ambiental.  Face  a  esta  nova  realidade  criada  pela 

tecnologia surgem questões que impõem à ética uma nova dimensão de responsabilidade.

Com fundamento em nossa pesquisa, podemos afirmar, com segurança, que a moral 

cartesiana não se encontra alheia aos problemas que acabamos de apontar. Em diversas partes 

do último capítulo, mostramos a admiração, o respeito, a afeição do Filósofo à natureza, e até 

mesmo,  apresenta-lhe,  implicitamente,  um  pedido  de  desculpa,  ao  reconhecer  que  nós, 

humanos,  em lugar  de  conhecermos  as  perfeições  que  existem em nós,  verdadeiramente, 

atribuímos às outras criaturas imperfeições que elas não têm, para podermos nos elevar acima 

delas. Num tom profético, acrescenta que, numa presunção impertinente, queremos fazer parte 

do  conselho de Deus e assumir  com Ele a responsabilidade de conduzir  o mundo,  o que 

causará uma infinidade de vãs preocupações e desavenças. 

Mostramos também, no último capítulo, que na moral cartesiana o homem compõe 

um todo com o Universo e  com o planeta  Terra;  é uma das partes  do universo, e  mais  

particularmente ainda, é uma das partes desta terra. Descartes ao afirmar que cada um de nós 

é uma pessoa separada das outras com interesses distintos dos interesses do resto do mundo, e 

logo após  nos  dizer  que  devemos  pensar que  somos  partes  do  universo  e  da  Terra,  está 

querendo nos falar que temos também responsabilidades em relação ao universo e ao nosso 



172
planeta, ou seja, já há em Descartes indicações desta nova responsabilidade defendida pela 

ética atual.

Para concluir, queremos enfatizar que Descartes não nos deixou, nem poderia deixar 

uma moral acabada, mesmo que vivesse mais de um século, como chegou a imaginar. A mais 

perfeita moral, na concepção do Filósofo, será aquela moral que se poderá ter como melhor, 

em determinado momento. Esta é sua moral que nunca será definitiva porque é progressiva, 

estará sempre se aperfeiçoando. 

Com este estudo, pretendemos somar nossos esforços ao de todos aqueles que, ao 

longo dos anos, tentaram mostrar que há uma moral em Descartes; e nos damos por satisfeitos 

se  tivermos  contribuído,  de  alguma  maneira,  para  trazer  mais  luzes  para  que  a  moral 

cartesiana seja visualizada, seja reconhecida. 



173

                                                              REFERÊNCIAS 

I - FONTES PRIMÁRIAS

DESCARTES, René.  Correspondance.  (avril  1622  - février 1638).  Oeuvres de Descartes 
publiées par Charles ADAM & Paul TANNERY. Paris: Vrin, 1996. v. I.

______. Correspondance. (mars 1638 - décembre 1639). AT, II.

______. Correspondance. (janvier 1640 - juin 1643). AT, III.

______. Correspondance. (juillet 1643 - avril 1647). AT, IV.

______. Correspondance. (mai 1647 - février 1650) AT, V.

______. Discours de la Méthode et Essais. AT, VI.

______. Meditationes de Prima Philosophia, AT, VII.

______.  Principia Philosophiae, Epistola ad G. Voetium, Lettre Apologétique, Notae in 
Programma. AT, VIII.

______. Méditations et Principes. AT, IX.

______. Physico-Mathematica, Compendium Musicae, Regulae ad Directionem Ingenii, 
Recherche de la Verité, Supplément à la Correspondance. AT, X.

______.  Le  Monde,  Description  du  Corps  Humain,  Passions  de  l’Âme,  Anatomica, 
Varia. AT, XI.

______.  Lettres sur la Morale - correspondance avec la Princesse Élisabeth, Chanut et la 
Reine Christine. Texte revu et présenté par Jacques Chevalier. Paris: Hatier-Boivin, 1955.

______.  Discours de la Méthode. Texte et commentaires par Étienne Gilson. 6. ed. Paris: 
Vrin, 1987.

______.  Les Passions de l’Âme. Introduction de Michel Meyer et commentaires de Benoît 
Timmermans. Paris: Librairie Générale Française, 1990.

______.  La Morale. Introduction et textes choisis et presentés par Nicolas Grimaldi. Paris: 
Vrin, 1992.

______. Les Passions de l’Âme. Introduction, notes, bibliographie et chronologie par Pascale 
D'Arcy. Paris: Flammarion, 1996b.

______. Règles pour la Direction de l'Esprit. Traduction et notes par J. Sirven. Paris: Vrin, 
1996a.

______. Lettre-Préface des Principes de la Philosophie. Notes et commentaires de Jacques 
Danton. Paris: Nathan, 1998a.

______.  Oeuvres  Philosophiques.  1638-1642.  Textes  établis,  présentés  et  annotés  par 
Ferdinand Alquié. Paris: Garnier, 1999a. t. II

______.  Oeuvres  Philosophiques.  1643-1650.  Textes  établis,  présentés  et  annotés  par 
Ferdinand Alquié. Paris: Garnier, 1998b. t. III. 

______.  Les Passions de l’Âme.  Introduction et  notes par Geneviève Rodis-Lewis. Paris: 
Vrin, 1999b.

______.  O Mundo ou Tratado da Luz. Organização e  tradução de  Érico  Andrade.  São 
Paulo: Hedra, 2008.  



174

______.  O Mundo  ou  Tratado  da  Luz  e  O  Homem.  Edição  em francês  e  português. 
Apresentação geral, apêndices, tradução e notas de César Augusto Battisti e Marisa Carneiro 
de  Oliveira  Franco  Donatelli.  Campinas,  SP:  Editora  da  Unicamp,  2009.  (Coleção 
Multilingues de Filosofia Unicamp - Série A - Cartesiana II).

II - FONTES SECUNDÁRIAS

ADAM, Michel. René Descartes et Pierre Charron. Revue Philosophique de la France et de 
l’Étranger. Paris, n. 4 p. 467-483, oct.- déc. 1992.

______. Études sur Pierre Charron. Bordeaux: Presses Universitaires de Bordeaux, 1995.

AGOSTINHO, Santo.  A Cidade de Deus: (Contra os pagãos). Trad. De Oscar Paes Leme. 3. 
ed. Petrópolis: Vozes, 1991. v. I.

______.  Confissões. Trad. de J. Oliveira Santos e A. Ambrósio de Pina. 12. ed. Petrópolis: 
Vozes, 1997.

______. Santo.  A Cidade de Deus. Tradução, prefácio, nota biográfica e transcrições de J. 
Dias Pereira. 2. ed. Lisboa: Fundação Caloustre Gulbenkian, 2000. v. II.

______.  O Livre-arbítrio. Tradução do original latino cotejada com versões em francês e 
espanhol. Tradução, organização, introdução e notas de Nair de Assis Oliveira.  5. ed. São 
Paulo: Paulus, 2008. 

ALQUIÉ,  F.  La Découverte  Métaphysique  de  l’Homme chez  Descartes.  5.  ed.  Paris: 
Presses Universitaires de France, 1996. 

______.  Notes.  In:  DESCARTES.  Oeuvres  Philosophiques.  1638-1642.  Textes  établis, 
présentés et annotés par Ferdinand Alquié. Paris: Garnier, 1999. t. II.

______.  Notes.  In:  DESCARTES.  Oeuvres  Philosophiques.  1643-1650.  Textes  établis, 
presentés et annotés par Ferdinand Alquié. Paris: Garnier, 1998. t. III.  
ANDRADE,  Érico.  Introdução.  In:  DESCARTES.  O  Mundo  ou  Tratado  da  Luz. 
Organização e Tradução de Érico Andrade. São Paulo: Hedra, 2008. p. 9-18.

AQUINATIS,  Sanctus  Thomas.  Summa  Theologiae. Madrid:  Biblioteca  de  Autores 
Cristianos, 1955a. Prima Pars. t. I

______. Summa  Theologiae. Madrid:  Biblioteca  de  Autores  Cristianos,  1955b.  Prima 
Secundae t. II.

ARISTOTE.  De l’Âme. Traduction et présentation par Richard Bodéüs. Paris:  Flammarion, 
1993.

______.  Organon:  I Catégories, II De l’Interprétation.  Traduction nouvelle et notes par J. 
Tricot. Paris: Vrin, 1997.

______. Physique. Traduction et présentation par Pierre Pellegrin. Paris: Flammarion, 2000a.

______. Métaphysique. Traduction, introduction et notes par J. Tricot. Paris: Vrin, 2000b. t. 
I.

ARISTÓTELES.  Retórica  das  Paixões.  Prefácio  de  Michel  Meyer  e  Introdução,  notas  e 
tradução do grego de Isis Borges B. da Fonseca. São Paulo: Martins Fontes, 2003. [Texto 
bilíngüe].

______.  Ética a Nicômaco. Tradução, textos adicionais e notas de Edson Bini. 2. ed. São 
Paulo: EDIPRO, 2007. 



175

ARRIEN.  Manuel  d’Épictète.  Introduction,  traduction  et  notes  par  Pierre  Hadot.  Paris: 
Librairie Générale Française, 2000. 

BAILLET, Adrien. Vie de Monsieur Descartes. 6. ed. Paris: La Table Ronde. 1946.

BAILLY, Anatole (Ed.). Le Grand Bailly Dictionnaire Grec Français. Édition revue par L. 
Séchan et P. Chantraine. Paris: Hachette, 2000.

BERMON, Emmanuel. La Théorie des Passions chez Saint Augustin. In: BESNIER, Bernard; 
MOREAU,  Pierre-François;  RENAULT,  Laurence  (Org.)  Les  Passions Antiques  et 
Médiévales. Théories et Critiques des Passions. Paris: Presses Universitaires de France, 2003. 
p. 173-197. v. I. p. 173-197.

BESNIER, B. Aristote et les Passions. In: BESNIER, Bernard; MOREAU, Pierre-François;  
RENAULT, Laurence (Org.)  Les Passions Antiques et Médiévales. Théories et Critiques 
des Passions. Paris: PUF, 2003. v. I. p. 29-94.

BEYSSADE, Michelle. Descartes. Trad. de Fernanda Figueira. Lisboa: Edições 70, 1991.

BOUTROUX, Émile. Du Rapport de la Morale à la Science dans la Philosophie de Descartes. 
Revue de Métaphysique et de Morale. Paris, p. 502-511, 1896.

BOVELLES, Charles de. Le Livre du Sage. Texte et Traduction par Pierre Magnard. Paris: 
Vrin, 1982.                                 

BRUNSCHVICG, Léon. Descartes et Pascal Lecteurs de Montaigne. Paris: Pocket, 1995.

BUZON,  Frédéric  de;  KAMBOUCHNER,  Denis.  Le  Vocabulaire  de  Descartes.  Paris: 
Ellipses, 2002.

CHARDIN, Pierre Teilhard de.  O Fenômeno Humano. Apresentação de D. Paulo Evaristo 
Arns. Introdução, tradução e notas de José Luiz Archanjo. 14. ed. São Paulo: Cultrix, 1995.

CHARRON, Pierre. De la Sagesse. Édition de Barbara de Negroni. Paris: Fayard, 1986.

CÍCERO, Marco Túlio. Do Sumo bem e do Sumo Mal. Trad. Carlos Anacêde Nougué. São 
Paulo: Martins Fontes, 2005. 

______. Dos Deveres. Trad. do Latim de Angélica Chiapeta. Revisão de tradução por Gilson 
Cesar Cardoso de Souza. São Paulo: Martins Fontes. 1999.

CICÉRON. Tusculanes. Traduction nouvelle  avec notice et notes par Charles Appuhn. Paris: 
Librairie Garnier  Frères, [19 __ ].

______.  Tusculanes. In: ARNIM, Hans von.  Les Stoïciens: Passions et vertus  - fragments. 
Traduction du grec et du latin, notes et préface de Pierre Maréchaux. Paris: Éditions Payot & 
Rivages, 2003.

CONDILLAC. Sistema In: FERRATER MORA, José.  Dicionário de Filosofia. 2. ed. São 
Paulo: Loyola, 2004. p. 2703-2708.

COSTA,  Marcos  Roberto  Nunes.  O  Problema  da  Polêmica  Antimaniquéia  de  Santo 
Agostinho. Porto Alegre: EDIPUCRS/UNICAP, 2002. (Coleção Filosofia 139).

COTTINGHAM, John. Dicionário Descartes. Trad. de Helena Martins. Rio de Janeiro: Jorge 
Zahar Editor, 1995.

______. (Org.). Descartes. Trad. de André Oídes. Aparecida, SP: Idéias & Letras, 2009.

D’ARCY, Pascale.  Introduction.  In:  DESCARTES.  Les Passions de l’Âme.  Introduction, 
notes, bibliographie et chronologie par Pascale D'Arcy. Paris: Flammarion, 1996. p. 5-60.



176

DICIONÁRIO DE FILOSOFIA DE CAMBRIDGE. Dirigido por Robert Audi. Tradução de 
Edwino Aloysius Royer; João Paixão Netto et Al. São Paulo: Paulus, 2006.

DONATELLI, Marisa C. De Oliveira Franco; BATTISTI, César Augusto. Tradução e notas. 
In:  DESCARTES.  O  Mundo  ou  Tratado  da  Luz  e  O  Homem.  Edição  em  francês  e 
português. Apresentação geral, apêndices, tradução e notas de César Augusto Battisti e Marisa 
Carneiro de Oliveira Franco Donatelli. Campinas, SP: Editora da Unicamp, 2009. (Coleção 
Multilingues de Filosofia Unicamp - Série A - Cartesiana II).

DUHOT, Jean-Joël. Épictète et la Sagesse Stoïcienne. Paris: Albin Michel, 2003. 

DU VAIR, Guillaume.The Moral Philosophie Of The Stoicks. Englished by Thomas James. 
Edited with an introduction & notes by Rudolf Kirk. London: Hazell Watson and Vinet Ltd, 
1951.

ÉPICURE.  Lettre  à  Ménécée.  In:  LONG,  A.A.  &  SEDLEY,  D.N.  Les  philosophes 
hellénistiques.  Pyrrhon  et  L’Épicurisme.  Traduction  par  Jacques  Brunschwig  et  Pierre 
Pellegrin. Paris: GF Flammarion, 2001. v. I. 

ERASMO. O Elogio da Loucura. São Paulo: Editora Brasileira,1982. (Os Grandes Clássicos 
da Literatura). 

ESPINAS, Alfred. Descartes et La Morale. Paris: Éditions Bossard, 1925. t. II.

EWALD, François. Entretien avec Geneviève Rodis-Lewis. Magazine littéraire n. 342. Avril 
1996.

FAYE, Emmanuel.Philosophie et Perfection de l'Homme: de la Renaissance à Descartes. 
Paris: Vrin, 1998.

FERRATER MORA, José. Dicionário de Filosofia. 2. ed. São Paulo: Loyola, 2004.

______.  Descartes et les philosophes français de la  Renaissance - Conférence et  débat 
organisés en Sorbonne le 5 décembre 1998 par la Régionale de Paris-Créteil-Versailles autour 
du livre Philosophie et perfection de l’homme - De la Renaissance à Descartes (Vrin, 1998). 
Disponível em: 
<http://cafefilosofico.ufrn.br/gemt/monalisa/emmanuel_faye_conference.htlm>. Acesso  em: 
15 set. 2005.

GAUKROGER, Stephen.  Descartes: uma biografia intelectual. Trad. Vera Ribeiro. Rio de 
Janeiro: EdUERJ: Contraponto, 1999.

GAFFIOT, Félix (Ed.).  Le Grand Gaffiot Dictionnaire Latin-Français. Nouvelle édition 
revue et aug. sous la direction de Pierre Flobert. Paris: Hachette, 2000.  

GALIEN.  L’Âme et ses Passions. Préface de Jean Starobinski e introduction, traduction et 
notes par Vincent Barras; Terpsichore Birchler; Anne-France Morand. 2. tirage. Paris: Les 
Belles Lettres, 2004.

GILSON, Étienne.  Études sur Le Rôle de la  Pensée Médiévale  dans la Formation du 
Système Cartésien. 5. ed. Paris: Vrin, 1984.

______.  Commentaires.  In:  DESCARTES,  René.  Discours  de  la  Méthode.  Texte  et 
commentaires par Étienne Gilson. 6. ed. Paris: Vrin, 1987.

_______. Commentaires.  In:  THOMAS,  Saint.  Textes  sur  la  Morale.  Traduits  et 
commentées par Étienne Gilson. Paris: Vrin, 1998.

http://cafefilosofico.ufrn.br/gemt/monalisa/emmanuel_faye_conference.htlm


177

GOUHIER. Henri. Descartes et la vie morale. Revue de Métaphysique et de Morale. Paris, 
n. 44, p. 165-197, 1937.

______. La Pensée Religieuse de Descartes. Revue et complétée. 2. ed. Paris: Vrin, 1972.

______.  Les  Premières  Pensées  de  Descartes: Contribution  à  l’Histoire  de  l’Anti-
Renaissance 2. ed. Paris: Vrin, 1979. Paris: Vrin, 1979.

______. La Pensée Métaphysique de Descartes. 4. ed. augmentée. Paris: Vrin, 1999.  

GRIMALDI,  Nicolas.  Introduction.  In:  DESCARTES.  La  Morale.  Introduction,  textes 
choisis et presents par Nicolas Grimaldi. Paris: Vrin, 1992. p.  7-26.

GUENANCIA, Pierre. Lire Descartes. Paris: Gallimard, 2000.

GUEROULT, Martial. Descartes selon l'Ordre des Raisons - L’âme et Dieu. Paris: Aubier, 
1975. v.I.

______. Descartes selon l'Ordre des Raisons - L'âme et le corps. Paris: Aubier, 1953. v.II.

HATFIELD,  Gary.  A  fisiologia  de  Descartes  e  a  relação  desta  com  sua  psicologia.  In: 
COTTINGHAM, John (Org.). DESCARTES. Trad. de André Oídes. Aparecida, SP: Idéias & 
Letras, 2009. p. 405-445.

HEGEL, G. W. F.  Lecciones sobre la filosofia de la historia universal. Prólogo de José 
Ortega y Gasset. Advertencia de José Gaos. Traducido del alemán por José Goes. Madrid: 
Alianza Editorial, 1989.

HENRY,  Michel.  Descartes  et  la  question  de  la  technique  In:  GRIMALDI,  Nicolas; 
MARION, Jean-Luce (Org.). Le Discours et sa Méthode. Paris, 1987. p. 285-301.

ILDEFONSE,  Frédérique.  Introduction.  In:  PLATON.  Protagoras.  Traduction  inédite, 
introduction et notes par Frédérique Ildefonse. Paris: Flammarion, 1997. p. 7-64. 

JAPIASSU, Hilton; MARCONDES, Danilo. Dicionário Básico de Filosofia. 3. ed. Revista e 
Ampliada. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1996.

KAMBOUCHNER,  Denis.  L’Homme  des  Passions - Commentaires  sur  Descartes. 
Analytique.  Paris: Albin Michel, 1995a. v. I.  

______.  Denis.  L’Homme des Passions - Commentaires  sur Descartes.  Canonique. Paris: 
Albin Michel, 1995b. v. II.

______.  Descartes  et  le  Problème  de  la  Culture.  Bulletin  de  la  Société Française  de 
Philosophie. 92e. Année. n. 3, avr./jui. 1998.

______. Descartes et la Philosophie Moral. Paris: Herman, 2008.

KOYRÉ,  Alexandre.  Considerações  sobre  Descartes.  Trad.  de  Hélder  Godinho.  4.  ed. 
Lisboa: Editorial Presença, 1992.

______. Études d’Histoire de la Pensée Scientifique. Paris: Gallimard, 1998.

LAPORTE, Jean. La liberte selon Descartes. Revue de métaphysique et de Morale. Paris, n. 
44 p. 101-164, 1937. 

______. Le Rationalisme de Descartes. 4. ed. Paris: Presses Universitaires de France, 2000.



178

LECOQ,  Jean-François.  Augustinisme.  In:  CANTO-SPERBER,  Monique  (Org.). 
Dictionnaire d'Éthique et de Philosophie Morale.  Publié  sous la  Direction de Monique 
Canto-Sperber. 2. éd. Paris: Presses Universitaires de France. 1997. P. 108-112,

LÉVY, Carlos.  Crysippe dans les Tusculanes.  In:  BESNIER, Bernard;  MOREAU, Pierre-
François;  RENAULT,  Laurence  (Orgs.).  Les  Passions Antiques  et  Médiévales.  Paris: 
Presses Universitaires de France, 2003. p. 131-143.

LIMA VAZ, Henrique C. de.  Escritos de Filosofia IV: Introdução à ética filosófica 1. São 
Paulo: Loyola, 1999.

MARÉCHAUX, Pierre. Préface. In: ARNIM, Hans von (Org.).  Les Stoïciens:  Passions et 
vertus – fragments. Traduction du grec et du latin, notes et préface par Pierre Maréchaux. 
Paris: Éditions Payot & Rivages, 2003. p. 7-23.

MARION,  Jean-Luc.  Questions  Cartésiennes - méthode  et  métaphysique.  Paris:  Presses 
Universitaires de Frence, 1991.

MESNARD, Pierre. Essai sur la Morale de Descartes. Paris: Boivin, 1936.

MEYER, Michel. Introduction: Descartes selon l’ordre des passion. In: DESCARTES. Les 
Passions de l’Âme. Introduction .par Michel Meyer, présentation e commentaires de Benoît 
Timmermans. Paris: Librairie Générale Française, 1990. p. 5-14.

______. Le Philosophe et les Passions - esquisse d’une histoire de la nature humaine. Paris: 
Presses Universitaires de France, 2007.

______. Prefácio: Aristóteles ou a retórica das paixões. In: ARISTÓTELES.  Retórica das 
Paixões. Prefácio de Michel Meyer e Introdução, notas e tradução do grego de Isis Borges B. 
da Fonseca. São Paulo: Martins Fontes, 2003. p. XVII-LI. [Texto bilíngüe]

MONTAIGNE. Les Essais. Édition réalisée par Denis Bjaï, Bénédicte Boudou, Jean Céard et 
Isabelle Pantin, sous la direction de Jean Céard. Paris: Librairie Générale Française, 2001. 

PLATÃO.  A Republica.  9.  ed.  Introdução,  tradução  e  notas  de  Maria  Helena  da  Rocha 
Pereira. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2001.

´______. Fédon. In:  Diálogos. 2. Ed. Seleção de textos de José Américo Motta Pessanha ; 
traduções e notas de José Cavalcante de Souza, Jorge Paleikat e Jõao Cruz Costa. São Paulo: 
Abril Cultural, 1979. (Os Pensadores). p. 57-126.

PLATON.  Protagoras. Traduction inédite, introduction et notes par Fréderique  Ildefonse. 
Paris: Flammarion, 1997. 

______.  El Banquete\Fedro. Versión y prólogo de Adrián nelo. Buenos Aires: Longseller 
S.A. 2004.

PRADEAU, Jean-François. Platon,  avant l'Érection de la Passion. In:  BESNIER, Bernard; 
MOREAU,  Pierre-François;  RENAULT,  Laurence  (Orgs.).  Les  Passions Antiques  et 
Médiévales. Théories et Critiques des Passions. Paris: Presses Universitaires de France, 2003. 
v.I. p. 15-28. 

RENAULT, Laurence.  Nature humaine et passions selon Thomas d’Aquin et Descartes. In: 
BESNIER,  Bernard;  MOREAU,  Pierre-François;  RENAULT,  Laurence  (Orgs.).  Les 
Passions  Antiques  et  Médiévales - Théories  et  Critiques  des  Passions.  Paris:  Presses 
Universitaires de France, 2003. v. I. p. 249-267.



179

ROBERT, Paul. Le Nouveau Petit Robert - Dictionnaire Alphabétique et Analogique de la 
Langue Française. Texte remanié et amplié sous la direction de Josette Rey-Debove et Alain 
Rey. Paris: Dictionnaire Le Robert, 2010.

RODIS-LEWIS, Geneviève. L’Individualité selon Descartes. Paris: Vrin, 1950.

______, L’Oeuvre de Descartes. Paris: Vrin, 1971a. t. I. 

______. L’Oeuvre de Descartes. Paris: Vrin, 1971b. t. II.

______. Descartes textes et débats. Paris: Librairie Générale Française.1984.

______. Descartes et le Rationalisme. 4. ed. Paris: Presses Universitaires de France, 1985.

______. L’Anthropologie Cartésienne. Paris: Presses Universitaires de France, 1990.

______. Doute  Pratique  et  Doute  Spéculatif  chez  Montaigne  et  Descartes.  Révue 
Philosophique de la France  et de Étranger. Paris, n. 4, p. 439-449, oct./déc.1992.

______. Descartes: biographie. Paris: Calmann Lévy, 1995.

______. Entretien avec Geneviève Rodis-Lewis, par François Ewald. Magazine littéraire n. 
342, Avril 1996. Disponível em: http://www.ufrgs.br/idea/index.phpAcesso em: 04 jan. 2009. 

______.  Le dernier fruit de la métaphysique cartésienne: générosité. In: ______ (Org.)  Le 
Développement de la Pensée de Descartes. Paris: Vrin, 1997. p. 191-202.

______. La Morale de Descartes. Paris: Presses Universitaires de France, 1998a.  

______.  Descartes  et  le  Problème  de  la  Culture.  Bulletin  de  la  Societé  Française  de 
Philosophie. Paris, 92e année, n. 3, avr./jui.1998b.

______. Introduction. In: DESCARTES.  Les Passions de l'Âme. Introduction et notes par 
Geneviève Rodis-Lewis. Paris: Vrin, 1999. p. 5-39.

______. A vida de Descartes e o desenvolvimento de sua filosofia. In: COTTINGHAM, John 
(Org.). Descartes. Trad. De André Oídes. Aparecida, SP: Idéias & Letras, 2009. p. 33-75.

SALES, São Francisco de. Tratado do Amor Divino. Trad. de Lauro Ostermann. Petrópolis: 
Vozes, 1955.

SCRIBANO,  Emanuela,  La  Nature  du  Sujet.  In:  ONG-VAN-CUNG,  King  Sang  (Org.). 
Descartes et la Question du Sujet. Paris: Presses Universitaires de France, 1999. p. 49-66.

SENECA, Lucius Annaeus.  Sobre a Vida Feliz.  Edição Bilíngue.  Tradução, introdução e 
notas de João Teodoro de O'Lim Marote. São Paulo: Editora Nova Alexandria, 2005.

SÉNÈQUE. De la Constance du Sage suivi de la Tranquillité de l’Âme. Traduit du latin par 
Émile Bréhier. Barcelone: Gallimard, 2008.

______. Lettres à Lucillius. In: ARNIM, Hans von (Org.). Les Stoïciens: Passions et vertus. 
Traduction du grec et du latin, notes et préface de Pierre Maréchaux. Paris: Éditions Payot & 
Rivages, 2003. 

SANHUEZA,  Gabriel.  La Pensée  Biologique  de  Descartes  dans  ses  Rapports  avec  la 
Philosophie Scolastique - Le cas Gomez-Péreira. Paris: L’Harmattan, 1997.

http://www.ufrgs.br/idea/index.phpAcesso


180

SIMON, Séverine. L’influence de Saint Augustin et la théorie des passions dans le Traité de 
l’usage  des  passions  de  Senault.  In:  BESNIER,  Bernard;  MOREAU,  Pierre-François; 
RENAULT, Laurence (Org.). Les Passions Antiques et Médiévales - Théories et Critiques 
des Passions. Paris: Presses Universitaires de France, 2003 v. I. p. 199-212.

SPAEMANN, Robert. La Morale Provisoire de Descartes.  Archives de Philosophie. Paris, 
35, p. 353-367, 1972.

TALON-HUGON, Carole.  Les Passions Rêvées par la  Raison - essai sur la  théorie  des 
passions de Descartes et de quelques-uns de ses contemporains. Paris: Vrin, 2002.

THOMAS, Saint.  Textes sur la Morale. Traduits et commentés par Étienne Gilson. Paris: 
Vrin, 1998a.

______. De Veritate. In: Textes sur la Morale. Traduits et commentées par Étienne Gilson. 
Paris: Vrin, 1998b.

TIMMERMANS, Benoît. Gènese et structure du traité des passions. In:  DESCARTES. Les 
Passions de l’Âme. Introduction par Michel Meyer, présentation e commentaires de Benoît 
Timmermans. Paris: Librairie Générale Française, 1990. p. 15-33.

TOUCHARD, Georges. La morale de Descartes. Paris: Ernest Leroux, Editeur, 1898.

TRICOT, J. Introduction. In: ARISTOTE.  Métaphysique. Traduction, introduction et notes 
par J. Tricot. Paris: Vrin, 2000. t. 1.

ULLMANN, Reinholdo Aloysio. A Universidade Medieval. 2. ed. rev. e aum. Porto Alegre: 
EDIPUCRS, 2000.

ZARAGOZA, Marina Mestre. La Théorie des passions de Juan Vives. In: MOREAU, Pierre-
François (org.).  Les Passions à l’Âge Classique -  Théories et Critiques de Passions. Paris : 
Presses Universitaires de France, 2006. v. II. p. 29-44. 


	                    UNIVERSIDADE FEDERAL DO RIO GRANDE DO NORTE
	                                  
	                                        BENES ALENCAR SALES
	                 
	      A MORAL CARTESIANA EM AS PAIXÕES DA ALMA
	14. CAPÍTULO I DA PRIMEIRA PARTE DA TESE.pdf
	         1 GÊNESE DO PENSAMENTO MORAL DE DESCARTES
	1.1 O contexto sociocultural da época de Descartes
	Os anos de estudo no Colégio de La Flèche
	1.3 As preocupações intelectuais de Descartes após sua formação

	1.4 Primeiras manifestações de Descartes sobre a moral

	15. CAPÍTULO II DA PRIMEIRA PARTE DA TESE.pdf
	2.1 A moral par provision no Discurso do Método
	2.1.1 As máximas da moral par provision
	Spaemann considera que toda a ética política do mundo ocidental, em nossos dias, hoje denominada pluralista, pode ser vista como uma moral provisória, no sentido de Descartes. Isto significa dizer que são regras para viver em comum, supondo que as questões concernentes às últimas obrigações são controvertidas.74  


	16. CAPÍTULO III DA PRIMEIRA PARTE DATESE.pdf
	3.1 As paixões em escritos anteriores às cartas a Elisabeth
	  Antes de examinarmos o tema das paixões na correspondência de Descartes, vejamos a abordagem inicial do assunto nos escritos do autor. As primeiras considerações de Descartes sobre as paixões ocorrem em seu primeiro escrito. Vamos encontrar em seu Compendium Musicae (manuscrito ofertado a Beeckman em janeiro de 1619, como presente de Ano Novo), o termo afecção ( affectus em latim e affection em francês). Logo no início do texto, afirma que o fim da música é nos deleitar e mover vários sentimentos.2 Ainda em outras passagens do Compendium, usa os termos affectus e affectiones para indicar sentimentos causados pela música.3 No manuscrito Cogitationes Privatae, provavelmente elaborado entre 1619-1621,4 faz também referência às paixões, sem nada explicar: “Existem em todos os espíritos certas partes que, se tocadas levemente, excitam afecções fortes”.5 
	Continuando suas explicações, diz-nos que muitos confundem o sentimento da dor com a paixão da tristeza e as sensações que provocam cócegas com a paixão da alegria, a que denominam também volúpia ou prazer.27  
	3.3 As cartas e a moral

	16. CAPÍTULO III DA PRIMEIRA PARTE DATESE.pdf
	3.1 As paixões em escritos anteriores às cartas a Elisabeth
	  Antes de examinarmos o tema das paixões na correspondência de Descartes, vejamos a abordagem inicial do assunto nos escritos do autor. As primeiras considerações de Descartes sobre as paixões ocorrem em seu primeiro escrito. Vamos encontrar em seu Compendium Musicae (manuscrito ofertado a Beeckman em janeiro de 1619, como presente de Ano Novo), o termo afecção ( affectus em latim e affection em francês). Logo no início do texto, afirma que o fim da música é nos deleitar e mover vários sentimentos.2 Ainda em outras passagens do Compendium, usa os termos affectus e affectiones para indicar sentimentos causados pela música.3 No manuscrito Cogitationes Privatae, provavelmente elaborado entre 1619-1621,4 faz também referência às paixões, sem nada explicar: “Existem em todos os espíritos certas partes que, se tocadas levemente, excitam afecções fortes”.5 
	Continuando suas explicações, diz-nos que muitos confundem o sentimento da dor com a paixão da tristeza e as sensações que provocam cócegas com a paixão da alegria, a que denominam também volúpia ou prazer.27  
	3.3 As cartas e a moral

	19. CAPÍTULO I DA SEGUNDA PARTE DA TESE.pdf
	1.1.1 Os pensamentos platônico e aristotélico sobre as paixões 
	1.1.2 As correntes estoicas
	1.1.4 As paixões em Tomás de Aquino

	20. CAPÍTULO II DA SEGUNDA PARTE DA TESE.pdf
	                   2 TRATADO DAS PAIXÕES DE DESCARTES




