UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAIBA
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
UNIVERSIDADE FEDERAL DO RIO GRANDE DO NORTE

PROGRAMA INTEGRADO DE DOUTORADO EM FILOSOFIA

BENES ALENCAR SALES

A MORAL CARTESIANA EM AS PAIXOES DA ALMA

RECIFE/2010



BENES ALENCAR SALES

A MORAL CARTESIANA EM AS PAIXOES DA ALMA

Tese de doutorado apresentada como requisito final para
a obten¢do do grau de Doutor em Filosofia ao Programa
Integrado de Doutorado em Filosofia da UFPB, da UFPE
e da UFRN.

Area de Concentragio: Filosofia Pratica.
Orientador: Prof. Dr. Vincenzo Di Matteo.

RECIFE/2010



Sales, Benes Alencar

A moral cartesiana em As Paixoes da Alma |/ Benes Alencar Sales.
Recife: O Autor, 2010.
180 folhas.

Tese (doutorado) — Universidade Federal de Pernambuco. CFCH.
Filosofia, 2010.

Inclui: bibliografia.

1. Filosofia. 2. Genealogia. 3. Moral. 4. Descartes, René,1596-
1650. 5. Livre arbitrio. I. Titulo.

1 CDU (2. ed.) UFPE
100 CDD (22. ed.) BCFCH2010/52



TERMO DE APROVACAO
BENES ALENCAR SALES

Tese de Doutorado em Filosofia aprovada, pela Comissdo
Examinadora formada pelos professores a seguir relacionados, como requisito
parcial a obtengdo do titulo de Doutor em Filosofia, pelo Programa de Doutorado
Integrado em Filosofia UFPE/UFRN/UFPB.

%wc €120 J>:r W//J%ﬂ)

Dr. VINCENZO DI MATTEO

EXAMINADOR INTERNO

P

Dr. ENEIAE UNTOR FORLIN

EXAMINADOR EXTERNO

Z%k@ p/&\/\Jé‘/@LA \M , ()L/ QQ/W/L@

Dr. ERICO ANDRADE MARQUES DE OLIVEIRA
EXAMINADOR EXTERNO

(deb

Dra. MARISA CAR;\IfIRO DE OLIVEIRA FRANCO DONATELLI
‘ \/ AMINADORA EXTERNA

RECIFE/2010



Aos meus filhos

Bruna
Carla
Marcelo

A minha mulher Rossane



Agradeco ao meu orientador, Prof. Dr. Vincenzo Di Matteo, que ja havia me
acompanhado na dissertagdo de mestrado, também voltada para o filésofo Descartes.
Quero agradecer-lhe, sobretudo, pela leitura atenta, e sem medir esforcos, dos inimeros
textos que redigi e lhe apresentei, ao longo de minha pesquisa, e por suas sugestoes
sempre oportunas € nunca impositivas. Sua dedicacdo foi um dos motivos que me
impulsionaram a levar a bom termo esta ardua tarefa.

Estendo meus agradecimentos ao Padre Paulo Meneses S. J., por suas sabias
observagdes ao ler minha dissertacdo de mestrado e por haver me estimulado a
prosseguir com o doutorado, sugerindo-me, naquela oportunidade, a tomar por tema de

tese as Paixoes em Descartes.



“Bien que chacun de nous soit une personne séparée des autres, et
dont, par conséquent, les intéréts sont en quelque fagon distincts de
ceux du reste du monde, on doit toutefois penser qu’on ne saurait
subsistir seul, et qu’on est, en effet, I’une des parties de ['univers,
et plus particuliérement encore 1'une des parties de cette terre,
I’une des parties de cet Etat, de cette société, de cette famille, a
laquelle on est joint par sa demeure, par son serment, par sa
naissance. Et il faut toujours préférer les intéréts du tout, dont on
est partie, a ceux de sa personne en particulier.” ( Lettre de
Descartes a Elisabeth,15 septembre 1645).



RESUMO

Esta tese tem por objetivo mostrar que ha uma moral em Descartes, embora ele nao tenha
deixado uma obra especifica sobre o assunto. A moral cartesiana encontra-se dispersa em seus
escritos, mas ¢ em seu Ultimo livro As Paixoes da Alma que se concentra a maior parte de seu
contetido. Para a realizagdo da pesquisa, foi tomado por instrumento de trabalho o método
genético-historico que permitiu que se fizesse um estudo genealdgico da moral do Filosofo,
tomando como génese as sementes morais plantadas no “solo cartesiano”, no periodo de
formagdo do jovem Descartes, no colégio dos jesuitas de La Fleche. Entre as disciplinas
filosoficas estudadas, encontravam-se a moral de Aristdteles ¢ de Toméas de Aquino. No
estudo da literatura latina, os alunos percorriam obras de Cicero e de Séneca, onde se fazia
presente a moral estoica de ricos ensinamentos. Foram também pesquisados os primeiros
escritos do Filosofo, deixados sob a forma de manuscritos, em que se encontram registros de
seus primeiros pensamentos sobre a moral, sob a denominagdo de sabedoria, compondo um
conjunto com as ciéncias. Nesse percurso genealdgico de sua moral, foram investigadas sua
primeira obra publicada Discurso do Método, onde estdo contidas as maximas de sua moral
por provisdo, e a Carta-prefacio da traducao francesa do livro Principia Philosophiae em que
Descartes fala da mais elevada e da mais perfeita moral. Como ultimo marco no caminho
genealogico perseguido, foram examinadas as “cartas sobre a moral” escritas pelo Filosofo a
seus discipulos: a princesa Elisabeth da Boémia, Chanut, o embaixador da Franga na Suécia e
a rainha Christina da Suécia. Foi a partir dos temas sobre a moral, presentes nessas cartas
profundamente estudados por Descartes, que foi elaborado o Tratado das Paixoes ou As
Paixoes da Alma. Sem essas cartas, provavelmente, ndo existiria o 7ratado e, certamente, nao
se poderia falar de uma moral em Descartes. A moral cartesiana ndo ¢ uma moral preceitual
nem uma teologia moral. E uma moral de elevado contetido, uma moral do contentamento do
espirito, do homem que conta com o livre-arbitrio, cujo agir ¢ o fruto do acordo que se
estabelece entre o entendimento e a vontade. Esta moral gravita em torno da virtude da
generosidade, rainha de todas as virtudes, que engrandece o homem e o torna solidario no
convivio com os outros homens. O homem da moral cartesiana reconhece-se fazendo parte do
universo e, particularmente, do planeta Terra que com ele compdem um todo.

Palavras-chave: genealogia, moral cartesiana, generosidade, livre-arbitrio.



ABSTRACT

This thesis aims to show that there is a Descartes’s moral theory, although he did not leave a
particular work on the subject. The Cartesian morality is scattered in his writings, but his last
book, The Passions of the Soul, is the one which concentrates most of its contents. To conduct
this study, we utilized as a working tool the genetic-historical method, that allowed us to do a
genealogical study of the Philosopher's moral, taking as genesis the moral seeds planted in the
“Cartesian's soil”, in the development of the young Descartes, in the Jesuit college of La
Fleche. Among the philosophical subjects studied were Aristotle's and Thomas Aquinas'
moral. In the study of Latin literature, the students toured works of Cicero and Seneca, in
which the rich teachings of the stoic doctrine were present. We also examined the early
writings of the Philosopher, left in the form of manuscripts, where there are records of his first
thoughts on morals, under the designation of wisdom, forming a group with the sciences. In
this genealogical trajectory of his moral, we investigated his first book published, Discourse
on Method, in which are the maxims of his provisional morality and the Preface-Letter of the
book Principia Philosophiae's french translation, in which Descartes speaks of the highest
and most perfect moral system. As a last milestone on the genealogical course traversed, we
examined the “letters on morals” written by the Philosopher to his disciples Princess Elisabeth
of Bohemia, Chanut, France's ambassador in Sweden, and Queen Christina of Sweden. It was
based on the themes on morals in these letters, deeply studied by Descartes, that was drafted
the Traité des Passions (The Passions of the Soul). Without these letters, probably there
would be no Traité and we certainly would not speak today of a Cartesian morality. The
Cartesian morality is not a preceitual nor a theological one. It is an elevated content moral, a
contentment of the mind kind of moral for the man who makes use of his free will, whose acts
are the fruit of the agreement established between the intellect and the will. This moral
revolves around the virtue of generosity, queen of all virtues, which magnifies the man and
make him sympathetic in living with other men. The man in the Cartesian morality recognizes
himself as part of the universe and of Earth particularly, that with him make a whole.

Keyworks: genealogy, cartesian morality, generosity, free will.



SUMARIO

INTRODUGAOQ ....oooviiiiiiiie ettt 10
PRIMEIRA PARTE: GENEALOGIA DA MORAL CARTESIANA

1 GENESE DO PENSAMENTO MORAL DE DESCARTES ...........cccocvovveivinnnn... 17
1.1 O contexto sociocultural da época de Descartes ................cocceevviiiiniiiiniiiiniieeee, 17
1.2 Os anos de estudo no Colégio de la Fleche ....................cocoviiiiiiiiiiiiiiiceeee e, 20
1.3 As preocupacdes intelectuais de Descartes apos sua formacao ...................cc...oee.e. 27
1.4 Primeiras manifestacoes de Descartes sobre amoral ............................... 32
2 AMORAL NO DISCURSO E NO PREFACIO DE PRINCIPIOS ........................ 38
2.1 A moral par provision no Discurso do Método ........................ccceeveeeevceeenieeeninnannnn. 39
2.1.1 As maximas da moral par PrOVISION ...........c..ccccueeeeiieeciiieeiieeecieeeie e eesee e e eaee e 41
2.1.2 Interpretagdes sobre a moral par ProviSion .............ccccceeceeciieeieeecieesieeeeese e 45
2.2 A moral no Prefacio de Principios ..................ccooovoeieiciiieiiiieeciee e e eeeesee e 52
2.2.1 A Arvore da flloSOTIa .......eeuiiiiiiiie e 52
2.2.2 A sabedoria em Descartes € Charron .............coceeiiiiiiiiiiiiienieeeee e 53
3  CARTAS SOBRE A MORAL NA CORRESPONDENCIA DE DESCARTES ...... 62
3.1 As paixées em escritos anteriores as cartas a Elisabeth ................................... 62
3.2 AS CArtas € AS PAIXOES ....ocoouviiieiiiiiieeeiiieeeeiiteeeertteeeeertreeeessnbeeeesnntteeesentaeeeeeeeeaasannnns 66
3.3 Ascartas e amOral ...t 70

SEGUNDA PARTE: O TRATADO DAS PAIXOES E A MORAL DE DESCARTES

1  TEORIAS DAS PAIXOES DOMINANTES NO SECULO XVII

ANTERIORES AO TRATADO .............coooiieiiiieiiiieeeeeeeeee et 79
1.1 Influéncias predominantes sobre as teorias das paixdes do século XVII ................ 80
1.1.1 Os pensamentos platonico e aristotélico SObre as PaIXOEs .......cccveerveerveereeerveenneeeenennnss 80
1.1.2 AS COTTENLES ESTOICAS ..uvvverurrreeireeeirieeeieeeeiteeesteeesseeessseeessseeasseeassaeassseesssseesasssssseeeesannes 85
1.1.3 O pensamento agostiniano SODIE S PAIXOES ....eecvverrvrerrierreenirerieeiieereeseenaeesnereeesneneess 91
1.1.4 As paixdes em TOMAS A€ AQUINO ....c.veeeruvieeriieeiiiieeiieeeiteeeteeeeteeesreeesraeeeeeennssaeeeeeennnns 95
1.2 Principais teorias das paixdes contemporianeas de Descartes ..............c..ccccccevneenee. 101
1.2.1 Tratado do amor de Deus de sao Francisco de Sales .........cccccvvvevcieercieenciieenieeeene. 102
1.2.2 Quadro das paixoes humanas, de suas causas e de seus efeitos de Coeffeteau .......... 104
1.2.3 Do uso das paixoes de SENAUL ............cceeeviiiieiiiiiiiieeiee et 105
1.2.4 Os Caracteres das paixoes de Cureau de la Chambre ............ccoeevvevierciieeniieeenieeeenee, 107
1.3  As paixoes em Juan Luis VIVES ...........ccooiiiiiiiiiiiiiiicie e 109
2 O TRATADO DAS PAIXOES DE DESCARTES ..........ccooooimivieeeeeeceeeeeeeann, 112
2.1 Por que uma obra sobre as PAIX0eS? ............cccceeveiiiiiiiiiiiiee e 112
2.2 AS PAIXDES € 0 COBILO ...ttt et et e et e e abeee e s e abaeeeeeennes 114

2.3 A consciéncia de si e a conscieéncia SeNSIVEl ..........ccoooviiieimeeeee e, 117



2.4 Aintencio de tratar das paixdes como fiSiCO ..............ccccooeiieriiiiniiiieiiiee e 119

2.5 O Tratado de Descartes e os escritos de seus antecessores sobre as paixoes ......... 123
2.5.1 As paixdes como movimentos da alma ..........cceecvieiiieiiiiiieiiecie e 124
2.5.2 A classificacao das paixdes em Descartes comparada com a de seus

ANEECESSOTES ...eeuveeuteenteeauteeteesuteetteeateebeesate e bt e eabeebeesabeenbeeeabeabeesabeebeeesbeebeesaneeneeenans 129
3  AMORAL DE DESCARTES NO TRATADO DAS PAIXOES ............................... 134
3.1 Controvérsias sobre a moral de Descartes .................c.coccoiiiiiiiiiiieniienceee e, 134
3.2 A mais alta e a mais perfeitamoral ......................ccoooiiiiiiii 140
3.3 Das paixoes  MOTal ..........cocooiiiiiiiiiiiiii e 147
3.4 Metafisica e fisica como fundamentos da moral ... 149
3.5 A moral em As Paixoes da AIma ........................cccccoevuiimiiiiiniiiiniiiiiiiieee e 151
3.5.1 Livre-arbitrio € VONTAAE ......cooueiiiiiiiiiiiiiiieeieeeecet e 154
3.5.2 Generosidade: a paixao que se torna VIrtude ...........coeceeveevienieneniecnieeneeeee e 158
3.5.3 Amoral do CONtENTAMENTO .....cueeuiiriieiieiieiieieete ettt ettt e s e eneees 162
3.5.4 A moral como amor e responsabilidade .............coocceeiiiiiiiiiiiiii 165
CONSIDERACOES FINAIS ......ooomimiioieieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 170

REFERENCIAS ..o e 173



10

INTRODUCAO

Descartes notabilizou-se pela contribui¢do de seu pensamento revoluciondrio tanto
para a filosofia como para a ciéncia em geral. Ele ndo s6 viveu, mas foi um dos personagens
mais atuantes no século em que a ciéncia moderna comecgou a dar seus primeiros passos.
Exatos trezentos e sessenta anos nos separam do Filosofo. E certo que sua fisica, cosmologia,
astronomia e fisiologia encontram-se superadas. Entretanto, sua filosofia, seu método de
procura da verdade, incorporado de vez as ciéncias e a filosofia, a simplicidade de seus
procedimentos, quer no campo da ciéncia, quer na conduta €tica; a intuicdo de seu cogito,
enfim, a sagacidade de seu pensamento continuam ainda a produzir seus frutos em todo o
mundo ocidental. Em anos mais recentes, tém se intensificado os estudos sobre sua filosofia,
incentivados, em parte, pela comemoragdo dos quatrocentos anos de seu nascimento (1596-
1996), comemorados nos meios filosofico e cientifico do mundo inteiro.

Nosso estudo sobre Descartes voltar-se-4 para uma de suas obras menos procurada
para pesquisa: As Paixoes da Alma. Este escrito, também conhecido por Tratado das Paixoes,
embora tenha exercido no passado certa influéncia na literatura e artes na Franga, e merecida
a atencao de filésofos como Malebranche e Espinosa, ficou por longo tempo um tanto
esquecido. Nas ultimas décadas, ocorreu uma redescoberta deste livro.' O que nele se oferece
como objeto especial de nosso interesse ¢ sua moral. Embora a preocupagido com a moral seja
amplamente manifestada em alguns de seus escritos, Descartes ndo chegou a escrever um
tratado especifico sobre ética ou moral como o fizeram tantos outros fil6sofos, sobretudo em
épocas mais recentes. No entanto, considerando o conjunto de suas obras, ¢ em As Paixoes da
Alma que se concentra a maior parte do conteudo moral do Filésofo. A moral em Descartes
manifesta-se dispersa em seus escritos. Se a estuddssemos nos restringindo ao Tratado das
Paixoes — entregue ao publico, por ele, dois meses antes de deixar esta vida — teriamos nossa
pesquisa prejudicada. Este seu ultimo livro ndo ¢ uma obra isolada. Tem uma historia que se
encontra imbricada a outros escritos do autor, procede deles. Em outras palavras, o

pensamento moral de Descartes tem uma longa historia. Sua filosofia apresenta-se como um

! Cf. RODIS-LEWIS, Geneviéve. Introduction. In: DESCARTES. Les Passions de 1'Ame. Introduction et
notes par Geneviéve Rodis-Lewis. Paris: Vrin, 1999. p. 32-37. (Ndo podemos deixar de destacar dois
importantes estudos produzidas nos ultimos anos sobre esta obra de Descartes: KAMBOUCHNER, Denis.
L’Homme des Passions - Commentaires sur Descartes. Analytique. Paris: Albin Michel, 1995a. v. I

. Denis. L’Homme des Passions - Commentaires sur Descartes. Canonique. Paris: Albin Michel,
1995b. v. II. Os dois volumes somam 1002 paginas. TALON-HUGON, Carole. Les Passions Révées par la
Raison - essai sur la théorie des passions de Descartes et de quelques-uns de ses contemporains. Paris: Vrin,
2002).



11

sistema’ em que nada fica de fora e, As Paixdes, como veremos, ¢ uma peca fundamental do

sistema cartesiano. Neste sentido, para alcangarmos nosso objetivo, tomaremos como

instrumento de trabalho o método genético-historico, por meio do qual chegaremos a um

conhecimento contextualizado da moral que se faz presente em As Paixoes da Alma.

Nosso trabalho esta dividido em duas partes, cada uma contendo trés capitulos. O

objetivo da Primeira Parte, que tem por titulo Genealogia da Moral Cartesiana, sera mostrar

que a moral do Tratado das Paixdes guarda uma dependéncia e mantém-se coerente com todo

o pensamento moral anterior do Filoésofo. Partiremos das sementes de moral plantadas no

2

Entende-se, aqui, por sistema: a) a “disposi¢ao das diferentes partes de uma arte ou ciéncia em uma ordem
em que todas as partes se sustentam naturalmente e em que as ultimas se explicam pelas primeiras.”
(CONDILLAC, Sistemas. In: FERRATER MORA, José. Dicionario de Filosofia. 2. ed. Sao Paulo: Loyola,
2004. p. 2703-2708). b) “Conjunto de pensamentos, teses ou doutrinas, desenvolvidos articuladamente e
formando uma unidade teérica: o sistema de Hegel.” (JAPIASSU, Hilton, MARCONDES, Danilo. Sistema.
In: .Dicionario Basico de Filosofia. 3. ed. Revista e Ampliada. Rio de Janeiro: Jorge Zahar
Editor. 1996 p- 249-250). Quando Descartes em 1999b, Art. CLII refere-se ao livre-arbitrio, e ao escrever a
rainha Christina abordando o mesmo tema em DESCARTES, 1955, p. 284-285, que é complementado em
DESCARTES, Méditations. AT, IX-1, p. 46; e se repete em Les Principes de la Philosophie. AT-2, p. 41,
temos um exemplo de sistema, segundo as defini¢cdes a) e b). Fica entdo evidenciada que sua moral faz parte
deste sistema. Vejamos alguns exemplos de estudiosos da filosofia cartesiana que reconhecem a existéncia de
um sistema em Descartes: ESPINAS, Alfred. Descartes et la Morale - Etudes sur I’Histoire de la Philosophie
de I’Action. Paris: Editions Bossard, 1925. p- 9; MESNARD, Pierre. Essai sur la Morale de Descartes.
Paris: Boivin & Cie, Editeurs, 1936. p. 9, 11, 49, 53; GOUHIER, Henri. Descartes et la vie morale. Revue de
Métaphysique et de Morale. Paris, 44, p. 165-197, 1937. p. 187, GOUHIER, Henri. La pensée
Métaphysique de Descartes. 4.ed. augmentée. Paris: Vrin, 1999. p. 11; GUEROULT, Martial. Descartes
selon ’Ordre des Raisons - L’ame et le Corps. Paris: Aubier, 1953. v. II. p. 270; GILSON, Etienne. Etudes
sur Le Role de la Pensée Médiévale dans la Formation du Systéme Cartésien. 5. ed. Paris: Vrin, 1984;
RODIS-LEWIS. La Morale de Descartes. Paris: PUF, 1998a. p. 30 ¢ 40; MEYER, Michel. Descartes selon
’ordre des passions - introdugdo. In: DESCARTES. Les Passions de ’Ame. Introd. de Michel Meyer,
présentation e commentaires de Benoit Timmermans. Paris: Librairie Générale Frangaise, 1990. p. 5-14. p. 14;
GUENANCIA, Pierre. Lire Descartes. Paris: Gallimard, 2000. p. 201,202 e 210. Nota: A sigla AT que
aparece acima, em obras de Descartes, refere-se as Oeuvres de Descartes publicadas por Charles Adam e Paul
Tannery, em Paris, de 1897 a 1909, em 11 volumes. Para simplificacdo, no decorrer de nosso estudo,
utilizaremos a referida sigla nas citacdes das obras de Descartes desses editores, seguida de algarismo romano

para indicag@o do volume, e, quando for o caso, serd acrescentado o algarismo arabico para indicar a parte do
volume e as respectivas paginas. Ex. DESCARTES. Méditations. AT, IX-1, p. 46. Quanto as obras de
Descartes, daremos preferéncia aos textos em francés. No entanto, recorreremos as obras em latim quando se
fizer necessario o emprego de determinado termo latino ou para maior fidedignidade ao pensamento do Autor.



12

“solo” cartesiano, génese de sua filosofia moral, e percorreremos um longo caminho até
chegarmos ao resultado final da semeadura.

Iniciaremos o primeiro capitulo com um rapido exame contextual dos séculos XVI e
XVII, vividos por Descartes, palco de profundas transformagdes nos campos
socioreligiosocultural: a) a descoberta de novos mundos e de novos povos; b) a autoridade da
Igreja, da Biblia e de Aristoteles contestadas com a Reforma de Lutero e, depois, com a
Revolucdo Cientifica; c¢) a grande difusdo da imprensa, inventada no século anterior,
permitindo o acesso a preciosos textos de literatos e filosofos greco-latinos. Acreditamos que
todos esses fatores, em maior ou menor grau, deixaram suas marcas numa instituicao
educacional do porte do colégio Real de La Fleche, onde nosso filosofo realizou seus estudos.
Assim, neste mesmo capitulo, investigaremos as influéncias primeiras recebidas pelo jovem
Descartes, no campo da moral, neste periodo de sua formagao intelectual em La Fléche, onde
ingressou aos onze anos de idade, permanecendo ai por quase nove anos. Demonstraremos
que os primeiros anos, apos ter deixado La Fleche, constituem uma época de grandes
preocupacdes intelectuais do Fildsofo. De inicio, voltou-se para a nova fisica e para a
matematica; e, posteriormente, buscou uma nova visdo de ciéncia, englobando a moral,
formando uma grande sintese.

No segundo capitulo, examinaremos a moral por provisdo presente no Discurso do
Meétodo, primeira obra publicada por Descartes, e a Carta-prefacio da edi¢do francesa de
Principios da Filosofia, em que ele se refere a mais elevada e mais perfeita moral, onde
encontraremos outros marcos no percurso genealogico que tragamos, até alcancar a moral do
Tratado das Paixoes. No terceiro capitulo, da Primeira Parte, investigaremos as “cartas sobre
a moral”, onde teremos o Gltimo marco no caminho a ser percorrido até As Paixoes. Sem
essas cartas, provavelmente, a obra As Paixoes da Alma ndo teria existido e, seguramente, ndo
se poderia falar de uma moral cartesiana.

Para a Segunda Parte de nossa pesquisa, escolhemos como titulo O Tratado das
Paixées e a Moral de Descartes. O foco central de nossas aten¢des serd agora o Tratado, pois
¢ nessa obra, juntamente com outras partes de escritos de Descartes que a ela se somam, que
iremos encontrar a moral cartesiana. Faremos, portanto, uma andlise mais detalhada do
Tratado. No primeiro capitulo, verificaremos as principais teorias das paixdes de séculos
anteriores, que exerceram influéncias determinantes nos estudos das paixdes de
contemporaneos de Descartes, bem como essas mais recentes teorias com as quais o livro 4s
Paixoes da Alma ird se confrontar. No segundo capitulo, nos debrugaremos sobre a ultima

obra de Descartes, a fim de descobrir qual sua concep¢ao de paixdo, sua causa, € em que o



13

Filosofo ira se diferenciar de todos os que escreveram antes dele, sobre as paixdes. O terceiro
capitulo é o objetivo final de todo o nosso estudo. E o ponto de convergéncia de todo o
desenvolvimento de nossa pesquisa. Iniciaremos expondo questdes controversas sobre a moral
de Descartes, postas por estudiosos, sobre seu pensamento filoséfico, bem como as
resisténcias ¢ desestimulo manifestados pelo Fildésofo a publicar sobre o assunto moral.
Esclareceremos o significado da expressao “a mais elevada e a mais perfeita moral”, por ele
empregada e mostraremos como a metafisica e a fisica constituem os fundamentos de sua
moral. Por ultimo, apresentaremos o que denominamos moral cartesiana, extraida do Tratado
e de trechos selecionados de “Cartas sobre a moral” — que lhe deram origem — e que, em

conjunto, se harmonizam com passagens sobre a moral de outras obras do Filésofo.



PRIMEIRA PARTE
GENEALOGIA DA MORAL CARTESIANA



15

Nesta Primeira Parte de nossa tese, discorreremos sobre o que denominamos
genealogia da moral cartesiana. As Paixoes da Alma, Gltima obra de Descartes, ndo ¢ um
tratado de moral, embora nela desague o que poderemos chamar de moral cartesiana.

O pensamento moral de Descartes tem como génese os anos de sua formacdo no
Colégio jesuita de La Fleche, onde foram plantadas as primeiras sementes de moralidade no
solo cartesiano. A filosofia estudada, ao longo dos trés ultimos anos, pautava-se pelas
prescri¢des do plano de estudos da Companhia de Jesus, complementadas com as orientagdes
de Inacio de Loyola, fundador da Companhia, que estabeleciam, como principal suporte, os
ensinamentos da Summa Theologiae de Tomas de Aquino, que eram transmitidos aos jovens
alunos, juntamente com a interpretacdo de grandes comentadores.

Entre as disciplinas filosoficas encontrava-se a filosofia moral, em que eram
estudados, fundamentalmente, textos de moral da Summa Theologiae ¢ a Etica a Nicémaco,
de Aristoteles. Ainda na etapa anterior ao curso de filosofia, indiretamente, eram-lhe
transmitidos ensinamentos morais por ocasido das aulas de latim, com a introdugdo de leituras
de textos dos grandes pensadores romanos como Séneca e Cicero, cujo pensamento moral
estoico' exercia uma influéncia marcante nos jovens alunos. A leitura desses pensadores
antigos e de autores neoestoicos da época, fazia-se também presente durante o curso de
filosofia.

Veremos que os primeiros anos, apos o periodo de estudo formal, revelar-se-d0 como
um tempo de grande fecundidade intelectual de nosso Filosofo. Se suas preocupacdes
intelectuais, logo depois de sua formacao, estavam voltadas para a nova fisica, que comegava
a dar seus primeiros passos, € para a matematica, tomam depois outro direcionamento com
sua nova visdo de ciéncias como um todo, sob a denominacdo da palavra sabedoria,
compreendendo simultaneamente a ciéncia e a moral, formando uma grande sintese.

Em 1637, sera langada sua primeira obra Discours de la Méthode, em que se instaura
a duvida hiperbdlica como um método para alcancar a verdade das ciéncias, e onde nos
apresenta sua “moral par provision”.

Dez anos apods a publicagdo de Discours, iremos encontrar na Carta-prefacio da
edicao francesa de Les Principes de la Philosophie, elaborada pelo proprio Descartes, outro
marco do tracado genealdgico da moral do Tratado das Paixées. Nesta Carta-prefacio, ¢

anunciada uma moral integrada ao conjunto das ciéncias e posta em elevado patamar.

! O texto de nossa pesquisa encontra-se em conformidade com o novo Acordo Ortografico.



16

Como ultimo marco do percurso, at¢ chegarmos ao Tratado das Paixoes,
encontraremos as “cartas sobre a moral”, que fazem parte da correspondéncia do Filosofo e

que deram origem a seu livro As Paixoes da Alma.



17

1 GENESE DO PENSAMENTO MORAL DE DESCARTES

Comecaremos o primeiro capitulo, apresentando uma visdo do contexto cultural da
época em que Descartes inicia seus estudos. A comunidade do Colégio jesuita de La Fleche,
considerado um dos melhores colégios da Europa, ndo poderia ignorar as significativas
mudancas que se operavam ao seu redor. Veremos que nosso filosofo, desde sua juventude,

deixa-se marcar pelas circunstancias e pelos tragos culturais de seu tempo.

1.1 O contexto sociocultural da época de Descartes

No decurso do século XVI, o mundo ocidental foi palco de profundas transformagdes
no campo intelectual e espiritual. Foi também o tempo de amplia¢do dos limites geograficos,
com o desbravamento dos mares, resultando na descoberta do novo mundo das Américas que
veio redefinir novos contornos para o nosso planeta.

No dominio do conhecimento, aparece Copérnico com sua nova Astronomia,
desafiando o sistema aristotélico-ptolemaico e os ensinamentos das Sagradas Escrituras. O
geocentrismo cede lugar ao heliocentrismo.

A imprensa — inventada por Gutenberg, no século anterior — difundiu-se a grandes
passos no século XVI, sobretudo nos centros universitarios da Europa, contribuindo para a
divulgacdo de uma gama enorme de conhecimentos, junto aos meios eruditos, pela
multiplicagdo de preciosos textos de literatos e filésofos greco-romanos, que se encontravam
enterrados nas velhas bibliotecas dos mosteiros.

Inicia-se o “renascimento de um mundo esquecido e nascimento de um mundo

291

novo.”" O desmoronamento das antigas estruturas destruiu “a unidade politica, religiosa,
espiritual; a certeza da ciéncia e a da fé; a autoridade da Biblia e a de Aristoteles; o prestigio
da Igreja e do Estado.”” A autoridade da Igreja passa a ser contestada pela Reforma de Lutero.

O teocentrismo medieval é substituido pelo antropocentrismo. E também época de
crise “em que o Ser, o Mundo, o Cosmo se torna incerto, se desagrega e estilhaca, a filosofia

volta-se para o homem.” Crengas, concepgdes e verdades tradicionais caem por terra.

' KOIRE, Alexandre. Consideracdes sobre Descartes. Trad. De Hélder Godinho. 4. ed. Lisboa: Editorial
Presenca, 1992. p. 19.

2 Ibid., p. 19.

3 Ibid., p. 20.



18

O homem liberta-se das amarras da Igreja em busca da autonomia do pensamento, da
razdo. Se os teologos e filosofos escolasticos faziam uma distingdo entre fé e razao, tal
separacdo era meramente formal, uma vez que a razdo ndo tinha sua autonomia preservada,
pois se encontrava subjugada a fé ou aos dogmas que a limitavam como um principio
regulador.

Foi o século que conheceu o humanista holandés, Erasmo de Roterda (1469-1536),
simbolo de uma nova era. Erasmo, apesar de continuar catdlico e profundamente cristio,
dirige severas criticas a Igreja de sua época. Lanca ataques as condenagdes e a pena de morte
impostas pela Inquisi¢ao; ridiculariza a “erudi¢cao” e sutilezas de tedlogos ao interpretarem os
dogmas, comparando-as com a simplicidade dos apostolos. Faz graves censuras ao
comportamento moral da hierarquia da Igreja.* A moralidade constituia o centro de suas
preocupacdes. Defendia a possibilidade de se chegar a perfeicdo pela via do conhecimento.

Foi também o século de outros dois grandes humanistas ¢ pensadores franceses:
Michel de Montaigne (1533-1592) e Pierre Charron (1541-1603). O pensamento de
Montaigne est4 voltado para o homem. Ele faz a disting@o entre o humanista, autor de escritos
puramente humanos e filosoficos e o tedlogo. Montaigne reconhece-se explicitamente na
figura deste humanista e ¢ ele quem da, pela primeira vez, a definicdo filoséfica e ndo
somente literaria do termo humanista.®

Em sua obra Les Essais, indaga-se sobre o que esta certo ou errado na conduta
humana. Para ele, a tnica ciéncia do homem ¢ o que ele denomina “ciéncia moral.”® Suas
criticas céticas abalam a teologia e a apologética tradicional das verdades religiosas. O
modelo de ensino dos escolasticos também nao escapa as suas censuras.’

Charron foi grande amigo® e adepto das idéias de Montaigne, mas teve pensamento

proprio. Apesar de tedlogo, assumiu posi¢des bastante radicais para a época. A virtude moral ¢

* Cf. ERASMO. O Elogio da Loucura. Sio Paulo: Editora Brasileira, 1982. p. 97-135. (Colegdo Os Grandes
Classicos da Literatura. v. III).

Cf. FAYE, Emmanuel. Descartes et les philosophes francais de la Renaissance. Conférance et débat
organisées en Sorbonne le 5 décembre 1998 par la Régionale de Paris-Créteil-Versailles autour du livre
Philosophie et perfection de [’'homme. De la Renaissance a Descartes (Vrin, 1998). 2005. p. 3.

Cf. FAYE, E. Philosophie et Perfection de ’Homme: De la Renaissance a Descartes. Ouvrage publié avec
le concours du Centre National de la Recherche Scientifique. Paris: Vrin, 1998. p. 167. (O livro ¢ o resultado
de dez anos de pesquisa. Esta circunstancia ¢ mencionada pelo proprio autor em Conferéncia na Sorbonne em
05 de dezembro de 1998, onde se fizeram presentes grandes especialistas em Descartes).

’  Cf. MONTAIGNE, Michel de. Les Essais. Paris: Librairie Générale Frangaise, 2001. p. 203 et seq.

Charron é acusado de ter plagiado Montaigne. E importante que se saiba que ndo sé ele conheceu
pessoalmente o autor de Les Essais, mas fortes lagos de amizade prenderam um ao outro, a ponto de
Montaigne, ao morrer, ter-lhe deixado como legado o direito de conduzir, apds sua morte, “as armas de sua
familia.” A empatia que se estabeleceu entre ambos deixou marcas profundas em Charron de tal maneira que
ele ndo apenas cita Montaigne, mas também se inspira no pensamento ndo escrito deste autor. (Cf.
observacdes detalhadas sobre o relacionamento de Montaigne e Charron em FAYE, 1998a, p. 260.

6



19

considerada por ele mais importante que a piedade. Separa filosofia da teologia, vendo cada
uma com seu objeto proprio. A verdadeira ciéncia do homem ¢ exclusivamente a filosofia.
Somente a filosofia levard o homem a atingir sua perfeicdo. Em seu entendimento, ha uma

sabedoria humana distinta de uma sabedoria divina:

Esta sabedoria humana ¢ uma inteireza, bela e nobre composi¢do do homem
inteiro, em seu interior, seu exterior, seus pensamentos, palavras, acoes, ¢
todos os seus movimentos, ¢ a exceléncia e perfeicdo do homem como
homem.’

Charron apresenta-nos uma concepg¢ao socratica da sabedoria:

O mais excelente e divino conselho, a melhor e mais util recomenda¢do, mas
a mais mal praticada ¢ a de se estudar e aprender a se conhecer: é o
fundamento de sabedoria e o caminho para todo bem. Nao hé loucura igual
do que estar atento e diligente para conhecer todas as outras coisas antes que
a si mesmo. A verdadeira ciéncia, o verdadeiro estudo do homem € o
homem."

Nao seria de todo impossivel Descartes ter lido Charron, no tempo de Colégio, se
considerarmos a facilidade com que ele podia ter acesso a livros extracurriculares, como
mostraremos posteriormente, e se levarmos em conta a consideravel influéncia que a obra De
La Sagesse teve no século XVII. Pelo menos 39 edigoes de De La Sagesse se sucederam entre
1601 e 1672."

Provavelmente, deve ter tido acesso a Les Essais de Montaigne ainda em La Fléche.
Sabe-se que, no tempo de seus estudos no Colégio, ele lia com frequéncia os escritos de Jean-
Pierre Camus, bispo de Balley, que tecia muitos elogios a Montaigne."

O século XVII foi marcado com as descobertas de Galileu, considerado
inquestionavelmente o expoente maior da Revolu¢do Cientifica. Suas descobertas no campo
da Astronomia vieram comprovar o heliocentrismo copernicano. Galileu, ao conceber um
método experimental em que utiliza a linguagem matematica, ou mais precisamente, a
linguagem geométrica® no estudo dos fendmenos naturais, passa a dispor das provas que
faltaram a Copérnico para a sustentacdo de sua teoria revoluciondria sobre o universo.

Galileu, denominado o “Pai da Ciéncia Moderna,” trouxe com suas descobertas uma grande

9 CHARRON, Pierre. De la Sagesse. Paris: Fayard, 1986. p. 32. (As tradugdes dos textos em francés, latim e
inglés, citados nesta pesquisa, serdo de nossa responsabilidade).

' Tbid. 44.

"' Cf. ADAM, Michel. René Descartes et Pierre Charron. Revue Philosophique de la France et de I'Etranger.
Paris, n. 4. 1992. p. 469.

2 Cf. RODIS-LEWIS. Doute Spéculatif chez Montaigne et Descartes. Revue Philosophique de la France et
de Etranger. Paris, n. 4, oct./déc. 1992. p.439.

3 Cf. KOYRE, Alexandre. Etudes d'Histoire de la Pensée Scientifique. Paris: Gallimard, 1998. p. 83 ¢ 169.



20

contribuicdo para o surgimento das duas primeiras ciéncias modernas: a Astronomia e a
Fisica.

Descartes (1596-1650) viveu em uma época privilegiada da Historia. E filho do
século XVI e viveu na primeira metade do século XVII. Veremos que a comunidade de La
Fleche, ndo ficou alheia as novas descobertas. O cenario apresentado certamente imprimira

suas marcas em Descartes, influenciando-o na maneira de pensar e de agir.
Os anos de estudo no Colégio de La Fléche

Acabamos de ressaltar as circunstancias histdricas da época de Descartes, apontando
uma verdadeira revolucdo no ambito dos conhecimentos humanos e a presenga de novas
concepgoes sobre a moralidade.

Iremos examinar agora os primeiros passos trilhados pelo jovem Descartes no terreno
da moral, no ambiente de La Fléche, onde seu pensamento, compreendendo os valores morais,
comega a se estruturar, estimulado pelo estudo, pela reflexdo diuturna e pela calorosa
convivéncia entre colegas e mestres que um regime de internato proporciona.

Este duplo percurso nos permitird vislumbrar as influéncias primeiras recebidas por
nosso Filosofo, quer externas (de sua época), quer internas (no Colégio de La Fleche),
condicionantes de seu pensamento moral.

Por ultimo, verificaremos suas preocupagdes intelectuais iniciais, apds o término do

periodo de sua formacao.



21

Descartes ingressou em 1607, aos onze anos de idade, no recém-inaugurado’
Colégio Real dos jesuitas de La Fléche, em Anjou, tendo ai permanecido até setembro de
1615. De inicio, dois fatos merecem ser ressaltados: O Colégio de La Fleche era considerado,
na época, um dos melhores estabelecimentos de ensino da Europa'®e o de maior prestigio na
Franga.” O outro, ¢ que o jovem Descartes se revelou, em seus anos de formagdo, um aluno
muito além do padrao, por seu brilhante desempenho.

Por apresentar uma satide bastante fragil, sua entrada no Colégio ocorreu apds o
inverno, no periodo da Péascoa, e ndo em janeiro, na data oficial de abertura das aulas. Em
razao de seu estado de saude, o reitor, padre Charlet, parente da familia (pelo lado materno), **
concedeu-lhe o privilégio de um quarto particular no Colégio, permitindo-lhe ficar, todas as
manhas, por mais tempo no leito que os demais alunos. Este procedimento contribuiu para
que o jovem estudante apresentasse uma maior dedicacdo aos estudos, facilitando-lhe o
desenvolvimento do habito de reflexao.”

O ensino completo em La Fléche tinha a duragdo de oito anos, dividindo-se em duas
etapas. Na primeira etapa, eram ministradas aulas de gramadtica, linguas (latim e grego),

retdrica, teatro, poesia e literatura em geral, ao longo de cinco anos. A segunda etapa,

4 Cf. RODIS-LEWIS, Geneviéve. Descartes: Biographie. Paris: Calmman-Lévi, 1995. p. 14 ¢ 25-27 ¢ 317-
320. Ha discordancias dos bidgrafos, em relagdo a datas dos dados biograficos de Descartes. Entre os
diversos biografos, queremos destacar Adrien Baillet, autor da primeira biografia completa de Descartes, com
sua obra Vie de Monsieur Descartes, cuja primeira edi¢do foi publicada em 1691, em dois volumes. Baillet
descreve a vida do Filésofo com uma grande riqueza de detalhes, tornando-se seu livro fonte indispensavel
para um estudo mais profundo sobre o Pai da Filosofia Moderna. No entanto, em relagdo a vida de Descartes,
as datas apresentadas por Baillet sdo as menos provaveis. Eis o comentario de Rodis-Lewis sobre Baillet: “E
preciso ler Baillet atentamente, sem desconhecer o valor imenso de sua contribuigdo. Seu principal defeito é
o de afirmar, quando ndo sabe, no mesmo tom que o faz quando dispde de documentos seguros”. (Cf.
RODIS-LEWIS, 1995, p. 13). Em relag@o a restricdes a relatos de Baillet, ver também GAUKROGER,
Stephen. Descartes: Uma biografia intelectual. Rio de Janeiro: EAUERJ, 1999. p. 92 e 542. No caso de
ocorréncia de divergéncia de datas entre os bidgrafos, optaremos por aquelas apresentadas por madame
Geneviéve Rodis-Lewis na biografia de Descartes acima citada. Nessa sua obra, ela analisa detalhadamente
as discordancias de datas dos principais bidgrafos do Filésofo, fundamentada em documentos histdricos
fidedignos. Rodis-Lewis foi professora honoraria da Universidade de Paris-Sorbonne e fundadora do Centre
d'Etudes cartésiennes da Sorbonne. Dedicou quase meio século de sua existéncia ao estudo de Descartes,
havendo publicado mais de uma dezena de livros e inumeros artigos sobre Descartes e foi agraciada com o
Grande Prémio da Academia Francesa.

" O Colégio de La Fléche teve sua inauguragdo em 1604. Cf. RODIS-LEWIS, 1995, p. 25. Quanto a esta data,

ndo ha discordancia entre os bidgrafos de Descartes.

E o proprio Descartes quem o diz em Discours de la Méthode. “(...) Estivera em uma das mais célebres

escolas da Europa.” (Cf. AT, VI, p. 5). Descartes, em carta datada de 12 de setembro de 1638, tece grandes

elogios ao ensino nas Escolas dos Jesuitas, sobretudo no colégio de La Fléche, afirmando que 14, a Filosofia é

melhor ensinada que em qualquer outro lugar no mundo. (Cf. AT, II, p. 378).

7 Cf. GAUKROGER, 1999, p. 68.

Cf. RODIS-LEWIS. Entretien avec Geneviéve Rodis-Lewis, par Francois Ewald. Magazine littéraire n.

342. Avril 1996.

9 Cf. RODIS-LEWIS, 1995, p. 25. O primeiro bidgrafo de Descartes afirma que o padre Charlet ao conceder
um quarto particular a Descartes e o privilégio de permanecer mais tempo no leito, levou também em conta o
fato de o jovem interno mostrar “um espirito voltado naturalmente para a meditagdo”. Cf. BAILLET, Adrien.
Vie de Monsieur Descartes. 6. ed. Paris: La Table Ronde, 1946. p. 16.

16



22

compreendendo trés anos, era destinada basicamente ao ensino da filosofia aristotélico-
tomista (logica, fisica e metafisica) e de ética, complementado com o estudo do que
denominamos hoje ciéncias: matematica, juntamente com nocdes de astronomia e biologia,
contidas na fisica de Aristoteles.”

No estudo de latim, eram repassados textos de escritores como Cicero, Ovidio,
Virgilio; no ensino do grego, eram lidos: Esopo, Dion Criséstomo, a Retérica e a Poética de
Aristoteles, ao lado de trechos extraidos de Homero, cartas de Platdo e textos dos Padres
gregos da Igreja.” Nos primeiros anos, o objetivo principal da leitura das obras desses autores
ndo era propriamente o dominio de seus contetidos, mas o estudo da lingua. Quanto ao latim,*
o estudo ndo se limitava & sua compreensdo. Visava também a desenvolver a capacidade de
pensar e escrever nesse idioma.?

Ao término da quinta série, ou da primeira etapa, muitos alunos deixavam La Fleche,
dando por concluidos seus estudos, ou ingressavam em cursos liberais, em alguma
universidade.* A ultima etapa dos estudos em La Fléche equivalia ao ensino ministrado nas
universidades.”

Descartes continuou seus estudos em La Fleéche, por toda a segunda etapa de trés
anos, completando sua formagdo com o curso de Filosofia. Ainda que o ensino filosofico em
La Fléche e nas demais escolas jesuiticas, tivesse como fundamento os principios do
aristotelismo e do tomismo, por recomendacao do proprio Inacio de Loyola, ndo se pode dizer
que lhe tenha sido ensinado um “Aristoteles puro” e um “Tomés de Aquino puro”. A Filosofia
aristotélico-tomista foi estudada, ao longo dos trés anos, a luz dos comentarios de ilustres
teodlogos e filosofos jesuitas como Francisco de Toledo, Francisco Suarez, Pedro da Fonseca e
dos comentarios sobre Aristoteles produzidos, na década de 1590, pela Universidade de
Coimbra, em Portugal.* Eram também utilizados, no ensino de Filosofia, textos da Summa
Philosophica de Eustaquio de Sao Paulo (publicada em Paris em 1609), como ¢ mencionado

por ele em cartas ao padre Mersenne.”

2 Cf. GAUKROGER, 1999, p. 76, 77 € 80. Cf. também RODIS-LEWIS, 1995, p. 26.

2 Ibid. p. 77-78.

22 (O latim era a lingua académica das universidades medievais. Na época de Descartes, o conhecimento do
latim era a unica forma de participar da cultura dos outros paises. Em La Fléche, o ensino, os livros e os
debates culturais eram em latim. Era exigido que as conversas entre os colegas da escola fossem em latim,
como forma de praticar a lingua. Cf. RODIS-LEWIS, 1995, p. 31. Cf. também GAUKROGER, 1999, p. 72-
73. Podemos afirmar que no mundo ocidental, pelo menos entre os séculos XVI e XVII, a maior parte das
obras filosoficas existentes, e aquelas relacionadas com as novas ciéncias que estavam nascendo, eram
escritas em latim.

3  Cf. GAUKROGER, 1999, p. 77 € 78.

# Cf. Ibid. p. 68, 77, 78 € 80.

¥ Cf. Ibid. p. 48.

* Cf. ibid. p. 80-82.

27 DESCARTES, Correspondance. AT, 11, p. 232-233 e p. 259.



23

O terceiro e ultimo ano do curriculo de Filosofia era dedicado, sobretudo, ao estudo
da metafisica, e completado com o ensino da moral, que ja havia sido iniciado, de certa
maneira, na quinta série, com a leitura dos escritores latinos, sobretudo dos textos de Cicero
sobre a moral.® A base do curso de filosofia moral era o estudo da Etica a Nicémaco, de
Aristoteles, com o detalhado comentario de Coimbra. Contudo, por exigéncia explicita do
plano de estudos da Companhia de Jesus, denominado Ratio Studiorum,” no ensino da moral,
eram consideradas duas abordagens: a primeira consistia no estudo da Teologia moral
especulativa, como se encontra na Summa Theologiae de Tomds de Aquino; a segunda
compreendia a casuistica pratica, em que era apresentada uma visdo da filosofia moral nio
mais em termos de principios gerais, mas no sentido de uma orientagdo pratica aos
educandos.*

Nesta tltima abordagem, o estudo da moral efetuava-se mediante a introducio de
tratados de casuistica como a Summa Casuum Conscientiae de Toledo e de textos de autores
latinos em que o pensamento estoico se fazia presente em obras como: Do Sumo Bem e do
Sumo Mal (De Finibus bonorum et malorum) de Cicero e Sobre a Vida Feliz (De Vita Beata)
de Séneca. Os mestres do Colégio — nas aulas de moral — serviam-se da leitura saudavel dos
literatos e pensadores antigos, de linguagem elegante e filosofia simples, rica em maximas e
exemplos, para fazer suas exortacdes a virtude e a pratica do bem. Essas leituras dos antigos
estoicos e o conhecimento do neoestoicismo da época, propagado por obras como De la
Sainte Philosophie e De la Philosophie morale des Stoiques de Du Vair e De Constantia de
Justus Lipsius,” além de exercerem uma influéncia marcante no comportamento moral dos
jovens alunos constituiam-se também uma forma de amenizar o arduo esfor¢o despendido

com o estudo da metafisica.*

* Cf. GAUKROGER, 1999, p. 77.

¥ O Ratio atque Institutio Studiorum Societas Jesu, conhecido como Ratio Studiorum é o conjunto de normas,
ou plano de estudos da Companhia de Jesus, elaborado pelos jesuitas entre 1584 e 1599. Inacio de Loyola,
por ter estudado Filosofia e Teologia na Universidade de Paris, chegou a conclusdo de que o método de
estudo mais adequado para os estabelecimentos de ensino dos jesuitas seria o modus Parisiensis. O Ratio
inspirar-se-a4 no modus Parisiensis ¢ passara a ser aplicado em todos os colégios da Companhia. (Cf.
GAUKROGER, 1999, p. 69 ¢ 71 e ULLMANN, Reinholdo Aloysio. A Universidade Medieval. 2. ed. rev. e
aum. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2000. p. 387). Embora o vocabulo latino ratio ¢ sua tradugdo em portugués,
razdo, sejam ambos nomes femininos, chamaremos o ratio para designar o plano de estudos dos jesuitas da
época, como fazem outros autores, como ULLMANN, 2000, p. 387.

3 Cf. GAUKROGER, 1999, p. 90-91.

3 Dados completos das obras apresentados por Mesnard : DU VAIR, Guillaume. De la Sainte Philosophie.
1588 ; De la Philosophie morale des Stoiques. 1592 ; De la constance et consolation és calamitez
publiques, 1594 (éd. Critique par J. Flach et F. Funck-Brentano, Paris, 1915). (Observemos palavras
francesas escritas com a grafia da época). LIPSIUS, Justus. De Constantia libri duo. Anvers, 1585;
Politicorum seu civilis doctrinae libri sex, 1589; Manuductio ad stoicam philosophiam, 1604. (Cf.
MESNARD, 1936, p. 232).

2 Cf. GAUKROGER, 1999, p. 90-91; Cf. MESNARD, 1936, p. 3-4 € 9-10.



24

Como assinala Mesnard

Os professores completavam sem duvida [os estudos sobre moral] em parte
com o0s poetas antigos, em parte com os filosofos da época que
ressuscitavam entdo um estoicismo cristianizado: citacdes que langavam os
alunos através das pistas sempre atraentes das leituras simplesmente
toleradas... toda a poesia latina era assim introduzida. O charme desses
autores meio clandestinos, a pratica assidua de Cicero explicado ¢
comentado durante quase todo o decorrer dos estudos, tudo isto contribuia
para formar nestes alunos uma mentalidade neocléssica, toda impregnada
desta filosofia moral sd e rude extraida dos textos latinos cuja expressdo
mais natural é o ecletismo bastante estoico das Tusculanas e de De Finibus.”

O privilégio de dispor, em La Fléche, de um quarto sé para si, propiciou a Descartes
uma vida de estudo intensa, voltando-se também para conhecimentos extracurriculares,
abrangendo as mais diversas areas.* Sua sede de saber e seu senso critico agucado®
contribuiram para angariar a confianga dos mestres que lhe emprestavam livros considerados
0s mais raros e curiosos em seus conteiidos. Podemos destacar seu professor de matematica, o
padre Jean Frangois* que lhe fizera chegar as maos, com as devidas recomendagdes, até
mesmo textos relacionados com a astrologia, alquimia e magia.”

Em Cogitationes Privatae® e, posteriormente, em Regles pour la Direction de
['Esprit,” Descartes nos revela que, quando jovem, ou seja, no Colégio, em seus estudos, se
esforcava em adotar o seguinte procedimento: ao deparar-se com um livro, procurava em
primeiro lugar descobrir qual era a questdo posta por seu autor. Ao invés de examinar a

resposta do texto, fechava-o e tentava buscar por ele mesmo a solucao, para depois confronta-

3 MESNARD, 1936, p. 4. (Acréscimo nosso e grifos do autor).

¥ “Ndo me tendo contentado com as ciéncias que nos ensinavam, percorri todos os livros, que tratavam

daquelas julgadas as mais curiosas e as mais raras, que tinham chegado as minhas maos”. (DESCARTES.

Discours de la Méthode. AT, VI, p. 5).

“E eu tive sempre um imenso desejo de aprender a distinguir o verdadeiro do falso, para ver claro em minhas

acdes, e marchar com seguranca nesta vida”. (ibid. p. 10).

3% Cf. RODIS-LEWIS, 1995, p. 26-27, 320. Cf. GILSON, E. Commentaire. In: DESCARTES, R. Discours de

la Méthode. Texte et Commentaire par Etienne Gilson. 6. ed. Paris: Vrin, 1987, p. 120.

“Quanto as mas doutrinas, eu julgava ja conhecer bastante o que valiam, para ndo mais estar sujeito a ser

enganado, nem pelas promessas de um Alquimista, nem pelas predicdes de um Astrologo, nem pelas

imposturas de um Magico, nem pelos artificios ou a presuncdo daqueles que fazem profissdo de saber mais

do que sabem”. (DESCARTES, Discours de la Méthode. AT, VI, p. 9). RODIS-LEWIS aventa a idéia de

Descartes ter lido, ainda em La Fléche, a obra Magie Naturelle de Giambattista Porta, mencionada pelo

proprio Descartes em conversagdo com Beeckman. Neste livro, Porta explica como fendmenos os mais

surpreendentes podem ser explicados racionalmente como coisas naturais, através de experiéncias oticas. Cf.

RODIS-LEWIS, 1995, p. 28, 115, 320, 335. Ver também AT, X, p. 347.

Fragmentos de manuscritos deixados por Descartes, redigidos provavelmente entre 1619 e 1621 e ndo

publicados por ele. O titulo Cogitationes Privatae foi dado pelo conde Foucher de Careil, que os publicou

juntamente com outros documentos na metade do século XIX. (Cf. AT, X, p. 207 ¢ 213).

¥ Cf. AT, X, p. 214. Cf. DESCARTES, R. Régles pour la Direction de 1'Esprit. Traduction et notes par J.
Sirven. Paris: Vrin, 1996a, p. 61. Cf. também RODIS-LEWIS, 1995, p. 28 e 54. Cf. ainda
KAMBOUCHNER, Denis. Descartes et le Probléme de la Culture. Bulletin de la Societé Francaise de
Philosophie, Paris,Avril-Juin 1998, Séance du 21 Mars 1998Db, p. 32.

35

37

38



25

la com a do autor. Ao folhear um livro, ndo se detinha apenas em seu conteido, mas
examinava o estilo e a maneira de pensar do autor da obra.*

O Colégio de La Fleche introduzia os jovens alunos no circulo dos conhecimentos
humanos de seu tempo. Além da lingua materna,* as linguas grega e, sobretudo, a latina eram
fundamentais para as necessidades da época. E preciso termos em mente que, no século XVII,
o mundo ndo se constituia ainda uma comunidade cosmopolita. O fluxo de pessoas entre os
diversos paises e continentes era bastante limitado. Nao existiam o fendmeno do turismo nem
a grande variedade de intercAmbio entre os diversos povos, facilitados, bem mais tarde, pela
expansdo dos meios de comunicagdo ¢ o desenvolvimento em todas as areas da atividade
humana. A existéncia de um mundo globalizado estava ainda muito distante.

As linguas grega e, sobretudo, a latina, por ser a utilizada nas universidades ja
existentes em varios paises, eram imprescindiveis para o acesso a imensa riqueza cultural
acumulada, desde as civilizagdes classicas greco-romanas, compreendendo os campos da
filosofia, literatura, politica, historia, artes, religido, até as producdes intelectuais de séculos
posteriores.

Como vimos, o estudo de linguas em La Fléche ndo se restringia a meros
conhecimentos gramaticais, mas incluia a leitura e a interpretacdo de textos. No caso
especifico do latim, o ensino estendia-se a conversacao e a escrita. Os alunos, em La Fléche,
aprendiam a falar e a escrever em latim, de forma aprimorada.

O Colégio de La Fléche era uma instituigdo impar por permitir aos alunos que
desejassem, como foi o caso de Descartes, poderem, ap6s o término do quinto ano, prosseguir
ai seus estudos, por mais trés anos, frequentando o curso de filosofia, que equivalia ao ensino
universitario.”

No ensino em La Fleche, encontramos plantadas as sementes da moralidade do
pensamento estoico de eminentes pensadores romanos, louvados pelo elevado conteudo de
seus escritos € pelo dom da eloquéncia. Entre outros, destacamos Cicero, admiravel seguidor
de Socrates, com suas notdveis obras Do Sumo Bem e do Sumo Mal (De Finibus Bonorum et
Malorum) e Dos Deveres (De Officiis). Sua influéncia fez-se sentir em santo Agostinho, santo
Ambroésio e sdo Jeronimo. Outro autor que merece destaque é Séneca, oriundo de Coérdova

(Espanha), mas que foi levado ainda crianga para Roma. De sua vasta obra, sobressai-se

“ Cf. KAMBOUCHNER, 1998, p. 32.

“ Em La Fléche ndo havia aulas de linguas vivas, nem mesmo de francés. As tradugdes e versdes eram
consideradas suficientes para o aperfeigoamento dos alunos na lingua materna. Cf. RODIS-LEWIS, 1995, p.
322.

As universidades francesas da época, (excetuando a Universidade de Paris), s6 ofereciam os cursos de
graduacdo em Direito, Medicina e Teologia. Cf. GAUKROGER, 1999, p. 48.

42



26

Sobre a Vida Feliz (De Vita Beata) pela exaltagdo da virtude e pela descricdo do que
denomina sumo bem.

A leitura e os comentarios dos textos desses cldssicos ocorriam em diversos
momentos: nos estudos de literatura latina, de retorica e, posteriormente, no curso de filosofia,
por ocasido das aulas de moral.

Palavras como sabedoria, virtude, honestidade, felicidade e sumo bem aparecem aos
borbotdes, em todas as paginas dos textos citados. Em De Finibus, seu autor assim se
expressa: “Todo e qualquer oficio da sabedoria consiste em melhorar o homem [...]. A
sabedoria, que ¢ uma arte de viver, [...] € a Ginica que afugenta a tristeza do nosso espirito e
que nao nos permite render-nos ao medo.”*

Vejamos como Cicero se expressa em relagdo a virtude: “A perfei¢do do homem
consiste sobretudo na virtude, que ¢ o mais alto de que ele € capaz [...]. Nao buscamos uma
virtude que seja contraria a natureza, mas sim uma virtude que a aperfeigoe.”*

O sumo bem encontra-se estreitamente vinculado a virtude, a honestidade e a
felicidade:

O que ¢ honesto ¢ o sumo bem, ¢ o viver honestamente ¢ o fim dos bens.
Esta doutrina vos é comum com todos os que fazem consistir 0 sumo bem
exclusivamente na virtude [...]. E o que parece mais duro, mais dificil e
contrario pode ser superado e vencido pelas virtudes que nos adorna a
natureza. E, se o digo, ndo é porque as demais vantagens nos parecam faceis
e despreziveis, e sim para que entendamos que ndo consiste nesses bens a
maior parte da felicidade da vida.*

Em sua obra De Officiis, também estudada em La Fléche, Cicero manifesta a mesma
retiddo de pensamento:

Antes de tudo, € proprio do homem a busca e a investigagdo do verdadeiro
[...]. Quando se examina cuidadosamente o que ha de mais verdadeiro em
cada coisa, aquele que pode acurada e rapidamente descobrir e explicar a
razdo disso costuma ser tido, com justica, como muito prudente e muito
sabio.*

Ainda em De Officiis, ele assim se expressa sobre a justica: “O primeiro ditame da
justica ¢ ninguém prejudicar a outro [...] Muitas pessoas se deixam arrastar a um ponto tal que

esquecem a justica, quando cedem ao desejo de comando, honras, glérias.””

4 CICERO, Marco Tulio. Do sumo bem e do sumo mal. Trad. Carlos Ancéde Nougué. Sdo Paulo: Martins

Fontes, 2005. p. 19 e 136.

“ CICERO, 2005, p. 137 e 138.

# Ibid. p. 140 € 146.

4 CICERO, Marco Tulio. Dos Deveres. Trad. Do latim de Angélica Chiapeta. Revisdo da tradugdo por Gilson
Cesar Cardoso de Souza. Sdo Paulo: Martins Fontes, 1999. p. 10-11.

4 Ibid. p. 13 ¢ 15.



27

Embora Séneca tenha vindo ao mundo cerca de 40 anos apos a morte de Cicero,
verificamos que existe uma comunhao de idéias entre ambos, no que se refere a moralidade.
Examinemos o que ele nos transmite em De Vita Beata, abordando os mesmos temas:

sabedoria, virtude, sumo bem e felicidade.

De acordo com todos os estoicos, atenho-me a natureza das coisas; a
sabedoria esta em ndo se afastar dela e pautar-se por sua lei e seu exemplo.
Uma vida feliz é a que estd em conformidade com sua natureza e isso so
pode acontecer se, antes de mais nada a alma esta sa e em perfeito estado de
saude.*

Para Séneca

O sumo bem ¢ uma alma que despreza os azares da sorte e se compraz na
virtude [...]. O homem feliz ¢ aquele para quem ndo ha nem bem nem mal,
mas uma alma boa ou ma, que pratica o bem, contenta-se com a virtude [...].
O sumo bem ¢é a concérdia da alma; pois as virtudes deverdo estar onde
residirem a harmonia e a unidade [...]. A verdadeira felicidade estd na
virtude.”

Pela forma como Séneca se expressa, podemos observar o entrelagcamento do sumo
bem com a virtude e com a felicidade, como aparece em Cicero.

Além de transmitir o ensino formal, o Colégio dos jesuitas de La Fléche encontrava-
se atento ao que se passava a seu redor. Fizemos referéncia a Revolugdo Cientifica que estava
em marcha no inicio do século XVII, no momento que Descartes realizava seus estudos. A
comunidade de La Fléche, a exemplo do Collegio Romano® em Roma, também dirigido pelos
jesuitas, ndo ficou alheia as descobertas das novas ciéncias. Biografos de Descartes
mencionam um fato ocorrido em 1611, no Colégio, por ocasido da comemoracao do primeiro
aniversario de morte do rei Henrique IV, fundador do Colégio Real de La Fléche. Um dos
sonetos apresentados, em homenagem ao rei, celebra também a descoberta realizada por
Galileu, dos satélites de Jupiter. Rodis-Lewis levanta a hipotese de ter sido Descartes o autor
do poema, recebendo posteriormente a comprovacdo pelas pesquisas realizadas na
Bibliothéque Nationale de Paris (sic), pelo professor Toulmin, da Universidade d'Evanston,

Illinois, USA.%

* SENECA, Lucius Annaeus. Sobre a Vida Feliz. Edigdo Bilingue. Trad. Introd. e Notas de Jodo Teodoro
d'Olim Marote. Sdo Paulo: Editora Nova Alexandria, 2005. p. 27.

* SENECA, 2005, p. 29, 41 e 61.

% Cf. GAUKROGER, 1999, p. 88.

' Cf. RODIS-LEWIS, 1995, p. 32-33 e 323.



28

1.3 As preocupacgoes intelectuais de Descartes apos sua formacao

Apds completar seus estudos,” Descartes dirige-se a Holanda para juntar-se ao
exército holandés, comandado pelo principe Mauricio de Nassau,® que se encontrava
aquartelado em Breda. Nesta cidade, veio a conhecer Beeckman® que ali estava de passagem.

Antes do encontro com Beeckman, a fisica conhecida por Descartes era a de
Aristoteles, estudada por ele em La Fléche. A fisica aristotélica fundamentava-se na nogado de
forma substancial, que condicionava toda a sua estrutura. Para o Estagirita, a verdadeira
realidade — a substidncia — ¢ o composto fisico que surge da unido de matéria e forma
(composi¢do hilemorfica). Entretanto, ja& a partir da segunda metade do século XVI,
estudiosos originais empreendem esforgos em busca de uma ciéncia da natureza, distinta da
fisica qualitativa aristotélica. Um dos nomes que ganha vulto ¢ o do matematico italiano,
natural de Veneza, Giambattista Benedetti (1530-1590). Outro estudioso da época que ird
contribuir para a constru¢cdo da nova fisica ¢ Simon Stevin (1548-1620) cidaddo flamengo,
notavel por seus conhecimentos de fisica e matematica. Stevin foi convidado pelo principe
Nassau®™ para ocupar importante posto em seu exército, onde se revelou também como um
grande engenheiro militar. Na fisica, estudou os campos da estitica e da hidrostatica,
desenvolvendo importantes trabalhos.*® Embora Descartes e Stevin, fizessem parte, na mesma
época, do exército do Principe Nassau, nao ha registro de encontro entre eles.

Beeckman desenvolveu estudos particulares de matematica e de fisica, elaborando

questdes fundamentais de mecanica e de acustica.” Entre os problemas mostrados por ele a

2 Apos ter deixado La Fléche, Descartes foi estudar “jurisprudéncia” na Universidade de Poitiers, como ja

tinha ocorrido com seu irméo mais velho. Em novembro de 1616, recebeu, com elogio, os titulos de bacharel
¢ de licenciado em Direito. A realizagdo deste curso pode ser vista mais como uma submissdo a vontade
paterna do que como uma livre escolha, sabendo-se que, aquela época nio havia ainda atingido a maioridade.
Em nenhum momento ele mencionou explicitamente esses seus estudos, nem tampouco manifestou qualquer
interesse pela advocacia. (Cf. RODIS-LEWIS, 1995, p. 40-41).

Descartes, seguindo o exemplo de muitos jovens da nobreza francesa, alista-se por vontade propria no
exército do principe Mauricio de Nassau. A politica francesa era de apoio aos holandeses contra os espanhdis.
Era visto como um gesto patriotico a decisdo de um jovem francés fazer parte do exército holandés. Por outro
lado, o principe Nassau era um homem culto, distinguindo-se como matematico, expert na arte de
fortificagdes ¢ na arte militar, bom politico ¢ bom guerreiro. Estas qualidades ndo devem ter passado
despercebidas de Descartes. (Cf. GAUKROGER, 1999, p. 95; Cf. RODIS-LEWIS, 1995, p. 45 e Cf.
BAILLET, 1946, p. 23).

Isaac Beeckman era um jovem holandés de Middelburg, de vasta cultura, cerca de seis anos mais velho que
Descartes. O primeiro encontro dos dois ocorreu em 10 de novembro de 1618. Estabeleceu-se logo uma
grande amizade, dada a afinidade intelectual existente entre ambos. (Cf. RODIS-LEWIS, 1995, p. 46-55; Cf.
GAUKROGER, 1999, p. 100-105).

Rodis-Lewis nos diz que, por ocasido da chegada de Descartes, provavelmente Stevin, bem como Nassau nédo
se encontravam em Breda. Cf. RODIS-LEWIS, 1995, p. 45.

% RODIS-LEWIS, 1995, p. 45. Cf. GAUKROGER, 1999, p. 97 ¢ 119.

7 Cf. GAUKROGER, 1999, p. 511.

53

54

55



29

Descartes, um foi objeto de estudo de Galileu (a queda dos corpos), e outro, de Stevin (no
campo da hidrostatica). Beeckman havia lido Stevin, mas ndo conhecia Galileu.*

Beeckman exerceu um verdadeiro fascinio sobre o jovem Fildésofo. Revelou-lhe que
a fisica deve ser considerada quantitativamente, mediante formulas matematicas.” Ele situa-se
entre os primeiros a aplicar a matematica ao estudo da fisica. Descartes jamais havia
encontrado alguém, antes de Beeckman, que unisse a matematica a fisica.

Os encontros com Beeckman em Breda, ocorridos entre 10 de novembro de 1618 ¢ o
final de dezembro do mesmo ano, apresentaram-se para Descartes como um estagio de intensa
aprendizagem, imprimindo-lhe uma mudanca de orientagdo e aprofundamento de seus
conhecimentos da fisica e da matematica aplicada. Esta nova visdo da matematica, com sua
aplicagdo as ciéncias da natureza, mostrou-lhe um alcance cientifico bem mais amplo que as
meras utilizagcdes praticas. Apos a rapida convivéncia em Breda, Descartes ¢ Beeckman
continuaram a se comunicar através da troca de correspondéncia.

Em abril de 1619, Descartes deixa Breda e dirige-se a Alemanha para juntar-se, desta
vez, ao exército catolico de Maximiliano da Baviera, aliado da Franca, que se encontrava
aquartelado em Ulm, localidade situada entre Frankfurt e Viena. Como havia acontecido na
Holanda, também na Alemanha, ndo participou de batalhas, sendo mais uma vez favorecido
pela trégua acordada entre os exércitos beligerantes. A suspensao das hostilidades permitiu-
lhe, mais uma vez, voltar-se para suas atividades intelectuais. Manteve contatos com o
matematico Johannes Faulhaber, que havia publicado varios textos matematicos e cientificos,
incluindo trabalhos sobre mecanica e otica.®

E possivel que o seu desejo de passar por exércitos tenha sido motivado pela leitura
de Les Essais. Se ele ndo leu Montaigne em La Fleche, por influéncia de Camus, bispo de
Balley, como ja nos referimos acima, leu-o logo depois de sua saida do Colégio. Nao
passaram despercebidas de Brunschvicg® as semelhancas de pensamentos e de estilo de
Descartes e Montaigne sobre a vida militar.

Vejamos o que diz Montaigne:

Nao ha ocupagdo mais agradavel do que a militar: nobre em sua pratica [...] e
nobre em seu fim [...] E agradavel a companhia de tantos homens fidalgos,
jovens ativos: a imagem habitual de tantos espetaculos tragicos: a liberdade

58

Cf. RODIS-LEWIS, 1995, p. 50. Rodis-Lewis, na mesma pagina, afirma que historiadores das ciéncias ao
estudarem estes textos, ficaram impressionados como estudiosos, realizando as mesmas experiéncias de
forma independente, apresentam erros analogos.

¥ RODIS-LEWIS, 1995, p. 47 € 55.

8 Cf. GAUKROGER, 1999, p. 144.

8t Cf. BRUNSCHICG, Léon. Descartes et Pascal lecteurs de Montaigne. Paris: Pocket, 1995. p. 115 et seq.



30

desta conversagdo sem artificio e um modo de vida viril e sem cerimonia.®

Comparemos o que foi expresso acima por Montaigne com o que foi registrado por Descartes
no Discours sobre as experiéncias de suas viagens e passagens por exércitos:

[...] e depois ao viajar, tendo reconhecido que todos aqueles que tém
sentimentos muito contrarios aos nossos, nao sao por isso, barbaros nem
selvagens, mas que muitos usam tanto ou mais que nos, da razdo; e tendo
considerado quanto um mesmo homem, em seu mesmo espirito, sendo
criado desde sua infancia entre franceses ou alemdes, torna-se diferente do
que seria se vivesse sempre entre Chineses ou Canibais; e como até nas
modas de nossos trajes, a mesma coisa que nos agradou ha dez anos e que
talvez nos agradara ainda antes de dez anos, nos parece agora extravagante e
ridiculo; de sorte que sdo bem mais o costume ¢ o exemplo que nos
persuadem, do que qualquer conhecimento certo.®

Passou ainda o inverno de 1619-1620 na Alemanha, recolhido em seu famoso poéle
ou quartier,* entretendo-se com seus pensamentos, como ele mesmo o diz.*

Esse ambiente isolado, silencioso e aconchegante foi palco de grandes
transformagdes que se verificaram no pensamento de Descartes. Segundo o registro de Baillet,
foi na noite de 10 de novembro de 1619 que Descartes teve trés sonhos consecutivos,
interpretados por ele mesmo, ainda durante o sono.® As explicacdes em torno desses sonhos
s30 as mais variadas: uma crise mistica de Descartes? Um colapso nervoso? Nao entraremos
no mérito dessas discussoes.”

Comentaremos apenas o terceiro sonho,* por ser o mais significativo sob o ponto de

vista intelectual: “Um momento depois, ele teve um terceiro sonho que nada tem de terrivel

82 MONTAIGNE, 2001. p. 1708.

8 DESCARTES. Discours de la Méthode. AT, VI, p. 9 ¢ 16. "Cette présentation du bom usage des voyages
[Descartes] s’inspire largement de Montaigne [...]” (RODIS-LEWIS, Geneviéve. L’Oeuvre de Descartes.
Paris, Vrin, 1971a. t. L. p. 58). Acréscimo nosso.

Espécie de aquecedor ou estufa. O aposento ¢ aquecido por um forno que fica do lado de fora, na parede
contigua, sem causar incomodo ao hospede com correntes de ar, fumaga e faiscas. Em Les Essais, Montaigne
elogia este sistema de calefagdo, superior as lareiras francesas. (Cf. MONTAIGNE, 2001, p. 1682). RODIS-
LEWIS afirma que, pelo fato de Descartes referir-se ao exército, no inicio da Segunda Parte do Discours, e
logo depois mencionar a palavra quartier, a maior parte dos comentadores confundiu a palavra guartier (que
no contexto significa recanto, lugar retirado), com quartier d'hiver, onde se agrupavam os soldados ociosos,
durante a estag@o invernosa. (Cf. RODIS-LEWIS, 1995, p. 60-61 e 327-328. Cf. também DESCARTES.
Discours de la Méthode. AT, VI, p.11)

% Cf. DESCARTES, AT, VI, p. 11.

% BAILLET apud ADAM & TANNERY, v. X, p. 181-188.

7 Geneviéve Rodis-Lewis faz referéncia a MILHAUD, que em seu livro Descartes Savant [Paris, 1921],
(acréscimo nosso), fala de uma crise mistica de Descartes. Cita também MARITAIN que na obra Le Songe
de Descartes, Paris, 1932, afirma: “le songe d’une nuit d’automne, excité par um malin génie dans um
cerveau de philosophe”. (RODIS-LEWIS, L’Oeuvre de Descartes. Paris, Vrin, 1971b. t. II, p. 449. Cf.
GAUKROGER, 1990, p. 150.

“II est assez naturel que Descartes ait reconstitué le dernier dans tous sés détails: mais le second et surtout le
premier”? (GOUHIER, Henri. Les Premiéres Pensées de Descartes: Contribution a I’Histoire de 1’Anti-
Renaissance 2. ed. Paris: Vrin, 1979. p. 33.

64

68



31

como os dois primeiros.”” Descartes vé um livro sobre sua mesa sem saber sua procedéncia e
o abre: ¢ um Diciondrio ou melhor, uma Enciclopédia.” Apodera-se dele, na esperanga de ser-
lhe muito util. Eis que, de repente, encontra-se com outro livro em suas maos, que nao lhe ¢é
desconhecido, mas sem saber de onde viera. Observa que se trata de uma compilagdo de
poesias de diversos autores, intitulada Corpus Poetarum &c. Surge-lhe a curiosidade de ler
alguma coisa. Ao abri-lo, depara-se com o verso: Quod vitae sectabor iter? (Que caminho
seguirei na vida)? Repentinamente, um homem desconhecido apresenta-lhe uma poesia,
exaltando-a, que comega com o verso Est et Non ( Sim e Nao). Descartes diz-lhe que conhece
o poema; ¢ um idilio de Ausdnio, que se encontra no Corpus Poetarum que esta sobre a mesa.
Quer mostra-lo ao estranho e pde-se a folhear o livro, vangloriando-se de que conhece muito
bem sua organizacdo. Enquanto procura o poema, o homem pergunta-lhe onde conseguira a
Coletanea. Descartes retruca-lhe que ndo lhe pode dizer como o livro tinha surgido; mas que
um momento antes, havia manuseado um outro que desaparecera, sem que soubesse quem lho
tinha trazido e quem lho tinha retomado. Mal acaba de falar, o livro aparece na outra
extremidade da mesa. No entanto, descobre que ¢ a Enciclopédia, mas ndo mais exatamente
igual a que tinha visto anteriormente. Ele encontra as poesias de Ausdnio na Antologia dos
Poetas, que folheava, mas ndo a que comega por Est et Non, e diz ao homem que conhece uma
do mesmo Poeta, ainda mais bela, que se inicia por Quod vitae sectabor iter? O estranho
pediu que lha mostrasse e Descartes sentindo-se na obrigacdo de procura-la, depara-se com
pequenos retratos gravados no livro.™ Isto o leva a pensar que o livro que tem em suas maos €
muito bom, mas a edi¢do ndo é a mesma que ele conhece. Os livros € o homem desaparecem,

sem que ele despertasse.™

¥ AT, X, p. 182.

" Rodis-lewis, em Descartes: Biographie, chama-nos a aten¢do sobre o que Baillet chama em francés de
Dictionnaire, por trazer certa obscuridade para o entendimento da interpretacdo dada por Descartes sobre seu
sonho, ao referir-se a um livro. Diz-nos que o padre Poisson, em seu Comentdrio sobre o método, cita outro
fragmento de manuscritos de Descartes, do tempo de juventude, que permite mostrar o termo latino
encyclopoedia (encyclopédie, em francés) relacionado ao encadeamento das ciéncias. (Cf. AT, X, p. 182; Cf.
RODIS-LEWIS, 1995, p. 67 e nota n° 35, p. 329. “Néo ha duvida, que todas as ciéncias se encontram
encadeadas; nenhuma delas pode ser tida como completa, sem que as outras resultem espontancamente, ¢ se
possa apreender de uma vez toda a enciclopédia”. (AT, X, p. 255).

Michel Adam afirma que estes elementos do sonho (pequenos retratos) correspondem a maneira como
Charron apresenta De la Sagesse metaforicamente. (Cf. ADAM, Michel. Plaidoyer por Charron. In: Etudes
sur Pierre Charron. Bordeaux: Presses universitaires de Bordeaux, 1995. p. 193). Nesta mesma pagina, em
nota de n. 41, Adam nos remete a nota de n. 18 de GOUHIER, 1979, p. 50. Na nota, GOUHIER relata ¢
comenta a interpretacdo de Descartes sobre o Corpus Poetarum do terceiro sonho e a compara com a gravura
que aparece na folha de rosto da segunda edi¢do (1604) de De la Sagesse, cuja descri¢do foi feita pelo
proprio Charron. Na gravura, uma das mulheres estad com um livro aberto em que se pode ler: oui, non.

Cf. AT, X, p. 182-184. (O sonho foi narrado em um manuscrito de 12 paginas, deixado por Descartes,
intitulado Olympica, que teve seu registro iniciado em novembro de 1619 e que chegou até nds através de
BAILLET em sua obra Vie de Monsieur Descartes - 1691 e que se encontra transcrito em QOeuvres de
Descartes publicadas por ADAM & TANNERY).

71

72



32

Baillet observa a singularidade desse acontecimento. Descartes levanta a divida: fora
um sonho ou uma visao? Nao sé decidiu, ainda dormindo, que se tratava de um sonho, como
também fez sua interpretacdo antes de despertar.™

Vejamos como Descartes interpreta seu terceiro sonho. A Enciclopédia representa
todas as ciéncias tomadas em sua totalidade. O Corpus poetarum significa, em particular e de
maneira especial, a Filosofia e a Sabedoria,™ conjuntamente. Porque ele acredita que nao ¢ de
causar espanto o fato de os poetas poderem ter sentencas mais sensatas e que exprimam

melhor do que as existentes nos escritos dos filésofos.™

Ele atribui esta maravilha a divindade do Entusiasmo, e a forca da
Imaginagdo, que faz surgir as sementes da sabedoria (que se encontram no
espirito de todos os homens, como as centelhas de fogo nas pederneiras) com
bastante mais facilidade e mesmo bastante mais brilho que a Razdo dos
Filésofos nao pode fazer.”

Continuando a interpretar seu sonho durante o sono, julga que o verso quod vitae
sectabor iter (sobre a incerteza do género de vida que se deva escolher), poderia tanto
representar o conselho de um personagem sabio, como a Teologia moral. Desperta sem
emogao e continua de olhos abertos a sua interpretacdo, seguindo a mesma ideia: o Est et Non,
o Sim e Ndo de Pitagoras representa a “Verdade e a Falsidade nos conhecimentos humanos e
as ciéncias profanas”. Descartes estava persuadido de que “era o Espirito da Verdade que
tinha querido lhe abrir os tesouros de todas as ciéncias por este sonho.””

A noite de 10 de novembro de 1619 passa a ser um marco decisivo na vida
intelectual do filosofo.”™ Se, apo6s seus estudos em La Fleche e Poitiers, suas preocupagdes
intelectuais concentravam-se no campo da matematica (sobretudo na geometria), e na nova

fisica que descobrira no ano anterior, com o auxilio de Beeckman; a partir de 10 de novembro

B Cf.AT, X, p. 184.

" g possivel, (consideragdo nossa) que o emprego da palavra sabedoria associada a filosofia seja uma
influéncia da leitura de De la Sagesse de Charron, ainda no tempo de La Fléche, ou apods sua saida do
Colégio. Além das edigdes sucessivas de De la Sagesse, a partir de 1601, como ja mencionamos
anteriormente, sabe-se que, no final de 1619 ele recebeu de presente, do Padre Jean B. Molitor, um exemplar
da obra de Charron. (Cf. RODIS-LEWIS, 1995, p. 71. Todavia, em 1998, Rodis-Lewis assegura de maneira
mais precisa, que Descartes recebeu a doagao de De la Sagesse em 31 de dezembro ou em 1° de janeiro. (Cf.
FAYE, 2005, p. 9).

 Cf.AT, X, p. 184.

% AT, X, p. 184. (ADAM & TANNERY, em nota de rodapé afirmam que dispdem do texto latino, no qual esta
citacdo ¢ a tradugdo quase letra por letra).

7 Cf. DESCARTES. Olympica. AT, X, 182-185. Trata-se de um manuscrito deixado por Descartes, mas que se
encontra hoje perdido. No entanto, foi transcrito por Baillet, em La Vie de Monsieur Descartes. Cf. também
GOUHIER, 1979, p. 32-35.

® Cf. GAUKROGER, 1999, p. 146.



33

de 1619, voltar-se-ao para a totalidade do saber.” O que lhe interessa agora ¢ a sistematizagao
das ciéncias. Esta foi sua grande descoberta.®

Nosso proximo passo, seguindo o itinerario do método genético-historico a que nos
propusemos, sera investigar as primeiras ideias ou primeiras manifestagdes de Descartes no

campo da moral.

1.4 Primeiras manifestacoes de Descartes sobre a moral

Examinaremos agora os primeiros escritos® de Descartes para descobrirmos os tragos
iniciais de seu pensamento moral. Dois textos ndo publicados pelo filosofo merecem, em
primeiro lugar, nossa aten¢do: Studium Bonae Mentis e Cogitationes Privatae.® O primeiro,
possivelmente um texto inacabado, “que Baillet o teve entre as maos”, mas que depois se
perdeu.® O que sabemos sobre este escrito deve-se a Baillet, que discorre sobre ele no livro de
sua autoria Vie de Monsieur Descartes, apresentando-nos “extratos que parecem ser
tradugoes.”™

Textos de Baillet sobre Studium, compreendendo um pequeno fragmento em latim do
escrito original deixado por Descartes, Cogitationes Privatae ¢ outros fragmentos de
manuscritos encontram-se em QOeuvres de Descartes de Charles Adam e Paul Tannery com a
denominacdo Opuscules de 1619-1621.%

Studium Bonae Mentis foi traduzido por Baillet de duas maneiras: por Etude de Bon
Sens ou Art de Bien Comprendre.* O escrito Bonae Mentis (Sobre a Boa Mente) trata, em

sintese, de

[...] consideragdes sobre o desejo que temos de saber sobre as ciéncias, sobre
as disposi¢des do espirito para aprender sobre a ordem que se deve manter
para adquirir a sabedoria, isto €, a ciéncia com a virtude, unindo as fungdes
da vontade com aquelas do entendimento.®’

" Ibid. p. 146.

80 «“Cette découverte de l'unité du corps des sciences, dont l'invention s'accompagna d'enthusiasme, est aussi
celle qui exprime dans les pages si prudentes et si méticuleusement restrictives du Discours de la Méthode.”
(GILSON, 1987, p. 159). Ver também DESCARTES. Discours de la Méthode. AT, VI, p. 11-16.

O que ora denominamos primeiros escritos sdo anotagdes diversas esbocadas por Descartes entre 1619 e
1623, encontradas sob a forma de manuscritos e fragmentos de manuscritos, apos sua morte. Alguns destes
escritos encontravam-se encabecados por titulo, outros, ndo. Descartes nunca os publicou.

O titulo Studium Bonae Mentis foi dado pelo proprio Descartes. Provavelmente o texto data de 1623. (Cf.
MESNARD, 1936, p. 7). Ja o nome Cogitationes Privatae ¢ atribuido ao conde Foucher de Careil, como ja
nos referimos anteriormente. (Ver nota. n. 38, na p. 24 desta nossa pesquisa).

8 Cf. AT, X, p. 176. Cf. RODIS-LEWIS, 1971, t. I, p. 72.

¥ Cf.AT, X, p. 176.

8 Cf. Ibid. p. 171-276.

% Cf. Ibid. p. 191.

87 Baillet, apud AT, X, p. 191. (Grifos nossos).

81

82



34

Comparemos o que Baillet nos acaba de dizer sobre o Studium Bonae Mentis e uma
passagem de Charron em La Sagesse, onde ele menciona a necessidade de se fazer uma
escolha entre as ciéncias: “Aquelas [ciéncias] que recomendo sobre todas as demais, e que
servem para o fim que acabo de dizer, sdo as naturais € morais que ensinam a viver ¢ bem
viver, a natureza e a virtude; isto que somos € o que devemos ser.”® Vejamos agora o que nos

diz Séneca:

De resto, de acordo com todos os estoicos, atenho-me a natureza das coisas;
a sabedoria estd em ndo se afastar dela e pautar-se por sua lei e seu exemplo.
Uma vida feliz é a que estd em conformidade com sua natureza e isso so
pode acontecer se, antes de mais nada, a alma estd em sd e em perfeito
estado de satde.¥

Observemos que Charron, da mesma maneira que Descartes, encontra-se afinado
com o pensamento estoico.

A meng¢do do nome virtude, em Bonae Mentis, assinala a primeira idéia de moral de
Descartes em seus escritos. Para Gilson, Studium Bonae Mentis revela as preocupacoes
metodologicas e morais de Descartes naquela época.” Ao unir a ciéncia com a virtude,
encontra-se também em sintonia com o discurso socratico nos didlogos platonicos. No
Protagoras, a virtude ¢ declarada como ciéncia.”

A tradugdo francesa “bon sens” da expressdo latina bona mens significa também
sabedoria no sentido estoico.” S€neca emprega bona mens no sentido de sabedoria. Em
Regulae, Descartes emprega a expressdo latina ora com o significado de bom senso: “[...]

bona mente, sive de hac universali Sapentia [...]”,” ora significando sabedoria: “[...] ab ijs

8 CHARRON, 1986, p. 694. (Grifos e acréscimo nossos).
¥ SENECA, 2005, p. 27.
% Cf GILSON. Notes et Commentaires. In: DESCARTES, René. Discours de la Méthode. Texte et

commentaires par Etienne Gilson. 6. ed. Paris: Vrin, 1987. p. 180.

Em Protagoras, a exposicao de Platdo sobre a virtude manifesta-se de maneira mais ambiciosa do que em
outros didlogos socraticos. No texto, o Filésofo enfoca a questdo de sua unidade, sua relagdo com as
diferentes partes como a justica, a sabedoria, a coragem ¢ sua relagdo com o saber. (Cf. ILDEFONSE,
Frédérique. Introduction. In: PLATON. Protagoras. Présentation et traduction inédite par Frédérique
Ildefonse. Paris: Flammarion, 1997. p. 9. No Texto, Socrates, em seu didlogo com Protagoras, assim se
coloca: “Em teu discurso, em contrapartida, tu falas, por varias vezes, como se a justica, a sabedoria, a
piedade e todas as qualidades do género fossem uma Unica coisa, em uma palavra, a virtude; eu gostaria que
me desses uma explicacdo precisa sobre este assunto: que a virtude ¢ uma coisa Unica, ¢ que a justiga, a
sabedoria e a piedade sdo suas partes”. (PLATON. 1997, 329c). Na nota n. 171, referente a este trecho,
temos: “Socrates, sem tocar no resto da exposicdo, fixa-se em alguns pontos que Protagoras deixou
indeterminados. [...] os termos seguintes operam a passagem entre as preocupagdes de Protagoras e o ponto
onde Socrates quer chegar, ou seja, a unidade das virtudes morais no saber (Sophia).” ( Ibid. p. 179). Grifos
Nnossos.

%2 Cf. GILSON, 1987, p. 81-82.

% “No bom senso ou nesta universal Sabedoria”. (DESCARTES, Regulae ad Directionem Ingenii. AT, X, p.

91



35

omnibus, qui serio student ad bonam mentem pervenire”.” Em uma carta a Elisabeth,
Descartes emprega a expressao bon sens (bom senso) em dois sentidos: “E creio que, como
nao ha nenhum bem no mundo, exceto o bom senso, que se possa absolutamente nomear bem,
ndo hd também nenhum mal, do qual ndo se possa tirar alguma vantagem, tendo o bom
senso.”” Na citagdo, o primeiro uso da expressao bon sens refere-se a sabedoria (sagesse); o
outro, ao bom senso como faculdade de distinguir o verdadeiro do falso.”* Gilson opina que
Baillet deveria ter traduzido o titulo deixado por Descartes, Studium Bonae Mentis por Etude
de la Sagesse ou por Etude de la Philosophie.”” Descartes, na Carta-Principio, nos diz: “esta
palavra Filosofia significa o estudo da Sabedoria”; e ainda: “a Sabedoria, de que a Filosofia é
o estudo”.”®

Mesnard também discorda do titulo Etude de Bon Sens, dado por Baillet, por julgar o
texto como um estudo “muito especial”. Duas sugestdes de titulo sdo por ele apresentadas:
Etude de la Sagesse (o mesmo de Gilson) ou Réforme de I'Entendement. Para ele, o titulo
dado por Descartes ¢ um convite a purificacao ou regulamentagao do espirito, para facilitar “o
desejo que temos de saber”, para definir “as disposi¢des do espirito para aprender.”” Quanto
ao titulo Réforme de I’Entendement, preferido por Mesnard para a tradugdo de Studium Bonae
Mentis, Rodis-Lewis o vé, a principio, como muito intelectualista, mas reconhece o apelo
dindmico ao empenho contido no escrito, assemelhando-se ao que estd expresso em Regulae
ad Directionem Ingenii: “aqueles que se empenham seriamente em alcangar a sabedoria.”"

A boa mente (bona mens) € o espirito capaz de buscar a verdade, despojando-se do

onus de uma erudicdo enganosa para avangar corajosamente na trilha da boa via. Esta

360). (Regulae é um manuscrito inacabado deixado por Descartes. As primeiras regras provavelmente foram
redigidas entre 1619-1620. A maior parte, das vinte e uma regras, teve sua redagdo entre 1626 e 1628. Cf.
GAUKROGER, 1999, p. 152 ¢ 551 e RODIS-LEWIS, 1995, p. 88 e 94).

DESCARTES. Regulae ad Directionem Ingenii. AT, X, p. 395. Vejamos a traduc¢do no texto em francés
realizada por J. Sirven: “[...] par tous ceux qui s’efforcent sérieusement de parvenir a la sagesse.”
(DESCARTES. 1996a. Regle VIIL, p. 50. Nota: nas citagdes textuais de Descartes de textos em francés, ou
em latim, respeitamos a grafia original do autor, tal como aparece em determinadas edi¢des de suas obras,
sobretudo na edicdo de suas obras completas, publicadas por ADAM e TANNERY. Nao se trata apenas de
grafias de palavras mas até tempos de verbos com formas arcaicas. Exemplos em francés: j’ ay (ai), iamais
(jamais), oster (Oter), s¢auroit (saura), vn (un), siecle (si¢cle), conseruer (conserver), pust (put), mesme
(méme), informez (informés), etc. No latim: ijs (iis), ejus (eius), v¢ (ut) e outras palavras. Procedimento
semelhante adotaremos para outros escritores, como ¢ o caso de Charron em sua obra De la Sagesse.

DESCARTES, R. Lettres sur la Morale: correspondance avec la princesse Elisabeth, Chanut et la reine
Christine. Texte revu et présenté par Jacques Chevalier. Paris: Hatier-Boivin, 1955. p. 55). (grifos nossos).

% Cf. GILSON, 1987, p. 81-82.

97 Cf. GILSON, 1987, p. 82.

% DESCARTES, Lettre-Préface des Principes de la Philosophie. Notes et commentaires de J. Danton.
Paris: Nathan, 1998a p. 24 e 26, respectivamente.

% MESNARD, 1936, p. 8.

10 Cf. RODIS-LEWIS, 1961, t. 1, p. 73-74; DESCARTES. Regulae ad Directionem Ingenii. AT, X, p. 395 ¢
DESCARTES, 1996a, p. 50. Todas as citagdes de Regulae em portugués sio tradugdes do texto francés, salvo
quando necessitarmos recorrer ao texto latino, sendo essa circunstancia mencionada.

94

95



36

disposi¢do nao € outra coisa que um método para adquirir a sabedoria, também mencionado
por Descartes em Cogitationes Privatae," onde revela que, em seus estudos em La Fleche,
adotava por método a tentativa de encontrar por si mesmo as respostas as questdes colocadas
por um autor, antes de verificar a solug@o apresentada no livro.'”

A sabedoria, no presente contexto, contempla ao mesmo tempo a moral e a ciéncia.
Todavia nao ¢ ainda a ciéncia cartesiana como o nosso Filoésofo definirda mais tarde, mas o que
ele denomina, em Cogitationes Privatae: as sementes da ciéncia que todo homem traz dentro
de si.'™

A boa mente ¢ “aquela que nos integra na ordem da natureza”. Sobre esta unidade do
homem com o mundo, Mesnard chama-nos a atengao para a influéncia do estoicismo que se
traduz em formulas semipanteistas, ou seja, o conhecimento da realidade sensivel pela
semelhanca com as coisas espirituais.'™

Regulae aponta na mesma direcdo que os dois manuscritos anteriores: Cogitationes
Privatae e Studium Bonae Mentis. Em Regulae, o pensamento do Filésofo encontra-se mais
bem elaborado, aproximando-se de uma cientificidade. Observemos que ha uma preocupagao
com a sistematiza¢do dos conhecimentos, com a unidade na diversidade das ciéncias. A esta
unificagdo, ou elementos primeiros de uma sintese, o jovem Filosofo denomina sabedoria
humana ou simplesmente sabedoria (sagesse).

No trecho abaixo, extraido de Regulae, ndo ha a preocupacdo de o entendimento

buscar um método de ordenamento. A sagesse identifica-se com a propria ciéncia:

Pois, todas as ciéncias ndo sendo nada mais que a sabedoria humana que
permanece sempre uma € a mesma, qualquer que seja a diferenca dos
assuntos aos quais se aplique, ¢ que nao lhes tira nada, da mesma maneira
que a luz do sol nao o faz, em relagdo a variedade das coisas que ele ilumina;
ndo € necessario impor aos espiritos nenhum limite. Com efeito, o
conhecimento de uma Unica verdade, como se tratasse da pratica de uma
unica arte, ndo nos afasta da descoberta de outra, mas nos ajuda, sobretudo a
fazé-lo.'”

Para Descartes, nada nos podera afastar mais do caminho certo da busca da verdade
do que a orientacdo de nossos estudos ndo para um fim geral, mas para interesses

particulares.' “E preciso acreditar que todas as ciéncias se encontram de tal maneira ligadas

1o Cf. MESNARD, 1936 p. 7 ¢ 9.

192 Cf. Cogitationes Privatae em AT, X, p. 214. Este método de estudo de Descartes ja o mencionamos, na p. 24
deste nosso trabalho, com maiores detalhes.

19 Sunt in nobis semina scientiae. (Cf. DESCARTES. Cogitationes Privatae. AT, X, p. 217).

1% Cf. MESNARD, 1936, p. 7 ¢ 8.

1% DESCARTES, 1996a, Regle 1, p. 2.

1% Cf. DESCARTES, 1996a, Régle 1, p. 3.



37

entre si, que ¢ muito mais facil aprendé-las todas em conjunto do que separar uma delas das
outras.”"” Cada um so6 deve pensar em aumentar a luz natural da razdo, ndo para resolver
algum problema de escola, mas para que nas diversas situagdes, seu entendimento mostre a
vontade o que ¢ preciso escolher.'®

Essa concepgdo mais abrangente de Descartes sobre a ciéncia soa como a realizagao
de seu terceiro sonho na noite de 10 de novembro de 1619, na Alemanha, em que ele se
deparava com dois livros: um Diciondrio, dizendo melhor, uma FEnciclopédia e uma
Antologia de Poemas (Corpus Poetarum). Como vimos, segundo a interpretagdo do proprio
Descartes, a Enciclopédia representaria o conjunto das ciéncias; e a Coletanea de Poemas, a
unido da filosofia com a sabedoria, formando um todo.'”

A sabedoria, para Descartes, ndo apenas engloba os mais diversos ramos da ciéncia,
mas extravasa para uma retiddo do agir do homem, para seu comportamento moral. E um
prentincio do que ele proclamard bem mais tarde na Carta-Prefacio de Les Principes de la
Philosophie: “Eu entendo a mais alta e a mais perfeita Moral, que, pressupondo um inteiro
conhecimento das outras ciéncias, ¢ o derradeiro grau da Sabedoria.” "

Nesses primeiros escritos de Descartes, observamos nitidamente uma preocupacao
do Filésofo ndo apenas com o assunto moral, mas em relacionar a moral a ciéncia, ou,
dizendo melhor, considerar a moral formando uma unidade com a ciéncia sob a denominagao
da palavra sabedoria .

Nosso proximo passo, seguindo o propdsito de buscar a genealogia da moral
cartesiana, serd voltarmo-nos para obras produzidas pelo Filésofo numa fase de maior
maturidade, em que o tema moral se faca presente. Nossa atengao se fixard no Discours de la
Meéthode, publicado em 1637 e na Lettre-préface des Principes de la Philosophie, de 1647,

textos em que se encontram conteudos morais que serdo objetos de nossa investigacao.

7 DESCARTES, 1966a, Régle 1, p. 4.

% Cf ibid., p 4.

19 DESCARTES. Olympica. AT, X, p. 184.
1% DESCARTES, 1998a. p. 32.



38

2 AMORAL NO DISCURSO E NO PREFACIO DE PRINCIPIOS

Na ultima secdo do capitulo anterior, examinamos os primeiros escritos do Filosofo,
ou seja, anotacdes diversas realizadas provavelmente entre 1619 e 1623, nunca publicadas por
ele, deixadas sob a forma de manuscritos. Verificamos que sua grande preocupagdo, aquela
€poca, consistia em unir ciéncia e virtude ou ciéncia e moral formando uma grande sintese.
Era nisto que consistia para ele a sabedoria.

1 ¢

Bem mais tarde, em 1637, apds alguma hesitagdo e sem mencionar a autoria,' “mas
ninguém ignora quem ¢ o autor,”” Descartes lanca sua primeira publicagdo. Na verdade, trata-
se de quatro obras num Unico volume, todas em francés, intitulando-se: Discours de la
méthode pour bien conduire sa raison et chercher la verité dans les sciences. Plus la
Dioptrique, les Météores et la Géometrie, qui sont des essais de cette méthode. O titulo
pensado originalmente para Discours de la Méthode, denominagado pela qual ficara conhecido
mais tarde o primeiro dos quatro tratados, estava em perfeita sintonia com sua ideia de ciéncia
dos primeiros escritos: “Projeto de uma Ciéncia universal que possa elevar nossa natureza ao
seu mais alto grau de perfei¢ao.”

A Terceira Parte do Discours contém o que Descartes denomina morale par
provision, considerada por ele como indispensavel para a aplicagdo de seu Método para o
estudo das ciéncias.

Dez anos depois do lancamento de Discours, ¢ publicada a denominada Carta-
prefacio, juntamente com a edigdo francesa de Principes de la Philosophie. Trata-se de uma
longa carta de Descartes ao tradutor de Principia (padre Picot) que passa a ser utilizada como
Prefécio da versdo francesa do livro, por indicagdo do proprio Descartes.* Na Carta-prefacio,
além da apresentacdo da obra, o Filésofo discorre sobre temas de sua filosofia, faz uma
exposicao de seu Método, e inclui uma reflexdo sobre a moral, considerando-a como o ultimo
grau da sabedoria.

Nosso estudo sobre o Discours ndo entrara no mérito da obra, como o exame de suas

repercussdes na época, sobretudo considerando o fato de ter sido lancada em lingua moderna,

! Cf. ADAM, Charles & TANNERY, Paul. Avertissement. In: DESCARTES. Discours de la Méthode. AT,
VL p. V.

2 Cf. BEYSSADE, Michelle. Descartes. Trad. de Fernanda Figueira. Lisboa: Edi¢des 70, 1991. p. 18.

3 Carta a Mersenne de margo de 1636. (Cf. DESCARTES, Correspondance. AT, I, p. 339).

4 Cf. DESCARTES. Les Principes de la Philosophie. AT, IX -2, p. 1.



39

o francés, e ndo em latim, como era de praxe, nem considerard a influéncia que ela ainda
exerce em nossos dias.’

Nossa investigacao, tanto no Discours como na Carta-prefdcio, restringir-se-a apenas
ao caminho que estamos percorrendo: a constru¢do gradativa do pensamento moral de

Descartes que terd o seu término em sua ultima obra: Les Passions de I'Ame.

2.1 A moral par provision no Discurso do Método

O livro inicia-se com a frase: “O bom senso ¢ a coisa do mundo melhor partilhada.”*
Descartes praticamente repete Montaigne que assim se expressa em Les Essais: “Diz-se
comumente que a partilha mais justa que fez a natureza, de seus dons foi a do bom senso.””

Com o intuito de encontrarmos uma linha de continuidade com o que o Filosofo
registra em seus primeiros manuscritos, temos uma surpresa: deparamo-nos com uma total
auséncia do nome sabedoria que, na obra, ndo aparece uma vez sequer.

A época em que Descartes redigia o Discours, a denominagdo sabedoria (sagesse)
era uma palavra “proibida” ou “condenada”, sob o ponto de vista religioso ¢ moral. A obra de
Charron, De la Sagesse, tinha sido incluida no /ndex desde 1605, dois anos apds a morte de
seu autor. Pairava sobre ela a acusagdo de pelagianismo, denominagdo dada pela Igreja a falsa
doutrina que minimizava o papel da graca divina na salvagdo do homem. Para os te6logos,
Charron falava muito sobre a natureza e pouco sobre a graga, apesar de ser também tedlogo.
A palavra sagesse tornou-se, na Franca, bandeira dos libertinos que a levantavam em defesa
das ideias de Charron e de outros humanistas como Montaigne, Cardin (que também escreveu
uma obra denominada Sagesse) e Jordano Bruno, italiano, morto pela Inquisi¢do em 1600.
Teologos como o padre Mersenne,® amigo de Descartes, e, sobretudo, Garasse,” combatiam os

libertinos e impios, como inimigos da Religido, do Estado e dos bons costumes. Mersenne,

“[...] que plusieurs siecles aprés sa publication, un petit ouvrage comme 'le Discours de la méthode' soit
célébré dans la monde entier, avec des colloques, des numéros spéciaux de revues etc.; cela prouve quand
méme que les questions ouvertes par Descartes ne sont pas périmées”’. (RODIS-LEWIS. Descartes et le
Probléme de la Culture. Bulletin de la Societé Francaise de Philosophie. Paris, Séance du 21 Mars 1998b. p.
38.

6 DESCARTES, Discours. AT, VI, p. 1.
7 MONTAIGNE, 2001, p. 1015.

Mersenne era padre da Ordem dos Minimos. Combate Charron em sua obra: L 'Impiété des déistes, athées et
libertins de ce temps combattus. Paris, 1624. Além de ter sido um dos principais correspondentes de
Descartes, foi seu maior ponto de contato com a intelectualidade francesa a partir de 1630.

Frangois Garasse, padre jesuita, foi outro escritor que se manifestou contra De la Sagesse de Charron. A
partir de 1620, Garrasse comegou a frequentar o circulo de Mersenne. Foi autor de algumas objecdes as
Meéditations. Nao satisfeito com as respostas de Descartes, posteriormente chegou a expor suas discordancias.
Cf. GAUKROGER, 1999, p. 515. Garasse escreveu: La Doctrine curieuse des beaux esprits de ce temps
contenant plusieurs maximes pernicieuses a la Religion, a I'Etat ou aux bonnes moeurs. Paris, 1623.



40

fazendo uma exposicdo em sua obra L’impiété des déistes, sobre a reputagdo de De la
Sagesse, afirma: uns dizem que ¢ um seminario de irreligido e de ateismo. Outros confessam
que se alguém ao ler, ndo estiver vigilante, correra o risco de enfrentar um estremecimento em
sua crenga ¢ em sua religido." Entretanto, Garasse, em uma publicacdo de 1623, ataca
Charron com veeméncia: “é¢ um verdadeiro ignorante, semelhante a este pequeno passaro do
Peru que se chama tucano e que ndo tem nada sendo o bico e a pluma.” Referindo-se a De la
Sagesse, afirma: “Seu estudo rigoroso ndo deixa nenhuma duvida sobre a qualidade da
doutrina: De la Sagesse poderd continuar seu caminho pelo mundo afora, ¢ doravante um
livro marcado pela infamia e do qual os catélicos ndo conseguiriam falar de cabeca erguida.”
Esses ataques foram em vao. As edi¢des de De la Sagesse, de Charron, multiplicavam-se nas
grandes cidades da Franca, atingindo até 1634, mais de uma dezena de edigoes.

Pelo cenario que acabamos de descrever, podemos perceber os fortes motivos que
levaram nosso filosofo a abster-se, pelo menos temporariamente, de mencionar o termo
sabedoria. Algo semelhante ja tinha ocorrido antes, quando suspendeu a redacdo de Le
Monde, ao saber da condenagdao de Galileu, em 1633."” Pelo mesmo motivo, Descartes
abandonou também o titulo primeiro, pensado para o Discours,"” e que participara por carta ao
padre Mersenne. Nao sabemos se o amigo te6logo o admoestou ou ndo. A linguagem de
Descartes encontrava-se também muito proxima a de Charron e Montaigne. Afinal, “elevar
nossa natureza ao seu mais alto grau de perfeicdo” poderia ser considerado pelagianismo.
Por duas vezes, em cartas de 1637 e 1642, justifica-se a Mersenne de acusagdes de
pelagianismo que lhe foram feitas.” Dessa forma, Descartes evitava polémica com os jesuitas,
porque contava com eles para a divulgagdo de suas obras.'

O que vai merecer nossa especial atengdo no Discours ¢ o inicio da Terceira Parte,
onde se encontra sua moral por provisio (morale par provision). Antes de anuncia-la, ele
confessa: “sempre tive um imenso desejo de aprender a distinguir o verdadeiro do falso, para

ver claro em minhas agdes e caminhar com seguranca nesta vida.”" Esta afirmacdo traduz a

1 Cf. MERSENNE, apud MESNARD, 1936, p. 38.
" Cf. Garasse Apud MESNARD, 1936, p. 39 ¢ 41, respectivamente.
2 Cf. RODIS-LEWIS, 1995, p. 110 e 133.

Ver acima, p. 38.

Gilson comentando esta frase de Descartes que faz parte do titulo original de Discours e substituido antes
de sua impressdo afirma: “Cette conception d’une sagesse purement humaine, dont les conditions résident
entierement hors du domaine de la theologie, et qui se définit par le plus haut degré de perfection dont notre
nature soit capable, est chez Descartes un legs de la Renaissance, spécialement du stoicisme chrétien et de
Montaigne”. (Cf. GILSON, 1987, p. 93.

13 Cf. FAYE, 1998, p. 307 e 327.
' Cf. MESNARD, 1936, p. 41.
7 DESCARTES. Discours de la Méthode. AT, VI, p. 10.



41

preocupacdo dominante do Filosofo. Vejamos como ele vai introduzir sua moral no contexto

do Discours:

Assim, a fim de que eu nao permanega irresoluto em minhas agdes, enquanto
a razdo me obrigasse a sé-lo em meus julgamentos, € para que eu nao
deixasse de viver desde entdo o mais felizmente que pudesse, formulei para
mim uma moral por provisdo que consistia em trés ou quatro maximas que
quero vos participar.'

Torna-se patente que ele sente a necessidade de definir determinados principios
morais como uma provisdo, de forma a orienta-lo no seu agir cotidiano, tanto em relagao a si
mesmo como em relagdo ao ambiente social em que se encontra inserido. Esta ¢ uma
condi¢do fundamental que ele estabelece durante a prova da duvida extrema que serd
instaurada e que lhe permitira, como ele mesmo diz, “elaborar o projeto da obra que ia
empreender, ¢ em procurar o verdadeiro Método para chegar ao conhecimento de todas as
coisas de que meu espirito fosse capaz””. Estava bem claro para ele, como explicita Vaz: “a
vida ndo pode ser suspensa por qualquer duvida ou estratégia de método e ndo se pode

permanecer indeciso nas agdes enquanto a razao obriga a indecisdo nos juizos.””

2.1.1 As maximas da moral par provision

Descartes, apos apresentar suas justificativas, tomara as seguintes maximas que irao

constituir sua moral par provision:

A primeira [mdxima] era obedecer as leis e aos costumes de meu pais,
mantendo constantemente a religido em que Deus me concedeu a graca de
ser instruido desde minha infancia, ¢ governando-me, em tudo o mais,
segundo as opinides as mais moderadas ¢ as mais distanciadas do excesso,
que fossem comumente acolhidas em pratica pelos mais sensatos daqueles
com os quais teria de viver.”

“Minha segunda maxima consistia em ser o mais firme e o mais resoluto possivel em
minhas agdes, e, em ndo seguir menos constantemente do que se fossem muito seguras as

opinides mais duvidosas, desde que me tenha uma vez determinado.”?

'8 DESCARTES. Discours de la Méthode. AT, VI, p. 22. (Grifos nossos).

¥ Ibid. p. 17.

2 LIMA VAZ, Henrique C. de. Escritos de Filosofia IV: Introducio a Etica Filosofica 1. So Paulo: Loyola,
1999. p.281. (Grifos do autor).

2l DESCARTES. Discours de la Méthode. AT, VI, p. 22-23. (Acréscimo nosso).

2 Ibid. p. 24.



42

“Minha terceira maxima era a de procurar sempre antes vencer a mim mesmo do que

a fortuna, e de antes modificar meus desejos do que a ordem do mundo.”*

E assim que Descartes conclui sua moral par provision:

Enfim, para conclusdo dessa Moral, deliberei passar em revista as diversas
ocupacdes que os homens exercem nesta vida, para procurar fazer a escolha
da melhor; e, sem que pretenda dizer nada sobre as dos outros, pensei que o
melhor a fazer seria continuar naquela mesma em que me encontrava, isto €,
empregar toda a minha vida em cultivar minha razio, e avangar, o mais que
pudesse, no conhecimento da verdade.*

Cabe-nos a pergunta: Como surgiram essas maximas no pensamento de Descartes?

Quais suas fontes de inspiracdo? Pela leitura de suas obras e de suas inumeras cartas,

podemos verificar que sdo poucas as referéncias feitas por Descartes a outros autores.

Sabemos que, em séculos anteriores, isto ocorria menos frequentemente do que em nossos

dias. Todavia, no século XVI j& existiam escritores que se manifestavam contra o plagio de

suas obras.” Temos mostrado, por diversas vezes, a presenca de Montaigne e Charron nos

escritos de Descartes. No entanto, ele s6 faz referéncia explicita® aos dois uma unica vez,

em tom de critica, em carta ao marqués de Newcastle, datada de 23 de novembro de 1646. Em

uma primeira passagem da carta, cita Montaigne isoladamente: “Eu ndo posso concordar com

Montaigne e outros que atribuem também o entendimento ou o pensamento aos animais.”?”

No outro trecho da mesma carta, duas paginas adiante, refere-se aos dois, conjuntamente:

Se bem que Montaigne ¢ Charron tenham dito que ha mais diferenga de
homem para homem, do que do homem para o animal, jamais foi encontrado
animal t3o perfeito que tenha se utilizado de algum simbolo, para fazer
entender a outros animais alguma coisa que nao fosse em relacdo a suas
paixdes; e ndo ha homem tdo imperfeito que ndo o use.?®

26

27
28

DESCARTES. Discours de la Méthode. AT, VI, p. 25.

DESCARTES. Discours de la Méthode AT, VI, p.27.

Jean-Baptiste Benedetti (1530-1590) protesta veementemente contra o plagio de sua obra Resolutio omnium
Euclidis problematum aliorumque uma tantummodo circuli data apertura (Veneza, 1553) por Jean Taisnier,
que a reproduz textualmente. E a Taisnier (e nio a Benedetti ) que Stevin se refere como aquele que primeiro
ensinou que os corpos sob efeito da gravidade (de peso especifico idéntico) executam seu movimento de
queda ao mesmo tempo; cf. Simon Stevin, Appendice de la statique, (Oeuvres mathématiques, Leide, 1634,
p. 501). (Cf. KOYRE, 1973. p. 141.

Sobre esta questdo de citagdes ou referéncias nas obras de Descartes, vejamos o que nos diz Mesnard:
“Descartes, a beau, dans ses deux principaux ouvrages, le Discours et les Principes, retracer I’histoire de sont
esprit, ces narrations un peu condensés, un peu stylisées aussi, nous montrent moins la vraie psychologie du
grand homme que ses étapes dans la réalisation d’un systéme. L’engendrement des théses, leur
développement et leurs rapports ne sont pas exposés sous nos yeux. Lacune non moins grave: Descartes ne
cite jamais (ou presque) de noms propres, il ne prend pas position — ou avec quelle prudence — vis a vis de
telle doctrine, la scolastique exceptée, qu’il assaille surtout en physique”. ( MESNARD, 1936, p. 24-25).

DESCARTES. Correspondance. AT, IV, p. 573.

DESCARTES. Correspondance. AT, IV, p. 575.



43

Na primeira maxima, Gilson nos aponta a presenga tanto de Charron como a de

Montaigne:*

Ora a adverténcia que eu fago aqui, aquele que quer ser sabio ¢ guardar e
observar a palavra e o fato das leis e costumes que se encontram no pais em
que se esta: da mesma forma respeitar ¢ obedecer aos magistrados e a todos
o0s superiores, mas com todo um espirito ¢ de maneira nobre e generosa][..].*

[...] Algumas coisas eles tém escrito por necessidade da sociedade publica,
como suas religides: e tem sido razoavel esta consideracdo, porque eles ndo
tém querido esmiucar diretamente as opinides comuns, a fim de ndo gerar
perturbagdo na obediéncia as leis e costumes de seu pais.*!

Porque qualquer sinal que haja de novidade, ndo mudo facilmente, pelo
medo que tenho de perder na mudanga: ¢ desde que ndo sou capaz de
escolher, sigo a escolha de outro, e me mantenho na posi¢do onde Deus me
tem colocado. De outra maneira eu nao saberia abster-me de mudar sem
cessar. Assim, pela graca de Deus, tenho me mantido integro, sem
inquietagdo e problema de consciéncia, nas antigas crengas de nossa religido,
no meio de tantas seitas e divisdes, que nosso século tem produzido.®

Segundo Touchard, a segunda méxima provém do estoicismo.* Gilson observa que

esta maxima prepara a concepcao cartesiana* de “virtude” que vai aparecer pela primeira vez

numa carta de Descartes a princesa Elisabeth:*

29

30

31

33

34

35

GILSON, 1987, p. 235-236.

CHARRON, 1986, p. 496-497.

MONTAIGNE, 2001, p. 796-797. (Montaigne faz referéncia aos filésofos antigos).

Ibid. p. 883.

TOUCHARD, Georges. La Morale de Descartes Paris: Ernest Leroux , Editeur, 1898. p. 13. (Livro em
forma de microfichas, por nés consultado na Bibliothéque Nationale de France Frangois Mitterrand).

As denominagdes cartesiano e cartesianismo empregadas no decorrer desta pesquisa, referem-se
exclusivamente as proprias ideias ou ao pensamento escrito de Descartes. Desde a primeira hora, os
chamados discipulos ou seus sucessores divergem de pontos fundamentais de sua filosofia. Como exemplo,
temos Regius, também conhecido por Henry De Roy, que nosso filésofo o havia considerado seu melhor
discipulo. Foi ele que levou Descartes a pedir a seus leitores: “N&ao me atribuam jamais nenhuma opinido que
nao a encontrem expressamente em meus escritos”. (DESCARTES, 1998a, p. 36).

Como afirma Rodis-Lewis, “a rigor, Descartes ndo podia fazer escola: seus sucessores, recebendo como
seguras as conclusdes do sistema, perdem o vigor da duvida inicial. Por isso sdo chamados, as vezes,
pequenos cartesianos todos aqueles que tém simplesmente caminhado na via ja tracada. “Os ‘grandes’ seriam
entdo Malebranche, Espinosa e Leibniz, que desenvolvem, segundo estruturas originais, a relagdo
fundamental da ontologia ao conhecimento do tipo matematico. Esta concep¢do do Cartesianismo, muito
difundida, sobretudo no ultimo século, parece-nos discutivel; e temos preferido confrontar as quatro grandes
construgdes metafisicas do século XVII em fungdo de seu Racionalismo. Porque mesmo Malebranche, que é
herdeiro do dualismo de Descartes, a ele se opde desde sua primeira obra [...]. Quanto a Espinosa e Leibniz, a
primeira inspiracdo deles ¢ radicalmente heterogénea e se proclamam muitas vezes seus adversarios.
Portanto, ‘sem Descartes nenhum deles teria sido o que foi’, declara H. Gouhier, propondo chama-los ‘pds-
cartesianos.”” (RODIS-LEWIS, Geneviéve. Descartes et le Rationalisme. 4. Ed. Paris: PUF, 1985, p. 6-7).
Grifos do autor.

Recentemente, Rodis-Lewis em debate, na Conferéncia de Denis Kambouchner na Sorbonne, tendo por
tema: Descartes et le Probleme de la Culture , fazendo eco as palavras de Goubhier, diz: “eu direi que jamais
houve ‘cartesianos’, existiram pds-cartesianos, ou seja, pensadores que partiram das questdes e ndo das
solucdes de Descartes”. (Bulletin de la Société Frangaise de Philosophie. 1998. p. 37-38).

GILSON, 1987, p. 243.



44

A segunda [regra], que tenha uma firme e constante resolucdo de executar
tudo o que a razdo lhe aconselhar, sem que suas paixdes ou seus apetites o
desviem; e ¢ a firmeza desta resolugdo que creio dever ser tomada pela
virtude, se bem que eu ndo saiba de alguém que a tenha jamais assim
explicado.*

Para Gilson, Descartes, ao escolher a terceira maxima, inspira-se nos antigos
estoicos.” No Manuel d’Epictéte, é feita a distingio entre o que depende de noés: o julgamento,
o desejo, o impulso para a agdo; e o que ndo depende de nos, isto €, as coisas exteriores, cOmo
a riqueza, a saude, a fama, etc. Esta distin¢do, segundo Epicteto, permitir-nos-4 conhecer o
que devemos desejar e aquilo de que devemos nos afastar e a maneira como devemos agir.*®

Para Séneca, cabe ao homem aceitar de bom grado o que a constitui¢do do universo o
obriga a aceitar. Nao devemos nos perturbar com aquilo que ndo podemos evitar.* O sabio
ndo permitird que nenhum dinheiro de proveniéncia suspeita transponha o umbral de sua
porta; mas nao rejeitara nem repelira grandes riquezas, dom da fortuna e fruto da virtude.*

Para a quarta méaxima, Descartes toma a experiéncia de sua propria vida, voltada para
a procura da verdade, em que tem por gozo exclusivamente o prazer de cultivar a razdo."
Gaukroger observa que se trata menos de uma maxima do que um aparte autobiografico.*
Observemos que o proprio Descartes, ao referir-se a moral par provision, menciona “trés ou

quatro maximas.”*

2.1.2 Interpretagdes sobre a moral par provision

Tornou-se uma pratica comum entre comentadores e estudiosos da filosofia de

Descartes designar por moral provisoria (morale provisoire), as maximas da moral que se

3% DESCARTES, 1955. p. 62. (Carta a Elisabeth, de 4 de agosto de 1645).

p. 62. (Acréscimo nosso).

7 GILSON, 1987, p. 246, 250-251.

38 Cf. ARRIEN. Manuel d’Epictéte. Introduction et notes par Pierre Hadot. Paris: Librairie Générale
Frangaise, 2000, p. 37. (O escrito conhecido como Manuel d’Epictéte nio é do filésofo Epicteto, pois este
nao deixou nada escrito. O autor do livro € seu discipulo Arrien de Nicomédia, que o redigiu a partir de suas
notas durante o curso de seu mestre).

*  SENECA, 2005, p. 61.

4 Ibid. p. 81.

4 Cf. GILSON, 1987, p. 254.

2 GAUKROGER, 1999, p. 378.

4 DESCARTES. Discours de la Méthode. AT, VI, p. 22.



45

encontram em Discours, em lugar da expressdo moral por provisao (morale par provision),
empregada pelo Filosofo.* Atualmente, constata-se uma tendéncia em conservar o titulo
denominado por Descartes. Geralmente, a expressdo moral provisoria € vista por aqueles que
estudam Descartes, em oposi¢do a uma moral dita definitiva.* O provisorio ¢ o que sera
substituido pelo definitivo. A expressdo par provision significa: enquanto se espera (en
attendant). E o que se encontra ao nosso alcance, enquanto nio possuimos o definitivo. Nesta
acep¢do nao héd prejulgamento sobre o que serd ou ndo conservado com a posse do
definitivo.*

Para Michel Henry, “O mais extraordindrio nesse texto extraordinario que € o
Discurso do Método ¢, sem duvida, a moral.”¥ O curioso € que esta afirmac¢do nao ¢ sem
razdo. A declaragdao de Michel Henri ¢ confirmada pelas inimeras e divergentes interpretacdes
dadas a moral par provision, tanto em torno da posi¢do como da significagdo que lhe devem
ser atribuidas no desenho cartesiano.® Podemos afirmar que a moral par provision,
provavelmente, ¢ a passagem mais polémica do Discours, ganhando até mesmo para a
proclamacdo do cogifo, na Quarta Parte desta obra.

M. Brunetiére reduz toda a moral de Descartes a primeira maxima do Discours e,
segundo ele, “Todas as questdes que dizem respeito a conduta ndo t€m importancia aos olhos

de Descartes”.*

4 Alguns autores ndo s6 empregam a expressdo morale provisoire mas a opdem a uma moral, dita por eles,

perfeita, exata, definitiva que a suprimird. Entre os que usam a denominagdo morale provisoire, destacamos
os nomes de Gilson, que na publicagio DESCARTES. R. Discours de la Méthode. Texte et Commentaire
par Etienne Gilson. Paris: Vrin, 1925 (1. ed. Em 1925), a emprega, pelo menos, uma dezena de vezes;
Gueroult, ¢ sua obra Descartes selon 1’Ordre des Raisons, v. II, p. 251, 257, 259, onde a denominagio
morale provisoire aparece opondo-se a “moral definitiva”. Mesnard, na obra Essai sur la Morale de
Descartes. Entre as paginas 46 e 66, a expressdo morale provisoire ¢ encontrada mais de vinte vezes;
Espinas, em Descartes et la Morale, encontra-se pelo menos cinco vezes; Alquié, em seu livro La
Découverte Métaphysique de ’Homme chez Descartes, trés vezes, no Capitulo XVI. Até mesmo, em obras
mais antigas de Rodis-Lewis, camped em estudos sobre Descartes, falecida recentemente, encontramos a
denominagdo morale provisoire, como pode ser vista em seu livro La Morale de Descartes que teve sua
primeira edi¢do em 1957. Em obras posteriores da autora, prevalece a expressdo morale par provision.
Encontramos a expressdo morale par provision em textos mais antigos, como no artigo de GOUHIER:
Descartes et la vie morale. Revue de Métaphysique et de Morale. Paris, 44, p. 165-197, 1937. Neste artigo,
o autor faz o seguinte comentario referindo-se a Descartes: “Sauf erreur, les expressions ‘morale provisoire’
et ‘morale definitive’ ne se rencontrent pas sous as plume [...].” p. 166. Todavia, no decorrer do artigo,
emprega também a denominagdo morale provisoire. Atualmente, encontramos o titulo morale par provision
em autores como Faye, Kambouchner, Pascale d’ Arcy, Guenancia entre outros.

# Ver GUEROULT em Descartes selon ’Ordre des Raisons, v. 11, p. 251.

46 A esse respeito, Cf. GILSON, 1987, p. 230-232. Cf. RODIS-LEWIS, Descartes: Textes et Débats. Paris:
Librairie Générale Frangaise, 1984. p. 563-564. Cf. LIMA VAZ, 1999, p. 281-282.

7 Apud, LIMA VAZ, 1999, p. 281. (Michel Henry: Descartes et la question de la technique In : GRIMALDI
e MARION (Org.). Le Discours et sa Méthode. Paris, 1987.

#  Cf. LIMA VAZ, 1999, p. 281.

#  Cf. Apud TOUCHARD, 1898, p. 5. (BRUNETIERE, M. Etudes sur [’histoire de la littérature frangaise, 4°.
série, 1891. Cartésianisme et Jansénisme. p. 125. Referéncia de Touchard).



46

Delbos reprova Descartes por mostrar-se “pouco cuidadoso com a unidade metodica”
e “de se contentar em propor preceitos no lugar de principios, € maximas no lugar de

razoes.”

Alfred Espinas, em sua obra Descartes et la Morale assim inicia a Introdug¢do do
Tomo II: “nds nos propomos mostrar aqui que o sistema de Descartes compreende uma moral,
uma moral definitiva”.®" Entretanto, este mesmo autor posiciona-se, em sua obra, de forma
bastante contundente contra a moral par provision. Ele mostra inicialmente que Descartes, na
Segunda Parte do Discours, ao tomar a resolu¢do de se desfazer de todas as opinides a que
deu crédito, para substitui-las por melhores ou ajusta-las ao nivel da razdo,* estaria incluindo
nesta resolucdo a religido e, consequentemente, a moral, da mesma maneira que as ciéncias. O
método que ele vai propor aplica-se também a moral e a politica, pois o edificio das crengas
morais e politicas vai ser lan¢ado por terra. A reconstrugdo sera feita a partir de um principio,
segundo as regras do método.® No entanto, diz Espinas: “As consequéncias inevitaveis do
principio posto o assombram.”* Ele adiciona, entdo, as conclusdes subversivas a que chegara,
um desmentido, pelo menos implicito: a exclusdo da religido e da moral, da davida metddica.
Continua ele: Descartes tenta nos fazer levar a sério a diivida metddica. A moral do Discours
¢, sobretudo, utilitarista, mas nao coerente. “O carater provisorio e quase ficticio dessas regras
nao ¢ duvidoso. Nao ¢ sem ironia que Descartes apresenta a seu leitor esta moral onde nao
figura nenhum dever digno de nome.” Suas regras sao simples conselhos de prudéncia e mais
tarde ele ndo fara caso delas.®

Mesnard, contrapondo-se as criticas de Espinas, afirma que sua interpretagao sobre a
moral par provision apoia-se em dois postulados arbitrarios: o primeiro ¢ a proposi¢ao que
afirma que a diivida metddica ndo deve ser tomada a sério. O outro € a afirmacdo falsa de que
Descartes mais tarde ndo fard caso dessas regras e que seu conteiido se encontra em desacordo
com seu método cientifico. Para Mesnard, a melhor resposta a essas criticas ¢ mostrar que
Descartes continuara conservando o corpo inteiro da moral par provision, reservando-lhe um
lugar determinado em seu sistema o que podera ser constatado na Carta-Prefacio de
Principes.™

Ainda Mesnard:

% Cf. Apud TOUCHARD, 1898, p. 5. ( DELBOS, M. Le probléme moral dans la Philosophie de Spinoza et
dans I’histoire du spinozisme. Alcan, 1893. p. 7. Referéncia de Touchard).

3 ESPINAS, 1925, p. 9.

2. Cf. DESCARTES, Discours de la Méthode. AT, VI, p. 13 -15.

3 Cf ESPINAS, 1925, p. 15.

> Cf. Ibid. p. 16.

»  ESPINAS, 1925, p. 16-18.

% MESNARD, 1936, p. 48-50.




47

A Moral provisoria responde a uma necessidade absoluta: se a davida fosse
rigorosamente universal, atingiria todas as manifestagdes de nossa atividade,
e pelas perturbagdes trazidas para a vida pratica colocaria em risco nossa
atividade intelectual, paralisando o objeto essencial de nossas meditacoes, ‘la
Recherche de la Vérité’. Sem a Moral proviséria, a propria obra estaria
comprometida.’’

Gaukroger na biografia sobre Descartes, analisando as maximas de moral do
Discours, afirma:

A moral provisoria, portanto, seria simplesmente o compromisso publico
com os costumes € ensinamentos sociais e religiosos, a ser abandonada
quando a verdade pudesse ser estabelecida sem nenhuma sombra de duvida.
[...] Isso se coaduna com o comentario posterior de Descartes a Burman e
com o contexto de sua discussdo.*®

Rodis-Lewis langa mao da analogia posta por Descartes no Discours, onde ele afirma
que, ao se derrubar a casa em que se mora, para reconstrui-la, ha necessidade de se prover de
um abrigo para alojar-se durante o tempo da reconstru¢do. Para reafirmar a fun¢do da moral
par provision, explica-nos que ela ¢ “tirada do método™ nao como um resultado das quatro
regras da Segunda Parte, mas como uma necessidade para aplica-las com rigor.*

Comentando a segunda méxima, ela afirma que, suspender o julgamento antes de
conhecer o caminho, deixard o viajante em perigo na floresta. A indubitabilidade,
caracteristica da evidéncia, s6 pode ser conseguida apds o término da davida.”

Rodis-Lewis mostra-nos ainda que Descartes, no inicio de Méditations I, afirma que:
“era necessario tentar seriamente, uma vez em minha vida, desfazer-me de todas as opinides
que tinha recebido até entdo em minha crenca.”® Comentando esta passagem, Rodis-Lewis
pontua que desenraizar todos os prejulgados para rejeita-los como falsos, poria em risco todo
o empreendimento. Em relagdo a terceira regra, diz a autora que jamais Descartes entendeu a
“ordem do mundo” dos antigos estoicos como uma fatalidade imutavel, de maneira a tornar
inatil toda atividade. Ao contrdrio desses filosofos que se colocavam numa posi¢do de
contemplacdo da natureza, olhando-a passivamente, Descartes tinha confianga no progresso

da ciéncia que asseguraria o conhecimento da natureza.® Ele admira com respeito a

57 MESNARD, 1936, p. 51.

% GAUKROGER, 1999, p. 379.

% Cf. DESCARTES. Discours de la Méthode. AT, VL, p. 1.

8 Cf. RODIS-LEWIS, 1998a. p. 18.

6 Cf. Ibid. p. 18 e 21.

82 DESCARTES. Méditations. AT, IX, p. 13.

6 RODIS-LEWIS, 1998, p. 25. Cf. DESCARTES. Discours de la Méthode. AT, VI, p. 62.



48

supremacia do sabio estoico. Entretanto isto ndo quer dizer que ele tome o estoicismo como
modelo.*

Robert Spaemann diz-nos que na concepgao cartesiana de uma ciéncia universal a
relagdo tradicional entre a teoria e a pratica encontra-se invertida. No aristotelismo, a teoria
pura constituia um fim em si mesma. Em Descartes, a metafisica ndo ¢ o fim, mas o ponto de
partida da ciéncia. O fim ¢ tornar o homem mestre e conhecedor da natureza. Nao podemos
deixar de agir, esperando o dia em que a construcdo da ciéncia tenha findado. Nao podemos
estender a diivida e a suspensao universal do julgamento as regras de nossa conduta. *

Nessa moral do Discours “a énfase recai ndo sobre o carater provisério, mas sobre o

2

sentido do termo ‘provision’ como ‘approvisionnement’ [...].” O importante para um
alojamento, continua Spaemann, “€ que, seja ele provisorio ou ndo, encontre-se em oposi¢ao
ao grande edificio que estd em constru¢do, completo, que ja tenha um teto.”* Conscio desta
situagdo ¢ que Descartes vai propor algumas regras de uma morale par provision.

Spaemann nos diz que, na Terceira Parte (nas maximas) do Discours se encontram
as respostas para as seguintes questdes: a) como uma a¢do completamente justificada ¢
possivel, nas condigdes de uma incompletude da ciéncia? b) Quais as boas razdes de agir, se
ha uma pressuposicao de que, pelo fato de a ciéncia encontrar-se inacabada, desconhecemos a
totalidade das consequéncias de nossas acoes? c) De onde provém a certeza de bem agir, se ha
a suposicdo de que a ciéncia ndo tem ainda proporcionado a certeza nos problemas
importantes para a praxis? Ele nos mostra que Descartes d4 as respostas a estas indagagdes,
quando nos diz que as agdes da vida, muitas vezes, ndo podem esperar. Quando ndo pudermos
discernir as opinides mais verdadeiras, sigamos as mais provaveis. Devemos decidir-nos por
algumas, como muito verdadeiras e muito certas, desde que a razdo o tenha assim
determinado.”

Spaemann afirma que geralmente Descartes ¢ interpretado como se, em moral, se
contentasse com verossimilhangas, o que nao ¢ verdade, segundo ele.® Assim, o autor remete-
nos para o final de Principes, onde o Filosofo trata da certeza.” Spaemann distingue a certeza
moral que € suficiente para regular os costumes, e a certeza absoluta, que ¢ a da metafisica e

também da matematica. O conceito de certeza moral ndo foi inventado por Descartes. Ja era

8 Cf. DESCARTES. Discours de la Méthode. AT, VI, p. 26-27.

% SPAEMANN, Robert. La Morale Provisoire de Descartes. Archives de Philosophie. Paris, n. 35, p. 353-367,
1972, p. 353-354.

% SPAEMANN, 1972, p. 357.

7 Cf. Ibid., p. 357. Cf. DESCARTES. Discours. AT, VI, p. 25.

% Cf ibid., 358.

% Cf. DESCARTES. Les Principes de la Philosophie. AT, IX, p. 323-324.

o



49

empregado no decorrer do século XVI, nas discussdes sobre a teologia moral. Caetano,
comentador de Tomés de Aquino, faz a distin¢do entre a certeza moral e a certeza matematica:
“A certeza provavel ¢ suficiente no campo da moral” (Probabilis certitudo sufficit in
moralibus). Autores cristdos da alta Idade Média, como santo Alberto Magno, Tomas de
Aquino, Duns Scotus sustentam a tese de que, no caso de duvida, deve-se escolher a via mais
segura que ¢ “a que oferece menos perigo” (quod habet minus de periculo).”

Gilson ndo vé a moral par provision como uma simples precaucdo facultativa. Ela
contém uma fundamenta¢do metafisica de duas diferentes ordens: a da verdade e a do bem. O
agir humano no dia a dia ¢ dirigido pela vontade na busca do bem, do melhor para si. A vida
delega a vontade o poder de fazer continuamente escolhas sem o auxilio do intelecto. A moral
provisoria tem seus principios claramente definidos, distintos dos principios teoricos. No
dominio do conhecimento, ndo hé lugar para o provdvel. Ai, o provéavel ndo vale mais que o
falso. No agir, quando o uso da vida estd em jogo, deixar de querer o mais provavel é ficar
condenado voluntariamente a infelicidade. Todas as maximas da moral provisoria apresentam
uma dupla propriedade: a de ndo serem verdades demonstradas, ou seja, de valor tedrico, e a
de assegurarem ao homem, que ndo conhece o bem com certeza, ou que o ignora
completamente, as oportunidades as mais numerosas de encontra-lo.™

Gilson conclui que, na procura da verdade, as maximas provisorias sao requeridas
como condi¢des praticas dessa possibilidade. Todavia, s6 t€m sua legitimidade garantida
como condig¢des preliminares dessa procura.™

Para Vaz, a moral par provision ndo deve ser entendida como uma concessao de
Descartes a moral consuetudinaria de sua época, a ser substituida mais tarde pela “mais alta e
perfeita moral.” Comungando com Gilson, ele explica que na ordem do bem a vontade devera
agir, mesmo em face do provavel, que pareca melhor aos olhos da razdo. Ja na ordem do
verdadeiro, a razdo sO6 poderd dar seu consentimento ao que se apresentar como

evidentemente certo.”

0 Cf. SPAEMANN, 1972, 359-360.
™ Cf. GILSON, 1987, p. 233-234.

" Cf. Ibid. p. 256.

B Cf. LIMA VAZ, 1999, p. 282-283.



50

Spaemann considera que toda a ética politica do mundo ocidental, em nossos dias,
hoje denominada pluralista, pode ser vista como uma moral provisoria, no sentido de
Descartes. Isto significa dizer que sdo regras para viver em comum, supondo que as questoes
concernentes as Ultimas obrigac¢des sdo controvertidas.”

Pelo que acabamos de expor, podemos avaliar o quanto de polémica a moral par
provision tem suscitado entre os estudiosos da filosofia cartesiana. Nao ¢ so6 a valoragao de
suas maximas quanto ao seu conteido moral que tem provocado disputas, mas sua coeréncia
em relacdo ao método e ao seu sistema. Para alguns estudiosos, a moral do Discours ¢ vista
como uma prudéncia excessiva e até mesmo como uma insinceridade de Descartes em relagdo
a seus leitores.

E possivel que um fato tenha corroborado para reforgar os argumentos daqueles que
menosprezam, minimizam ou ddo pouco valor ao contetido das regras da moral do Discours.
Trata-se da confidéncia feita a Burman por Descartes, durante célebre encontro de ambos,
ocorrido onze anos ap6s a publicagcdo de sua primeira obra, que ficou conhecido por Entretien
avec Burman.” Burman revela-nos, em seus escritos, que Descartes, ao responder a questdes
sobre o Discours, confessa ndo se sentir a vontade para escrever sobre “ética” e que as
maximas foram acrescentadas ao texto com o intuito de tranquilizar os pedagogos e
assemelhados, quanto a sua fé e religido e quanto a seu método revolucionario.” No entanto,
diz-nos Gilson que ndo ¢ absolutamente certo que a afirmacdo de Descartes em Entretien avec
Burman represente o estado de espirito do Filosofo no momento da redac¢do dessa parte do
Discours.” Oito anos ap0s a publicacdo do Discours, ou seja, trés anos antes do encontro com
Burman ele reafirma em uma carta a princesa Elisabeth, as méximas de sua moral par
provision.™ Em 1647, um ano antes do encontro com Burman, confirma sua moral par
provision na Carta-Prefacio da versdo francesa de Principes de la Philosophie.” Nesta mesma

Carta-Prefacio, a palavra sagesse, que fora omitida no Discours, aparece dezesseis vezes.

™ Cf. SPAEMANN, 1972, p. 365.

Frans Burman (1628-1679), jovem de 20 anos, do circulo de jovens admiradores de Descartes, de Leiden,
jantou com Descartes em Egmond em 16 de abril de 1648 e o entrevistou sobre suas obras: Méditations,
Principes e Discours de la Méthode. A conversa foi registrada pelo proprio Burman e preservada. Todavia,
permaneceu desconhecida por um espago de 250 anos. O documento foi redigido em latim e ¢ de valor
inestimavel, pois nos da uma visdo geral do proprio Descartes sobre suas obras publicadas até aquela data.
(Cf. DESCARTES. Descartes et Burman. AT, V, p. 144-179. Cf. GAUKROGER, 1999, p. 500 ¢ 511).

% Cf.AT,V,p.178.

77 “Il n’est pas absolument certain que ce commentaire tardif représente exactement I’etat d’esprit dans
lequel se trouvait Descartes au moment ou il rédigeait cette partie du Discours, car, en 1648, Descartes est
devenu d’une extréme méfiance par suite des attaques dont il a été 1’objet de la part des Jésuites en France et
de part des ministres protestants en Hollande [....] . (GILSON, 1987, p. 234).

®  Cf. DESCARTES, 1955, p. 62.

" ¢[...] et d’une Morale imparfaite qu’on peut suivre par provision pendant qu’on n’en sait point encore de
meilleure . (DESCARTES, 1998 p. 33).



51

No proprio Discours, indiretamente, Descartes admite a possibilidade de as maximas
da moral serem, pelo menos parcialmente, integradas a “mais alta e perfeita moral”, ao dizer:
“para todas as opinides que até entdo tinha recebido em minha creng¢a, ndo podia melhor fazer
do que tirar delas a confianga a fim de substitui-las depois por outras melhores, ou pelas
mesmas, depois de té-las ajustado ao nivel da razao.”®

Pouco importa se as maximas escolhidas para constituir a moral par provision sao de
Descartes ou se ele as tomou “emprestadas” de outro. O importante € o que elas representam
como provision para a caminhada intelectual de nosso Filosofo a procura da verdade.

Concordamos com o comentario que afirma que, para a aplicagdo do método, a
davida nao poderia ser rigorosamente universal. Sem o minimo de “provisdo” para o agir,
poderia haver perturbagdes como inquietagdes morais, remorsos, etc. que o impediriam de
avancar com seu método. O “alojamento” como provisdo, uma vez estando pronto o novo
edificio, podera ser ou ndo totalmente demolido.

ApoOs visualizarmos as primeiras ideias de Descartes sobre a moral, postas nos
escritos de sua juventude, por ele ndo publicados, e analisarmos o contetido de Discours de la
Meéthode, primeiro livro entregue por ele ao publico, deparamo-nos, entretanto, com um corte,
uma parada abrupta no desenvolvimento de seu pensamento moral, apesar de no Discours
estarem contidas as maximas de sua morale par provision. Primeiro, a palavra sabedoria nao
aparece no texto uma unica vez sequer. Em segundo lugar, constatamos que a relagdo por ele
estabelecida, anteriormente, entre a moral e as demais ciéncias encontra-se ai ausente. A
primeira vista, a moral par provision parece descontextualizada de seu discurso moral
anterior. No entanto, ao examinarmos seus posicionamentos posteriores, como suas
declaragdes na Carta-Prefacio de Principes, que analisaremos a seguir, passamos a reconhecer
a importancia que as maximas do Discours irdo assumir no desenvolvimento futuro de seu
pensamento moral. Afinal, ¢ na moral par provision que se encontra o primeiro esbogo de sua

definicao de virtude, conceito fundamental da moral cartesiana.

2.2 A moral no Prefacio de Principios

8 DESCARTES, Discours de la Méthode. AT, VI, p. 13-14. (Grifos nossos).



52

Descartes, como ja mencionamos neste capitulo, tem-se mostrado reservado em se
pronunciar sobre moral.®* Todavia, no Prefacio que acompanha a traducdo francesa de
Principia Philosophiae,”* emite publicamente julgamento no campo da moral, tornando-se

P phiae, )

inovador ao referir-se sobre o que ele denomina a mais elevada e a mais perfeita Moral.

2.2.1 A arvore da filosofia

Na Carta-prefacio, Descartes ndo sé apresenta uma nova visdo de moral, mas
também revoluciona com outra forma de conceber a ordem do saber e na maneira de entender
como as ciéncias se encontram relacionadas entre si. Ao formular a metdafora da darvore, que
se tornou célebre, promove uma inversao, no que poderiamos chamar a pirdmide do saber, em
que a metafisica, desde Aristoteles, passando pela Escolastica, era colocada no vértice dessa
piramide.® Descartes ird vira-la “de cabeca para baixo.” Na nova piramide, a metafisica passa
a ser sua base, raizes, se tomarmos a figura da arvore. A fisica® ¢ o tronco desta arvore; e seus
ramos representam todas as outras ciéncias entre as quais se destaca a moral (formando a copa
ou o vértice, se considerarmos a piramide). Ele a denomina a mais elevada e a mais perfeita
moral que, pressupondo um inteiro conhecimento das outras ciéncias, é o derradeiro grau da
Sabedoria.® O que mencionara de maneira vaga nos primeiros escritos, deixados sob a forma
de manuscritos, a respeito da unido da ciéncia com a virtude (moral), formando a sabedoria,*
agora proclama de forma mais explicita. A euforia que se manifesta no texto da Carta-prefacio

¢ como se ele tivesse rompido as amarras que o impediam de se pronunciar sobre

8 Ver acima, p. 50. DESCARTES, 1955, p. 239. (Carta a Chanut, de 1 de novembro de 1646). Esta carta é
anterior ao lancamento da versao francesa de Principia Philosophiae.

Principia aparecera em francés em 1647, trés anos apds sua publicagdo em latim. Foi traduzido para o
francés pelo amigo de Descartes, padre Claude Picot. A versdo francesa Des Principes de la Philosophie vem
acompanhada de uma longa carta do autor ao tradutor com os seguintes dizeres: “uma carta do autor aquele
que traduziu o livro, a qual pode aqui servir de prefacio”. Descartes expde na Carta-prefacio o contetido de
Principes, de forma que o leitor, mesmo ndo tendo conhecimento de filosofia possa se interessar em ler a
Obra. (Cf. AT, IX - 2, p. 1-20).

“La Métaphysique est I’oeuvre capitale d’Aristote, et elle constitue le couronnement de tout Le systeme”.
TRICOT, J. Introduction. In: ARISTOTE. Métaphysique. Traduction, introduction et notes par J. Tricot.
Paris: Vrin, 2000. t. 1, p. IIL

A fisica a que Descartes se refere ndo ¢ mais a fisica qualitativa de Aristoteles que imperou até Galileu.
Trata-se da nova fisica que surgiu a partir da Revolugdo Copernicana, tendo como principal fundador Galileu,
que concebeu um método experimental que aplica & matematica, mais precisamente a linguagem geométrica
ao estudo dos fendmenos naturais. Era a ciéncia fisica moderna que estava dando seus primeiros passos. (Cf.
DESCARTES, 1998, p. 32. Cf. KOYRE, 1998, p. 83 e 196).

“Ainsi toute la Philosophie est comme un arbre dont les racines sont la Métaphysique, le tronc est la
Physique, et les branches qui sortent de ce tronc sont toutes les autres sciences, qui se réduisent a trois
principales, a savoir la Médecine, la Mécanique et la Morale; j’entends la plus haute et la plus parfaite
Morale, qui, présupposant une entiére connaissance des autres sciences, est le dernier degré de la Sagesse.
(DESCARTES, 1998a, p. 32).

8 Verp. 33 e 36.

82

83

84



53

determinados assuntos, sobre palavras condenadas pelas autoridades civis e religiosas da
época. A palavra sabedoria, presente nos manuscritos primeiros € que foi cuidadosamente
omitida em Discours, sua primeira publicacdo, ressurge agora com todo vigor, aparecendo em
quase todas as paginas do prefacio de Principes, ou mais precisamente, dezesseis vezes nas
treze paginas do texto.”

A mais alta e perfeita moral de que fala na Carta-prefacio nao ¢ nenhuma teologia

moral, mas aquela

moral que se encontra apresentada como o apice e o coroamento de toda
a filosofia: constituida unicamente com o auxilio da razao natural, sem
nenhuma referéncia a um contetido revelado, nem a uma autoridade,
qualquer que seja, esta moral é destinada a procurar para os homens,
com as outras ciéncias que lhe sdo uteis, uma ‘perfeicio de vida’ que,
antes da invencao da verdadeira filosofia, poder-se-ia ter como
inacessivel.”®

2.2.2 A sabedoria em Descartes e Charron

A palavra sabedoria, com o contetido que lhe ¢ dado, marca sua presenga em
Descartes em um momento de importancia significativa em sua vida. Foi precisamente em 10
de novembro de 1619, data em que ele registra os sonhos que se tornaram o marco primeiro
de sua produgio intelectual e que lhe indicaram o direcionamento a seguir na vida.* E logo
apos esta data que nosso Filésofo comeca a esbogar seus primeiros textos, que chegaram até
nods de forma fragmentada.

Na parte final do primeiro capitulo, mostramos como ocorre o aparecimento do
termo sabedoria, tanto em seus primeiros escritos, como em seu relato e interpretagdo do
terceiro sonho, onde se percebe claramente a presenca marcante de Charron, autor de De la
Sagesse.

Ainda que De la Sagesse tenha suscitado uma polémica exacerbada, nas primeiras

décadas do século XVII, * os comentadores de Descartes ndo discordam que esta obra tenha

O texto a que nos referimos ¢ a edicdo de Lettre-Préface com notes et commentaires de J. Danton, cujos
elementos referenciais completos encontram-se na nota de n.98 a p. 35.
% KAMBOUCHNER, Denis. Descartes et la Philosophie Morale. Paris: Hermann Editeurs, 2008. p. 312.
% “Je pris um jour la résolution [...] d’employer toutes les forces de mon esprit a choisir les chemins que je
devais suivre.” (DESCARTES, Discours de la Méthode. AT, VI, p. 10). Gilson entende que nesta passagem
do Discours, Descartes esta se referindo claramente a noite de 10 de novembro de 1619. Lembra ainda que
Descartes ao interpretar, ainda dormindo, o verso de Ausdnio Quod vitae sectabor iter o faz no sentido moral
e ndo no sentido metodoldgico. GILSON, 1987, p. 153-154.

Ver sobre o assunto o que escrevemos nas p. 39 e 40 deste capitulo.



54

sido alvo de uma atencdo especial de nosso Filosofo.” Todavia, divergem ao interpretar a
relagdo entre ciéncia e sabedoria vista por Descartes e Charron. Esta questdo, como
apresentaremos a seguir, ¢ posta por Emmanuel Faye” e nela encontram-se envolvidos os
principais comentadores do autor de Discours.

Nao podemos nos referir ao significado que a palavra sabedoria assume no
pensamento cartesiano, ignorando o que o termo representa para o autor de De la Sagesse.
Charron vem sendo mencionado desde o inicio desta tese e continuaremos a nos referir a ele
nos capitulos posteriores, dada a aproximacdo existente entre seu pensamento ¢ o de
Descartes. Em varios momentos de nossa pesquisa, assinalamos a comunhdo de ideias que
existe entre ambos. Portanto, consideramos pertinente abordarmos, hic et nunc, a questdo
posta por Emmanuel Faye, ndo s6 pelas razdes mencionadas, mas por ser a sabedoria o
assunto que esta sendo enfocado.

Segundo Faye, a questdo surgiu em 1925 numa edi¢dao do Discours de la Méthode,
com texto e comentarios sob a responsabilidade de Etienne Gilson, que se tornou classica pela
inestimavel riqueza dos comentdrios realizados passo a passo, do texto de Descartes. Ao
analisar o terceiro pardgrafo do Discours, em que Descartes fala em aumentar gradualmente
seu conhecimento, elevando-o ao mais alto nivel que lhe seja possivel atingir,” Gilson diz que
esta declaracao s6 adquirira seu sentido pleno se a compararmos com a primeira redagcdo do
titulo do Discours: “O Projeto de uma Ciéncia Universal que possa elevar nossa natureza ao
seu mais alto grau de perfeicdo.” Faye v€ como “uma intui¢do profundamente justa” o que ¢é
dito depois por Gilson: “Esta concep¢do de uma sabedoria puramente humana, cujas
condigdes residem totalmente fora do dominio da teologia, e que se define pelo mais alto
grau de perfeicdo de que nossa natureza ¢ capaz, ¢ em Descartes um legado da
Renascengal...].”"

O que Gilson afirma logo a seguir ¢ objeto de outra consideracdo de Faye:
“Infelizmente, a continuacao do comentario ¢ bastante discutivel: Gilson afirma a existéncia
de uma ruptura entre a Renascenca e a ‘reforma cartesiana’, afirma¢do que tem sido repetida

desde entdo, como um fato verdadeiro pelos mais autorizados intérpretes de Descartes.”*

9t “Mais Charron, que Descartes avait lu ‘avec soin[..].”” (RODIS-LEWIS, 1971b. p. 463, nota n. 39. Ver
também notas de n. 71 e 74, na p. 31 de nosso estudo.

%2 FAYE, 1998, p. 281.

% Cf. FAYE, 1998, p. 280. Cf. GILSON, 1987, p. 93. Cf. DESCARTES. Discours de la Méthode. AT, VI, 3.

% DESCARTES. Correspondance. AT, I, p. 339. (Carta de Descartes a Mersenne, de margo de 1636). Cf.
GILSON, 1987, p. 93.

% Cf. FAYE, 1998, p.280. 93.

% FAYE, 1998, p. 281. Vejamos as referéncias feitas por Faye a outros intérpretes de Descartes sobre a
questdo: “ Notamment Pierre Mesnard, Essai sur la morale de Descartes, Paris, 1936, p. 27; Ferdinand
Alquié, qui écrit: ‘Descartes n’oppose pas, comme Charron, science et sagesse, il les veut reunir.” (La



55

Continuando seus comentarios, Faye afirma ainda que, segundo Gilson, com Descartes se

opera uma profunda transformagdo no conceito de sabedoria e que ‘“a sabedoria da

Renascenca era de alguma maneira uma sabedoria sem conteudo; e que ndo so6 se distinguia

da ciéncia, mas a ela se opunha.”™”

Para contrapor-se as conclusdes de Gilson, Faye passa a expor todo o

desenvolvimento do raciocinio de Charron, ao longo do Capitulo XIV de De la Sagesse, onde

¢ estabelecida a comparacdo entre ciéncia e sabedoria. Faye divide o pensamento completo

de Charron em trés partes: na primeira, Charron considera o fato de a ciéncia e sabedoria ndo

andarem juntas em sua época:

Para ensinar aos outros e descobrir a falta que se encontra em tudo isso, ¢
preciso mostrar duas coisas: uma ¢ que a ciéncia e a sabedoria s3o coisas
muito diferentes; e que a sabedoria vale mais que toda a ciéncia do mundo,
como o céu vale mais que toda a terra, e o ouro mais que o ferro. A outra, é
que ndo somente elas sdo diferentes, mas que quase sempre nao andam
juntas, e que geralmente se entrechocam, quem ¢é muito douto [savant =
homem de céncia] ndo ¢é nada sabio [sage = sensato, prudente]; e quem ¢

sabio ndo ¢ douto. Ha excegdes, mas sdo bem raras.”®

A ciéncia ¢ um pequeno e estéril bem quando comparada a sabedoria; [...] A
sabedoria ¢ um bem necessario e universalmente util a todas as coisas: ela
governa e regra tudo. [...] A ciéncia € particular, ndo necessaria nem nada
util, ndo ativa, servil, mecanica, melancdlica, renitente, presungosa.”

No final da primeira parte de sua exposi¢do, o autor de De la Sagesse, torna claro

que ndo ¢ a ciéncia o verdadeiro objeto de sua critica, mas a maneira como se ensina:

[...] Aqueles que fazem profissdo das letras, que vém das escolas e
universidades, e tém a cabeca cheia de Aristoteles, de Cicero, de Bartole [...]

97
98
929

découverte métaphysique de ’homme chez Descartes, Paris: 1950. 4. ed. 1991. p. 25); Martial Gueroult,
qui loue Gilson d’avoir ‘noté trés justement’ que ‘cette séparation (entre la science et la sagesse) a laquelle
Descartes semblait devoir mettre fin [...] était une caractéristique des moralistes de la Renaissance, en
particuler de Montaigne et de Charron.” (Descartes selon I’ordre des raisons. Paris: Aubier, 1953. v. II, p.
237); Cf. Geneviéve Rodis-Lewis, qui écrit, dans une mise au point récente, par ailleurs fort précise et utile:
‘Comme Descartes au début des Regulae, Charron, dans la préface, insiste sur la sagesse humaine; mais c’est
pour ’opposer a la science totalement récusée.” Bulletin cartésien XXI, Archives de philosophie, 57, 1,
1994, p. 8.” (Cf. FAYE, 1998, nota n. 1 p. 281). Kambouchner, em seu livro mais recente, ao referir-se a
Carta-prefacio de Principes, comunga com o pensamento dos autores citados por Faye: “Assim encontra-se
anulada a dissociagdo cética da ciéncia e da sabedoria na maneira mais radical, cujo tema ¢ tdo insistente em
um Montaigne ou um Charron, e que ndo poderia ser fundamentada sendo em uma representagdo muito
depreciativa e em um estado muito imperfeito das ciéncias e da filosofia.” (KAMBOUCHNER, Denis.
Descartes et la philosophie morale. Paris: Hermann Editeurs, 2008. p. 313).

FAYE, 1998, p. 281. Cf. GILSON, 1987, p. 93.

CHARRON, 1986, p. 687. (Acréscimos nossos).

Ibid. p. 687, 689, 690.



56

Preparam-se para ser repetidores: Cicero disse, Aristoteles e Platdo deixaram
por escrito, etc. E ndo sabem dizer nada.'®

Montaigne, com outras palavras, nos fala a mesma coisa: “Sabemos dizer: Cicero diz
assim, eis os costumes de Platdo, estas sdo as palavras de Aristoteles: mas que dizemos nos
mesmos? Que fazemos? Que julgamos? Um papagaio diria 0 mesmo.""

Descartes nao se distancia do que estéd dito acima: “ndo nos tornaremos filésofos por
ter lido todos os raciocinios de Platdo e de Aristoteles, sem poder proferir um julgamento
solido a respeito do que nos ¢ proposto. Por isso, pareceremos ter aprendido ndo ciéncias, mas
historias.”"*

Na segunda parte, apresenta-nos a razdo das divergéncias entre sabedoria e ciéncia:

Contudo, ndo basta apontar o fato de a sabedoria ¢ a ciéncia ndo andarem
juntas: € preciso buscar a razdo, ¢ ao procura-la, gratificarei e contentarei
aqueles que poderiam estar ofendidos pelo que foi dito acima, e pensar que
sou inimigo da ciéncia. [...] € um caso estranho e contra toda razdo, que um
homem para ser savant [homem de ciéncialdeixe de ser sage [prudente,
sensato]; porque a ciéncia ¢ um caminho, um meio e instrumento proprio
para a sabedoria. Eis dois homens: um que estudou, o outro ndo; aquele que
estudou deve e ¢ obrigado a ser muito mais sabio que o outro, porque tem
tudo o que o outro tem, isto €, o natural: uma razdo, um julgamento, um
espirito, e tem as informagdes, os discursos, e julgamentos de todos os
maiores homens do mundo, que ele encontra através dos livros.'*”

Continua Charron: “Todavia, a verdadeira razao e resposta ao que foi dito, ¢ a ma e
funesta maneira de estudar e a ma instrucdo.”" Segundo Charron, os “repetidores” ndo levam
para a pratica o que aprendem de outros. Este descomprometimento faz com que sua ciéncia
se torne inutil, deixando de transformar-se em virtude, sabedoria, resolucdo. Por outro lado, os
que ndo estudam, cuidam de cultivar o seu natural e se tornam muitas vezes melhores, mais
sabios e resolutos, mesmo sendo menos doutos (savants) € menos famosos.'”

Na terceira parte, mostra dois tipos de remédios™® que fardo cessar o divorcio entre
sabedoria e ciéncia: o primeiro relaciona-se com o modo de aprender: “Eis a licdo e a

adverténcia que eu dou aqui: ndo € preciso se ocupar em perder tempo em reter € memorizar

10 CHARRON, 1986, p. 691 ¢ 693.
11 MONTAIGNE, 2001, p. 210.
122 Reégle III in: DESCARTES, 1996a, p. 12-13. A denominagio histérias corresponde ao descrédito que a
Historia tinha em certos meios filos6ficos.” (Nota do tradutor J. Sirven, p. 13).
Ibid. p. 692. (Acréscimo nosso).
* Ibid. p. 693.
195 Ibid. p. 693.
% FAYE, 1998, p. 284.

=)

103
1

=)



57

as opinides e o saber dos outros [...] Ndo ¢é preciso introduzi-los em nossa alma, mas os
incorporar, transubstanciar.”"”” Como pode ser verificado em outra passagem de De la

Sagesse, o que Charron nos ensina ¢ a necessidade de uma verdadeira assimilagao:

E preciso também tirar dos livros a medula, o espirito (sem se submeter a
reter no coragdo as palavras, como muitos fazem; menos ainda decorar o

r

lugar, o livro, o capitulo; é uma tola e va supersti¢do e vaidade, que faz
perder o principal) e tendo sugado e tirado o melhor para nutrir sua alma,
para formar seu julgamento, e instruir e regrar sua consciéncia e suas
opinides, retificar sua vontade, em suma, fazer uma obra toda sua, ou seja,
um homem honesto, sabio, sensato, resoluto.'®

Descartes diz o mesmo, em sua carta a Voetius, ao afirmar que os livros das pessoas
de inteligéncia superior devem ser lidos de forma a impregnar o nosso corpo inteiro com a
leitura repetida da obra, convertendo-a em nossa propria seiva (fanquam in proprium succum
convertimus).'"”

O segundo remédio consiste na escolha das ciéncias:""

E para isto a escolha das ciéncias nisso € necessaria. As que recomendo
sobre todas as outras, € que sirvam para o fim que acabo de dizer, sdo as
naturais € as morais, que ensinam a viver ¢ a bem viver, a natureza ¢ a
virtude; o que somos e o que devemos ser. Nas morais estdo compreendidas
as Politicas, Economicas, as historias. [...] Este fim e objetivo da instrucdo
da juventude e comparagdo da ciéncia e sabedoria me tém tomado muito
tempo, por causa da contestagdo.™

Na citacdo em destaque, logo acima, Charron volta sua atencao para aquelas ciéncias
que estdo diretamente relacionadas com o homem. Ao mencionar as ciéncias naturais (nas
quais podemos considerar incluidas a fisica e a medicina) juntamente com a moral que
também € posta por ele em destaque, podemos ver mais uma vez a afinidade com Descartes.

Para defender a tese de que na Renascenga predomina uma sabedoria sem conteudo,

opondo-se a ciéncia, Gilson, lanca mao de passagens de De la Sagesse em que seu autor

1 CHARRON, 1986, p. 693-694.

1% Ibid., p. 694.

19 Cf. FAYE, 1998, p. 284-285. (Na nota de n.1, na pagina 285, Faye acrescenta que a expressdo latina in
proprium succum ¢ traduzida por Victor Cousin em Oeuvres Complétes de Descartes, Paris, 1826, t. IX, p.
45, por “en sa propre substance”.

10 Cf. FAYE, 1998, p. 284.

" CHARRON, 1986, p. 694-695. Charron, em sua correspondéncia, nos anos de 1602 ¢ 1603 revela sua
preocupagdo com as primeiras reagdes a sua obra De la Sagesse, publicada em 1601. Prepara uma nova
edigdo de sua obra com modificagdes e suavisando alguns trechos para livrar-se de uma possivel censura ou
condenagdo. Charron faleceu em 1603 e a segunda edicdo de De la Sagesse ¢ publicada em 1604. (Cf. FAYE,
1998, p. 268).



58

mostra a ciéncia opondo-se a sabedoria, inclusive as mesmas por nos citadas."* Entretanto,
Gilson faz uso delas de forma descontextualizada, sem considerar o que Charron diz logo a
seguir, ou seja, sem acompanhar todo o desenvolvimento do raciocinio do autor de De la
Sagesse presente no mesmo capitulo, e por nds exposto acima. Esta interpretacdo lamentéavel
de Gilson sobre o pensamento renascentista, dada no primeiro quartel do século passado,
perpassa todo esse século e continua ainda a exercer sua influéncia na primeira década do
século atual."® Observamos ainda em Gilson uma contradi¢do. Primeiro, ele reconhece, com
razdo, que “a concepcdo de uma sabedoria puramente humana, cujas condi¢gdes residem
totalmente fora do dominio da teologia, ¢ que se define como o mais elevado grau de
perfeicao de que nossa natureza ¢ capaz, ¢, em Descartes, um legado da Renascenga [...]”
Posteriormente, na mesma pagina, afirma que “A Sabedoria da Renascenga era, de alguma
maneira, uma Sabedoria sem conteudo”."

Como acabamos de mostrar, tomando as proprias palavras de Charron, nao ha, de sua
parte, uma desvalorizacao, nem muito menos uma rejeicao a ciéncia. No entanto, existe uma
diferenga entre Descartes e Charron, em relagdo as ciéncias: situa-se no campo da matematica
¢ mais ainda no da metafisica. A matematica encontra-se ausente do mundo do saber desse
pensador renascentista, ndo por uma rejeicdo, mas por uma lacuna, ou seja, um
desconhecimento de uma maior aplicabilidade desta ciéncia. A matematica, como também a
fisica, ndo tinham alcangado, por ocasido da publicagdo de De la Sagesse, o desenvolvimento
a que chegaram, no tempo de Descartes. Como mostramos acima, a partir do encontro com
Beeckman, Descartes descobriu uma nova fisica bem diferente da fisica qualitativa de
Aristoteles, que lhe fora ensinada em La Fléche. Na mesma ocasido, Beeckman despertou-lhe
também a atencdo para o novo papel que a matematica passou a desempenhar com sua
aplicagdo aos fenomenos da natureza, na moderna fisica que surgiu com a Revolucdo
Cientifica."® Quanto a metafisica, ha uma recusa explicita de Charron. Ele a vé como algo
muito abstrato e ndo reconhece sua importancia filoséfica e humana. Para ele, a metafisica
ndo se distingue da teologia. Esta sua quase aversdo a metafisica tem como causa a separacao
radical que os escolésticos tardios faziam entre a metafisica e a filosofia moral. Charron situa

os filosofos metafisicos e teologos num mesmo plano e os rejeita por falarem de uma

"2 Ver as duas citagdes em destaque na p. 55, acima.

Ver referéncia a Kambouchner, no final da nota n. 96 deste capitulo.

Vejamos as palavras textuais de Gilson; “Cette conception d’une sagesse purement humaine, dont les
conditions résident entiérement hors du domaine de la théologie, et qui se définit par le plus haut degré de
perfection dont notre nature soit capable, est chez Descartes um legs de la Renaissance [...]” ¢ “La Sagesse
de la Renaissance était en quelque sorte une Sagesse sans contenu.” (GILSON, 1987, p. 93).

Ver p. 28 e 29 desta pesquisa.

113
114

115



59

sabedoria inacessivel ao homem."® Em sintese, o que Charron recusa ¢ a escolastica tardia
resultante da contrarreforma, como mais tarde, o fard também Descartes."” No prefacio da
primeira edi¢do de De la Sagesse (1601), declara que ndo falara da sabedoria metafisica ou
teoldgica."®

Descartes nao s6 distingue a metafisica da teologia, mas une a metafisica a moral,
sem, no entanto, uma estar integrada a outra, no sentido de uma fusao. Para ele, a metafisica,
ao lado da moral, contribui para a maior perfei¢do do homem, conduzindo-o pelo melhor uso
de seu pensamento, ao conhecimento de si mesmo e a busca da verdade."

No prefacio que escreveu para a segunda edicdo de De la Sagesse, publicada em
1604, Charron apresenta-nos o essencial de sua obra. Destaca trés espécies de sabedoria: a
divina, que ¢ tratada pelos tedlogos; a sabedoria humana, com que se ocupam os filésofos e a
mundana e mais baixa, que ¢ a natureza viciada e corrompida.”' A “sabedoria humana ¢ uma
retiddo, bela e nobre composi¢do do homem por inteiro, em seu interior € em seu exterior,
seus pensamentos, palavras, agdes, € todos os seus movimentos; ¢ a exceléncia e perfeicao do
homem como homem.”"” Um dos meios para adquirir esta sabedoria ¢ o estudo da Filosofia;
acrescenta ele: “eu ndo entendo que sejam todas as suas partes, mas a moral (sem, todavia,
esquecer a natural) que ¢ a lampada, o guia e a regra de nossa vida [...]""*

Diz-nos ainda Faye: ‘““A sabedoria da Renascenca,’ cuja elaboragdo temos seguido a
partir de Bovelles, Montaigne e Charron, estd longe de ser vazia de conteudo. E a
humanidade mesma do homem que constitui seu teor e sentido.”'*

Nao ocorreu, portanto, uma ruptura entre Descartes e os renascentistas, nem na
maneira de conceber a sabedoria, nem no modo de entender a relagdo entre ciéncia e

sabedoria, como se expressou Gilson. Nas primeiras décadas do século XVI, comegou a ser

1

¢ Cf. FAYE, 1998, p. 255 e 304.

7 Cf.FAYE, 1998. p. 12, notan. 2.

¥ CHARRON, 1986, p. 35. (Faye nos mostra que Charron, por receber criticas, vé-se obrigado a reconhecer no
prefacio da segunda edicdo de De la sagesse que a sabedoria de que tratam os tedlogos pode também ser
“pratica,” pois, a teologia tem também por objeto regrar as agdes humanas, ou seja, existe uma teologia
moral que define deveres do homem nao s6 em relagdo a Deus, mas em relagdo a si mesmo ¢ aos demais
homens. Cf. FAYE, 1998, p. 255 ¢ Cf. CHARRON, 1986, p. 32).

" FAYE, 1998, p. 317.

120 Charron ndo chegou a ver a segunda edigdo de sua obra, por ter morrido um ano antes.

Cf. CHARRON, 1986, p. 27. (A expressdo natureza corrompida, no presente contexto, nada tem a ver com a
teologia, ou seja, com a sujeicdo do homem ao pecado original, antes de ser redimido. Trata-se da sabedoria
do homem comum que se deixa dominar pela concupiscéncia).

CHARRON, p. 32. Faye chama-nos a atencdo que esta crenga de Charron em que o homem podera chegar
por suas proprias forgas a sabedoria ¢ um prentincio do projeto cartesiano anunciado na carta a Mersenne, em
margo de 1636: “O projeto de uma Ciéncia Universal que possa elevar nossa natureza a seu mais alto grau de
perfeicdo” (FAYE, 1998, p. 254 ¢ AT, I, p. 339).

' CHARRON, 1986, p. 36.
12 Cf. FAYE, 1998, p. 286. (grifo do autor).

1

1

121

122



60

elaborado um novo conceito de sabedoria com Charles Bovelles,'” evoluindo com Michel
Montaigne e, sobretudo com Charron, até atingir seu amadurecimento pleno com Descartes.
Esta nova sabedoria — gerada na Renascenga — ¢ nobre de nascimento, pois encontra-se
enraizada na propria natureza do “homem como homem,” sendo por isso denominada
sabedoria humana, desvinculada de um saber teologal, sem no entanto a ele se opor. A ruptura
que se da, no inicio do século XVII, ¢ entre a filosofia moral, totalmente desvinculada da
teologia, como a concebiam os renascentistas e Descartes, € uma metafisica puramente
especulativa e teologizada moldada pelos escolasticos tardios.

O capitulo a seguir, o ultimo desta Primeira Parte de nossa pesquisa, ¢ o derradeiro
marco no percurso da genealogia da moral em Descartes, que estamos perseguindo até
alcangarmos o Tratado das Paixodes. Iremos investigar o pensamento moral do Filésofo em
sua correspondéncia, analisando exclusivamente algumas cartas trocadas entre ele e a princesa

Elisabeth da Boémia,"”” Chanut, diplomata francés' e a rainha Christina da Suécia.”” Estas

13 Bovelles (1479-1553) ndo mereceu a atengdo nem mesmo dos historiadores franceses. S6 recentemente, é

que vem sendo reconhecida a importancia de suas ideias, dentro do conjunto que se convencionou chamar
filosofia renascentista. Em sua formacao filosofica, recebe influéncias da escolastica e do platonismo. Na
maneira de expor suas ideias percebe-se que ele se deixa guiar por sua propria intui¢do. Entre suas obras
filosoficas, destacam-se o Livre de ['Intellect e Livre du Sage, onde se encontra sua concep¢do do homem.
Faz uma clara distingdo entre filosofia e teologia. E o primeiro pensador da Renascenca a conceber uma
filosofia do homem distinta das cristologias. (Cf. FAYE, 1998, p. 7 et seq). Para Bovelles “a sabedoria é uma
certa humanidade.” Em outra passagem, a sabedoria ¢ definida como o conhecimento de si mesmo e do
universo (BOVELLES, Charles. Le Livre du Sage. Texte et traduction par Pierre Magnard. Paris: Vrin,
1982. p. 165 ¢183) Ainda na p. 183 da mesma obra ele a denomina “A mais alta sabedoria que é o exame
e o conhecimento de si mesmo”. No Capitulo XXIIL, do Livre du Sage, que tem por titulo a viagem da alma,
temos: “Escapando espiritualmente do corpo pelos sentidos externos, a alma do sabio vai errar pelo mundo e,
apos ter-se prendido a cada coisa que encontra como um atomo da espécie, retorna ao corpo e molda, a partir
deste conjunto de atomos das espécies, o0 homem de virtude, a verdadeira figura de seu protétipo, natural e
terreno, sua forma, seu modelo, seu brilho, seu saber, sua manifestagdo, cujo modo de ser ¢ a sabedoria, isto
¢, a passagem, a mudanga, a transformagao, no meio das espécies, do homem em todas as coisas e de todas as
coisas no homem.” Este ultimo pensamento de Bovelles é como se ele estivesse sinalizando uma
identificagdo da sabedoria com todas as ciéncias, englobando a matéria e o espirito. (BOVELLES, 1982, p.

165). Para FAYE, a Franca do século XVI ¢ dominada filosoficamente por duas grandes figuras: Bovelles e
Charron. (Cf. FAYE, 1998, p. 163). O pensamento de Bovelles e o de Montaigne apresentam muitos pontos
comuns. Quanto a Charron, ha aspectos em sua filosofia que tornam plausivel a hipotese de ter sido ele leitor
de Bovelles, embora nunca o cite. (Cf. Faye, 1998, p. 163 e 247).

Temos como exemplo o jesuita Francisco Suarez da escolastica tardia, autor de Metaphysicae disputationes
(1597) que comenta a teologia moral de Toméas de Aquino ¢ nada escreve sobre a filosofia moral, totalmente
isolada do campo da abstracdo e da contemplagdo metafisicas. (Cf. Faye, 1998, p. 304).

Elisabeth era a filha mais velha de Elisabeth Stuart ¢ de Frederico V. Por questdes politicas, em 1620, a
familia foi obrigada a exilar-se na Holanda. Na época, Elisabeth tinha apenas dois anos. (Cf. GAUKROGER,
1999, p. 513).

Foi intermediario entre Descartes e a rainha Cristina e exerceu forte influéncia na mudanga do Fil6ésofo para
a Suécia em 1649. No mesmo ano tornou-se embaixador da Franga neste pais. (Cf. GAUKROGER, 1999, p.
512). No curto periodo passado na Suécia, onde viveu seus ultimos dias, Descartes instalou-se na embaixada
francesa em frente ao Palacio Real. (Cf. RODIS-LEWIS, G.. A vida de Descartes e o desenvolvimento de sua
filosofia. In: COTTINGHAM, John (Org.). Descartes. Trad. de André Oides. Aparecida, SP: Idéias & Letras,
2009. (Colegao Companions & Companions.) p. 74
Foi coroada em 1644, ao atingir a maioridade. Dez anos depois, converteu-se ao catolicismo o que a levou a
abdicar do trono (GAUKROGER, 1999, p. 512).

126

127

128

129



61

cartas destacam-se de sua correspondéncia por seu conteido moral, sendo denominadas, pelos

estudiosos do pensamento de Descartes, “cartas sobre a moral”."*

130 Ver nome da obra; DESCARTES, 1955.



62

3 CARTAS SOBRE A MORAL NA CORRESPONDENCIA DE DESCARTES

Nas cartas a que nos referimos no final do capitulo anterior, sobretudo nas que foram
trocadas entre Descartes e Elisabeth, deparar-nos-emos com o tema das paixdes. Embora o
Filésofo ja o tivesse abordado em escritos anteriores ao Tratado das Paixoes, 14, foram por ele
considerados apenas os aspectos fisiologicos das paixdes. E a partir da demanda da princesa,
solicitando maiores esclarecimentos, acrescida de objecdes, que Descartes ao atender-lhe,
aprofundar-se-a de forma gradativa no estudo das paixdes, tratando-as agora como nao o tinha
feito em nenhum de seus escritos. E ele mesmo quem o diz: “[é] uma matéria que eu ndo tinha
jamais estudado antes”.' Descartes faz esta declaracao a Elisabeth em uma carta de maio de
1646.

Neste capitulo, iniciaremos, portanto, nossa analise pela questdo das paixdes que tera

como desdobramento o tema maior, que ¢ a moralidade.

3.1 As paixdes em escritos anteriores as cartas a Elisabeth

Antes de examinarmos o tema das paixdes na correspondéncia de Descartes, vejamos a
abordagem inicial do assunto nos escritos do autor. As primeiras consideracdes de
Descartes sobre as paixdes ocorrem em seu primeiro escrito. Vamos encontrar em seu
Compendium Musicae (manuscrito ofertado a Beeckman em janeiro de 1619, como
presente de Ano Novo), o termo afec¢do ( affectus em latim e affection em francés).
Logo no inicio do texto, afirma que o fim da musica ¢ nos deleitar e mover varios
sentimentos.” Ainda em outras passagens do Compendium, usa os termos affectus e
affectiones para indicar sentimentos causados pela musica.® No manuscrito
Cogitationes Privatae, provavelmente elaborado entre 1619-1621,* faz também
referéncia as paixoes, sem nada explicar: “Existem em todos os espiritos certas partes

que, se tocadas levemente, excitam afec¢des fortes”.®

! DESCARTES, 1955, p. 134. (Carta de Descartes a Elisabeth em maio de 1646). Acréscimo nosso. Esta
afirmagdo de Descartes sera melhor compreendida no desenvolvimento deste capitulo.

“Finis, ut delectet, variosque in nobis moveat affectus ”. (DESCARTES. Compendium Musicae. AT, X, p.
89.
* Cf.ibid. p. 95 e 111.
4 Ver nota n. 38, a p. 24.

“Sunt quaedam partes in omnium ingeniis, quae, vel leviter tactae, fortes affectus excitant”. DESCARTES.
Cogitationes Privatae. AT, X, p. 217.



63

Contudo, sdo nas obras Trait¢ de [’Homme (1633)° e Principia Philosophiae, de
1644, — (dedicada esta ultima a princesa Elisabeth) — ambas anteriores a Les Passions de
1’Ame, que as paixdes merecerdo maior atencdo de nosso Filosofo.

Em L’Homme, elas encontram-se, sem serem especificadas, nos sentimentos
interiores. Vejamos como ele se refere a alegria e a tristeza — tomadas no sentido puramente
fisiologico — tendo ambas como causa o movimento ¢ a qualidade do sangue que circula no

corpo:

Assim, quando o sangue que vai ao coragdo ¢ mais puro e mais sutil, e nele
se aquece mais facilmente que o normal, dispde o pequeno nervo que ai se
encontra, na forma que é requerida para causar o sentimento da alegria; e
quando este sangue tem qualidades totalmente contrarias, dispde este mesmo
nervo naquele modo necessario para causar o sentimento da tristeza.”

Nessa mesma obra, sdao também empregadas outras expressdes para designar as
paixdes como: humores, inclina¢oes naturais, afec¢oes da alma que se confundem com o que
ele nomeia sentimentos interiores.® Esclarecendo melhor, a alegria e a tristeza mostram-se,
neste escrito, misturadas com outros sentimentos interiores como a dor, a fome ¢ a sede: “[...]
e mesmo aquelas que poderdo fazer com que ela [a alma] sinta cocegas, dor, fome, sede,
alegria, tristeza e outras paixdes semelhantes.” ° Nesse escrito, as paixdes sdo geradas em
decorréncia de certos estados do corpo.

Em Principia, ele distingue dois tipos de sentidos internos: o primeiro, denomina-o
simplesmente apetite natural, sem especificar nenhum desses apetites. O outro ¢ constituido
por todas as comogdes da alma ou pathemata e afecgdes como a alegria, a tristeza, o amor, o
6dio e similares."

Na versao francesa de Principia, publicada trés anos depois (1647), com a supervisao
de Descartes, encontramos alguns acréscimos ao texto em latim, de 1644. Ao mencionar o

primeiro sentido ou sentimento interior, especifica a fome e a sede que sdo acrescidas a todos

¢ Rodis-Lewis nos informa que L’Homme e Le Monde fazem parte de um mesmo projeto de Descartes que

ficou interrompido em 1633. Ela faz também referéncia a carta de Descartes a Mersenne, de novembro de
1633, em que o Filésofo menciona que esta lhe enviando Le Monde e L’Homme. (Cf. RODIS-LEWIS, 2009,
p- 59-60). Ver também DESCARTES. Correspondance. AT, I, p. 270; Cf. GAUKROGER, 1999, p. 285)
L’Homme s6 foi publicado em 1664, ou seja, quatorze anos apds a morte de Descartes, por Clerselier, amigo
do Filésofo e um dos defensores de sua filosofia na Franca. L’Homme foi o titulo dado por Clerselier ao
escrito do Filosofo. Ver a recente publicagdo em portugués deste livro: DESCARTES. O Mundo ou Tratado
da Luz e o Homem. Apresentagdo, apéndices, traducdo e notas de César Augusto Battisti ¢ Marisa Carneiro
de Oliveira Franco Donatelli. Campinas-SP: Editora da UNICAMP, 2009.

” DESCARTES, Traité de PHomme. AT, X1, p. 164-165. Grifos do autor.

¥ Cf.ibid. p. 166-167.

Ibid. p.176. (Acréscimo nosso).
10 Cf. DESCARTES. Principia Philosophiae. AT, VIII-1, p. 316.



64

os outros apetites naturais." Ao referir-se ao segundo sentido, também por ele denominado
interior, acrescenta a palavra paixoes: “O segundo compreende a alegria, a tristeza, o amor, a
colera e todas as outras paixdes”.”? Tanto no texto latino como na versdo francesa de
Principia, ele distingue a fome e a sede (denominadas apetites naturais) dos outros sentidos
ou sentimentos interiores, mas em ambos 0s textos, as paixdes continuam misturadas com
outras afecgdes do corpo, como o prazer ¢ a dor."

Mais tarde, em sua correspondéncia, Descartes ird abordar um aspecto
psicossomatico das paixdes, que ndo estd contido nem no Traité de [’Homme nem em
Principia, mas que se encontra presente na doxa da época: trata-se dos prejuizos causados ao
corpo pelas paixoes.

Na Franca renascentista, Ambroise Paré (1510-1590) formula, pela primeira vez, em
francés, a doutrina médica — fundamentada na tradicdo galénica — que defende os efeitos das
paixdes, geralmente nocivos a saude. Este posicionamento ¢ seguido por contemporaneos de
Descartes que desenvolveram estudos voltados para essa tematica.

Segundo ainda Paré, as paixdes sdo ordinariamente prejudiciais ao corpo. Todavia, se
forem bem administradas, poderao lhe ser favoraveis."

Descartes, a exemplo de seus contemporaneos, pauta-se, em suas primeiras
exposi¢des sobre as paixodes, pela tradicao da época, que vem desde a Antiguidade, passando
por Galeno' e enriquecida pelas contribui¢cdes dos medievais e renascentistas. No entanto,
como mencionamos, a tese da malignidade das paixdes ndao ¢ defendida por ele nas obras
acima citadas. Todavia, em carta dirigida a Elisabeth, em 1645, cujos detalhes analisaremos
ainda neste capitulo, mostrard, pela primeira vez, como a paixao podera causar dano ao corpo,

seguindo assim, a patologia tradicional.

" Cf. DESCARTES. Les Principes de la Philosophie. AT, IX-2, p. 311. (Grifos do autor).
12 Cf. ibid. p. 311.

3 Cf. TALON-HUGON, 2002, p. 106.

4 Cf. TALON-HUGON, 2002, p. 36.

5 Cf. ibid. p. 36.

Claudio Galeno (129-201) ¢ considerado o maior médico da Antiguidade tardia. No século XVII, ¢ ainda a
referéncia em matéria de medicina. Seus escritos constituem o ordenamento e a sistematizacgao de seis séculos
de saber médico e bioldgico a partir de Hipdcrates (460-370 a.C.). Sua autoridade prevalecera até o inicio do
século XIX. Escreveu Les Passions et les erreurs de [’ame. A tradugao francesa de trés textos reunidos, de sua
autoria, recebeu o titulo de L’Ame et ses Passions. E um médico de pensamento eclético e preocupado com a
moral, vista por ele numa perspectiva terap€utica. Além de Hipocrates, inspirou-se também em Platdo e no
estoicismo. Em seu escrito Des commentaires d’Hippocrate et de Platon, adota a teoria platonica da divisao
da alma sensitiva em uma parte concupiscivel e outra irascivel, sedes das paixdes. Segundo ele, ha duas vias
que conduzem o homem a virtude: uma, do lado da filosofia; e outra, do lado da medicina. L ’Ame ndo é um
tratado de moral de exortagdo a virtude, mas mostra aqueles que escolheram essa via, como adquiri-la.
Defende também a tese estoica da necessidade de erradicar todas as paixdes. (Cf. TALON-HUGON, 2002, p.
31-34. Cf. também GALIEN. L’Ame et ses Passions. Préface de Jean Starobinski e introduction, traduction
et notes par Vincent Barras; Terpsichore Birchler; Anne-France Morand. 2. tirage. Paris: Les Belles Lettres,
2004. p. XXVII, XXIX e XXX).



65

As obras de Descartes que precedem o Traité des Passions, mesmo tomadas em seu

conjunto, ndo revelam ainda a concepgao cartesiana das paixdes. Elas apenas refletem o

pensamento que vigorava em seu tempo, ou seja, as paixdes vistas sob o ponto de vista

fisiolégico. Suas primeiras elaboragdes sobre o assunto encontram-se muito distantes da

teoria das paixoes que ele comegou a construir a partir de 1645, no decurso de sua

correspondéncia com a princesa Elisabeth, Chanut e a rainha Christina, ou seja, nas

denominadas “Cartas sobre a Moral” e que alcangara seu término no 7raité des Passions ou

em Les Passions de L’Ame," cuja “publicagdo oficial”*® s6 se dara em 1649.

3.2 As cartas e as paixoes

17

O titulo da obra impressa em 1649 é Les Passions de I’Ame, mas o nome Traité é empregado para designa-
la, antes mesmo de sua publicagdo, inclusive pelo proprio autor: “petit traité des Passions”. DESCARTES.
Correspondance. AT, V, p. 363. (Carta a Freinshemius, de junho de 1649); “em voyant le favorable jugement
que fait votre Altesse du petit traité que j’en ai écrit.” (DESCARTES. Correspondance. AT, IV, p. 407.
(Carta a Elisabeth, de maio de 1646); “votre Traité des Passions[...]” (DESCARTES. Correspondance. AT,
IV, p. 404. Carta de Elisabeth a Descartes, de 25 de abril de1646). “[...] un Petit Traité¢ de la Nature des
Passions de I’Ame][...].” (Descartes. Correspondance. AT, IV, p. 442. (Carta a Chanut, de 15 de junho de
1646). “Ie prends la liberte de m’y confesser d’une faute tres-signalée que i’ay commise dans le Traité des
passions [...]” DESCARTES. Correspondance. AT, IV, p. 414. (Carta a Elisabeth de maio de 1646). Como
diz Rodis-Lewis, a denominagdo Traité des Passions tem prevalecido no uso corrente. (Cf. RODIS-LEWIS,
1999. p. 9, nota n°3). Outras obras de Descartes recebem também o nome de Tratado: Traité de I’Homme;
Traité de la Lumiere ou Le Monde. Em nossa pesquisa, ao usarmos simplesmente o nome Tratado ou Traite,
estaremos designando o Traité des Passions, a exemplo de outros autores.

Pelo menos duas copias manuscritas do Tratado circularam antes de sua publicacdo. Uma delas foi doada a
Elisabeth, possivelmente, entregue pelo proprio Descartes quando esteve em Haia, no dia 7 de margo de
1646. (Cf. nota de n. 25 de Chevalier in: DESCARTES, 1955, p. 322). A este respeito, ver carta de Elisabeth
a Descartes, datada de 25 de abril de 1646, em que a princesa menciona o Tratado, e a resposta de Descartes
a sua correspondente, em maio de 1646. (Cf. DESCARTES, 1955, p. 131 e 134, respectivamente). A outra
copia foi enviada a rainha Cristina através de Chanut: “Mais j’envoie a M. Chanut quelques écrits, ou j’ai mis
mes sentiments plus au long touchant la méme matiére, afin que, s’il plait & Votre Majesté de les voir, il
m’oblige de les lui présenter, et que cela aide a témoigner avec combien de zéle et de dévotion [...]” Ver
também a este respeito: “Ces écrits que j’envoie a Monsieur Chanut, sont les lettres que j’ai eu 1’honneur
d’écrire a Votre Altesse touchant le livre de Sénéque De vita beata, jusques a la moitié de la sixiéme, [...]”
(Carta de Descartes a rainha Christina de 20 de novembro de 1647 e Carta de Descartes a Elisabeth, de 20 de
novembro de 1647, respectivamente, in: DESCARTES, 1955, p. 285 ¢ 193). Ainda: “[...] je vous envoie un
recueil de quelques autres lettres, ou j’ai déduit plus au long les mémes choses. Et j’y ai joint un petit traité
des Passions, [...] Au reste, je ne vous prie point de présenter d’abord ce recueil a la Reine, car j’aurais peur
de ne pas garder assez le respect et la vénération que je dois a Sa Majesté, si je lui envoyais des lettres que
j’ai faites pour une autre perssonne”. (Carta de Descartes a Chanut, também de 20 de novembro de 1647, in:
DESCARTES, 1955, p. 286-287). Com fundamento nestas trés cartas (a rainha Christina, a Elisabeth e a
Chanut), Chevalier explica que “quelques écrits”, da primeira carta, referem-se ao Traité des passions de
[’ame e copias de seis cartas escritas por Descartes a princesa Elisabeth. (Cf. DESCARTES, 1955, nota de n.
77, a p. 331). E possivel ainda, que uma terceira copia da versdo manuscrita tenha sido enviada a Clerselier:
“Pour le traitté des passions, ie n’espere pas qu’il soit imprime qu’apres que ie seray em Suede; car i’ay esté
negligent a le reuoir & y adiouster les choses que vous auez iugé y manquer.” (DESCARTES.
Correspondance. AT, V, p. 353-354. Carta a Clerselier de 23 de abril de 1649).



66

Como mostramos acima, o tema das paixdes ja se faz presente em algumas obras do
Filésofo, antes de ser por ele abordado em sua correspondéncia, sobretudo nas cartas a
Elisabeth.Todavia, naqueles textos, elas sdo consideradas apenas em seus aspectos
fisiologicos, aos quais Descartes nada acrescenta de novo, limitando-se ao que ja se
encontrava na doxa da época.

O nome de Elisabeth aparece pela primeira vez na correspondéncia de Descartes, em
seis de outubro de 1642, em uma carta dele a Pollot,” amigo de ambos, onde declara ter
tomado conhecimento de que a princesa havia lido seus escritos metafisicos (Meditagoes).”
Descartes e a princesa encontraram-se pela primeira vez em Haia, em 1642 ou 1643 ¢ ficaram
se correspondendo desde 1643 até a morte do Filosofo.”

Em 1645, Elisabeth solicita ao Filésofo uma defini¢do de paixdes.”? O pedido da
jovem princesa revela-lhe uma surpresa: Descartes toma consciéncia da fragilidade de suas
elaboracdes anteriores sobre a matéria. A analise que Elisabeth fazia de Principia, que ele lhe
dedicara, ndo era suficiente para vencer suas duvidas. » Dias mais tarde, o Fildsofo responde-
lhe que necessita examinar as paixdes mais detidamente, a fim de poder defini-las.*
Entretanto, nessa mesma ocasido, como estivesse lhe prestando conta, comunicou a princesa
os primeiros resultados de seus novos estudos, dizendo-lhe que geralmente sdo chamadas de
paixdes todos os pensamentos que sao excitados em nossa alma, sem o concurso da vontade,
ou seja, sem nenhuma acdo que venha dela, pois tudo aquilo que ndo ¢ agdo ¢ paixdo.
Todavia, continua, o nome paixdo se restringe, normalmente, aos pensamentos causados por

uma particular agitagcdo dos espiritos.*

' Protestante francés refugiado na Holanda. Manteve contato com Descartes a partir de 1638, tornando-se seu

amigo e intermediario entre ele e a princesa Elisabeth.

2 Cf. DESCARTES, Correspondance. AT, IIL, p. 577.

2L Cf. RODIS-LEWIS, 2009, p. 68; Cf. GAUKROGER, 1999, p. 470-471; Cf. GOMBAY, André. Descartes.

Trad. de Lia Levy. Porto Alegre: Artmed, 2009, p. 21.

“[...] Je vous voudrais encore voir definir les passions, pour les bien connaitre”. DESCARTES, 1955, p. 87.

(Carta a Descartes, de 13 de setembro de 1645).

» Cf. TALON-HUGON, 2002, p. 106.

# Cf. DESCARTES, 1955, p. 101-102. (Carta a Elisabeth de 06 de outubro de 1645).

2 Cf. Ibid., p. 102. A designagdo “espiritos” ou “espiritos animais”, utilizada na fisiologia de Descartes, sdo
elementos inteiramente fisicos. Desempenham o papel, hoje, atribuido aos impulsos neuroelétricos: veiculos
de transmissdo de informagdo ao sistema nervoso. (Cf. COTTINGHAM, John. Dicionario Descartes. Trad.
de Helena Martins. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1995). A nogdo ja existia na medicina galénica,
passando pela Escolastica e alcangou o século XVII. Descartes ao empregé-la, segue as teorias tradicionais
de Galeno e Tomas de Aquino, mas as adaptando a sua teoria mecanicista (Cf. TALON-HUGON, 2002, p.22
e 42). Os espiritos animais “provém do sangue que sai aquecido do coracdo e que se dirige diretamente ao
cérebro”. (SANHUEZA, Gabriel. La Pensée Biologique de Descartes dans ses Rapports avec la
Philosophie Scolastique - Le cas Gomez-Péreira. Paris: L’Harmattan, 1997. p. 37). Conforme ainda
SANHUEZA, o deslocamento dos espiritos do cérebro aos musculos realiza-se através dos nervos. (Cf.
SANHUEZA, 1997, p. 40). O papel desempenhado pelos espiritos animais sdo descritos detalhadamente por
Descartes em L’Homme e em varios artigos do Tratado das Paixées: “O que aqui denomino espiritos, sdo
apenas corpos, € nao tém outra propriedade além de serem corpos muito pequenos € que se movem
rapidamente como as partes das chamas que saem de uma tocha, de forma que nio se detétm em nenhum

22



67

Enfim, quando o movimento natural dos espiritos é tal que excita
comumente pensamentos tristes ou alegres, ou outros semelhantes, ndo se
atribuem a paixao, mas a maneira de ser ou ao humor daquele em que eles
sdo excitados, e que faz que se diga que este homem ¢é por natureza triste, e
este outro, de um humor alegre, etc. Assim, restam apenas os pensamentos
que surgem de alguma agitacdo particular dos espiritos, e cujos efeitos sdo
sentidos como na alma mesma, que sdo nomeados paixées.*

Continuando suas explicagdes, diz-nos que muitos confundem o sentimento da dor com a
paixao da tristeza e as sensagdes que provocam cocegas com a paixao da alegria, a que
denominam também volupia ou prazer.”

Na mesma carta, diz que desejaria acrescentar maiores explicacdes sobre todas as
paixdes, mas deixa de fazé-lo, por encontrar dificuldade em enumera-las.”

Podemos observar, na parte em destaque da citagdo acima, o progresso de Descartes
ao delimitar o espaco das paixdes, distinguindo-as de todos os outros sentimentos internos. Se
dispusermos sua producdo escrita privada (cartas sobre a moral) ao lado dos textos escritos
anteriormente, abordando a mesma tematica, ou seja, as paixodes, verificaremos que todos
esses textos, tomados conjuntamente, encontram-se bastante dispersos. Como exemplo dessa
fragmentacdo, temos a definicdo preliminar de paixdo apresentada a Elisabeth,” com
elaboracdo superior a que aparece no paragrafo 190, da Quarta Parte de Les Principes de la
Philosophie, obra publicada dois anos depois (1647), onde as paixdes encontram-se ainda
misturadas com a dor e o prazer (sensacdes provocadas por cocegas).

Um ano depois (1646), Descartes declara em carta a Elisabeth que as paixoes
constituiam para ele um assunto ainda nao estudado.* Essa confissdo ¢ um reconhecimento de
que, pelo menos até 1644, ano da publicacdo de Principia, nao havia dado sua particular
contribuicao a matéria. Comentando esse fato, Kambouchner nos diz que essa declaragcdo de
Descartes a princesa da Boémia, ap6s lhe ter entregue um esboco do Tratado das Paixédes e

recebido suas apreciagdes, “pode parecer ndo ser absolutamente exata”, pois ele havia feito,

lugar [...]” (DESCARTES, René. Les Passions de I’Ame. Introduction et notes par Geneviéve Rodis-Lewis.
Paris: Vrin, 1999b. Art. X). Para as citagdes dos artigos da obra Les Passions de I’Ame, recorreremos a este
texto com introdugdo e notas de RODIS-LEWIS, que teve sua primeira edi¢do publicada em 1955 pela Vrin,
por reproduzir fielmente as edigdoes de 1649, anteriores a morte de Descartes, impressas simultaneamente em
Amsterdam e Paris e rigorosamente idénticas. (Cf. RODIS-LEWIS. Introduction. In: DESCARTES, 19990,
p- 37-39).

% DESCARTES, 1955, p. 103. (Carta a Elisabeth, de 6 de outubro de 1645). (Grifos nossos).

77 Cf. ibid. p. 103.

2 Cf. ibid. p. 105.

¥ Ver parte em destaque da tiltima citagdo acima e o paragrafo seguinte.

Ver p. 64 deste nosso trabalho.

3 Cf. DESCARTES, 1955, p. 134. (Carta a Elisabeth, de maio de 1646). Descartes, nessa carta, pela primeira
vez menciona o Traité des passions que acabara de elaborar e de presentear sua correspondente com uma
cOpia manuscrita.

30



68

de alguma maneira, uma reflexdo sobre o assunto. Contudo, a estranha afirmacdo, aquela
época, continua o comentador, ¢ um testemunho de que o autor do 7raité de [’Homme e de
Principia Philosophiae, sabia ter ficado — com essas obras — em suas reflexdes sobre as
paixdes, “no limiar das mais graves dificuldades”.*

Pelo que acabamos de descrever, poderemos afirmar que s6 a partir das trocas
epistolares, principalmente das cartas entre o Filésofo e a princesa Elisabeth, ¢ que o tema das
paixdes passou a ser, para Descartes, objeto especial de estudo.

Em carta a Chanut, faz uma avaliagdo sobre a presenga das paixdes em geral na
nossa vida. Considera quase todas as paixdes boas e tuteis e refor¢a que, se assim nao o
fossem, a alma nao teria motivo para querer permanecer unida ao corpo, um s6 momento. Ele
cita a cdlera como exemplo de paixdo de que devemos nos precaver, por ser uma forma de
revidar uma ofensa recebida. Em tal situag¢@o, o que temos a fazer ¢ elevar nosso espirito, na
certeza de que a ofensa jamais nos atinge. No entanto, podemos nos indignar contra a
ignorancia daqueles que se julgam sabios, quando percebemos a malicia em seu agir.*

Antes, as paixdes eram vistas por Descartes, apenas como efeitos e ndo como causas.
Decorriam de certos estados do corpo.* Agora, o corpo deixa de ser, pelo viés do
temperamento, o instigador das paixdes para tornar-se sua vitima.* Ao concordar com a
malignidade das paixdes na doenga que se abate sobre a princesa, passa a aborda-las sob um
aspecto por ele ainda ndo examinado.

Sabendo através de Pollot, da enfermidade da princesa Elisabeth, Descartes dirige-
lhe uma carta, em 18 de maio de 1645, em que as paixdes comeg¢am a ser vistas por ele sob
uma Otica diferente das que havia discorrido em seus escritos anteriores. Na carta, ele
considerard as paixdes como responsaveis por modificagdes organicas prejudiciais a saude,
como pensava Paré e seus discipulos. A princesa Elisabeth foi acometida de uma febre lenta,
acompanhada de uma tosse seca que ja se estendia por mais de um més. Descartes lhe dird: “a
causa mais comum da febre lenta ¢ a tristeza [...] ndo € preciso usar muitas conjecturas, nem
ser especialista nesta questdo, para julgar que € nisto que consiste a principal causa de vossa

indisposicao”.

2 KAMBOUCHNER, 19954, p. 75.

3 Cf. DESCARTES, 1955, p. 240-241. (Carta a Chanut, de 1° de novembro de 1646)

Ver citagdo acima, em destaque, p. 67.

¥ Cf. TALON-HUGON, 2002, p. 91.

36 DESCARTES, 1955, p. 41. (Carta a Elisabeth, em 18 de maio de 1645). Mais tarde, por ocasido da redacdo
do Traité des Passions, ele ira afirmar que as paixdes tém por finalidade o bem estar do corpo, sendo a tese
da malignidade abandonada.



69

Ainda nesta mesma carta, ao analisar a doenca de sua ilustre correspondente, entram
em cena dois novos fatos em relagdo as paixdes. O primeiro, ¢ que as paixdes nao sao mais
simplesmente vistas como fendmenos fisioldgicas provocados pela circulacdo do sangue. Em
citacdo acima,” extraida do Traité de I’Homme, vemos que a tristeza e a alegria, como
paixdes, sdo consideradas numa perspectiva organicista, condicionadas aos movimentos e a
qualidade do sangue. Ao fazer, através de carta, uma exposi¢ao a princesa sobre a doenga que
a acomete e indicar a tristeza como causa de suas indisposigdes corporais, segundo a patologia
tradicional, ira buscar, no entanto, uma explicacdo para a tristeza fora da medicina galénica®
ou de Paré. A causa da tristeza ¢ identificada por ele como algo que se situa fora do
organismo: um fato exterior ao individuo. Por essa época, ndo sé a princesa, mas também sua
familia estavam atravessando momentos de turbuléncia.” Descartes diz a Elisabeth que a
tristeza ¢ uma decorréncia dos desgostos advindos dos infortiinios que tém recaido sobre sua
familia.*

O segundo fato ¢ que, antes, Descartes via que determinados estados de espirito
dependiam apenas da disposicdo dos 6rgdos do corpo, podendo ser solucionados pelos
cuidados médicos.”” No caso de Elisabeth, ndo ¢ s6 o médico do corpo que deve ser
convocado. Ele ndo recorre apenas a terapéutica da medicina de um Galeno ou de seus
discipulos renascentistas, como o fazia antes. Certamente, o parecer médico para as
circunstancias somdticas envolvidas continuam sendo indispensaveis. Todavia, na presente
situacdo, cessa a competéncia do “médico do corpo” para dar lugar ao “médico da alma”.
Descartes ndo ira, no entanto, referir-se, a alguém que pudesse desempenhar o papel
semelhante ao do psicologo, mas a figura do moralista.” Diz-lhe, na mesma carta, que ela sé
podera se livrar dessas indisposi¢cdes com a for¢a de sua virtude que fortificard sua alma para

enfrentar os dissabores.® Acrescenta que ndo € facil suportar, sem se perturbar, os frequentes

7 Verp. 67.

Ver p. 64, incluindo nota n. 16, desta nossa pesquisa.

Elisabeth e seus familiares enfrentaram situagdes dificeis como: exilio, dificuldades financeiras, mortes
tragicas na familia e outros dissabores (Cf. RODIS-LEWIS, 1995, p. 213, 342 e 343. Cf. GAUKROGER,
1999, p. 513).

4 DESCARTES, 1955, p. 41-43. (Carta a Elisabeth, de 18 de maio de 1645).

4 “[...] pois mesmo o espirito depende tdo fortemente do temperamento, e da disposigdo dos 6rgaos do corpo
que, se ¢ possivel encontrar algum meio que torne comumente os homens mais sabios e mais habeis do que
tém sido até o presente, creio que ¢ na Medicina que se deva procurar”. (DESCARTES. Discours de la
Méthode. AT, VI, p. 62).

#  Cf. TALON-HUGON, 2002, p. 91-92.

# Cf. DESCARTES, 1955, p. 41. (Carta a Elisabeth, de 18 de maio de 1645). “Car la princesse palatine en exil
avait une santé fragile et une tendence dépressive entretenue par les malheurs de sa famile”. (RODIS-
LEWIS, 1995, p. 213).



70

infortinios e ndo quer que ela o veja como “estes Filosofos cruéis que querem que seu sabio
seja insensivel”.*

O que constatamos na narracdo desse episodio sobre a princesa Elisabeth, ¢ que na
analise que Descartes realiza sobre as indisposi¢des de sua correspondente, destaca-se um
dado novo: as paixdes passardao a ser encaradas, principalmente, sob o angulo da moralidade,

sendo-lhes agora aplicadas as categorias morais do bem e do mal.

3.3 As cartas e a moral

O pensamento moral de Descartes, em sua correspondéncia, marca seu inicio em
1645, tendo como génese a carta de 18 de maio, dirigida a princesa da Boémia, cuja parte
principal acabamos de analisar. Nesse escrito privado, a concepgdo cartesiana de paixdo da
uma guinada, passando da abordagem organicista de L’Homme e de Principia, por nés ja
mencionada, para a esfera da moralidade: “A causa mais comum da febre lenta ¢ a tristeza [...]
E nisto que consiste a principal causa de vossa indisposi¢do [...] E somente pela for¢a de
vossa virtude que tornareis vossa alma contente, apesar das adversidades [...].”*

Os problemas de natureza psicossomatica enfrentados por Elisabeth, sua gratidao e
admiragdo crescente demonstradas pelos socorros prestados por Descartes, ¢ por ela
considerados eficazes, somados a afeicdo por ele devotada a jovem princesa, mobilizaram-no
a buscar uma rapida solugdo para os males que a afligiam. No entanto, ele se valerd, no
primeiro momento, da terapéutica moral da época.

Ja nos referimos ao ressurgimento do estoicismo no século XVI e a presenga
marcante de um neoestoicismo cristianizado, no século XVIL.* O proprio plano de estudos dos
jesuitas, denominado ratio studiorum previa a filosofia do Portico. A filosofia estoica também
dominava nos meios humanistas da Holanda, a época de Descartes. Familiarizado com a
literatura estdica desde os tempos de La Fleche, nosso Filosofo ird buscar auxilio no
pensamento moral de Séneca, de Epicteto e de outros representantes dos pensadores da
Antiguidade, em sua ajuda a Elisabeth, como médico da alma.

Nos trés meses seguintes ao diagndstico de Descartes sobre os problemas de satde
enfrentados pela princesa da Boémia, os didlogos intensivos estabelecidos entre eles, através
da troca de cartas, girardo em torno da moral contida nos textos dos pensadores da

Antiguidade. O primeiro entre eles a ser mencionado ¢ Séneca. Descartes diz-lhe que nao

4 DESCARTES, 1955, p. 41. (Descartes esta se referindo aos estoicos).
4 DESCARTES, 1955, p. 41. (Carta a Elisabeth, de 18 de maio de 1645). Grifo nosso.
4 Ver Capitulo I, p. 23 desta pesquisa.



71

encontra outro assunto para entreté-la do que falar sobre os meios que a Filosofia ensina para
se alcancgar a soberana felicidade. Como nao surge nada em seu espirito e para que suas cartas
ndo sejam inteiramente vazias e intteis, de agora em diante, inspirar-se-4 na leitura de livros
como Sobre a Vida Feliz (De Vita Beata) de Séneca.”

Poucos dias depois, em outra carta, ira discutir a obra De Vita Beata. Antes, explica
que sua escolha recaiu sobre o filésofo romano, pela “reputacdo do autor”, “dignidade da
matéria” e por se tratar de um Filosofo que se deixa guiar somente pela razdo natural, ja que
ndo dispde do esclarecimento da fé.* Embora fazendo algumas restri¢des, apresenta, em linhas
gerais, o pensamento do Filosofo sobre a vida feliz: “viver em beatitude, ndo ¢ outra coisa
sendo ter o espirito perfeitamente contente e satisfeito”.* Descartes ¢ de opinido que Séneca
nos ensina o melhor que um Filésofo pagdo poderia conseguir a respeito do conhecimento que
o homem necessitaria para alcangar as principais verdades que facilitassem o uso da virtude.®

Descartes ira articular, em outro momento, as idéias de Aristoteles, de Zendo e de
Epicuro em torno do Sumo Bem e da Beatitude. Ele mostra que ha trés principais opinides
entre os filésofos do paganismo a respeito do Soberano Bem.' Embora estes fildsofos
representem trés escolas opostas da Antiguidade, que discutem o problema do Soberano Bem,
a dialética cartesiana se esforgard em atenuar ou reduzir a oposi¢ao entre elas.”

Segundo Descartes, “Aristoteles tendo considerado o Soberano Bem de toda a
natureza humana em geral, isto €, aquilo que pode ter o mais completo de todos os homens,

29

teve razdo de o compor de todas as perfeigdes de que a natureza humana ¢ capaz”.® Em carta
a rainha Christina, referindo-se a esta concepgao de Aristoteles, completa: “[...] parece-me que
0 Soberano Bem de todos os homens tomados em conjunto € uma acumulagdo ou ajuntamento
de todos os bens, tanto da alma como do corpo e da fortuna, que podem existir em alguns
homens”.* Considerando este posicionamento de Aristoteles, nosso Filosofo conclui, na Carta
a Elisabeth de 18 de agosto de 1645: “[...] isto de nada serve para nosso uso”.™ Ou seja, 0 que
interessa a Descartes € o problema individual do Soberano Bem, do qual se possa tirar um

ensinamento universal e valido para cada homem em particular, e ndo que possa ser possivel

4 Cf. DESCARTES, 1955, p. 58. (Carta a Elisabeth de 21 de julho de 1645).

* Cf. DESCARTES, 1955, p. 60. (Carta a Elisabeth de 4 de agosto de 1645).

9 Cf. ibid. p. 61.

0 Cf. ibid. p. 64.

31 Cf. DESCARTES, 19535, p. 72. (Carta a Elisabeth de 18 de agosto de 1645).

2. Cf. MESNARD, 1936, p. 152.

3 Cf. DESCARTES, 1955, p. 72. (Carta a Elisabeth de 18 de agosto de 1645).

> Cf. DESCARTES, 1955, p. 282. (Carta de Descartes a rainha Christina de 20 de novembro de 1647).
5 Cf. ibid. p. 72.



72

sO para alguns. Embora o reverencie, ele descarta a concep¢do de Sumo Bem do Estagirita,

representante dos peripatéticos.®

Resta examinar como o Soberano Bem ¢ considerado pelos representantes do

estoicismo (Zendo), e do epicurismo (Epicuro). Continua Descartes em sua carta de 18 de

agosto:

Zenao, ao contrario, considerou aquilo que cada homem em particular pode
possuir; [...] teve também muito boa razdo ao dizer que consiste apenas na
virtude, por ser somente ela, entre os bens que poderemos ter, que depende
totalmente de nosso livre arbitrio. Mas, representou esta virtude de maneira
tdo severa e tdo inimiga do prazer, tornando todos os vicios iguais, que nao
teve, parece-me, sendo melancoélicos, ou espiritos totalmente separados do
corpo, entre seus adeptos.”’

Descartes concorda com Zendo que o Soberano Bem se encontra na virtude.

Entretanto, discorda do conceito radical de virtude defendido pelos estdicos.

Vejamos agora o pensamento de Epicuro a respeito do Soberano Bem, expresso pelo

autor de Les Passions de |’Ame, na mesma carta:

Epicuro ndo errou em sua consideragdo sobre a beatitude e qual o motivo ou
o fim a que tendem nossas agdes, ao dizer que ¢ o prazer em geral, ou seja, o
contentamento do espirito [...] Mas, pelo fato de ser atribuido muitas vezes o
nome de prazer a falsos prazeres, que sdo acompanhados ou seguidos de
inquietude, de aborrecimentos e de arrependimentos, muitos acreditaram que
esta opinido de Epicuro ensinava o vicio; e, com efeito, ela ndo ensina a
virtude.®®

Podemos completar o que Descartes acaba de dizer sobre Epicuro, servindo-nos de

um trecho deste mesmo fildsofo, que sintetiza com clareza a doutrina de sua Escola:

Quando dizemos que o prazer ¢ o fim, ndo falamos dos prazeres dos
devassos e daqueles que se entregam aos deleites carnais, como alguns o
supdem por ignorancia de nossa doutrina [...] nds falamos para o corpo, da
auséncia de sofrimento; e para a alma, da auséncia de inquietagdes. Porque o
que torna a vida agradavel ndo sdo as orgias, os banquetes, o sexo com 0s
jovens e as mulheres [...], mas o raciocinio moderado que busca as causas de
toda escolha e de toda recusa [...]. De tudo isto, o principio € 0 maior bem ¢
a prudéncia. Portanto, a prudéncia é mais preciosa que a filosofia, ¢ a fonte
natural de todas as outras virtudes.”

% Cf. MESNARD, 1936, p. 153.
7 DESCARTES, 1955, p. 72-73.

% Ibid. p. 73.

% EPICURE. Lettre 8 Ménécée. In: LONG, A.A. & SEDLEY, D.N. Les philosophes hellénistiques. Pyrrhon
et L’Epicurisme. Traduction par Jacques Brunschwig et Pierre Pellegrin. Paris: GF Flammarion, 2001. v. L, p.

233.



73

Pelo que acabamos de expor, Zendo ao eleger a virtude como o Soberano Bem, ¢
Epicuro ao dizer que a Beatitude consiste no prazer, no sentido do contentamento do corpo e
do espirito, ndo se contradizem. Na ultima citacdo acima, podemos ainda verificar que, para
Epicuro, o principio maior do prazer ¢ a virtude. Portanto, a filosofia do Pdrtico e o
epicurismo se completam. Descartes, no final da carta de 18 de agosto, concluird que a
Beatitude consiste no contentamento em geral. Entretanto, para que este contentamento seja
solido torna-se necessario seguir a virtude.*®

Ainda em carta a Elisabeth, Descartes retoma a segunda maxima de sua moral par
provision e, com algumas modificagdes, apresenta-a como seu conceito de virtude: “[...] uma
firme e constante resolucdo de executar tudo o que a razdo lhe aconselha, sem que suas
paixdes ou seus apetites o desviem; e ¢ a firmeza desta resolucdo que, creio deva ser tomada
como virtude [...]”.*! Nesta mesma carta, ele acrescenta que ndo conhece ninguém que jamais
tenha assim explicado.®

No entanto, em La Sagesse, Charron emprega quase as mesmas palavras, ao definir
“a verdadeira e essencial probidade”, (prud’homie), que vai constituir sua primeira regra da
sabedoria: “uma reta e firme disposi¢do da vontade para seguir o conselho da razdo”.®
Entretanto, poucos anos antes da publicacdo de La Sagesse, encontramos em Du Vair a
seguinte definicdo de virtude: “[...] o bem e a felicidade do homem consiste no reto uso da
razdo, que ndo ¢ mais que a virtude, nem outra coisa do que uma constante disposicdo da
vontade para seguir o que ¢ honesto e conveniente.”* O que se torna patente, mais uma vez, ¢
a influéncia — recebida por Descartes — da moral estoica fortemente presente na época por ele
vivida, sobretudo nas pessoas de Du Vair e Charron.

Apesar das definicdes quase idénticas, de Descartes, Charron e Du Vair, de um
mesmo objeto, podemos assinalar uma vantagem em favor de Descartes. Charron e Du Vair
falam de disposi¢do da vontade; enquanto Descartes menciona resolug¢do. Comentando este
fato, Faye nos diz que o nome disposi¢do podera ter um sentido ativo ou passivo. No sentido
passivo, simplesmente remete ao habito. J& o termo resolugdo exprime mais diretamente uma

decisdo da vontade esclarecida pelo entendimento e pela firmeza da decisdo.

% DESCARTES, 1955, p. 74.

8! DESCARTES, 1955, p. 62. (Carta a Elisabeth de 4 de agosto de 1645). Descartes incorporard essa definigdo
ao Tratado das Paixoes, em seu art. CLIII. (Cf. DESCARTES, 1999b).

2 DESCARTES, 1955, p. 62.

8 CHARRON, 1986, p. 417 € 429.

% DU VAIR, Guillaume. The Moral Philosophie of the Stoicks. Englished by Thomas James with an
introduction & notes by Rudolf Kirk. New Jersey - England: Rutgers University Press, 1951. p. 55. As obras
de Du Vair sdo também fontes de inspiragdo de La Sagesse como o préprio Charron o admite. (Cf.
CHARRON, 1986, p. 153. Ver também FAYE, 1998, p. 264.



74

Vimos que as preocupacdes morais de Descartes, em determinado momento de sua
correspondéncia, concentraram-se no pensamento dos antigos fildsofos, estando ele voltado
para a problematica do Soberano Bem ou da Beatitude. O que o Filésofo destaca, nestes
grandes homens do passado, ¢ a busca incansavel do fim Ultimo das a¢des humanas, dos
principios que levam ao contentamento do corpo e do espirito, valendo-se exclusivamente da
razdo natural.

Apesar de sua admiracdo pela sabedoria, moral e virtude tdo exaltadas no
pensamento estoico que lhe fora transmitido no tempo de La Fléche e que continua mantendo
durante sua vida, € critico da concepg¢do estoica das paixdes. Enquanto a filosofia estoica
defende a erradicacdo de todas as paixdes e afirma que seu sabio ¢ isento de paixdes,
Descartes, amadurecido pelo didlogo estabelecido com seus discipulos através da troca de
cartas, pouco a pouco, ao longo de uma correspondéncia frutifera, vai elaborando uma nova
concepcao de paixdo que alcangard o ponto culminante com sua obra As Paixées da Alma.

Ele nos dird que a filosofia que cultiva ndo € tao selvagem e feroz a ponto de reprimir
a realidade das paixdes. E nelas que residem toda a dogura e felicidade da vida. O segredo
estd em evitar os excessos de umas e cultivar os excessos de outras, reconhecendo-as tdo
validas como as virtudes.®

Atendendo a demanda de correspondentes, Descartes mostra que devemos ponderar
diante das paixdes e ndo simplesmente acolhé-las. Na decisdo, a razdo exerce uma funcao

fundamental:

Muitas vezes, a paixdo nos faz considerar certas coisas bastante melhores e
mais desejaveis do que elas sdo; [...] dai sobrevém os desdéns, os desgostos e
os arrependimentos. [...] O verdadeiro papel da razdo é examinar o justo
valor de todos os bens cuja aquisi¢do parece depender de algum modo de
nossa conduta.®

Ainda na mesma carta, opina que as paixoes nao devem ser totalmente desprezadas,

mas submetidas a razdo. Cabe-nos examinar e considerar o valor de todas as perfeicdes que

6 Cf. carta de Descartes a Silhon. (DESCARTES. Correspondance. AT, V, p. 135). Adam & Tannery
consideram como possivel destinatario da carta o Marqués de Newcastle. RODIS-LEWIS opina que
possivelmente foi enderecada a Silhon, secretario de Mazarino, que Descartes conhece desde 1628. Na carta,
Descartes menciona uma viagem a Paris e trata de uma pensao real que lhe teria sido prometida. (Cf. RODIS-
LEWIS. A vida de Descartes ¢ o desenvolvimento de sua filosofia. In: COTTINGHAM, John (Org.).
Descartes. Trad. De André Oides. Aparecida, SP: Idéias & Letras, 2009. (Colecdo Companions &
Companions). p. 72, nota n° 68. Cf. DESCARTES. La Morale. Textes choisis et présentés par Nicolas
Grimaldi. Paris: Vrin, 1992. p. 118-119.

% DESCARTES, 1955, p. 81. (Carta a Elisabeth, de 1° de setembro de 1645).



75

podem ser adquiridas por nossa conduta, quer sejam do corpo ou do espirito, a fim de que nos
privemos de umas e mantenhamos outras, escolhendo sempre as melhores.*’

Como vimos, através do didlogo com Elisabeth, Descartes toma consciéncia de que
suas reflexdes sobre as paixdes, presentes em estudos anteriores, eram insuficientes para
atender a demanda da princesa. Embora, a partir de 1645, comece a apresentar, em sua
correspondéncia, uma nova visao sobre a matéria, ele quer ir mais longe em suas exposigoes.
No outono de 1645, uma ideia toma vulto em seus pensamentos: a elaboracdo de um pequeno
tratado que venha unir e ordenar o que se encontra disperso em seus textos sobre o assunto.
Nos primeiros meses de 1646, logo ap6s o inverno, uma copia manuscrita desse tratado ja se
encontra nas maos da jovem princesa.

No final de abril de 1646, Elisabeth escreve ao Fildésofo, apontando-lhe pontos
obscuros do pequeno tratado e mostrando-lhe as dificuldades encontradas em sua leitura.®
Descartes responde-lhe que o que escreveu sobre as paixdes representa as primeiras
pinceladas sobre um assunto que nao tinha ainda estudado.®

Ao analisarmos, ao longo deste capitulo, as cartas que circularam entre Descartes, a
princesa Elisabeth da Boémia, a rainha Christina da Suécia e o embaixador francés junto a
Suécia, alguns pontos merecem o nosso destaque:

a) Descartes ndo s apresenta uma visao bastante positiva das paixdes, mas as coloca
em plano elevado, contrastando com a concep¢do de seus antecessores em que
elas eram vistas como responsaveis pelas desordens do corpo.”

b) O assunto paixdo encontra-se, ao longo das cartas, em sintonia com o tema
moralidade.

Nesta Primeira Parte de nossa pesquisa, elegemos como principal preocupacao
descobrir a génese do pensamento moral de Descartes. Para realizarmos este nosso intento,
decidimo-nos perscrutar, ao longo de sua vida e de suas obras, o desabrochar desse
pensamento, verificando como seu desenvolvimento foi se processando em cada etapa do
“caminho” percorrido, até alcangarmos o conteido moral deixado por ele em sua ultima obra
As Paixoes da Alma.

Descobrimos, em nossa investigacdo, que os germes da moralidade se fizeram
presentes desde os anos de sua formacao intelectual no Colégio de La Fleéche, semeados pelo

estudo da filosofia aristotélico-tomista e, sobretudo, através do conhecimento da moral dos

o

7 Cf. ibid. p. 83.

8 Cf. DESCARTES.p. 132. (Carta de Elisabeth a Descartes, de 25 de abril de 1646).
% Cf. DESCARTES, 1955, p. 134. (Carta a Elisabeth, de maio de 1646).

Ver p. 64, acima.

N



76

antigos estoicos e do neoestoicismo que se implantou de forma vigorosa, ao longo dos séculos
XVI e XVII, e que deixaram suas marcas profundas no jovem Descartes.

Verificamos, apds sua passagem por La Fleche, como as primeiras ideias sobre a
moral foram paulatinamente se desenvolvendo, aglutinando-se e solidificando-se, com
avangos € recuos.

Constatamos que, em suas preocupagdes intelectuais manifestadas em alguns de seus
escritos, a moral se encontra ndo s6 vinculada ao conjunto das ciéncias, mas ¢ considerada o
mais elevado grau da sabedoria. Entretanto, ¢ mediante a troca epistolar entre Descartes e
alguns de seus discipulos que a moral cartesiana comeca a ser delineada, alcangando a forma

em que se encontra no Tratado das Paixoes, objeto maior de nosso estudo.



SEGUNDA PARTE

O TRATADO DAS PAIXOES E. A MORAL DE DESCARTES



78

A Segunda Parte de nossa tese voltar-se-4 para As Paixées da Alma, Gltimo livro
escrito por Descartes. Ele ndo chegou a escrever uma obra sobre a moral. No entanto, ¢ no
Tratado das Paixoes que seu pensamento moral apresenta um maior grau de elaboragio.
Como temos mostrado, no decorrer desta pesquisa, o tema da moralidade encontra-se
intrinsecamente imbricado com sua teoria das paixdes, que comegou a ser construida em sua
correspondéncia com um grupo restrito de discipulos.

O Tratado de Descartes, na época em que foi langcado ao publico, ndo se constituiu
uma obra isolada sobre as paixdes. Muitos outros escritos, abordando o tema, o antecederam
em curto espaco de tempo. Nao podemos estudar Les Passions de I’Ame ignorando a farta
literatura da época, voltada para o assunto paixdes, no meio da qual esta obra se encontra
inserida. E nossa intengdo examinar alguns desses escritos, comparando-os com o livro de
Descartes, para que possamos mostrar que o Tratado de nosso filosofo se destaca em
profundidade e em originalidade dos demais estudos que trataram da mesma matéria.

Por ultimo, queremos tornar patente que, embora Descartes ndo tenha dedicado uma
obra a moral ou a ética, como o fizeram tantos outros filésofos, ao longo da histéria da
filosofia, sobretudo em séculos mais recentes, podemos falar de uma moral cartesiana. O
Tratado das Paixdes conjugado com um nucleo de cartas escritas pelo Filosofo, denominadas
“cartas sobre a moral”, fornecem elementos suficientes para que possamos afirmar que o autor

de Les Passions de [’Ame nos legou uma moral.



79

1 TEORIAS DAS PAIXOES DOMINANTES NO SECULO XVII
ANTERIORES AO TRATADO

O século XVII inaugurou-se com a forte presenga de um neoestoicismo instalado no
século anterior, representado nas figuras de Justus Lipsius, Guillaume Du Vair e Pierre
Charron.! A problematica das paixdes fazia parte dos temas abordados pela filosofia do
Portico. Para os antigos estoicos, a paixdo constituia-se um mal que deveria ser totalmente
erradicado. O homem sabio, louvado pelo estoicismo, € aquele que possui todas as virtudes e
que se encontra isento de qualquer paixdo. No entanto, ndo € apenas a teoria das paixdes dos
estoicos, remodelada em sua forma original, que se faz presente naquela época. A primeira
metade do século de Descartes ¢ marcada por um grande numero de escritos tratando das
paixdes.

Nao pretendemos fazer uma andlise detalhada das teorias das paixdes que
precederam o Tratado. Além de ser um trabalho sem fim e enfadonho, estariamos nos
afastando de nossos objetivos que sdo: a) estudar o Tratado das Paixoes de Descartes; b)
voltarmo-nos para a moral que dele procede, objetivo maior de nossa pesquisa. No entanto, ¢
importante termos uma sintese de alguns desses estudos contemporaneas de nosso fildsofo,
“pano de fundo” sobre o qual ird se situar As Paixoes da Alma, e que nos permitird
estabelecermos comparacdes para analisarmos até que ponto Descartes comunga com o
pensamento desses autores € em que consiste a originalidade da concepgao cartesiana. Por um
lado, o proprio Descartes nos diz, no inicio do Tratado, que ird escrever sobre as paixdes
como ninguém o fez antes dele.? Por outro lado, esses estudos realizados no século XVII
guardam uma forte dependéncia com teorias que se formaram em épocas anteriores. Sem um

conhecimento dessas ultimas teorias, nossa andalise dos escritos de autores que antecedem

Na Franga, a primeira edicao do Manual de Epicteto data de 1540 e a primeira tradugdo para o francés deu-
se ‘em 1544. Marco Aurélio foi editado em 1554 e teve sua versdo francesa em 1559. Por esta mesma época,
Justus Lipsius editou Séneca. (Cf. TALON-HUGON, 2002, nota n. 3, p. 43)

DESCARTES, 1999b. Art. I, p. 65. (Para as citagdes dos artigos de Les Passions de I’Ame recorreremos a
edicdo com introducdo e notas de RODIS-LEWIS, publicada pela editora Vrin em 1999, por reproduzir
fielmente as edi¢des de 1649, anteriores & morte de Descartes, impressas simultaneamente em Amsterdam e
Paris e rigorosamente idénticas. Esta obra, na edicdo de Adam & Tannery, contém algumas omissdes e erros).
Ainda sobre a edi¢do de Les Passions de I’Ame organizada por madame Rodis-Lewis: “A edi¢io de 1649, a
unica anterior a morte de Descartes (em 11 de fevereiro de 1650), é fielmente reproduzida por Geneviéve
Rodis-Lewis, que segue a tipografia, as particularidades ortograficas e a pontuagdo originais”.
(TIMMERMANS, Benoit. Genése et structure du traité des passions. In: DESCARTES. Les Passions de
I’Ame. Introduction de Michel Meyer et commentaries de Benoit Timmermans. Paris: Librairie Générale
Francaise, 1990. p. 32-33.



80

imediatamente a Les Passions de [’Ame e a andlise do proprio Tratado correriam o risco de

ficarem prejudicadas.

1.1 Influéncias predominantes sobre as teorias das paixoes do século XVII

O nome paixao tem suas raizes etimologicas, por um lado, no termo latino passio, e
por outro, em dois vocabulos gregos: TMO0C (pathos) e TMONUA (pathema). Passio significa
acao de suportar, de sofrer; sofrimento do corpo, doenga, afeccdo da alma. Apresenta também
os sentidos de passividade e perturbagdo na natureza.’

Na lingua grega, TmB0C ¢ o que afeta o corpo ou a alma de bem ou de mal; estado de
alma agitado por circunstancias exteriores. Significa também sentimentos gerais, ou
agradaveis, como piedade, prazer, amor; ou maus: desgosto, tristeza, colera, o6dio. Para o
termo TIONMA, encontramos os seguintes significados: acontecimentos que afetam o corpo
ou a alma, particularmente desagradaveis como doenga, aflicao, desgraca. Exprime também o
fato de suportar, de softrer.*

Observamos que passio, dos latinos, representa uma afeccdo que traz sempre um
sofrimento ao corpo ou a alma. Ja TMBOC podera representar também um estado de alma
prazeroso. [1aBnpa aproxima-se mais do termo latino passio, pela acdo de suportar, sofrer.

Os estudos sobre as paixdes tém uma longa historia. Podemos encontra-los na
filosofia grega, representada por Platdo e Aristoteles; no pensamento estoico, na Grécia
(periodo helenistico) e na Antiga Roma; no pensamento medieval, em obras de santo
Agostinho (da Patristica) e de santo Tomas de Aquino (da Escoléstica). Abordaremos estas
correntes de pensamento, sem, no entanto, alongarmo-nos, para em seguida focalizar os

tratados contemporaneos de nosso Fildsofo.

1.1.1 Os pensamentos platonico e aristotélico sobre as paixdes

Nao h4 em Platdo uma obra especifica sobre as paixdes. Em sua obra A Republica,
emprega TOY0C para designar tudo o que acontece a uma pessoa, ou seja, uma afecgéo, o que

¢ suportado por ela. E algo que vem de fora, isto &, que tem uma causa externa.® A alma pode

?  Cf. GAFFIOT, Félix. (Ed.). Le Grand Gaffiot Dictionnaire Latin-Francais. Nouvelle édition revue et aug.
sous la direction de Pierre Flobert. Paris: Hachette, 2000.

4 Cf. BAILLY, Anatole. (Ed.). Le Grand Bailly Dictionnaire Grec Frangais. Edition revue par L. Séchan et
P. Chantraine. Paris: Hachette, 2000.

5 Cf. PLATAO. A Republica. 9. ed. Introducio, Traducdo e notas de Maria Helena da Rocha Pereira. Lisboa:
Fundagdo Calouste Gulbenkian, 2001. 488a; 604b e 612a. (Nas passagens citadas, o termo ToOJ0o¢[] é
traduzido por sofrimento, aflicdo, afec¢@o, respectivamente).



81

ser afetada por objetos exteriores por ela percebidos. Esses objetos tanto podem ser
movimentos sensiveis, como realidades inteligiveis.®

Na concepgao platdnica, a alma humana ndo ¢ uma unidade simples. Compreende
uma parte racional e outra sensitiva. A parte racional, que ¢ a faculdade do conhecimento, ¢
espiritual e imortal. A parte sensitiva ¢ irracional e mortal, extinguindo-se com a morte do
corpo. Esta ltima parte da alma divide-se ainda em outras duas partes: na primeira, situa-se a
funcdo apetitiva ou concupiscente que busca a comida, a bebida, o sexo, prazeres, ou seja,
aquilo que se faz necessario para a conservagdo do corpo. Na segunda, encontra-se a fungao
irascivel ou colérica que se irrita, enraivece-se contra tudo o que poderd ameacar a seguranga
do corpo, bem como causar-lhe dor e sofrimento. Esta parte irascivel da alma ¢ protetora do
corpo.’

Em sintese, a alma humana compde-se, portanto, ndo apenas de duas, mas de trés
partes distintas: uma do lado da racionalidade, que possui a espiritualidade e a imortalidade
como atributos, e duas outras que formam as partes sensitivas — (concupiscivel e irascivel) —
sendo irracionais e mortais. Em Platdo, corpo e alma ndo constituem uma unido harmoniosa,
ao contrario, opdem-se.

Como veremos, sua concep¢do de paixdo, como afec¢do corporal da alma, torna-se
problematica. E facil entendermos um desejo como a fome, a sede, o instinto sexual, como
algo proprio do corpo. No entanto, torna-se dificil compreendermos estes desejos como
afecgOes da alma. Aceitamos que as paixdes sejam expressdes de nossa corporeidade, mas que
elas estejam em nossa alma como movimentos corporais, ou pior, como doengas, parece
bastante enigmatico.®

Além da parte concupiscivel, vemos que existe na alma a parte por ele denominada
irascivel. Em relagdo as paixdes, a fun¢do irascivel apresenta-se para Platio como um
elemento sui generis da alma, pois ajuda o homem a resistir aos impulsos sensiveis, pondo-se
como guardia das paixdes, aliando-se a parte racional da alma. Mas, ndo ¢ a cdlera também
uma paixao? A irascibilidade ndo se identifica com o movimento que nos leva a exaltacdo, a

nos encolerizarmos? “Tudo isso torna esse terceiro elemento bem misterioso™.’

6 Cf. PRADEAU, Jean- Francois. Platon, avant I’érection de la passion. In: BESNIER, Bernard; MOREAU,
Pierre-Frangois; RENAULT, Laurence. (Orgs.) Les Passions Antiques et Médiévales - Théories et Critiques
des Passions, I. Paris: Presses Universitaires de France, 2003. p. 22.

7 Cf. PLATAO, 2001, Livro IV, 435c; 436a,b; 437d; 439d,e.

Cf. MEYER, Michel. Le Pholosophe et les Passions: Esquisse d’une histoire de la nature humaine. Paris:

Presses Universitaires de France, 2007, p. 34.

’  MEYER, 2007, p. 35.



82

Nada melhor para explicar essa situacdo paradoxal das paixdes no pensamento de
Platdo do que o mito por ele narrado em sua obra O Fedro. Na analogia, duas das partes da
alma humana (a parte concupiscivel e a parte irascivel) t€ém a forma de cavalo; e a terceira (a
parte racional), a forma de cocheiro. Um dos cavalos ¢ bom e de boa raga; belo de corpo, pelo
branco e olhos negros. Atende prontamente a palavra de quem o conduz. O outro ¢ de ma
raga, de corpo disforme, pescoco curto, com pelo negro e olhos sem brilho. E petulante e
amigo de excessos. SO obedece mediante o chicote. Quando o condutor se sente atraido pela
volupia e enche-se de desejo, o cavalo de boa raga freia; e o de ma raca rebela-se e tenta
arrastar o outro cavalo e o cocheiro em direcdao ao objeto do desejo. O cocheiro o intimida e,
com a ajuda do cavalo bom, acaba por domina-lo com chicotadas, fazendo-o parar.*

No Livro IV da Republica, Platdo mostra que o elemento irascivel ora coloca-se do

lado da concupiscéncia, ora “toma armas pela razdo, quando ha luta na alma”:"

Quando as paixodes forcam o homem contra a sua razao, ele se censura a si
mesmo, se irrita com aquilo que, dentro de si, o forga, € que, como se
houvesse dois contendores em luta, a cdlera se torna aliada da sua razio.'

Em relacdo ao papel desempenhado pelo irascivel, Meyer levanta a seguinte questao:

O irascivel podera se alinhar tanto ao lado dos desejos — se € muito fraco
para a eles se opor — tanto do lado da razdo, para os curvar. Mas nao ¢ antes
porque a razdo encontra-se muito fraca que o irascivel reforga a violéncia
das paixdes? E se a razdo se fortalece, ndo tem autonomia para dominar as
paixdes, sem intermediario?™
Segundo Meyer, essa ambiguidade manifestada na teoria das paixdes de Platao gera
um paradoxo em que a paixdo ora se apresenta como irrefletida, irracional (as comandadas
pelo concupiscivel), ora se apresenta como a que reflete (as comandadas pelo irascivel),
subsidiando a razao."
Em Aristételes, o tema paixao encontra-se disperso em suas obras. A palavra paixao
(Tod0(), antes de tudo, € um conceito metafisico e constitui uma de suas dez categorias.” E

assim que ele o define: “Afecgdo [TOD0C], se diz em primeiro lugar da qualidade segundo a

qual um ser pode ser alterado, por exemplo, o branco e o negro, o doce € 0 amargo, o peso ¢ a

10

Cf. PLATON. El Banquete / Fedro. Versiones completas. Version y prologo Adrian Melo. Buenos Aires:
Longseller, 2004. p. 174 ¢ 188-191.
' PLATAO, 2001, 440e.
12 PLATAO, 2001, 440b.
13 MEYER, 2007, p. 35.
4 Cf. Ibid. p. 40.
" Cf. ARISTOTE. Catégories. In : Organon. Traduction Nouvelle et Notes par J. Tricot. Paris: Vrin, 1997.
11b,1-8.



83

leveza, ¢ outras qualidades do mesmo género.”’® Originalmente, a palavra THY0¢ significa
afec¢@o, como qualidade da substancia em geral. Todavia, TAY0C apresenta-se também como
uma afec¢do propria do homem quando ele, em lugar de realizar sua natureza, engana-se,
comete erros que lhe trazem infortunios. Surge entdo o sentido tradicional do conceito de
paixao: o que afeta o homem quando ele perde de vista o que lhe ¢ essencial.”

Ao contrario de Platdo, para o Estagirita, a paixdo ndo se apresenta necessariamente
como se opondo a razdo. “O homem, ndo sendo simplesmente um ser de natureza, ¢
forcosamente um ser ético. Ele se pde questdes sobre o que deve fazer, 14 onde uma planta se
contenta em realizar inexoravelmente seu destino... de planta”.®

Na Etica a Nicémaco, Aristoteles mostra que a atitude virtuosa em frente as paixdes
ndo devera ter por fim evita-las, mas permitir que as paixdes sejam vivenciadas de forma
correta. Diante da paixdo, a virtude surge como mediadora para que esses sentimentos sejam
experimentados no momento oportuno, em relagdo as pessoas certas, para o proposito certo e
na medida certa."”

Vejamos ainda em Etica a Nicémaco, de maneira mais explicita, a relagio que se estabelece

entre a virtude e as paixdes no pensamento aristotélico:

Ora, paixdes e acdes sdo 0s objetos com os quais a virtude esta envolvida; e
nas paixdes e acdes o excesso e a deficiéncia sdo erros, enquanto a medida
mediana ¢ louvada e constitui o éxito; que se acrescente que ser louvado e
lograr o éxito sdo ambos marcas da virtude. A virtude, portanto, ¢ um estado
mediano no sentido de que € ela apta a visar a mediania.?

Aristoteles trata das paixdes em diversas obras. Contudo, ¢ na Retorica, precisamente
em seu Livro I, que o tratamento das paixdes se encontra mais desenvolvido. Nessa obra, ele
as situa no campo da dialética. Como nos diz Meyer, ndo nos deve causar espanto vé-las
tratadas numa obra de Aristoteles destinada a retorica. Em si, elas ndo sdo boas nem mas.
Representam simplesmente auditorios distintos para os quais devem ser mobilizados

argumentos também diferentes. E preciso conhecer as paixdes dos homens para que se possa

' ARISTOTE. Métaphysique. Traduction et notes par J. Tricot. Paris: Vrin, 2000. t. I. 1022b15. (Acréscimo
nosso).

7 Cf. MEYER, 2007, p. 63-65.

8 Ibid., p. 68.

1 Cf. ARISTOTELES. Etica a Nicomaco. Traducdo, textos adicionais e notas de Edson Bini. 2. ed. Sdo
Paulo: EDIPRO, 2007. 1106b 16-23.

2 Ibid., 1106b 25-29.



84

dirigir melhor a eles.” O que Aristoteles nos pretende mostrar na Reforica € que “as paixdes

constituem um teclado em que o bom orador toca para convencer.”*

Assim, quando ¢ melhor que os ouvintes sintam temor, ¢ preciso po-los
nessa disposi¢ao de espirito, dizendo-lhes que podem sofrer algum mal, pois
outros, mais fortes que eles, sofreram; e mostrar-lhes que pessoas como eles
sofrem ou sofreram, por parte de quem nao imaginavam, essas provagdes €
em circunstancias que ndo esperavam.?

Na Etica a Nicémaco, o Estagirita ndo considera a virfude como uma rentincia ao
desejo. Ao contrario, ha um enlace de ambos. Ele considera a virtude moral como uma
disposi¢do em relacdo a escolha. Sendo a escolha um desejo deliberado, se a escolha deve ser
boa, tanto a razdo precisa ser verdadeira, quanto o desejo, correto. O desejo devera buscar as
mesmas coisas afirmadas pela razdo. Aristoteles esta se referindo ao raciocinio ou a
inteligéncia pratica quanto a consecu¢do da verdade relativamente a agdo. Neste sentido, a
virtude ¢ a verdade correspondente ao desejo correto.* Podemos verificar que esta visdo da
moral aristotélica ¢ coerente com sua concep¢ao da unido substancial do composto humano.
Com a unido do desejo e da virtude, completa Meyer, “tem-se a fusdo do sensivel e do
inteligivel, do corpo e da alma.”*

O posicionamento de Aristdteles diante das paixdes, ndo as considerando
necessariamente mas, ficard isolado no pensamento ocidental, por um longo periodo. Apds
ele, as paixdes passam a ser vistas como uma desgraca para o homem, fonte de todos os
males, uma doenca da alma.

O Estagirita ndo se preocupa em definir um nimero de paixdes fundamentais. Na
Retorica, apresenta quatorze paixdes: colera, calma, temor, seguranca (confianca e auddacia),
inveja, impudéncia, amor, 6dio, vergonha, emulagdo, compaixdo, favor (obsequiosidade),
indignacdo e desprezo. Na Etica a Nicémaco enumera onze paixdes: desejo, ira, medo,
confianga, inveja, jubilo, amizade, 6dio, saudade, ciime, compaixdo. Algumas das paixdes
que se encontram na listagem da Etica, embora representem um niimero menor, nio aparecem

na Retorica. Sao elas: desejo, jubilo, saudade e ciume. E outras que se encontram na Retorica,

2l Cf. MEYER, 2007, p. 54.

2 MEYER, Michel. Prefacio: Aristoteles ou a retorica das paixdes. In: ARISTOTELES. Retérica das Paixdes.
Prefacio de Michel Meyer ¢ Introdugdo, notas e tradugdo do grego de Isis Borges B. da Fonseca. Texto
bilingue. S@o Paulo: Martins Fontes, 2003. p. XLI. (Retorica das Paixées corresponde ao Livro II da
Retorica).

2 ARISTOTELES, 2003, p. 35.

% Cf. ARISTOTELES, 2007, 1139a 23-31.

» MEYER, 2007, p. 76.



85

ndo sd3o mencionadas na Etica: calma, impudéncia, vergonha, emulagdo, favor, indignacao e

desprezo.

1.1.2 As correntes estoicas

A filosofia estoica teve sua origem em Atenas (em torno do ano 300 a.C.) e, cerca de
um século e meio depois, transportou-se para Roma, onde foi muito bem sucedida. Em Roma,
teve tudo para prosperar, ndo so pela cultura de seus novos representantes, mas por adaptar-se
de forma perfeita ao temperamento romano.

Por que correntes estoicas? Por sua propria historia, o estoicismo? ndo poderia ser
detentor de um pensamento uniforme, embora possa ser destacado um nticleo comum que, em
sua essencialidade, justifica falarmos de uma “doutrina estoica”, ao nos referirmos a seus
principais representantes.

No propésito de examinarmos em que aspectos € em que medida o estoicismo ira
exercer sua influéncia nas teorias das paixdes do século XVII, anteriores ao Tratado de
Descartes ¢ em que esta obra do Filosofo se afastara da filosofia do Portico examinaremos

trés pontos da doutrina estoica:

- 0 conceito de paixao;
- conceito de virtude;

- a atitude do homem reto (sabio) face as paixoes.

O pensamento de Cicero sobre as paixodes, nas Tusculanas, mostra-nos uma
interpretagdo radical do dualismo platonico, na maneira como ele se apresenta no Feédon e nao
como aparece na Republica ou no Fedro. Nestas duas ultimas obras, Platdo expde sua teoria
da triparticdo da alma humana considerada em seus aspectos racional, concupiscivel e
irascivel. Para o filosofo grego, as trés partes ou funcdes da alma ndo se encontram no

composto humano de maneira simplesmente justaposta, mas interagindo.” No Fédon, a alma

%O estoicismo, como escola filosofica, tem por fundador Zendo de Citium que iniciou sua escola sob um

portico de Atenas, por volta de 301 a.C, que recebeu o nome de pértico decorado (0TOO TOIKIAN). Admite-
se que o sucesso do estoicismo ja em seu inicio, em Atenas, ¢ devido as perturbacdes pelas quais passava a
Grécia da época, com a perda de sua independéncia politica. Os gregos encontraram, na nova filosofia
nascente, forcas para enfrentar com indiferenga as atribulagdes politicas por que passavam. (Cf. DUHOT,
Jean-Joél. Epictéte et la Sagesse Stoicienne. Paris: Albin Michel, 2003. p. 13-22). Entretanto, a filosofia do
Portico ou a Stoa (nomes que também hoje ainda se atribuem ao estoicismo) ndo ¢ vista simplesmente como
uma forma de consolagdo para uma época de desmoronamento politico-social, mas como “o pensamento
maior de um helenismo triunfante que redesenha o mundo e cria um imenso espago onde sua cultura, sua arte
e seu pensamento se oferecem como modelo universal”. (Ibid. p. 16).
7 Cf PLATAO, 2001, IV, 439 d-¢; 440 b, e; 441 a, e; 442 a, b1-2.



86

humana é considerada indivisivel, ou seja, apenas em seu aspecto racional.® E dessa maneira
que vamos encontra-la em Cicero. Diferentemente dos demais filosofos do Portico, em Livre
I de Tusculanes, ao expor a questdo da natureza da alma, defende a tese da imortalidade, ou
seja, ele a considera imortal, como Platdo.” Ainda em Tusculanes, censura os Epicuristas que
se manifestam contra a imortalidade da alma e também seus amigos estoicos que acreditam na
sobrevivéncia da alma apds a morte, mas ndo indefinidamente.*

Conforme Cicero, o corpo ¢ o lugar das paixdes. “Elas sé existem no homem. Os
animais fazem atos semelhantes ao homem, no entanto, ndo sdo susceptiveis de paixdo.* So
existem paixdes porque a alma ¢ encarnada. A morte faz desaparecer a vida do corpo e a
alma-razao sobrevive. O dualismo ciceroniano, se levado até suas conseqiiéncias extremas,
desemboca numa identificacdo da alma e razdo e as paixdes passam a ser a marca da presencga
do corpo, marca esta que desaparece depois que a alma deixa o corpo.* Vejamos como Cicero

se expressa em Tusculanas:

Toda paixdo sendo um movimento da alma desprovida da razdo ou que se
produz desprezando a razdo, ou ainda, que se recusa submeter-se a ela, ¢ este
movimento podendo ser provocado de dois modos: pela idéia falsa de um
bem ou de um mal, se vé que ha para a alma quatro tipos de paixdes. Duas
dentre elas estdo ligadas a aparéncia enganosa de um bem, sendo uma, a
satisfacdo impetuosa acompanhada de uma alegria sem medida pela opinido
de algum bem presente; a outra, a concupiscéncia, que pode ser chamada
desejo, tendéncia imoderada para o que se julga um grande bem, ndo
obedecendo a razdo. Portanto, os dois géneros alegria e desejo voltam-se
para a opinido do que ¢ bem e as duas restantes, temor e tristeza, para a
opinido do que é mal.*

No texto acima, temos a origem das paixdes sendo explicada como um conflito da

alma ou da razdo consigo mesma. Como compatibilizar esta explicagdo de Cicero com a

% Cf. PLATAO. Fédon: In: Dialogos. 2. ed. Selecdo de textos de José Américo Motta Pessanha; traducdes e
notas de José Cavalcante de Souza, Jorge Paleikat e Jodo Cruz Costa. Sdo Paulo: Abril Cultural, 1979. p. 113-
114. (Os Pensadores).

CICERON. Tusculanes. Traduction nouvelle avec notice et notes par Charles Appuhn. Paris: Librairie
Garnier Fréres, [19 1. Livre I, p. 41 € 79 e notan® 137, na p. 453.

“Pour le Stoicien Zenon I’ame est un feu. [...] Ces opinions suivant lesquelles 1’ame se confondrait avec
le Coeur, le cerveau, le souffle le feu sont courantes [...].” “Si ’ame se confound avec le coeur, ou le sang,
ou le cerveau, certainement puisqu’elle est une chose matérielle, elle périra en méme temps que le reste du
corps; si elle est un souffle, elle se dissipera; si elle un feu, elle s’éteindra” ( Ibid. [19 ], p. 25,29 ep.75¢
77. Cf. LEVY, Carlos. Crysippe dans les Tusculanes. In: BESNIER, Bernard; MOREAU, Pierre-Francois;
RENAULT, Laurence. (Orgs.) Les Passions Antiques et Médiévales — Théories et Critiques des Passions.
Paris: Presses Universitaires de France, 2003. v. I. p. 132 e 134.

31 CICERON. Tusculanes. In : ARNIN, Hans von (Org.). Les Stoiciens: Passions et vertus. Traduction du
grec et du latin, notes et préface de Pierre Maréchaux. Paris: Editions Payot & Rivages, 2003. p. 152.

2 Cf. LEVY, 2003, p. 136.

3 CICERON, [19_ ], Livro III, p. 205. 2003, p. 125-126.

29

30



87

defesa feita por ele da unidade da alma e de sua identificacdo com a razdo apresentada no
Fedon?
Como se isto ndo bastasse, observemos o que o tribuno romano nos expde em Livre

1V de Tusculanes:

Para estudar estas afec¢bes da alma ditas TGN pelos gregos e que
chamamos perturbagdes em vez de doengas, usarei a antiga disting@o,
estabelecida primeiramente por Pitdgoras e depois mantida por Platdo,
segundo a qual a alma se divide em duas partes, uma racional, a outra
desprovida de razao. A parte racional ¢ a morada da tranquilidade, da calma,
da quietude, do acordo consigo mesmo; a outra ¢ a sede de movimentos que
a agitam, da ira, do desejo violento, estados opostos e hostis a razdo. Tal é a
origem. Agora, para distinguir estas perturbacdes apoiar-nos-emos nas
defini¢des e divisdes dos Estoicos que me parecem nesta questdo mostrar
bastante acuidade.™

No texto acima, Cicero ao interpretar a origem das paixdes deixa de lado a
concepgao platonica da alma posta no Fedon e recorre a teoria da alma tripartida, como Platiao
nos apresenta em 4 Republica.

Carlos Lévy sintetiza o conflito ciceroniano ao explicar as paixdes, em duas
proposigoes:

a) a paixdo nasce de uma manifestagdo da presenga de uma entidade irracional;

b) a paix@o nasce porque a razao entra em conflito consigo mesma.

Utilizando-se de duas metaforas que caracterizam o dualismo e o monismo, Lévy
pergunta: “o que seria necessariamente mais dificil, o cocheiro dominar sua parelha de
cavalos, ou um corredor, que se lanca a toda velocidade, respeitar a linha de chegada?”* Em
relacdo ao numero e nome das principais paixdes, hd uma concordancia entre os estdicos.
Alegria, desejo, tristeza e temor sdo as quatro paixdes fundamentais da doutrina estoica. Todas
as demais paixdes derivam delas.

A alegria decorre da opinido de um grande bem que se encontra presente; o desejo ¢
a tendéncia imoderada e a revelia da razdo, para o que se pensa ser um grande bem; o temor
nasce da ideia de um grande mal que se julga iminente. Quanto a tristeza, surge da opinidao de
que um mal se encontra presente, ao qual se junta a ideia de que € um dever ficar triste e que ¢

necessario suportar com dor o mal que esta por vir.*

3 CICERON, [19 ], Livro IV, p. 269 e 271.

3 LEVY, 2003, p. 140. (Lévy estd se referindo: a) ao mito narrado por Platio, por nos ji descrito
anteriormente, em que o cocheiro, representando a razdo, exerce o dominio sobre as paixdes que se situam
nas duas partes sensitivas da alma representadas pela parelha de cavalos. b) A metéafora narrada pelo estoico
Galeno sobre o corredor que se langa a toda velocidade e ndo consegue respeitar a linha de chegada).

36 Cf. CICERO, apud TALON-HUGON, 2002, p. 45 e CICERON, 2003, p. 126.



88

Pelo fato de se apoiarem em opinides erroneas que decorrem de uma fraqueza da

alma, as paixodes sao todas mas e consideradas doencas da alma:

Como ha no corpo doenga, fraqueza e vicio, da mesma maneira ha também
na alma. A doenga ¢ a corrupcdo de todo o corpo; a fraqueza cronica ¢ a
doenca acompanhada do enfraquecimento; ha vicio, quando as partes do
corpo se harmonizam mal entre elas.”’

Observemos outras comparagdes estabelecidas por Cicero entre a satide do corpo e a

saude da alma:

Nao ¢ em tudo que o corpo ¢ a alma se assemelham. As almas sas ndo podem
ser atacadas pela doenca, todavia, os corpos sdos podem; mas as doengas do
corpo podem chegar sem que haja culpa de nossa parte; enquanto as da alma,
ndo; [na almal], todas as suas doencas e paixdes ocorrem por menosprezo da
razdo.*

Vejamos o que nos diz Séneca sobre a mesma matéria:

Para dar uma definicdo sintética, a doenga da alma consiste em uma
perversdo obstinada do julgamento [...] ou se preferes recorrer a outra
defini¢do, é cobicar com excesso coisas que sdo objetivamente pouco
desejaveis ou de modo algum dignas de suscitar o desejo; ¢ ter em singular
estima aquilo que merece apenas pouca ou nenhuma estima.®

Diferentemente do aristotelismo, ndo ha na Sfoa uma medida para a paix@o. “Um
mal, mesmo moderado, ¢ sempre um mal”.* Para os antigos estoicos, as paixdes nao devem
ser moderadas, mas totalmente erradicadas. O principio que deve orientar o tratamento das
doengas da alma ¢ bastante simples: basta suprimir a causa de que elas sdo efeitos.”

A procura do bem ¢ legitima se for de acordo com a razao. Todavia, podera se tornar
paixdo, quando for insensata.*

Para os filosofos do Portico, a virtude é um precioso instrumento para lutar contra o
dominio das paixdes. Ela brota do interior da alma. E um hébito que deve seguir a
inflexibilidade da reta razdo, ou seja, ndo pode nem crescer nem diminuir, nem se expandir

nem relaxar.®

7 CICERON, 2003, p. 151.

¥ Ibid. p. 152. (Acréscimo nosso).

*  SENEQUE, Lettres a Lucillius. In: ARNIM, Rivages, 2003. p. 153.

% CICERO, apud TALON-HUGON, 2002, p. 45.

4 Cf. TALON-HUGON, p. 45.

# Cf. TALON-HUGON, 2002, p. 46.

4 Cf. MARECHAUX, Pierre. In: ARNIM, Hans von (Org.). Les Stoiciens: Passions et vertus. Traduction du
grec et du latin, notes et préface de Pierre Maréchaux. Paris: Editions Payot & Rivages, 2003. p. 20.



89

Em De Vita Beata, Séneca mostra em que a virtude se diferencia da paixdo: “A

virtude ¢ algo de elevado, de incansavel; a volupia ¢ baixa, servil, fraca e insignificante.”*

Para Cicero, o homem virtuoso ¢ aquele que se deixa conduzir pela razdo: “A virtude ¢ uma

disposi¢do da alma onde tudo concilia e se harmoniza, e torna dignos de elogios aqueles que a

tém... A virtude em si mesma pode ser chamada muito sucintamente reta razao.”*

Os estoicos reconhecendo que o prazer se transforma em dor, sofrimento, vao buscar

a felicidade na virtude.* Virtude (sumo bem) e felicidade (beatitude, vida feliz) se

identificam:

[...] No dia em que ele se deixar dominar pela voltpia, estara dominado pela
dor; vocé esta vendo que ma e nociva escraviddo devera sofrer aquele que se
deixa levar sucessivamente pelos prazeres € os sofrimentos, que sdo os mais
caprichosos e tirAnicos dos dominadores [...] o fundamento imutével da vida
feliz é um juizo reto e firme. Entdo, realmente, a alma ¢é pura e livre de todos
os males, capaz de evitar ndo somente as dilaceragdes, mas também os
arranhoes [...] a virtude, porém nao admite uma vida ruim e que alguns sdo
infelizes, ndo por falta de volupia, mas, pelo contrario, por causa da propria
volupia.”’

Pelo fato de as paixdes ndo serem impulsos produzidos por nossa natureza, mas

decorrentes de julgamentos irrefletidos, o sdbio encontra-se isento delas.® O sabio, para o

estoicismo ¢ o homem que possui todas as virtudes, pauta suas acdes sempre de acordo com a

reta razdo, enfim, ¢ 0 homem sem paixdes.

Séneca traga também a imagem do homem que nao tem em si a verdadeira sabedoria:

[...] eu ndo chamo sabio aquele que tem algo acima de si, e, com maior
razdo, a volupia. Pois o dominado por esta, como enfrentara o sofrimento e o
perigo, a pobreza e tantas ameagas que retumbam em torno da vida
humana?¥

Contudo o homem sdbio ndo ¢ sem afetos. A afetividade passional ¢ condenada e

combatida com todo o rigor, mas a afetividade ndo passional é considerada legitima:

Nada alegrara tanto a alma quanto uma fiel ¢ doce amizade. Que imensa
dadiva ¢ ter a nossa disposi¢do coragdes onde todo segredo penetra com
seguranca, de cuja consciéncia temos menos receio do que da nossa. Sua
conversagdo abranda nossas inquietudes, seu conselho ilumina nossa

44
45
46
47
48
49

SENECA, 2005, p. 35.
CICERO, 2003, p. 27.

CF. MEYER, 2007, p. 85-86. Cf. MESNARD, 1936, p. 174. Cf. p. 132, 136-138.

SENECA, 2005, p. 29, 3
CICERO, 2005, p. 103
SENECA, 2005, p. 45.

le 35.



920

vontade, sua descontracdo dissipa nossa tristeza; amigos cuja presenga nos
da prazer!™

Apesar da severidade e do rigor do fildsofo estoico consigo mesmo, o estoicismo
pode também ser visto como uma filosofia altruista. O homem virtuoso, delineado pelos
estoicos, € um homem indulgente e bondoso. A imagem do estoico como um asceta solitario
nao condiz com a verdade. No texto acima, vemos com que riqueza de detalhes a amizade ¢
louvada. Apesar da austeridade como a virtude ¢ descrita na filosofia do Portico, Maréchaux
nos diz que “uma das ligdes do estoicismo ¢ que a virtude nos ensina a amar a humanidade”.*

Cicero, embora tenha assumido posi¢des conflitantes ao explicar como sdo geradas
as paixdes, ¢, entre os estoicos, quem consegue melhor expor a teoria das paixdes.

Como conclusdo, podemos afirmar que a teoria estoica das paixdes se apoia no
platonismo e contém em si 0s mesmos questionamentos que encontramos na filosofia
platonica a respeito da natureza da alma humana. H4 quem explique que, pelos escritos de
Cicero, a linguagem estoica sobre a definicdo das paixdes parece proceder niao por
eliminacdo, mas por acumula¢ao.®

As exposi¢des do escritor romano sobre as paixdes, nas Tusculanas, articulando
platonismo e estoicismo, apresentam-se como uma tentativa audaciosa de oferecer, mesmo
com suas aparentes incoeréncias, uma maior compreensao do pensamento do Portico.

A escola estoica cerrou suas portas no final do segundo século da era cristd, mas sua
doutrina continuou a propagar-se largamente no ocidente, com uma presenga marcante pelo
viés da moral, mesmo apds a ocidentalizagdo da filosofia platonica e aristotélica.

Apesar de ndo ser uma religido, teve como grande aliado no Império Romano o
cristianismo. No dizer muito feliz de Duhot, “Através do judaismo helenistico e da pregacao
de Sao Paulo, o estoicismo ¢ um pouco o passageiro clandestino do cristianismo.”* O que era
doencgas da alma (as paixdes) no estoicismo, foi denominado pecado, no cristianismo. As
virtudes tdo louvadas no estoicismo, ndo se diferenciam das virtudes cristds. Enquanto a
doutrina estoica, através de uma ascese alicer¢ada no conhecimento, conduz o homem a
felicidade, ao sumo bem na vida terrena, a pratica cristd prepara o homem para atingir sua
felicidade ja nesta vida, e a consecucao de uma felicidade eterna junto de Deus, o Sumo Bem

do cristianismo.

0 SENEQUE. De la Constance du Sage suivi de De la Tranquillité de I’Ame. Traduit du latin par Emile
Bréhier et édité sous la direction de Pierre-Maxime Schuhl. Barcelone: Gallimard, 2008. p. 81.

S MARECHAUX, 2003, p. 22-23.

2. Cf. LEVY, 2003, p. 143.

3 Cf Ibid., p. 143.

> DUHOT, 2003, p. 228-229.



91

A filosofia do Portico passa a ser assimilada em diversos pontos, nos primeiros
séculos de nossa era, por filésofos e tedlogos do cristianismo. Na patristica grega, destacamos
sdo Clemente de Alexandria, nascido provavelmente em Atenas por volta do ano 150, que, em
passagens de sua obra OTPWUATA (Stromata)® inspira-se em Epicteto.® Na patristica latina,
encontramos varios autores como santo Agostinho, que, em sua teoria das paixdes, adota a
enumeracdo de paixdes dos estdicos, embora discorde de questdes essenciais da doutrina da
Stoa; santo Ambrodsio, que escreve um tratado Sobre os Deveres, inspirando-se em Cicero até
em relagdo ao titulo;” e sdo Jeronimo que cita Séneca em suas obras.™

Os filosofos cristaos medievais, apesar de terem recebido consideravel influéncia da
filosofia de Platdo e, posteriormente, de maneira mais forte, do aristotelismo, ndo ficaram
indiferentes a moral estoica. Como exemplo, temos a presen¢a da Stoa na filosofia agostiniana
de que nos ocuparemos no proximo topico.

O estoicismo atingiu até mesmo a Idade Moderna que, em seu alvorecer, foi invadida
pela doutrina estoica, sobretudo com a descoberta e divulgacdo de escritos de filosofos do
Portico, como Epicteto, Séneca e Marco Aurélio, ignorados pelos medievais.® O
neoestoicismo, tendo como representantes Pierre Charron, Justus Lipsius e Guillaume Du

Vair, recebe também a roupagem crista.

1.1.3 O pensamento agostiniano sobre as paixdes

Santo Agostinho ndo dedicou nenhuma obra as paixdes. Seu pensamento sobre o
tema situa-se, sobretudo, em seus livros A Cidade de Deus e Sobre o Livre Arbitrio. Recebe
influéncia do platonismo, dos estoicos e traz as marcas de sua passagem pelo maniqueismo
em sua juventude®. Todas essas fontes ele as submete a luz da fé crista, acatando o que julga
aceitavel perante sua nova crenga.

Adota a relacdo das paixdes dos estoicos: desejo, alegria, temor e tristeza, citadas em

Confissoes® e em A Cidade de Deus. E assim que as apresenta nesta ultima obra:

3 Vocabulo grego que tem como correspondente latino stromata (no plural) que significa tapetes bordados ou

pintados com cores e desenhos diversos. E uma obra nio sistematica, onde ha passagens que mostram a
filosofia grega como uma preparagdo para o cristianismo € uma contribuicdo positiva para a fé.

% Cf DUHOT, 2003, p. 233.

7 Cf. Ibid., p. 233.

% Cf. Ibid., p. 232-233.

¥ Ver acima, neste mesmo capitulo notan. 1 a p. 79.

60 Cf. LECOQ, Jean-Frangois. Augustinisme. In: CANTO-SPERBER, Monique (Org.). Dictionnaire
d'Ethique et de Philosophie Morale. Publié sous la Direction de Monique Canto-Sperber. 2. éd. Paris: PUF,
1997. p. 109.

o1 Cf. AGOSTINHO, Santo. Confissoes. 12. ed. Trad. De J. Oliveira Santos € A. Ambrosio de Pina.
Petropolis: Vozes, 1997, X, 14.



92

Realmente, que ¢ o desejo ou a alegria sendo a vontade que consente no que
queremos? Que ¢ o temor ou a tristeza sendo a vontade que nos desvia do
que recusamos? Chama-se desejo aquilo que estd de acordo com o que
queremos. Também quando a nossa recusa recai sobre o que ndo
desejariamos experimentar, esta forma de vontade chama-se medo; e,
quando recai sobre o que experimentamos a nosso pesar, esta forma de
vontade ¢ a tristeza. Em suma, a vontade do homem ¢ atraida ou repelida
conforme a diversidade de objectos que procura ou evita e assim se muda ou
transforma nestes diferentes afectos®.

Faz referéncias explicitas aos estoicos, destacando entre eles o nome de Cicero, e pde
o problema da terminologia: “no que diz respeito aos movimentos da alma” os gregos®
chamavam 100N (pathe), Cicero traduzia por perturbationes (perturbagdes) e outros autores
latinos empregavam affectiones ( afecgdes) e também passiones (paixdes)™.

Segundo Agostinho, em cada homem hé um principio de atividade que é a vontade,
raiz de seu ser. O homem identifica-se com sua vontade. Ela estd presente em todos os seus
movimentos que ndo sdo mais do que vontade. Todos os afetos (paixdes) do homem sdo
manifestagdes de sua vontade. Assim, desejo, alegria, medo e tristeza sdo manifestagdes da
vontade, ou seja, movimentos que procedem da alma. Esta ¢ sua defini¢do de paixdes.®

Para Agostinho, as paixdes, em si, nao sao boas ou mas. O que vai determinar o valor
das paixdes ¢ a vontade. A vontade encontra-se repleta de amor ao ponto de identificar-se com
ele: “O meu amor ¢ meu peso; para qualquer parte que eu va, ¢ ele que me leva”.* A vontade
reta determina o amor bom e a vontade perversa, o amor mau.” Portanto, as paixdes do bom
amor sao boas e as paixdes do amor mau, sao mas.

Expliquemos melhor, citando o proprio Agostinho:

O amor que aspira a possuir o que ama — ¢ desejo; quando o possui e dele
goza — ¢ alegria; quando foge do que lhe repugna — é temor; se a seu pezar
[sic] o experimenta — ¢ tristeza. Estes sentimentos [paixdes] sdo, portanto,
maus, quando ¢ mau o amor [vontade]; bons, quando o amor é bom.%®

82 AGOSTINHO, Santo. A Cidade de Deus. Tradugio, preficio, nota biografica e transcrigdes de J. Dias
Pereira. 2. ed. Lisboa : Fundagdo Caloustre Gulbenkian, 2000. v. II. XIV, VI.

Quanto aos gregos, Agostinho afirma: “Esse ¢ o pensamento dos sectarios de Platdo e Aristoteles, discipulo
de Platdo e fundador da escola peripatética”. (Cidade de Deus, 2000, IX, IV). Agostinho, conforme uma
opinido antiga, considera os platonicos e os peripatéticos representantes de uma mesma escola. (Cf.
BERMON, 2003, p. 199-200).

8 Cf. AGOSTINHO, Santo. A Cidade de Deus: (Contra os pagdos). Trad. De Oscar Paes Leme. 3. ed.
Petropolis: Vozes, 1991. IX, IV; Cf. AGOSTINHO, 2000, X1V, VIII; Cf. AGOSTINHO, 2000, XIV, V.

% CF. AGOSTINHO, 1991, IX, IV.

66 AGOSTINHO, 1997, XIII, 9. (Vemos Agostinho identificando-se com Aristoteles ao ndo considerar as
paixdes necessariamente mas).

7 Cf. AGOSTINHO, 2000, XIV, VII.

8 Ibid. XIV, VII. (Acréscimos nossos).

63



93

Agostinho demonstra, com citagdes, que os nomes usados para expressar as paixdes:
desejo (desiderio, concupiscentia®), alegria (laetitia, gaudium), temor (metus, timor), tristeza
(tristitia) aparecem nas Sagradas Escrituras no bom sentido e no mau sentido. Os textos
biblicos servem-lhe de argumentos para dizer que as paixdes podem ser boas ou mas,
dependendo da vontade.” Nas Sagradas Escrituras, a vontade apresenta-se também como boa
ou ma: “Paz na Terra aos homens de boa vontade.””

Para Agostinho, o amor estd enraizado na natureza do homem, constituindo-se “a
forca motriz da moralidade”.” Ele ndo faz constar o amor em sua enumeragdo das paixdes,
como o fard Tomas de Aquino, entretanto, como diz muito bem Talon-Hugon, em Agostinho,
o amor “¢ uma idéia forga, em torno da qual a constelagdo das consideragdes sobre as paixdes
se ordena, e pela qual, somente, adquirem todo o seu sentido. Esta ideia for¢a ¢ a do primado
absoluto do amor.””

O mal ndo estd no amor, mas na ma escolha do objeto amado. Para o santo Doutor, a
virtude estd em se amar ordenadamente, isto €, com a reta razao, o que deve ser amado.™ Diz-
nos ele: “Pois tais inclinagdes [paixdes], ao se revoltarem contra a razdo, tornam-nos
infortunados [...] S6 quando a razdo domina todos os movimentos da alma, o homem deve se
dizer perfeitamente ordenado”.”

Ao estudar os movimentos da alma (paixdes), Agostinho parte, como ja mostramos,
das quatro paixdes dos estoicos, mas opoe-se a eles ao encaré-las. Enquanto no estoicismo as
paixdes sdo sempre mas, devendo ser erradicadas, na visdo agostiniana, como vimos, elas
podem ser boas ou mas.

Ele critica os estoicos por afirmarem que o sabio é isento de paixdes. Mostra-nos
que aquilo que os gregos chamam gUTHOEION (eupdtheiai), ¢ que Cicero chama em latim
constantiae (permanéncias), que correspondem ao querer, gozar € precaver-se, pertencem
apenas ao sabio. Ora, esta triade, segundo Agostinho, nada mais ¢ do que as paixdes

(perturbagdes, para Cicero): desejo, alegria e medo ou temor, respectivamente, que os estoicos

% Em relagdo a “concupiscéncia” ou a “cupidez” (concupiscentia), Agostinho afirma que se estabeleceu pelo

costume tomar estas palavras em mau sentido se ndo for dito a que se referem. (Cf. AGOSTINHO, 2000,
X1V, VIL.

™ Ibid. XIV, VIl e IX.

" Lucas, II, 14 (Apud AGOSTNHO, 2000, X1V, VIII).

2 COSTA, Marcos Roberto Nunes. O Problema do mal na polémica antimaniquéia de Santo Agostinho.
Porto Alegre: EDIPUCRS/UNICAP, 2002. (Colecdo Filosofia, 139) p. 296.

' TALON-HUGON, 2002, p. 56.

™ AGOSTINHO, 2000, XV, XXII.

» AGOSTINHO, Santo. O Livre-Arbitrio. Tradugdo, organizagdo, introdu¢do e notas de Nair de Assis
Oliveira; revisdo de Honorio Dalbosco. 5. ed. Sdo Paulo: Paulus, 2008. (Patristica). Liv. I, cap. 8. (Acréscimo
Nnosso).



94

negam existir no sabio. Os fildésofos do Portico colocam a vontade no lugar do desejo, o gozo

no lugar da alegria e a precau¢ao vai substituir o temor.”

Quanto a ‘doenga’ ou ‘dor’, a que temos preferido chamar ‘tristeza’ para
evitar a ambigiliidade, negaram eles que possa existir na alma do sabio.
Dizem eles que a vontade aspira ao bem que o sabio pratica; que o gozo
nasce da posse do bem que o sabio encontra em toda parte; que a precaugdo
evita o mal que o sabio deve evitar. Quanto a tristeza, ela diz respeito ao mal
jé sucedido — e, como sdo de parecer que nenhum mal pode acontecer ao
sabio, julgam impossivel que alguma destas coisas subsista em sua alma.”

Sintetizando seu pensamento, Agostinho diz que, para os estoicos: querer, gozar,
precaver-se sdao apanagios do sabio; enquanto, desejar, alegrar-se, temer, entristecer-se sao
proprios do insensato.™

Ele refuta o ideal estoico da apatia™ (aT0e10), dizendo que esta impassibilidade do
sabio, em que a alma se sente livre de toda dor ou de todo sentimento oposto a razio, seria
algo desejavel, mas que ndo € possivel nesta vida. Conclui: “Se € o estado de alma sem afecto
algum que se chama AT OEI0 quem ndo tera esta insensibilidade pelo pior dos vicios?”™*

Embora reconhecendo a existéncia de paixdes boas, Agostinho discorre também
sobre as mas e identifica o que as causa. Para ele, as mas paixdes nao t€ém como causa o
corpo. Pois este, como toda a natureza, ¢ um bem, ainda que um bem inferior ou menor, mas
um bem.* A origem delas encontra-se no livre-arbitrio da vontade humana que ¢ uma
prerrogativa da alma e nao do corpo. Por outro lado, a vontade ma, gerada pelo mau uso do
livre-arbitrio, tem como causa o orgulho que se manifesta pelo “desejo de uma falsa
grandeza.” O orgulho ocorre pelo fato de a alma tornar-se seu proprio principio, passando o
homem a preferir a si mesmo, afastando-se do bem imutavel que ¢ Deus. Para o bispo de
Hipona, o orgulho ¢ o comego de todo o pecado.®

A explicacdo das mas paixdes torna-se um tanto complexa por conta de uma questao
de ordem terminoldgica. Pois o mesmo termo “paixdo” refere-se tanto a libido como aos

termos perturbatio, affectio, passio que, como vimos anteriormente, sdo sentimentos ou

6 Cf. AGOSTINHO, 2000, XIV, VIIL
7 Ibid. XIV, VIII. Em Cidade de Deus, XIV, VII, Agostinho explicita que a paixdo tristeza, Cicero a
denomina “doenga” e Vergilio a chama “dor”.
" Ibid. X1V, VIIL
atoBela, como vocabulo grego, significa auséncia de sensibilidade, indiferenga, impassibilidade. ( Cf.
BAILLY, 2000.
% AGOSTINHO, 2000, X1V, IX.
8 Cf. COSTA, 2002. p. 307, 322-323.
¥ Cf. AGOSTINHO, X1V, XIILI.



95

paixdes (passiones) da alma, ndo necessariamente mas. Ja a /ibido ¢ identificada com a paixao
ma, com o pecado que tem como raiz o orgulho que a corrompe e a transforma em
concupiscéncia. Dessa maneira, as paixdes: desejo, alegria, temor e tristeza sO serdo
consideradas /ibido se forem experimentadas com concupiscéncia, em outras situacdes, elas
sdo boas.®

A filosofia agostiniana das paixdes ndo se encontra desvinculada de sua visdo
teologica. O homem que vive atribulado pelas mas paixdes poderd contar com o auxilio da
graca divina para combaté-las, em seu dia a dia. Mesmo aquele que se deixou dominar
inteiramente pelas paixdes poderd ser reintegrado por Deus, em sua integridade original,
mediante Jesus Cristo, seu Filho e Salvador que, por sua Encarnagdo e Paixdo redime o

homem de todo o pecado.

1.1.4 As paixdes em Tomas de Aquino

Tomas de Aquino, como seguidor de Aristoteles, adota a teoria hilemorfica. O
homem ¢ considerado um composto em que o corpo estd unido a sua forma substancial, a
alma intelectiva, que contém em si a alma sensitiva e a alma vegetativa dos outros viventes
inferiores (animais e plantas).®

Para Tomas, as paixdes da alma sdo atos precisamente do homem, mas que nao sao,
estritamente falando, humanos, pois sd3o comuns aos homens e aos outros animais.* Paixado ¢ a
operagdo que consiste em a alma sofrer alguma coisa. Sofrer, tomado em seu sentido mais
amplo, ¢ simplesmente receber. Mas no sentido mais preciso, ¢ essencialmente receber uma
acdo que ndo acontece sem certo sofrimento, sem certa perda. Poderd designar tanto a
passagem do melhor para o pior, quando surge a tristeza; como a passagem do pior para o

melhor, como se da com a alegria.*

8 Cf. BERMON,Emmanuel. La théorie des passions chez saint Augustin. In: BESNIER, Bernard; MOREAU,
Pierre-Frangois; RENAULT, Laurence. (Orgs.) Les Passions Antiques et Médiévales - Théories et Critiques
des Passions. Paris: Presses Universitaires de France, 2003. v. L. p. 186-187.

“[...] anima intelectiva unitur corpori ut forma substantialis, [...] Unde dicendum est quod nulla alia forma
substantialis est in homine, nisi sola anima intellectiva; et quod ipsa, sicut virtute continet animam sensitivam
et nutritivam, [...]” (AQUINATIS, Sanctus Thomas. Summa Theologiae. Madrid: BAC, 1955a. t. I, Prima
Pars, q.76, a.4).

8 Cf. GILSON, Etienne. In: THOMAS, Saint. Textes sur la Morale. Traduits et commentées par Etienne
Gilson. Paris: Vrin, 1998. p. 109. Observemos que Tomas de Aquino, ao afirmar que as paixdes sdo comuns
ao homem e aos animais, estara discordando dos estoicos que, apesar de reconhecerem que os animais
praticam atos semelhantes a0 homem, no entanto, negam a existéncia de paixdo nos seres irracionais.
Continuaremos a considerar as paixdes apenas como atos do homem, da mesma maneira que o faz o autor da
Summa Theologiae.

8 Cf. GILSON, 1998. p. 109-110.

84



96

O Doutor Angélico, ao discorrer sobre a paixdo, emprega a terminologia que se
encontra em Categorias e na Fisica De Aristoteles. Isto faz surgir um problema: pode-se falar
de paixdo da alma? Para o Estagirita, a paixdo ¢, antes de tudo, um conceito metafisico.
Constitui-se uma de suas dez categorias. Sdo palavras de Aristoteles: “A agdo e a paixao sdo
susceptiveis de mais e de menos. Eis o que temos a dizer dessas categorias.”® Assim ele se
expressa em sua Fisica: “E, sem divida, necessario que haja certo ato daquele que pode agir
e um outro, daquele que pode sofrer; um sendo a agdo, o outro, a paixao. [...] Pois todos os
dois sdo, portanto, movimentos [...] A acdo tem lugar no agente e a paixdo, no paciente|...]”*
O proprio Tomads diz :”Sofrer é proprio da matéria. Mas a alma ndo é composta de matéria e
forma, [...]” e conclui: “Logo ndo hé paixao na alma.” Citando Aristoteles, o Doutor Angélico
completa: “[...] paixd@o ¢ movimento. [...]. Mas a alma ndo se move, [...] Logo, na alma ndo ha
paixdo.”® Nao estd, portanto, o autor da Suma Teologica se contradizendo ao empregar a
expressao paixdo da alma?

Vejamos a justificativa de santo Tomas:

Para tomar o termo paixdo no sentido préprio, ¢ impossivel que aquilo que é
incorporal sofra uma paixdo. A unica coisa que pode sofrer, por ela mesma,
uma paixdo que lhe seja propria é o corpo; de maneira que, se uma paixao
propriamente dita deva afetar a alma de uma maneira qualquer, isto so
poderd acontecer enquanto ela estiver unida ao corpo e, portanto,
acidentalmente [per accidens].”

Sofrer e mover-se, embora ndo convenham a alma propriamente [per se],
contudo lhe convém acidentalmente [per accidens].”!

Comentando Tomads, Gilson explica que uma paixdo jamais poderia pertencer a alma,
enquanto alma. Uma paixdo s6 pode convir a alma, enquanto estiver unida ao corpo. Pela
paixdo, a alma submete-se a uma lei de mudanca que ndo lhe ¢ propria, mas do corpo.” A
paixdo s6 pode concernir a alma, per accidens. No entanto, compete a0 composto, per se, pois

o sofrer lhe € proprio, uma vez que ¢ corruptivel.” Comentando estas citagdes de Tomas,

¥ ARISTOTE, 1997, 11b, 5-7.

8 ARISTOTE, Physique. Traduction, présentation, notes, bibliographie et index par Pierre Pellegrin. Paris:
Flammarion. 2000. III, 202a, 22-28.

89 Cf. AQUINATIS, THOMAS. Summa Theologiae. Madrid: BAC, 1955b. t. II, Prima Secundae, q. 22, a.1.

Cf. ARISTOTE, 2000, 202a, 25.

THOMAS, Saint. Qu. Disp. De Veritate. In: Textes sur la Morale. Traduits et commentés par Etienne
Gilson. Paris: Vrin, 1998. (qu. 26, art. 2. Concl.). p. 110-111. (Acréscimo nosso). Cf. ARISTOTE. De I’Ame.
Traduction inédite, presentation, notes et bibliographie par Richard Bodéiis. Paris: Flammarion, 1993. 406a,
12-20.

' AQUINATIS, 1955b, t. 11, q. 22, a. 1, concl. ad secundum. (acréscimos nossos).
%2 Cf. GILSON, 1998, p. 110.
% Cf. AQUINATIS, 1955b, t. 11, q. 22, a. 1.

90



97

Talon-Hugon langa a seguinte pergunta: “Sabemos o que significa para a alma sofrer per
accidens, mas o que significa ser sujeito de um movimento, per accidens? O que & este
movimento da alma?”*

E o homem por inteiro que ama, teme ou se enraivece. E o homem enquanto
composto de corpo e alma que experimenta as paixdes. As paixdes nao sdo, portanto nem da
alma nem do corpo, sdo paixdes do homem. O hilemorfismo permite a Tomas de Aquino
contornar a dificuldade.”

Para o Doutor Angélico, a alma est4 unida ao corpo de dois modos: a) enquanto ¢ sua
forma; neste sentido da o ser ao corpo e o vivifica (principio vital); b) a titulo de motor,
enquanto, mediante o corpo, ela exerce suas operagdes. Por estes dois modos, a alma sofre
paixdes, per accidens, ainda que de maneira diferente. No ser composto de matéria e forma, a
acdo vem da forma e a paixdo, da matéria. A paixao comeca pela matéria e afeta a forma, por
assim dizer, apenas per accidens. Nada sofre paixdo sem que alguma coisa ndo exer¢a uma
acdo sobre ela, pois toda paixao ¢ o efeito de uma a¢ao.”

Vejamos exemplos dados pelo proprio Tomas, quando a paixdo se inicia no corpo
(matéria) e vai afetar a alma de maneira a tornar-se também uma paixao, per accidens, para
ela. Isto ocorre quando o corpo encontra-se ferido. A alma fica como que debilitada por estar
unida a este corpo. Trata-se ai de uma paixao corporal (passion corporelle). No segundo caso,
temos a alma enquanto ¢ considerada como motor do corpo. A paixdo comega nela e termina
no corpo; ¢ o que se chama paixdo “almal”* (passion animale, como se expressa Gilson).
Temos como exemplos a célera e 0 medo que, por uma percep¢do ou desejo da alma, resultam
numa modificagdo do corpo. Também neste caso, se diz que a alma sofreu uma paixao, per
accidens.”” E neste segundo caso que se apresenta o que Toméas denomina “paixdo da alma”. A
alma, em sua paixdo, ¢ a0 mesmo tempo ativa (em sua fun¢ao de motor), e passiva (enquanto
sofre a paixao).

Para Tomas, a paixao ¢ “um movimento do apetite sensitivo”.”® Interpretando Tomas,

Gilson explica que esse movimento do apetite sensitivo € o desejo sensivel ou a sensualidade

% TALON-HUGON, 2002, p. 25. Ver nota n. 72 a p. 127 comentério de Hobbes sobre movimentos da alma.
% Ibid., p. 23.
% Cf. THOMAS, 1998, (Qu. Disp. De Veritate, qu. 26, a. 2. Concl.). p. 111.

* Estamos criando o neologismo, como adjetivo de alma. O termo animale, na tradugdo de Gilson, ndo se
refere a animal, mas faz também a fungdo de um adjetivo derivado de a/ma (do latim anima), por ndo existir
também na lingua francesa um adjetivo semelhante a almal, em oposi¢do a corporal (corporalle). (Cf.
THOMAS, 1998, p. 111-112.

Cf. ibid., p. 111-112.
%  AQUINATIS, 1955b, t. II, q. 31, a.1.



98

que nascem na alma sensitiva, provenientes de uma percepcao sensivel daquilo que interessa
ao corpo.” A sede das paixdes encontra-se, portanto, na parte sensitiva da alma.

Santo Tomés, em sua teoria das paixdes, ¢ também influenciado por Platdo, ao
distinguir na alma sensitiva o apetite concupiscivel e o irascivel. Estes apetites, ou poténcias,
ou ainda faculdades, irdo dar origem a dois diferentes tipos de paixdes, uma vez que
faculdades diferentes tém objetos também distintos. Para sabermos quais as paixoes
resultantes de uma e outra faculdades, ¢ preciso que antes conhegamos os objetos de cada uma
delas.

Os objetos da poténcia ou apetite concupiscivel sao o bem ou o mal, considerados
absolutamente, ou seja, o deleitavel ou o doloroso. Ja o apetite irascivel tem como objetos o
bem e o mal ndo mais considerados absolutamente, mas enquanto revelam o carater daquilo
que ¢ dificil ou arduo. Assim, as paixdes que se voltam para o bem ou para o mal, tomados
absolutamente, pertencem ao concupiscivel, ¢ as que contemplam o bem ou o mal, pelo
angulo da dificuldade, porque nao pode ser obtido, (o bem), ou evitado, (o mal), sem esforco,
fazem parte do irascivel."™

Para o Doutor Angélico, nas paixdes da alma, encontram-se uma dupla
contrariedade: a) a que procede da oposi¢do de seus objetos, ou seja, do bem e do mal; b)
aquela que ¢ causada pela oposi¢do dos movimentos de aproximagao ou de afastamento de
um mesmo objeto. Nas paixdes do concupiscivel, mostra-se somente a primeira contrariedade,
isto ¢, a que procede dos objetos. Nas paixdes do irascivel, apresentam-se uma e outra
contrariedades; pois os objetos do irascivel sao o bem e¢ o mal ndo mais considerados
absolutamente, mas como arduo ou dificil de ser conseguido, (0 bem); ou como arduo e dificil
de ser evitado, (o mal). Na primeira situa¢do, a do bem, temos as paixdes da esperanca e do
desespero. Na outra situacdo, a do mal, apresentam-se as paixdes do temor ou da audécia para
livrar-nos de sua opressao.'

Tomas classifica as paixdes fundamentais da seguinte forma: as que procedem da
faculdade ou apetite concupiscivel, e as que tém sua origem na faculdade ou apetite irascivel.

As paixdes, que procedem do apetite concupiscivel, formam trés pares: o amor € o
6dio; o desejo e a aversdo; ¢ a alegria e a tristeza. Aquelas, que t€ém por sede o irascivel, sao
de trés tipos: a esperanca e o desespero; o temor e a audacia; e a colera, que ndo se opode a

nenhuma paixao.

*  Cf. GILSON, 1998, p. 113.
19 Cf. AQUINATIS, 1955b, t. 11, q. 23, a.1.
' Cf. ibid., q. 23, a.2.



929

Existem, portanto, ao todo, onze espécies diferentes de paixdes: o amor, o 6dio, o
desejo, a aversao, a alegria, a tristeza, a esperanca, o desespero, o temor, a audacia e a colera.
As seis primeiras originam-se do concupiscivel, e as cinco Ultimas tém por sede o irascivel.
Todas as demais paixdes da alma estdo contidas nessas onze fundamentais. '

Seguindo uma determinada ordem, estas onze paixdes umas geram as outras. Visto
que o irascivel pressupde o concupiscivel, a primeira das paixdes ¢ a primeira da faculdade
concupiscivel: o amor. A segunda ¢ seu contrario: o odio. Em seguida, temos o desejo do
objeto amado e a aversdo ao objeto odiado. Vém depois a esperanca do objeto que se deseja,
ou seu contrario, que € o desespero. A esperancga, por sua vez, gera a auddcia, € o desespero
de vencer produz o temor. A colera podera seguir a auddacia para vencer o obstaculo que se
opoe a realizacdo dos designios passionais. Por Gltimo, encontramos a alegria e a tristeza que
sdo as ultimas paixdes da faculdade concupiscivel e resultantes de todas as outras.
Determinam o repouso da alma pela posse do objeto de seu amor, ou sua inquietude por nao
ter conseguido dele se apossar.'®

Na classificagdo de santo Tomas, o amor ocupa o primeiro lugar e se encontra
presente no interior de cada paixdo. E o pressuposto de todas as paixdes; pois “[...] todas as
paixdes da alma derivam-se de um unico principio que € o amor”'™ O amor é o motor
primeiro de todas as nossas acdes. Todo aquele que age, o faz em fungao do bem que deseja,
que ama. Toda paixdo supde certo movimento da alma em direcdo a um objeto, ou o repouso
nesse objeto, cuja semelhanca e parentesco com a alma fazem com que ela se junte a ele e
nele se compraza.'*

Resta-nos saber como Tomds ira estabelecer a relacdo entre as paixdes € a
moralidade. A este respeito, o autor da Summa Theologiae comecga analisando o pensamento
dos estoicos e dos peripatéticos. Mostra-nos que, para os primeiros, todas as paixdes sdo mas.
Faz referéncia a Cicero, que no Livro III das Tusculanas, denomina as paixdes doengas da
alma e que, nesse texto, chega a conclusao que aqueles que trazem em si a doenga das paixdes
sdo insensatos e insanos. Do lado oposto, apresenta-nos os peripatéticos que ddo o nome de
paixdes a todos os movimentos do apetite sensitivo. Julgam-nas boas, quando sdo moderadas
pela razdo, e mas, quando escapam ao governo da razao.'

Para Tomas, um ato ¢ considerado moral, ou propriamente humano, quando ¢

voluntério. As paixdes, tomadas em si mesmas, ndo sao voluntarias, pois, segundo Tomas, sdo

12 Cf. AQUINATIS, 1955b, t. 11, g.- 23, a. 4.

1% Cf. GILSON, 1998, p. 121.

4 AQUINATIS, 1955b, t. 11, q. 41, a.2, resp. ad primum.
195 Cf. GILSON, 1998, p. 129 ¢ 132.

195 Cf. CICERO, apud AQUINATIS, 1955b, t.IL, q. 24, a. 2.



100

atos que o homem tem em comum com o0s animais irracionais ¢ estes nao tém moral. O bem
moral s6 se encontra no homem. As paixdes da alma ndo sdo, portanto, nem boas nem mas.
Tudo vai depender da vontade do homem. Se seus atos voluntarios sdo bons, as paixdes sdo
boas; se maus, as paixdes serdo mas. As paixdes serdo, portanto, boas se forem regradas pela
razao."”

Vejamos como Toméas de Aquino explica a liga¢ao entre virtude e paixao:

Se denominarmos paixdes as afecgdes desordenadas como propuseram os
Estdicos, torna-se assim evidente que a virtude perfeita é sem paixdes. Mas
se chamarmos paixdes todos os movimentos do apetite sensitivo, torna-se
claro que as virtudes morais que dizem respeito as paixdes como a sua
propria matéria, ndo podem existir sem paixdes. O motivo disto € que, caso
contrario, a virtude moral tornaria o apetite sensitivo totalmente inutil; ora
ndo cabe a virtude fazer com que aquelas coisas que estdo submissas a razdo
se privem de seus atos proprios, mas que executem as ordens da razdo,
exercendo seus proprios atos.'®®

O pensamento moral tomista sobre as paixdes encontra-se em perfeita sintonia com o
pensamento aristotélico. Como em Aristoteles, as paixdes, em si, ndo sdo boas ou mas.
Encontram-se na dependéncia de serem ou nao regidas pela razdo: “As paixdes da alma,
enquanto se pdem contra a ordem da razdo, inclinam-se para o pecado; porém, quando se
submetem ao dominio da razio conduzem a virtude.”'” Da mesma maneira que em
Aristoteles, estd claro para o Doutor Angélico, que ¢ perfeitamente possivel haver uma
harmonia entre a virtude e a paixdo, cabendo a razdo a tarefa de intermediéa-la. O amor, para
Tomads, ndo s6 ocupa o primeiro lugar entre as paixdes, mas estd presente no interior de cada
uma delas. O Doutor Angélico aproxima-se também de santo Agostinho, para quem o amor,
embora nao figurando em sua listagem das paixdes, constitui a ideia for¢a em torno da qual
todas as paixdes se ordenam. Agostinho defende o primado absoluto do amor que estd
enraizado na natureza do homem. Para os dois doutores, a paixao sera considerada boa ou ma

dependendo do ato de vontade do homem.

1.2 Principais teorias das paixées contemporaneas de Descartes

A literatura envolvendo o tema das paixdes desenvolveu-se de tal forma no século

XVII que ha quem o denomine século das paixdes."® Este fenomeno tem uma explicacdo: a

07 Cf. AQUINATIS, 1955b, t. II, q. 24, a. 3 e a. 4. Cf. GILSON, 1998, 121-122.

1% AQUINATIS, 1955b, t. 11, q. 59, a. 5.

19 Ibid. q. 24, a. 2, concl. ad tertium.

10 «Sj le XVIlle fut le siécle du sentiment, le XVIIe fuit celui des passions. Les traités sur le sujet y sont
innombrables; les moralistes s’en soucient, les théologiens s’en préocupent, les penseurs mondains en



101

descoberta no século anterior de manuscritos de antigos estoicos. As tradugdes desses textos
para o latim e lingua vernacula e sua difusdo pela imprensa, que na época marchava a passos
largos, fizeram ressurgir o estoicismo com todo o vigor.

Entre os numerosos estudos sobre as paixdes que dominaram a primeira metade do
século X VIL"* selecionamos quatro tratados que tiveram maior aceitagdo do publico, tomando
por critério de julgamento o nimero de reedigdes que alcangaram em curto espago de tempo.
Observaremos também que todos receberam influéncias, em menor ou maior grau, das teorias
sobre as paixdes que se originaram e imperaram em séculos anteriores. Merecerdo nossa
atengdo: Traité de ['amour de Dieu de sdao Francisco de Sales, Tableau des passions
humaines, de leurs causes et de leurs effets de Nicolas Coéffeteau, De [’Usage des passions
de Jean-Francois Senault, e Les Characteres des passions de Marin Cureau de La Chambre.

Além dos quatro tratados acima mencionados, outro estudo serd objeto de nossa
consideragdo, antes de alcancarmos o Tratado das Paixoes de Descartes: De Anima et Vita,
obra do espanhol Juan Luis Vives, escrita no século anterior (1538), ou seja, cento € onze anos
antes de Les Passions de I’Ame. Trés motivos nos levaram a incluir este autor: primeiro, pelas
semelhancas existentes entre seu tratado e o de Descartes; segundo, por ser o primeiro filésofo
poés-medieval a ndo seguir, em sua esséncia, o0 modelo escolastico das paixdes; e por ultimo, o

fato de Vives ser o tnico filésofo citado por Descartes em Les Passions de [’Ame."™

1.2.1 Tratado do amor de Deus de sdo Francisco de Sales

débattent dans les salons, les médecins s’y intéressent”. (TALON-HUGON, 2002, p. 7).
Ver acima, p. 79, nota n.1.

Sem pretender ser exaustivo, Talon-Hugon, além dos tratados que iremos analisar neste capitulo, assinala
outros autores que estudaram as paixdes, na primeira metade do século XVII, antes do Tratado de
Descartes: Pierre Charron em La Sagesse (1601); Eustaquio de sdo Paulo em Manuel (1609); Jean-Pierre
Camus em Ses Diversités (1613); Scipion Dupleix em L Ethique ou la philosophie morale (1620). Nicolas
Caussin em La Cour sainte (1630); Pierre Le Moyne em Les Peintures Morales (1640-1643).

' DESCARTES, 1999, art. CXXVIL

111
112



102

Sao Francisco de Sales publicou sua obra Traité de [’Amour de Dieu na segunda década do
século XVII e, segundo nos informa Rodis-Lewis, entre 1616 e 1620 alcancou, pelo menos,
seis edigdes.” Um dos assuntos abordado nesta obra ¢ a tematica das paixdes.

A alma humana, para ele, ¢ indivisivel; mas por ser viva, semsivel (sensitiva) e
racional possui varios graus de perfeicdo."® No apetite sensitivo ou sensual existem doze
movimentos, todos eles visando ao bem, para adquiri-lo, ou ao mal, para evitd-lo. Enquanto
perturbam a alma, sdo chamados perturbagdes e, enquanto inquietam o corpo, sdo
denominados paixdes."® As paixdes sdo, portanto, movimentos do apetite sensitivo que
surgem da alma sensitiva. Existem no homem em fung¢do da encarnagdo, ¢ s6 o deixam com a
morte do corpo.’

Em relacdo a enumeragdo das paixdes, apesar de se referir as quatro paixdes dos
estoicos e de santo Agostinho, adotard a lista de paixdes de santo Tomas, com o acréscimo de
uma paixao: a satisfagdo. Inspirando-se ainda em Tomas, divide as paixdes em dois grupos: as
que estdo voltadas para o bem e as que se orientam para o mal. Vejamos como ¢ apresentado
por Francisco de Sales o primeiro grupo e como essas paixdes se originam. Em primeiro
lugar, temos o amor, movimento voltado para o bem considerado em si, segundo a bondade
natural; se o bem mostra-se ausente, o0 movimento transforma-se em desejo; esta paixao
converte-se em esperan¢a, quando julgamos poder conseguir aquilo que ¢ desejado; se
pensamos ndo poder obté-lo, surge o desespero; se o conseguimos nasce a alegria. No
segundo grupo, ele dispde as paixdes voltadas para o mal. Quando o conhecemos, nasce o
odio. Se ele se encontra ausente, o sentimento ¢ de aversdo (fuga); se ¢ inevitavel, o
movimento ¢ de femor; se nos sentimos fortes para enfrenta-lo, surge a coragem (audécia); se
estd presente, ficamos dominado pela tristeza; se queremos rejeita-lo, ou dele nos vingarmos,
o sentimento € de cdlera; se triunfamos sobre ele, brota a satisfacdo."® Embora a classificagdo
das paixdes do bispo de Genebra seja de inspiragdo tomista, afasta-se da divisdo de Tomas,
por nao classificar as paixdes em fungdo dos apetites concupiscivel e irascivel.” No entanto,
as v€ em relacdo ao bem e ao mal, que na classificagdo tomista vem em segundo lugar.'”

Francisco de Sales dard um destaque todo especial ao amor, escolhido ndo s6 como a

primeira paixdao, mas considerado uma paixdo excepcional. Podemos falar aqui, como em

'"* RODIS-LEWIS, 1999. p. 31.

115 SALES, Sdo Francisco de. Tratado do Amor Divino. Trad. de Lauro Ostermann. Petropolis: Vozes, 1955.
p. 62.

¢ Cf. Ibid., p. 35.

7 Cf. TALON-HUGON, 2002, p. 58.

¥ Cf. SALES, 1955, p. 35.

 Cf. TALON-HUGON, 2002, p. 59.

120 Cf. ibid., p. 59.

1

1

1

1



103

santo Agostinho, de um primado do amor. O amor ¢ uma paixao originaria, pois precede todas
as outras paixdes que o tétm como fonte e raiz. SO se deseja aquilo que se ama. Alegramo-nos
no gozo de uma coisa que amamos. O amor precede também a esperanga, pois esperamos o
bem que amamos. Precede o 6dio, porque odiamos o mal pelo amor que temos ao bem, sendo
o mal o seu contrario. O mesmo se da com todas as outras paixdes ou afetos.” Dizendo com
outras palavras, o desejo ¢ o amor privado de seu objeto; a alegria, o amor realizado, o
desespero, o amor desiludido. De acordo com as circunstancias, o amor torna-se esperanca,
medo, tristeza.'”

Apesar de o amor ndo figurar na lista agostiniana das paixdes, a identificacdo de
Francisco de Sales com o bispo de Hipona, na consideragdo do amor, torna-se patente
sobretudo pelas constantes referéncias e frequéncia das citagdes: “A reta vontade ¢ o amor

bom, a vontade ma é o amor mau”."® O amor exerce um dominio de tal maneira sobre a

vontade que a torna tal como ele é:

O amor compreende tudo isso conjuntamente, como uma bela arvore, cuja
raiz € a conveniéncia da vontade ao bem; o pé é a complacéncia; a haste é o
movimento; as procuras, diligéncias e outros esfor¢os sdo-lhe os ramos, mas
a unido e gozo lhe ¢ o fruto.'

Para o bispo de Genebra, 0 homem ¢é movido pelo amor:

O amor ¢ a vida do nosso coragdo. E, assim como o contrapeso da o
movimento a todas as pecas moveis de um reldgio, assim também o amor da
a alma todos os movimentos que ela tem. Todos os nossos afetos seguem o
nosso amor, ¢ segundo ele, nés desejamos, deleitamo-nos e desesperamos,
tememos, animamo-nos; odiamos, fugimos, entristecemo-nos, entramos em
cOlera, triunfamos.'>

Francisco de Sales mostra-nos, nesta passagem, como o amor se faz presente em
cada uma das paixdes por ele listadas. H4 uma similaridade com o que se encontra em

Agostinho, citado pelo bispo de Genebra, no Tratado:

O amor, tendendo a possuir o que ele ama, chama-se cobiga ou desejo;
tendo-o e possuindo-o, chama-se alegria; fugindo ao que lhe ¢ contrario,
chama-se temor; e se isso que lhe é contrario lhe acontece e ele o sente,
chama-se tristeza; e, portanto, essas paixdes sdo mas se 0 amor ¢ mau; boas,
se € bom.'*

21 SALES, 1955, p. 38

12 TALON-HUGON, 2002, p. 59-60.

12 AGOSTINHO, apud SALES, 1955, p. 39.
124 SALES, 1955, p. 46.

125 Tbid., p. 622-623.

126 AGOSTINHO, apud SALES, 1955, p. 38.



104

Assim como ocontece com 0s estoicos, Agostinho e Tomas de Aquino, Francisco de
Sales admite uma afetividade nao passional. Além do movimento das paixdes procedentes do
apetite sensitivo ou sensual, hd também no homem, movimentos do apetite intelectual ou
racional a que ele denomina vontade. A estes ultimos movimentos, da-lhes o nome de afetos
que se relacionam com objetos que nao advém dos sentidos. Ele assim os exemplifica: muitos
filosofos e pagdos se voltaram para Deus, amaram a virtude, as ciéncias, suas republicas;
odiaram os vicios, esperaram honras, temeram as censuras, indignaram-se contra os tiranos.
Esses movimentos, explica ele, encontram-se na parte racional, pois nem os sentidos, nem,
consequentemente, o apetite sensual os t€ém como objeto. Estes movimentos sdo, portanto,
afetos do apetite racional e nao paixdes.'”’

Segundo ainda Francisco de Sales, “Temos a liberdade de fazer o bem e o mal;
porém escolher o mal ndo ¢ usar, e sim abusar dessa liberdade”."® Ele recusa a tese estoica da
erradicacao das paixdes e defende o bom uso que se deve fazer delas.'”

Podemos concluir que Francisco de Sales ¢ fortemente influenciado pelo pensamento
agostiniano, mas que o tomismo também se faz presente em sua teoria das paixdes. Em nossa
andlise, abordamos os aspectos ligados a moralidade e deixamos de lado as implicagdes
teoldgicas suscitadas pelo tema das paixdes, no pensamento de Francisco de Sales, como as

relagdes com o pecado, com a graga divina e com a doutrina crista da redengao.

1.2.2 Quadro das paixoes humanas, de suas causas e de seus efeitos de Coéfteteau

Nicolas Coéffeteau (1574-1623) ¢ padre dominicano francés, cuja obra Tableau des
passions humaines, publicada em 1620, atinge, em 1632, sete edi¢des. Segue basicamente, em
seu livro, a teoria tomista das paixdes, conservando, inclusive, a classificacdo de onze paixdes
primitivas, divididas nos grupos: concupiscivel e irascivel.”™® Define a paixdo como
“movimento do apetite sensitivo causado pela apreensao e imaginacdo do bem ou do mal,
seguido de uma alteracdo que atinge o corpo contra as leis da natureza.”™' O “movimento” de
aproximacao do bem e de fuga do mal ¢ uma marca do tomismo, presente na quase totalidade
das defini¢des de paix@o do século de Descartes.

Em Tableau des passions, percebe-se também a influéncia da tradicdo médica da

época, ao ser considerado por Coéffeteau que a alma ¢ afetada pelas paixdes que se originam

127 Cf. SALES, 1955, p. 40. Cf. TALON-HUGON, 2002, p. 67.
5 Thid, p. 653.

12 Cf. TALON-HUGON, 2002, p. 69.

3% Cf. RODIS-LEWIS, 1999, p. 23.

131 COEFFETEAU, Nicolas apud TALON-HUGON, 2002, p. 8.

w



105

dos diversos humores do corpo.”” A presenca de Platdo faz-se sentir pelo uso da imagem da
parelha de cavalos e pelas andlises sobre o amor." Coéffeteau, se de um lado, aproxima-se
dos estoicos em suas analises das paixdes, inclusive reconhecendo sua malignidade; de outro,
posiciona-se contra os estoicos por julgarem as paixdes como doengas da alma.* A virtude,

para ele, ndo se opde a natureza do homem, mas a aperfeigcoa."*

1.2.3 Do uso das paixoes de Senault

Jean-Francois Senault (1604-1672) padre da Congregacao do Oratorio, publicou em
1641 a obra De ['usage des passions que, no século XVII, alcangou mais de vinte e cinco
edi¢des.” A inten¢do da obra era abordar o problema das paixdes como tedlogo e moralista.
Pelo ntimero de edigdes, no espaco de sessenta anos, pode-se medir sua aceitagdo pelo
publico.

A grande inspiragdao de Senault foi santo Agostinho, por ele citado abundantemente,
como Francisco de Sales também o faz em seu tratado. Todavia, Senault ndo se limita ao
pensamento do bispo de Hipona. De formagdo tomista, o oratoriano ndo deixa de recorrer ao
autor da Summa Theologiae." Apesar de combater a visdo estoica das paixdes, o autor de De
['usage des passions recebe ainda a influéncia do neoestoicismo que se instalou na Europa no
século anterior. A obra manifesta um reconhecimento parcial da doutrina do Portico, trazendo
um grande niimero de citagdes de Séneca, na margem do texto."® O livro torna-se uma mistura
de agostinismo, tomismo e estoicismo, levando o autor, em certos momentos, a contradi¢des e
oscilagdes. Percebe-se também que o oratoriano mostra pouca preocupagdo com o rigor
conceitual.”®”

Senault defende a unidade da alma humana: “A alma ¢ una em sua esséncia e lhe
impomos nomes diferentes somente para exprimir a variedade de suas operagdes”.'" Apesar

da defesa da unidade da alma, ndo s6 se mostra partidario da triparticdo aristotélica da alma

32 Cf. TALON-HUGON, 2002, p. 36-38.

33 Cf. Ibid., p. 58.

134 Cf. ibid., p. 48.

3 Cf. RODOS-LEWIS, 1999, p. 23.

136 SIMON, Séverine. L’influence de Saint Augustin et la théorie des passions dans le Traité de 1’usage des
passions de Senault. In: BESNIER, Bernard; MOREAU, Pierre-Frangois; RENAULT, Laurence. (Orgs.) Les
Passions Antiques et Médiévales - Théories et Critiques des Passions. Paris: Presses Universitaires de
France, 2003. v. L. p. 199.

7 Cf. SIMON, 2003, p. 200.

8 Cf. SIMON, 2003, p. 200.

139 Cf. ibid., p. 200 € 204.

149 SENAULT, apud SIMON, 2003, p. 205.



106

(nas partes vegetativa, sensitiva, espiritual), mas também adota a divisdo platdnica de sua
parte sensitiva, em concupiscivel e irascivel.'"

O oratoriano define a paixdo como “um movimento do apetite sensitivo, causado
pela imaginacdo de um bem ou de um mal aparente ou verdadeiro, que altera o corpo contra
as leis da natureza”.'® Natureza, no presente contexto, significa o estado inicial do homem
antes do pecado original. Observemos que sua defini¢dao ¢ praticamente a mesma apresentada
por Coéffeteau.' Destaca o aspecto negativo da paixao. Para ele, todas as paixdes originam-se
da alma e do corpo. Embora acreditando que haja paixdes que estejam mais ligadas ao corpo
(as que procedem do concupiscivel), e outras, que se mantenham mais ligadas a alma (as que
derivam do irascivel), a alma ¢ sempre a causa de todas as paixdes.'* Conserva as grandes
linhas da classificagdo das onze paixdes de Tomds de Aquino: amor, 6dio, desejo, fuga
(aversdo), esperancga, desespero, ardor (audacia), medo (temor), colera, prazer e dor (tristeza).
Na segunda parte de sua obra, estuda cada uma delas, sob o ponto de vista exclusivamente
moral, ou seja, 0 bom e o mau uso das paixdes.'*

H4 uma hesitacdo ou ambiguidade do oratoriano ao considerar a relacdo entre virtude
e paixdo. Em determinado momento, estabelece uma diferenga radical entra a virtude e a
paixdo. Diz ele que o ardor, enquanto paixdo, em se deixando governar pela razdo, mudara de
natureza, passando de uma simples paixdo para uma virtude gloriosa. Em outro lugar de sua
obra, a diferenca parece ser apenas de grau, ou seja, basta moderar nossas afec¢des para que
se transformem em virtudes. Em outro momento, identifica paixdo e virtude ao dizer que o
ardor, antes situado na categoria da paixao, ¢ uma “virtude imperfeita”.'

O titulo da obra De [’'usage des passions conduz o autor a formular trés questdes: O
que ¢ preciso fazer? O que se pode fazer? Como fazer? Em resposta as interrogagdes, o autor
explica que o aparecimento das paixdes permite que as virtudes sejam exercitadas. As virtudes
ficariam ociosas se ndo existissem as paixdes a serem vencidas ou regradas. Como exemplo,
mostra que a coragem nao seria virtude, se nao houvesse o temor; a temperanga ¢ continéncia
ndo teriam valor se ndo se apresentasse o atrativo da volipia. As paixdes podem tornar-se
uteis, constituindo-se “sementes das virtudes”. Visto que tém sua qualidade de uso, as paixdes

serdo boas se a vontade as tornar boas. Como podem estar no principio do vicio, poderao

41 Cf. SIMON, 2003, p. 205.

142 SENAULT, apud SIMON, 2003, p. 202. (Grifos do autor).

3 Ver p. 105, logo acima.

Cf. SIMON, 2003, p. 205. Senault faz uma disting@o entre alma ¢ espirito. O espirito ¢ a parte superior da
alma; a alma esta presa ao corpo, o espirito ndo. (Nota n. 3 da mesma pagina).

145 Cf. RODIS-LEWIS, 1999. p. 23; cf. também SIMON, 2003, nota n. 1, p. 200.

146 Cf. SIMON, 2003, p. 211 € 212.

144



107

também estar no principio da virtude. O temor podera servir para nossa seguranca se for bem
administrado. Da mesma forma, a esperanca, se bem regrada, dar-nos-4 animo para as agoes
generosas e dificeis. Podemos observar que o bom uso dependera de sabermos administra-las
e regra-las. Senault levanta outras questdes: como vencer as dificuldades que se nos
apresentarem na luta com as paixdes? Como fortificar a vontade para exercer seu livre arbitrio
e devolver a razao o seu poder? Nao ha solugdes humanas para todos os problemas. S6 uma
intervengdo transcendente podera ajudar o homem. SO a graca divina dara a vontade a
possibilidade de exercer seu livre arbitrio.

Como podemos perceber, De ['usage des passions ¢ uma tentativa de conciliar o
pensamento agostiniano com o pensamento tomista sobre as paixdes e de se posicionar contra
o radicalismo dos filésofos do Portico que veem as paixdes apenas como mas e totalmente
ausentes do homem sabio e virtuoso. A oscilagdo de Senault vem prejudicar a clareza de seu
pensamento e a precisdo de seus conceitos. Sua afinidade com as idéias do bispo de Hipona

sobre a matéria, aproxima-o da teoria desenvolvida pelo bispo de Genebra.

1.2.4 Os Caracteres das paixoes de Cureau de la Chambre

Marin Cureau de la Chambre (1594-1669) ¢ um médico contemporaneo de Descartes
que também escreveu sobre as paixodes. Les Characteres des passions, publicado em 1640,
pelo tipo de discurso sobre as paixdes, tornou-se um tratado diferenciado dos demais, voltados
para a matéria. O nimero de edi¢des vem comprovar a aceitagdo da obra em seu tempo.'"
Talon-Hugon observa que o espago tedrico em que a questdo das paixdes ¢ abordada, na
época do langcamento do 7Tratado de Descartes, encontra-se completamente saturado.'® Sao
palavras da autora: “A obra de Cureau de la Chambre, entre as mais lidas, constitui uma das
pecas dominantes do pano de fundo sobre o qual se inscrevera a teoria cartesiana [...].”"*

Characteres des passions traz a enumeragao tradicional de Tomas de Aquino, em que
as onze paixoes sao apresentadas, e relaciona-as com o movimento dos “espiritos”," mediante
longas descricdes em que vagas metaforas se sucedem:"™" “O Amor os dilata, o Desejo os
impulsiona, a Alegria os espalha, a Esperan¢a os mantém firmes, a Audécia os acelera e [...] a

colera os langa em grandes borbotdes.”** As paixoes, para o autor de Caracteres, sao acdes da

47 Cf. TALON-HUGON, 2002, p. 39.

148 Cf. TALON-HUGON, 2002, p. 39.

 Tbid., p. 39.

150 Ver parte em destaque da citagdo longa da p. 67.
15! RODIS-LEWIS, 1999, p. 23.

152 DESCARTES, apud RODIS-LEWIS, 1999, p. 23.

[



108

alma com repercussdes somaticas. “Considero a paixdo em sua natureza ¢ em sua esséncia, e,
como ¢ um movimento da alma, em toda parte onde reconheco esse movimento, reconhego ali
também a paixao [...].”"** Sua defini¢do de paixdo segue também o modelo tomista onde a
paixdo ¢ mostrada como uma emocao do apetite em que a alma procura o bem e se afasta do
mal.'

A obra Les Characteres des passions faz parte de um projeto mais amplo do autor,
intitulado a Art de connaitre les hommes, parcialmente realizado. A pretensdo de Cureau ¢
mostrar que homens cujos tragos se assemelham a caracteristicas de determinada paixdo sio
inclinados a essa paixdo; homens que se assemelham a um animal t€ém a mesma inclinagdo
que ele; Homens que revelam uma beleza feminina sdo efeminados; mulheres que detém
tracos masculinos tém as inclina¢des dos homens. Aqueles cujos tragos faciais se assemelham
a povos que vivem sob determinado clima, revelam inclina¢des desses Ultimos." O projeto de
Cureau evidencia uma fisiognomonia.”® A Art de connaitre les hommes, que deveria preceder
les Characteres, s6 foi aparecer em 1659, quando Descartes ja havia falecido.'’

Characteres des passions repete também a doxa médica da época que segue o
pensamento de Galeno e de seus discipulos modernos, como Paré. Situa-se entre as obras
sobre as paixdes que fizeram sucesso na primeira metade do século XVII, contra as quais o
Tratado das paixdes ira se contrapor. E certo que Descartes teve conhecimento da obra de
Cureau. Em carta a Mersenne, escrita em 1641, informa que apo6sa ter lido seu livro, por duas
ou trés horas, encontrou apenas “palavras”."® Ao ser publicado o Tratado das Paixoes, o
Filésofo deixou orientagdes para que fosse enviado a Cureau um exemplar da nova obra.'

O que podemos concluir dessas teorias sobre as paixdes de autores contemporaneos
de Descartes ¢ que todas elas se encontram fortemente marcadas pela diversidade de
influéncias das doutrinas que as precederam. Todavia, constatamos a predominancia da
filosofia medieval, pelo viés da religido. Dos quatro autores apresentados, trés sdo sacerdotes
catolicos. Entretanto, todos os quatro, em suas obras, seguem, em grandes linhas, a teoria

escolastica sobre o assunto, situando as paixdes, na parte sensitiva da alma, inclusive,

"> CUREAU DE LA CHAMBRE apud D’ARCY, Pascale. Introduction. In: DESCARTES. Les Passions de
I’Ame. Introduction, notes, bibliographie et chronologie par D'Arcy Pascale. Paris: Flammarion, 1996. p. 20.

1% Cf. TALON-HUGON, 2002, p. 41.

135 TALON-HUGON, 2002, p. 40.

1% No francés (1562), Ciéncia que tem por objeto o conhecimento da personalidade de uma pessoa a partir de
sua fisionomia (morfopsicologia). (ROBERT, Paul. Le Nouveau Petit Robert - Dictionnaire Alphabétique et
Analogique de la Langue Frangaise. Texte remanié et amplié sous la direction de Josette Rey-Debove et Alain
Rey. Paris: Dictionnaire Le Robert, 2010.

57 RODIS-LEWIS, 1999, p. 24, nota n. 1.

8 DESCARTES. Correspondance. AT, III, p. 296. (Carta de Descartes a Mersenne, de 28 de janeiro de
1641).

° DESCARTES. Correspondance. AT, V, p. 454. Carta a I’ Abbé Picot, de 4 de dezembro de 1649).

1

[



109

distribuindo-as, a exce¢do de Francisco de Sales, pelo apetite irascivel e o concupiscivel que

tém sua origem remota na concepg¢ao platonica da alma.

1.3 As paixoes em Juan Luis Vives

Juan Luis Vives (1492 ou 1493 - 1540), filésofo e humanista espanhol, estudou na
Universidade de Paris e foi professor na Universidade de Louvain. Era admirado por Erasmo
de Roterdan e Thomas More, grandes humanistas da €poca, tornando-se amigo de ambos.
Entre suas obras filosoficas, inclui-se De Anima et Vita, voltada para as paixdes, publicada em
1538, ou seja, cento e onze anos antes de les Passions de | ’dme, e dois anos antes da morte
de seu autor. De Anima atingiu varias edigdes no século XVL.'® Dos predecessores de
Descartes que escreveram sobre as paixdes, Vives foi o unico citado por ele em Les Passions
de ’"Ame.

Vives se inscreve na tradi¢do aristotélico-tomista, segundo a qual o homem possui
uma alma tripartida (almas vegetativa, sensitiva e racional). Para ele, as paixdes sdo
movimentos que procedem da alma sensitiva. Enquanto esta ¢ o lugar das paixdes, na alma
racional encontra-se a vontade que se mantém absolutamente livre para escolher o bem onde
ele se encontre. As paixdes se subordinam a vontade da mesma maneira que a alma sensitiva
se encontra subordinada a alma racional, hierarquicamente superior. Dada essa subordinagao,
paixdes e vontade participam plenamente para a determinagao da acdo.'®

Vives defende uma bondade intrinseca das paixdes. Entretanto, como os estoicos,
ndo hesita de qualifica-las como perturbagdes. Sua “corrup¢ao”, como o pecado encontra-se
no proprio homem. Se as paixdes podem exercer seu dominio sobre o espirito € porque, no
homem, o entendimento ficou obscurecido pelo pecado original.'® As paixdes “sdao
verdadeiras perturbacdes e verdadeiros desregramentos, como se o0 espirito ndo mais
exercesse seu dominio e cedesse sob o poder de uma for¢ca desconhecida.”'® Para Vives, as
grandes agitacOes causadas pelas paixdes ocorrem por conta da ignorancia humana, fruto do

pecado original, cuja causa ¢ o conhecimento orgulhoso. O homem quis se igualar a Deus

10 Cf. DICIONARIO DE FILOSOFIA DE CAMBRIDGE. Dirigido por Robert Audi. Tradugdo de Edwino
Aloysius Royer; Jodo Paixdo Netto et Al. Sdo Paulo: Paulus, 2006. p. 985. Cf. RODIS-LEWIS, 1999, p. 24,
nota n. 2. Nessa mesma nota, Rodis-Lewis informa que, posteriormente, De anima foi juntada a outras obras
do autor para compor o t. III de Opera omnia - Valéncia, 1782.

11 Cf, DESCARTES, 1999b, Art. CXXVIL

2 Cf. ZARAGOZA, Marina Mestre. La théorie des passions de Juan Luis Vivés. In: MOREAU, Pierre-
Frangois. (Org.). Les Passions a I’Age Classique — théories et critiques des passions Paris: Presses
Universitaires de France, 2006. v. I1. p. 30, 34-36.

16 Cf. ZARAGOZA, 2006. p. 37.

164 VIVES, Juan Luis apud ZARAGOZA, 2006, p. 37.



110

pelo conhecimento e, como conseqliéncia, sobreveio a ignorancia.'® Constatamos ai a
influéncia de Agostinho.'*

Vives, em sua enumeracdo das paixOes, afasta-se da classificacdo tradicional de
Tomas de Aquino, que distribui as paixdes entre os apetites concupiscivel e irascivel, cujo
modelo se estendeu pelos séculos seguintes, até alcancar o Tratado de Descartes. Na
classificacdo do filésofo espanhol, as paixdes concernem ao bem ou ao mal, tendo como
reacdo a busca do bem, a fuga do mal ou a luta contra o mal. Tanto o bem como o mal podem
ser: presente, futuro, passado ou possivel. O movimento que nasce da complacéncia que se
segue pelo conhecimento do bem afirma-se como amor; a obtengdo do bem presente faz
surgir a alegria. O desejo ¢ a busca do bem futuro. Os movimentos contrarios sdo: o 6dio, a
tristeza e o temor, enquanto se relacionam com o mal que nos choca, fere-nos no presente, ou
nos ameaga. A ira, a inveja e a indignagdo se erguem contra um mal presente; e a confianca e
a audécia concernem a um mal futuro. Sob a dependéncia dessas paixdes primitivas alinham-
se algumas espécies: o favor, o respeito, a misericordia surgem do amor; o prazer, da alegria;
a esperanga, do desejo. Na Classificagdo tomista das paixdes, a esperanga e o desejo
pertencem a apetites diferentes. Observemos que em Vives, a esperanca € vista como uma
varia¢do do desejo. O orgulho ¢ um misto de alegria, desejo e confiancga. Todas as paixdes se
estendem ao passado e ao futuro.'?’

Vives coloca a veneragdo em relacdo a admiracdo que para ele ndo se constitui uma
paixdo como em Descartes. Relacionada com o amor encontra-se também a compaixao. Esta
relacdo das paixdes ndo pode ser considerada exaustiva.'® Para o filésofo espanhol, As
paixdes também se definem em relagdo umas as outras, com excecdo do amor, pois, todas
decorrem dele. Nao hé barreira entre as paixdes que se voltam para o bem e aquelas que se
voltam para o mal. O amor, que ¢ a paixdo por exceléncia, podera dar lugar ao ciume, ao ddio,
a ira, bem como a tristeza, ¢ ao temor, quando a coisa amada ndo ¢ atingida. As paixdes
podem ainda se atenuar, moderar-se ou se destruir entre si. Assim uma grande alegria, a
compaixdo ¢ o medo atenuam o ciime; o ciime, por sua vez, poderd destruir o amor; a
tristeza dissipar-se-4 com uma grande alegria. Podem também aumentar em relagdo uma a

outra; A confianga fard aumentar o desejo.'”

16 CF. ZARAGOZA, 2006, p. 37-38.
166 Ver p. 94 desta nossa pesquisa.

7 Cf. RODIS-LEWIS, 1999, p. 24-25.
1% CF. ZARAGOZA, 2006, p. 41-42.
19 Ibid., p. 41-43.



111

S6 em anos mais recentes, vem sendo foco de aten¢des a obra de Vives escrita em
latim, ndo tendo sido ainda traduzida para o francés."”

Nosso proximo capitulo voltar-se-a para a ultima obra de Descartes Les Passions de
1’Ame. Procederemos a uma analise mais geral de seu contetido, explorando sobretudo o novo
enfoque que serd dado as paixdes, examinando sua natureza e sua classificagdo. Nao
deixaremos de compara-la com as teorias das paixdes analisadas acima, para que possamos
avaliar com mais seguranga a obra de nosso filosofo. Verificaremos o que ele incorporara
dessas teorias a sua nova concep¢ao de paixao, e em que ele se apresenta como inovador. Por
fim, estabeleceremos um elo de continuidade entre as paixdes ¢ a moral cartesiana, que sera o

objeto especifico do outro capitulo que se sucederd, o ultimo de nossa tese.

170 Cf. RODIS-LEWIS, 1999, p. 24, nota n. 2.



112

2 TRATADO DAS PAIXOES DE DESCARTES

No final de 1649, Descartes ao deixar a Holanda para fixar residéncia na Suécia, a
convite da rainha Christina, entrega ao publico a tltima obra por ele publicada: Les Passions
de I’Ame. Por informacgio de Baillet, o texto comecou a ser redigido, no final de 1645, ou seja,
no inicio do inverno.' Em abril do ano seguinte, a princesa Elisabeth, em carta ao Fil6sofo,
menciona o Tratado (incompleto, em cerca de um ter¢o), cuja copia manuscrita lhe fora
entregue pelo autor.?

Um conjunto de fatores tornou-se decisivo para que Descartes intensificasse suas
pesquisas visando a um aprofundamento do conhecimento sobre as paixdes. A princesa
Elisabeth da Boémia, fervorosa discipula do Filosofo, vinha enfrentando com sua familia uma
série de problemas e infortinios que vieram afetar seriamente sua saude. Descartes,
preocupado com a jovem princesa € a0 mesmo tempo impressionado com sua extraordinaria
cultura, estabeleceu um frutifero didlogo com a jovem palaciana, através da troca de cartas.
Os assuntos relacionavam-se com o sumo bem, as paixdes, a moral em geral. As inteligentes
perguntas da princesa, os continuos questionamentos, sua sede de saber, somados a sua fragil
saude intensificaram a correspondéncia entre ambos. No entanto, as respostas do Filésofo, no
campo da psicofisiologia e da moral, ilustradas com a doxa da época, ndo se revelaram
suficientes para atender a demanda da jovem interlocutora. Esta realidade descrita, juntamente
com a afei¢ao de nosso filésofo pela jovem princesa o estimularam a uma busca de solucdes

fora das vias tradicionais, resultando no “pequeno tratado” redigido no inverno de 1645-1646.

2.1 Por que uma obra sobre as paixoes?

No periodo compreendido entre abril de 1646 e novembro de 1647, o Tratado das
Paixoes, ainda inconcluso, ¢ mencionado na troca de correspondéncia ocorrida entre
Descartes, a princesa Elisabeth, Chanut e a rainha Christina.’* Entretanto, este fato ndao nos da

o direito de concluir que o manuscrito que esteve nas maos desses amigos de Descartes

! Cf. BAILLET, 1946, p. 228. A informagao de Baillet mostra-se coerente com o que Descartes afirma a

Chanut: “Tenho escrito neste inverno um pequeno Tratado sobre a Natureza das Paixoes da alma, sem ter,
no entanto, o desejo de publica-lo”. (Carta a Chanut, de 15 de junho de 1646. DESCARTES.
Correspondance. AT, [V, p. 442).

2 Ver nota n. 18 da p. 65 deste nosso estudo. Cf. DESCARTES. Correspondance. AT, V, p. 353-354. (Carta
a Clerselier de 23 de abril de 1649). Cf. também RODIS-LEWIS, 2009, p. 68.

*  Vernotan. 18 dap. 65.



113

tivesse como destino final a publicagdo. Segundo Baillet, o desejo de Descartes, em relagdo ao
Tratado, “ndo era fazer alguma coisa completa que merecesse ser publicada, mas somente que
o levasse a se aperfeicoar em moral, para seu proprio esclarecimento, e para ver se sua fisica
poderia lhe servir tanto quanto ele esperara, para estabelecer os fundamentos certos da
moral.”” Sabe-se ainda que, em novembro de 1646, quando ja existia 0 manuscrito do Tratado,
nosso filosofo manifesta o desejo de abster-se de “fazer livros™.’

A primeira metade do século XVII ¢ atropelada por intimeros tratados sobre as
paixdes, como ja mencionamos anteriormente. Alguns deles, os mais representativos,
acabamos de analisa-los no capitulo anterior. Cabe-nos a pergunta: sera que este fato ndo tera
exercido alguma influéncia em nosso filosofo, levando-o a ofertar também ao publico uma
teoria sobre as paixdes, contrariando sua inten¢do de ndo mais publicar, e passar assim a fazer
parte do rol dos intelectuais do século XVII preocupados com as paixdes? Além do mais, o
assunto paixao ja era objeto de suas reflexdes, desde a época de La Fléche, quer na leitura dos
escritores latinos, como Cicero e Séneca, quer no estudo de filosofia, em textos como o
Manual de Eustaquio de Sdo Paulo, que também contemplava a anélise tomista das paixoes.*

Entretanto, se nos detivermos em seus primeiros escritos que ficaram sob a forma de
manuscritos, como Compéndium Musicae, Studium Bonae Mentis, Cogitationes Privatae’ e
nas primeiras publicagdes, por ele realizadas, de suas obras: Discours de la Méthode & Essais
e Meditationes de Prima Philosophia®, concluiremos que a problematica das paixdes nao
aparece como objeto de seu interesse. Em Compéndium Musicae e Cogitationes Privatae o
sentimento, como paixao, ¢ apenas mencionado.” Nos escritos como Traité de [’Homme" e
Principia Philosophiae," o assunto paixdo ¢ abordado no contexto de temas versando sobre
fisiologia. No entanto, nestes dois Ultimos textos, apesar de a matéria paixdo apresentar certo

nivel de desenvolvimento, Descartes limita-se simplesmente a repetir a doxa da época, a

4 BAILLET, 1946, p. 228, t. I. Ver nota n. 1, acima, o que Descartes fala a Chanut sobre a publicacio
do Tratado.
“Je crois que le mieux que je puisse faire dorénavant, est de m’abstenir de faire des livres; et ayant pris
pour ma devise:
1lli mors gravis incubat,
Qui, notus nimis omnibus,
Ignotus moritur sibi,” (grifos de Descartes).
DESCARTES, 1955, p. 239. (Carta a Chanut, de 01 de novembro de 1646). Estes versos de Séneca, que
Descartes os toma por lema, sao citados também por Baillet que os traduz por uma condenagao para aqueles
que procuram ser conhecidos pelos outros, sem serem conhecidos por si mesmos. (Cf. BAILLET, 1946, p.
282. t. 1).
Cf TALON-HUGON, 2002, p. 14.
Todos anteriores a 1623.
Publicados em 1637 e 1641, respectivamente.
Ver pagina 62, desta nossa pesquisa.
Interrompido em 1633 e publicado ap6s sua morte, em 1664.
' Publicado em 1644,

-

10



114

ponto de declarar & princesa Elisabeth, em 1646, como ja mencionamos, que as paixdes
constituiam um assunto por ele ainda nao estudado.”

A nosso ver, a inten¢do primeira de Descartes, ao escrever o Tratado, foi atender de
imediato aos constantes questionamentos postos pela princesa da Boémia, ja por nds
mencionados. Descartes confessa-lhe que as paixdes constituiam uma matéria que jamais
havia estudado, promete-lhe aprofundar-se no assunto, e pede-lhe algum tempo. Em varias
cartas, o Filosofo adianta-lhe os resultados de sua investigacdo sobre as paixdes.”
Provavelmente, por motivos 6bvios, Elisabeth foi a primeira pessoa a ler o texto, ainda
incompleto, sob a forma de manuscrito. Posteriormente, por intermédio de Chanut, uma copia
do Tratado, nao ainda em sua forma definitiva, foi também enviada a rainha Christina,
juntamente com seis copias de cartas que o Filosofo escrevera para a princesa Elisabeth, todas
de 1645, versando sobre o Soberano Bem, e algumas entre elas, abordando também questdes
relacionadas com as paixdes."

Como podemos perceber, em determinada época e dadas certas circunstancias, houve
uma preocupagao de Descartes em discutir o tema das paixdes com alguns de seus discipulos
e 0 meio escolhido foi a correspondéncia. Chegou mesmo a enviar, como acabamos de ver, a
um deles, copias de cartas que havia enderegado a outro, onde os assuntos paixdo ¢ moral
eram abordados. A elaboracdo de um texto que condensasse e impusesse certa sistematizacao
a questdes afins (paixdo e moral) apresentou-se-lhe como uma necessidade e uma solucao
mais simples, vindo a se materializar no Tratado que, inicialmente, passou a circular em um

grupo bem restrito de discipulos.

2.2 As paixoes e o cogito

Ao considerarmos a maneira como o Filésofo irrompe no mundo da filosofia e ao

examinarmos as obras por ele publicadas antes do Tratado das Paixoes, somos levados a

julgar que um estudo sobre as paixdes situava-se fora de suas cogitagoes.

2 Cf. DESCARTES, 1955, p. 134. (Carta a Elisabeth, maio de 1646). Ver ainda p. 67-68, desta pesquisa.
¥ Cf. DESCARTES, 1955, p. 87, 101-103, 115, 134, 140.
" Ver também a nota n. 18 da p. 65, onde sdo mostrados maiores detalhes.



115

A erupcao do cogito, ergo sum, na obra cartesiana,” guarda uma semelhanga com o
que sera narrado, exatamente trezentos anos depois, nos escritos de Teilhard de Chardin,
quando ele descreve o inicio da Noosfera que se dd com o despontar do homem na escala

evolutiva:

[...] Alguma coisa, em algum lugar, certamente se acumula, prestes a surgir
por um outro salto a frente. O qué? E onde? [...] Aqui e acold a tensdo
psiquica aumenta [...]. Nos primatas, a evolug¢do trabalhou diretamente no
cérebro [...]. Depois de haver subido, durante milhares de anos, por sob o
horizonte, num ponto estritamente localizado, vai agora romper uma chama
— O pensamento esta ai!'®

O trecho de Chardin, transcrito acima, mostra o surgimento do homem, como ser
pensante, ponto culminante da cadeia evolutiva. Em Discours, na intuigdo subita do cogito,
ergo sum, temos o pensar ¢ o ser constituindo uma identidade e principio que continua
valendo no presente."”

O interesse tardio de Descartes pelas paixdes, revelado com a publicacdo do Tratado,
algumas semanas antes de sua morte, & primeira vista, parece destoar do conjunto de sua
obra. Michel Meyer, na introdu¢do em uma edigdo de Les Passions de I’Ame, lanca a seguinte
indagacao: “O que levou o pai do racionalismo moderno, o fundador da geometria analitica, o
homem do Discours de la Méthode, a se interessar por algo que parece ser o irracional por
exceléncia, as paixdes”? No mesmo texto, ele respondera sem hesitar: “Longe de ser fruto do
acaso ou de um capricho, o tratado ¢ verdadeiramente uma peca fundamental do edificio
cartesiano, ainda que esta afirmacdo possa surpreender a mais de um.”*®

Em Meéditations II, Descartes define o cogito como uma coisa pensante (res
cogitans), ou seja, consciéncia que reflete sobre si mesma, desvinculada de qualquer
sensibilidade, pura intelectualidade. “Eu sou, precisamente falando, uma coisa que pensa, isto

¢, um espirito um entendimento ou uma razdo.”"” Explicando esta afirmacdo de Descartes,

“Pensei que era necessario [...] rejeitar como absolutamente falso tudo aquilo em que pudesse
imaginar [...]. Resolvi fazer de conta que todas as coisas que até entdo haviam entrado no meu espirito, ndo
eram mais verdadeiras que as ilusdes de meus sonhos. [...]. Enquanto eu queria assim pensar que tudo era
falso, cumpria necessariamente que eu, que pensava, fosse alguma coisa. E notando que esta verdade; eu
penso, logo existo, era tdo firme e tdo certa [...] julguei que podia aceita-la, como o primeiro principio da
Filosofia que procurava. (DESCARTES. Discours de la Méthode. AT, VI, 31-32.

16 CHARDIN, Pierre Teilhard de. O Fenomeno Humano. Apresentacio de Dom Paulo Evaristo Arns.
Introdugdo, tradugdo e notas de José Luiz Archanjo. Sdo Paulo: Cultrix, 1995. p. 167 e 172. (Grifos nossos).

2 Cf. HEGEL, G. W. F. Lecciones sobre la filosofia de la historia universal. Prologo de José Ortega y
Gasset. Advertencia de José Gaos. Traducido del aleman por José Goes. Madrid: Alianza Editorial, 1989. p.
684.

'8 MEYER, 1990, p. 5.

! DESCARTES, Méditations. AT, IX-1, p.21.



116

Meyer acrescenta: “Eu me penso enquanto estou pensando € me penso portanto como ser
pensante [...]. O Cogito ndo ¢é somente um pensamento, mas também, por sua natureza
mesma, pensamento do pensamento, consciéncia ou reflexdo.”?

A duvida foi o ponto de partida para o cogito. Todavia, Descartes poderia também ter
dito: “eu sinto” ou “eu quero”. Podemos nos enganar quanto ao que sentimos, mas o pensar
que sentimos nao deixa de ser um pensamento verdadeiro, pois sentir ou pensar sao formas de
consciéncia e de reflexdo. A consciéncia de si ¢ também um pensar que pode assumir
modalidades diversas.”

O impacto do mundo sensivel sobre a res cogitans da-se de tal forma que o autor de
Meéditations nao tardara a redefinir a realidade pensante; e o faz na pagina seguinte da mesma
Meditagdo: “[...] o que é uma coisa que pensa? E uma coisa que duvida, que concebe, que
afirma, que nega, que quer, que ndo quer, que também imagina e que sente”.”? Ainda em
Meéditations 11, acrescenta: “[...] isto que em mim se chama sentir [...] ndo € outra coisa senao
pensar”.?

Observemos que, nessa nova forma de conceber as atividades do pensar, Descartes
inclui as sensacdes que, nessa etapa de seu caminho meditativo, constituem uma mera
aparéncia, ndo implicando ainda o reconhecimento da realidade material, inclusive do préprio
corpo. “Se as coisas que vejo ndo existem, €, portanto, falso que as vejo, mas ¢ verdade que
acredito vé-las, ou me parece que as vejo.”*

Em Méditation VI, vai surgir em Descartes a convicgdo da existéncia das coisas
corpdreas e da estreita relacdo entre a alma e o corpo, a ponto de formarem um tunico todo. A
partir de agora, o sentir € o imaginar, antes restritos ao dominio do pensamento, deixam de ser
uma simples aparéncia para se tornarem representacdes de uma realidade exterior corporal.
Em lugar de: “é muito certo que me parece que vejo, que ougo € que me aquego”, Descartes
podera agora afirmar: eu vejo, eu ouco € me aqueco.

Deparamo-nos, portanto, com um problema. Antes, a consciéncia tinha s6 a si, como
objeto. Agora, ela passa a ter também como objeto a realidade externa ou realidade corporea.
Descartes reconhece que além dos conhecimentos voluntéarios proprios do espirito, existem

representacdes involuntarias provindas do exterior que se insinuam na alma por intermédio do

" MEYER, 2007, p. 188.

*' Cf. MEYER, 2007, p. 189.

22 DESCARTES, Méditations. AT, IX-1, p. 22.

» Ibid., p. 23.

2 SCRIBANO, Emanuela, La Nature du Sujet. In: ONG-VAN-CUNG, King Sang. (Org.). Descartes et la
Question du Sujet. Paris: PUF, 1999. p. 50.

2 DESCARTES, Méditations. AT, IX-1, p. 23.



117

corpo a que estd ligada. O mundo exterior exerce, portanto, um impacto sobre o espirito
mediante o corpo. Nem tudo que estd em meu interior ¢ fruto de uma consciéncia que reflete.
Eis o dilema a ser enfrentado por Descartes: Se, por um lado, ele aceita uma consciéncia que
se apoia numa realidade exterior e corporea, o cogito, que ¢ afirmado como uma imanéncia
da consciéncia em si mesma, é posto por terra. Por outro, se rejeita esta nova forma de
consciéncia provinda do exterior mediante os sentidos, caird na incoeréncia de um inatismo
radical e insustentavel.*

Meyer levanta a questdo: como explicar esta parte ndo consciente de nosso espirito?
Para nao falar de consciéncia inconsciente, Descartes encontrard a resposta nas paixdes. A
paixao € uma consciéncia voltada para o exterior, indo buscar nos impulsos sensiveis a
matéria de seus pensamentos. Preferird usar a denominacao “paixdes da alma” e ndo o nome
consciéncia.” A paixdo ¢ uma espécie de “consciéncia sensivel” ou “corporal”, se ¢ que
podemos assim nos expressar. E o contingente, o possivel, o inesperado; isto que ndo
pensdvamos que acontecesse. A alma se sente invadida, ¢ tomada de surpresa. Para Descartes,
a alma em suas paixdes ¢ totalmente passiva.” Elas ndo t€ém a alma como sede, mas chegam a
alma, tendo o corpo como origem. Sao “percepcdes que se referem somente a alma [...] cujos
efeitos sentimos como na alma mesma”.” As paixdes sdo agdes do corpo sobre a alma e ndo o

contrario, como queria toda a tradicdo que o antecede. Enfim, Descartes toma consciéncia da

importincia fundamental das paixdes para o equilibrio de seu sistema.

2.3 A consciéncia de si e a consciéncia sensivel

Como vimos, a existéncia de uma realidade exterior corporea traz um problema para
0 cogito. A consciéncia, que antes era pura interioridade, encontra-se agora dividida. Ao lado
desta consciéncia de si, que s6 tem por objeto a interioridade do cogito, passa a existir uma
consciéncia que ¢ pura exterioridade, voltada para o mundo sensivel, podendo ser chamada

“consciéncia sensivel” ou “consciéncia externa”. Na primeira destas consciéncias, situa-se a

* Cf. MEYER, 2007, p. 196.

77 Cf. MEYER, 1990, p. 9-10. CF. MEYER, 2007, p. 213.

28 Santo Tomds, como seguidor de Aristoteles, diz que sofrer ¢ proprio da matéria. Neste sentido, a alma,
como forma do corpo, ndo pode sofrer paixdes, ou seja, nela ndo ha paixdes. Ela, como forma, ¢ agente; e o
corpo, como matéria, ¢ paciente. Como explicar a denominagao “paixdes da alma” empregada pelo proprio
Tomas? Ele explica que se a paixdo afeta a alma, isto s6 podera acontecer per accidens (acidentalmente),
enquanto ela esta unida ao corpo; dai a expressdo: “paixdes da alma”. E o homem enquanto composto de
corpo ¢ alma que experimenta as paixdes. O hilemorfismo permite, no tomismo, que o problema seja
contornado. (Ver explicagdo mais detalhada nas p. 84-86 desta pesquisa). Cf. MEYER, 2007, p. 214; Cf.
MEYER, 1990, p. 10.

¥ DESCARTES, 1999b, Art. XXV.



118

racionalidade, a reflexdo. Na segunda, encontraremos o irracional, a irreflexdo, ou seja, as
aparéncias, 0s enganos, as contingéncias, o campo minado das paixdes. Ao lado das
representacdes que tém como origem a propria alma, ha aquelas que nela se insinuam, tendo o
corpo como fonte.* As paixdes, a principio, podem ser vistas como fendmenos que vém
perturbar a tranquilidade do reino de um cogifto desencarnado.

Surge-nos a questdo: como Descartes dara conta dessa cisdo no interior do espirito,
ele que abandonou as divisdes da alma defendidas pelos filosofos antigos e medievais, bem
como os apetites irascivel e concupiscivel onde se situavam as paixdes na teoria tomista?

Ao duvidar que eu duvido, ou, ao pensar que eu penso, penso, necessariamente. Pois
duvidar ¢ também pensar.** Entretanto, ao pensar que amo, posso me enganar quanto as coisas
que eu penso, ou seja, quanto ao conteido de meu pensamento, mas ndo posso me enganar
sobre o fato de eu pensar e de pensar sobre algo. Pensar e pensar que se pensa formam uma
identidade. Todavia, amar e pensar que se ama ja ndo ¢ a mesma coisa; estes dois atos
remetem a dois diferentes niveis de consciéncia. O primeiro denota a sensibilidade; situa-se
na “consciéncia sensivel”, ¢ puramente contingencial, ndo nos garantindo uma certeza. O
segundo reflete a consciéncia que temos quando existe uma consciéncia do objeto.” E a
consciéncia que se debruga sobre si mesma, garantindo-nos uma certeza apodictica.

Pensar ou sentir a paixdo sao formas de consciéncia, de reflexdo. Podemos nos
enganar quanto ao que sentimos, mas o ato de sentir ¢ também pensar. O sentir goza da
mesma certeza apodictica da verdade do cogito. “Nao vejo também nenhuma dificuldade em
entender que as faculdades de imaginar e de sentir pertencam a alma, visto que sdo espécies
de pensamentos”.® Para Descartes, hd nos sentimentos uma certeza tdo indubitavel quanto a
verdade do interior do cogito.

Alquié, comentando o art. 26 do Tratado, esclarece-nos:

O carater subjetivo da paixdo podera nos levar a um engano quanto a sua
causa, mas ndo quanto a sua existéncia. A evidéncia da paixdo participa,
nisto, daquela do cogifo. Se eu me sinto triste, minha tristeza pode repousar
em falsas razdes, e posso ignorar suas causas corporais, mas em todo caso,
permanece certo que estou triste.*

3 Cf. MEYER, 1990, p. 10.

3! Cf. DESCARTES, Méditations, AT, IX, p. 22.

32 Cf.MEYER, 1990, p. 12.

3 DESCARTES. Correspondance. AT, III, p. 479. (Carta de Descartes a Gibieuf, de 19 de janeiro de 1642).
Ver também DESCARTES. Méditations. AT, IX, p. 22.

3 ALQUIE, Ferdinand. In: DESCARTES. Oeuvres Philosophiques. (1643-1650). Textes établis, présentés et
annotés par Ferdinand Alquié. Paris: Garnier, 1998. t. III. p. 973, nota n. 2.



119

Descartes ao ter-se dado conta da realidade das paixdes tirou o cogito de uma
condicdo solipsista de seu isolamento extremo inicial.*® O fendmeno passional ¢ uma
consequéncia da encarnacdo do espirito; € sua presenga no composto humano determinara
limites para o cogito, livrando-o de um inatismo radical.

A teoria cartesiana das paixdes — exposta no Tratado — encontra-se em perfeita
sintonia com a metafisica das Meditacoes. Vem complementar a metafisica de Descartes
presente, sobretudo, nas Meditagoes Il e VI, permitindo uma melhor explicitacdo da verdade
do cogito.

Descartes diz-nos no Tratado que as paixdes, enquanto sentimentos, encontram-se
tao interiores a alma que lhe ¢ impossivel senti-las sem que sejam realmente tais como ela as
sente.** O que percebemos ai, nada mais ¢ do que uma reafirmacdo do que encontramos em

suas Meditagoes Metafisicas, mais precisamente, em Méditations VI

A natureza me ensina que também por estes sentimentos de dor, de fome, de
sede, etc., que ndo estou alojado em meu corpo, assim como um piloto em
seu navio, mas que, além disso, estou a ele conjugado muito estreitamente e
de tal maneira confundido e misturado, que componho com ele um unico
todo.”

A paixdo, no dizer de Meyer, ¢ “o corpo na alma”.*® A grande preocupacdo de
Descartes ¢ consolidar sua concepgdo da unido da alma e do corpo, peca fundamental de sua
metafisica e de seu sistema Corpo e alma, embora sendo duas realidades distintas, tudo se

passa como se alma e corpo fossem apenas um, este Um que ¢ objeto de estudo da moral.*

2.4 A intenc¢ao de tratar das paixdes como fisico

Como j& mostramos acima, ndo fazia parte dos planos de Descartes tornar publicas
suas investigagcdes sobre as paixdes que resultaram no “pequeno tratado” — elaborado no
inverno de 1645-1646 — e que fizera circular entre alguns de seus discipulos. Entretanto,
amigos de Paris, a partir de 1648, solicitaram-lhe a publicacdo.” Em sua segunda Carta-

Prefacio da nova obra Les Passions de [’Ame, diz-nos o Filoésofo: “Meu intuito ndo foi
b

3 “Percebi que eu era uma substincia cuja esséncia ou natureza ndo é senfio pensar, € que para ser, ndo ha

necessidade de nenhum lugar, nem depende de qualquer coisa material.” (DESCARTES, Discours de la
Méthode. AT, VI, p. 33.

36 Cf. DESCARTES, 1999b, Art. XXVL.

37 Cf. DESCARTES, Méditations. AT, IX-1, p. 64.

¥ Cf. MEYER, 2007, p. 197.

¥ CF. MESNARD, 1936, p. 224.

4 Cf. ALQUIE, 1998, p. 941. t. III.



120

explicar as paixdes como orador, nem como filésofo moral, mas somente como fisico”.* O
que o autor do Tratado nos quer fazer entender? Ao mencionar o termo orador, estaria se
referindo a antigos fildosofos como Cicero e Séneca. Apesar de sua grande admiragdo por esses
pensadores morais, desde os tempos de Colégio até o final de sua vida,” tece também suas

criticas aos filosofos do Portico. E a eles que se refere em Discours, sua primeira publicagio:

Eu comparo os escritos dos antigos pagdos que tratam dos costumes, a
palacios soberbos e magnificos, edificados apenas sobre a areia e sobre a
lama. Elevam muito alto as virtudes e as fazem parecer estimaveis acima de
todas as coisas que constituem o mundo. Mas ndo ensinam bastante a
conhecé-las e, muitas vezes, o que denominam por tdo belo nome, ndo é
sendo uma insensibilidade, ou um orgulho, ou um desespero, ou um
parricidio.®

Possivelmente, o autor do 7Tratado tem também em mente oradores modernos lidos
por ele, como Justus Lipsius que, embora suas obras sejam ricas de conteudo, mantém o modo
oratdrio no estilo.

Pela expressdo filésofo moral, o que se encontra na mente de Descartes ¢ a moral
neoestoica tao cultivada em sua época, bem como a moral tomista que conhecera, sobretudo,
mediante o manual de Eustdquio de Sdo Paulo e através dos tratados que lhe sdo
contemporaneos, como o de sdo Francisco de Sales e o de Senault. Ainda que o contetido
moral desses escritos o tenham atraido em determinados momentos, na pratica, manifestaram-
se insuficientes.

Mas o que o leva a dizer que ird tratar das paixdes como fisico? Antes de tudo, faz-se
necessario entendermos qual o conteudo dado por ele ao termo fisico. “Estou resolvido a
explicar todos os fenomenos da natureza, isto ¢, toda a Fisica”.* Para Descartes, o objeto da
fisica engloba toda a natureza, compreendendo os seres vivos (plantas, animais € 0 homem) e
os fendomenos que hoje denominamos fisicos, quimicos, mineraldgicos, magnéticos e
atmosféricos. Em relacdo ao homem, exclui os aspectos da psicologia humana, que atribui a
substancia pensante.* Quanto ao termo fisiologia, no século XVII e em parte do século XVIII,
apresentava dois sentidos: o primeiro significava a natureza em geral, ou seja, 0 mesmo que

fisica. O segundo indicava a parte da medicina que explicava a natureza do corpo humano,

4 DESCARTES. Les Passions de I’Ame. AT, XI, p. 326.
No decorrer de nossa pesquisa, fizemos inimeras referéncias a presenga desses pensadores nas varias
etapas da vida de nosso autor.
 DESCARTES. Discours de la Méthode. AT,VL, p. 7-8.
“  DESCARTES. Correspondance. AT, L, p. 70. (Carta a Mersenne, de 13 de novembro de 1629).
# Cf. HATFIELD, Gary. A fisiologia de Descartes e a relagdo desta com sua psicologia. In: COTTINGHAM,
John (Org.). DESCARTES. Trad. de André Oides. Aparecida, SP: Idéias & Letras, 2009. p. 405.



121

aplicando a teoria da natureza em geral. Em ambos os sentidos, a palavra fisiologia possuia,
no tempo de Descartes, um significado mais amplo do que aquele considerado em nossos
dias.* O vocabulo psicologia, embora tenha surgido no século XVI, foi raramente usado
durante o século XVII; Descartes jamais o empregou. Embora o nome fisiologia s6 tenha sido
por ele mencionado explicitamente duas vezes em seus escritos, € no sentido médico,* varios
estudos em que fala de fungdes das partes do corpo, sobretudo L’Homme, podem ser
denominados estudos fisioldgicos.®

Descartes estendia sua abordagem mecanicista da natureza a sua fisiologia médica.
Diferentemente dos fisiologistas anteriores, que falavam de poderes, faculdades, formas ou
entidades incorporeas, o autor do Tratado, em sua fisiologia, concebia a matéria em
movimento, organizada para constituir a maquina corporea.

Mesmo que ndo tenha usado a palavra psicologia, nem em suas obras, nem em sua
correspondéncia, tratou da percepgao sensorial e de outros fendmenos psicoldgicos, sobretudo
no estudo das paixdes.”

Escrever sobre as paixdes como fisico significa, portanto, encard-las em sua
dimensdo somatica. No entanto, ndo foi dessa maneira que as paixdes foram tratadas durante
toda a tradicdo médica, passando por Galeno, Paré¢ e também Cureau de la Chambre,
contemporaneo de Descartes, cujos nomes ja foram por ndés mencionados? Nao foi essa a
abordagem também por ele desenvolvida em seu Tratado do Homem e no paragrafo 190 de
Principia Philosophiae? O que o autor do Tratado das Paixdes estd nos revelando de
novidade, ao dizer que ird explicar as paixdes como fisico?

A leitura do 7ratado nos reserva uma surpresa. Desde a I Parte, poderemos verificar
que o autor parece contrapor-se a proposta por ele expressa na Carta-Prefacio de Les Passions
de I’Ame, ou seja, explicar as paixdes somente como fisico. Os limites por ele estabelecidos
foram largamente ultrapassados, sobretudo nas II e III Partes. As andlises de cunho
psicoldgico e moral misturam-se com as exposigdes fisicas ou fisioldgicas.

E preciso que se tenha em vista que, quando o autor do Tratado fala da fisica, esta
falando de uma nova fisica. A fisica médica ou a fisiologia de Descartes ndo ¢ mais a de
Galeno e seus seguidores. O organicismo cartesiano apoia-se em novas bases. Essa mudanga
comegou a se operar desde suas obras L’Homme e Principes. Nestes textos, Descartes expoe

sua concepcdo organicista inspirando-se no tomismo, mas dando-lhe nova forma. Como

% Cf. HATFIELD, 2009, p. 409-410.

47 Cf. DESCARTES. Correspondance, AT, 111, p. 95 e AT, IV, p. 240.

4 HATFIELD, 2009, p. 409-412; Cf. DESCARTES. Correspondance. AT, 1, p. 263; AT, I, p. 525; AT, 1V, p.
566; AT, V, p. 261.

4 Cf. HATFIELD, 2009, p. 412.



122

explica Talon-Hugon, nos textos citados, o Filosofo mistura a exigéncia de positividade da
nova fisica com reminiscéncias das analises tradicionais, entrecruzando-se as visdes do
“fisico” e do metafisico.®

Pelo que acabamos de expor, podemos perceber a dificuldade de Descartes em se
restringir s6 ao fisico, ou ao puramente fisiologico. As hesitagdes, as retomadas, as sucessivas
sistematizagdes que podem ser observadas no Tratado, revelam-nos os problemas enfrentados
por Descartes e a importancia dada por ele a busca de solugdes.*

Estamos de acordo com a interpretagdo apresentada por Talon-Hugon sobre a
intencdo de Descartes de “tratar das paixdes somente como fisico”. Segundo a autora,
Descartes, ao fazer esta afirmacdo, ndo tinha em vista apenas uma fisica das paixoes,
resguardando-se da psicologia e da moral. Se este fosse seu intento, a leitura do Tratado
desmentiria totalmente o projeto do autor. A leitura de Talon-Hugon sobre o que esta expresso
na segunda Carta-Prefacio, de sua ultima obra, é que o Filésofo pensou poder construir uma
etiologia das paixdes inteiramente somatica.*

E preciso compreender que o projeto em si é uma coisa, € que possa ser concretizado
¢ outra. Descartes acreditou poder apoiar-se em uma causalidade das paixdes totalmente
somatica, quando ele mesmo sabia que as paixdes sdo uma decorréncia do composto humano.
Seria isto possivel? A decisdo metafisica permaneceu oculta diante de uma decisao
metodoldgica. Entretanto uma coisa ndo seria possivel sem a outra.®

Observemos o que Descartes escreve no paragrafo 190 de Principes:

Quando o sangue ¢ tdo denso, que ndo corre ¢ que se dilata com dificuldade
no coragdo, excita nos mesmos nervos um movimento diferente do
precedente e que ¢ instituido pela natureza para dar a alma o sentimento da
tristeza, ainda que, muitas vezes, ela mesma ndo saiba o que a entristece.*

O que vemos acima ¢ o sentir como uma modalidade do pensar, como verdade
indubitavel. A alma “sabe que estd triste”, embora ndo saiba o que lhe causa a tristeza. Nessa
passagem de Principes, encontramo-nos diante de um exemplo em que a explicagdo
fisiologica (fisica) da paixdo entrelaga-se com o saber metafisico. O fisico Descartes,
inevitavelmente, depara-se com o Descartes metafisico, ao tentar explicitar o fendmeno

passional.

%0 TALON-HUGON, 2002, p. 118.

31 Cf. MESNARD, 1936, p. 225.

2 Tbid,, p. 118.

3 TALOH-HUGON, 2002, p. 119.

3 DESCARTES. Les Principes de la Philosophie. AT, IX-2, p. 312.



59

123

2.5 O Tratado de Descartes e os escritos de seus antecessores sobre as paixdes

O que ora denominamos antecessores de Descartes compreende todos aqueles
filésofos que escreveram sobre o assunto paixdo antes dele, ou seja, desde Aristoteles ao
médico e pensador Cureau de la Chambre, e que foram objeto de estudo no capitulo anterior
desta nossa pesquisa.

Descartes, no art. 1 de Les Passions de 1’Ame, afirma que aquilo que os antigos
ensinaram sobre as paixdes ¢ tdo pouco, e na maior parte das vezes tdo pouco digno de
crédito, que, para ele poder se aproximar da verdade sobre esse assunto, precisara se afastar
dos caminhos antes trilhados. Diante desse quadro tragado, o Filésofo, no mesmo artigo,
conclui que tera que escrever sobre as paixdes, como se tratasse de uma matéria que ninguém
antes houvesse tocado.* Essa afirmacado, nada modesta de Descartes, ndo deixa de nos revelar
uma verdade com a qual nos depararemos no Tratado de 1649, que chegou ao publico cerca
de dois meses antes da morte de seu autor.

Em dois pontos Descartes se distanciard, de uma forma radical, de todos os seus
antecessores que se voltaram para as paixdes. O primeiro € que sua concepg¢ao de alma rejeita
qualquer tipo de alma vegetativa e sensitiva, aceitando apenas a alma racional ou espiritual do
homem. Segundo Descartes, ndo ha alma nem nas plantas, nem nos animais.* Para ele, a alma
deixa de ser o principio vital. A vida ndo depende da alma espiritual (para o homem), nem de
nenhuma alma vegetativa ou sensitiva, no caso das plantas e dos animais.¥ O autor do
Tratado separa-se de toda a tradicao filosofica anterior que considera a alma (anima em latim)
como o principio que anima ou da vida ao corpo. Na Escoléstica, a alma vegetativa e a
sensitiva comandam a vida vegetal e animal, bem como as fung¢des inferiores do homem, visto
que a alma humana, além da parte racional, englobava as almas dos seres vivos que lhe eram
inferiores.® Segundo os escolasticos, a alma ¢ o principio, o “sopro” da vida. A respiragdo ¢
uma fun¢do vital que tem a alma como sua causa principal e eficiente.® O principio de

movimento e de vida do corpo ¢ explicado por Descartes por “seu sangue e seus espiritos,

» DESCARTES, 1999b, Art. L.

% “Nio admito que a for¢a vegetativa e sensitiva nos brutos merega o nome de alma, como a alma merece este
nome no homem.” (DESCARTES. Oeuvres Philosophiques. 1638-1642. Textes établis, présentés et annotés
par Ferdinand Alquié. Paris: Garnier, 1999a. t. II. p. 331.

“Nesta maquina [corpo do homem] [...] ndo € preciso conceber nenhuma outra Alma vegetativa, nem
sensitiva, nem algum outro principio de movimento e de vida, além de seu sangue e seus espiritos agitados
pelo calor do fogo que queima continuamente em seu coragdo[...]” (DESCARTES. Traité de ’'Homme. AT,
XL, p. 202). Acréscimo nosso.

% Cf. SANHUEZA, 1997, p. 19.
GILSON, 1984. p. 53.

57



124

agitados pelo calor do fogo que queima continuamente em seu coragdo [...]”.* No art. 6 do
Tratado das Paixoes, Descartes explica: “Para que evitemos esse erro, consideremos que a
morte nunca ocorre pela falta da alma, mas somente porque alguma das principais partes do
corpo se corrompe.” No pensamento de Descartes, a alma racional separa-se do cadaver
porque as condi¢des normais da unido, que definem o homem, desapareceram.” A morte nao
ocorre, portanto, pela auséncia da alma, mas ao contrario; a alma se ausenta porque o calor
vital desaparece, € o corpo, tal como uma maquina, deixa de funcionar.

Se o autor de Les Passions de I'Ame rejeita uma alma sensitiva, ird também recusar
sua divisdo, como defende Platdo, em apetite concupiscivel e irascivel que constituem as
sedes das paixdes para a maioria das teorias que antecedem o Tratado. Para explicar a génese
do fendmeno passional, Descartes colocara o corpo no lugar da alma sensitiva, rompendo
assim com seus antecessores.

O outro ponto que afastara nosso filosofo das antigas teorias das paixdes e das de
seus contemporaneos, encontra-se relacionado com o primeiro ponto que acabamos de
analisar. Trata-se de uma verdadeira reviravolta nas doutrinas das paixdes. Sua grande
descoberta ¢ que a paixdo é um fenomeno somdtico de repercussdo psiquica. Enquanto, para
santo Tomads e para todos os que escreveram sobre as paixdes antes do Filosofo, inclusive para
a tradicdo médica, desde Galeno até a época de Descartes, a paixdo é um fenomeno psiquico
com repercussdo somdtica. E neste ponto que, como mencionamos anteriormente, o fisico
Descartes depara-se com o Descartes metafisico, e ird se contrapor a toda a tradigdo que o

antecede.
2.5.1 As paixdes como movimentos da alma

Retornando as teorias das paixdes, anteriores ao Tratado, iremos analisa-las agora,
conforme a sua natureza. A natureza das paixdes, como movimentos da alma, ja foi
considerada na primeira das teorias que nosso estudo toma como objeto, ou seja, no
pensamento platonico. As paixdes aparecem em Platdo como movimentos corporais da alma.

Como ja vimos, o pensamento do filésofo grego mostra-se ambiguo a respeito das paixoes.

% DESCARTES. Traité de ’'Homme. AT, X1, p. 202.

8 DESCARTES, 1999b, Art. VI. “Esse erro” a que Descartes se refere, esta relacionado com o artigo anterior
em que ele afirma que antes se julgava que o calor natural ¢ os movimentos do corpo dependiam da alma.

62 RODIS-LEWIS, Geneviéve. L’ Anthropologie Cartésienne. Paris: Presses Universitaires de France, 1990.
p. 23.



125

Essa ambiguidade estende-se a parte irascivel da alma que, ora se apresenta como aliada da
razdo, ora da origem ao movimento passional que nos leva a exaltagdo, a encolerizarmo-nos.®

No estoicismo, mostramos que as paixdes sdo encaradas como movimentos da alma
desprovida da razdo, ou seja, como um conflito da alma consigo mesma. Enquanto na parte
racional reina a calma, na parte sensitiva originam-se os movimentos passionais. Tanto na
doutrina do Poértico como no pensamento platonico, que € seguido muito de perto pelos
estoicos, as paixdes sdo consideradas mas, e denominadas doencas da alma. Em Agostinho, as
paixdes sdo também vistas como movimentos que surgem da alma, passando a depender da
boa ou ma vontade. Elas ndo sdo, portanto, necessariamente mas como ¢ apregoado na
doutrina estoica e no platonismo.

E na Escolastica, representada em nosso estudo por Tomas de Aquino, que este
movimento passional da alma passa a ser descrito com mais detalhes, buscando uma
fundamentagdo. Como sabemos, a filosofia do autor da Suma Teologica é totalmente inspirada
e alicercada no aristotelismo. E, portanto, em Aristoteles que Tomds ira buscar os
fundamentos do que ele denomina “paixdes da alma”. Vimos, no capitulo anterior, que o
Doutor Angélico, para definir o termo paixao, parte das Categorias de Aristoteles. Como nos
faz ver Talon-Hugon, explicar os fenomenos afetivos (paixdes) tomando por base uma
categoria aristotélica (pathos = paixao) que ¢ um conceito metafisico e ndo psicoldgico,
torna-se problematico. Em Aristoteles, “sofrer” (pathos, paixdo) € proprio da matéria. Ora,
sendo a alma incorruptivel ndo poderia sofrer ou ter paixdo. A expressao “paixdo da alma”,
nessa Otica, constitui entdo um problema. Acrescentemos ainda que, para o Estagirita, paixao
¢ movimento, mudanga, perda, que sao também proprios da matéria; sendo assim, a alma nao
podera se mover. No entanto, Tomas de Aquino ndo s6 emprega a expressao “paixdes da
alma”, mas define a paixdo como um “movimento do apetite sensitivo,”* ou seja, da parte
sensitiva da alma. Para o Doutor Anggélico, toda paixdo supde um movimento da alma em
dire¢do a certo objeto, ou o repouso nesse objeto.® Sabendo Tomas, como profundo
conhecedor de Aristdteles, que paixdo e movimento sdao proprios da matéria, como justifica a
aplicagdo desses termos para a alma? A explicagdo que nos da ¢ que paixdo, em seu sentido
proprio, ¢ impossivel para a alma. Uma paixdo, propriamente dita, jamais seria da alma. A
alma sofre apenas acidentalmente (per accidens), enquanto esta unida ao corpo. As paixoes, a
rigor, ndo sdo nem da alma, nem do corpo, mas do composto (matéria = corpo ¢ forma =

alma) que é o homem. E com o hilemorfismo, teoria também herdada de Aristoteles, que

63

Ver p. 81-82 desta nossa pesquisa.
8 AQUINATIS, 1955b, t. II, q. 31, a. 1.
% Cf. GILSON, 1998, p. 129.



126

santo Tomas consegue contornar esse problema das paixdes.® Como em Aristoteles, para o
Doutor Anggélico as paixdes poderdo ficar sob o dominio da razdo, ndo sendo necessariamente
mas.

Todos os escritos das paixdes posteriores a Tomds de Aquino e anteriores ao tratado
de Descartes adotam a denominacdo “paixdes da alma” e definem as paixdes como
movimentos da alma sensitiva. A maioria deles aceita como sede das paixdes a faculdade
concupiscivel e a irascivel, subdivisdes da alma sensitiva na concepg¢ao platonica da alma, que
¢ seguida por Tomas. Sao Francisco de Sales e Vives, apesar de considerarem as paixdes
como movimentos da alma sensitiva, sdo os unicos que ndo as dividem em concupiscivel e
irascivel, como o faz o autor da Suma Teoldgica. Descartes segue Tomas e seus
contemporaneos empregando a expressao “paixdes da alma” sem que ela se constitua para ele
um problema. Como ja mostramos, sua concep¢ao de alma, diferentemente de toda a tradicao
que o antecede, ndo comporta uma alma dividida em partes: “[...] ndo ha em no6s sendo uma
alma, e esta alma ndo tem em si nenhuma diversidade de partes.””” Com o desaparecimento
das almas vegetativa e sensitiva cessa o problema de se pensar na existéncia simultanea de
atividade e passividade passional no interior da alma, pois seria uma incoeréncia, uma
desrazdo.® A concepgao cartesiana da alma recusa, portanto, a visao tomista de uma alma que
¢, a0 mesmo tempo, ativa e passiva no processo passional. Para Descartes, s6 ha uma maneira
de a alma ser plenamente ativa: no querer. “Suas a¢des sdo todas as nossas vontades.”® A
alma ndo quer suas paixdes, ela as sofre. “Dizer que a alma ¢ ativa no processo passional seria
confundir paixdes e vontades.” Quatro anos antes da publicagdo do Tratado, e antes mesmo da
circulacdao, em forma manuscrita, de sua primeira redacao, Descartes apresenta a Elisabeth sua
primeira definicdo de paixdo: “sdo pensamentos excitados na alma sem o concurso da
vontade.”” Em Descartes, a denominacao “paixdes da alma” devera ser tomada ao pé da letra.
Nao ¢ preciso nenhum malabarismo para justifica-la. Ele diz alto ¢ bom som que a alma ¢
plenamente passiva em suas paixdes. Com a nova concepcao de alma de Descartes, torna-se

inaceitavel definir as paixdes como movimentos da alma, como o fizeram seus antecessores.™

66

Ver p. 96-97 deste nosso estudo.

8 DESCARTES, 1999b, Art. XLVIL

8 Ver p. 97 desta nossa pesquisa.

% DESCARTES, 1999b, Art. XVII.

" TALON-HUGON, p. 120.

" DESCARTES, 1955, p. 102. (Carta a Elisabeth, de 6 de outubro de 1645).

2 Quanto ao movimento (kinesis) [mudangas, revolugdo] € mesmo ao movimento local, a fisica aristotélica o
considera como espécie de processo de mudanga, em oposicdo ao repouso, que sendo o objetivo ¢ a
conclusdo do movimento, deve ser reconhecido como um estado. Todo movimento é mudanga (atualizagdo
ou corrupgao) e, por conseguinte, um corpo em movimento, ndo somente muda em relagdo aos outros corpos,
mas, a0 mesmo tempo, ¢ submetido ele mesmo a um processo de mudanga. O movimento sempre afeta o
corpo que se move.” (KOYRE, 1998, p. 201. Acréscimo nosso). Para a ciéncia galileana e para Descartes o



127

Nao se trata mais de querer explicar como a alma pode sofrer, mas de saber que acao
corresponde a paixao da alma.” O proprio Descartes nos esclarecera. Nao ha um sujeito que
exerca uma atua¢do mais imediata sobre a alma do que o corpo ao qual ela se encontra unida.
Podemos entdo pensar que aquilo que nela € paixdo, comumente nele ¢ uma a¢do.™ O Filosofo

continua:

4

[...] tudo o que se faz ou surge de novo, geralmente é chamado pelos
Filésofos uma Paixdo em relacdo ao sujeito ao qual acontece, e uma Agao
em relagdo aquele que faz com que aconteca. De forma que, ainda que o
agente e o paciente sejam frequentemente muito diferentes, a Acdo e a
Paixdo ndo deixam de ser sempre a mesma coisa com dois nomes em fungao
dos dois sujeitos diversos aos quais podemos relaciona-la.™

Fica agora claro, porque Descartes afirma na Carta-preficio de Les Passions de
I’Ame que ira explicar as paixdes como fisico. Com a substitui¢io da alma vegetativa e da
alma sensitiva pelo corpo, as paixdes deixam de ser consideradas como movimentos da alma.
Embora seja 0 homem, como um todo, o sujeito do fendmeno passional, é o corpo a causa das
paixdes. No processo passional, ¢ ele agente e a alma paciente, enquanto compde um todo
com o corpo. E do corpo que o fisico se ocupa. O que ele quis dizer, em explicar as paixdes
como fisico, € que, no Tratado, as paixdes seriam encaradas por um angulo totalmente novo.
No entanto, nem tudo ¢ tranquilidade no reino das paixdes. O art. 51 que d4 inicio ao
Tratado das Paixoes e varios outros artigos relacionados com a admiragdo e outras paixdes —
como o amor ¢ o 6dio — ddo a entender que a alma podera também ser a causa de suas
proprias paixdes. O art. 51, especificamente, diz que, as vezes, a paixao tem como causa uma
acdo da alma. Ja o art. 53, sobre a admiragdo, ao se referir a um julgamento da alma como
causa, parece contradizer o art. 70, que pde um objeto externo como causa desta paixdo. Por
outro lado, o art. 85 mostra-nos que tanto o 6dio como o amor podem ser causados pelos

sentidos externos e internos.

movimento deixa de ser concebido como a passagem para ato daquilo que se encontrava em poténcia. A
grande contribui¢do da fisica de Descartes “foi abdicar de toda explicagdo da natureza que ndo pudesse ser
traduzida em mensuragdo.” (ANDRADE, Erico. Introdugio. In: DESCARTES. O Mundo ou Tratado da
Luz. Organizagio e tradugdo de Erico Andrade. Sdo Paulo: Hedra, 2008. p. 17). “Certamente, diz Hobbes, a
Escola [Escolastica] fala,a esse proposito, de ‘movimento metaforico’, mas ‘isto ndo € sendo um modo
absurdo de falar; pois se as palavras podem ser usadas metaforicamente, o0 mesmo ndo se pode dizer para os
corpos ¢ movimentos” (HOBBES apud TALON-HUGON, 2002, p. 10-11).

 TALON-HUGON, 2002, p. 120.

™ Cf. DESCARTES, 1999b, Art. II.

» Ibid., Art. 1.



128

Talon-Hugon langa a pergunta: diante das situagdes apresentadas, Descartes terd que
abandonar a tese de uma causalidade estritamente somatica das paixoes?™

Antes de tudo, € necessario que se diga: na alma, além das agdes stricto sensu, que se
identificam com sua vontade, h4 outras a¢des lato sensu, como imaginagdes voluntarias e
intelecgdes (pensamentos sobre realidades inteligiveis).” Por exemplo, imaginar uma
calamidade que poderd me atingir, que ira gerar a paixdo do medo; o pensar na bondade de
Deus, gerard a paixdo do amor. Nem todas essas acdes terminam em paixdes. Contudo estas
trés espécies de acdes poderdo tornar-se causas longinquas de determinadas paixdes. Nessas
situacdes a alma serd ativa e passiva, mas nao no mesmo momento.” Ela ¢ passiva, ou seja,
sofre a paixdao que ¢ um contragolpe de sua atividade. Para essas paixdes, cuja primeira causa
¢ espiritual, o esquema cartesiano guarda uma analogia com o de Tomdas de Aquino.
Entretanto essa analogia ¢ apenas aparente. O dinamismo atribuido a alma pelo autor da
Summa faz com que ela ndo s6 apresente o bem, mas se dirija para ele. Na concepgdo de
Descartes, a alma nao se move, ela ¢ movida.” Essas paixdes nao tém, propriamente, em sua
génese as agdes da alma. Tudo se passa da seguinte maneira: 1) a alma ¢ ativa em suas
vontades, em suas imaginagdes, ou em suas intelec¢des; julga determinado objeto, imagina tal
cenario, recorda-se de determinada situagdo. 2) Em razdo da estreita ligacdo da alma com o
corpo, esses pensamentos t€ém uma tradugao somatica; 3) essa inscri¢ao corporal da origem na
alma a uma emoc¢do ou paixdo. A intercessdo do corpo no processo faz desaparecer a
contradi¢do.* Em sintese: “Quando a alma julga que um objeto ¢ digno dela, isto dispde de
imediato o cora¢do aos movimentos que excitam a paixao do amor.”* Em ultima instancia, as
paixdes da alma t€ém como causa uma ac¢ao do corpo, prevalecendo a tese de Descartes: a

paixdo é um fenomeno somdtico com repercussdo psiquica.

2.5.2 A classificacdo das paixdes em Descartes comparada com a de seus antecessores

*  TALON-HUGON, 2002, p. 180.

7 Cf. DESCARTES, 1999b, Art. XVII e XX.

® Cf. TALON-HUGON, 2002, p. 171 €179.

" Cf. ibid., p. 179.

8 Cf. ibid., p. 179.

81 DESCARTES, 1955, p. 249-250. (Carta a Chanut, de 1° de fevereiro de 1647).



129

Todos os que escreveram sobre as paixdes ap6s Tomas de Aquino e antes de Les
Passions de 1’Ame inspiraram-se, em linhas gerais, no modelo tomista das paixdes, embora,
em seus escritos, se facam também presentes, em menor grau, a influéncia de Agostinho e do
neoestoiscimo do século XVI. Nenhum desses antecessores toma as paixdes como totalmente
mas, como o fizeram os estoicos. As divergéncias entre eles ocorrem pela introdugdo de
pequenas variagoes na forma de apresentarem as paixdes e, em alguns, em fun¢ao do niimero
de paixdes, dividindo-se entre os que, em alguns aspectos, aproximam-se mais do tomismo ou
do agostinismo.

Em Descartes, toda a diversidade funcional ¢ explicada a partir de seis paixdes: “O
numero daquelas que sdao simples e primitivas nao € muito grande. [...] Ha apenas seis, a
saber: a Admiracdo, o Amor, o Odio, o Desejo, a Alegria e a Tristeza.”*

Por que razdo Descartes designa primitivas as seis paixdes por ele enumeradas? Em
que consiste sua simplicidade? Em primeiro lugar, as paixdes fundamentais sdo chamadas
primitivas porque sdo sentidas, com exce¢do da admiragdo, pelo embrido. S3o, portanto,
originarias, isto ¢é, apresentam-se no inicio da constituicio do homem, antes de seu

nascimento. Vejamos como Descartes descreve sua origem:

Pois me parece que as primeiras paixdes que a nossa alma teve, quando
comecou a estar unida a nosso corpo, se devem a que algumas vezes o
sangue, ou outro suco que entrava no coragdo, era um alimento mais
conveniente que o comum para nele manter o calor, que € o principio da
vida; o que levava a alma a juntar voluntariamente a si esse alimento, isto €,
aama-lo [...]%

Em carta a Chanut, ele as nomeia:

[...] considero que, desde o primeiro momento em que nossa alma se uniu ao
corpo, ¢ provavel que tenha sentido alegria e logo depois amor seguido
talvez do odio e da tristeza; [...] Eis as quatro paixdes que creio haverem
estado em nos, como primeiras, € as Unicas que possuimos antes de nosso
nascimento; e creio também que eram entdo apenas sentimentos ou
pensamentos muito confusos; [...]*

Observemos que o desejo ndo aparece na carta de Chanut. Entretanto, pertence ao

ramo genealdgico primitivo, como nos adverte Talon-Hugon.* Iremos encontra-lo no Tratado,

82 DESCARTES, 1999b, Art. LXIX.

8 DESCARTES, 1999b, Art. CVIL.

¥ DESCARTES, 1955, p. 250-251. (Carta a Chanut, de 1° de fevereiro de 1647).
8 TALON-HUGON, 2002, p. 187.



130

onde Descartes o apresenta juntamente com o amor, o 6dio, a alegria e a tristeza, como
fazendo parte também das paixdes primitivas do homem desde a fase embrionaria.*

Em segundo lugar, Descartes as denomina primitivas porque essas seis paixdes nao
derivam umas das outras. Existem, segundo ele, varias outras paixdes cujo nimero ¢
indefinido.” “[...] as seis paixdes primitivas, que sdo como os géneros de que todas as outras
sdo espécies, observarei sucintamente o que ha de particular em cada uma delas [...].”*
Quanto a admiracdo, Descartes a inclui no rol das paixdes primitivas e a toma como a
primeira das paixdes. Como o desejo, a admiragdo ndo tem contrario.” Ao contrario de todas
as outras paixdes (primitivas e derivadas) que tém o bem e o mal como objeto, guarda certa
neutralidade diante de um e de outro, ou seja, ndo tem uma relagdo com o objeto como bom
ou como mau. * A admira¢do poderd ocorrer “antes de sabermos, de algum modo, se esse
objeto nos ¢ ou nao conveniente.”!

As paixdes primitivas sdo consideradas simples na concepg¢do do proprio método
cartesiano. Em Regulae ad directionem ingenii o Filésofo anuncia: “[...] nunca podemos
entender nada, fora dessas naturezas simples e da espécie de mistura ou composicdo que
existe entre elas.”” Em outra passagem de Regulae ele completa: “[...] todos os outros objetos
de conhecimento sdo compostos dessas naturezas simples [...]"*

Como mostramos anteriormente, a classificagao tradicional das paixdes que serviu de
modelo, durante cinco séculos, foi a de santo Tomdas de Aquino, que contém onze paixdes
primitivas: amor, 6dio, desejo, aversdo, alegria, tristeza, esperanga, desespero, temor, audacia
e colera ou ira. As seis primeiras procedem do apetite concupiscivel, e as cinco restantes tém
como sede o apetite irascivel, que se situam na parte sensitiva da alma. Podemos observar que
cinco, das seis paixdes presentes na lista de Descartes, compdem a relacdo das paixdes de
Tomas. Entretanto, a admiragdo, ao ser designada pelo Filésofo como paixdo, constitui um
fato totalmente novo. Ela se encontra ausente ndo so na listagem de Tomas, mas na listagem

de todos aqueles que, em qualquer época, antes da publicagio de Les Passions de 1’Ame,

% DESCARTES, 1999b, Art. CXXXVII.
¥ DESCARTES, 1999b, Art. LXVIII.
¥ Ibid., Art. LXIX.
¥ Ibid., Art. LIIL
% KAMBOUCHNER, 1995a. v. L. p. 237.
' Ibid., Art. LIIL
%2 ¢[...] nihil nos unquam intellligere posse, praeter istas naturas simplices et quamdam illarum inter se
mixturam sive compositionem.” (DESCARTES. Regulae ad directionem ingenii. AT, X, Regula XII p.
422).
“[...] reliqua omnia quae cognoscemus ex istis naturis simplicibus composita esse [...]” (Ibid., AT, X,
Regula XII, p. 420).



131

escreveram sobre as paixdes. Como nos diz D’Arcy: “Descartes ¢ efetivamente o primeiro a
introduzir a admira¢ao como uma paixao, com todos os direitos.”**

Descartes rompe com a classificagdo escolastica das paixdes ndo apenas por nao
acatar a enumeragdo de Tomads, mas, sobretudo, por ndo aceitar sua fundamentacao: “[...] bem
sei que me distancio da opinido de todos aqueles que anteriormente escreveram sobre elas.
[...] Tiram sua enumeracdo do fato de distinguirem, na parte sensitiva da alma, dois apetites
que denominam Concupiscivel e Irascivel.”” J4 mostramos que Descartes rejeita a existéncia
da alma em vegetais e animais e ndo reconhece na alma do homem qualquer distingdo de
partes.” Uma das diferencas entre o inventario das paixdes de Descartes e o inventario de
Tomas ¢ que na enumeracgdo cartesiana nenhuma paixao primitiva deriva de outra, enquanto
no inventario de Tomas de Aquino isso ndo se encontra excluido.” Para o autor da Suma
Teologica, nas onze paixdes primitivas, umas geram as outras ¢ ha uma ordem no sentido de
que algumas precedem necessariamente as outras. As paixdes que se referem ao mal
pressupdem as que concernem ao bem: “O bem, em relagdo ao mal, encontra-se,
naturalmente, em primeiro lugar, uma vez que o mal ¢ uma priva¢do do bem. Por conseguinte,
todas as paixdes cujo objeto ¢ o bem, naturalmente, vém primeiro do que as paixdes que t€m o
mal como objeto.”® O amor ¢é posto por Tomas como a primeira das paixoes, pois “[...] todas
as paixdes da alma derivam-se de um unico principio, que ¢ o amor.”” Em Descartes, a
admiracdo ¢ a primeira das paixdes, ndo no sentido em que as outras paixdes primitivas
derivem dela. Outra diferenga entre as classificagdes de ambos ¢ que Descartes exclui do rol
das paixoes, por ele denominadas primitivas, todas aquelas que, para Tomas, procedem do
apetite irascivel e que também se encontram entre as que ele considera primitivas: esperanca,
desespero, temor, auddcia e ira. Para o Doutor Angélico, o desejo tem a aversdo como seu
contrario; o desejo do objeto amado contrapde-se a aversdao ao objeto odiado. Em Descartes, a

aversao ¢ uma forma de desejo:

% D’ARCY, 1996 p. 45.

» 1Ibid., Art. LXVIIL

% Verp. 110 e 111 desta nossa pesquisa. Cf. DESCARTES, Traité de ’'Homme. AT, XI, p. 202. “Ora eu vos
direi que, quando Deus unir uma Alma Racional a essa maquina, sobre a qual pretendo ainda discorrer mais
adiante, [...]”. (DESCARTES, 2009, p. 143). A tradutora de L ’Homme para o portugués, apos essa mengdo do
autor a alma racional do homem, em nota de rodapé, afirma que “Descartes ndo chegou a tratar desse
assunto, conforme promete em varias passagens.” (DONATELLI, Marisa C. de Oliveira Franco. In:
DESCARTES, O Mundo ou Tratado da Luz e 0 Homem. Apresentacdo, apéndices, tradugdo e notas de
César Augusto Battisti e Marisa Carneiro de Oliveira Franco Donatelli. Campinas-SP: Editora da UNICAMP,
2009, p. 297).

97 RENAULT, 2003, p. 252.

% “Naturaliter autem est prius bonum malo: eo quod malum est privatio boni. Unde et omnes passiones

quarum objectum est bonum, naturaliter sunt priores passionibus quarum objectum est malum]...]”

(AQUINATIS, 1955b, t. 11, q. 25, a. 2, resp.).

Ibid., q. 41, a. 2, resp. ad primum.

929



132

Bem sei que na Escola, comumente se opde a paixdo que se volta para a
busca do bem, que se chama Desejo, aquela que tende a fuga do mal,
denominada Aversdo. Mas desde que ndo haja um bem, cuja privagdo nao
seja um mal, [...] parece-me que ¢ sempre um mesmo movimento que
conduz a busca do bem e, simultancamente, a fuga do mal que lhe ¢
contrario.'”

O filoésofo elimina, portanto, a aversdo de sua lista das paixdes primitivas, que ird
corresponder as cinco primeiras paixdes de Tomas que procedem do apetite concupiscivel, as
quais nosso filésofo acrescenta a admiragdo. Descartes a define como “uma subita surpresa da
alma, que a leva a considerar com atencdo os objetos que lhe parecem raros
extraordinarios.”""" Nao ¢ preciso que ela se depare com um objeto totalmente novo; basta que
o consideremos muito diferente do que aquilo que conheciamos anteriormente.' Se a
admiracdo nos remete a fenomenalidade do objeto, o amor e o d6dio relacionam-se com a
qualidade desse objeto enquanto nos ¢ conveniente ou prejudicial. A admiragdo tem como
causa imediata a impressao que se tem no cérebro, que representa o objeto como raro ¢ digno
de ser examinado, e em seguida pelo movimento dos espiritos que essa impressao os dispdoem
a tenderem com grande forca para o local do cérebro em que a admirag¢do se encontra com a
finalidade nao s6 de fortalecerem-na, mas também de conservarem-na.'®

E na admiragio e nas paixdes que dela derivam, em especial na generosidade, que
Descartes apresenta sua originalidade.'™ Mostra-nos Rodis-Lewis que a generosidade aparece
inicialmente como uma paixdo derivada da admiragdo; e depois, o impulso espontineo
proveniente dessa paixdo se transforma em hdbito, fazendo assim surgir a virtude da
generosidade ou magnanimidade.'*

E de Vives que Descartes mais se aproxima em sua classificagdo das paixdes. Em
primeiro lugar, ambos se afastam do modelo escoldstico em que as paixdes tinham como
sedes o apetite concupiscivel e o irascivel. Enquanto para os escolésticos, o desejo e a
esperanga situam-se em apetites diferentes, tanto em Vives como em Descartes a esperanga ¢
uma variagdo do desejo; o ciime, “uma espécie de temor”." Rodis-Lewis confessa-nos que

causa surpresa a aproximacao de Descartes e Vives na escolha das paixdes fundamentais. As

1% DESCARTES, 1999b, Art. LXXXVIIL. A Escola, para Descartes, refere-se a filosofia escolastica.

o DESCARTES, 1999b, Art. LXX.

12 Cf. Ibid., Art. LIIIL.

1% Cf. DESCARTES, 1999b, Art. LVI ¢ LXX.

104 Cf. RODIS-LEWIS, 1999, p. 29. “C’est dans ce cadre qu’il faut comprendre la priorité de I’admiration
dans la classification cartésienne des passions, principale originalité du traité¢.”(TIMMERMANS, Benoit.
Commentaires. In: DESCARTES. Les Passions de ’Ame. Introd. de Michel Meyer, présentation e
commentaires de Benoit Timmermans. Paris: Librairie Générale Frangaise, 1990. p.188-189).

15 Cf. RODIS-LEWIS, 1998a. p. 88-89. Cf. DESCARTES, 1999b, Art. LIV. A generosidade sera objeto de
estudo em nosso proximo capitulo, que se voltard para a moral cartesiana do Tratado.

1% Cf. RODIS-LEWIS, 1999, p. 26. Cf. DESCARTES, 1999b, Art. LVIII ¢ CLXVIL



133

seis paixdes primitivas de Descartes correspondem praticamente as paixdes que Vives as
observa como voltadas para o bem: amor, alegria e desejo; e as que se relacionam com o mal:
odio, tristeza e temor, as quais Descartes acrescenta a admiracdo. A inveja, a indignagdo e a
colera, que o fildésofo espanhol designa como movimentos contra um mal presente, mais
adiante, na mesma obra, sdo definidas por ele como espécies de tristeza.'” Nem mesmo a
palavra admiragdo escapa a Vives, pois em De Anima et Vita ele a relaciona com a paixao da
veneracdo, embora ndo seja por ele considerada uma paix@o, como ird ocorrer em Descartes.
Como acabamos de ver, existe uma afinidade entre Descartes e Vives. As semelhangas entre
ambos vém confirmar a familiaridade de nosso filésofo com De Anima. No Tratado, ele faz
uma alusdo a Vives, a respeito do riso.'"™ Madame Rodis-Lewis faz referéncia a um artigo
sobre Vives, tendo por titulo: “Uma fonte inexplorada do Tratado das Paixoes”, publicado na
Revue philosophique de jul/set. de 1948.'

Neste penultimo capitulo de nossa tese, preocupamo-nos em enfocar todo o esforgo
empreendido por Descartes, que teve como resultado final sua concepcao de paixao.
Destacamos a originalidade e a elevada posi¢do que sua teoria das paixdes ocupa, suplantando
todas as outras teorias das paixdes que lhe antecedem e que se sucederam ao longo dos
séculos anteriores a Les Passions de I’ Ame.

O ultimo passo de nossa pesquisa sera demarcar, nas entrelinhas do 7ratado, a moral
cartesiana que ai se encontra implicita e que se mostra intrinsecamente relacionada com as
paixdes, cujo exemplo mais evidente ¢ a generosidade, que se apresenta inicialmente como

uma paixao derivada da admiracdo da alegria e do amor," e que se transformara em virtude.

17 Cf. RODIS-LEWIS, 1999, p. 26, incluindo a nota n. 3 da mesma pagina.
1% DESCARTES, 1999b, Art. CXXVIL

19 RODIS-LEWIS, 1999, p. 24, nota n. 2.

110 DESCARTES, 1999b, Art. CLX e CLXI.



134

3 AMORAL DE DESCARTES NO TRATADO DAS PAIXOES

Este ultimo capitulo voltar-se-4 para a moral cartesiana, principal proposito de todo o
nosso estudo. Como ja mencionamos ao longo desta pesquisa, As Paixoes da Alma nao
corporificam um tratado de moral. No entanto, dando continuidade a metodologia escolhida,
num trabalho de verdadeira “garimpagem”, esfor¢ar-nos-emos agora por esmiugar o Tratado
das Paixoes, delimitando e ordenando o que poderemos denominar a moral em Descartes.
Para atingirmos o nosso objetivo, recorreremos a outras obras do Filoésofo, como Discurso do
Meétodo, Meditagoes, Principios e, principalmente, suas Cartas sobre a moral, buscando
passagens que se encontram intrinsecamente relacionadas com o objeto que estamos

investigando.

3.1 Controvérsias sobre a moral em Descartes

As andlises realizadas, até agora, apontam o indiscutivel interesse de Descartes pela
moral. Em ocasides diversas, comprovamos que a moral, posta por ele em elevado patamar,’
de forma embrionaria, faz-se presente desde seus primeiros ensaios’. Entretanto, essa
preocupacao do Filésofo com o assunto moral, amplamente manifestada, por si s0, ndo nos da
a garantia de que ele tenha deixado uma filosofia moral para a posteridade.

A moral cartesiana ndo estd livre de controvérsias entre os estudiosos. A esse
respeito, Rodis-Lewis observa que “as interpretagdes sobre Descartes, sobretudo no que se
refere a moral sdo tdo numerosas e muitas vezes tdo divergentes, que toda ‘montagem’ de
textos apela, proveitosamente, para a discussdo e para o proprio julgamento do leitor.””

Ha quem diga que a “moral definitiva” de Descartes, expressdo nunca empregada
pelo Filosofo, nunca ultrapassou as “trés ou quatro maximas” da morale par provision do

Discours de la Méthode.* Renomados intérpretes da filosofia cartesiana, como Gueroult® e

“Entendo a mais alta e a mais perfeita Moral que, pressupondo um inteiro conhecimento das outras
ciéncias, ¢ o derradeiro grau da Sabedoria”. (DESCARTES, 1998, p. 32). “[...] e que estas verdades da Fisica
fazem parte dos fundamentos da mais alta ¢ mais perfeita Moral”. DESCARTES, 1955, p. 297. (Carta a
Chanut, de 26 de fevereiro de 1649).

Ver p. 33-37 de nosso estudo.
3 RODIS-LEWIS, 1998a, p. 10, notan. 1.

“Mais cette morale, plusieurs estiment qu’il ne 1’a méme pas esquissé, et que c’est sa morale par
provision qui se trouve étre sa morale définitive.” (BOUTROUX, Emile. Du Rapport de la Morale a la
Science dans la Philosophie de Descartes. Revue de Métaphysique et de Morale. Paris, p. 502-511, 1896.
p. 504. A revista foi por nés consultada em microfilme na Bibliothéque Nationale de France Francois
Mitterrand).

Martial Gueroult escreveu Descartes selon ’Ordre des Raisons: L’ame et Dieu. Paris: Aubier, 1953. v. 1 e
Descartes selon I’Ordre des Raisons: L’ame et le corps. Paris: Aubier, 1953. v. II. Obras cléssicas da
literatura cartesiana.



135

Alquié® fazem pouco caso da moral de Descartes. Entendem-na como uma tentativa abortada,
um sonho nao realizado, ou, compreendendo-a como algo trazido de fora para sua filosofia ou
ainda, como um apéndice de menor valor.

Gueroult, em sua obra Descartes selon I’Ordre des Raisons, reserva dois capitulos
(XIX e XX, v. IT) para tratar da moral cartesiana. Afirma ele que a moral provisoria, conjunto
de maximas puramente praticas, foi proposta por Descartes para preceder a moral cientifica,
definitiva, ndo apenas temporalmente, mas segundo a ordem estabelecida pelo novo método,
na medida em que se torna necessaria para a procura da verdade de acordo com esse método.
Segundo Gueroult, no pensamento de Descartes, essa moral proposta no Discours devera
desaparecer, logo apds a aquisi¢cao dessa verdade.” Considera ainda, que as méximas da moral
provisoria so6 teriam sentido e legitimidade, em relacdo a ideia de uma moral exata,
matematico-dedutiva que ndo se concretizou.®

Dando prosseguimento a seus comentarios, Gueroult continua:

Este sera o drama da moral cartesiana que se lanca num emaranhado de
dificuldades de uma doutrina proviséria anunciando uma doutrina definitiva
que a substituira, e de uma doutrina definitiva que, ao contrario, confirma e
consolida, uma vez por todas, a moral que se acreditava dever ser
provisoria.’

O conteudo moral do Tratado das Paixoes, complementado com as indicagdes
contidas na Correspondéncia (cartas a Elisabeth, a Chanut e a rainha Christina), diz-nos
Gueroult, apresenta-se como um substitutivo do ideal superior, mas irrealizavel, de uma
moral perfeita e geometricamente cientifica, que teria por fundamento as ciéncias exatas e

inteiramente comandadas pela medicina mecanicista. Seria uma espécie de compensagdo de

uma decepgao experimentada.'” No entanto,

[essa] moral ‘definitiva’ do Tratado das Paixdes parece realmente exercer,
em relagdo a essa moral exata, a mesma fungdo de supléncia que a moral
provisoria propriamente dita. A unica diferenca parece ser que, estando nos
agora convencidos de que a ciéncia exata da moral ¢ impossivel, sabemos

6

Ferdinand Alqui¢ ¢ editor das Oeuvres Philosophiques de Descartes publicadas entre 1963 ¢ 1973, em 3
volumes, somando mais de 3000 paginas, que constituem uma preciosidade por seus comentarios
introdutorios e riqueza de detalhes de suas iniumeras notas. Entre seus escritos, destacamos: La découverte
métaphysique de I’homme chez Descartes, com primeira edi¢gdo publicada em Paris, pela Presses
Universitaires de France, em 1950.

” Cf. GUEROULT, 1953, p. 251. (Grifos nossos).

& Cf. ibid., p. 257. (Grifos nossos).

*  1Ibid., p. 239.

10 Cf. ibid., p. 252-255 € 268. (Sobre a liltima frase ver nota de n. 62, na p. 255 da obra de Gueroult, onde ele
faz referéncia a carta a Chanut de 15 de junho de 1646, na qual o Filésofo declara o pouco proveito que tem
tirado das muitas horas dedicadas ao estudo da medicina. (Cf. DESCARTTES, 1955, p. 231).



136

que a supléncia assumida pela moral de substituicdo perde seu carater
provisorio e adquire um carater definitivo."

Gueroult, prosseguindo suas interpretagdes, afirma

[...] Todas essas consideragdes sobre a medicina e a moral ndo oferecem, em
seu conjunto, aquela tensao filosofica, aquele rigor e aquela certeza que
sempre caracterizaram o pensamento de Descartes. Observa-se, todavia, que
elas [medicina e moral] se desenvolvem fora do sistema, tal como as
Medita¢oes o desenham, como consequéncias de o Tratado das Paixdes ou a
Correspondéncia as terem considerado parcialmente ou de maneira solta.'

Sao ainda palavras de Gueroult, referindo-se as duas ciéncias: “O sonho de uma
solucao rigorosamente cientifica do problema ético-medical foi concebido antes que o sistema
estivesse metodicamente concluido.”"

Gueroult, prosseguindo em suas criticas a moral de Descartes, compara-a com a
moral de filosofos que lhe sdo posteriores como Malebranche e Espinosa, indicando pontos
em que essas ultimas, a seu ver, superam a primeira.'

Fazendo coro as criticas de Gueroult, Alquié, afirma que Descartes, como ja tinha
ocorrido com a enunciag¢do de sua moral par provision em Discours, langa mao de preceitos
estoicos em sua correspondéncia e recomenda a Elisabeth a leitura do livro De Vita Beata de
Séneca. Além de declarar que Descartes “ndo se sente criador em moral”, avalia sua moral
como emprestada, ou seja, acrescentada de fora a sua filosofia e, portanto, sem valor." Alquié,
a semelhanca de Gueroult, estabelece comparagdes entre a moral cartesiana e a moralidade
em Kant, constituida quase um século e meio depois, depreciando a moral de nosso filésofo.'

Rodis-Lewis opde-se a Gueroult, assegurando que Descartes, em nenhum texto
indica que a moral ideal seria “uma ciéncia exata”, matematico-dedutiva. Descartes, continua
ela, nunca declarou que “o modelo matematico, onde reina a uUnica evidéncia dedutiva,
poderia ser simplesmente aplicado a fisica, onde as experiéncias sdo indispensaveis, dada a
complexidade dos fendmenos, e menos ainda na pratica [...]”."

Rodis-Lewis diz-nos também que Descartes jamais empregou, referindo-se a moral,
as expressdes “provisoire” e “definitive” que lhe sdo atribuidas. Faz ainda a adverténcia:

“Convém afastar um erro de interpretacdo: essa moral par provision ¢ muitas vezes chamada

' GUEROULT, 1953, p. 257. (Acréscimo nosso, grifo do autor).
12 GUEROULT, 1953, p. 270. (Acréscimo nosso, grifos do autor).
B Ibid., p. 270.
' Cf. GUEROULT, 1953, p. 235-236 e p. 253.
Cf. ALQUIE, Ferdinand. La découverte métaphysique de I’homme chez Descartes. 5. ed. Paris: Presses
Universitaires de France, 1996. p. 319. (Grifo nosso).
16 Cf. ALQUIE, 1998, notas das p. 589 e 596.
7 RODIS-LEWIS, 1984, p. 554 ¢ 556.



137

moral provisoria de Descartes em oposi¢do a uma moral dita definitiva.”’® As “trés ou quatro
maximas” dessa moral sdo, em primeiro lugar, uma provisao para a travessia do deserto
especulativo, para que o Filésofo ndo permanega irresoluto, ao estabelecer sua duvida como
um método para chegar a verdade. Continuando suas ponderagdes, madame Geneviéve nos
mostra que as regras da Terceira Parte do Discours sdo enunciados passiveis de serem
deixadas de lado, contendo, portanto, certo carater de transitoriedade. Todavia, nao se opdem,
em absoluto, a uma moral que poderia ser um dia “definitiva”. Mais tarde, vencida a davida
radical, o proprio Descartes as retomara com certo deslocamento.” Gilson sugere que tudo faz
crer que, no pensamento de Descartes, mais tarde, a moral par provision seria integrada a
moral definitiva.”

Gueroult, diz-nos Emmanuel Faye, compara o pensamento moral de Descartes com o
de Espinosa e o de Malebranche, a partir da familiaridade que ele tem com os ‘sistemas’ de
ambos, constantemente presentes em seu espirito.”

Por outro lado, Alqui¢ ao afirmar que Descartes “ndo se sente criador em moral,”
certamente ndo levou em consideragdo o que o Filosofo declara a Elisabeth, ao apresentar sua
definicdo de virtude. Mesmo admitindo que essa defini¢do ndo contenha novidade, o que
importa é o “sentimento” que Descartes demonstra, ao acrescentar logo a seguir: “[...] se bem
que eu ndo conheca ninguém que o tenha jamais assim explicado”.?

Ainda em contraposi¢do a afirmagdo de Alquié, de que Descartes “ndo se sente
criador em moral”, reafirmamos o que mostramos, no decorrer de nossa pesquisa, sobre a
relacdo que o autor do Tratado das Paixoes estabelece entre a moral e as demais ciéncias, bem
como o lugar que ela ocupa, em sua visao, no conjunto das ciéncias, desde os seus primeiros
escritos.” Essa nova concep¢do de moral ¢ enfatizada mais tarde e de forma bem mais
elaborada. Iremos reencontrd-la na Carta-Preficio da tradugdo francesa de Principia
Philosophiae. Kambouchner, comentando a passagem sobre a moral enunciada na Carta-
Prefacio, mostra que, no tomismo, a moral se encontra relacionada com a metafisica. Todavia,

(?) 14, a metafisica ¢ posta ndo como a ciéncia inicial, como se encontra no projeto cartesiano,

18

RODIS-LEWIS, 1984, p. 564 ¢ p. 563, respectivamente. Ver também, nesta nossa pesquisa, pagina 45 ¢
nota n. 44 da mesma pagina.

19 Cf. RODIS-LEWIS. Genevieve, 1984. p. 558 e 562-563. Rodis-Lewis ao mencionar a retomada, por
Descartes, das méaximas do Discours esta se referindo a carta a Elisabeth, de 4 de agosto de 1645, onde ele
cita as regras da morale par provision, ao discorrer sobre o Soberano Bem, tomando a segunda delas para
seu conceito de virtude. (DESCARTES, 1955, p. 62-64). (O primeiro grifo é nosso, o segundo ¢ do autor).

2 GILSON, 1987, p. 231. (Grifos nossos).

2L Cf. FAYE, 1998, p. 306. (Grifo do autor).

2 Descartes, em carta a Elisabeth, de 04 de outubro de 1645. (DESCARTES, 1955, p. 62). Ver também p.
73-74 desta pesquisa.

2 Ver p. 33-37 deste nosso estudo.



138

mas como ciéncia derradeira, explicacdo ultima de todas as outras ciéncias. No século XVI,
na segunda escolastica, continua ele, surge outro tipo de dependéncia da filosofia moral. Ha
quem a considere como uma medicina da alma (animae medicatrix), pelo fato de o
conhecimento da natureza e das faculdades da alma encontrar-se atrelado a fisica. Entretanto,
a relagdo que Descartes estabelece entre a mecanica, a medicina e a moral, como aparece na
Carta-Prefacio, “ndo se apoia no principio de tal subordinacdo” presente na escolastica. A
novidade trazida por Descartes, ao relacionar a moral com as outras ciéncias, reside na forma
de conceber essa relagdo.” Na célebre passagem da Carta-Preféacio, o Filosofo, apds expor
claramente sua concep¢ao sobre a relagdo entre filosofia e sabedoria, apresenta-nos a moral
como o apice ¢ o coroamento de toda a filosofia. Essa moral ¢ alcancada exclusivamente com
o esfor¢o da razdo, ou seja, sem recorrer a nenhum contetido de fé ou da revelagdo.”

Discordamos também do pensamento de Alquié, que considera a moral do Fildsofo
como emprestada e sem valor. Descartes, apesar de manifestar ao longo de sua vida, grande
admiragdo pelos filosofos do Poértico, coloca-se, ao mesmo tempo, como critico do
estoicismo. Em carta a princesa da Boémia, discorrendo sobre os infortiinios que a
atormentam, apela para a for¢a de sua virtude e pede-lhe para ndo vé-lo como “estes Filosofos
cruéis que querem que seu sabio seja insensivel”.* Exalta o ideal da vida virtuosa propagado
pela doutrina estoica, mas nao deixa de se opor a maneira severa como o estoicismo apresenta
a virtude.” No “aconselhamento” manifestado nas cartas a Elisabeth, percebe-se claramente a
evolucdo gradativa do discurso moral de Descartes que, inicialmente, estriba-se na moral
tradicional de Galeno e discipulos, passando pela moral estoica, sendo ambas superadas por
sua nova visao de moral, que vai ganhando corpo com os questionamentos postos pela jovem
princesa.”® Mostraremos, oportunamente, que a moral cartesiana, ainda que incorpore
elementos de morais anteriores, apresenta caracteristicas proprias que a impedem de ser
considerada como trazida de fora para sua filosofia.

Alquié, ao comparar Descartes e Kant no que diz respeito a moral, ndo € para mostrar
uma complementaridade ou uma linha de continuidade do autor de Critica da Razdo Pratica
em relacdo ao autor do Tratado das Paixoes, mas para apontar diferencas em detrimento da

moral de Descartes. Segundo Alquié, Descartes parece hesitar em sua concepgao a respeito do

#  Cf. KAMBOUCHNER, 2008, p. 311-312. Kambouchner, ao mencionar a escolastica tardia, faz referéncia a
um texto das Conimbricenses, Physicae Proemium, 5, 1 (1592), citado por Gilson em Index, n. 360.

»  DESCARTES, 1998a, p. 26, 29 € 32.
% DESCARTES, 1955, p. 41. (Descartes esta se referindo aos estoicos).
2T Ver p. 72 de nossa pesquisa.

Ver p. 64-75 de nossa pesquisa. Deixamos de apresentar, agora, maiores detalhes dessa nova visdo de moral
de Descartes para ndo nos tornamos repetitivos e para ndo anteciparmos o que se constitui o objeto principal
de nosso trabalho a ser exposto no decorrer deste capitulo final.

28



139

bom uso da razdo. Ora se aproxima do filésofo alemao como se estivesse anunciando a boa
vontade, no sentido kantiano; ora se distancia. ¥ A moral de Descartes antecede a de Kant em
quase cento e cinquenta anos. Seria mais justo que comparasse a moral do Filésofo com a
moral escolastica que a precede, ou com o pensamento moral dos renascentistas, como
Charron e Montaigne, que foram lidos pelo “criador da filosofia moderna,”* e ndo com Kant
que ¢ seu constante ponto de referéncia.*

Nao fica fora de cogitacdo que a desconsideracdo ou até mesmo certo desdém em
relagdo a moral cartesiana estejam associados ao desestimulo ou desinteresse manifestados
pelo Filésofo em escrever sobre assuntos que versam sobre moral. Em 1646, em carta dirigida
a Chanut, observa que os Senhores Regentes se voltaram contra ele por haver escrito
“inocentes principios da Fisica,” encontrando ai pretexto para o caluniarem. De maneira que
se ele resolvesse tratar de moral, acrescenta, ndo o deixariam em paz.” Ainda em carta a
Chanut, datada de novembro de 1647, confessa-lhe que um dos motivos que o leva a se
recusar a escrever seus pensamentos referentes a moral ¢ porque acredita que se trata de um
assunto que pertence aos soberanos ou aqueles por eles autorizados a incumbir-se de
regulamentar os costumes dos outros.*

Para Faye, ¢ possivel que a incompreensdo as vezes manifestada sobre a moral
cartesiana, ¢ as comparacoes estabelecidas entre esta e doutrinas morais posteriores, tenham
como principal causa certo desconhecimento do valor filoséfico de pensadores franceses do
século XVI, como Charles de Bovelles, Michel Montaigne e Pierre Charron. Descartes, apesar
de os ter superado no campo da moral, manifesta uma afinidade com esses intelectuais
humanistas, estabelecendo-se uma continuidade na maneira de conceber o homem e na
definicdo de uma filosofia moral sem mistura de teologia, tendo como marca a ideia da
perfeigcao do homem como homem, dos renascentistas.*

Pelo que acabamos de descrever, motivos diversos entrecruzam-se, contrapondo-se a
verdadeira moral cartesiana, conduzindo-a ao descrédito ou negando-a. Um fato ¢ certo: essa
moral desfigurada, “matematica ou geometricamente arquitetada,” atribuida a Descartes, ele

jamais escreveu.

¥ Cf. DESCARTES, 1998, notas nas p. 589 e 596.

3 Expressdo empregada por Hegel, referindo-se a Descartes em Lecciones sobre la filosofia de la historia
universal (HEGEL, 1989, p. 684).

31 Cf. FAYE, 1998, p. 305.

32 DESCARTES, 1955, p. 239. (Carta a Chanut, de 1° de novembro de 1646). Grifo nosso.

3 Cf. Ibid., p. 286. (Carta a Chanut, de 20 de novembro de 1647).

4 Cf. Faye, 1998, p. 304-306 e 328 et seq. Ver ainda p. 29 ¢ nota n. 1 da mesma pagina da obra de Faye e
ainda as p. 59 e 60 deste nosso estudo. Ver também o final de Méditation Quatrieme, onde Descartes mostra
em que consiste a maior e principal perfeicio do homem (DESCARTES, Méditations. AT, IX-1, p. 49).
Grifo nosso.



140

3.2 A mais alta e a mais perfeita moral

Se a expressao “moral definitiva” nao se encontra nos textos de Descartes, como
nos fazem ver Gouhier e Rodis-Lewis,” o mesmo ndo podemos dizer quanto aquela que se
tornou emblematica: “a mais alta e a mais perfeita moral”.”” Fazem uso dela, tanto os que se
colocam em defesa de uma moral cartesiana, como aqueles que argumentam no sentido de
nega-la.

Inicialmente, surgem-nos as seguintes indagagdes: o que Descartes nos pretende
dizer, propondo-nos esta “mais alta e mais perfeita moral”? Podera ele ser levado a sério, ao
comprometer-se com o inatingivel? Para encontrarmos respostas a estas perguntas, nada
melhor do que recorrermos a textos do proprio Descartes. Na terceira Meditagao, o Filosofo

assim se expressa:

[...] ainda que meu conhecimento aumentasse progressivamente, nem por
isso deixo de conceber que ele ndo poderia ser atualmente infinito, visto que
ele ndo chegara jamais a tdo alto ponto de perfeicdo, que ndo seja ainda
capaz de adquirir algum maior acréscimo.*®

Comentando esta passagem de Meéditations, Rodis-Lewis diz-nos que, para
Descartes, esse progredir potencial e indefinido permanece inferior a absoluta perfeicao,
caracteristica da eternidade. Para Descartes, s6 em Deus o infinito se encontra associado a
uma perfeicdo sem limites; e somente a Deus compete o nome de infinito, no sentido pleno do
termo. Ele chama indefinido aquilo que ndo podemos, por causa de nossos proprios limites,
determinar limites.”

Diante do que Descartes expde em Meéditations e dos comentarios propostos por
Rodis-Lewis, poderemos entender a mais perfeita moral como a melhor que se poderia ter em

determinado momento. Por um lado, essa moral assim desenhada na Carta-Prefacio de

Vejamos as palavras do proprio Descartes dirigidas aqueles que o leem e o interpretam: “[...] et de prier ici
les Lecteurs qu’ils ne m’attribuent jamais aucune opinion s’ils ne la trouvent expressément em mes écrits; et
qu’ils n’en regoivent aucune pour vraie ni dans mes écrits ni ailleurs, s’ils ne la voient trés clairement étre
déduite des vrais Principes”. (DESCARTES, 1998a, p. 36).

Gouhier faz a seguinte observacdo a respeito dos varios adjetivos atribuidos a moral de Descartes: “Les
historiens ont cherché des adjectifs familiers aux philosophes contemporains pour qualifier cette morale ou
ses divers moments; ils ont parlé de morale réelle et morale idéale, morale systématique ou morale
rationnelle, morale scientifique et métamorale.” (GOUHIER. 1937. p. 166. Cf. RODIS-LEWIS, 1984, p.
564).

37 Cf. DESCARTES, 1998a, p. 32. (Lettre-Preface des Principes). Cf. DESCARTES, 1955, p. 297. (Carta a
Chanut, de 26 de fevereiro de 1649).

%  DESCARTES. Méditations. AT, IX-1, p. 37.

¥ Cf. RODIS-LEWIS, 1971a, p. 288-289.

36



141

Principes ndo se apresenta como algo acabado; € progressiva, ou seja, estaria sempre se
aperfeigoando.

Por outro lado, na Sexta Parte de Discours, Descartes deixa também claro que ndo
pretende se comprometer, perante o publico, com promessas que ndo tenha certeza de
cumprir.” Nesse sentido, vemos o Filosofo manifestar a Chanut sua admiragao e satisfagdo ao
saber que a rainha Christina esta voltada para a leitura de Principes, obra onde se encontram
principios de sua fisica. Comenta com o amigo que este assunto nada tem a ver com o que
uma rainha deva saber para seu oficio; no entanto, acrescenta que essas verdades da Fisica
fazem parte dos fundamentos da mais alta e mais perfeita moral e ousa esperar que sua
majestade tenha a satisfacdo de os conhecer.” Chanut, embaixador da Franga na Suécia, ¢
amigo de ambos. E ele o intermediério entre o Filésofo e a rainha Christina. Tornou-se o
mensageiro de Descartes junto a rainha, entregando-lhe ndo s6 uma copia do Tratado das
Paixoes, dois anos antes de sua publicagdo, como também cdpias de cartas suas, destinadas a
Elisabeth, que tratavam das paixoes e discorriam sobre o sumo bem.* A intengdo de Descartes
¢ que o conteudo da carta em que ele menciona os fundamentos da perfeita moral seja
repassado para a rainha, como ja ocorreu com o contetido de outras. Ele tem consciéncia de
que ndo se estimula uma rainha a acreditar em questdes ou assuntos sobre os quais ndo se
tenha certeza.

Na mesma passagem da Carta-Prefacio de Principes, em que faz o antincio da “mais
alta e mais perfeita moral”, ele estabelece uma ligacdo entre essa nova ciéncia e a medicina.
Nao ¢ esta a primeira vez que o autor de Principes mostra seu interesse pela medicina em suas
obras. Em Discours, publicado dez anos antes, acredita ser possivel atingir o conhecimento de
uma filosofia prdtica que nos tornard mestres e senhores da natureza e que nos permitira
chegar a todas as comodidades, principalmente a conserva¢do da saude, primeiro bem e
fundamento de todos os outros bens desta vida. Este beneficio sera alcancado através de uma
medicina que tera um verdadeiro conhecimento do corpo humano e que nos livrard de uma
infinidade de moléstias, tanto do corpo como do espirito, pelo conhecimento de suas causas e
de todos os remédios, tornando a vida mais longa. Na mesma obra, o Fildsofo afirma que se
dispde a empregar o tempo que lhe resta de vida em progredir no conhecimento dessa nova

medicina.”

4 Cf. DESCARTES. Discours de la Méthode. AT, VI, p. 78.
4 Cf. DESCARTES, 1955, p. 296-297. (Carta a Chanut, de 26 de fevereiro de 1649).
4 Cf. DESCARTES, 1955, p. 286-287. (Carta a Chanut, de 20 de novembro de 1647).

“ Cf. DESCARTES. Discours de la Méthode. AT, VI, p. 61-62 ¢ 78.



142

Nao ¢ s6 no Discours que Descartes alimenta o sonho de um prodigioso progresso na
medicina, ainda no decurso de sua vida. No mesmo ano da publicagdo do Discours,
confidencia a Huygens que viverd mais de um século.*

Surgem-nos as perguntas: por que esta tdo grande preocupagdo com a medicina, a
ponto de querer dedicar, de forma intensiva, o restante de sua vida a investiga-la ¢ em
progredir em seu conhecimento? Por que relaciona-la com a moral?

Podemos afirmar que ¢ com essa nova medicina que Descartes conta para constituir
os fundamentos da “mais perfeita moral”. Em carta a Elisabeth, assim se expressa: “Nao ha
ninguém que ndo deseje tornar-se feliz; mas, muitos ndo conhecem os meios € muitas vezes a
indisposicao que ha no corpo impede que a vontade seja livre”.* Gueroult, interpretando essas
palavras de Descartes, afirma que, sob determinado ponto de vista, para o Filosofo, a moral ¢
perfeitamente comparavel a medicina. Esta, sob certos aspectos, poderia ser apenas uma
secdo, uma vez que a saude ¢ um dos bens necessarios a nossa felicidade nesta vida. Ambas as
ciéncias estao voltadas para a vida presente que tem como principio a substdncia composta,
objeto comum as duas disciplinas. A medicina, por preocupar-se com a integridade e a
conservacao dessa substincia, visa ao corpo. Enquanto que a moral interessa-se por essa
substancia na medida em que, como constitutiva de nosso ser, encontra-se associada a um
entendimento puro, e, como elemento primordial de nosso contentamento, a moral visa,
portanto, ao espirito. Em outra carta a princesa, Descartes assim explica: “A felicidade
consiste apenas no contentamento do espirito, isto é, no contentamento geral; ainda que haja
contentamentos que dependam do corpo e outros que ndo dependam, nao ha nenhum que nao
seja do espirito.”’

Dois anos depois, Descartes bate na mesma tecla:

[...] considerando com cuidado em que consiste a volipia ou o prazer, e

geralmente todas as espécies de contentamentos que se pode ter, observo, em
primeiro lugar, que ndo ha nenhum que néo seja inteiramente da alma, ainda

“Ie n’ay iamais eu plus de soin de me conseruer que maintenant, et au lieu que ie pensois autrefois que la
mort ne me pust oster que trente ou 40 ans tout au plus, elle ne scauroit desormais me surprendre qu’elle ne
m’oste I’esperance de plus d’vn siecle.”” DESCARTES. Correspondance. AT, I, p. 649. (Carta a Huygens,
de 04 de dezembro de 1637). Huygens, (1596-1687), foi estadista e secretario do principe de Orange. Além
de ter sido um homem de vasta cultura e profundamente interessado pela ciéncia, tornou-se grande amigo e
um dos admiradores mais dedicados de Descartes, na Holanda. (Cf. GAUKROGER, 1999, p. 516).
Relacionada a essa afirmagdo de Descartes a Huygens, sua morte foi assim anunciada pela Gazette
d’Anvers: “En Suéde um sot vient de mourir, qui disait qu’il pouvait vivre aussi longtemps qu’il voulait.”
BOUTROUX, Emile. Du Rapport de la Morale a la Science dans la Philosophie de Descartes. Revue de
Métaphysique et de Morale. Paris, p. 502-511, 1896. p. 504.

4 DESCARTES, 1955, p. 79. (Carta a Elisabeth, de 1° de setembro de 1645).
*  Cf. GUEROULT, 1953b, p. 220-221.
47 DESCARTES, 1955, p. 73-74. (Carta a Elisabeth, de 18 de agosto de 1645).



143

que varios dependam do corpo; do mesmo modo que ¢ também a alma que
vé, se bem que isto seja por intermédio dos olhos.*

Como podemos constatar, nosso filésofo, durante um periodo de sua vida, mostra-se
muito confiante com a possibilidade proxima de serem encontradas solu¢des para os inimeros
problemas relacionados com a saude do corpo. No entanto, essas esperancas foram aos poucos
desaparecendo. Observa Rodis-Lewis que, no outono de 1645, apresentam-se fortes indicios
de sua decep¢do com a medicina. Na falta dessa ciéncia médica que poderia resolver os
problemas enfrentados por sua discipula Elisabeth, logo no inicio do inverno, comega a
redigir um pequeno tratado de natureza psico-fisioldgica. As conclusdes praticas apresentadas
nesse escrito constituem, provavelmente, a “parte moral” que satisfaz a jovem princesa.”

Nove anos apds o aparecimento do Discours, Descartes confessa-se desanimado ou

até mesmo decepcionado com a medicina:

Eu lhe direi em confidéncia que o conhecimento da Fisica que me esforcei
em adquirir, tem me servido amplamente para estabelecer fundamentos
certos da Moral; estou mais confortavelmente satisfeito nesse ponto que em
varios outros em relagdo a Medicina, na qual tenho, no entanto, empregado
bastante mais tempo. De maneira que, no lugar de descobrir os meios para
conservar a vida, encontrei outro bem mais facil e mais seguro, que € o de
ndo temer a morte.*

A maneira como o Filosofo se expressa nesta sua carta a Chanut, revela-nos o forte
vinculo que ele pretendia estabelecer entre essa moral perfeita ¢ a medicina. E como se a
primeira dependesse da segunda para atingir seu pleno desenvolvimento.

Na Carta-Prefécio, apesar de mencionar a moral ao lado da medicina, ja ndo ¢ mais
dada a mesma énfase a esta ultima ciéncia, nem destacada sua utilidade, como o fez, dez anos
antes, na Sexta Parte do Discours. A medicina, no Prefacio de Principes, aparece como um
ramo especifico da arvore do saber, da mesma forma que a mecénica. Kambouchner mostra-
nos, como explicagdo desse deslocamento de acento em relagdo a medicina, as dificuldades
encontradas por Descartes, apds o que expressara no Discours, para a construcdo da
“verdadeira medicina” e, a0 mesmo tempo, a consciéncia crescente que se apresenta em seu
espirito, da importancia das interacdes psicofisicas na saude e na doenga.’'

Na Carta-Prefacio, apds indicar que “a principal utilidade da filosofia depende

daquelas suas partes que sdo aprendidas em ultimo lugar”, teve a preocupacao de completar:

*  DESCARTES, 1955, p. 284. (Carta a rainha Christina, de 20 de novembro de 1647).
4 Cf. RODIS-LEWIS, 1984, p. 555.

% DESCARTES, 1655, 231. (Carta a Chanut, de 15 de junho de 1646).

3t Cf. KAMBOUCNER, 2008, p. 318.



144

“[...] embora eu as ignore quase todas”.”> Kambouchner diz-nos que devemos entender esta
ultima frase como: eu as ignoro quase completamente.™

Nao ha davida que Descartes “superdimensionou” seu projeto para a medicina e
excedeu-se ao dizer a Huygens que poderia viver mais de um século.* No entanto, no que
toca a moral, em fevereiro de 1649, um ano antes de sua morte e dois anos apos a publicacio
de Principes com sua célebre Carta-Prefacio, dirigindo-se a Chanut, torna a se referir a “mais
alta e mais perfeita Moral” tendo as verdades da fisica como seu fundamento.* Lembremo-
nos de que, quase trés anos antes, confidenciara ao proprio Chanut sua decep¢do com a
medicina.*

O que podemos concluir ¢ que, apos todos os esfor¢cos empreendidos e o tempo
despendido com as investigacdes no campo da medicina, ficou evidenciada para Descartes a
impossibilidade de avangar no terreno desta ciéncia no ritmo que desejara. No entanto, ele
tem pressa; era com esta disciplina que contava para fundamentar a “perfeita moral”. O
Filésofo ndo desanima; e o ndo avango da medicina deixa de constituir um impedimento para
a realizagdo de seus planos em relagdo a moral.

Kambouchner sugere a possibilidade de Descartes ter sentido que avangou na
conquista filos6fica dessa moral e que ndo tenha querido tornar publico. Dois indicios desse
avango sao por ele apontados: o primeiro encontra-se na carta de Descartes a Chanut, de
junho de 1646. Chanut havendo escolhido a moral como “seu principal estudo,” dissera ao
Filésofo que iria se dedicar cuidadosamente a leitura de Principes. Descartes, temendo que a
obra ndo atendesse as expectativas do amigo, diz-lhe que o que escrevera em Principes s6 de
muito longe conduz a moral. Mas, para nao desestimula-lo, confessa-lhe que a fisica tem
servido em muito para estabelecer os fundamentos certos da moral. Fala-lhe ainda que se tem
detido em refletir sobre questdes particulares da moral e que elaborou, no ultimo inverno, um
Tratado sobre a natureza das paixées. Kambouchner chama-nos a atengdo para duas
afirmagdes de Descartes: a reflexdo sobre questoes particulares da moral (posta no plural) e,
sobretudo, o fato de ter encontrado os fundamentos certos da Moral.”

Um segundo indicio apresentado por Kambouchner procede também de uma carta de

Descartes a Chanut, escrita quase trés anos depois, em que assim se expressa: “[...] essas

2 DESCARTES, 1998a, p. 32-33.

3 “(entendons, ‘presque tout entiéres’)”. KAMBOUCHNER, 2008. p. 318.

% Ver pagina 142, inclusive nota n. 44.
“[...] et que ces vérités de Physique font partie des fondements de la plus haute et plus parfaite Morale

[...]” DESCARTES, 1955, p. 297. (Carta a Chanut, de 26 de fevereiro de 1649).

Ver citagdo em destaque, na pagina anterior.

7 Cf. KAMBOUCHNER, 2008, p. 325-326. Cf. DESCARTES, 1955, p. 231. (Carta a Chanut, de 15 de junho
de 1646).

55

56



145

verdades da Fisica fazem parte dos fundamentos da mais alta e mais perfeita Moral.” E
acrescenta ainda na mesma carta, referindo-se a rainha Christina da Suécia: “Ouso esperar que
ela terd a satisfacdo de os conhecer”.® J4 mencionamos anteriormente, que Chanut,
embaixador da Franga na Suécia, fazia também o papel de intermediario de Descartes, na
comunicagdo do Filosofo com a rainha. A primeira vista, essa referéncia & mais alta e mais
perfeita moral soa como uma repeticao do que o autor de Principes havia dito, dois anos atras,
na Carta-Prefacio dessa sua obra. Mas, como nos diz Kambouchner, ha uma mudanca na
tonalidade com a qual a ‘mais alta e mais perfeita Moral’ se encontra evocada na carta ao
amigo Chanut. Na Carta-Prefacio, Descartes faz mengdo a uma situagdo futura. Nesse texto,
depois de mencionar a “perfeita Moral”, escreve, poucas linhas abaixo: “[...] expus
sucintamente as principais regras da Logica e de uma Moral imperfeita que se pode ter como
uma provisdo, enquanto ndo se conhece ainda outra melhor”.* Na carta a Chanut, ao referir-se
a “mais perfeita moral”, o Filosofo esta tratando do presente. Segundo Kambouchner, “nao
talvez como uma coisa ja constituida, mas como uma coisa que se tem a mao”,* ou seja, como
algo que estd proximo de se tornar conhecido. Se atentarmos para a data, inicio de 1649,
Descartes esta voltado para a revisdo do Tratado a ser publicado. Nao se trata de uma simples
revisdo, pois como foi comunicado por carta a Clerselier, em abril de 1649, havera a adi¢ao
de um terco ao texto que circulava desde 1646 entre alguns de seus discipulos. Menciona
também a divisdo da obra em trés partes.® Kambouchner acrescenta as suas declaragdes que
os sinais apresentados, talvez sejam ténues, mas nao devem ser descartados.” Rodis-Lewis
afirma que ha “varios indicios convergentes” de que os desenvolvimentos sobre a
generosidade, nomeada na Segunda Parte do Tratado e aprofundada na Terceira Parte,
“seriam o derradeiro fruto da reflexdo cartesiana, juntado ao primeiro manuscrito deste
tratado”.®

Kambouchner apresenta-nos algumas consideracdes em torno das reflexdes de
Descartes sobre a moral, acrescentadas de Ultima hora ao texto primeiro do 7ratado. Ele
destaca o tema da sabedoria, que ¢ retomado pelo Filosofo a partir do art. 152, como uma

coisa segura, ou que ele tem a mao. Segundo Kambouchner, para que a moral perfeita possa

® DESCARTES, 1955, p. 297. (Carta a Chanut, de 26 de fevereiro de 1649).

¥ DESCARTES, 1998a, p. 33. (Lettre-Préface des Principes). Quanto ao vocabulo Logica, Descartes faz
alusdo ao contetido da Primeira Parte de Principes que tem por titulo: Principios do conhecimento humano.
(Cf. DESCARTES, 1998a, notas de n. 2 e 5, nas p. 33 e 32, respectivamente.

% KAMBOUCHNER, 2008, p. 329.

8t Cf. KAMBOUCHNER, 2008, p. 326-329. Cf. DESCARTES. Correspondance. AT, V, p. 353-354. (Carta a
Clerselier, de 23 de abril de1649).

62 Cf. KAMBOUCHNER, 2008, p. 325.

% RODIS-LEWIS. Le Développement de la Pensée de Descartes. Paris: Vrin, 1997. p. 191-192.



146

ser evocada seriamente — como ja existindo no presente — ¢ ndo como algo que venha a se
concretizar num futuro, necessitara de duas ou pelo menos de uma condic¢ao: ou que Descartes
tenha mudado um pouco de opinido sobre sua natureza, ou que a no¢ao dessa moral passe a
ser vista de forma mais flexivel ou talvez mais singular, do que normalmente se tende a
pensar. Até agora, a representacdo da “mais alta e mais perfeita moral” tem sido a de uma
ciéncia rigorosa e sistematica, susceptivel de uma apresentacdo completa como a fisica.* Se
realmente fosse assim que esta ciéncia devesse ser entendida, ¢ claro que essa moral se
tornaria muito dificil de ser constituida. Talvez a dificuldade dessa constitui¢do tenha sido
indevidamente aumentada e pudesse ser bastante diminuida se nos voltassemos para certos
principios que se encontram na propria filosofia cartesiana. O método que Descartes quis por
em pratica, em toda sua filosofia, tem por funcdo ndo s6 procurar, em cada démarche do
espirito, toda a certeza requerida, mas, a0 mesmo tempo, buscar o mais simples. A concepgao
cartesiana da unidade da ciéncia, como encontramos em Regula I, parte da convic¢do de que
todas as ciéncias procedem da aplicacdo metddica de uma mesma forga intelectual. Ela nao
exclui certa diversidade existente nas ciéncias, quanto ao objeto, quanto aos meios de sua
constitui¢do e quanto ao regime de exposicdo. Julgar que a moral s6 possa se tornar uma
ciéncia, reproduzindo o modo de exposicao ¢ de procedimentos dessa ou daquela ciéncia,
seria uma ideia muito pouco cartesiana. A moral se comportard como ciéncia, na medida em
que adquirir plena certeza de seus principios, € que a exposi¢ao sistematica de todas as coisas
que esses principios possam determinar constitua-se, sob certos aspectos, um momento
secundario e contingente, neste “tornar-se-ciéncia.”®

Guenancia, comentando a passagem da carta a Chanut, de fevereiro de 1649, onde
Descartes menciona que verdades tiradas de sua fisica fazem parte dos fundamentos da mais
alta e perfeita moral, afirma que o Filosofo, apos ter concluido o Tratado das Paixées, nao
parece insatisfeito. Completa seu comentario: “Isto significa dizer que, no espirito de
Descartes, ‘a mais alta e a mais perfeita moral’ pode perfeitamente consistir naquilo que
resulta do Traité de 1649, bem como das numerosas cartas que lhe deram origem, a partir de
1643 .7

Apds essa nossa analise das formas mais enfaticas como Descartes se pronuncia

sobre a moral, em diversos textos, e das interpretacdes mais diversas e conflitantes que lhes

O exemplo tipico dessa visdo € a interpretagdo de Gueroult. Ver acima, p. 135-136.

65 Cf. KAMBOUCHNER, 2008, p. 329-331. DESCARTES. Regualae ad directionem ingenii. AT, X, p.
359-361.
% GUENANCIA, Pierre. Lire Descartes. Paris: Gallimard, 2000, p. 206-207.



147

sdo dadas, voltar-nos-emos para o que denominamos moral cartesiana do Tratado das

Paixoes.
3.3 Das paixdes a moral

Iniciamos a Segunda Parte de nossa tese mostrando as diversas visdes dos filosofos
sobre as paixdes, desde Platdo a Descartes. Duas concepgdes que se opdem radicalmente as
paixdes podem ser destacadas: a dos estoicos, que como adeptos do platonismo, consideraram
as paixdes como mas, doencas da alma. Do lado oposto, situa-se a Escolastica que tem em
Tomas de Aquino seu representante mais ilustre. Para Agostinho e para os filosofos da Escola,
seguindo estes ultimos Aristoteles, as paixdes em si, ndo sdo boas ou mas. Tudo dependera da
vontade do homem. Serdo boas se forem regradas pela razao. Cabe, portanto, a razao exercer
seu dominio sobre elas, para o aperfeicoamento do homem.*” Descartes ndo se contrapde a
tradicdo escolastica, em seu julgamento das paixdes; mas, dirilamos que ele vai mais longe.
Em determinado momento, ele assim se pronuncia: “[...] examinando-as [as paixdes], eu as
encontrei quase todas boas.”® No Tratado, da mais um passo: “E agora que as conhecemos
todas [as paixdes], temos muito menos motivo de as temer do que tinhamos antes; pois
verificamos que sdo todas boas por natureza.”®

Enquanto os estoicos s6 sabiam condenar as paixdes, vendo nelas a violéncia e a
indisciplina da natureza bruta, Descartes passa a compreender suas causas e as transforma em
auxiliares da razdo. Com ele a alma deixa de ser prisioneira do corpo; ela o conduz.™

Acreditamos que Descartes, em suas primeiras elaboragdes sobre as paixdes, como se
apresentam em L ’Homme e no paragrafo CXC de Principia Philosophiae, ndo tinha ainda em
mente a preocupagdo em relaciona-las com a moral. Praticamente, limita-se, nessas obras, a
repetir a doxa médica vigente na época, sobre a matéria.”” Além do mais, ele mesmo
reconhece, cerca de dois anos apos a publicacdo de Principia, que as paixdes ndo haviam se
constituido ainda para ele, objeto de estudo.” E a partir de 1645, em sua correspondéncia com
a princesa Elisabeth, que o tema paixoes serd objeto de sua especial atencao.

Descartes, nos ultimos quatro anos que antecederam a publicagcdo de Les Passions de
1’Ame, volta-se com afinco ao estudo das paixdes. A rapidez com que escreve o Tratado vem

confirmar que foram anos de trabalho intenso e proficuo. Ao escrever sobre elas, abordando-

7 Ver acima, p. 84, 92, 94 € 100.

% DESCARTES, 1955, p. 240. (Carta de Descartes a Chanut, de 1° de novembro de 1646). Acréscimo nosso.
% DESCARTES, 1999b, Art. CCXI. (Acréscimo nosso)

" BOUTROUX, 1896, p. 511.

" Ver p. 64, acima.

2 Verp. 67.



148

as sob os mais diversos angulos, quer seja em suas cartas, ou na elaboragdo do pequeno
tratado, tinha plena consciéncia de que estava construindo sua filosofia moral, se bem que
ndo o fizesse de maneira totalmente sistematica. Com Descartes, a paixdo se transforma em
virtude. E o que vai ocorrer com a generosidade, paixdo derivada da admiragdo e da estima
que dard origem a virtude da generosidade, pivd da moral cartesiana, chave de todas as outras
virtudes.” Enfatizamos, anteriormente, que a teoria das paixdes em Descartes ndo ¢ uma peca
que se situa fora de seu sistema; ao contrario, encontra-se em perfeita consonancia tanto com
sua fisica como com sua metafisica.” E a estas duas ciéncias que ird recorrer para

fundamentar sua moral.

3.4 Metafisica e fisica como fundamentos da moral

Sabemos que, na concepg¢do de nosso filosofo, corpo e alma formam duas
substancias distintas. Considerados separadamente, tanto a alma como o corpo mantém suas
individualidades e indivisibilidades. No entanto, estas duas substancias, uma fisica, corporal;
e outra espiritual, formam uma unidade que ¢ o composto humano. No dizer de Goubhier, esta
unido ¢ “uma coexisténcia que consiste numa interacdo.”” Descartes, servindo-se da
terminologia escoléstica, denomina-a unido substancial.” Ainda que rejeite a fisica qualitativa
de Aristoteles e contraponha-se a sua teoria hilemorfica, para melhor explicar a unido corpo-
alma, também lan¢a mao do conceito aristotélico-tomista da forma substancial aplicando-o
exclusivamente a alma humana. Esse posicionamento de Descartes pode ser comprovado

tanto em sua correspondéncia como em suas obras.”

? DESCARTES, 1999b, Art. CLXIL.
™ Ver p. 119-123, acima.
 GOUHIER, 1999. p. 335.

“Afferimus enim hominem ex Corpore & Anima componi, non per solam praetentiam, sive
appropinquationem, unius ad alterum, sed per veram unionem substantialem;[...]” DESCARTES.
Correspondance. AT, III, p. 508. (Carta a Regius, de janeiro de 1642).

Na correspondéncia: “[...] quae [anima humana] cum agnoscitur sola esse forma substantialis, alias autem
ex partium configuratione et motu constare, maxime haec ejus supra alias praerogativa ostendit ipsam ab iis
natura differre [...].” (DESCARTES, Correspondance. AT, III, p. 503). “Quod confirmatur exemplo Animae,
quae est vera forma substantialis hominis.” (Ibid., p. 505). Ver referéncia a essas duas passagens da carta de
Descartes a Regius, de janeiro de 1642, em RODIS-LEWIS. L’Individualité selon Descartes. Paris: Vrin,
1950. p. 77. Ver também carta ao padre Mesland, de 09 de fevereiro de 1645: “[...] que nous avons les
mesmes corps que nous avons eus des notre enfance, bien que leur quantité soit de beaucoup augmentée, [...]
em sorte qu’ils ne sont eadem numero, qu’a cause qu’ils sont informez de la mesme ame.” DESCARTES.
Correspondance. AT, IV, p. 166-167. Nas obras: “Sciendum itaque humanam animam, etsi totum corpus
informet [...].” (DESCARTES. Principia Philosophiae. Pars Quarta. AT, VIII-1, p. 315). “Ad primum itaque
me convertens, optarem exponere hoc in loco, quid sit mens hominis, quid corpus, quo modo hoc ab illa

77



149

A moral cartesiana contempla o composto humano como um todo. Ird nortear as
relagdes da alma e do corpo buscando um equilibrio. A convivéncia com as paixdes requer
habilidade. Essa relacdo corpo-alma ndo deve ser entendida como uma hierarquia, ou seja,
como uma domina¢ao da alma sobre o corpo. Descartes a vé mais, como a competéncia de um
condutor, do que como o poder de um chefe sobre seu sudito.” Ao considerar com
benevoléncia esses complexos psicofisicos que sdo as paixdes, nosso filésofo comprova, de
forma indiscutivel, a existéncia da Unido. Essa moral depende, portanto, da metafisica e da
fisica como seus mais seguros fundamentos. Apoiar-se-a em verdades postas nas Meditagoes,
como a vontade ou livre arbitrio sem limites dado ao homem por Deus, que se constitui sua
principal perfei¢do, e que por isso o torna semelhante a seu Criador.” Conta ainda com as
Meditagoes Metafisicas para mostrar a distin¢do real da alma e do corpo e a unido intima e

essencial destas duas substancias.** Em sintese, essa

O principio exato da Unido, tal como € concebida por Descartes, ¢ a
harmonia fundamental entre o corpo e o espirito. Tudo se passa como se eles
fossem dois, — sem o que ndo haveria mais fisica nem metafisica, — mas tudo
se passa igualmente como se eles fossem apenas um, este UM que a moral
estuda.®

Mesnard diz-nos ainda que para essa unido se completar € preciso que o corpo se
torne verdadeiramente maledvel por uma higiene rigorosa, fruto da fisica positiva, e que,
restituido em sua dignidade, possa se tornar elemento de uma sintese superior.® Isto nos faz
lembrar o destaque dado por Descartes ao “corpo de um homem” ou ao “meu corpo”
expressoes por ele usadas, repetidas vezes: “Quando falamos do corpo de um homem, nao
entendemos uma parte determinada da matéria [...] mas entendemos unicamente toda a
matéria que estd harmoniosamente unida a alma desse homem.”* A alma, por seu lado,
prosseguira com a espiritualizagdo progressiva pelo esfor¢o da meditacdo, pela retificagdo do
desejo, pela ascese da vontade.® Este esfor¢o conjunto, propiciado pela unido harmoniosa do

corpo e do espirito criard o espaco para que se instale o reino da moral cartesiana.

informetur [...].” (DESCARTES. Regulae ad Directionem Ingenii. AT, X, p. 411).
® Cf. GUENANCIA, 2000, p. 212.
" Cf. DESCARTES. Méditations. AT, IX-1, p. 45. (Méditation Quatriéme).
% Cf. DESCARTES. Méditations. AT, IX-1, p. 62-64. (Méditation sixiéme).
81 MESNARD, 1936, p. 224
8 Cf. Ibid., p. 226.
% DESCARTES. Correspondance. AT, IV, p. 166. (Carta a Mesland, de 9 de fevereiro de 1645).
8 Cf. MESNARD, 1936, p. 226.



150

O mecanismo (fisica®) contribui também, de forma decisiva para a constituicao da
moral cartesiana ao fornecer-nos um conhecimento do corpo, de suas funcdes, de sua
anatomia, que nos permitira saber por que meios e em que limites podemos agir sobre ele.* E
o proprio Descartes quem o diz: “[...] essas verdades da Fisica fazem parte dos fundamentos
da mais alta e mais perfeita Moral.”* Vimos que Descartes alimentou o sonho de alcangar um
rapido progresso da medicina que resolveria os problemas do homem em relacdo a
conservagdo e prolongamento de sua vida. Foi sua grande decepgdo. A medicina estava
intrinsecamente associada a moral em seu projeto das ciéncias. Enquanto a medicina cuidava
da satde do corpo, a moral cuidaria da saide da alma. Ele tinha como certa a ajuda da
medicina para constituir as bases da moral. Para nosso filésofo, a saide ¢ um dos bens
necessarios a nossa felicidade nesta vida. Em carta a Elisabeth, afirma que “[...] muitas vezes
a indisposicdo do corpo impede que a vontade seja livre.”* Na falta da medicina, volta-se para
a fisica. Em 1649, na época em que esta revisando e aumentando o pequeno tratado para
publicacdo, reafirma a Chanut que as “verdades da Fisica fazem parte dos fundamentos da
mais perfeita moral.” Seu projeto para a moral, portanto, ndo poderia ficar no ar. Em sua
arvore da filosofia consta a medicina, com que tanto contava para o desabrochar de sua moral.
Contudo, ndo teve o desenvolvimento rapido esperado. Afinal, nessa arvore, a metafisica sdo
suas raizes e a fisica, o tronco; enquanto a medicina € um ramo, tanto quanto a moral.
Necessariamente, a metafisica e a fisica teriam que ser os fundamentos primeiros da moral

cartesiana.

3.5 A moral em As Paixoées da Alma

Ainda que a moral cartesiana ndo possa ser considerada somente a partir do Tratado

das Paixoes, este livro do Filosofo constitui-se uma peca capital de sua moral e fechamento

Ver p. 120-121, acima, o que Descartes entende por fisica.

% Cf. GUENANCIA, 2000, p. 206.

¥ DESCARTES, 1955, p. 297. (Carta a Chanut, de 26 de fevereiro de 1649).

8% DESCARTES, 1955, p. 79. (Carta a Elisabeth, de 1° de setembro de 1645).

8 Cf. DESCARTES, 1955, p. 297. (Carta a Chanut, de 26 de fevereiro de 1649). A primeira vez que
Descartes se refere a fisica como fundamento da moral, substituindo a medicina, € em outra carta a Chanut.
(Cf. Ibid., p. 231. Carta a Chanut, de 15 de junho de 1646).



151

de seu sistema,” visto que esta fundamentado em sua metafisica’ e em sua fisica.” Descartes
ao dar o arremate final a sua Gltima obra, estava consciente de sua real importancia para seu
sistema.” Diz-nos Mesnard: “As hesitacOes, as retomadas, as sistematizacdes sucessivas de
Descartes de que temos notado os sinais no Tratado, sdo suficientes para estabelecer a
consciéncia que tinha o filésofo da dificuldade de seu esfor¢o e a importancia que ele dava a
solucao do problema.”*

Duas fortes razdoes podem ser apresentadas para a recusa, desconhecimento ou pelo
menos uma subestimagdo da moral cartesiana: a) o fato de ndo ser ordenada em um conjunto
de leis, principios, normas, maximas, proposigoes, postulados, deveres, interditos, obrigagoes,
responsabilidades que, normalmente, encontramos nas doutrinas morais. b) Por encontrar-se
fragmentada® em seus inumeros textos (obras e centenas de cartas), € ndo constituir-se uma
obra com certo nivel de sistematizagdo. No género de homenagem que Kant prestou a
Descartes, nosso filésofo ndo figura como inventor de uma moral. Nao ¢ que o autor de
Critica da Razdo Pratica tenha negligenciado a moral cartesiana, mas tudo se passa como se
ela nunca houvesse existido.” Apesar de sua informalidade, essa moral existe e encontra-se
profundamente ligada a nossa vida.

Baillet, primeiro bidgrafo de Descartes, assim escreveu a respeito do pequeno
tratado sobre as paixdes elaborado no inverno de 1645-1646: “Seu intuito ndo era fazer
alguma coisa completa para ser publicada, mas somente para se exercitar sobre a moral para
sua propria edificagdo, e para ver se sua fisica poderia lhe servir, tanto quanto ele esperara
para estabelecer fundamentos certos da moral.”™”

O que nos chama a atengdo nessa declaracdo de Baillet ¢ sua percep¢ao do que se

passava no interior do Filésofo quanto a seus sentimentos morais. As palavras de Baillet

%0 “Ainsi toute la Philosophie est comme um arbre dont les racines sont la Métaphysique, le tronc est la

Physique, et les branches qui sortent de ce tronc sont toutes les autres sciences, qui se réduisent & trois
principales, a savoir la Medecine, la Mécanique et la Morale; j’entends la plus haute et la plus parfaite
Morale, qui, présupposant une entiere connaissance des autres sciences, est le dernier degré de la Sagesse.”
[...] “ndo existe melhor caminho para chegar ao conhecimento de nossas Paixdes do que examinar a
diferenca que ha entre a alma e o corpol...].” (DESCARTES, 1999b, Art. II). Nos primeiros artigos do

Tratado Descartes repassa os conhecimentos metafisicos das Meditagdes (sobretudo da Sexta Meditacdo)

sobre a diferenga e a unido do corpo ¢ da alma.

[...] meu intuito ndo ¢ de explicar as Paixdes como Orador, nem mesmo como Filésofo moral, mas somente

como Fisico.” DESCARTES, 1999b, p. 63).

Como ja mencionamos, no ultimo ano de sua vida Descartes deu uma melhor estrutura ao 7ratado iniciado
nos ultimos meses de 1645, inclusive aumentando-o em cerca de um tergo.

% MESNARD, 1936, p. 225.

% O proprio Descartes tem consciéncia dessa dispersdo. Ndo s6 manifesta o desejo dessa compilagdo, mas
chega a tomar iniciativa nesse sentido: “Je voudrais pouvoir entasser en une lettre tout ce que j’ai jamais
pense sur ce sujet. [...] je vous envoie um recueil de quelques autres lettres [...] Et j’y ai joint um petit traité
des Passions [..]. DESCARTES, 1955, p. 286-287. (Carta a Chanut, de 20 de novembro de 1647).

% Cf. KAMBOUCHNER, 2008, p. 172.

7 BAILLET, 1946, p. 228. (Grifos nossos)

91

92

93



152

guardam uma coeréncia com a figura do jovem Descartes desenhada por ele mesmo no
Discours de la Méthode: “Eu sempre tive um imenso desejo de aprender a distinguir o
verdadeiro do falso, para ver claro em minhas a¢gdes e caminhar com seguranca nesta vida.””
Descartes nao esta falando apenas de uma preocupagdo com o método, com a Ldgica, mas
sobretudo de sua vida moral. E como se fosse a recordacio do que se manifestou em um de
seus sonhos no poéle da Alemanha, na noite de inverno do dia 10 de novembro de 1619:
“Quod vitae sectabor iter?”” (Que caminho seguirei na vida)? Descartes continua a relatar no
Discours trechos de sua vida. Fala-nos que empregou sua juventude a aprender no grande
livro do mundo: viajando, frequentando cortes e exércitos, pessoas dos mais “diversos
humores” e “condi¢des”, ragas e costumes, para colher experiéncias que lhe servissem de
reflexdo. Aproveitou, confessa o Fildosofo, mais do raciocinio das pessoas com quem
conviveu, do que poderia aproveitar do raciocinio dos intelectuais que, em seus gabinetes,
fazem especulagdes que ndo resultam em nada. Essas experiéncias, diz ele, fizeram-no livrar-
se de muitos erros que lhe ofuscavam a razao. Viu que devia julgar o melhor possivel, para
proceder também da mesma maneira e adquirir todas as virtudes.'”

Os temas da procura da verdade, da conduta de vida, do comportamento em relagdo
aos outros estdo presentes nesses trechos do Discours. Duas preocupacdes de Descartes se
revelam nesses tragos autobiograficos postos no Discours: a) tornar publico sua experiéncia
da procura da verdade nas ciéncias e 0 método necessario para sua aquisi¢do. b) revelar sua
conduta de vida de uma busca sincera do bem. Essas duas preocupa¢des podem ser assim
sintetizadas: “distinguir o verdadeiro do falso”. Mostra-nos Grimaldi, que nessa ambigdo
logica encontra-se uma finalidade pratica e, por conseguinte, moral, em que Descartes se fixa
obstinadamente: conhecer a verdade “para ver claro nas [suas] a¢des e caminhar com
seguranca nessa vida.”'” A interpretagdo de Gouhier ¢ que a moral participa da mesma
certeza da ciéncia.'” Para Descartes, a verdade e o bem sdo inseparaveis. Este saber conduzir
sua vida para o contentamento do espirito ¢ a manifestagdo do encaminhamento ético de um
homem que tem dentro de si o bem e a verdade. O contentamento se d4 pelo acordo entre os
julgamentos do entendimento e as agdes da vontade. Esta ¢ uma nogao capital no pensamento

cartesiano marcado pela indissociabilidade desses dois temas: a procura da verdade e a

% DESCARTES. Discours de la Méthode. AT, V1, p. 10.
% Verso de um poema de Arsonio que aparece no sonho € que Descartes o interpreta como o conselho de um

personagem sabio ou representando a teologia moral. Ver p. 31 e 32 deste trabalho.
1% DESCARTES. Discours de la Méthode. AT, VI, p. 9-11 ¢ 28.
o1 DESCARTES, apud GRIMALDI, Nicolas. Introduction. In: DESCARTES. La Morale. Introduction et
textes choisis et presentés par Nicolas Grimaldi. Paris: Vrin, 1992. p. 10.(Acréscimo do autor da Introdug@o).
102 Cf. GOUHIER, Henri. La Pensée Religieuse de Descartes. Revue et completée. 2. ed. Paris: Vrin, 1972.
p.151.



153

conduta de vida." A moral de Descartes ndo ¢ a de um espirito atribulado, mas uma moral do
contentamento; contentamento que ¢ o testemunho de uma paz interior de um saber julgar
bem e de bem proceder. O método, pondera Guenancia referindo-se ao Discours, no fundo, ¢
o titulo oficial e objetivo desse assumir-se que parece caracterizar e conter o pensamento
moral de Descartes. Indaga ainda Guenancia, se s3o as regras da moral que Descartes tirou do
método, como ele mesmo indica no preambulo do Discours,'™ ou se antes nao seria o método
a objetivagdo de uma atitude moral.'®

Como acabamos de mostrar, a moral de Descartes se expressa, antes de tudo,
mediante seu exemplo de vida que ele mesmo nos da a conhecer “literalmente”,
“coloquialmente”,'™ sem grandes artificios. Continuaremos a expor sua moral de forma breve,
sem recorrer a prescrigoes.

Para Descartes, o sujeito da moral é o homem por inteiro, corpo e alma, entendido
como aquele que tem responsabilidades consigo mesmo e com os outros, com o mundo do
qual faz parte, com Deus que o criou e lhe concedeu o livre-arbitrio como sua principal
perfeicdo, o que o torna, de certa forma semelhante a Ele."” Além de tudo isso, para o

Filosofo, Deus o assiste com sua Providéncia divina.'®
3.5.1 Livre-arbitrio e vontade

Somente o homem age voluntariamente. A liberdade ¢ um atributo exclusivo do ser
racional, condi¢do indispensdvel & moralidade. E na vontade, e somente nela, que se situa a
faculdade de escolher ou o livre-arbitrio. Para Descartes, “a principal perfeicdo do homem ¢
ter um livre-arbitrio, e € isso que o torna digno de louvor ou de censura.”'® A liberdade, para

ele, esta tao intrinsecamente ligada ao nosso ser, que ndo necessita de provas. Cada um de nos

19 Cf. GUENANCIA, 2000, p. 208-209 ¢ 211. (Grifos nossos).

% DESCARTES. Discourd de la Méthode. AT, VI, p. 1.

195 GUENANCIA, 2000, p. 209.

196 “Literalmente”, temos como exemplos os relatos no Discours; “coloquialmente”, temos sobretudo as cartas
denominadas “cartas morais” trocadas entre seus discipulos mais intimos. H4 uma passagem, a que ja nos
referimos, em uma carta a Chanut em que o Filosofo lhe apresenta razdes para justificar sua recusa a escrever
seus pensamentos sobre a moral. (Ver p. 127, acima incluindo nota n. 33). Todavia, nessa mesma carta ele
acrescenta: “Mais ces deux raisons cessent en 1’occasion que vous m’avez fait I’honneur de me donner, en
m’écrivant, de la part de I’incomparable Reine aupres de laquelle vous étes, qu’il lui plait que je lui écrive
mon opinion touchant le souverain bien; car ce commandement m’autorise assez, et j’espere que ce que
J’ecris ne sera vu que d’elle et de vous.” DESCARTES, 1955, p. 286. (Carta a Chanut de 20 de novembro de
1647). O que queremos confirmar com esta passagem ¢ a forma simples que Descartes escolheu para
transmitir sua moral a alguns de seus discipulos.

197 Cf. DESCARTES, 1955, p. 90-91. (Carta a Elisabeth, de 15 de setembro de 1645). Cf. DESCARTES, 1955,
p. 284-285. (Carta a rainha Christina da Suécia, de 20 de novembro de 1647). Méditations. AT, IX-1, p. 45.
DESCARTES, 1999b, Art. CLIL

1% DESCARTES, 1999b, Art. CXLVL

' DESCARTES. Les Principes de la Philosophie. AT, IX-2, p. 40. (Art. 37).



154

a sente e a experimenta todos os dias e a conhecemos pela luz natural.'® Vejamos o que ele
afirma em Les Principes: “¢é tdo evidente que temos uma vontade livre, que pode dar seu
consentimento ou ndo o dar, quando bem lhe parecer, que isto pode ser tomado por uma de
nossas nogdes mais comuns.”"!"' Na passagem acima, temos uma defini¢cdo simples de nosso
livre-arbitrio, ainda que rica em conteudo. Em Meditatio IV, numa mesma defini¢ao,
englobando a vontade e o livre-arbitrio, temos a exaltagdo de nossa liberdade que nos faz
proximos de nosso Criador: “Ha somente a vontade que constato ser em mim tdo grande, que
ndo concebo a idéia de nenhuma outra [faculdade] mais ampla e mais extensa; de maneira que
¢ ela principalmente que me faz conhecer que possuo a imagem e semelhanga de Deus.”'?
Descartes estabelece uma comparagdo entre as nossas duas principais faculdades: “[...] de
todas as outras coisas que estdo em mim, ndo ha nenhuma tao perfeita e tdo extensa, que nao
reconhecga realmente que ela poderia ser ainda maior e mais perfeita. Pois, por exemplo, se
considero a faculdade do entendimento que estd em mim, acho que ela é de tdo pequena
extensao e grandemente limitada e, a0 mesmo tempo, me represento a idéia de uma outra
faculdade bastante mais ampla, e mesmo infinita.”'"

Ainda em Méditation 1V, encontramos duas defini¢des de livre-arbitrio,
aparentemente contraditorias. A primeira mostra que a vontade “consiste somente em que
podemos fazer uma coisa, ou nao fazer (isto ¢, afirmar ou negar, procurar ou evitar), ou antes
somente em que, para afirmar ou negar, perseguir ou fugir das coisas que o entendimento nos
propde, agimos de tal modo que ndo sentimos nenhuma forga exterior a nos obrigar.”""*

A segunda defini¢do aparece um pouco mais adiante, na mesma pagina:

Para que eu seja livre, ndo € necessario que seja indiferente quanto a escolha
de um ou de outro dos dois contrarios, mas antes, quanto mais eu pender
para um, seja porque reconhega evidentemente que o bem e a verdade ai se
encontrem, seja porque Deus disponha assim o interior de meu pensamento,
tanto mais livremente o escolherei e o abragarei.'”

Como para reforgar essa ultima defini¢do, Descartes completa: “E certamente a graga
divina e o conhecimento natural, bem longe de diminuirem minha liberdade, antes a

aumentam e a fortalecem.”"®

10 Cf. DESCARTES. Méditations. AT, IX-1, p. 148 (Resp. as 3as Objegdes — obje¢do 12 contra a IV
Meditacdo). Cf. DESCARTES, 1955, p. 116. (Carta a Elisabete, de 6 de novembro de 1645).

! DESCARTES. Les Principes de la Philosophie. AT, IX-2, p. 41. (Art. 39).

2 DESCARTES, Méditations. AT, IX-1, p. 45. Em DESCARTES. Meditationes de prima philosophiae. AT,
VII, p. 57, encontramos: voluntas, sive arbitrii libertas (vontade ou livre-arbitrio), no lugar de apenas a
vontade como aparece na versao francesa. (acréscimo nosso).

* Ibid., AT, IX-1, p. 45.

* Ibid., AT, IX-1, p. 46.

> DESCARTES. Méditations. AT, IX-1, p. 46.

'8 Tbid., AT, 1X, p. 46.

1

1

1

1

1



155

Para Laporte, em relagdo a esta ultima defini¢do de livre-arbitrio, Descartes alinha-se
a Santo Tomas e a maior parte dos escolasticos.'” Na primeira defini¢do, a vontade encontra-
se indeterminada, sem incidir sobre ela qualquer tipo de constrangimento, podendo seguir
uma ou outra direcdo. J& a segunda parece contradizer a primeira, visto que a indiferenga ou
indeterminagdo ndo aparece como essencial.

Se a verdadeira liberdade humana ndo consistir em um poder da vontade em escolher
entre direcdes que se opdem como, afirmar ou negar, perseguir ou fugir, mas em uma
submissao a luz natural da razdo posta por Deus em nds, ndo estd sendo negada a sua
autonomia? Uma possivel solu¢do para o problema, segundo Cottingham,"® pode ser

encontrada na carta a Mesland:

[...] quando uma razao muito evidente nos conduz ao bem, ainda que,
moralmente falando, ndo possamos escolher o partido contrario, no entanto,
absolutamente falando, ndés o podemos. Pois, nos € sempre possivel nos
impedirmos de perseguir um bem claramente conhecido ou de admitir uma
verdade evidente, desde que pensemos ser um bem afirmar com essa atitude
nosso livre-arbitrio.'”

Alquié, comentando essa passagem da carta a Mesland, afirma que Descartes parece
lembrar a tese tomista de que s6 se pode querer algo sob a razdo do bem. No entanto, a
posi¢ao assumida pelo Filoésofo, fazendo da liberdade um absoluto, ¢ totalmente nova, visto
que o homem, em plena consciéncia, podera recusar a Verdade e o Bem. Porém, a
consequéncia disso ¢ que, em certo sentido, usamos de uma liberdade muito grande, quando
vendo o melhor, tomamos o partido do pior. Poderemos ver nessa concepgao tragica, continua
Alquié, o eco de uma reflexao sobre o pecado original: essa liberdade que constitui o ser do
homem e aparece como o fundamento de seu mérito, torna-se também a razao de sua perda.'”

Laporte, ao comentar a passagem da carta de Descartes a Mesland, acima citada,
inicia fazendo a disting@o de duas espécies de determinagdo: a) a determinagdo absoluta, que
s0 ¢ possivel como uma fic¢do. No caso do livre-arbitrio, seria supor essa determinagdo
reinando sobre a vontade, e nela suprimindo inteiramente toda espécie de indiferenca; b) a
determinacgdo relativa, saida da concupiscéncia, das paixdes, dos hébitos, enfim, de todas as
influéncias pelas quais a alma ¢ dita “determinada”, mas que ndo suprime jamais, de todo, o

poder de escolher, deixando sempre, a falta do equilibrio, subsistir a indiferenga de elei¢do."™

17 Cf. LAPORTE, Jean. La Liberté selon Descartes. Revue de Métaphysique et de Morale. Paris, n. 44, p.
101-164, 1937. p. 120.

18 Cf. COTTINGHAM, 1995, p. 99.

19 DESCARTES, 1998b, p. 552. (Carta a Mesland de 9 de fevereiro de 1645).

120 Cf. DESCARTES, 1998b, p. 552, nota n. 1.

2l Cf. LAPORTE, 1937, p. 130. (Grifos do autor).



156

Segundo ainda Laporte, o homem encontra-se sempre em estado de recusar seu
consentimento, seja a verdade, seja ao bem que se da a conhecer claramente pela razao. Para
suspender nosso julgamento basta um unico motivo: a liberdade que tem nossa vontade de
fazé-lo; e isto em Descartes € uma novidade.'?

Para Laporte, a liberdade ¢ o nervo da moral cartesiana.’® O livre-arbitrio ¢ a
faculdade de julgar. Todo julgamento ¢ o produto de dois fatores que procedem de faculdades
distintas: o primeiro deles manifesta-se na faculdade do entendimento, que ¢ o conhecimento
ou percepcao de um objeto; o outro se apresenta na vontade, mediante o consentimento dado
ao objeto oferecido pelo entendimento. A perfei¢do do conhecimento é de ser verdadeiro;
enquanto a perfeicdo da aprovagdo ¢ de ser determinada pela visdo clara da verdade, pela
evidéncia. Duas condi¢des contribuem para a perfeicao do uso do livre-arbitrio: a primeira ¢ a
de conhecer, de maneira clara, a bondade disso que se deseja, isto €, o verdadeiro bem; a
segunda ¢ aderir firmemente, com vigor ¢ constancia, tendo como modelo a liberdade
divina.'

A primeira vista, poder-se-ia ter a idéia de que a segunda condigdo encontra-se na
dependéncia da primeira. Mas, como mostramos anteriormente, essa ndo ¢ a maneira de
pensar de Descartes. Nao ha uma determinagao nessa adesao, “pois o homem podendo ndo ter
sempre uma perfeita atencao as coisas que ele deve fazer [...],”'* sabera como fazer uso de seu

livre-arbitrio. Vejamos o que nos diz o proprio Descartes:

Pois, ainda que observe essa fraqueza em minha natureza, de que ndo posso
ligar continuamente meu espirito a um mesmo pensamento, pPossO, NO
entanto, por uma meditacdo atenta e muitas vezes reiterada, me imprimir tao
fortemente na memoria que eu nio deixe jamais de me lembrar, todas as
vezes que tiver necessidade, e adquirir assim o habito de ndo falhar. E, na
medida em que ¢ nisto que consiste a maior ¢ principal perfeicao do homem,
considero ndo ter ganhado pouco com esta Meditacdo, ao haver descoberto a
causa das falsidades e dos erros.'*

No pensamento de Descartes, nem sempre ha essa concordancia entre o

entendimento ¢ a vontade. S6 em Deus, ndo ha nenhuma discordancia entre o entender ¢ o

2 Cf. ibid., p. 135-136.

12 Cf. LAPORTE, 1937, p.162.

124 LAPORTE, Jean. Le Rationalisme de Descartes. 4. ed. Paris: Presses Universitaires de France, 2000. p.
428.

123 DESCARTES. Correspondance. AT, IV, p. 117. (Carta a Mesland, de 2 de maio de 1644).

126 DESCARTES. Méditations. AT, IX, p. 49.



157

querer.'”” O Soberano Bem do homem ¢ o uso do livre-arbitrio, fonte de sua beatitude, e poder
que ele tem, tanto de fazer o mal, como de fazer o bem.

Ainda que a moral cartesiana se inspire na moral tomista, ndo se identifica com ela,
possui significagdo propria. Em Descartes ha a ideia de uma liberdade transcendente (sem ser
teologia) que comega por se desdobrar em conhecimento ¢ em vontade, em determinagdo e
em indiferenca, em racional e em irracional.'® Laporte conclui: “A originalidade da doutrina
Cartesiana da liberdade é de ser a alma do Cartesianismo. Como, inversamente, a

originalidade do Cartesianismo ¢ de ser uma ‘filosofia da liberdade.””'*
3.5.2 Generosidade: a paixdo que se torna virtude

A generosidade, dizendo melhor, a magnanimidade' ja existia, como virtude,
desde a filosofia grega. Vamos encontra-la em Aristoteles, em sua Etica a Nicémaco. Para o
Estagirita, 0 homem que possui a virtude da magnanimidade (peyaAoduxia) é aquele que
reivindica muito por merecer muito. Quem reivindica muito sem ter merecimento seria um
tolo. Ninguém que seja considerado moralmente virtuoso, acrescenta Aristoteles, poderd ser
comparado com um tolo ou insensato. A alma magnanima exibe qualidades grandiosas.'*
Tomas de Aquino considera também a magnanimidade (magnanimitas) como uma virtude
moral que, comparada com as demais, pde-se como o ornamento de todas elas.'*

Descartes, inicialmente, hesita entre usar as denominacdes generosidade e
magnanimidade para designar esta paixdo que ¢ derivada de outras duas paixdes: admiragdo e
estima. Essa indecisdo pode ser percebida no art. 54 de Les Passions de I’Ame. No titulo que
encabeca o artigo aparece a palavra generosidade, que na parte final do artigo ¢ substituida
por magnanimidade. Depois, decide-se pelo nome generosidade. O proprio Filésofo mostra-
nos a razdo de haver escolhido a denominagdo generosidade. Como nos diz, a palavra

magnanimidade ¢ de uso da Escola e pouco conhecida; enquanto o termo generosidade

27 AT, 1V, p. 119. (Carta a Mesland, de 2 de maio de 1644).
12 Cf. LAPORTE, 1937, p. 164.
% Ibid., p. 164.
139O adjetivo latino generosus refere-se ao homem de boa estirpe. Generosa virtus significa uma nobre virtude.
(Cf. GAFFIOT, 2000). Os representantes latinos do estoicismo empregavam correntemente o vocabulo
generosus em expressdes como: espirito generoso, alma forte e generosa. (KAMBOUCHNER, 1995b, p.
409).

O vocabulo magnanimidade ja era usado por Aristoteles e pelos escolasticos ndo no sentido de paixdo, mas
como virtude. (Cf. nota de RODIS-LEWIS, 1999, na p. 185).
2 Cf. ARISTOTELES, 2007, IV, 1123a34-1123b5.
3 Cf. AQUINATIS, 1955b, t. I1 q. 66, a.4, resp. ad tertium.

131

1

w



158

(generosité) € mais popular e condizente com o uso da lingua francesa.'* Outra vantagem ¢
que o nome generosidade ¢ menos carregado de conotagdes ou implicagdes doutrinais.'*

A doutrina da generosidade ¢ uma construcdo tardia na obra de Descartes. Antes do
Tratado de 1649,”° em nenhum texto de Descartes, nem mesmo em suas cartas, a
generosidade aparece como virtude."’ Diz-nos Rodis-Lewis que os desenvolvimentos sobre a
generosidade, nomeada desde a Segunda Parte de Les Passions de I’Ame e aprofundada na
Terceira Parte, constituem-se “o derradeiro fruto da reflexdo cartesiana,” juntado ao primeiro
manuscrito desse tratado, redigido no inverno de 1645-1646, e que foi aumentado em 1649
em quase um terco, pelo autor, no momento de sua revisao final com destino a publicagdo.'*

A generosidade ¢ uma paixdo derivada da paixdo estima, que ¢ uma das duas
“espécies de admiracdo” (estima e desprezo) na teoria cartesiana das paixdes."” No entanto,
sendo a admiragdo, para Descartes, a primeira de todas as paixdes, sua primazia reflete-se
sobre a generosidade, que dela provém em linha direta. A generosidade se caracteriza como
uma autoafeicdo da alma: “[...] podemos assim nos estimar ou nos desprezar a ndos mesmos
[...].””" E nosso préprio mérito que estimamos ou desprezamos.

A generosidade encontra em sua definicao a arquitetura do cogito, ergo sum (penso,
logo existo), tendo ai seu principio, sua existéncia.' Nao se trata de uma paixao que nasce de
um objeto externo. Como nos diz Descartes, procede de uma satisfagao de si mesmo,'* de um
efeito sobre a alma cuja “causa depende apenas de nos mesmos.”'*

Sabemos que a admira¢do surge da novidade que o objeto apresenta. Entretanto, seu
objeto ndo €, propriamente, o objeto em si, mas a modalidade de sua presenca, aquilo que ¢
extraordinario nele, ou aquilo que ¢ diferente do que conheciamos anteriormente.'* A estima,
primeira derivagdo da admiragdo, acentua esse distanciamento do objeto. Como dissemos, nao

se trata do objeto, mas da “grandeza de um objeto ou de sua pequenez que admiramos.”'*

3 Cf. DESCARTES, 1999b, Art. CLXL

135 Cf. KAMBOUCHNER, 1995b. p. 231.
136 Estamos distinguindo Les Passions de I’Ame do pequeno tratado, em sua primeira versio manuscrita, que
circulou a partir de 1646 entre poucos discipulos do Filosofo.
137 BUZON, Frédéric de.; KAMBOUCHNER, Denis. Générosité. In: Le vocabulaire de Descartes.
; . Paris: Ellipses, 2005. p. 29.

138 RODIS-LEVIS, 1997, p. 191-192.

139 Cf. DESCARTES, 1999b, Art. CL e LIV.

9 Sobre a paixdo admiragdo ver p. 130-133 desta nossa pesquisa.

41 Cf. DESCARTES, 1999b, Art. LIV. Ver também Art. CLI.

142 Cf. MARION, Jean-Luc. Questions cartésiennes — Méthode et Métaphysique. Paris: Presses
Universitaires de France, 1991. ( Collection Philosophie d’Aujourd’hui). p. 178-179.

45 Cf. Ibid., Art. LIV.

14 DESCARTES, 1999b, Art. CXC.

145 DESCARTES, 1999b, Art. LIII.

146 Tbid., Art. LIV.




159

A generosidade ndo tem na alma outro objeto a ndo ser a propria alma. E sempre a
alma, e somente ela que causa e sofre, volta-se para si mesma e se sente sob a forma de
estima.'” Quando a alma se percebe como vontade e se autoafeta de seu “bom uso,” pensa
conforme a estima, como modalidade absolutamente ndo intencional do cogitatio; ou seja,
estimando-se, pensa-se ndo intencionalmente, “sente-se” ela mesma, em resumo, autoafeta-
se. A estima aparece assim como modalidade do cogitatio (pensamento), € mais
expressivamente na generosidade, entendida como uma formulag¢do origindria do cogito.'*

Perguntemo-nos: como uma paix@o podera se transformar em virtude?A resposta nos

¢ dada pelo proprio Descartes:

Pode-se duvidar se a Generosidade ¢ a Humildade, que sdo virtudes, podem
também ser Paixdes, porque seus movimentos transparecem menos, € que
parece que a virtude ndo se aproxima tanto da Paixdo como o vicio.
Contudo, ndo vejo razdo que impeca que 0 mesmo movimento dos espiritos,
que serve para fortalecer um pensamento, quando ele tem um fundamento
que € mau, ndo o possa também fortalecer, quando seu fundamento ¢ justo; e
como o Orgulho e a Generosidade, consistem apenas na boa opinido que
temos de n6s mesmos, e s6 diferem no que essa opinido ¢ injusta num e justa
na outra, parece-me que os podemos relacionar a uma mesma Paixao [...].'*

Comentando essa passagem extraida do art. 160 do Tratado, Guenancia afirma “que
com os mesmos ‘materiais’ os homens fazem coisas belas e coisas feias que, no fundo, a
beleza de suas vidas como a de suas obras dependem principalmente da competéncia ¢ da
habilidade das quais eles sabem dar prova.'

A paixado da generosidade predispde o homem a atingir a virtude do mesmo nome, ou
seja, o impulso espontaneo dessa paixao transforma-se em habito que constituird a virtude da
generosidade.”' Como dird Descartes: “pode-se excitar em si a Paixao, e em seguida adquirir a
virtude da Generosidade, que sendo como que a chave de todas as outras virtudes, e um
remédio geral contra todos os desregramentos das Paixdes, parece-me que essa consideracao
bem merece ser observada”.'*

Descartes nao teve a preocupagao de apresentar um quadro de virtudes, a semelhanga
do que ocorre com a classificagcdo das paixdes. Para ele, todas as nossas virtudes gravitam em

torno da generosidade. A verdadeira generosidade manifesta-se quando o homem além

147 Cf. MARION, 1991, p. 181. (Grifos do autor).
45 Thid., p. 184

4 Tbid., Art. CLX.

50 GUENANCIA, 2000, p. 234.

131 Cf. RODIS-LEWIS, 1998a, p. 88-89.

32 DESCARTES, 1999b, Art. CLXI.

[



160

reconhecer na livre disposi¢ao de suas vontades o que hd de mais importante para ele, sentir
também em si uma firme e constante resolucdo de bem usa-la. Fazendo isto, estara seguindo
perfeitamente o caminho da virtude.'** Esta ¢, portanto, a defini¢do de virtude para Descartes.
Ele ja havia dito assim para Elisabeth: “[...] uma firme e constante resolu¢do de executar tudo
o que a razdo lhe aconselha, sem que suas paixdes ou seus apetites o desviem; ¢ a firmeza
dessa resolugdo que creio dever ser tomada como virtude [...].”"** Em sua esséncia, temos
também ai a segunda méxima da moral par provision.” Podemos concluir que, para
Descartes, absolutamente falando, s6 ha uma virtude que corresponde ao exercicio maximo da
vontade;" e a virtude da generosidade ¢ a forma mais auténtica e universal da virtude."’

A generosidade consiste no fato de o homem estimar-se no mais alto grau em que ele
pode legitimamente estimar-se.””® O Unico objeto do qual ele poderd langar mdo para a estima
de si ¢ o bom uso do livre-arbitrio € o dominio que ele tem sobre suas vontades.'* Para
Descartes, 0 homem generoso ¢ aquele que faz o bom uso, com firmeza, de seu entendimento
e de sua vontade, ou seja, do livre-arbitrio na ordem pratica, com a mais perfeita regularidade,
executando todas as coisas que julgue ser as melhores. Agindo assim, seguiremos
perfeitamente a virtude.'® Cada um devera ver em si e nos outros 0 mesmo poder, supondo
também existir nos outros homens, ou, pelo menos, poder existir a boa vontade.'!

Os generosos costumam também ser os mais humildes. Essa humildade virtuosa
consiste em reconhecerem que as faltas que houverem cometido, ou que puderem cometer no
futuro, ndo sdo menores do que as que podem ser cometidas por outros.'” Entretanto, existe
também o que Descartes denomina humildade viciosa que consiste, principalmente, em nos
sentirmos fracos ou pouco resolutos e impotentes para fazer o bem, como se ndo contdssemos
com o livre-arbitrio, nossa maior perfeicdo, que nos foi dado por Quem nos criou. Essa
humildade ¢ o extremo oposto da generosidade.'® Opde-se também a virtude da generosidade
o orgulho que consiste em se estimar a si mesmo de forma injusta e ilegitima, ou seja, por
motivos indevidos, inconvenientes € mesmo futeis. Para Descartes, a forma mais injusta de

estimar-se ¢ quando se ¢ orgulhoso sem nenhum motivo.'* Os generosos sao levados a fazer

153 Cf. DESCARTES, 1999b, Art. CLIIIL.

5% DESCARTES, 1955, p. 62. (Carta a Elisabeth, de 4 de agosto de 1645).
155 Ver p. 41 de nossa pesquisa.

156 Cf. KAMBOUCHNER, 1995b, p. 226.

157 Cf. BUZON; KAMBOUCHNER. Morale (Ethica). In: ; , 2005, p. 50.
158 Cf. DESCARTES, 1999b, Art. CLIIL

139 Cf. Ibid., 1999b, Art. CLIL

1% Cf. 1999b, Art. CLIIL

161 Cf. Ibid., 1999b, Art. CLIV.

12 Cf. Ibid., 1999b, Art. CLV.

1 Cf. Ibid., 199b, Art. CLIX.

164 Cf. DESCARTES, 1999b, Art. CLVIL

o



161

grandes coisas; e nada mais estimam do que fazer bem aos outros homens. Por isso sdo
corteses, afaveis e prestativos para com todos.'® Nunca desprezam ninguém; e ao perceberem
as fraquezas dos outros, inclinam-se mais a desculpa-los do que censura-los.'*

A doutrina da generosidade em Descartes constitui uma extraordindria sintese de
varios modelos éticos de diversas épocas. Inicia-se com a magnanimidade aristotélica
preocupada com a verdadeira grandeza de espirito, passando pelos estoicos que enfatizam a
retiddo nos julgamentos e a firmeza nas agdes, estendendo-se aos epicuristas que buscam o
prazer num objeto mais refinado, como o contentamento do espirito, € encerrando-se com as

virtudes cristds da humildade e caridade.'?

3.5.3 A moral do contentamento

Unindo-se a todos os filésofos pagdos e a todos os moralistas cristdos, pensa
Descartes que o homem sensato (/’homme raisonnable) tem como fim ultimo a felicidade.'* A
moral de Descartes é, antes de tudo, uma moral do contentamento. E o bem maior que o
homem deve buscar nesta vida. No entanto, esse contentamento ndo deve ser confundido com
uma simples felicidade (bonheur), mas deve ser entendido como o que ele denomina beatitude
(beatitude) que s6 pode ser conquistada com o perfeito contentamento do espirito.

Esse contentamento da alma depende da possibilidade da certeza que sera sua
garantia. Ela procederd de um julgamento, fruto de um acordo entre o entendimento e a
vontade. No final, este julgamento ¢ um ato da vontade livre do homem. Contudo, a vontade
ndo poderia julgar nada se o entendimento nada mostrasse. O contentamento dado pela
certeza constitui-se em uma satisfacdo do homem livre que marcha na vida com seguranca.

Por nossa experiéncia de vida, sabemos que ha muitas felicidades enganosas,
contentamentos enganosos. Aquilo que nos causa alegria, também nos causa tristeza, ou, a
alegria se transforma em tristeza. H4 contentamento e contentamento, prazeres € prazeres.
Para Descartes, ha contentamentos que pertencem apenas ao espirito, € hd outros que
pertencem ao homem, ou seja, ao espirito enquanto se encontra unido ao corpo. Em
Descartes, o contentamento ¢ designado por varios nomes: prazer, volupia, satisfagao interior,

beatitude.'®

165 Cf. Ibid., 1999b, Art. CLVL.

166 Cf. Ibid., 1999b, Art. CLIV.

17 Cf. BUZON; KAMBOUCHNER, ibid. p. 50.

1 LAPORTE, 2000, p. 426.

1 DESCARTES, 1955, p. 61, 73-74 ¢ 284. (Cartas a Elisabeth, de 4 ¢ 18 de agosto de 1645; Carta a rainha
Christina da Suécia, de 20 de setembro de 1647).



162

Os prazeres que dependem do corpo mostram-se de maneira confusa a imaginagao e
parecem muitas vezes maiores do que realmente sdo, sobretudo quando ndo os temos
experimentados. Sao eles a causa de todos os males e de todos os erros de nossa vida.'” Este
tipo de contentamento que vem acompanhado “do riso” (du ris) e de outras manifestacdes
organicas ¢ o que Descartes chama “gaieté” (alegria, como uma satisfagdo corporal) e que ele
opoe a ‘“verdadeira alegria” (satisfaction d’esprit ou joie). Nem sempre quando temos mais
alegria (gaieté), temos o espirito mais satisfeito (satisfaction d’esprit); geralmente as grandes
alegrias (joies) sdo sem animacgdo e sérias, ja as alegrias mediocres e passageiras vém
acompanhadas de riso.'”

Os prazeres do dominio da imaginagcdo e dos sentidos ou a voluptuosidade sao
considerados por nosso filésofo como falsos prazeres e tocam apenas a superficie da alma. O
contentamento que deles decorre ndo ¢ solido e vem acompanhado de aborrecimentos,
inquietudes e arrependimentos. "

Contrapondo-se aos prazeres falsos e passageiros dos sentidos, existem os prazeres
solidos e duradveis apreciados pela razdo. Estes sdo os que Descartes considera como
verdadeiros.'”

Ainda em rela¢do ao contentamento, Descartes os divide em duas espécies: aquele
que ¢ causado pelos bens que ndo dependem de nos, ou seja, pela sorte e favores, como as
riquezas, as honras, a satde. A busca deste seria supérflua. O outro ¢ aquele que depende de
nds, como a virtude e a sabedoria (/a sagesse). As pessoas que possuem apenas O primeiro
tém a simples felicidade (bonheur). O segundo, por consistir na satisfagdo interior, resultante
da realizacao de nossos desejos, quem o possuir, atingiu a beatitude. Contudo, se alguém além
da posse desse contentamento maior, foi favorecido pela sorte, possuindo também os bens que
ndo dependem dele, atingird um grau ainda superior de contentamento.'” No entanto, adianta

o Filosofo:

[...] como um pequeno vaso pode ficar tdo cheio quanto outro maior, ainda
que contenha menos liquido, assim, tomando o contentamento de cada um
pela plenitude e realizacdo de seus desejos regrados segundo a razdo, nao
duvido que os mais pobres e mais deserdados da sorte ou da natureza ndo
possam se encontrar inteiramente contentes e satisfeitos, tdo bem quanto os
outros, ainda que ndo usufruam de tantos bens.'”

170 Cf. DESCARTES, Correspondance. p. 81. (Carta a Elisabeth, de 1° de setembro de 1645).

1 Cf. Ibid., p.97-98. (Carta a Elisabeth, de 6 de outubro de 1645.

72 Cf. Ibid., p. 98, 63 e 73, respectivamente. (Cartas a Elisabeth, de 6 de outubro, 4 € 18 de agosto de 1645.
73 Cf. Ibid., p. 285. (Carta a rainha Christina da Suécia, de 20 de novembro de 1647).

1" Cf. Ibid., p. 60-61.

' DESCARTES, 1955, p. 61. (Carta a Elisabeth, de 4 de agosto de 1645).



163

Quanto maior o bem possuido, maior sera o contentamento. Perguntemo-nos: o que ¢
mesmo, para Descartes, a beatitude? O que ele considera como soberano bem? A resposta sera
do proprio Descartes: “ beatitude ndo € o soberano bem; mas ela o pressupde.”' A beatitude
suprema ¢ por ele definida como a satisfagao do espirito em decorréncia da posse do soberano
bem.!” Resta-nos agora encontrarmos, entre todos os bens por ele mencionados, aquele que
representa o Soberano Bem. Descartes nos d4 uma indicacao: “observo que a grandeza de um
bem, a nosso ver, ndo deve ser mensurada somente pelo valor da coisa em si, mas
principalmente pelo modo como esse bem se relaciona conosco.”'™

Descartes apresenta-nos, enfim, o Soberano Bem:

[...]Jo livre-arbitrio é a coisa mais nobre que se encontra em nés, na medida
em que nos faz, de certo modo, semelhantes a Deus e parece nos isentar de
lhe ser sujeito, e que, por conseguinte, seu bom uso € o maior de todos os
nossos bens, ele ¢ também aquilo que ¢ mais propriamente nosso € que mais
nos importa; de onde se segue que ¢ apenas dele que nossos grandes
contentamentos podem proceder.'”

Mostra-nos Gouhier que na concepcdo de Descartes, o soberano bem, de imediato
nem ¢ Deus nem a beatitude. A beatitude, como vimos acima, ¢ nosso contentamento pela
posse do soberano bem. “Deus tornar-se-a o soberano bem, se, fiel a virtude, eu o encontro e
me uno a ele no amor.” O soberano bem ¢, portanto, a virtude, enquanto disposi¢do interior,
que me compromete livre e alegremente a seguir o melhor, com todas as minhas forcas.'®

Segundo ainda Gouhier, a fenomenologia do contentamento ¢ o local de
convergéncia dos pontos de vista de Descartes sobre o julgamento, a liberdade, a virtude e o

amor."®!

3.5.4 A moral como amor e responsabilidade

O amor, na moral de Descartes, de certa forma ja o abordamos, ao discorrermos
sobre a generosidade. Entretanto, ha outros desdobramentos, talvez, de maior relevancia a
serem considerados. Em primeiro lugar, vejamos como o Filosofo define o amor: “ndo sei

outra defini¢do de amor, sendo que ¢ uma paixao que nos faz juntar a vontade a algum objeto,

176 Tbid., p. 71. (Carta a Elisabeth, de 18 de agosto de 1645).

7 Tbid., p. 71.

'78 Tbid., p. 284. (Carta a rainha Christina da Suécia, de 20 de novembro de 1647).
" Ibid., p. 284-285.

'8 GOUHIER, 1937, p. 184.

'8 Cf. GOUHIER, 1937, p. 183.



164

sem distinguir se esse objeto ¢ igual, ou maior, ou menor que nds; parece-me que [...] devo
dizer que se pode amar a Deus”'®

Descartes distingue trés espécies de amor: a) afeicdo — quando estimamos o objeto
amado menos que a nds mesmos. Ele exemplifica: a afeicdo que temos por uma flor, um
passaro, um cavalo. b) Amizade — quando nossa estima pelo objeto de nosso amor ¢ igual a
que temos por ndés mesmos; ¢) devogdo — ocorre quando amamos o objeto de nosso amor mais
do que a n6és mesmos. Em primeiro lugar, este tipo de amor ¢ o que devotamos a Deus. No
entanto, a devogao podera ser estendida ao principe, a nosso pais, a nossa cidade e até a uma
pessoa particular. Preferimos, neste ultimo tipo de amor, a coisa amada a n6s mesmos, de
maneira que somos capazes de dar nossa vida para conserva-la.’® Completa Descartes: “E
evidente que nosso amor a Deus deve ser, sem comparacdo, o maior ¢ mais perfeito de
todos”.'s

A filosofia, sobretudo a teologia, na época de Descartes, apoiava-se na antiga
cosmologia geocéntrica que tomava a Terra como o centro de um universo finito € o homem
como o centro da criagdo. A filosofia cartesiana, com sua nova fisica, ndo apresenta nenhuma
atitude de arrogéincia ou de superioridade do homem em relagdo a natureza. No entanto, ha
uma passagem na Sexta parte do Discours que tem levantado polémicas e atribuido ao
cartesianismo os desmandos causados pelo avanco tecnoldgico desenfreado, em nossa época.
Trata-se da esperanca manifestada por Descartes sobre os beneficios que a nova fisica podera

proporcionar:

“como conhecemos os diversos misteres de nossos artifices, poderiamos
emprega-los da mesma maneira em todos os usos para os quais sdo proprios,
€ assim nos tornar como que senhores e possuidores da Natureza. [...] nao s6
para a invengdo de uma infinidade de artificios, que permitiriam gozar, sem
qualquer custo, os frutos da terra e todas as comodidades que nela se
encontram, mas principalmente também para a conservacdo da satde, que ¢,
sem davida, o primeiro bem ¢ o fundamento de todos os outros bens desta
vida.'®

No texto acima, merecem destaque: senhores e possuidores da Natureza € a palavra

comodidades. Faye faz o seguinte comentario:

'8 DESCARTES, 1955, p. 257. (Carta a Chanut, de 1 de fevereiro de 1647.

18 DESCARTES, 1999b, Art. LXXXIIIL. Sobre esses diversos tipos de amor veja ainda: DESCARTES, 1955, p.
90-91. (Carta a Elisabeth, de 15 de setembro de 1645; Cf. ibid., p. 255-259. (Carta a Chanut, 1° de fevereiro
de 1647).

1 Thid., p. 259.

!5 DESCARTES, Discours de la Méthode. AT, VI, p. 62. (Grifos nossos).



165

“Pode-se até legitimamente lamentar que Descartes tenha feito uso da
palavra ‘possesseur’ [possuidor] a propoésito da natureza. Todavia, € preciso
restituir esta palavra ao contexto do que ¢ dito imediatamente antes e depois:
se vé entdo que se trata, sobretudo, de melhor conhecer a natureza a fim de
fazer nossas as solugdes que ela nos proporciona, € ndo impor brutalmente e
cegamente nossa dominagao sobre o mundo.'*

Em relagdo a palavra comodidades (commoditées), empregada por Descartes,
Gueroult faz o seguinte comentéario: “[...] a luz natural, ou seja, a filosofia, me remete
exclusivamente a felicidade sobre a terra, [...] a transformacao da natureza pela ciéncia, a uma
aritmética dos prazeres [...].”""" pelo desenho tragado do Filésofo, por Gueroult, teriamos em
Descartes o representante tipico de uma €tica hedonista, utilitarista.

Além do mais, pelo fato de Descartes distinguir o pensamento da matéria extensa, hé
quem julgue que o cartesianismo dissocia o homem da natureza. Se Descartes distingue a
substancia pensante da substincia extensa ele ndo opde uma a outra, nem as vé como
substancias separadas. O homem ¢ a prova da unido intrinseca do corpo e da alma, como ¢ por
ele explicada em Meéditations.

Charron, que Descartes o leu com atencdo, no dizer de Rodis-Lewis,' relaciona o
homem com o mundo, em sua obra De la Sagesse: “[...] porque a lei € a policia geral do

mundo de onde és uma peca.”'® Descartes, como varios textos nos atestam, faz o mesmo:

Porque se imaginarmos que acima dos céus s6 ha espacos imagindrios, e que
todos estes céus foram feitos apenas para servir a Terra, e que a Terra existe
sO para o homem, isto faz que nos inclinemos a pensar que esta Terra € nossa
principal morada, e que esta nossa vida seja a melhor; e que no lugar de
conhecermos as perfei¢des que se encontram verdadeiramente em nos,
atribuamos as outras criaturas imperfei¢cdes que elas ndo possuem, para nos
elevarmos acima delas, e, numa presungdo impertinente, querermos fazer
parte do “conselho de Deus,” e assumir com ele a responsabilidade de
conduzir o mundo, o que causaria uma infinidade de vas preocupagdes ¢

desavengas'”’.

Observemos que na passagem acima, Descartes recrimina a atitude presuncosa de
querer o homem colocar-se acima da natureza e ainda atribuir-lhe imperfeigdes que ela nao
possui, para mostrar-se superior. Em outra passagem: “[...] enfim, de um lado, a nossa
pequenez e, de outro, a grandeza de todas as coisas criadas, constatando de que modo elas

dependem de Deus, e considerando-as de que maneira se relacionam com sua onipoténcia,

1% FAYE, 1998, p. 310. (Acréscimo nosso).

7 GUEROULT, 1953, p. 224.

'8 Ver notan. 91 da p. 54 de nossa pesquisa.

'8 CHARRON, 1986, p. 464.

% DESCARTES, 1955, p. 89-90. (Carta a Elisabeth, 15 de setembro de 1645). Grifo nosso.

)



166

sem encerra-las numa esfera, como procedem os que pretendem que o mundo seja finito.”"”
Em outros textos, Descartes manifesta sua admiragao pela natureza, ou considerando-a como
um todo, maravilhando-se diante de sua beleza ou manifestando sua atencdo, por um lado,
para detalhes, como o verdor de um bosque, as cores de uma flor, o0 voo de um passaro; e, por
outro, a afei¢do por uma flor, por um passaro, por um cavalo.'”

A moral, em Descartes, mantém-se em sintonia com sua filosofia. Além de
considerar a relacdo dos homens entre si, ¢ destes em relagdo ao Criador, vai ainda mais
longe. Ela, como acontece com a filosofia cartesiana, relaciona o0 homem com o universo que

o envolve:

“[...] ainda que cada um de nds seja uma pessoa separada das outras, e de
que, por conseguinte, os interesses sdo, de algum modo, distintos daqueles
do resto do mundo, deve-se, contudo, pensar que nao se poderia subsistir so,
e que se ¢, com efeito, uma das partes do universo, e mais particularmente
ainda, uma das partes desta Terra, uma das partes deste Estado, desta
sociedade, desta familia, a qual se estd junto pela morada, pelo
compromisso, pelo nascimento. E é preciso sempre preferir os interesses do
todo, de que se € parte, aqueles de sua pessoa em particular.'”

O texto acima nos revela a genialidade de Descartes que, em poucas linhas, foi capaz
de sintetizar uma moral de elevado conteudo. O Fil6sofo nos mostra, em primeiro lugar, que
cada um de nos € uma pessoa, um ser singular, com interesses proprios que nos distinguem de
todas as demais pessoas. Ao mesmo tempo, enfatiza nossa condi¢do de um ser no mundo.
Apesar de sua autonomia como pessoa livre, o0 homem “ndo poderia subsistir s6”, fora do
convivio das outras pessoas. Ele necessita estabelecer lagos com os outros homens. Além de
estar junto aos outros seres de sua espécie, ele ¢ uma parte do universo, um ser situado
geografica, ambiental e biologicamente. O universo, a Terra, o pais, sua cidade constituem seu
espago vital, sua morada. Ele se encontra ligado aos lacos de familia, pelo sangue e pelos
compromissos. Tudo isto faz com que sejamos seres engajados, responsaveis, com
compromissos reciprocos entre ndés mesmos, responsabilidades com o Universo, de que
fazemos parte, e com o planeta Terra, onde vivemos. Para uma convivéncia pacifica,
interativa e enriquecedora ¢ preciso “preferir os interesses do todo ao de cada pessoa em
particular.” No entanto, recomenda-nos o Fildésofo a necessidade de “moderagao e discrigao,”

dizendo-nos que: por os interesses do todo acima do interesse particular ndo € um principio

! DESCARTES, 1955, p. 255. (Carta a Chanut, de 1° de fevereiro de 1647).

2 Cf. Ibid., p. 248; cf. DESCARTES, 1999b, Art. LXXXIII; cf. DESCARTES, 1955, p. 50. (Carta a
Elisabeth, maio ou junho de 1645).

1% DESCARTES, 1955. p. 90. (Carta a Elisabeth, 15 de setembro de 1645).



167

absoluto. “pois se cometeria um erro, se expor a um grande mal para procurar somente um
pequeno bem para as pessoas de sua convivéncia ou para seu pais.” Ha ai a necessidade de um
julgamento, e ndo a simples aplicacdo de uma norma.

Continuando sua reflexdo, ainda na mesma pagina, expde outra situagdo: “e se um
homem vale mais, ele sozinho, que todo o resto da cidade, ndo teria motivo de querer perder-
se para salva-la.” Neste caso, 0 homem relaciona tudo a si mesmo, na perspectiva de “retirar
dai alguma pequena comodidade,” sem temer “prejudicar bastante os outros homens.” A
consequéncia ¢ que ndo haverd nessa atitude nenhuma verdadeira amizade, nem nenhuma
fidelidade, “nem geralmente nenhuma virtude”. Pelas consequéncias apontadas, havera
prejuizos tanto para o todo, como para o individuo, enfraquecendo os lagos da amizade, da
solidariedade e refor¢ando o egoismo e o descomprometimento.

Por ultimo, Descartes nos mostra a atitude de um elevado altruismo: “quando ao se
considerar como uma parte do publico, se tenha por prazer, fazer o bem a todo mundo, e nao
se tema expor sua vida a servi¢o do outro, quando a ocasido para isso se apresentar.” Para ele,
temos ai “a fonte e origem de todas as mais herdicas a¢gdes que fazem os homens”.

Descartes finaliza dizendo-nos que, quando alguém se expde por aquilo que acredita
ser sua responsabilidade e que se julga dever mais ao publico de que faz parte, do que a si
mesmo, conhece e ama a Deus como € preciso.'

Esse altruismo herdico mostrado por Descartes ndo ¢ posto como um ideal a ser
atingido por todos, mas apenas uma possibilidade de que a vida nos d& exemplos. De qualquer
maneira, o conteiido de sua moral passa bastante longe de uma moral utilitarista.

Descartes, apesar de se mostrar um crente sincero, sempre procurou separar sua
filosofia da teologia, como também o fizeram os renascentistas Bovelles, Montaigne e
Charron, com cujo pensamento comunga. Ele confidencia a seu amigo padre Picot: “Sinto-me
aliviado por estes meus escritos ndo tocarem nem de perto nem de longe a Teologia; ¢ ndo
creio que possam neles encontrar algum pretexto para me censurar.” * O mesmo podemos
afirmar em relagdo a sua moral. Em sua célebre entrevista com Burman, este discipulo ao
fazer-lhe uma pergunta sobre o livre-arbitrio envolvendo teologia, Descartes responde-lhe:
“[...] e tenho assim escrito minha Filosofia para que ela possa ser recebida em toda parte,

mesmo entre os Turcos, para que eu ndo seja uma pedra de tropego para ninguém.”'*

19 Cf. DESCARTES, 1995, p. 90-91. (Carta a Elisabeth, 15 de setembro de 1645).
1% DESCARTES. Correspondance. AT, IV, p. 104. (Carta ao padre Picot, de 1° de abril de 1644).
19 Ibid., AT, V, p. 159.



168

Como acabamos de ver, a moral de Descartes nio estabelece normas, deveres,
prescrigoes. “A ‘voz do dever’ serd em Descartes sempre suave e raramente expressa.”"’

Embora em sua moral, refira-se a Deus como Criador do homem e do universo e que
através de sua Providéncia nos assiste, nesta vida, sem tolher-nos a liberdade, ndo nos legou

uma moral teologal, como o fizeram os fil6sofos cristdos que o antecederam.

" KAMBOUCHNER, 1995b, p. 431, nota n. 415.



170

CONSIDERACOES FINAIS

Findo o nosso trabalho, o que temos mais a acrescentar sobre esta moral de
Descartes, sonho tdo perseguido durante toda sua vida? Ao lado do otimismo e do
empolgamento do Fildsofo, vimos também as reticéncias, o desdnimo, as hesitagdes, 0s
avancos e os recuos face ao objeto moral. Nao quer falar, ndo deve falar, mas fala. Nao
escrevera, mas escreve. Ora ela estd perto; ora distante. Ora ele a anuncia publicamente aos
quatro cantos, com estardalhaco, ora a esconde, ou fala apenas para os amigos mais
afeicoados. O que pretendemos deixar claro ¢ que esta moral existe. Encontra-se presente nao
s6 em obras como As Paixdes, mas em seu agir, na forma como nos manifesta em seus
escritos, em sua preocupagdo continua de sempre se determinar para distinguir o verdadeiro
do falso, em querer bem julgar para bem agir.

E o que dizer da mais elevada e a mais perfeita moral? Vimos que, para o Filosofo, a
perfeicdo do homem, de que tanto fala, ndo é um estado acabado, ao qual nada mais pode ser
acrescentado. Em sua concepcao, a perfeicdo absoluta s6 cabe a Deus. Esta perfeicao consiste
no fato de o homem estar sempre se superando. Aplicando-a a moral, teremos uma moral da
incompletude, uma moral que se desdobra, que estard continuamente sendo aperfeigoada,
como o seu sujeito que ¢ o homem, composto de corpo e alma, matéria e espirito que
convivem pacificamente numa perfeita unido.

Descartes nao nos apresenta uma moral preceitual, do puro dever, mas uma moral do
contentamento, de quem estd em paz com seu espirito, que conta com uma disposi¢ao interior
que o leva a cumprir o seu dever, sem ser a isto coagido. O contentamento fundado na certeza
dos julgamentos, frutos de um acordo entre o entendimento e a vontade, constitui-se a
satisfacdo do homem livre que marcha com seguranca. A principal perfeicdo do homem
encontra-se em seu livre-arbitrio; esta faculdade de julgar, que ¢ a vontade, que tem o poder
de querer ou ndo querer, ou seja, a liberdade de fazer escolhas.

Verificamos que, em sua moral a generosidade ¢ posta como a chave de todas as
virtudes. Pela generosidade, o homem volta-se primeiro para si, acredita em si, autoafeta-se,
aprende a se amar, ndo no sentido de se envaidecer ou num julgar-se superior, mas em um
reconhecimento de seu valor. Vendo-se assim, o homem descobre que o outro vale tanto
quanto ele. Esta virtude € propria das almas nobres e generosas que torna possivel um melhor
entendimento entre os homens. Para Descartes, o homem generoso ¢ ainda aquele que faz o

bom uso de seu entendimento e de sua vontade, com firmeza, para executar todas as coisas



171

que julgue serem as melhores. Os generosos sao também os mais humildes. Humildade nao
entendida como um rebaixamento, uma impoténcia, uma fraqueza, mas como virtude, ao
reconhecermos que ndo podemos mais que os outros, que temos as mesmas fraquezas dos
outros.

A moral de Descartes é também uma moral da responsabilidade. O homem, como
pensa Descartes, apesar de sentir-se livre, de ndo sentir nada que o determine na sua
capacidade de querer, de reconhecer sua autonomia, ¢ um homem solidario. Tem consciéncia
de que ndo ¢ s6. Precisa dos outros e sabe que os outros também precisam dele. Possui seus
interesses, € os outros também. Este homem vai mais longe em sua tomada de consciéncia: os
interesses particulares ndo podem se sobrepor aos interesses do todo, e ele ¢ parte deste todo.

Estamos cientes de que a civilizagdo tecnoldgica em que vivemos enfrenta uma nova
preocupacdo ética, de ndo pequena dimensdo, que envolve a relagdo homem-natureza. O
ecossistema, compreendido pelo conjunto dos seres vivos e pelo meio fisico que
compartilham interativamente o mesmo habitat, encontra-se gravemente ameagado pelo mau
uso da tecnologia. O bem-estar, a vida das geragdes futuras dependem de nossas agdes frente
a natureza.

Diante desse quadro tragado, a ética, hoje, assume novos desdobramentos com outros
nomes como, bioética, ecoética, ética ambiental. Face a esta nova realidade criada pela
tecnologia surgem questdes que impdem a ética uma nova dimensdo de responsabilidade.

Com fundamento em nossa pesquisa, podemos afirmar, com seguranga, que a moral
cartesiana nao se encontra alheia aos problemas que acabamos de apontar. Em diversas partes
do ultimo capitulo, mostramos a admiracao, o respeito, a afeicao do Filosofo a natureza, e até
mesmo, apresenta-lhe, implicitamente, um pedido de desculpa, ao reconhecer que nos,
humanos, em lugar de conhecermos as perfei¢cdes que existem em nds, verdadeiramente,
atribuimos as outras criaturas imperfei¢des que elas ndo tém, para podermos nos elevar acima
delas. Num tom profético, acrescenta que, numa presungao impertinente, queremos fazer parte
do conselho de Deus e assumir com Ele a responsabilidade de conduzir o mundo, o que

causard uma infinidade de vas preocupagdes e desavencas.

Mostramos também, no ultimo capitulo, que na moral cartesiana 0 homem compde
um todo com o Universo e com o planeta Terra; ¢ uma das partes do universo, e mais
particularmente ainda, é uma das partes desta terra. Descartes ao afirmar que cada um de nos
¢ uma pessoa separada das outras com interesses distintos dos interesses do resto do mundo, €
logo apos nos dizer que devemos pensar que somos partes do universo e da Terra, esta

querendo nos falar que temos também responsabilidades em relagdo ao universo € ao nosso



172

planeta, ou seja, ja ha em Descartes indicagdes desta nova responsabilidade defendida pela
ética atual.

Para concluir, queremos enfatizar que Descartes ndo nos deixou, nem poderia deixar
uma moral acabada, mesmo que vivesse mais de um século, como chegou a imaginar. A mais
perfeita moral, na concepgdo do Fildsofo, sera aquela moral que se podera ter como melhor,
em determinado momento. Esta ¢ sua moral que nunca sera definitiva porque ¢ progressiva,
estara sempre se aperfeigoando.

Com este estudo, pretendemos somar nossos esforcos ao de todos aqueles que, ao
longo dos anos, tentaram mostrar que ha uma moral em Descartes; e nos damos por satisfeitos
se tivermos contribuido, de alguma maneira, para trazer mais luzes para que a moral

cartesiana seja visualizada, seja reconhecida.



173

REFERENCIAS

I - FONTES PRIMARIAS

DESCARTES, René. Correspondance. (avril 1622 - février 1638). Oeuvres de Descartes
publiées par Charles ADAM & Paul TANNERY. Paris: Vrin, 1996. v. I.

. Correspondance. (mars 1638 - décembre 1639). AT, II.

. Correspondance. (janvier 1640 - juin 1643). AT, III.

. Correspondance. (juillet 1643 - avril 1647). AT, IV.

. Correspondance. (mai 1647 - février 1650) AT, V.

. Discours de la Méthode et Essais. AT, VI.

. Meditationes de Prima Philosophia, AT, VII.

. Principia Philosophiae, Epistola ad G. Voetium, Lettre Apologétique, Notae in
Programma. AT, VIII.

. Méditations et Principes. AT, IX.

. Physico-Mathematica, Compendium Musicae, Regulae ad Directionem Ingenii,
Recherche de la Verité, Supplément a la Correspondance. AT, X.

. Le Monde, Description du Corps Humain, Passions de I’Ame, Anatomica,
Varia. AT, XI.

. Lettres sur la Morale - correspondance avec la Princesse Elisabeth, Chanut et la
Reine Christine. Texte revu et présenté par Jacques Chevalier. Paris: Hatier-Boivin, 1955.

. Discours de la Méthode. Texte et commentaires par Etienne Gilson. 6. ed. Paris:
Vrin, 1987.

. Les Passions de ’Ame. Introduction de Michel Meyer et commentaires de Benoit
Timmermans. Paris: Librairie Générale Frangaise, 1990.

. La Morale. Introduction et textes choisis et presentés par Nicolas Grimaldi. Paris:
Vrin, 1992.

. Les Passions de I’Ame. Introduction, notes, bibliographie et chronologie par Pascale
D'Arcy. Paris: Flammarion, 1996b.

. Régles pour la Direction de I'Esprit. Traduction et notes par J. Sirven. Paris: Vrin,
1996a.

. Lettre-Préface des Principes de la Philosophie. Notes et commentaires de Jacques
Danton. Paris: Nathan, 1998a.

. Oeuvres Philosophiques. 1638-1642. Textes établis, présentés et annotés par
Ferdinand Alquié. Paris: Garnier, 1999a. t. II

. Oeuvres Philosophiques. 1643-1650. Textes établis, présentés et annotés par
Ferdinand Alquié. Paris: Garnier, 1998b. t. III.

. Les Passions de I’Ame. Introduction et notes par Geneviéve Rodis-Lewis. Paris:
Vrin, 1999b.

. O Mundo ou Tratado da Luz. Organizagdo e tradu¢io de Erico Andrade. Sio
Paulo: Hedra, 2008.




174

. O Mundo ou Tratado da Luz e O Homem. Edicio em francés e portugués.
Apresentagdo geral, apéndices, tradugao e notas de César Augusto Battisti e Marisa Carneiro
de Oliveira Franco Donatelli. Campinas, SP: Editora da Unicamp, 2009. (Colecao
Multilingues de Filosofia Unicamp - Série A - Cartesiana II).

II - FONTES SECUNDARIAS

ADAM, Michel. Ren¢ Descartes et Pierre Charron. Revue Philosophique de la France et de
I’Etranger. Paris, n. 4 p. 467-483, oct.- déc. 1992.

. Etudes sur Pierre Charron. Bordeaux: Presses Universitaires de Bordeaux, 1995.

AGOSTINHO, Santo. A Cidade de Deus: (Contra os pagaos). Trad. De Oscar Paes Leme. 3.
ed. Petropolis: Vozes, 1991. v. L.

. Confissoes. Trad. de J. Oliveira Santos ¢ A. Ambrésio de Pina. 12. ed. Petropolis:
Vozes, 1997.

. Santo. A Cidade de Deus. Tradugao, prefacio, nota biografica e transcri¢cdes de J.
Dias Pereira. 2. ed. Lisboa: Fundagao Caloustre Gulbenkian, 2000. v. II.

. O Livre-arbitrio. Traducdo do original latino cotejada com versdes em francés e
espanhol. Tradugdo, organizagdo, introducdo e notas de Nair de Assis Oliveira. 5. ed. Sdo
Paulo: Paulus, 2008.

ALQUIE, F. La Découverte Métaphysique de ’Homme chez Descartes. 5. ed. Paris:
Presses Universitaires de France, 1996.

. Notes. In: DESCARTES. Oeuvres Philosophiques. 1638-1642. Textes établis,
présentés et annotés par Ferdinand Alquié. Paris: Garnier, 1999. t. 1.

. Notes. In: DESCARTES. Oeuvres Philosophiques. 1643-1650. Textes établis,
presentés et annotés par Ferdinand Alquié. Paris: Garnier, 1998. t. III.

ANDRADE, Erico. Introdyg:éo. In: DESCARTES. O Mundo ou Tratado da Luz.
Organizagao e Traducdo de Erico Andrade. Sao Paulo: Hedra, 2008. p. 9-18.

AQUINATIS, Sanctus Thomas. Summa Theologiae. Madrid: Biblioteca de Autores
Cristianos, 1955a. Prima Pars. t. |

. Summa Theologiae. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 1955b. Prima
Secundae t. 1I.

ARISTOTE. De ’Ame. Traduction et présentation par Richard Bodéiis. Paris: Flammarion,
1993.

. Organon: [ Catégories, Il De I’Interprétation. Traduction nouvelle et notes par J.
Tricot. Paris: Vrin, 1997.

. Physique. Traduction et présentation par Pierre Pellegrin. Paris: Flammarion, 2000a.

. Métaphysique. Traduction, introduction et notes par J. Tricot. Paris: Vrin, 2000b. t.
L

ARISTOTELES. Retérica das Paixdes. Prefacio de Michel Meyer e Introducio, notas e
tradug¢do do grego de Isis Borges B. da Fonseca. Sao Paulo: Martins Fontes, 2003. [Texto
bilingiie].

. Etica a Nicomaco. Tradugdo, textos adicionais e notas de Edson Bini. 2. ed. Sio
Paulo: EDIPRO, 2007.




175

ARRIEN. Manuel d’Epictéte. Introduction, traduction et notes par Pierre Hadot. Paris:
Librairie Générale Francaise, 2000.

BAILLET, Adrien. Vie de Monsieur Descartes. 6. ed. Paris: La Table Ronde. 1946.

BAILLY, Anatole (Ed.). Le Grand Bailly Dictionnaire Grec Francais. Edition revue par L.
Séchan et P. Chantraine. Paris: Hachette, 2000.

BERMON, Emmanuel. La Théorie des Passions chez Saint Augustin. In: BESNIER, Bernard;
MOREAU, Pierre-Francois; RENAULT, Laurence (Org.) Les Passions Antiques et

Médiévales. Théories et Critiques des Passions. Paris: Presses Universitaires de France, 2003.
p. 173-197. v. L. p. 173-197.

BESNIER, B. Aristote et les Passions. In: BESNIER, Bernard; MOREAU, Pierre-Francois;
RENAULT, Laurence (Org.) Les Passions Antiques et Médiévales. Théories et Critiques
des Passions. Paris: PUF, 2003. v. I. p. 29-94.

BEYSSADE, Michelle. Descartes. Trad. de Fernanda Figueira. Lisboa: Edi¢des 70, 1991.

BOUTROUX, Emile. Du Rapport de la Morale  la Science dans la Philosophie de Descartes.
Revue de Métaphysique et de Morale. Paris, p. 502-511, 1896.

BOVELLES, Charles de. Le Livre du Sage. Texte et Traduction par Pierre Magnard. Paris:
Vrin, 1982.

BRUNSCHVICG, Léon. Descartes et Pascal Lecteurs de Montaigne. Paris: Pocket, 1995.

BUZON, Frédéric de; KAMBOUCHNER, Denis. Le Vocabulaire de Descartes. Paris:
Ellipses, 2002.

CHARDIN, Pierre Teilhard de. O Fenémeno Humano. Apresentacdo de D. Paulo Evaristo
Arns. Introdugdo, traducao e notas de José Luiz Archanjo. 14. ed. Sao Paulo: Cultrix, 1995.

CHARRON, Pierre. De la Sagesse. Edition de Barbara de Negroni. Paris: Fayard, 1986.

CICERO, Marco Tulio. Do Sumo bem e do Sumo Mal. Trad. Carlos Anacéde Nougué. Sio
Paulo: Martins Fontes, 2005.

. Dos Deveres. Trad. do Latim de Angélica Chiapeta. Revisdao de tradugao por Gilson
Cesar Cardoso de Souza. Sao Paulo: Martins Fontes. 1999.

CICERON. Tusculanes. Traduction nouvelle avec notice et notes par Charles Appuhn. Paris:
Librairie Garnier Fréres, [19 .

. Tusculanes. In: ARNIM, Hans von. Les Stoiciens: Passions et vertus - fragments.
Traduction du grec et du latin, notes et préface de Pierre Maréchaux. Paris: Editions Payot &
Rivages, 2003.

CONDILLAC. Sistema In: FERRATER MORA, José. Dicionario de Filosofia. 2. ed. Séo
Paulo: Loyola, 2004. p. 2703-2708.

COSTA, Marcos Roberto Nunes. O Problema da Polémica Antimaniquéia de Santo
Agostinho. Porto Alegre: EDIPUCRS/UNICAP, 2002. (Colecao Filosofia 139).

COTTINGHAM, John. Dicionario Descartes. Trad. de Helena Martins. Rio de Janeiro: Jorge
Zahar Editor, 1995.

. (Org.). Descartes. Trad. de André Oides. Aparecida, SP: Id¢ias & Letras, 2009.

D’ARCY, Pascale. Introduction. In: DESCARTES. Les Passions de I’Ame. Introduction,
notes, bibliographie et chronologie par Pascale D'Arcy. Paris: Flammarion, 1996. p. 5-60.



176

DICIONARIO DE FILOSOFIA DE CAMBRIDGE. Dirigido por Robert Audi. Tradugdo de
Edwino Aloysius Royer; Jodo Paixdo Netto et Al. Sdo Paulo: Paulus, 2006.

DONATELLI, Marisa C. De Oliveira Franco; BATTISTI, César Augusto. Tradugdo e notas.
In: DESCARTES. O Mundo ou Tratado da Luz e O Homem. Edicio em francés ¢
portugués. Apresentagao geral, apéndices, traducao e notas de César Augusto Battisti ¢ Marisa
Carneiro de Oliveira Franco Donatelli. Campinas, SP: Editora da Unicamp, 2009. (Colecao
Multilingues de Filosofia Unicamp - Série A - Cartesiana II).

DUHOT, Jean-Joél. Epictéte et la Sagesse Stoicienne. Paris: Albin Michel, 2003.

DU VAIR, Guillaume.The Moral Philosophie Of The Stoicks. Englished by Thomas James.
Edited with an introduction & notes by Rudolf Kirk. London: Hazell Watson and Vinet Ltd,
1951.

EPICURE. Lettre a Ménécée. In: LONG, A.A. & SEDLEY, D.N. Les philosophes
hellénistiques. Pyrrhon et L’Epicurisme. Traduction par Jacques Brunschwig et Pierre
Pellegrin. Paris: GF Flammarion, 2001. v. L.

ERASMO. O Elogio da Loucura. Sao Paulo: Editora Brasileira,1982. (Os Grandes Classicos
da Literatura).

ESPINAS, Alfred. Descartes et La Morale. Paris: Editions Bossard, 1925. t. IL.

EWALD, Francois. Entretien avec Genevieve Rodis-Lewis. Magazine littéraire n. 342. Avril
1996.

FAYE, Emmanuel.Philosophie et Perfection de I'Homme: de la Renaissance a Descartes.
Paris: Vrin, 1998.

FERRATER MORA, José. Dicionario de Filosofia. 2. ed. Sao Paulo: Loyola, 2004.

. Descartes et les philosophes francais de la Renaissance - Conférence et débat
organisés en Sorbonne le 5 décembre 1998 par la Régionale de Paris-Créteil-Versailles autour
du livre Philosophie et perfection de I’homme - De la Renaissance a Descartes (Vrin, 1998).
Disponivel em:

<http://cafefilosofico.ufrn.br/gemt/monalisa/emmanuel faye conference.htlm>. Acesso em:
15 set. 2005.

GAUKROGER, Stephen. Descartes: uma biografia intelectual. Trad. Vera Ribeiro. Rio de
Janeiro: EAUERJ: Contraponto, 1999.

GAFFIOT, Félix (Ed.). Le Grand Gaffiot Dictionnaire Latin-Francais. Nouvelle édition
revue et aug. sous la direction de Pierre Flobert. Paris: Hachette, 2000.

GALIEN. L’Ame et ses Passions. Préface de Jean Starobinski e introduction, traduction et
notes par Vincent Barras; Terpsichore Birchler; Anne-France Morand. 2. tirage. Paris: Les
Belles Lettres, 2004.

GILSON, Etienne. Etudes sur Le Réle de la Pensée Médiévale dans la Formation du
Systeme Cartésien. 5. ed. Paris: Vrin, 1984.

. Commentaires. In: DESCARTES, René. Discours de la Méthode. Texte et
commentaires par Etienne Gilson. 6. ed. Paris: Vrin, 1987.

Commentaires. In: THOMAS, Saint. Textes sur la Morale. Traduits et
commentées par Etienne Gilson. Paris: Vrin, 1998.


http://cafefilosofico.ufrn.br/gemt/monalisa/emmanuel_faye_conference.htlm

177

GOUHIER. Henri. Descartes et la vie morale. Revue de Métaphysique et de Morale. Paris,
n. 44, p. 165-197, 1937.

. La Pensée Religieuse de Descartes. Revue et complétée. 2. ed. Paris: Vrin, 1972.

. Les Premiéres Pensées de Descartes: Contribution a 1’Histoire de [’Anti-
Renaissance 2. ed. Paris: Vrin, 1979. Paris: Vrin, 1979.

. La Pensée Métaphysique de Descartes. 4. ed. augmentée. Paris: Vrin, 1999.

GRIMALDI, Nicolas. Introduction. In: DESCARTES. La Morale. Introduction, textes
choisis et presents par Nicolas Grimaldi. Paris: Vrin, 1992. p. 7-26.

GUENANCIA, Pierre. Lire Descartes. Paris: Gallimard, 2000.

GUEROULT, Martial. Descartes selon 1'Ordre des Raisons - L’ame et Dieu. Paris: Aubier,
1975. v.1.

. Descartes selon 1'Ordre des Raisons - L'ame et le corps. Paris: Aubier, 1953. v.II.

HATFIELD, Gary. A fisiologia de Descartes e a relacdo desta com sua psicologia. In:
COTTINGHAM, John (Org.). DESCARTES. Trad. de André Oides. Aparecida, SP: Idéias &
Letras, 2009. p. 405-445.

HEGEL, G. W. F. Lecciones sobre la filosofia de la historia universal. Prologo de José
Ortega y Gasset. Advertencia de José¢ Gaos. Traducido del aleman por Jos¢ Goes. Madrid:
Alianza Editorial, 1989.

HENRY, Michel. Descartes et la question de la technique In: GRIMALDI, Nicolas;
MARION, Jean-Luce (Org.). Le Discours et sa Méthode. Paris, 1987. p. 285-301.

ILDEFONSE, Frédérique. Introduction. In: PLATON. Protagoras. Traduction inédite,
introduction et notes par Frédérique Ildefonse. Paris: Flammarion, 1997. p. 7-64.

JAPIASSU, Hilton; MARCONDES, Danilo. Dicionario Basico de Filosofia. 3. ed. Revista e
Ampliada. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1996.

KAMBOUCHNER, Denis. L’Homme des Passions - Commentaires sur Descartes.
Analytique. Paris: Albin Michel, 1995a. v. L.

. Denis. L’Homme des Passions - Commentaires sur Descartes. Canonique. Paris:
Albin Michel, 1995b. v. II.

. Descartes et le Probléme de la Culture. Bulletin de la Société Francaise de
Philosophie. 92e. Année. n. 3, avr./jui. 1998.

. Descartes et la Philosophie Moral. Paris: Herman, 2008.

KOYRE, Alexandre. Consideracdes sobre Descartes. Trad. de Hélder Godinho. 4. ed.
Lisboa: Editorial Presencga, 1992.

. Etudes d’Histoire de la Pensée Scientifique. Paris: Gallimard, 1998.

LAPORTE, Jean. La liberte selon Descartes. Revue de métaphysique et de Morale. Paris, n.
44 p. 101-164, 1937.

. Le Rationalisme de Descartes. 4. ed. Paris: Presses Universitaires de France, 2000.



178

LECOQ, Jean-Frangois. Augustinisme. In: CANTO-SPERBER, Monique (Org.).
Dictionnaire d'Ethique et de Philosophie Morale. Publi¢ sous la Direction de Monique
Canto-Sperber. 2. éd. Paris: Presses Universitaires de France. 1997. P. 108-112,

LEVY, Carlos. Crysippe dans les Tusculanes. In: BESNIER, Bernard; MOREAU, Pierre-
Frangois; RENAULT, Laurence (Orgs.). Les Passions Antiques et Médiévales. Paris:
Presses Universitaires de France, 2003. p. 131-143.

LIMA VAZ, Henrique C. de. Escritos de Filosofia IV: Introducdo a ética filosofica 1. Sao
Paulo: Loyola, 1999.

MARECHAUX, Pierre. Préface. In: ARNIM, Hans von (Org.). Les Stoiciens: Passions et
vertus — fragments. Traduction du grec et du latin, notes et préface par Pierre Maréchaux.
Paris: Editions Payot & Rivages, 2003. p. 7-23.

MARION, Jean-Luc. Questions Cartésiennes - méthode et métaphysique. Paris: Presses
Universitaires de Frence, 1991.

MESNARD, Pierre. Essai sur la Morale de Descartes. Paris: Boivin, 1936.

MEYER, Michel. Introduction: Descartes selon 1’ordre des passion. In: DESCARTES. Les
Passions de I’Ame. Introduction .par Michel Meyer, présentation e commentaires de Benoit
Timmermans. Paris: Librairie Générale Francaise, 1990. p. 5-14.

. Le Philosophe et les Passions - esquisse d’une histoire de la nature humaine. Paris:
Presses Universitaires de France, 2007.

. Prefacio: Aristoteles ou a retorica das paixdes. In: ARISTOTELES. Retérica das
Paixoes. Prefacio de Michel Meyer e Introdugao, notas e tradugao do grego de Isis Borges B.
da Fonseca. Sao Paulo: Martins Fontes, 2003. p. XVII-LI. [Texto bilingiie]

MONTAIGNE. Les Essais. Edition réalisée par Denis Bjai, Bénédicte Boudou, Jean Céard et
Isabelle Pantin, sous la direction de Jean Céard. Paris: Librairie Générale Frangaise, 2001.

PLATAO. A Republica. 9. ed. Introdugio, tradu¢io e notas de Maria Helena da Rocha
Pereira. Lisboa: Fundacao Calouste Gulbenkian, 2001.

. Fédon. In: Dialogos. 2. Ed. Selecao de textos de Jos¢ Américo Motta Pessanha ;
traducdes e notas de José Cavalcante de Souza, Jorge Paleikat e J6ao Cruz Costa. Sdo Paulo:
Abril Cultural, 1979. (Os Pensadores). p. 57-126.

PLATON. Protagoras. Traduction inédite, introduction et notes par Fréderique Ildefonse.
Paris: Flammarion, 1997.

. El Banquete\Fedro. Version y prologo de Adrian nelo. Buenos Aires: Longseller
S.A. 2004.

PRADEAU, Jean-Francois. Platon, avant I'Erection de la Passion. In: BESNIER, Bernard;
MOREAU, Pierre-Francois; RENAULT, Laurence (Orgs.). Les Passions Antiques et
Médiévales. Théories et Critiques des Passions. Paris: Presses Universitaires de France, 2003.
v.L. p. 15-28.

RENAULT, Laurence. Nature humaine et passions selon Thomas d’Aquin et Descartes. In:
BESNIER, Bernard;, MOREAU, Pierre-Frangois; RENAULT, Laurence (Orgs.). Les
Passions Antiques et Médiévales - Théories et Critiques des Passions. Paris: Presses
Universitaires de France, 2003. v. L. p. 249-267.



179

ROBERT, Paul. Le Nouveau Petit Robert - Dictionnaire Alphabétique et Analogique de la
Langue Francgaise. Texte remanié et amplié sous la direction de Josette Rey-Debove et Alain
Rey. Paris: Dictionnaire Le Robert, 2010.

RODIS-LEWIS, Genevieve. L’Individualité selon Descartes. Paris: Vrin, 1950.

, L’Oeuvre de Descartes. Paris: Vrin, 1971a. t. L.

. L’Oeuvre de Descartes. Paris: Vrin, 1971b. t. IL.

. Descartes textes et débats. Paris: Librairie Générale Francaise.1984.

. Descartes et le Rationalisme. 4. ed. Paris: Presses Universitaires de France, 1985.
. L’ Anthropologie Cartésienne. Paris: Presses Universitaires de France, 1990.

Doute Pratique et Doute Spéculatif chez Montaigne et Descartes. Révue
Philosophique de la France et de Etranger. Paris, n. 4, p. 439-449, oct./déc.1992.

. Descartes: biographie. Paris: Calmann Lévy, 1995.

. Entretien avec Genevi¢ve Rodis-Lewis, par Francois Ewald. Magazine littéraire n.
342, Avril 1996. Disponivel em: http://www.ufrgs.br/idea/index.phpAcesso em: 04 jan. 2009.

. Le dernier fruit de la métaphysique cartésienne: générosité. In: (Org.) Le
Développement de la Pensée de Descartes. Paris: Vrin, 1997. p. 191-202.

. La Morale de Descartes. Paris: Presses Universitaires de France, 1998a.

. Descartes et le Probléme de la Culture. Bulletin de la Societé Francaise de
Philosophie. Paris, 92° année, n. 3, avr./jui.1998b.

. Introduction. In: DESCARTES. Les Passions de 1'Ame. Introduction et notes par
Genevieve Rodis-Lewis. Paris: Vrin, 1999. p. 5-39.

. A vida de Descartes e o desenvolvimento de sua filosofia. In: COTTINGHAM, John
(Org.). Descartes. Trad. De André Oides. Aparecida, SP: Idéias & Letras, 2009. p. 33-75.

SALES, Sao Francisco de. Tratado do Amor Divino. Trad. de Lauro Ostermann. Petropolis:
Vozes, 1955.

SCRIBANO, Emanuela, La Nature du Sujet. In: ONG-VAN-CUNG, King Sang (Org.).
Descartes et la Question du Sujet. Paris: Presses Universitaires de France, 1999. p. 49-66.

SENECA, Lucius Annaeus. Sobre a Vida Feliz. Edicdo Bilingue. Tradugdo, introdugdo e
notas de Jodo Teodoro de O'Lim Marote. Sao Paulo: Editora Nova Alexandria, 2005.

SENEQUE. De la Constance du Sage suivi de la Tranquillité de I’Ame. Traduit du latin par
Emile Bréhier. Barcelone: Gallimard, 2008.

. Lettres a Lucillius. In: ARNIM, Hans von (Org.). Les Stoiciens: Passions et vertus.
Traduction du grec et du latin, notes et préface de Pierre Maréchaux. Paris: Editions Payot &
Rivages, 2003.

SANHUEZA, Gabriel. La Pensée Biologique de Descartes dans ses Rapports avec la
Philosophie Scolastique - Le cas Gomez-Péreira. Paris: L’Harmattan, 1997.


http://www.ufrgs.br/idea/index.phpAcesso

180

SIMON, Séverine. L’influence de Saint Augustin et la théorie des passions dans le Traité de
I’'usage des passions de Senault. In: BESNIER, Bernard; MOREAU, Pierre-Francois;
RENAULT, Laurence (Org.). Les Passions Antiques et Médiévales - Théories et Critiques
des Passions. Paris: Presses Universitaires de France, 2003 v. L. p. 199-212.

SPAEMANN, Robert. La Morale Provisoire de Descartes. Archives de Philosophie. Paris,
35, p. 353-367, 1972.

TALON-HUGON, Carole. Les Passions Révées par la Raison - essai sur la théorie des
passions de Descartes et de quelques-uns de ses contemporains. Paris: Vrin, 2002.

THOMAS, Saint. Textes sur la Morale. Traduits et commentés par Etienne Gilson. Paris:
Vrin, 1998a.

. De Veritate. In: Textes sur la Morale. Traduits et commentées par Etienne Gilson.
Paris: Vrin, 1998b.

TIMMERMANS, Benoit. Geénese et structure du traité des passions. In: DESCARTES. Les
Passions de I’Ame. Introduction par Michel Meyer, présentation e commentaires de Benoit
Timmermans. Paris: Librairie Générale Frangaise, 1990. p. 15-33.

TOUCHARD, Georges. La morale de Descartes. Paris: Ernest Leroux, Editeur, 1898.

TRICOT, J. Introduction. In: ARISTOTE. Métaphysique. Traduction, introduction et notes
par J. Tricot. Paris: Vrin, 2000. t. 1.

ULLMANN, Reinholdo Aloysio. A Universidade Medieval. 2. ed. rev. e aum. Porto Alegre:
EDIPUCRS, 2000.

ZARAGOZA, Marina Mestre. La Théorie des passions de Juan Vives. In: MOREAU, Pierre-
Frangois (org.). Les Passions a ’Age Classique - Théories et Critiques de Passions. Paris :
Presses Universitaires de France, 2006. v. II. p. 29-44.



	                    UNIVERSIDADE FEDERAL DO RIO GRANDE DO NORTE
	                                  
	                                        BENES ALENCAR SALES
	                 
	      A MORAL CARTESIANA EM AS PAIXÕES DA ALMA
	14. CAPÍTULO I DA PRIMEIRA PARTE DA TESE.pdf
	         1 GÊNESE DO PENSAMENTO MORAL DE DESCARTES
	1.1 O contexto sociocultural da época de Descartes
	Os anos de estudo no Colégio de La Flèche
	1.3 As preocupações intelectuais de Descartes após sua formação

	1.4 Primeiras manifestações de Descartes sobre a moral

	15. CAPÍTULO II DA PRIMEIRA PARTE DA TESE.pdf
	2.1 A moral par provision no Discurso do Método
	2.1.1 As máximas da moral par provision
	Spaemann considera que toda a ética política do mundo ocidental, em nossos dias, hoje denominada pluralista, pode ser vista como uma moral provisória, no sentido de Descartes. Isto significa dizer que são regras para viver em comum, supondo que as questões concernentes às últimas obrigações são controvertidas.74  


	16. CAPÍTULO III DA PRIMEIRA PARTE DATESE.pdf
	3.1 As paixões em escritos anteriores às cartas a Elisabeth
	  Antes de examinarmos o tema das paixões na correspondência de Descartes, vejamos a abordagem inicial do assunto nos escritos do autor. As primeiras considerações de Descartes sobre as paixões ocorrem em seu primeiro escrito. Vamos encontrar em seu Compendium Musicae (manuscrito ofertado a Beeckman em janeiro de 1619, como presente de Ano Novo), o termo afecção ( affectus em latim e affection em francês). Logo no início do texto, afirma que o fim da música é nos deleitar e mover vários sentimentos.2 Ainda em outras passagens do Compendium, usa os termos affectus e affectiones para indicar sentimentos causados pela música.3 No manuscrito Cogitationes Privatae, provavelmente elaborado entre 1619-1621,4 faz também referência às paixões, sem nada explicar: “Existem em todos os espíritos certas partes que, se tocadas levemente, excitam afecções fortes”.5 
	Continuando suas explicações, diz-nos que muitos confundem o sentimento da dor com a paixão da tristeza e as sensações que provocam cócegas com a paixão da alegria, a que denominam também volúpia ou prazer.27  
	3.3 As cartas e a moral

	16. CAPÍTULO III DA PRIMEIRA PARTE DATESE.pdf
	3.1 As paixões em escritos anteriores às cartas a Elisabeth
	  Antes de examinarmos o tema das paixões na correspondência de Descartes, vejamos a abordagem inicial do assunto nos escritos do autor. As primeiras considerações de Descartes sobre as paixões ocorrem em seu primeiro escrito. Vamos encontrar em seu Compendium Musicae (manuscrito ofertado a Beeckman em janeiro de 1619, como presente de Ano Novo), o termo afecção ( affectus em latim e affection em francês). Logo no início do texto, afirma que o fim da música é nos deleitar e mover vários sentimentos.2 Ainda em outras passagens do Compendium, usa os termos affectus e affectiones para indicar sentimentos causados pela música.3 No manuscrito Cogitationes Privatae, provavelmente elaborado entre 1619-1621,4 faz também referência às paixões, sem nada explicar: “Existem em todos os espíritos certas partes que, se tocadas levemente, excitam afecções fortes”.5 
	Continuando suas explicações, diz-nos que muitos confundem o sentimento da dor com a paixão da tristeza e as sensações que provocam cócegas com a paixão da alegria, a que denominam também volúpia ou prazer.27  
	3.3 As cartas e a moral

	19. CAPÍTULO I DA SEGUNDA PARTE DA TESE.pdf
	1.1.1 Os pensamentos platônico e aristotélico sobre as paixões 
	1.1.2 As correntes estoicas
	1.1.4 As paixões em Tomás de Aquino

	20. CAPÍTULO II DA SEGUNDA PARTE DA TESE.pdf
	                   2 TRATADO DAS PAIXÕES DE DESCARTES




