
 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 
CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM HISTÓRIA 
 
 
 

 

 

 

 

PESSOAS QUE LEMBRAM: lazeres nas memórias e histórias de moradores 
de Serra Branca – PB (1940-1970) 

 
 
 
 
 

FABIOLLA STELLA MARIS DE LEMOS FURTADO LEITE 

 
 
 
 
 
 

Orientadora: Profa. Dra. Vilma de Lourdes Barbosa  

Linha de Pesquisa: Ensino de História e Saberes Históricos  

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

JOÃO PESSOA – PB  
2012 



PESSOAS QUE LEMBRAM: lazeres nas memórias e histórias de 
moradores de Serra Branca-PB (1940-1970) 

 

 

 

FABIOLLA STELLA MARIS DE LEMOS FURTADO LEITE 

 

 

 

 

 

 

 
Dissertação de Mestrado apresentada ao 
Programa de Pós-Graduação em História do 
Centro de Ciência Humanas, Letras e Artes da 
Universidade Federal da Paraíba-UFPB, em 
cumprimento às exigências para obtenção do 
título de Mestre em História, Área de 
Concentração em História e Cultura Histórica. 

 

 

 

 
Orientadora: Profa. Dra. Vilma de Lourdes Barbosa  

Linha de Pesquisa: Ensino de História e Saberes Históricos 

 
 
 

 
 

 
 
 
 

JOÃO PESSOA – PB 
2012 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

     L533p        Leite, Fabiolla Stella Maris de Lemos Furtado.  

                       Pessoas que lembram: lazeres nas memórias e 
histórias de moradores de Serra Branca-PB (1940-1970) 
/ Fabiolla Stella Maris de Lemos Furtado Leite.-- João 
Pessoa, 2012. 

                        202f. : il.                

                             Orientadora: Vilma de Lourdes Barbosa 

                             Dissertação (Mestrado) – UFPB/CCHLA              



FABIOLLA STELLA MARIS DE LEMOS FURTADO LEITE 

 
 

PESSOAS QUE LEMBRAM: lazeres nas memórias e histórias de 
moradores de Serra Branca-PB (1940-1970) 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

____________________________________________ 
Profa. Dra. Vilma de Lurdes Barbosa 

Programa de Pós-Graduação em História – Universidade Federal da Paraíba 
Orientadora 

 
 

____________________________________________ 
Prof. Dr. Antônio Clarindo Barbosa Souza 

Programa de Pós-Graduação em História – Universidade Federal de Campina Grande 
Examinador Externo 

 
 

_____________________________________________ 
Prof. Dr. Severino Bezerra da Silva 

Programa de Pós-Graduação em Educação – Universidade Federal da Paraíba 
Examinador Interno 

 
 

_____________________________________________ 
Prof. Dr. Paulo Giovani Antonino Nunes 

Programa de Pós-Graduação em História – Universidade Federal da Paraíba 
Prof. Convidado 

 
 

____________________________________________ 
Profa. Dra. Alômia Abrantes da Silva 

Programa de Pós-Graduação em História – Universidade Federal da Paraíba 
Suplente Externo 

 
 

____________________________________________ 
Profa. Dra. Regina Célia Gonçalves 

Programa de Pós-Graduação em História – Universidade Federal da Paraíba 
Suplente Interno 

 
 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
Aos cidadãos que viveram e contaram 
essas histórias. Em especial, ao Sr. 
Carlos Antônio Barros (in memoriam).  

 
 

 
 
 
 
 
 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 
Abra os olhos e apure os ouvidos. É só 
prestar atenção. Ao pintor que, do alto da 
escada, com seu gorro de jornal, vai 
colorir as paredes da casa. Ao padeiro 
que hoje se inspirou e fez pães em forma 
de dragão e tartaruga (não passe 
indiferente pela vitrine). Você 
testemunha grandes e pequenos 
episódios que estão acontecendo à sua 
volta. Um dia será chamado a contar 
também. Então verá que o tecido das 
vidas mais comuns é atravessado por um 
fio dourado: esse fio é a história. 

 
Ecléa Bosi



VII 

 

AGRADECIMENTOS 

 

 Depois de tanto tempo lidando com memórias alheias, de ouvir diversas histórias de 

Serra Branca, agora me sinto um tanto confusa “diante” das imagens que se formam na minha 

memória. Agradecer aqui não é nada fácil porque tenho a impressão de que qualquer coisa 

que eu escreva não estará à altura dos que me acompanharam ao longo do desenvolvimento 

deste trabalho. Além disso, o perigo do esquecimento ronda, e talvez me leve a algumas 

injustiças. Mas, como sabemos, a memória é seletiva e, caso eu esqueça alguém, me desculpo 

antecipadamente.  

Gostaria de agradecer aquela que mantém meu equilíbrio, que me abraça no desespero 

e me faz sorrir na alegria: Terezinha Lemos Leite, mainha. Obrigada pela paciência, presença, 

apoio incondicional nos momentos mais difíceis e pelas explicações a respeito do 

funcionamento das festas de Padroeiros(as). A minha tia Vânia, segunda mãe, pelo amor e por 

cuidar por mim do meu bem mais valioso. Ao meu pai, Furtado, e ao meu irmão, Jeam, 

agradeço pelo estímulo e compreensão nas minhas longas ausências. 

 Agradeço a pessoa que me incentivou, me ajudou, me orientou, me ouviu, me 

questionou, me respeitou, me suportou, pacientemente, e me confortou ao longo desses mais 

de dois anos, só para registrar o tempo do mestrado. Vilma, você me acolheu como aluna, no 

seu ambiente/UFPB, no seu departamento/UFPB, na sua casa, na sua vida. Você é alguém em 

quem posso confiar, e as pessoas mais importantes para mim são aquelas em quem posso 

confiar. Você é uma querida amiga, uma profissional competente e comprometida, uma 

pessoa respeitável. Honestamente, neste momento acredito que as palavras dizem pouco. 

Mesmo assim, gostaria de agradecer por tudo! 

 Sou muito grata, também, aos meus familiares daqui de João Pessoa: aos meus tios 

Paulo e Graciana, por serem meus segundos pais; às primas Tainá e Paula; ao tão desejado 

“irmão mais novo”, Felipe, pela confiança e disposição, sempre me acompanhando nas 

saidinhas logo ali! Obrigada por todos os domingos que passei e passarei na companhia de 

vocês. Obrigada às minhas tias Valdevânia e Bebé; a Neta e “vô” Maro, que, em 2002, me 

receberam e cuidaram de mim com carinho no tempo todo em que fomos vizinhos. Ao tio 

Marcelo e Shirley por terem presenteado essa família com Mariana e Mário. 

Aos sujeitos que concederam entrevistas: Antônio Apolinário, Carlos Antônio Barros 

(in memoriam), Geruza Mamede Lima, João Lôpo e Araújo, Luiz Gonçalves, Luís Gonzaga 

de Holanda, Margarida Antonino da Silva, Maria de Lourdes G. de Lima, Maria de Lourdes 



VIII 

 

R. de Freitas, Maria Santina, Paulo Alcântara Lima, Rita Rangel e Severino dos Ramos. 

Obrigada pelos momentos incríveis de aprendizagem e contato com o passado e as 

experiências que viveram. Ouvir vocês foi um grande prazer! 

 Recentemente, estive lendo, mais uma vez, um livro de contos para crianças e 

adolescentes e fiquei pensando nos meus amigos. Cada conto fala de um personagem que 

emerge como extraordinário para o leitor porque a autora constrói as narrativas de modo que, 

pelos gestos mais corriqueiros e sutis, eles se tornem realmente extraordinários. Penso que 

meus amigos são assim, como esses personagens. É difícil e necessário agradecê-los. Eles têm 

habilidades invejáveis e, felizmente, estão entrelaçados no “fio dourado” da minha vida. Não 

posso ser indiferente a isso! 

João Paulo é de uma objetividade, sinceridade e lealdade tocantes. Laércio e sua bela e 

conhecida criatividade... Obrigada por me fazerem rir, por me ajudarem a refletir sobre minha 

pesquisa e sobre o mundo em que vivemos, por terem me escutado e aconselhado sobre 

qualquer coisa nos últimos seis anos (perdão se a memória falhou na contagem!) e por me 

levarem para as saídas tão divertidas! Nereida, a companheira sensata e verdadeira, daquele 

tipo que mesmo ausente se faz lembrar, sobretudo pelos comentários lúcidos sobre os mais 

diversos temas: do jogo de sinuca às questões historiográficas! 

 Guanambi tem uma sensibilidade e se doa com um carinho que se faz porto seguro. 

Sempre! Obrigada! Arlene (Maga) é o tipo serena, sempre disposta a atender um pedido, 

obrigada por ter atendido aos meus em um momento tão importante e decisivo. Isabel que 

retornou e trouxe consigo a alegria e a agitação que sempre lhe foi característica. Obrigada 

por reanimar meu astral e me fazer esquecer os problemas. 

 Agradeço também aos queridos com quem intensifiquei companheirismo: Márcio, 

pelas conversas, sugestões e esclarecimentos sobre a política em Serra Branca; Sylvia, pelo 

seu sorriso e pelo contato com sua astúcia; João Batista, por me ensinar porque a humildade é 

uma das características mais respeitáveis de alguns (poucos!) seres humanos; Juliana, pelas 

lições de generosidade; e Vânia, pelo empréstimo dos textos e pela agradável companhia em 

várias andanças. E, também, aos que aparecem no meio do meu caminho: Germana, pelo 

apoio e incentivo nos momentos complicados e por ter me ensinado mais sobre mim mesma 

com a curta convivência que tivemos; Leonardo, pelo metodismo engraçado, pelo 

acolhimento, tantas vezes, em sua casa, pelo jeito expansivo que só agrega; e Carlinha, pelas 

agradáveis conversas historiográficas, ou não. Agradeço, ainda, a Walber, por me presentear 



IX 

 

com José Lins do Rêgo, proporcionando-me algumas leituras nas madrugadas em que deveria 

estar escrevendo este texto. Tais leituras me davam fôlego para escrita! 

 E, ainda, à Cléa, Samanda, Patrícia, Paloma, Andrea, Karla, Georgina e Shermenia, 

obrigada pelo carinho, pela escuta, pelas experiências ao longo da vida, pela amizade de tanto 

tempo. Saudades! Muitas! 

 À Paulo Giovani, pela integridade, competência, por ter me apresentado Serra Branca 

e me levado a conhecer sua história e por ter participado da banca final, com uma leitura 

acurada e esclarecedora de diversos aspectos deste trabalho.  

 À Regina Célia, pela entrevista para um projeto que expandiu meus horizontes no 

campo da história e por ser um exemplo para os profissionais da nossa área.  

Aos professores Antônio Clarindo e Severino Bezerra, pela leitura atenciosa e 

sugestões esclarecedoras que foram decisivas para o encaminhamento e conclusão deste 

trabalho. O primeiro, desde a qualificação, e o segundo, desde o seminário de dissertação, 

enriquecendo minhas reflexões e escrita.  

À D. Estelita Antonino, verdadeira fonte fecunda de conhecimento sobre a história do 

município de Serra Branca, e ao Sr. Tagi, pelas ocasiões em que me acolheram com muito 

carinho em sua residência, sempre me apresentando anotações importantes para a pesquisa. 

Ao Programa de Pós-Graduação em História/UFPB e à Coordenação de 

Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (CAPES), pela concessão de bolsa de estudo 

que possibilitou o desenvolvimento desta pesquisa. 

À Sérvio Túlio, Babau, Juarez Ribeiro e Jaci que me ajudaram, com prontidão, no 

contato com os moradores no município. A Juarez também pelas fotografias que me 

concedeu. 

À Marcos Melo William e à Vanessa, pela ajuda na parte mais técnica do trabalho. 

À Jucivan Araújo, meu professor da educação básica, pois tenho certeza que ele me 

conduziu ao curso de História. 

Muito obrigada a cada um de vocês e busquemos não passar indiferentes às “vitrines” 

das nossas vidas. 

 

 
 
 
 
 

 



X 

 

RESUMO 
 
 

O objetivo deste trabalho é apresentar e analisar as memórias engendradas pelas experiências 
proporcionadas pelo lazer no município de Serra Branca na Paraíba, como as festas de Carnaval e da 
Padroeira – Nossa Senhora da Conceição; pelas programações culturais do antigo cinema denominado 
Cine Educativo e da Rádio Castelo Branco e pelos jogos de futebol dos times locais – Vasco da Gama 
e Flamengo. Compreendemos a memória como um importante meio de elaboração, divulgação e 
recepção de relações com o passado que nos permite estabelecer vínculos com a área de concentração 
deste programa de pós-graduação, qual seja, História e Cultura Histórica, e, mais especificamente, 
com a linha de pesquisa Ensino de História e Saberes Históricos. O recorte temporal – décadas de 
1940 a 1970, foi definido considerando as relações complexas entre presente e passado, características 
da memória. A pertinência deste trabalho reside no fato de que busca contribuir junto às produções 
acerca das histórias locais, aqui delimitadas como história dos municípios, especificamente no caso da 
Paraíba. Objetivamos apreender as experiências vividas por alguns moradores de Serra Branca, 
avaliando a importância dessas experiências para a elaboração de uma história local delineada por um 
recorte cultural. Empreendemos reflexões sobre: história, memória, história local, práticas culturais, 
festas, lazer e experiência, através de um aporte teórico variado que nos habilitou a transitar entre 
teoria e analise das fontes produzidas, no caso dessas últimas, recorremos à metodologia da história 
oral, realizando entrevistas junto a moradores do município citado.  
  

 
PALAVRAS CHAVE: História; Memória; Lazeres; Serra Branca. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



XI 

 

ABSTRACT 
 

The objective of this work is to present and analyse the engendred memories of the proportionated 
experiences by the leisure in Serra Branca city in Paraíba, such as the carnival and Nossa Senhora's da 
Conceição Celebrations, by cultural programs in the old cinema called Educational Cine, by Radio 
Castelo Branco, by soccer games of the local teams- Vasco da Gama and Flamengo. We understand 
memory as an important means of development, dissemination and reception of relations with the past 
allows us to establish links with the area of concentration this program graduate, namely History and 
Historical Culture, and more specifically, with the line of research Teaching of History and Historical 
Knowledge. The temporal cut - decades of 1940 to 1970 has been defined considering the complex 
relations between present and past, caracteristics of memory. The relevance of this work lies in fact 
that it seeks to contribute together with productions about local history, here delimited as history of 
cities, specifically in the Paraiba's case. Objectifying to apprehend the lived experiences for some 
locals from Serra Branca evaluating the importance of these experiences to elaboration of a local 
history designed by a cultural cut. Employing reflections about: history, memory, local history, cutural 
pratices, celebrations , leisure and experience, through of a varied theorical contribution , which 
enabled to transit between theory and analysis from the produced sources , in the case of these last, 
resorting to the methodology of oral history, performing interviews with residents from the cited 
Town. 
 
 
KEYWORDS: History; Memory; Leisures; Serra Branca. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



XII 

 

LISTA DE IMAGENS 
 

   
 MAPAS Pg 

01 Mapa rodoviário do Estado da Paraíba (Serra Branca em destaque) 14 
02 Mapa de pontos de água de Serra Branca 14 

 
  

FOTOS 
Pg 

01 Prédio onde aconteciam os bailes dos Toureiros 69 
02 Prédio [1] que sediava o baile do Não se incomode 71 
03 Prédio [2] que sediava o baile do Não se incomode 71 
04 Grupo de sapateiros de Serra Branca 79 
05 Imagem de Nossa Senhora da Conceição 85 
06 Igreja Matriz Nossa Senhora da Conceição 89 
07 Igreja Matriz Nossa Senhora da Conceição 94 
08 Festa de Nossa Senhora da Conceição nos anos 1970 95 
09 Rainha, no centro, e garçonetes na festa da Padroeira 104 
10 Banda de Música de Serra Branca (1957) 106 
11 Banda de música regida pelo maestro Artur Aprígio 107 
12 Prédio do Cine Educativo 126 
13 Antigo prédio do antigo Cine Educativo 127 
14 Máquina utilizada para projeção do Cine Educativo 128 
15 Antiga máquina de projeção de filmes do Cine Educativo 128 
16 Rainha e princesa do Rainha do Auditório 153 
17 Serra Branca Esporte Clube (década de 50) 165 
18 Fachada do Estádio Municipal José Valter Carvalho 166 
19 Comemoração pela conquista do Brasil do título de (1958) 167 
20 Vasco da Gama de Serra Branca, (década de 1960) 170 
21 Flamengo de Serra Branca 173 
22 Fachada do Estádio Wamberto Torreão/Campo do Flamengo 174 
23 Campo do Flamengo de Serra Branca 174 
24 Estádio Municipal José Valter Carvalho Gomes 176 
25 Antigo campo do Vasco de Serra Branca 176 
26 Clube social do time de futebol Flamengo de Serra Branca 179 
27 Área interna do Clube do Flamengo de Serra Branca 179 
28 Clube social do time de futebol do Vasco da Gama de Serra Branca 180 
29 Área interna do Clube do Vasco da Gama de Serra Branca 180 
30 Times doVasco da Gama e do Serra Branca Esporte Clube 187 

 

 
 
 
 
 



12 

 

SUMÁRIO 
 
 

 

  AGRADECIMENTOS VI 

  RESUMO IX 

  ABSTRACT X 

  LISTA DE IMAGENS XI 
 

 
 

  

1. 
 

A MEMÓRIA E O LAZER NOS CAMINHOS DA HISTÓRIA 13 

2. 
 

AS ALEGRIAS ENTRE RUAS E PAVILHÕES 49 

 
2.1 

“Só brinca carnaval quem pode...”: os foliões dos Toureiros e Não se 
Incomode pelas ruas das memórias 

56 

 
2.2 

Lembranças de fé e diversão: o pavilhão da festa de Nossa Senhora da 
Conceição 
 
 

87 

3. 
 

CINEMA, RÁDIO E FUTEBOL: OPÇÕES DE LAZER EM SERRA 

BRANCA 

 

116 

 
3.1 

 

Lazer para ver: o Cine Educativo 

 

124 

 
3.2 

 

Lazer para ouvir: a Voz Católica e a Rádio Castelo Branco 

 

139 

 
3.3 

 

Lazer para torcer: o futebol 

 

160 

4. 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 193 

5. 
 

REFERÊNCIAS 200 

 

 

 

 



13 

 

1. A MEMÓRIA E O LAZER NOS CAMINHOS DA HISTÓRIA 

 

 Sempre é prazeroso para um pesquisador apresentar o percurso teórico, metodológico 

e os resultados do seu trabalho. Mesmo que sejam inesperados. É sempre bom chegar a algum 

lugar com o desenvolvimento de uma pesquisa. No entanto, muitas vezes, o processo e a 

trajetória assumidos ficam um tanto relegados diante das conclusões e do alívio do findar. 

Não temos dúvidas, porém, de que o processo que o pesquisador vivencia ao desenvolver um 

projeto é o elemento que enriquece sua formação. Desta forma, acreditamos que é bastante 

significativo expor os percursos seguidos, os problemas, recursos, impressões, impasses e 

surpresas, enfim, as marcas que impregnaram este trabalho. Isso também faz parte do 

aprender. 

 Ainda no período da graduação em História na UFPB, em 2007, nos envolvemos, 

inicialmente como voluntária (2007) e depois como bolsista (2008), com as atividades de um 

projeto intitulado Projeto de Resgate do Processo Histórico e Cultural dos Municípios 

Paraibanos1. Na ocasião, em 2007, o município onde suas atividades de pesquisa estavam 

sendo desenvolvidas era Serra Branca2, por isso o título de Resgate do Processo Histórico e 

Cultural do Município de Serra Branca-PB: História Local e Ensino de História. Este último 

foi ofertado aos alunos da graduação pelo Programa de Extensão – PROBEX, da UFPB. No 

entanto, vale ressaltar que a equipe de professores3 que coordenava o projeto sempre nos 

orientou para o entendimento de que seu trabalho envolvia reflexões e práticas que englobam 

discussões acerca do ensino, da pesquisa e da extensão, ou seja, não restringindo as 

possibilidades que uma boa formação deve oferecer.  

 Conhecendo o espaço local... 

 

 

                                                            
1 O Projeto Resgate do Processo Histórico e Cultural dos Municípios Paraibanos há mais de 20 anos empreende 
atividades que visam à elaboração de materiais didáticos para as escolas dos municípios paraibanos. Já foi 
desenvolvido nos municípios de Ingá, Pedras de Fogo, Conde, Cabedelo e Areia. Em Guarabira, Pirpirituba e 
Boqueirão sofreu interrupção devido a problemas relacionados a financiamento pelo poder público municipal.  
2 Serra Branca fica localizada na região do Cariri paraibano, a cerca de 240 km da capital do estado, João Pessoa. 
3 Os coordenadores eram oriundos do Departamento de Metodologia da Educação/Centro de Educação da UFPB 
– Vilma de Lourdes Barbosa; do Departamento de História/Centro de Ciências Humanas, Letras e Artes da 
UFPB – Regina Célia Gonçalves e Paulo Giovani Antonino Nunes; e ainda contavam com o apoio de uma 
professora da rede pública estadual do Estado da Paraíba – Rossana Sorrentino Lianza. A criação do projeto 
ocorreu junto ao Instituto de Desenvolvimento Estadual e Municipal do Estado da Paraíba, vinculado a 
Secretária de Planejamento (1988-1992), posteriormente passou a vincular-se ao Núcleo de Documentação e 
Informação Histórica Regional – NDIHR (1998-2005). A partir desta última data, ele está vinculado ao grupo de 
pesquisa Saberes Históricos: Ensino de História, Historiografia, História da Educação e Patrimônios, 
desenvolvido na linha de pesquisa Ensino de História e Saberes Históricos do PPGH/UFPB. 



14 

 

Mapa 01: Mapa rodoviário do Estado da Paraíba (Serra Branca em destaque) 

 
Fonte: MASCARENHAS et al. (orgs.), 2005, p. 3. 

 
MAPA 02: Pontos de água de Serra Branca 

 
Fonte: MASCARENHAS et al. (orgs.), 2005, p. 2. 

 



15 

 

As etapas de desenvolvimento do projeto vão do levantamento de fontes4 e da 

pesquisa em diferentes acervos para selecionar e constituir um corpus documental, passando 

pelo processo de elaboração de fontes orais e visuais, à análise de todo o material adquirido e, 

por fim, à escrita de um livro didático de História direcionado para os professores do 

município integrantes das redes municipal e estadual de ensino. 

Sendo assim, esclarecemos que por ocasião da pesquisa de campo do Projeto de 

História Local5 entramos em contato com moradores de Serra Branca para realizar entrevistas 

temáticas com o objetivo de produzir fontes para a história deste município6. O que nos 

chamou atenção foi o fato de que, com alguns moradores, o caminho traçado quase sempre 

extrapolou os temas previamente definidos, apesar da opção metodológica da equipe ter sido 

por entrevistas temáticas.    

Lembramos que a participação nas entrevistas, o fazê-las mesmo, nos impressionou de 

um modo muito marcante. Produziram uma espécie de encantamento. No entanto, devido a 

problemas que envolviam financiamento7, o projeto teve seu andamento interrompido em 

Serra Branca, o que frustrou a todos os envolvidos – a equipe da UFPB e os bolsistas de 

Campina Grande e Serra Branca, e, sobretudo, a própria população local que tinha a 

expectativa da escrita, publicação e adoção do livro nas escolas – fazendo com que as análises 

das entrevistas para a escrita do livro didático fossem, portanto, adiadas. Vimos o tempo 

passar e as tentativas de retomar o projeto não lograram êxito. Resolvemos, então, voltar a ter 

                                                            
4 O levantamento de fontes para o projeto é feito nas Bibliotecas Central e Setoriais da UFPB, no Arquivo 
Histórico da Paraíba, localizado na Fundação Espaço Cultural José Lins do Rêgo, e no Instituto Histórico e 
Geográfico Paraibano – IHGP. No caso de Serra Branca, e como aconteceu em outros municípios onde o projeto 
atuou, a equipe contou com a participação de bolsistas e voluntários do município para consultar as bibliotecas 
da Universidade Federal de Campina Grande – UFCG, da Universidade Estadual da Paraíba – UEPB, os 
arquivos da Igreja e da Câmara Municipal de Serra Branca, e, ainda, alguns arquivos privados.   
5 É dessa outra forma que o projeto é conhecido. Gostaríamos de elucidar que o termo história local tanto para o 
referido Projeto, quanto para este trabalho é empregado no sentido estrito de história dos municípios. Sabemos 
da dificuldade em definir o que é o local devido a uma série de perspectivas e de possibilidades que diferentes 
trabalhos apresentam como sendo recorte/história local. O nosso ponto de vista se apóia em autores como Neves 
(1997) e Barbosa (2005).  
6 Foram realizadas 32 entrevistas, em maio e junho de 2008, em duas viagens ao município. No ano de 2009, em 
abril e outubro, foram feitas mais dois em Campina Grande e Sapé, respectivamente. 
7 A questão do financiamento ocorreu da seguinte forma: de um lado, por integrar o programa de extensão, duas 
bolsas para alunos da graduação foram destinadas ao projeto por parte da UFPB, e, de outro, a Secretaria de 
Educação de Serra Branca que tinha que disponibilizar quatro bolsas (duas para alunos na UFCG e 
UEPB/Campina Grande respectivamente e, duas para professores da rede municipal de Serra Branca) e arcar 
com os custos das viagens da equipe. Entretanto, nem tudo que estava acordado foi cumprido. O pagamento das 
bolsas pela Secretaria foi interrompido e, consequentemente, o andamento do projeto também.  



16 

 

algum contato com aquele material no trabalho de conclusão de curso8, finalizado no primeiro 

semestre do ano de 2009.  

No segundo semestre de 2009, nos inscrevemos para o processo seletivo do 

PPGH/UFPB, na área de concentração em História e Cultura Histórica, submetendo o projeto 

“Pessoas que Lembram: memórias e histórias de vida de moradores do município de Serra 

Branca-PB” à linha de pesquisa Ensino de História e Saberes Históricos, onde obtivemos 

aprovação em dezembro. Dois motivos, especialmente, nos levaram a essa escolha: o 

encantamento produzido pelo trabalho com e da memória e um sentimento de dívida para com 

o município de Serra Branca, especialmente em relação aqueles moradores que haviam 

concedido entrevistas à equipe do Projeto de História Local. Também pensamos, 

evidentemente, no fato de já possuirmos um material considerável para pesquisa9, inclusive 

arrolado no Guia de Fontes já mencionado, além da certeza de que a história dos municípios e 

o próprio Projeto de História Local são bastante significativos, pois nos alinhamos à 

perspectiva de Samuel (1990), para quem 

A História Local requer um tipo de conhecimento diferente daquele 
focalizado no alto nível de desenvolvimento nacional e dá ao pesquisador 
uma idéia muito mais imediata do passado. Ele a encontra dobrando a 
esquina e descendo a rua. Ele pode ouvir os seus ecos no mercado, ler o seu 
grafite nas paredes, seguir suas pegadas nos campos [...]. Os materiais 
básicos do processo histórico devem ser constituídos de quaisquer materiais 
que estejam à disposição no local ou a estrutura não se manterá (p. 220). 

Estudar a história local, portanto, requer a consideração de especificidades ou, em 

outras palavras, demanda que o pesquisador fique atento às articulações que podem, e devem, 

ser estabelecidas com uma realidade mais abrangente, como a nacional, por exemplo. É 

importante não tomarmos um município como um espaço desarticulado. Neves (1997) elenca 

e analisa as vicissitudes que marcaram uma produção tradicional acerca das histórias locais 

além da fragmentação dos espaços, a saber, o localismo/bairrismo (ou supervalorização do 

município), o personalismo (as elites como únicos sujeitos históricos) e a folclorização 

(criação de tipos locais). Essas características teriam a função de anular prováveis conflitos 

existentes no interior da realidade local. 

 

                                                            
8 LEITE, Fabiolla Stella Maris de Lemos Furtado. Em defesa da história local: guia de fontes para a história de 
Serra Branca. 2009. 55p. Monografia (Licenciatura Plena em História). Centro de Ciências Humanas, Letras e 
Artes da Universidade Federal da Paraíba. 
9 Referimo-nos aos materiais coletados e produzidos pelo Projeto de História Local que se encontram, 
atualmente, no NDIHR, na UFPB.  



17 

 

Nesta perspectiva a nossa pesquisa compõe mais um trabalho desenvolvido junto ao 

PPGH/UFPB que busca na memória elementos para apreender uma determinada cultura 

histórica10, esta pensada como reflexões e práticas que tem o passado como referência e que 

abrange uma vasta produção sobre ele. Sendo assim, a cultura histórica engloba a produção da 

cultura historiográfica – a dos historiadores. Nesta direção, nos ancoramos em Gomes (2007), 

para compreendermos a relação expressa entre elas 

No que se refere às relações entre cultura história e historiografia, o aspecto 
mais evidente é o da amplitude do primeiro conceito, que vai além da 
historiografia definida como a história dos historiadores, de sua obra e da 
disciplina. Tal constatação tem como desdobramento importante o fato de 
assinalar que os historiadores de ofício não detêm o monopólio do processo 
de constituição e propagação de uma cultura histórica, atuando 
interativamente com outros agentes que não são homens de seu métier (p. 
48). 

É nesta perspectiva que acreditamos que a memória se configura como imprescindível 

canal para compreendermos a elaboração, a conservação, a reprodução, a transmissão, ou 

mesmo o esquecimento de outras produções concorrentes de cultura/as histórica/as. Assim, 

tentamos apreender elementos de uma cultura histórica local em Serra Branca que se pauta 

nas experiências proporcionadas aos seus moradores pelos lazeres entre as décadas de 1940 e 

1970 do século passado.   

 

Sobre a memória... 

 
Pois o homem é o único animal que se 

constrói pela lembrança, pela recordação  
e pela “saudade”, e se “desconstrói”  

pelo esquecimento e pelo modo ativo  
com que consegue deixar de lembrar. 

 
Roberto DaMatta. O que faz o Brasil, Brasil? 

Um motivo que nos levou a tratar da memória, que não podemos deixar de mencionar, 

foram duas leituras sem as quais, muito provavelmente, não teríamos pensado nesta pesquisa: 

Memória e sociedade: lembranças de velhos, de Bosi (2007), e Augusto e Lea: um caso de 

(des)amor  em tempos modernos, de Meihy (2006). As duas obras nos causaram grande 

impacto pelas questões que levantam, pela sensibilidade dos seus autores na abordagem dos 

                                                            
10 Para ver as dissertações defendidas junto ao PPGH/UFPB que se concentraram em reflexões sobre a memória 
como fonte e/ou objeto de estudo para o conhecimento histórico, de diferentes perspectivas, visitar a página do 
programa:  www.cchla.ufpb.br/ppgh/. 



18 

 

entrevistados e dos temas, e pela elaboração textual na forma agradável da escrita em que se 

apresentam, tudo isto, sem dispensar o rigor exigido pelas áreas de conhecimento das quais 

são oriundas (Psicologia no caso da primeira e História na segunda). 

Como a grande maioria dos autores a quem recorremos, Bosi (2007) partiu dos textos 

do sociólogo francês Maurice Halbwachs11, principalmente, da obra A memória Coletiva. É 

interessante observamos como a memória tem sido alvo de problematizações de diferentes 

campos de conhecimento – História, Psicologia, Antropologia, Sociologia, dentre outras, só 

para nos restringir às Ciências Humanas. 

Procuramos entender quais questionamentos mobilizaram alguns autores acerca deste 

tema, e de que forma eles poderiam nos auxiliar a compreender questões referentes à memória 

e sua relação com a história. Entre eles, como já indicamos, Maurice Halbwachs teve o seu 

lugar assegurado, pois destaca as diferenças entre a memória, ocupada com as permanências, 

continuidades, e a história, voltada para as rupturas12 e assinala as relações entre memórias 

individuais e coletivas, enfatizando o predomínio da dimensão social da memória.  

Gonçalves (1999), analisando o boom memorial ocorrido nas últimas décadas do 

século XX, observa a dificuldade em estabelecer uma definição consensual para o termo 

memória. No entanto, ela esclarece que a palavra denomina duas ordens distintas de 

fenômenos, sendo estas tanto  

a) o mecanismo de lembrança e esquecimento do tempo vivido pelos 
indivíduos e pelas sociedades (trata-se de uma dimensão “interior” da 
memória)” quanto  b) a existência objetiva da experiência dos grupos, 
através do tempo, objetividade essa expressa nos monumentos e relatos de 
sua história (p. 16). 

Temos assim uma dimensão ligada a mentalidade humana, individual ou coletiva, e 

outra que se refere à cultura material das sociedades através do tempo, como explica esta 

autora. 

Considerando as definições de memória em diversas áreas, Santos (2002) sublinha as 

contribuições dos estudos que vêm discutindo diferentes definições de memória a partir dos 

conceitos de tempo, indivíduo e sociedade. Para esta autora, entre tais abordagens existe uma 

que considera que os atos de lembrar e de esquecer são práticas socialmente constituídas, 

                                                            
11 Halbwachs, já na década de 1920, se dedicou a estudos sobre memória. É um autor com o qual vários outros 
dialogam até hoje, apontando contribuições e limites do seu pensamento. No entanto, é reconhecida pelos 
mesmos a importância das reflexões sobre a dimensão social da memória e sua limitação no tempo e no espaço. 
Ver HALBWACHS, Maurice. A memória coletiva. São Paulo: Centauro, 2006.  
12 É importante notar que a concepção de história apontada por Halbwachs como distinta, oposta à memória, é 
aquela formulada ainda no século XIX, influenciada pelo Positivismo, que perseguia as singularidades, 
fragmentando e tornando superficial a complexidade das experiências passadas.    



19 

 

aproximando-se assim, do que propõe Maurice Halbwachs acerca da hegemonia dos quadros 

sociais da memória sobre o indivíduo. 

Por "memória", nós entendemos nossa capacidade de recitar um poema de 
cor, beber um copo d'água, seguir um trajeto diário sem tropeços ou ainda 
recordar fatos vivenciados no passado, e aprender através deles. Estes 
aspectos da memória, que durante muito tempo foram estudados pela 
psicologia e pela filosofia a partir da capacidade individual de lembrar, são 
associados atualmente a aspectos sócio-culturais. Até mesmo os trabalhos 
estritamente biológicos sobre memória, que procuram localizar no cérebro 
espaços responsáveis pelo nosso lembrar, têm passado a considerar o fato de 
que não somos indivíduos isolados e que percebemos e compreendemos 
nosso mundo ao nos comunicarmos uns com os outros através de sinais e 
símbolos dos quais a linguagem parece ser o exemplo mais eficaz 
(SANTOS, 2002, p. 143-144). 

A linguagem tem a função de mediar as relações entre os sujeitos e suas experiências 

vividas, portanto, entre passado e presente. Para Halbwachs (2006), as experiências da vida 

em sociedade impedem que a lembrança do passado aconteça como simples ato individual. 

“Os outros” sustentam a nossa memória porque com eles estabelecemos “laços de 

solidariedade” na vida social. No caso desta pesquisa, entrevistamos sujeitos cujas lembranças 

a todo momento evocaram as experiências coletivas de determinados lazeres, futebol, festas, 

rádio, dentre outros.  

Assim, de acordo com Santos (2002), a memória vai sendo constituída “em relação a 

todo um conjunto de noções e convenções comuns, presentes em pessoas, grupos, lugares, 

datas, palavras e formas de linguagem, razões e ideias, isto é, em toda a vida material e moral 

das sociedades das quais nós fazemos ou fizemos parte” (p. 150). 

Halbwachs ressalva que a presença física/material dos outros não se torna obrigatória 

para a ativação da memória. Para explicar esta afirmação, corroborando o que acabamos de 

evidenciar, ele exemplifica,  

Chego à Londres pela primeira vez e por ali passeio em muitas ocasiões, ora 
com um companheiro, ora com outro. Ora, um arquiteto, que atrai minha 
atenção para as edificações, suas proporções, sua disposição. Ora com um 
historiador, de quem fico sabendo que essa rua foi traçada em tal época, que 
essa casa viu nascer uma personalidade conhecida, que aqui ou ali ocorreram 
incidentes dignos de nota. Com um pintor, tenho minha sensibilidade voltada 
para os matizes dos parques, a linha dos palácios, das igrejas, os jogos de luz 
e sombra nas paredes, nas fachadas da abadia de Westminster e nas do 
Templo, à beira do Tâmisa. Um comerciante, homem de negócios, me 
arrasta pelas ruas populosas do centro, me detém diante das lojas, das 
livrarias, dos grandes estabelecimentos comerciais. Contudo, mesmo não 
tendo caminhado ao lado de alguém, bastaria que eu houvesse lido as 
descrições da cidade, compostas por todos esses variados pontos de vista, 
bastaria que alguém me houvesse aconselhado a ver tais ou quais aspectos 



20 

 

dela ou, ainda mais simplesmente, que eu houvesse estudado seu mapa. 
Suponhamos que eu passeei sozinho. Será que se poderá dizer que deste 
passeio guardarei apenas lembranças individuais, só minhas? 
(HALBWACHS, 2006, p. 30). 

Para este autor, as experiências e lembranças de outras pessoas acerca de um tema ou 

evento comum – como o passeio por Londres, neste caso –, são esteio essencial da memória 

coletiva. É dela, inclusive, que deriva a memória individual e, assim sendo, somente ela pode 

explicá-la. Embora esta influência das experiências coletivas seja aceita como importante 

fator de elaboração da memória dos indivíduos, Santos (2002) não concorda com essa 

prerrogativa do social sobre o individual, do coletivo determinando o pessoal de modo tão 

imperioso sem que as complexas relações entre eles sejam refletidas. Neste sentido, ela avalia 

que a teoria de Halbwachs possui alguns limites. Entre estes, ela destaca 

Como Halbwachs compreendeu que estas "memórias coletivas" não 
representam a soma de lembranças individuais e têm certa autonomia em 
relação à intenção de cada indivíduo, ele concluiu que elas representavam 
não só as bases necessárias para que indivíduos se recordassem do passado, 
mas as próprias lembranças do indivíduo. Apesar de compreender que um 
processo de "individualização" ocorre socialmente, ele o explicou como 
resultado do acaso, isto é, de arbitrárias combinações de memórias coletivas 
(p. 151). 

O indivíduo ou a individualidade, para Halbwachs, seriam forjados a partir dos 

“quadros sociais da memória” e, deste modo, a função da memória coletiva seria manter a 

coesão social mediante sua (re)elaboração contínua. Ao sustentar esta ideia, ele negou a 

possibilidade de movimento e diversidade, uma vez que a coesão social seria sustentada pelo 

desenvolvimento de padrões de comportamento criados pela memória coletiva e o indivíduo 

estaria sempre aprisionado no plano social (SANTOS, 2002). 

Outro autor que reconhece a importância dessa dimensão social da memória para 

complementar as nossas lembranças e nos dar a ideia de continuidade é Lowenthal (1998), 

mas, ao mesmo tempo, ele ressalva que o ato de lembrar também deve ser apreciado como um 

ato individual porque compete a vida privada de um sujeito. Para ele,  

O passado relembrado é tanto individual quanto coletivo. Mas como forma 
de consciência, a memória é total e inteiramente pessoal (...). Recordamos 
apenas nossas próprias experiências em primeira mão, e o passado que 
relembramos é intrinsecamente o nosso próprio passado. (...) Mas a 
memória, por sua própria natureza, é inviolável; é na privacidade que ocorre 
a maior parte do ato de relembrar (p. 78).  

O processo cognitivo que envolve a rememoração se relaciona apenas ao sujeito, para 

o citado autor, mesmo que o passado lembrado – o conteúdo da rememoração – seja composto 



21 

 

pelas experiências coletivas. Para concluir sua observação, ele esclarece “Embora falemos em 

compartilhar nossas lembranças, não podemos compartilhar uma lembrança assim como não 

podemos compartilhar uma dor” (BENJAMIN, B. S. apud LOWENTHAL, 1998, p. 79)13. 

No caso de Serra Branca, todas as experiências passadas recordadas acerca dos lazeres 

foram vividas coletivamente, mas suas marcas e o contato com esse passado só foi possível 

por intermédio das memórias individuais. No caso desta pesquisa, cada entrevistado elaborou 

e relatou a sua/uma versão destas experiências e nosso objetivo foi apreender nas memórias 

individuais de alguns sujeitos quais eram e como eram vividas as experiências enfocadas que 

integram a história do município. O que queremos reiterar aqui é a necessidade do 

reconhecimento das inter-relações entre a memória coletiva e a memória individual, por isso, 

buscamos dialogar com Halbawachs, e a dimensão social, e com autores que enfatizam o 

papel do indivíduo (e sua trajetória) na elaboração da memória, permitindo que ela se torne 

um processo dinâmico influenciado pelas transformações espaço-temporais, sócio-históricas, 

pelos fatores psicológico e emocional, dentre outro. 

Neste sentido, chamou-nos atenção a curiosa lembrança relatada por uma das nossas 

entrevistadas, a respeito da festa da Padroeira: “Sim! Tinha um ônibu que vinha com os 

músico, o pessoal dava uma vorta, pagava um, umas trocado ao rapaz e dava uma vorta na 

pista. Chegava no pavilhão, enchia de novo e ia de novo. Eu mermo fui” (Maria Santina, 88 

anos). Os passeios de ônibus feito por algumas das pessoas que frequentavam a festa da 

Padroeira marcaram sua memória sobre esta festa. Isso ocorria possivelmente porque em 

Serra Branca este tipo de meio de transporte não era comum, aparecia no município 

esporadicamente, daí o deslumbramento e o desejo de passear neste veículo.  

Como nos informou D. Maria Santina, o ônibus era o transporte da banda marcial de 

João Pessoa que foi convidada, em alguns anos, para se apresentar na festa de Nossa Senhora 

da Conceição. Como meio de obter proveito desta ocasião, o motorista do ônibus que 

acompanhava os músicos, cobrava um quantia para dar uma “volta” pela cidade. O trajeto do 

passeio iniciava no local da festa, seguia pelo bairro dos Pereiros, continuava pela estrada de 

terra que dava acesso à cidade14 e retornava ao local de onde partia, completando a “vorta”. A 

                                                            
13 Para mais detalhes sobre como podemos relacionar lembranças pessoais e coletivas, ver LOWENTHAL, 
David. Como conhecemos o passado. Projeto História. n. 17. São Paulo: EDUC, novembro, 1998. (Número 
Temático: Trabalhos da Memória)  
14 O depoimento sugere que esta “estrada de terra” se trata da rodovia PB-412 que corta a região do cariri do 
estado da Paraíba. Esta conclusão se deve ao fato de que a saída do município pelo bairro dos Pereiros 
desemboca na PB-412, um dos acessos ao município de Sumé-PB, vizinho de Serra Branca, adentrando o estado. 
No caso do retorno pela PB-412, o motorista retornava por outro acesso de entrada em Serra Branca, também por 
esta rodovia. 



22 

 

depoente enfatizou que realizou o desejo de fazer o trajeto do passeio uma vez com a 

permissão da mãe, acompanhada de uma colega. 

As lembranças e a narrativa acerca da festa, que era um evento coletivo, foram 

atravessadas pela observação de uma recordação tão singular – o passeio de ônibus, em duplo 

sentido: D. Maria Santina foi a única a recordar destes passeios e essa lembrança se mostrou 

bastante curiosa15. No meio do relato sobre a festa, falando sobre o pavilhão, ela intercalou 

seu pensamento, ressaltou os passeios e prosseguiu falando a respeito da programação 

religiosa da festa. Pretendemos com esse exemplo reafirmar que a memória individual é que 

elabora e desenha a narrativa do depoente, mesmo que as experiências relatadas tenham sido 

vividas no âmbito do coletivo.  

No caso de D. Maria Santina, a recordação do passeio de ônibus remete tanto à 

participação dos músicos de João Pessoa na festa16 quanto à presença restrita de determinados 

meios de transporte na região, como o ônibus, e, ainda, às estradas de terra, aludindo a 

inexistência de pavimentação das rodovias/estradas do interior do estado. Outro aspecto que 

pode ser avaliado é que a sua autorização para passear no ônibus ocorreu mediante o 

acompanhamento de uma amiga, o que revela outros valores da sociedade local há algumas 

décadas atrás que envolvem a condição da mulher. Sozinha ela não realizaria o passeio e só 

poderia fazê-lo com o consentimento da mãe! Portanto, a memória individual de D. Maria 

Santina concernente ao passeio tanto apresenta vínculos com a história local – a festa da 

Padroeira – quanto com aspectos mais abrangentes indicados acima – a questão das rodovias 

no estado/país e a condição feminina em meados do século XX.  

A memória individual não deve ser compreendida, deste modo, como simples depósito 

de registros ocasionalmente atualizados e reordenados, nem tampouco a memória coletiva é a 

soma de memórias individuais. Em acordo com essa constatação, Barros (2009) expressa um 

conceito que considera a complexidade da memória coletiva, como sendo produto do avanço 

e da elaboração de novas formas de pensar o entrelaçamento de variáveis próprias da 

memória.  

Esta [a memória] se refere não apenas a esse processo de registro de 
acontecimentos pela experiência humana, como também à construção de 
referenciais sobre o passado e sobre o presente de diferentes grupos sociais e 
sob a perspectiva de diferentes grupos sociais, ancorados nas tradições e 
intimamente associados a mudanças culturais (p. 41). 

                                                            
15 Considerando que os ônibus hoje em dia não se configuram mais em novidades na área dos transportes e estão 
presentes diariamente no município. 
16 Isso ocorria devido a ausência de bandas de música em Serra Branca ou por motivações políticas como 
veremos mais adiante. 



23 

 

O caráter criativo da memória, portanto, é reafirmado na proposição deste autor, para 

quem ela não é mero registro. Destacamos, principalmente, o fato de que o trabalho da 

memória engloba sempre um entrecruzamento entre passado e presente, no sentido de que o 

passado é sempre ressignificado e ressignifica continuamente o presente pelo processo 

constante de (re)elaboração da memória. Para isso, os grupos sociais e seus diferentes 

interesses são decisivos. 

Analisando as interações entre memória e história, Barros (2009) considera que “a 

Memória Coletiva elege a História (e a historiografia) como um de seus ‘lugares de 

memória’” que a produz e dissemina. Por outro lado, certifica que o conhecimento histórico 

não se limita a ser um “lugar de memória”. Para ele, 

Analítica, criadora de um novo discurso, incorporadora de antigos discursos, 
artística e científica, a Historiografia moderna vale-se da Memória Coletiva e 
das Memórias Individuais como um dos seus recursos disponíveis para a 
produção do conhecimento historiográfico. Aqui há muitos outros recursos 
disponíveis à historiografia para além da memória. É assim que Memória e 
Historiografia parecem querer uma englobar a outra, anunciando seus 
infinitos de possibilidades, porém são instâncias bem distintas entre si. Estão 
em permanente interação, contudo não se confundem (BARROS, 2009, p. 
38). 

Os “lugares de memória”, para o criador desta designação, Nora (1993), são resquícios 

impregnados de experiências vividas que deixaram suas marcas e que despertam um sentido 

do passado. 

São lugares, com efeito nos três sentidos da palavra, material, simbólico e 
funcional, simultaneamente, somente em graus diversos. Mesmo um lugar de 
aparência puramente material, como um depósito de arquivos, só é lugar de 
memória se a imaginação o investe de uma áurea simbólica. Mesmo um 
lugar puramente funcional, como um manual de aula, um testamento, uma 
associação de antigos combatentes, só entra na categoria se for objeto de um 
ritual. Mesmo um minuto de silêncio, que parece o exemplo extremo de uma 
significação simbólica, é ao mesmo tempo o recorte material de uma unidade 
temporal e serve, periodicamente, para uma chamada concentrada da 
lembrança (p. 21-22).   

 Os lugares de memória devem, sempre, possuir uma “vontade” ou “intenção” de 

memória, em outras palavras, devem despertar a memória para as experiências passadas 

avaliadas como significativas para o presente. Notamos, portanto, a presença do fator 

humano, da subjetividade que interfere na definição e na assimilação de um lugar de 

memória. Além disso, os lugares não se restringem aos espaços físicos, são bem mais 

abrangentes. O conceito de “lugar de memória” incorpora materialidade, simbologia e 

funcionalidade. Sendo assim, entre os lugares de memória encontramos os arquivos, museus, 



24 

 

cemitérios, arquitetura, comemorações, manuais, diários ou autobiografias, bem como álbuns 

de fotografias e genealogias (Barros, 2009). Esses lugares sempre ativam lembranças do 

passado e para isso foram criados.   

Em uma perspectiva semelhante a de Barros (2009), Rüsen (2009) percebe a história 

como “uma forma elaborada da memória”. Para ele, a história “trama as peças do passado 

rememorado em uma unidade temporal aberta para o futuro, oferecendo às pessoas uma 

interpretação da mudança temporal” (p. 164). O foco de Rüsen (2009) é a orientação para o 

futuro em virtude do contexto que envolve o processo de globalização que ameaça diferentes 

tradições mediante um “choque de civilizações”. A iminência deste “choque” preocupa o 

referido autor, na medida em que interfere na conceitualização da identidade. Para ele, 

memória e história são conceitos cruciais para lidar com passado em favor do futuro. 

As distinções entre memória e história são consideradas complexas porque ambas 

abarcam o mesmo campo: as dimensões do tempo. A memória, contudo, estaria focada em 

manter o passado presente, não se preocupando com a orientação para o futuro. Já a história, 

além de configurar o passado à sua forma distintiva por meio da racionalidade que envolve os 

procedimentos deste campo do saber, teria a preocupação com as perspectivas futuras da vida 

humana. Deste modo, 

(...) pode-se dizer que a memória apresenta o passado como uma força 
móvel do espírito humano guiado pelos princípios do uso prático, enquanto a 
consciência histórica representa o passado em um inter-relacionamento mais 
explícito com o presente, guiado por conceitos de mudança temporal e por 
reivindicações de verdade; ele reforça a especificidade temporal do passado 
como uma condição para sua relevância no presente. A memória é um 
relacionamento imediato entre passado e presente, enquanto que a 
consciência histórica é mediada. A memória está mais relacionada ao 
domínio da imaginação, a consciência histórica mais próxima da cognição. 
A memória está cravada no presente, a consciência histórica abre essa 
relação ao futuro (RÜSEN, 2009, p. 166). [grifos do autor] 

Compreendemos disso que a memória não obedece aos procedimentos característicos 

da produção historiográfica17. Os desdobramentos teóricos que ela exige são distintos 

daqueles que abrangem o conhecimento histórico e isso ocorre devido as diferentes relações 

que a memória e a história mantém entre presente e passado, como aponta o autor 

mencionado. Para ele, tais relações definem perspectivas diversas de como conceber as 

experiências passadas. 

                                                            
17 Para ver maiores reflexões acerca dos procedimentos da produção do conhecimento histórico, ver CERTEAU, 
Michel de. Operação historiográfica. In: A escrita da história. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 1982. 



25 

 

Ainda no campo específico do conhecimento histórico, também nos ancoramos em Le 

Goff (2003), especificamente no texto “Memória”, presente na obra História e Memória. 

Nesse texto, ele analisa o tratamento destinado à memória por diferentes sociedades da 

antiguidade ao que chamou de “desenvolvimentos contemporâneos da memória”, que 

abordam estudos da neurociência à eletrônica, ressaltando a memória social. 

Com relação a esta última, Le Goff (2003) está atento às questões políticas que a 

envolvem e convoca os diversos “profissionais científicos da memória” para combater em 

prol de uma democratização da memória social como imperativo que leva ao caminho para a 

libertação do homem, sobretudo do homem comum18.   

Valorizando o aspecto da subjetividade da memória e as possibilidades que ela 

apresenta como fonte para o conhecimento histórico, Fentress e Wickham (1992) concluem 

que a memória abriga dois segmentos:  

Há uma parte objectiva, que serve de contentor de factos, a maior parte dos 
quais podia alojar-se em muitos outros locais. E há uma parte subjetiva, que 
inclui informação e sentimentos que fazem parte integrante de nós e que, 
portanto, se situam adequadamente apenas dentro de nós. A primeira parte 
da memória é relativamente passiva; limita-se a conservar conhecimento. A 
segunda parte é mais activa; experimenta e registra para a consciência. Deste 
modo, a distinção entre facto objectivo e interpretação subjectiva situa-se na 
própria estrutura da memória (p. 17-18). [grifos nossos] 

A fecundidade e a possibilidade de encararmos a memória, objetiva e subjetiva, como 

fonte, reside no fato de podermos articulá-la na linguagem. Assim, considerando que a parte 

objetiva, ligada ao registro e transporte de informações, parece ser mais facilmente 

comunicável, a parte subjetiva, que envolve sentimentos e experiência pessoal, também se 

torna acessível aos pesquisadores que lidam com a memória. Para os autores, o que resulta da  

articulação não se trata da objetividade da memória, mas o aspecto social, estruturado pela 

linguagem, pois a memória é sempre subjetiva. 

Benjamin (1994; 1995) também nos orientou em algumas reflexões, especificamente, 

com relação ao conceito de “experiência” em articulação com o de memória. As leituras de 

Experiência e pobreza (1933) e O narrador. Considerações sobre a obra de Nikolai Leskov 

                                                            
18 Nos referimos ao homem comum aqui em oposição aqueles considerados os sujeitos históricos por um tipo 
tradicional de produção sobre as histórias locais, assentado sobretudo nos preceitos positivistas, que ainda 
persistem, que seriam os governantes ou as famílias que detém o poder político, já que nosso trabalho partiu do 
interesse pela história de um município – Serra Branca. No entanto, reconhecemos que há uma produção mais 
recente que tem pensado e explorado as histórias locais em perspectivas mais inclusivas, como Barbosa (2005), 
Reznik (2009; 2010) e as próprias publicações do Projeto de História Local.  



26 

 

(1936) promovem a visibilidade de um pessimismo alusivo à pobreza da experiência 

humana19. 

O conceito de “experiência” que apreendido por meio dessas leituras, se relaciona a 

um tipo de sabedoria acumulada e transmitida, ao longo do tempo, que agrega os 

compartilhamentos da vida, daí a oposição estabelecida entre a vida em comunidade, como 

nas sociedades tradicionais, e a vida no mundo moderno. Neste último, os indivíduos vivem 

isolados, apressados, mergulhados em meio a relações e informações efêmeras e superficiais 

que a todo momento os atraem e iludem, levando ao desapego, inclusive do passado. Esse 

desapego, expresso na ausência de contato ou elos entre os indivíduos, é que promoveria a 

ausência dos aprendizados antes existentes mediante a troca de experiência.  

Nisso, portanto, residiria a raiz da pobreza da experiência moderna, pois como ele 

afirma: “Abandonamos uma depois da outra todas as peças do patrimônio humano, tivemos 

que empenhá-las muitas vezes a um centésimo do seu valor para recebermos em troca a 

moeda miúda do ‘atual’” (BENJAMIN, 1994, p. 119). Tão diferente era a vida em 

comunidade, sendo marcada pelo compartilhamento das experiências vividas, acumuladas e 

transmitidas por várias gerações, existindo um reconhecimento da memória como esteio para 

os ensinamentos que o passado pode proporcionar. O passado para este autor possui uma 

dimensão libertária e a memória, portanto, abrigaria a redenção do homem. O seu receio era 

de que a amnésia ou esquecimento prevalecesse em detrimento dos ensinamentos das 

experiências.  

Podemos relacionar esta valorização das experiências coletivas, presentes em 

Benjamin, ao aspecto do saudosismo constante e característico da memória. Para os 

moradores de Serra Branca, as relações sociais estabelecidas no passado – cheias de afeto, 

contato, intrigas, acordos – prevalecem e se opõem às relações do presente, que se 

diferenciam em virtude do pouco ou da ausência de contato entre vizinhos, amigos, 

conhecidos. Vale salientar que uma modalidade de vivenciar o contato com as pessoas hoje 

em dia são as chamadas redes sociais via ambientes virtuais – Orkut, Facebook, Twitter, 

MySpace, Badoo, Google+, dentre outras.  

A existência destas redes tem suscitado, de modo crescente, um isolamento dos 

sujeitos, sobretudo dos jovens, que vivem cada vez mais em espaços isolados – casa, quarto, 

lan house – em frente ao computador. As relações sociais no mundo presencial se encontram, 
                                                            
19 Faz-se necessário aqui contextualizarmos o período em que os textos foram produzidos – década de 1930. 
Benjamin viu a ascensão de Hitler e do Partido Nazista e suas implicações na Alemanha. Além de também já ter 
observado os horrores que resultaram da I Grande Guerra na humanidade e que perduravam em direção a um 
novo horror.  



27 

 

portanto, em um estado de vulnerabilidade com relação às redes sociais criadas no mundo 

virtual. Estas últimas, embora possibilitem o contato com pessoas mesmo diante de grandes 

distâncias físicas, e esta é uma vantagem importante, possuem um aspecto negativo 

equivalente: as novas relações se caracterizam por uma superficialidade e tornam o próximo, 

distante, pois, estando em um mesmo território, converso com meu irmão ou com meu 

vizinho pela net! Identificamos nisso um importante fator que determina o saudosismo dos 

antigos moradores de Serra Branca: eles não conseguem encontrar afinidades entre o tempo 

passado/lembrado e o tempo presente/vivido. 

Entendemos, ainda, que a “experiência”, na perspectiva benjaminiana, incorpora 

sempre um aspecto concreto porque se relaciona à vida, ao processo vivido, experimentado no 

mundo real, seja o nosso ou os de outros sujeitos que já o habitaram. É neste sentido que ela – 

a experiência – e a memória estariam tão imbricadas. 

O problema que se colocava para este autor era o do gradual declínio da capacidade de 

intercambiar experiências, originário do surgimento do romance moderno, que abandonou o 

caráter de ensinamento da narração, no qual o personagem central é um indivíduo isolado, tal 

como o homem moderno. Segue-se a decadência com a supremacia e a fugacidade da 

informação, chegando ao auge com as experiências vividas na I Guerra, da qual os soldados 

voltavam mudos, horrorizados com o que haviam visto e vivido, como Benjamin expressa nos 

textos já mencionados20.  

No entanto, apesar de reconhecer as contribuições deste autor ao nosso trabalho, 

esclarecemos que partimos de uma perspectiva distinta daquelas que encontramos em 

“Experiência e pobreza” e “O narrador”. Ao contrário do que marcou a definição de 

Benjamin, nosso foco foi centrado exatamente na riqueza das experiências vividas por alguns 

moradores de Serra Branca no período sobre o qual as memórias aludiram – o passado, e, com 

certeza, isso se deve ao fato de que, neste caso, vieram à tona experiências “boas de lembrar”. 

Com relação aos nossos sujeitos de pesquisa, em sua obra, Bosi (2007) adverte-nos da 

necessidade de que as sociedades fiquem mais atentas ao conhecimento e a experiência dos 

idosos, pois eles podem transmitir o passado, a história, as tradições. Podem apresentar as 

mudanças e as permanências no processo histórico, por meio do relato de suas experiências. 

Deste modo, os idosos têm o poder de 

(...) tornar presentes na família os que se ausentaram, pois deles ainda ficou 
alguma coisa em nosso hábito de sorrir, de andar. Não se deixam para trás 

                                                            
20 Experiência e pobreza, de 1933, e O narrador. Considerações sobre a obra de Nikolai Leskov, de 1936, 
constantes no volume I das Obras Escolhidas. 



28 

 

essas coisas, como desnecessárias. Essa força, essa vontade de revivescência, 
arranca do que passou seu caráter transitório, faz com que entre de modo 
constitutivo no presente (BOSI, 2007, p. 74). 

Assim, considerando as possíveis relações entre memória, experiência e história, 

buscamos, através de uma pesquisa que se propunha a analisar lembranças de sujeitos 

históricos de determinada comunidade local – munícipes de Serra Branca no estado da 

Paraíba, estabelecer os possíveis elos que eles agregam em uma determinada temporalidade, a 

partir das memórias selecionadas, acerca de práticas de lazer vividas no passado. Como 

veremos, não podemos afirmar simplesmente que o presente visita o passado, já que para a 

maioria dos entrevistados, lembrar o passado mostrou-se como referência de vida... da vida 

que valeu a pena! 

 

... e o lazer! 

A guerra deve ser em função da paz, 
a atividade em função do ócio, 

as coisas necessárias e úteis em função das belas. 
 

Aristóteles 

Outro conceito fundamental para esta pesquisa foi o de lazer, que aparece 

frequentemente associado ao de trabalho21. Nas sociedades do mundo ocidental, o conceito de 

trabalho possui uma primazia que o assenta como instância central na vida do homem. Bosi 

(2007) nos ajuda a ilustrar esta questão quando analisa, nos relatos dos idosos que entrevistou, 

que “quando já não há mais lugar para aquele “fazer”, é o lembrar que passa a substituir e 

assimilar o fazer. Lembrar agora é fazer” (p. 480). Para elucidar esta observação, a autora 

menciona que um idoso, clamando por justiça, pede respeito para os mais velhos em virtude 

de que eles também já trabalharam (p. 481). Ela ressalta ainda que o trabalho pode ser a 

dimensão que dá sentido e justifica toda uma existência. 

Nesse contexto em que o trabalho está inserido no mundo ocidental, o senso comum 

costuma definir o lazer como um “tempo livre22”, de “não-trabalho” ou “desocupado” 

destinado à recuperação das energias, à liberação das tensões e à diversão, portanto, um tempo 

que rompe com o cotidiano do trabalho. Werneck (2000), discutindo em uma perspectiva 

histórica o conceito de lazer, analisa suas relações com o trabalho. Entre os antigos, os gregos 

                                                            
21 Trabalho, neste caso, como a atividade profissional, que se distingue de outras formas, como o trabalho 
doméstico. 
22 O próprio termo “tempo livre” expressa essa relação entre trabalho e lazer. Uma vez que relacionado ao 
“tempo livre”, o lazer ocorreria no tempo fora das obrigações do trabalho, por isso “livre”. 



29 

 

foram os primeiros a desenvolver a ideia de trabalho como fardo; o lazer, seu contraponto, 

tinha como condição o ócio, pois era relacionado à vida contemplativa para o 

desenvolvimento do espírito.  

Na Idade Média, com a hegemonia cristã no Ocidente, o trabalho como castigo e 

sacrifício passou a integrar o discurso da Igreja Católica; o tempo livre deveria ser dirigido 

para a paz e purificação do espírito, e não para desfrutar dos prazeres mundanos. Tanto o 

trabalho quanto o lazer tinham que ser controlados pela Igreja. A Reforma Protestante 

agregou novos valores ao trabalho. Como sinônimo de virtude, o êxito no trabalho expressaria 

a recompensa de Deus àqueles que se dedicavam a uma vida assentada no respeito à moral 

protestante. Ele era necessário para evitar os pensamentos inadequados; a preguiça e a perda 

de tempo, deste modo, eram pecados por excelência23. 

A modernidade consolidou a ideia de que o trabalho dignifica o homem, concedendo-

lhe, portanto, a centralidade na vida humana anteriormente referida. Por meio dele, o homem 

exterioriza sua interioridade, sua capacidade criativa e supre suas necessidades. Por outro 

lado, o que ocorreu entre os séculos XVIII e XIX, principalmente, marcaram, o período em 

que se intensificou a exploração da mão-de-obra dos trabalhadores e, também, o início das 

lutas em favor dos seus direitos, como o direito a um tempo livre, como explica Werneck 

(2000) ao tratar especificamente do século XVIII. 

Assim sendo, o século XVIII, na Europa, é um dos momentos mais 
expressivos de nossa história. Ele configurou a sociedade, a política, a 
economia, a educação, o trabalho e o próprio homem. Essas mudanças são 
devidas, entre outros aspectos, às transformações geradas com a implantação 
do modo de produção capitalista, conferindo novos contornos ao lazer. Esses 
contornos passam a ser delineados, sobretudo, em função de um tempo de 
não-trabalho, ou seja, de um tempo que pudesse ser estabelecido em 
contraponto ao trabalho produtivo (p. 48). [grifo da autora] 

A ideia do trabalho como virtude fundamental do homem, como meio de realização 

passou a ser amplamente difundida, o que agravou a condição de exploração a qual os 

trabalhadores estavam submetidos, considerando que eles não eram os detentores dos meios 

de produção e, por necessidade, se submetiam a extensas jornadas em precárias condições de 

trabalho em troca de um parco salário para garantir a sobrevivência, gerando, dessa forma, o 

trabalho alienado.  

A alienação do trabalhador ocorre quando a obra que ele produz não exterioriza mais o 

sujeito, ou seja, o produto não reflete mais a capacidade inventiva, nem a fomenta, e não 

                                                            
23 Uma análise da moral protestante sobre o trabalho já foi empreendida em A ética protestante e o espírito do 
capitalismo, por Max Weber.  



30 

 

abastece as necessidades básicas do trabalhador. Disso resulta que a força de trabalho do 

homem passa a ser mero produto em jogo no mercado, obrigando os trabalhadores a se 

sujeitarem a uma dura rotina de trabalho que não compensa a vida que levam, mas que são 

obrigados a viver. 

Nesse contexto, o trabalho, do ponto de vista do trabalhador, continuou com uma 

conotação negativa, sendo vivido como penoso, rotineiro, um fardo! Ao contrário do que era 

para os empregadores. Essa situação só começou a se alterar no momento em que os 

trabalhadores iniciaram suas organizações e manifestações de luta por direitos sociais. O lazer 

passou a ser visto como a compensação da rotina profundamente marcada pelo desgaste do 

trabalho. 

Sendo o trabalho uma fonte de frustração, as características consideradas 
pilares do lazer só poderiam ser experimentadas, pelo proletariado, se 
houvesse oportunidade para isso, demandando o estabelecimento de 
reivindicações sociais pelo lazer, que também poderia ser visto como um 
espaço de luta e engajamento. Emerge, assim, o significado de lazer 
enquanto um direito a ser usufruído por todos, concretizado principalmente 
por meio do estabelecimento de leis referentes à limitação da jornada de 
trabalho, férias, feriados e fins de semana remunerados (WERNECK, 2000, 
p. 56). 

No século XIX emergiram as lutas em favor dos direitos sociais e, dentre eles o lazer, 

prosseguidas durante o início do XX. Como direito, o lazer se referiria à qualidade de vida, 

contudo, na prática, as conquistas alcançadas pelos trabalhadores no que concerne ao lazer 

ficaram limitadas a um “tempo livre”: restrição da jornada de trabalho, férias, feriados, e fins 

de semana remunerados. Não estamos aqui menosprezando ou reduzindo a importância dos 

avanços no campo das lutas e conquistas, no entanto, Werneck (2000) ressalva as 

consequências destas especificamente sobre o lazer. 

Por outro lado, a histórica conquista do lazer pelos trabalhadores 
assalariados, sendo restrita ao aspecto tempo, acaba assumindo como 
funções básicas a quebra da rotina, a compensação de frustrações, a fuga dos 
problemas e a recuperação das energias dispendidas no exercício laboral. 
Dessa forma, na realidade o tempo de lazer conquistado não se contrapõe ao 
trabalho produtivo, mas o complementa, tornando-se funcional ao sistema 
vigente e imprescindível à promoção dos interesses sociais, políticos e 
econômicos – que integram a trama social mais ampla (p. 58). 

Mesmo sendo defendido como um direito, e que, portanto, incidiria sobre todos, e 

tendo adquirido importantes melhorias em sua condição, a classe trabalhadora não conseguiu 

se desvencilhar da associação entre lazer e tempo livre, e isso favoreceu a manutenção dos 

privilégios da classe dominante que, de fato, era aquela que dispunha de condições e tempo 



31 

 

suficientes para usufruir de uma boa qualidade de vida, representada em 

horas/momentos/práticas de lazer e não somente de descanso, por exemplo! 

Na contemporaneidade, o lazer adquiriu o caráter de um produto. Discutindo na 

perspectiva pós-moderna, Werneck (2000) observa que o que mais afeta o lazer é a passagem 

da economia de produção de bens para a de serviços. Esta autora chama a atenção para o 

progresso tecnológico e para o processo de globalização e a padronização cultural que esta 

impõe às diferentes culturas, como fatores que exercem influência no lazer. 

Nesse contexto, o lazer perdeu a condição de ser um direito social de cidadania e 

passou a ser mais um produto disponível no mercado. Para ilustramos isso, basta abrirmos 

uma página na internet que facilmente aparecerá uma propaganda promocional de uma 

incrível viagem na nossa frente. Ele passou a integrar “diversões e entretenimentos” para 

consumo, como fuga dos problemas e como meio de manter o equilíbrio das pessoas mediante 

as frustrações cotidianas, em uma sociedade, como a brasileira, caracterizada pela 

desigualdade social, desemprego, analfabetismo, concentração de renda, violência, dentre 

outras características, como adverte esta autora (WERNECK, 2000, p. 69). Assim sendo, o 

lazer, como produto, é privilégio de poucos e é foco de projetos de empresas do setor privado, 

bem como de governos e fundos de pensão. 

A ideologia veiculada pela mídia reforça a idéia de que, após várias décadas 
voltadas exclusivamente para o trabalho e para a escalada profissional, as 
pessoas estão concluindo que “viver bem” – ou seja, usufruir do lazer 
enquanto um produto que é comercializado na forma de shopping centers, 
bares, boates, festas, shows, clubes, esportes radicais, cinemas, CD’s, jogos 
eletrônicos, internet, parques temáticos, casinos, hotéis-fazenda, resorts, 
spas, pacotes turísticos e outras tantas atrações – alcança mais do que uma 
busca obsessiva pelo sucesso profissional (WERNECK, 2000, p. 70). [grifo 
da autora] 

O trecho acima aponta a função que a mídia desempenha como proliferadora do 

discurso da indústria do lazer e do entretenimento, veiculando a ideia do lazer como 

compensação do trabalho e produto a ser consumido, como uma necessidade para a garantia 

de uma qualidade vida ou “viver bem”, mais importante, em certo sentido, do que o próprio 

trabalho. Vale observar que a qualidade de vida ou o “viver bem” não se refere ao acesso aos 

direitos sociais mínimos que asseguram uma vida decente e satisfatória, mas a possibilidade 

de fazer uma viagem, de frequentar bares, boates, restaurantes, shoppings etc24.  

                                                            
24 Isso para uma parcela da sociedade que, inclusive, não é a que buscamos evidenciar em nosso estudo. 
 



32 

 

Temos com isso, a reiteração da ideia de que o lazer é produto de consumo para 

poucos, uma vez que só quem dispõe de meios financeiros é que pode gozar dos prazeres que 

o lazer se propõe a conceder. Evidentemente, tratamos aqui de um determinado modo de 

pensar o lazer. Este se distingue das práticas que subsistem entre as classes menos favorecidas 

socialmente. Enfatizamos que estas conseguem inventar e usufruir das práticas de lazer. Entre 

as suas alternativas, talvez, não estejam as viagens para praias paradisíacas com hospedagem 

em luxuosos hotéis e pousadas, mas constam o churrasquinho ao final do dia ou da semana, a 

festa na laje, o futebol de várzea, o passeio em áreas públicas: praias e parques, a viagem para 

casa de amigos e/ou parentes etc.    

Isso nos faz lembrar, inclusive, novamente considerando as atuais redes sociais, das 

semanais postagens, por exemplo, no Facebook, que exaltam a chagada do fim de semana, 

dias que marcam, de modo especial, a efetivação das práticas de lazer. Sexta-feira depois do 

trabalho, o bar; sábado, a praia e a balada com os amigos; domingo, o almoço em família, os 

filmes e o descanso. Isso, por outro lado, leva às manifestações de insatisfação em função do 

advento da segunda-feira, dia que marca o retorno ao trabalho. Obviamente, refletimos aqui 

na perspectiva das pessoas que possuem esta rotina, desconsiderando outras experiências, 

como a do vendedor de protetor solar da praia ou a do garçom que tem seu trabalho 

intensificado no final de semana. 

Em uma perspectiva distinta da exposta anteriormente, posicionou-se o sociólogo 

francês Joffre Dumazedier, um dos pioneiros nos estudos sobre o lazer. Este autor defendeu a 

criação de um campo novo dentro da sociologia que abarcasse o lazer: a “sociologia do lazer”. 

Para Dumazedier (1979), 

O lazer não é ociosidade, pois ele supõe, antes de mais nada, a presença do 
trabalho profissional, ao passo que a ociosidade supõe em primeiro ligar a 
negação deste. (...) A sociologia do lazer precisa igualmente recusar a 
confusão entre lazer e tempo livre. O tempo livre recobre ao mesmo tempo 
as atividades de engajamento sócio-espiritual, de engajamento sócio-político 
e as atividades orientadas prioritariamente para a satisfação da pessoa (p. 
236). 

O lazer não é tempo livre. No tempo livre, as pessoas se dedicariam a atividades de 

cunho político, religioso e de satisfação pessoal; entre estas últimas é que estaria o lazer, se 

configurando como “atividades orientadas com prioridade para a expressão da pessoa, 

quaisquer que sejam seus condicionamentos sociais” (DUMAZEDIER, 1979, p. 236). 

Complementando esse sentido, ele afirma 



33 

 

O lazer é um conjunto de ocupações às quais o indivíduo pode entregar-se de 
livre vontade, seja para repousar, seja para divertir-se, recrear-se e entreter-
se ou, ainda para desenvolver sua informação ou formação desinteressada, 
sua participação social voluntária ou sua livre capacidade criadora após 
livrar-se ou desembaraçar-se das obrigações profissionais, familiares e 
sociais (DUMAZEDIER, 2000, p. 34). [grifos nossos] 

Dentro do seu tempo livre, portanto, o indivíduo, por escolha própria, se voltaria para 

a realização de atividades que o satisfariam e que teriam a função de repouso, de recreação, de 

obtenção de informação, de socialização ou de criação. Isso caracterizaria o lazer. Pensamos o 

nosso recorte cultural no que concerne aos temas abordados neste estudo, como as festas, o 

futebol, o cinema e a rádio, na perspectiva de que eles promoveram experiências de lazer. 

Dumazedier (1979) estabeleceu, ainda, algumas propriedades que classificam certas 

atividades como lazer. 

Uma primeira seria seu caráter pessoal, em outras palavras, “todas as manifestações 

do lazer expressas pelos próprios interessados respondem às necessidades do indivíduo, face 

às obrigações primárias25 impostas pela sociedade” (p. 96). O lazer ocuparia, portanto, 

funções secundárias com relação às atividades profissionais.  

Camargo (2008) esclarece que embora os determinismos culturais, sociais, políticos e 

econômicos pesem sobre todas as atividades do cotidiano, incluindo o lazer, “há um grau de 

liberdade nas escolhas dentro do lazer, maior que nas escolhas que se faz no trabalho, no 

ritual familiar, na vida sócio-religiosa e sócio-política” (p. 10). A livre-escolha relacionada ao 

lazer se trata da disponibilidade de um tempo no qual podemos exercitar nossa criatividade 

com alternativas de ação e participação. 

Outra propriedade do lazer, apontada por Dumazedier (1979) é que, mesmo 

considerando que toda ação obedece a algum interesse, ele possui um teor de gratuidade, de 

desinteresse, por exemplo, maior do que alguns atos da rotina profissional, pois o trabalhador 

tem em vista o cumprimento das suas obrigações visando uma remuneração. No lazer não há, 

geralmente, uma intenção de lucro, de ganho material como prioridade. Isso comporia seu 

caráter desinteressado. 

O prazer seria mais uma propriedade do lazer, responsável pelo seu caráter 

hedonístico. “A busca de um estado de satisfação é de fato a condição primeira do lazer” 

(DUMAZEDIER, 1979, p. 96). Não obstante, embora comumente associado ao lazer, é 

preciso ressalvar que nem sempre o lazer proporciona o prazer almejado, como quando um 

                                                            
25 As obrigações primárias são aquelas impostas pelas instituições sociais às quais o indivíduo se integra: 
trabalho, família, instituições sócio-políticas e sócio-religiosas. 



34 

 

indivíduo sai de casa com a intenção de comemorar a vitória do seu time depois do jogo e 

retorna frustrado pela derrota. Neste sentido,  

O mais correto seria dizer que, em toda escolha de lazer, existe o princípio 
da busca do prazer, mesmo que a atividade inicie com um esforço, para se 
obter o relaxamento agradável ou a sensação posterior de estar em forma; ou 
que termine no tédio, que a boa conversa e os copos de bebida não 
conseguiram evitar (CAMARGO, 2008, p. 12). [Grifo nosso] 

A última propriedade é definida pelo seu caráter libertário. O lazer é resultado de uma 

escolha livre, no entanto, Dumazedier (1979) afirma que não é possível associar liberdade e 

lazer, pois este se trata de liberação de determinadas obrigações, que seriam as institucionais: 

instituições profissionais, escolares, familiares, sócio-políticas e sócio-religiosas. De tal 

modo, o lazer funciona como canal de fuga do desgaste cotidiano, sobretudo do trabalho, e 

reabastece para o retorno à vida cotidiana.  

Para Camargo (2008, p. 19), “A assimilação da mensagem pelo receptor é mais 

relevante socialmente do que as intenções do emissor”. Com isso, ele ressalta o caráter ativo 

que o lazer possui. Sendo assim, assistir um jogo ou um filme ou ouvir uma música não se 

configurariam como lazeres passivos, pois os sentidos atribuídos pelo sujeito que assiste a 

estas práticas devem ser considerados parte integrante destes lazeres.  

Este autor lança, ainda, uma questão que tem sido discutida por alguns estudiosos que 

articulam o conceito de lazer ao de trabalho em uma perspectiva distinta das que, usualmente, 

são debatidas: como oposição e/ou complemento. “Quem não gostaria de viver seu trabalho 

como um lazer ou, inversamente, de poder ganhar a vida com as suas habilidades de lazer?” 

(CAMARGO, 2008, p. 14). Para ele, é um sonho de muitos e um privilégio de poucos! 

Essa questão remete às posições De Masi (2000), que opera com o conceito de ócio 

criativo. É interessante observarmos que este autor centra suas reflexões no trabalho e, a partir 

disso, é que podemos pensar nas suas contribuições acerca da discussão sobre o lazer.  

De Masi (2000) sugere que a sociedade pós-industrial caminha para “outra coisa” que 

não o trabalho, que seria em direção a um tempo vago. Ele enfatiza a importância do avanço 

tecnológico no fato de que as atividades manuais estão sendo progressivamente destinadas às 

máquinas, gerando assim o tempo vago para as pessoas. Cada vez mais, portanto, ocupamos o 

cérebro, reduzindo o uso das mãos26. 

                                                            
26 É interessante que consideremos que a realidade da qual partem as observações deste autor é a do seu país de 
origem, a Itália. Contudo, acreditamos que algumas das suas idéias podem nos ajudar a pensar a questão dos 
lazeres em Serra Branca-PB. 



35 

 

A principal característica da atividade criativa é que ela praticamente não se 
distingue do jogo e do aprendizado, ficando cada vez mais difícil separar 
estas três dimensões que antes, em nossa vida, tinham sido separadas de uma 
maneira clara e artificial. Quando trabalho, estudo e jogo coincidem, estamos 
diante daquela síntese exaltante que eu chamo de “ócio criativo” (DE MASI, 
2000, p. 16). 

Trabalho, estudo e jogo tendem cada vez mais a se conectar. Portanto, o ócio, para ele, 

não se confunde com o “nada fazer”. As atividades prazerosas, associadas ao conceito de 

lazer vão se misturando àquelas ligadas historicamente às atividades profissionais, levando a 

uma ruptura entre as relações, muitas vezes dicotômicas, entre trabalho e lazer. Dessa união se 

origina o ócio criativo. 

(...) a plenitude da atividade humana é alcançada somente quando nela 
coincidem, se acumulam, se exaltam e se mesclam o trabalho, o estudo e o 
jogo; isto é, quando nós trabalhamos, aprendemos e nos divertimos ao 
mesmo tempo (DE MASI, 2000, p. 148). 

Como condição para o ócio criativo, portanto, impera a criatividade, pensada não 

apenas no seu aspecto subjetivo e cognitivo de uma ideia, mas também como a concretização 

da ideia. Para De Masi (2000), caminhamos rumo a uma sociedade criativa, ao contrário da 

sociedade moderna pensada em termos de programação. O ócio criativo, portanto, incorpora a 

subjetividade, com a criatividade, a estética e a emotividade (em contraposição à 

racionalidade da sociedade industrial). Neste sentido, é preciso uma educação voltada para a 

conscientização e formação do ócio criativo. 

Educar para o ócio significa ensinar a escolher um filme, uma peça de teatro, 
um livro. Ensinar como pode estar bem sozinho, significa também levar a 
pessoa a habituar-se com as atividades domésticas e com a produção 
autônoma de muitas coisas que até o momento comprávamos prontas. 
Ensinar o gosto e a alegria das coisas belas. Inculcar a alegria. 
A pedagogia do ócio também tem sua ética, sua estética, sua dinâmica e suas 
técnicas. E tudo isso deve ser ensinado. O ócio requer uma escolha atenta 
dos lugares justos: para se repousar, para se distrair e para se divertir. 
Portanto, é preciso ensinar aos jovens não só como se virar nos meandros do 
trabalho, mas também pelos meandros dos vários lazeres. Significa educar 
para solidão e para a companhia, para a solidariedade e para o voluntariado. 
Significa ensinar como se evita a alienação que pode ser provocada pelo 
tempo vago, tão perigosa quanto a alienação derivada do trabalho (p. 325-
326).  

Por meio desta educação, as pessoas teriam plenas condições de reconhecer a 

importância do prazer para a qualidade de vida, seja pelo trabalho, pelo estudo e pelo lazer 

que, nesta perspectiva, estão imbricados.  



36 

 

Assim, lazer tornou-se, nas últimas décadas, objeto de estudos nas mais diversas áreas 

– História, Antropologia, Sociologia, Psicologia –, embora ainda prevaleça nos estudos de 

Educação Física (associado à recreação) e no Turismo (relacionado à indústria do lazer e do 

entretenimento), abordado de diferentes perspectivas – história cultural, comunidades, 

socialização e identidades, saúde emocional, entre outros. Baseados nessas considerações 

teóricas seguimos os meandros da pesquisa para a composição desse estudo. Todavia, para 

nossa pesquisa trata-se de um fenômeno que apresenta consequências sobre o trabalho, a 

família e a cultura local. Nesse sentido, nos interessa recuperar memórias ainda não 

registradas sobre as formas de lazer que o cidadão serrabranquense criou e estabeleceu como 

referência para sua vida e a da comunidade no período de 1940 a 1970. 

 

Sobre a pesquisa: expectativas e inquietações, dificuldades e soluções! 

 

Entendemos que recuperar e registrar os percalços do trabalho acadêmico de 

dissertação constitui uma prática salutar, pois ao final da elaboração textual, muitas vezes fica 

a impressão de que os esforços para tal empreendimento são simples, exequíveis e livres de 

qualquer embaraço.  

Assim, com relação à proposta metodológica para a pesquisa sobre nosso objeto de 

estudo – as memórias dos moradores de Serra Branca acerca dos lazeres, de início, tínhamos a 

pretensão de trabalhar com histórias de vida e pensamos em proceder a uma reflexão 

concernente à memória e à história oral com o intuito de construir um texto de caráter teórico 

que contemplasse também uma reflexão sobre cotidiano e história local, recorrendo a autores 

da micro-história por acreditarmos que podemos relacionar as discussões que envolvem 

história local aos pressupostos teóricos e metodológicos desta perspectiva. Concluindo, 

pensamos em compor um capítulo, no qual, trataríamos de relacionar os depoimentos das 

histórias de vida à história do município. Mas o que especificamente? 

O primeiro ano do mestrado foi marcado por algumas dúvidas, muitas preocupações e 

algumas definições. A primeira surgiu a propósito do tema que seria abordado no estudo: as 

festas – carnaval e da Padroeira. Porém outros aspectos também ligados à cultura, de modo 

geral, haviam nos chamado a atenção nas entrevistas do Projeto de História Local e, por isso, 

resolvemos ampliar o foco da nossa pesquisa.  

Assim, nossos temas estariam vinculados diretamente ao lazer em Serra Branca: o 

carnaval, a festa da Padroeira – Nossa Senhora da Conceição – que acontece no dia 08 de 

dezembro, a atuação da Rádio Castelo Branco (RCB), e nela a criação de um programa de 



37 

 

auditório; o chamado cine educativo e, por fim, o futebol, enfatizando dois times que 

existiram no município – Vasco da Gama e Flamengo. Tudo isso dentro do recorte temporal 

incluído entre as décadas de 1940 a 1970 que é o período que compreende a permanência das 

temáticas expressas. Aparentemente esses temas parecem desconectados. No entanto, nas 

entrevistas eles emergiram entrelaçados. Sendo assim, nosso objetivo foi apreender as 

relações que podiam ser estabelecidas entre eles. 

A segunda preocupação se referia à possibilidade de continuar com a perspectiva de 

histórias de vida. Entendemos que as entrevistas desse tipo exigiriam mais tempo e elementos 

que para este trabalho, que não nos eram convenientes, tendo em vista a definição de temas 

que fizemos. Portanto, procuramos manter o foco nas temáticas selecionadas mediante as 

representações que as memórias de determinados moradores nos apresentavam. Assim sendo, 

desistimos das entrevistas de história de vida e optamos por entrevistas temáticas que se 

tornaram o desenvolvimento da nossa pesquisa mais viável27.  

Uma terceira questão se dirigiu à estrutura do trabalho. No decorrer dos encontros para 

orientação, das disciplinas cursadas, principalmente, do Seminário de Dissertação, e do 

avanço do trabalho, chegamos à conclusão e à decisão de que seria melhor repensarmos a 

estrutura. Na primeira proposta, percebemos que haveria muita discussão teórica em prejuízo 

do trabalho com as fontes, poderia parecer que preparávamos dois capítulos que justificariam 

ou culminariam no terceiro. Deliberamos por um novo modelo, que serviu para organizar 

essas memórias definindo metodologicamente uma divisão entre lazeres, o que manteve a 

coesão dos aspectos abordados. Além de permitir a utilização das fontes produzidas ao longo 

de cada capítulo, procurando estabelecer links entre a fundamentação teórico-metodológica e 

as fontes produzidas através das entrevistas. 

Com relação ao título da dissertação, PESSOAS QUE LEMBRAM: lazeres nas 

memórias e histórias de moradores de Serra Branca – PB (1940-1970), esclarecemos outro 

componente, qual seja, o recorte temporal. Uma questão importante a considerar trata do fato 

de que tanto na fundamentação teórica quanto na realização da pesquisa de campo, utilizamos 

referências pertinentes e uma produção de fontes através de entrevistas que, embora realizadas 

no ano de 201128, provocaram nos sujeitos pesquisados a procura de suas memórias recentes, 

                                                            
27 O título do projeto apresentado ao PPGH/UFPB era: “PESSOAS QUE LEMBRAM: memórias e histórias de 
vida de moradores do município de Serra Branca-PB”. Nós o alteramos devido, justamente, a impossibilidade 
metodológica que percebemos de desenvolver um estudo com base em histórias de vida, considerando a 
exiguidade de tempo para fazê-lo no Mestrado. Esclarecemos também que o termo “moradores” é empregado 
para nos referirmos aos sujeitos que residiam em Serra Branca no recorte temporal analisado, o que engloba 
pessoas que atualmente não moram mais no município, como foi o caso de três entrevistados. 
28 A exceção foram as entrevistas feitas pelo projeto de História Local em 2008 e 2009. 



38 

 

pois assim consideramos o interregno definido – da década de quarenta a de setenta.  

Após essas novas definições, seguimos com a pesquisa de campo, ou seja, as visitas ao 

município, realizando as entrevistas. Para isso, pudemos contar com o apoio de dois 

moradores29 que indicaram pessoas com quem entramos em contato e aceitaram conceder 

entrevistas30, considerando os temas e o recorte temporal pesquisado, além, claro, de 

assegurar que elas estariam em um estado de bem estar físico e mental31.  

Como recorremos às memórias dos moradores, optamos pela história oral, que suscita 

tanto encantamento quanto exige sensibilidade. Pensamos a história oral na perspectiva de 

uma metodologia (Alberti, 2004, 2005; Barros, 2009; Delgado, 2010; Ferreira e Amado, 

2006; Montenegro, 2008, 2010; Guimarães Neto, 2010) e, neste sentido, concordamos com 

Delgado (2010) na afirmação de que a história oral se refere a um processo de registro de 

depoimentos acerca da história vivida e, como tal procedimento de registro, ela envolve 

conhecimentos sobre o passado (a época em questão no depoimento) e sobre o presente (a 

época na qual o depoimento foi elaborado), além do cruzamento de intersubjetividades (o 

entrevistador e o entrevistado). 

Alberti (2004) aponta outra característica da história oral que seria sua principal 

especificidade, 

[...] sua grande riqueza está em ser um terreno propício para o estudo da 
subjetividade e das representações do passado tomados como dados 
objetivos, capazes de incidir (de agir, portanto) sobre a realidade e sobre 
nosso entendimento do passado (p. 42). [grifos da autora] 

A história oral, para esta autora, torna a subjetividade apreensível, ou, em outras 

palavras, concede-lhe uma dimensão concreta que a habilita a incidir na realidade tal como 

outro fato qualquer, nos auxiliando, ainda, no contato com experiências passadas em sua 

diversidade de perspectivas.  

                                                            
29 Sérvio Túlio da Silva Lima, graduado em História pela UEPB/CG. Destacamos que o mesmo foi bolsista do 
Projeto de História Local pelo município nos anos de 2007 e 2008 e se tornou um interlocutor fundamental para 
os nossos contatos em Serra Branca. A outra moradora é D. Estelita Antonino de Souza, professora entre 1956 e 
1991. Atualmente é aposentada, mas mantém uma produção e tem trabalhos publicados sobre a história de Serra 
Branca. Pode ser considerada, de acordo com Gramsci (1979), uma intelectual orgânica do município. 
30 Submetemos nosso projeto de pesquisa à apreciação do Comitê de Ética do Centro de Ciências da Saúde da 
UFPB, uma vez que não existe, na instituição, um comitê próprio para as Ciências Humanas, onde obteve 
aprovação, como consta na certidão ao final do trabalho. Anexamos também um modelo do Termo de 
Consentimento Livre e Esclarecido assinado pelos depoentes, como exige o referido Comitê. 
31 O bem estar é elemento imprescindível a considerar em uma pesquisa que envolve sujeitos que 
necessariamente terão que lidar com suas memórias – lembranças e esquecimentos, uma vez que elas podem 
trazer à tona sentimentos adormecidos que causam fortes emoções. A indicação, também nos garantiu a situação 
de lucidez dos depoentes, aspecto imprescindível para esse tipo de trabalho.  



39 

 

Samuel (1990) também reconhece as contribuições que a história oral pode dar 

especificamente à elaboração de histórias locais, ao assegurar que as reminiscências e as 

entrevistas servem tanto para capacitar o historiador quanto para identificar e “dar caráter” às 

pessoas, além de atribuir uma valoração positiva às experiências das mesmas. Ele conclui 

ainda que para o historiador, 

A evidência oral torna possível não apenas o preenchimento de vazios mas 
também a redefinição de o que se trata na história local. Ao invés de permitir 
com que os documentos estruturem o trabalho – ou que filtrem categorias de 
lei, contabilidade ou governo local –, o historiador pode fazer com que a 
pedra de toque se torne a experiência real da vida das pessoas, tanto no meio 
doméstico como no trabalho. Ele pode lidar com os problemas comuns não 
relatados no dia-a-dia, assim como com catástrofes melhor documentadas 
(enchentes, guerras de família), suicídios e assassinatos, namoro e 
casamento, bastardia, práticas de trabalho, greves. Ele pode tomar o pulso da 
vida cotidiana assim como registrar os tremores mais raros dos grandes 
eventos, acompanhar os ciclos das estações, mapear as rotinas semanais (p. 
232-233). 

Reiteramos aqui que os depoimentos obtidos nas entrevistas não são a realidade 

passada como ela ocorreu e em sua totalidade, mas, (re)elaborações sobre ela. Isso não 

implica em nenhuma perda no valor das fontes orais. Pelo contrário, é preciso atentar para o 

fato de que a história oral é extremamente fecunda no que concerne às possibilidades que 

apresenta ao conhecimento histórico. Por outro lado, também é necessário ter o cuidado para 

não incorrermos em um relativismo acrítico ou mesmo em anacronismos diante desse tipo de 

fonte. 

Nesta perspectiva, Alberti (2004) adverte que a história oral não pode ser encarada 

como suporte para tudo, qualquer tema, problema ou questionamento. E entre as vantagens 

que ela comporta estaria o fato de que o entrevistado detém uma experiência que torna o 

passado mais próximo, concreto e apreensível em certo sentido. 

 Nesta etapa da pesquisa, nos surpreendemos com alguns depoimentos que abriram 

perspectivas que nem imaginávamos; por outro lado, também vimos surgir novas dúvidas e 

problemas. Nas visitas ao município, preparamos um roteiro e definimos quem iríamos 

entrevistar. No entanto, na prática, acabamos extrapolando os números pensados inicialmente. 

Certos depoimentos não nos surpreenderam tanto, alguns deles se aproximaram do que já 

havia sido coletado pelo Projeto de História Local. Entretanto, dos depoimentos que não 

havíamos planejado, vieram boas surpresas porque apresentaram perspectivas diferentes para 

pensarmos nossos temas, fazendo com que nos mobilizássemos para elaborar novos 

questionamentos e reflexões. 



40 

 

Mas, ouvir o “não me lembro” diversas vezes foi, de longe, o que mais nos inquietou 

durante as entrevistas porque nos despertou o receio de que as nossas fontes não fossem 

consideradas legítimas.  Guimarães Neto (2010), neste sentido, discute a importância dos 

documentos, mas realça outros elementos.  

Há o alerta de Roland Barthes, chamando a atenção dos historiadores que 
podem sofrer de um “mal obsessivo”, isto é, de uma excessiva autenticação 
da sua fala pelos documentos, como se isso bastasse, como se os documentos 
dissessem por si mesmos, descolados das regras da escrita. Muitas vezes este 
sinal de Barthes me lembra um pouco os cartórios, quando estamos pegando 
nossos documentos para serem autenticados... O importante é entender, a 
meu ver, que esta autenticação não basta para validar o discurso 
historiográfico (p. 174). 

Em seguida, esta autora enfatiza a importância da escrita historiográfica, da fabricação 

de signos mediante o uso de imagens, das figuras de linguagem, o que aproximaria o discurso 

historiográfico do estilo literário. Para ela, as fontes são imprescindíveis ao trabalho do 

historiador, mas não são suficientes para garantirem a sua qualidade. 

Por outro lado, compreendemos, com este receio, algo reiterado por diversos 

pesquisadores, a exemplo de Montenegro (2008, p. 196), quando afirma que “Existem 

questões que não adianta você perguntar ao entrevistado porque não vai obter resposta, pois a 

memória não significa depósito de informações”. Assim, percebemos que as relações que os 

sujeitos entrevistados estabeleceram com o passado, mesmo que recente, estavam baseadas 

nas experiências vividas e relembradas (GUIMARÃES NETO, 2010), e não com o tempo 

cronológico comumente utilizado pelos historiadores ocidentais, mas caracterizando-se como 

uma cronologia assentada no cotidiano da vida pessoal e de seus marcos. O tempo da 

memória, embora mantenha relações com o tempo histórico, possui uma cronologia própria, 

pois, está assentado nas experiências pessoais de vida. Estas, por sua vez, mantém uma 

estreita relação com a história. 

O sujeito, ao narrar, produz um movimento de recorrer e construir, de modo 

simultâneo, a sua própria cronologia que é marcada pelas idas (passado) e vindas (presente) 

ao longo de sua existência e daqueles com quem conviveu ou mesmo de quem ouviu falar. 

Com isso não estamos afirmando que esta cronologia da vida de cada um não mantém 

relações com o processo histórico mais abrangente, pelo contrário, o tempo vivido do sujeito e 

o tempo histórico mantém complexas relações entre si justamente por meio dessas idas e 

vindas. Vale ressalvar o fato de que o sujeito está inserido em um contexto social, ou seja, que 

abriga relações com as temporalidades, o meio e as pessoas presentes nele. 



41 

 

 Todos os entrevistados, especialmente aqueles que não estavam listados inicialmente, 

propiciaram bons momentos de exercício com as fontes orais porque apresentaram elementos 

característicos desse tipo de fonte (lembranças, esquecimentos, deslocamentos, pausas, 

silêncios, hesitações, dentre outros), nos permitindo estabelecer o diálogo entre teoria e 

prática. A questão é que alguns, a partir de suas experiências e relatos, se aproximaram mais 

da figura do narrador.  

 Dessa forma, apreciamos a perspectiva de Montenegro (2008, p. 199), na esteira de 

Benjamin, de que narrar é uma capacidade que se adquire, é um aprendizado, por isso, é 

preciso ter consciência de que nem todas as pessoas sabem narrar, ou seja, não conseguem 

articular e transmitir suas experiências de vida por meio de narrativas. Neste sentido é que as 

entrevistas do Sr. Severino Ramos32 e da D. Geruza Mamede33 merecem esta atenção. Ambos 

apresentaram características típicas desta figura, por isso resolvemos fazer algumas 

observações a respeito de seus depoimentos. 

 Ao ouvir, ler e reler a transcrição da entrevista de D. Geruza, durante todo o tempo as 

palavras de Benjamin ressoavam. 

Assim definido, o narrador figura entre os mestres e os sábios. Ele sabe dar 
conselhos: não para alguns casos, como o provérbio, mas para muitos casos, 
como o sábio. Pois pode recorrer ao acervo de toda uma vida (uma vida que 
não inclui apenas a própria experiência, mas em grande parte a experiência 
alheia. O narrador assimila à sua substância mais íntima aquilo que sabe por 
ouvir dizer). Seu dom é poder contar sua vida; sua dignidade é contá-la 
inteira (BENJAMIN, 1936. p. 221). [grifo do autor] 

 A entrevista com Dona Geruza foi feita na sua casa em uma manhã de um dia de feira 

– sábado – bastante movimentado. Interrompemos a gravação por três vezes, logo retomadas.  

Iniciamos perguntando sobre aspectos mais pessoais de sua vida. Em seguida, questionamos a 

depoente a respeito das festas. Indagada sobre como ocorria a festa da Padroeira, ela 

responde, 

Bom, a festa da Padroeira, essa eu digo mais coisa porque... eu canto na 
igreja. E comecei de criança. (...) Eu cantei pra guerra acabar. Era o Pe. 
Marques, aí ele me perguntou “Geruza, você tem coragem de aprender um 
hino pra gente fazer uma revolução na igreja, todo mundo cantar, gesticular 

                                                            
32 O Sr, Severino Ramos, 56 anos, também conhecido popularmente pelo apelido de “Bolo de Goma”, 
atualmente é funcionário público do Estado da Paraíba, trabalhando na Escola Estadual Ensino Fundamental 
Vasconcelos Brandão, e também na Junta de Serviço Militar. O que nos levou a entrevistá-lo foi seu 
envolvimento como locutor em festas e com outras práticas de lazer no município. 
33 Dona Geruza, 79 anos, é natural de Serra Branca, onde sempre viveu. Foi auxiliar de serviços e professora do 
que hoje se denomina Educação Básica. Atualmente é aposentada. Sua entrevista versa sobre a festa da Padroeira 
e alguns aspectos dos antigos carnavais de Serra Branca e está entre as que, inicialmente, não constavam na 
nossa lista de entrevistados. 



42 

 

pra essa guerra acabar?”. Ele chegou aqui em 1942, aí eu tinha 10 anos. 
Então, como aluna do catecismo, né? Pra primeira comunhão, pra essa coisa 
eu sempre cantei. (?) tinha coragem. Então ele disse “Eu vou te ensinar um 
hino pra, no catecismo, você cantar. Essa criança do catecismo fica 
incumbida de cantar pra Mãe ouvir. E a gente vai fazer de tudo até a guerra 
acabar”. E eu disse “Pois não”. E eu aprendi o hino e cantava muito na igreja 
pras pessoas aprenderem e saía nas casas. Eu gosto da história, né? saía 
mesmo, ensinano. “Vamo aprender esse hino” e cantava na escola. E foi 
muito bom, mas a guerra demorou a acabar. (...) É tanto que valeu a pena 
porque se aprendeu. Mas a guerra só acabou em 45. Porque ia muita gente lá, 
aqueles pais iam lá, diziam “Padre Marques, o que é que a gente faz pra 
guerra acabar? (interrupção rápida) “Vamo cantar mais”, “Vamos rezar 
mais”, “Vamos celebrar mais missa”. Era um... uma coisa. E até que deu 
certo. Mas ela acabou em 45 (Geruza, 79 anos).  

 E continua, 

No domingo era a grande missa. A missa solene... cantada em latim. Eu era 
cantora, a gente cantava em latim (?) [a depoente começou a cantar em 
latim]. Em latim, e ninguém sabia o que era que tava dizendo, mas era muito 
boa a animação. A missa em latim, o padre de costa pra o povo. Até que 
veio, de ordem da igreja, pra ele [o padre João Marques] fazer em português 
virado pra assembléia, virado pra platéia, né? E eu cantano. Casei a primeira 
vez, continuei cantando, o marido era músico, tocava trombone, só tinha um 
braço, mas tocava trombone. Eu arranjei esse casamento com esse rapaz. 
Depois ele morreu e eu passei um tempo na mão, né? com saudade, mas três 
anos casei com esse. Aí tive filho. No primeiro não tive filhos. Cantano na 
igreja. E com esse continuei cantano. Assim, eu sou salmista. Eu vou cantar 
o salmo no meu dia. Porque tem várias salmistas, digamos, que a gente passe 
uns seis domingo ou sete pra cantar, mas ainda vou. Agora mesmo me 
chamaram pra cantar a festa de Santo Antônio nos “Caboco”, vou aprender e 
vou. Assim mesmo já cansada, mas vou. É tão bom (Geruza, 79 anos). 

 Dona Geruza, ao falar de si, remete à experiências mais abrangentes, que podem ser 

pensadas no nível macro, como, por exemplo, quando lembra que cantava para a guerra 

acabar34. Neste trecho percebemos os entrelaçamentos entre o tempo vivenciado pelo sujeito e 

o tempo da história. Ela opera deslocamentos temporais apelando às memórias de uma 

atividade que sempre praticou ao longo de sua vida, desde a infância – cantar. Quando 

criança, aos 10 anos, frequentava a igreja para o catecismo e recorda, conduzida pela 

religiosidade, a tentativa de contribuição para pôr fim à guerra. Interessante é que ela atenta 

para isso como uma experiência coletiva da sociedade local, assegurando que muitas pessoas 

procuravam o padre Marques indagando-o sobre o que fazer para findar a tragédia que se 

arrastava por anos. 

 Outro fragmento curioso é o que demonstra que dona Geruza lembra e afirma, muito 

orgulhosamente, que cantava em latim na igreja, e começa a cantar em latim no meio da 

                                                            
34 Trata-se da II Guerra Mundial que ocorreu entre os anos de 1939 e 1945 no século passado. 



43 

 

entrevista, assegurando que não compreendia nada do que cantava nas cerimônias35. Além 

disso, ela nos confessa a saudade do primeiro marido que faleceu, dos períodos de solidão e 

do encontro com o segundo, e atual, marido. Também cita com satisfação o momento da 

maternidade. Nas duas longas citações, ela traça um caminho que conduz ao presente, onde 

ainda (en)canta na igreja.  

 Sua narrativa simplesmente é fluida. Dona Geruza com muita facilidade prende a 

atenção despertando curiosidade e surpresa. Ela parece ter consciência de sua habilidade em 

contar histórias, expressa em uma observação em outro momento sobre como foge para outros 

temas que, a princípio, não lhes foram indagados. Ela conhece o significado e a importância 

dessas histórias. Parece querer esgotar-se ao narrá-las, doando-se a elas. 

 Ela realiza diversos deslocamentos sem se perder na condução da narrativa. Na 

verdade, sua narrativa é o que consegue unir temas e histórias tão díspares. É nesse sentido, 

pois, que acreditamos que Dona Geruza incorpora capacidades de uma narradora exemplar, 

como a apontada por Benjamin: “Comum a todos os narradores é a facilidade com que se 

movem para cima e para baixo nos degraus de sua experiência, como numa escada” (1994, p. 

215).  

 Como narradora nata que é, Dona Geruza tem muito a dizer, o que ela quer é contar a 

história de Serra Branca, mas a história que ela viu e viveu, junto às pessoas que ela acredita 

que importam à esta história, como é o caso do padre tão inesquecível para a mesma e muitas 

outras pessoas no município. É dessas pessoas que ela fala, muitas vezes, esquecidas ou 

negligenciadas, mas que têm um papel fundamental nesta história. 

  Já o Sr. Severino Ramos apresentou algo inovador em seu depoimento, 

comparado à maioria dos que colhemos, que reside no fato de não expressar de forma tão 

intensa o saudosismo característico das entrevistas dos outros moradores.  

É, mudanças eu acho que foram... mudou tudo, né? Em termos de cultura, 
educação, esporte, política, né? A própria cidade mesmo cresceu muito e, 
mas tudo houve mudança. Na... trinta anos atrás nós tínhamos aqui, em 
termos de comunicação, as difusoras. Hoje nós temos três emissoras de 
rádio. Então, tudo isso foi crescimento e o progresso chegou pra Serra 
Branca mesmo, através dessas mudanças (Severino, 56 anos). 

 Questionado se as mudanças afetaram sua vida de alguma forma, ele explica, 

                                                            
35 Entre os anos de 1961 e 1965, aconteceu uma reunião eclesiástica chamada Concílio Vaticano II, na qual 
questões relativas à Igreja Católica foram deliberadas e regulamentadas. Dentre os pontos discutidos e 
modificados estava a questão da língua das cerimônias – missas – que eram realizadas em latim. Após o Concílio 
Vaticano II, ficou sancionado que as missas fossem realizadas nas línguas oficiais de cada região, e não mais em 
latim.   



44 

 

É, afetou muito né? Porque eu fazia parte dessas locuções, assim, de 
difusoras, festa de Padroeira e hoje é no rádio, né? Eu ainda participo através 
de carro de som na rua, propagandas, mas as rádios vieram e, com esse 
progresso, essas difusoras que nós tínhamos praticamente não existem mais, 
não é? Então, houve essa mudança muito grande pra melhor. Hoje o povo, 
saudosista pergunta por que não bota aquela difusora ainda pra fazer aquele 
programa, mas aí eu digo não, o tempo passou e a coisa mudou e a gente tem 
que ir com os avanços do tempo mesmo (Severino, 56 anos). 

 Nesses trechos, o Sr. Severino não tem a pretensão de negar que no “seu” tempo as 

festas eram alegres, que Serra Branca era uma cidade boa de viver. No entanto, sua memória 

ancorada no presente, reconhece neste um tempo igualmente bom em certos aspectos. O 

passado é valorizado, mas não em detrimento do presente. Há nas suas falas uma tentativa de 

equilibrar, de reconhecer as vantagens do presente, como herdeiro que é do passado. Seu 

depoimento apresenta uma boa perspectiva para pensarmos as relações de harmonia ou 

desacordo entre os tempos e as experiências que marcam a memória.  

Gostaríamos de abrir um parêntese, para registrar sentimentos e reações por nós 

sentidas porque acreditamos que é interessante expormos aqui, por exemplo, o estado de 

ansiedade, as mãos geladas, a gagueira, as hesitações diante dos primeiros entrevistados, ou a 

preocupação em não tornar a entrevista incômoda para o depoente, ou mesmo a inquietação e 

a desatenção em alguns momentos dos relatos que, posteriormente vimos, apresentavam 

elementos importantes, que poderiam ser melhor explorados. E a dificuldade diante de um 

depoente ansioso por causa do gravador, ou o pedido para desligá-lo em alguns momentos... 

Situações que não havíamos vivido ainda sem que tivesse um professor ou professora 

experiente por perto.  

Uma última consideração que envolve as entrevistas se refere às suas transcrições. 

Como sabemos, com o procedimento da transcrição, grande parte do que constitui a riqueza 

de um depoimento oral fica de fora. A gestualidade, os silêncios, as pausas, os esquecimentos, 

as interrupções e suas retomadas, os risos, as entonações, a própria voz... Tudo isso 

desaparece quando passamos a fala para o papel. E será que alguns destes elementos não 

seriam indícios de algo a considerar? Deste modo, nas transcrições que fizemos, ensejamos 

minimizar a supressão destas características, tão importantes para este tipo de fonte, mantendo 

a maneira como cada entrevistado falou, muitas vezes, violando o rigor e as exigências das 

regras gramaticais da linguagem escrita que são apreciadas pela academia. 

Até aqui delineamos o nosso tema, o nosso objetivo, alguns dos autores com os quais 

estabelecemos diálogo, a metodologia que utilizamos e as principais fontes com as quais 

trabalhamos. Além disso, revelamos algumas dificuldades e limitações com o intuito de 



45 

 

demonstrar que também fazem parte do processo de criação deste trabalho e que são, na 

verdade, ensinamentos.  

Após essas considerações que compõe o primeiro capítulo, o nosso trabalho se 

delineia em outros dois, organizados da seguinte forma: 

- No segundo capítulo, procedemos a reflexões para tratar as festas no município 

partindo das memórias de seus moradores. Para tanto nos aportamos em Hobsbawm e Ranger 

(2008), Amaral (1998), Itani (2003), Segalen (2002), Certeau (2009), Gaeta (1995) e DaMatta 

(1984). Estas reflexões foram intercaladas com as fontes orais que obtivemos a partir das 

memórias de moradores de Serra Branca acerca das festas – Carnaval e Padroeira/Nossa 

Senhora da Conceição (08/12)36. Nosso objetivo é, através da análise destes depoimentos e 

amparada pela reflexão teórica, apreender os elementos que estabelecem relações entre as 

festas para averiguar que traços da história do município nos são revelados.  

- No terceiro capítulo, nosso foco continua centrado nas memórias, desta feita 

utilizamos autores como De Masi (2000), Werneck (2000), Certeau (1996), Souza (2010), 

Souza (2008), Alegria e Duarte (2005), Hobsbawm (2003), Azevedo (2002), DaMatta (1994) 

e Galeano (2004). As lembranças evocadas foram as que dizem respeito a existência do   

cinema, conhecido como Cine Educativo; à programação da Rádio Castelo Branco (RCB ) e o 

programa de auditório por ela promovido; e aos times de futebol (Vasco da Gama e 

Flamengo). Neste caso, ensejamos perceber as experiências com lazeres que foram 

promovidas mediante as práticas de ir ao cinema, ouvir música e jogar futebol. 

Para desenvolvermos esses capítulos utilizamos além das referências bibliográficas e 

das fontes orais já citadas, quando necessário, o material arrolado pelo Projeto de História 

Local – O Guia de Fontes, as Atas da Câmara Municipal, cópias de Livros do Tombo da 

Igreja Católica; os fichamentos das obras clássicas da Historiografia paraibana; os registros de 

jornais A União, Correio da Paraíba e O Norte (no período que decorreu entre 1930 e 1980); 

documentos copilados nas caixas de arquivo da Divisão de Arquivo Histórico sediada nas 

dependências da Fundação Espaço Cultural da Paraíba – FUNESC, no período de 1830 a 

1950; fotografias, mapas e documentos de acervos privados. Assim como a produção 

acadêmica disponível acerca do município – monografias de conclusão de curso de graduação 

                                                            
36 Atualmente, a festa da Padroeira continua sendo comemorada religiosa e profanamente em dezembro, já no 
período do carnaval não há mais comemorações com blocos. 



46 

 

e especialização e dissertações37. Além de produções existentes no município, elaboradas por 

munícipes abordando diversos aspectos de sua história.  

A exemplo deste último tipo de produção, encontramos alguns trabalhos que tentaram 

de alguma forma, sistematizar a história de Serra Branca. É o caso do livro Fatos históricos 

de Serra Branca (2008), de Estelita Antonino de Souza, mencionada anteriormente, que se 

configurou como uma importante referência para o Projeto de História Local, na qual também 

nos ancoramos. Outra obra da mesma autora é A família Antonino através dos tempos (2010), 

estudo que faz referência a esta família no contexto da história do município. Todos estes 

materiais estão disponíveis no acervo do Projeto de História Local no Núcleo de 

Documentação e Informação Histórica Regional – NDIHR na UFPB.  

 Agora, passaremos às memórias dos moradores de Serra Branca buscando outras 

histórias...    

 

 

ΩΩΩ 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                            
37 Entre elas, VILAR, Dyala Limeira. Pesquisa: Potencialidades Turísticas do Município de Serra Branca – PB. 
2005. 53p. Monografia (Bacharelado em Turismo). Faculdade de Ciências sociais Aplicadas – FACISA; 
PASSOS, Luciana Andrade dos. Identificação e Análise das Tipologias Habitacionais Rurais situadas nos 
municípios de São João do Cariri, São José dos Cordeiros, Gurjão e Serra Branca (Bacia do Taperoá – PB). 
1999. Monografia (Bacharelado em Arquitetura). Centro de Tecnologia, Universidade Federal da Paraíba; 
OLIVEIRA, Dalva Felipe de. Mulher, Trabalho e vida no campo: um estudo junto às mulheres da comunidade 
do Ligeiro – Cariri Paraibano. 1996. Dissertação (Mestrado em Sociologia). Programa de Pós-Graduação em 
Sociologia, Universidade Federal da Paraíba; LIMA, Sérvio Túlio da Silva. Fino trato: memórias de sapateiros 
de Serra Branca nas décadas de 1940-1980. 2008. 68p. Monografia (Licenciatura em História). Centro de 
Educação, Universidade Estadual da Paraíba; SOUZA, Onildo Gouveia de. Memórias de trabalhadores da 
cultura do algodão em Serra Branca-PB (1950-1980). 53p. Monografia (Licenciatura em História). Centro de 
Educação da Universidade Estadual da Paraíba. 



47 

 

2. AS ALEGRIAS ENTRE RUAS E PAVILHÕES  
 

O objetivo deste capítulo é analisar as fontes orais produzidas com a finalidade de 

apreendermos quais fragmentos das experiências vividas nas festas de carnaval e da Padroeira 

subsistiram nas memórias dos moradores depoentes, sendo continuamente alterados a partir 

das suas vivências no presente, e que nos servem ao entendimento e processo de produção da 

história do município de Serra Branca-PB.   

 Aspectos de memória familiar, memória política, além das memórias das experiências 

culturais que são nosso alvo, são passíveis de captura nos depoimentos coletados, o que nos 

faz retornar às considerações acerca do substrato social da memória, já que todas essas 

memórias foram constituídas nos compartilhamentos no interior das instituições nas quais os 

sujeitos viveram e ainda vivem inseridos: a família, a escola, a igreja, o trabalho, dentre 

outras.  Segundo Bosi (2007), na esteira de Halbwachs, qualquer mudança no ambiente em 

que se vive altera a memória individual. Dessa forma, é que a memória individual é 

entrelaçada à coletiva. 

 A nossa primeira observação parte da percepção de que todos os depoentes, em algum 

momento de suas entrevistas, revelaram certo saudosismo do passado lembrado. Embora não 

queiramos focar nossas análises nesta ideia – do passado como sendo sempre melhor –, partir 

dela possibilita atentarmos aqui para o cruzamento de temporalidades característico da 

memória.  

 Para Bosi (1993, p. 281), “A memória, é sim um trabalho sobre o tempo, mas sobre o 

tempo vivido, conotado pela cultura e pelo indivíduo”. Considerando a percepção do tempo 

nas sociedades modernas38, ela continua, 

É verdade, porém, que nossos ritmos temporais foram subjugados pela 
sociedade industrial, que dobrou o tempo a seu ritmo, “racionalizando” as 
horas de vida. É o tempo da mercadoria na consciência humana. Esmagando 
o tempo da amizade, o familiar, o religioso... A memória os reconquista na 
medida em que é um trabalho sobre o tempo, abarcando também esses 
tempos marginais e perdidos na vertigem mercantil. (...) Mas a rigor, a 
apreensão plena do tempo passado é impossível, como o é a apreensão de 
toda a alteridade (p. 281).   

                                                            
38 Edward Palmer Thompson desenvolve interessantes reflexões sobre a transformação na percepção do tempo 
nas sociedades ocidentais que levou a ideia de que “tempo é dinheiro” promovida pela Revolução Industrial, 
especialmente a partir do século XVIII. Ver THOMPSON, E. P. Tempo, disciplina de trabalho e capitalismo 
industrial. In: Costumes em comum: estudos sobre a cultura popular tradicional. São Paulo: Companhia das 
Letras, 1998, p. 267-304. 



48 

 

O presente no qual se rememora, portanto, leva ao encontro de pessoas, lugares, 

objetos e experiências vividas no passado. Mas as percepções ou representações construídas 

acerca deste passado são continuamente transformadas pelas experiências do presente e não 

correspondem à sua totalidade. Neste sentido é que a memória é construção e que o ato de 

lembrar sempre apresenta algo novo, afinal, nossas perspectivas mudam no decorrer da vida 

com base no que vivemos. Bosi (2007) atesta, então, que  

A lembrança é uma imagem construída pelos materiais que estão, agora, à 
nossa disposição, no conjunto de representações que povoam nossa 
consciência atual. Por mais nítida que nos pareça a lembrança de um fato 
antigo, ela não é a mesma imagem que experimentamos na infância, porque 
nós não somos os mesmos de então e porque nossa percepção alterou-se e, 
com  ela, nossas idéias, nossos juízos de realidade e de valor. O simples fato 
de lembrar o passado, no presente, exclui a identidade entre as imagens de 
um e de outro, e propõe a sua diferença em termos de ponto de vista (p. 55). 
[grifo da autora] 

 Outro elemento presente nas entrevistas e que destacaríamos, é o fato de que, mesmo 

seguindo um roteiro pré-estabelecido, as memórias dos moradores escolheram do que, de 

quem, de onde lembrar. Informamos os temas e eles direcionaram suas lembranças, que se 

concentraram, principalmente, em lugares – nas ruas e clubes dos carnavais, nos pavilhões da 

festa da Padroeira – e pessoas mais próximas – como irmãos, pais, parentes e amigos. Isto nos 

remete ao cotidiano – pensado aqui como a dimensão que abrange os aspectos mais concretos 

da vida, as vivências diárias – e o senso comum – relacionado ao processo histórico mais 

abrangente. 

  Dividimos este capítulo em duas partes distintas e nelas procedemos a uma análise 

sobre as lembranças presentes nas memórias de moradores da cidade de Serra Branca 

relacionadas a dois adventos comemorativos – o carnaval e a festa da santa Padroeira da 

cidade, Nossa Senhora da Conceição. 

 As festas se fazem presentes em vários momentos da vida e sob diferentes motivos. 

Comemorar é o sentido que, em geral, permeia muitas das festas que marcam datas e 

episódios instituídos, pelo menos no caso desses dois momentos aos quais nos remeteremos, 

esta era a razão que as incluía dentro do calendário do município. São comemorações 

extensivas a toda a comunidade: famílias, escolas, igrejas, comércio, associações e, ainda, 

visitantes/turistas que se organizam para participar do que comumente ganha a nomenclatura 

de tradições culturais.  



49 

 

 A tradição é pensada aqui como “tradição inventada”, na perspectiva de Hobsbawm e 

Ranger (1997), que embora reconheçam a amplitude do conceito, apontam a definição para 

evitar equívocos. Para eles, trata-se de  

(...) um conjunto de práticas, normalmente reguladas por regras tácita ou 
abertamente aceitas; tais práticas, de natureza ritual ou simbólica, visam 
inculcar certos valores e normas de comportamento através da repetição, o 
que implica, automaticamente, uma continuidade em relação ao passado. 
Aliás, sempre que possível, tenta-se estabelecer continuidade com um 
passado histórico apropriado (p. 9). 

 A necessidade de uma tradição inventada nasce das “transformações suficientemente 

amplas e rápidas” ocorridas no interior de uma sociedade, assim, as “tradições inventadas” 

são formalização e ritualização de determinadas práticas do passado, que não precisa ser 

remoto, de acordo com os autores.  

Consideramos, portanto, as festas do carnaval e da Padroeira em Serra Branca 

relacionadas a estas práticas que envolvem elementos ritualísticos e simbólicos por meio dos 

quais apreendemos aspectos da história local, justamente porque estas festas tradicionais 

apresentam vínculos com o passado, constituindo continuidades ou permanências. Entre esses 

elementos ritualísticos estão, a exemplo da festa da Padroeira: o pavilhão que abrigava as 

concorrentes à rainha da festa; a coroação da Padroeira ao findar a festa; a apresentação de 

bandas; a queima de fogos; o templo (a Igreja) que abrigava as missas, de onde partiam as 

procissões; as canções específicas que louvavam a Padroeira, bem como sua imagem que 

percorria casas e ruas. 

 O estudo da “invenção das tradições”, como campo de investigação da História, é 

importante porque, de acordo com Hobsbawm e Ranger (1997), os historiadores produzem 

e/ou desconstroem imagens do passado que se tornam de domínio público, demonstrando a 

atuação do homem como ser político. Deste modo, eles criam a possibilidade de que as 

tradições inventadas se apropriem dessas imagens para suas constituições e/ou legitimações. 

Neste sentido, podemos arrolar também a memória como produtora de imagens do passado e 

de cultura histórica, tal como a historiografia e a invenção das tradições. 

As festas integram a história e o patrimônio imaterial das sociedades, revelando 

aspectos importantes da dinâmica social, pois são manifestações culturais. Amaral (1998), 

analisando festas das cinco regiões do Brasil, caminha na contramão do que afirmam alguns 

teóricos que falam em “decadência” das festas entre povos imersos no sistema capitalista e 



50 

 

que defendem sua ideia de racionalização do tempo em detrimento de algumas tradições39. No 

caso brasileiro, esta autora observa um movimento inverso, pois as festas aqui aumentam em 

número, acompanhadas por luxo e uma maior participação dos grupos sociais, exemplo disso, 

é a inserção das elites em festas como carnaval e forrós, que têm um apelo mais popular. 

Outra prova disso, para ela, são os calendários das prefeituras que apresentam diferentes 

eventos festivos ao longo do ano, criando eventos que vão se constituindo como tradições 

locais.  

A contradição entre a lógica da acumulação versus desperdício, na festa, 
parece resolver-se, no Brasil, de modo razoavelmente pouco tenso. Tudo 
indica que o capitalismo cooptou as festas populares e foi cooptado por elas, 
mas também que povo vem reinventando suas festas nas novas condições de 
vida resultantes de novos contextos econômicos e sociais. Pode-se observar, 
também, que as antigas festas populares, compartilhadas por grande número 
de pessoas (principalmente as festas religiosas) fragmentaram-se em formas 
diferentes de festejar. No entanto, surgiram ou mantiveram-se grandes festas 
em centros de atração regionais (AMARAL, 1998, p. 34-35). 

Para ilustrar esta situação, em Serra Branca, a festa da Padroeira acontece no pavilhão 

ao lado da Igreja, mas também ocorre um evento paralelo bastante criticado pelos moradores 

que entrevistamos, que é a festa no clube com atrações que atendem ao gosto do público mais 

jovem – bandas de forró – em que se praticam entre outras coisas, a dança. A dança que foi 

uma prática bastante elogiada quando se trata do carnaval, já quando o assunto é a festa da 

Padroeira, os moradores “estranham” como tal prática passou a ser admitida pelos párocos nas 

últimas décadas. No tempo do padre João Marques, a dança era considerada um elemento 

perigoso aos bons costumes, associados à decência esperada dos participantes da festa da 

Padroeira, afinal, era uma festa da Igreja, instituição responsável por perpetuar determinados 

valores com vistas à manutenção da “ordem social” e da sua hegemonia enquanto tal. A partir 

da década de 1970, outras práticas passaram a integrar as comemorações da santa Padroeira, 

como dramatizações (apresentações de teatro organizadas pela juventude).  

Atentando à dimensão simbólica das festas, nos apoiamos em Segalen (2002) que 

reconhece a complexidade na construção de uma definição para o rito, todavia expõe a 

seguinte conceitualização: 

O rito ou ritual é um conjunto de atos formalizados, expressivos, portadores 
de uma dimensão simbólica. O rito é caracterizado por uma configuração 
espaço-temporal específica, pelo recurso a uma série de objetos, por sistemas 
de linguagens e comportamentos específicos e por signos emblemáticos cujo 
sentido codificado constitui um dos bens comuns de um grupo (p. 31). 

                                                            
39 Entre os autores estudados por Amaral (1998), estão: Caillois, Girard, Eliard e Durkheim, dentre outros. 



51 

 

O rito, portanto, mediante sua dimensão simbólica, interfere na realidade social, uma 

vez que exige a ordenação de gestos, a presença de determinados objetos, uma linguagem 

específica, um comportamento adequado, servindo para mediar conflitos existentes entre os 

membros de uma coletividade. Estes “atos formalizados” fundam-se em uma adesão mental, 

nem sempre consciente por parte dos sujeitos, segundo esta autora; eles possuem, ainda, uma 

dimensão de aprendizagem e implicam em continuidade das gerações, dos grupos etários e 

sociais dos quais se origina. Ainda para esta autora, “O ritos são regras de conduta que 

prescrevem como o homem deve se comportar em relação às coisas sagradas” (p. 21). 

 Também nesta perspectiva, Itani (2003) é contundente quando afirma que a festa é, 

fundamentalmente, um rito. Ela explica que a festa é um ato simbólico de representação de 

uma figura ou evento tido como importante por uma coletividade, mais uma vez o caráter 

social dos ritos é aludido, e que inclui os ritos e as celebrações sagradas ou profanas – 

comemorações políticas, eventos com dança, comida, músicas, jogos, dentre outros 

elementos. Relatando a centralidade das festas em diferentes sociedades, esta autora 

demonstra óticas e finalidades distintas sobre as quais as festas podem ser refletidas: como 

devoção, como diversão e repouso, como espetáculo, como apropriação do tempo, para citar 

algumas. 

No caso das duas festas que já mencionamos, estaremos lidando com o rito arraigado 

no tempo da comunidade pesquisada. Estas práticas coletivas se expressam diante de um 

mundo globalizado, que a tudo rotula e massifica, como uma forma de resistência das 

tradições e culturas locais. Itani (2003, p. 14) destaca: “Note-se que as festas se mantém 

combinando, no mesmo momento e rito, o tempo profano no espaço do sagrado, alimentando 

o imaginário coletivo e assegurando a coesão da sociedade”, esta coesão, no entanto, não 

impõe uma homogeneização destes ritos e celebrações.  

Itani (2003, p. 14) acrescenta que: “Festejar é desse modo, rito e superação de rito, de 

sua origem, que vem do termo ritus. O rito é ordem prescrita, mas é também produção e 

transformação e, por conseguinte, um resultado de uma criação coletiva do homem a cada 

momento” (idem), é tempo e espaço de celebração da vida. Ela é um fato – social, histórico, 

econômico e político – que produz discursos e significados, além de proporcionar a partilha 

de experiências coletivas. É momento de repetir e inovar rituais marcados nas memórias 

individuais e coletivas. 

 Como rito, as festas apresentam relações entre elementos sagrados e profanos, 

expostas nas reflexões de Durkheim (1996), em As formas elementares da vida religiosa, 

sobre o fenômeno religioso. Para ele,  



52 

 

(...) toda festa, mesmo quando puramente laica em suas origens, tem certas 
características de cerimônia religiosa, pois, em todos os casos ela tem por 
efeito aproximar os indivíduos, colocar em movimento as massas e suscitar 
assim um estado de efervescência, às vezes mesmo de delírio, que não é 
desprovido de parentesco com o estado religioso. (...) Pode-se observar, 
também, tanto num caso como no outro, as mesmas manifestações: gritos, 
cantos, música, movimentos violentos, danças, procura de excitantes que 
elevem o nível vital etc. Enfatiza-se frequentemente que as festas populares 
conduzem ao excesso, fazem perder de vista o limite que separa o lícito do 
ilícito. Existem igualmente cerimônias religiosas que determinam como 
necessidade violar as regras ordinariamente mais respeitadas. Não é, 
certamente, que não seja possível diferenciar as duas formas de atividade 
pública (DURKHEIM, 1996, p. 417-418). 

 As festas se caracterizam pelo movimento que dão às sociedades, pela reunião dos 

indivíduos que compõem uma coletividade, pela “entrega” destes ao evento, muitas vezes 

assumindo atos excessivos. Essa “entrega” pode ser associada ao estado de efervescência – 

excitação, agitação de espírito, comoção – ocasionado pela presença de elementos como a 

música, a dança, as bebidas, os comportamentos ritualizados, dentre outros.  Os sujeitos, 

devido a estes aspectos da festa, rompem as fronteiras que os individualizam para adentrar no 

âmbito do coletivo e absorvem delas o necessário para conformação com as dificuldades do 

cotidiano (AMARAL, 1998). Para outra autora, Segalen (2002), a importância da coletividade 

no rito, como as festas, reside no sentimento que ela expressa, que é o que define a santidade 

de um objeto, ou de algum evento, no caso das festas.  

Temos, portanto, a ideia de que a festa, como evento que integra o lazer, é responsável 

por um momento que rompe com o cotidiano, estabelecendo uma saída para as angústias que 

o atravessam. Ela teria, por conseguinte, a função de aliviar as tensões e restabelecer as 

energias dos indivíduos para o retorno à ordem social. Nas direções discutidas até aqui, a festa 

ultrapassa o momento em que ela acontece, se relacionando a durações mais amplas que 

envolvem tanto o tempo do cotidiano quanto o tempo que o irrompe, se configurando como 

momento ímpar e necessário à vida coletiva que envolve elementos da esfera sagrada. 

Roberto DaMatta (1984) também se dedicou ao tema das festas, assinalando os traços 

característicos dessas ocasiões que “recriam, resgatam o tempo, o espaço e as relações 

sociais” (p. 81), destacando as diferentes durações que experienciamos ao vivê-las de modo 

penoso ou gratificante. Além disso, ele estabelece uma distinção entre as festas da ordem e as 

da desordem, com o intuito de mostrar que elas possuem significados específicos que podem 

ou não romper com as hierarquias da estrutura social dominante. 

 As festas da ordem – como as religiosas ou as cívicas –, de acordo com este autor, são 

marcadas pela formalidade, seus propósitos envolvem a celebração da ordem social mantendo 



53 

 

suas hierarquias. Seus ritos de “reforço” glorificam e mantém as desigualdades da ordem. 

Estes ritos têm como marcas a contrição e as contenções físicas e verbais. Corpo e espírito 

não estão necessariamente juntos: o primeiro, expressa rigidez nos gestos; e o segundo, pode 

estar presente, ou não, na celebração. Por outro lado, as festas da desordem – como o carnaval 

– têm como traço a informalidade para unir e igualar as pessoas por meio dos ritos de 

“inversão” (da ordem), que tentam promover a igualdade. A indisciplina impera sendo meio 

para obtenção de prazer pelo corpo. Neste caso, a festa exige vontade e energia, corpo e 

espírito juntos (DAMATTA, 1984).  

Não pretendemos desenvolver um estudo antropológico sobre as festas em Serra 

Branca, mas sim, a partir da memória dos mais idosos, registrar aspectos de uma cultura 

histórica presente em determinada comunidade a exemplo de outras tantas. Neste sentido, 

procuramos trabalhar a compreensão das festas em suas manifestações e lembranças do 

mesmo modo em que buscamos recuperar os seus sentidos com o passar do tempo. 

Outro elemento a considerar para o entendimento das comemorações, ritos e 

celebrações é a própria apropriação que o capitalismo ocidental fez e faz do calendário civil, 

introduzindo nele as solenidades religiosas. Delimitar o tempo e ocupar espaços é uma 

questão de poder, senão vejamos  

A história do calendário moderno, contudo, é também a história da 
dominação da civilização européia, a partir da Idade Média, impulsionada, 
sobretudo, pela Igreja Católica, que passou a organizar os ritos festivos. O 
domínio do tempo, representado pelo calendário, se torna um instrumento de 
poder (ITANI, 2003, p. 26). 

 É neste sentido que proliferam no país as festividades religiosas em comemoração aos 

santos padroeiros. A começar pela Nossa Senhora Aparecida, Padroeira do Brasil, 

comemorada nacionalmente no dia doze de outubro, sendo feriado nacional – embora o 

Estado brasileiro seja laico! Seguindo a lógica da Igreja Católica Romana, cada cidade, por 

menor que seja, dispõe de um(a) santo(a) protetor(a) que se tornou o(a) padroeiro(a) local, da 

mesma forma, é estabelecida uma comemoração religiosa acompanhada de festividades 

profanas em dia marcado nos calendários municipais. Dia santificado no qual a dinâmica da 

cidade é alterada por atividades religiosas – missas, novenas, procissões –, e profanas – festas 

públicas, palanques, comidas e bebidas, parques de diversão, shows musicais etc. Todo este 

movimento é compartilhado pela comunidade a seu querer ou não, seja o cidadão católico ou 

de qualquer outra denominação religiosa. 

 O carnaval também tem seu ritual de celebração. Historicamente de origem europeia, 

era tida como uma festividade pagã do calendário agrário com a intenção de espantar os maus 



54 

 

espíritos e atrair dias de prosperidade e fecundidade, além de festejar o fim do inverno e o 

retorno vegetação e de sua fecundidade. Usavam-se muitos sons de gritos, tambores e sinos, 

acompanhados do uso de máscaras de animais na perspectiva de espantar os ditos maus 

espíritos. Aos poucos, como produto da sociedade vitoriana do século XIX, esta festividade 

adentrou as cidades, desta feita, ganhado contornos mais alegóricos, canalizava tensões e 

protestos através de sátiras e zombarias (ITANI, 2003). Neste sentido, foi assumindo uma 

função de contestação, com caráter de transgressão e com o objetivo de inverter a ordem 

social. 

No Brasil tornaram-se manifestações populares com uso de fantasias, blocos, música, 

comidas e bebidas, festas de rua, quebra de normas e convenções sociais, muita irreverência e 

até divisões de classe. Consta como feriado no calendário nacional e apesar de ser 

eminentemente uma festa pagã tem seus vínculos com o calendário religioso40.  

Com origens religiosas e execução variada a rememoração das festas em Serra Branca 

no século XX, ganham visibilidade a partir dos depoimentos de quem delas participou. 

Comecemos pelo carnaval. 

 

2.1. “Só brinca carnaval quem pode...”: os foliões dos Toureiros e Não se incomode pelas 

ruas das memórias 

 
Sai de lá, sai de cá. Sai de lá, sai de cá. Arreda do caminho que o Se incomode quer 

passar. Somos nós do Se incomode/ Que saímo a passear/ Dando volta e 
manobrando/ E divertindo o carnaval. Somos nós do Se incomode/ Que saímo a 

passear/ Dano volta e manobrando/ E divertindo o carnaval. Sai de lá, sai de cá. Sai 
de lá, sai de cá. Arreda do caminho que o Se incomode quer passar41.  

 

O trecho acima é de uma canção composta para um dos blocos de Serra Branca, o Não 

se incomode. Na letra, apreendemos a urgência pela folia carnavalesca, advertindo que 

qualquer obstáculo seria transposto para garantir a passagem do bloco pelas ruas da cidade, 

carregando consigo a diversão. Esta festa rompia com o cotidiano do município. Isso se deve 

ao caráter excepcional que as festas possuem, marcado ritmos distintos e temporários de viver 

a vida. 

                                                            
40 O Carnaval, enquanto festa surgiu em meados do século XI, a partir da instituição pela Igreja Católica da 
Semana Santa. Esta era antecedida por quarenta dias de jejum, período conhecido como Quaresma. Este jejum 
que se caracterizava como período de privação tinha seu inicio com a reunião das comunidades em diversas 
festividades que antecediam a Quarta feira de cinzas – primeiro dia da Quaresma. 
41 Música composta para o bloco Não se incomode, de Serra Branca, cantada pela Sra. moradora Maria de 
Lourdes Ramos de Freitas, em entrevista concedida em 10/06/2011, na sua residência. De acordo com ela, quem 
compunha as músicas era Neca Gregório e Evangelina Venâncio, foliões do referido bloco. 



55 

 

 Para DaMatta (1984), a vida se desenrola entre momentos rotineiros e extraordinários, 

estes entendidos como os que não integram a rotina. Os primeiros, no caso do Brasil, 

pensados como aqueles relacionados ao trabalho e os segundos voltados para a fuga da rotina, 

que seriam as festas. Embora pareçam desarticulados, ambos constituem a vida social, um 

todo.  

Ao tratar especificamente do carnaval brasileiro, ele afirma que esta festa rompe com a 

ordem da rotina, que seria a do trabalho, marcada pelo peso das obrigações. Para ele, o 

carnaval tem por função espalhar alegria, fatigar o corpo pelo prazer, ser tempo de “praticar 

sistematicamente todos os excessos!” (DAMATTA, 1984, p. 72). Vejamos, 

Todos os sistemas constroem suas festas de muitos modos. No caso do 
Brasil, a maior e mais importante, mais livre e mais criativa, mais irreverente 
e mais popular de todas é, sem dúvida, o carnaval. Aliás, nessa festa, a 
própria definição já perturba, pois exclui de modo sistemático todos os 
elementos que nenhuma festa pode dispensar e que são importantes para o 
seu próprio desenrolar. Quero referir-me a todos os elementos de ordem, de 
economia e política que o carnaval certamente implica – como todo evento 
especial –, mas que ficam necessariamente excluídos de sua definição. De 
fato, como sabemos como brasileiros, o carnaval não pode ser sério. Senão 
não seria um carnaval... (DAMATTA, 1984, p. 71). 

 Sendo assim, o carnaval é oportunidade de sentir uma profunda alegria por meio da 

inversão da ordem. Essa inversão nos expõe aos sentimentos de liberdade e igualdade, tendo 

em vista que qualquer indivíduo pode compartilhar delas neste momento extraordinário. Nele, 

podemos ser quem quisermos (E para isso contamos com máscaras e fantasias!).  

Convém ressaltar que a sensação de liberdade e alegria é propiciada pela inversão da 

ordem de opressão, injustiça, dificuldades, cansaço e dores da rotina do trabalho, e é 

justamente por estarmos coletivamente livres desse fardo que nos sentimos iguais. Para o 

referido autor, essa experiência momentânea é fundamental, considerando o fato de que 

vivemos em uma sociedade marcada por hierarquia e desigualdades. Deste modo, sentimentos 

ou emoções com conotação negativa, como a tristeza ou a raiva, não são apropriados e/ou 

aceitos nessa festa.  

 Voltando às palavras de DaMatta (1984), em uma tentativa de definição do que venha 

a ser o carnaval brasileiro.  

Mas como definir o carnaval? Não seria exagero dizer, é uma ocasião em 
que a vida diária deixa de ser operativa e, por causa disso, um momento 
extraordinário é inventado. Ou seja: como toda festa, o carnaval cria uma 
situação em que certas coisas são possíveis e outras devem ser evitadas. Não 
posso realizar um carnaval com tristeza, do mesmo modo que não posso ter 



56 

 

um funeral com alegria. Certas ocasiões sociais requerem determinados 
sentimentos para que possam ocorrer como tais (p.71). 

E prossegue: 

Penso que o carnaval é basicamente uma inversão do mundo. Uma 
catástrofe. Só que uma reviravolta positiva, esperada, planificada e, por tudo 
isso, vista como desejada e necessária em nosso mundo social. Nele, 
conforme sabemos, trocamos a noite pelo dia; ou, o que é ainda mais 
verossímil: fazemos uma noite em pleno dia, substituindo os movimentos 
coletivos que desfilam num conjunto ritmado, como uma coletividade 
indestrutível e corporificada na música e no canto (p. 74). 

A inversão da ordem, a aceitação da individualidade, a alegria coletiva, as máscaras e 

fantasias, a permissão para a crítica, o prazer, a imprescindível vontade de se integrar. Todas 

estas características do carnaval exaltam a mobilidade dos papéis sociais que ele promove. 

Sendo assim, é uma festa democrática, no sentido de inclusão, de que aceita a participação de 

qualquer pessoa, desde que demonstre disposição para isso; e, além disso, ou justamente por 

isso, é uma festa da desordem, na perspectiva de romper com os rituais de formalidade e 

contenção (corporal, gestual etc.) que reforçam/mantém as desigualdades.  

As memórias sobre os antigos carnavais de Serra Branca estão povoadas por foliões 

dos blocos que existiram no município: o Toureiros e o Não se incomode. Para conhecermos 

essa história – desses carnavais –, selecionamos cinco depoimentos, justificando que foram os 

mais proveitosos, no sentido de reunirem um maior número de informações, sobre o tema 

dessa festa42. As entrevistas foram concedidas pelos seguintes moradores:  

• Carlos Antônio Barros43, em 27/06/2008; 

• Geruza Mamede Lima44, em 11/06/2011; 

• Luiz Gonzaga de Holanda45, em 08/05/2008; 

• Maria de Lourdes Ramos de Freitas46, em 10/06/2011; 

• Rita Rangel dos Santos47, em 11/06/2011; 

                                                            
42 Para facilitar o entendimento das transcrições das entrevistas que foram selecionadas, elaboramos a seguinte 
legenda: ... – significa uma pausa curta na fala/ (...) – suprimimos um trecho mais amplo da entrevista/ (?) – não 
compreendemos a palavra pronunciada.  
43 O Sr. Carlos Antônio era natural de Campina Grande. Em 1957 chegou a Serra Branca para se reunir à família. 
Era graduado em Direito, foi professor, vereador e funcionário do Fisco no município. Na época da entrevista, 
ele residia entre João Pessoa e Serra Branca, devido a problemas de saúde. Faleceu em 15 de julho de 2012, aos 
70 anos. 
44 Ver nota 33. 
45 O Sr. Luiz Gonzaga, 74 anos, possui uma história de vida marcada atuação na vida política de Serra Branca. 
Além disso, é presidente do Sindicato dos Trabalhadores Rurais do município. 
46 Dona Maria de Lourdes, 66 anos, é natural de Serra branca e sempre residiu no município. Foi funcionária 
pública do Estado da Paraíba – professora – e, da prefeitura de Serra Branca - diretora do Departamento de 
Educação. Atualmente é aposentada pelo Estado e desempenha atividades como voluntária junto à Igreja 
Católica do município. 



57 

 

Vamos, então, às memórias dos moradores.  

  De acordo com os relatos desses moradores, os antigos carnavais eram marcados pela 

existência dos dois blocos. Orquestras de outras cidades vinham ao município animar a festa 

dos foliões fantasiados, ou não. Por outro lado, percebemos também aspectos interessantes 

para compreendermos a dinâmica histórica própria desta Serra Branca de outrora que, vale a 

pena salientar, é bem diferente da de hoje na percepção de seus moradores.  

Além disso, foi comum que lembrassem também dos personagens que marcam, 

historicamente, o carnaval: Papangus, Zé Pereira e Ala Ursa48. Surgiram nas recordações de 

D. Geruza49, quando questionada a respeito desta festa. 

Não participava e lembro que uns 15 dias antes do carnaval, havia o 
surgimento dos “Papangús” que eram pessoas vestidas com trajes bem 
diferentes, cabeças cobertas, mascaradas para não serem reconhecidas. As 
crianças tinham medo e se tornava uma grande movimentação. 
No mesmo sábado ao meio-dia, umas pessoas que faziam parte do “Não se 
incomode” saiam com um dos componentes vestido de “estopas” rasgadas, 
cabeça coberta, e amarrado pela cintura, segurado por alguém percorrendo a 
feira e ganhando os trocados da gasosa da noite. 
Aquela “troça” era chamada de Turma da “Alaursa”. Seus componentes 
acompanhavam sob o som de Fole, triângulo, pandeiro e a música 
apropriada: “Oh, alaursa/O teu senhor que te vender/Por causa da 
carestia/Ninguém pode mais viver./Teu papagaio/Afogou-se na maré/Por 
falta de quem dissesse/Meu louro de cá o pé.” 
Já ás 21:00h, saia a turma do Bloco “Toureiro” com um Senhor bem 
fantasiado de nome “Zé Pereira”. As vezes no capuz de carro ou mesmo a 
pé. (...) 
Juntava inúmeras pessoas que acompanhava a orquestra tocando a marcha 
por demais conhecida. 
A letra da mesma, diz assim: “Viva Zé Pereira/Viva Juvenal/Viva Zé 
Pereira/Nos dias de carnaval” (Geruza, 79 anos). 

                                                                                                                                                                                          
47 Dona Rita, 83 anos, é, igualmente, natural de Serra Branca, onde ainda reside. Diferente das outras duas, sua 
vida foi marcada pelo trabalho na agricultura, especialmente, nas plantações de caruá nos anos 1940. Além disso, 
trabalhou ainda, como cozinheira no hospital municipal. Hoje é aposentada. 
48 Personagens presentes pelas ruas nos carnavais brasileiros ainda hoje, cuja origem é portuguesa. O primeiro, 
eram os fantasiados ou mascarados; o segundo, se trata de um ou mais foliões que desfilam nas ruas tocando 
instrumentos; e a ala ursa é um folião fantasiado de urso, geralmente com uma roupa de estopa, e com uma 
máscara, preso pela cintura para ser conduzido por outro folião pelas ruas, acompanhados de músicos com o 
objetivo de angariar recursos para a folia de carnaval.   
49 Gostaríamos de ressaltar aqui que D. Geruza foi uma, entre duas depoentes, que modificou sua entrevista. 
Após ler o material que imprimimos, ela escreveu, em cinco páginas, algumas reformulações de sua fala. No 
entanto, a substância foi mantida, não percebemos alterações no conteúdo. Na verdade, suas correções foram 
mais no sentido de retirar vícios de linguagem presentes na sua fala. Esclarecemos que este trecho que 
utilizamos, originalmente, era da fala, mas, após suas observações, decidimos citar suas palavras escritas, tal 
como ela nos forneceu.  Compreendemos que se trata de uma questão ética a ser respeitada em pesquisas com 
seres humanos – a liberdade de alterar o texto dos depoentes frente ao resultado da transcrição de suas falas, 
assim procedemos com todos os nossos depoentes, que tiveram acesso a cópia impressa da entrevista. 



58 

 

Também nesta perspectiva, o Sr. Luiz Gonzaga recordou o Zé Pereira, as ala ursas e os 

papaguns e o primeiro carnaval: “Meu primeiro carnaval eu tenho uma lembrança grande 

porque esse carnaval eu brinquei mesmo, pulei muito, né?”. 

Então, era o carnaval daqui, era um carnaval animado, muito disputado e 
todo mundo tinha interesse, todo mundo ia pra rua, na noite tinha um 
carnaval, então tinha os papangu, né? Que era aquele pessoal que saía com a 
máscara, com chicote e os meninos corriam, tinha aquele medo, né? E tinha 
ala-ursa, que ala-ursa também era pra arrecadar dinheiro, era aquele 
elemento vestido de estopa com um (?) atrás e umas coisas, né? E desfilava 
pelas ruas e, à noite, quem animava quem o carnaval era a noite do Zé 
Pereira. O Zé Pereira era um elemento de gravata e chapéu em cima de um 
caminhão ou de uma carroça de boi que saia desfilando nas ruas e tocando 
aquela música com a orquestra Zé Pereira e todo mundo pulando. Eram 
carnavais realmente animados, né? (Luiz Gonzaga, 74 anos). 

Além de descrever personagens presentes tradicionalmente no carnaval, os moradores 

destacam um aspecto importante desta festa: o uso de fantasias e máscaras. A relevância da 

fantasia está na possibilidade que ela dá de sermos o que ou quem quisermos em um curto 

período de tempo. Ao contrário do que estabelece a ordem, que por meio do uniforme 

homogeneíza todos, a fantasia permite a passagem do ninguém a alguém. Com ela, 

assumimos a identidade que desejarmos, uma vez que “Ela permite e ajuda o livre trânsito das 

pessoas por dentro de um espaço social que o mundo cotidiano torna proibitivo com as 

representações da hierarquia e dos preconceitos estabelecidos” (DAMATTA, 1984, p. 75). 

As ala ursas, especificamente, remontam aos ritos agrários de louvação da fecundidade 

da terra, nos quais era empregado o uso de máscaras de animais com o intuito de espantar 

maus agouros e espíritos maléficos do inverno, bem como instrumentos de ruídos e gritos 

e/ou outros objetos. Outro aspecto remete ao imaginário infantil acerca de alguns personagens 

que despertam o medo ou pavor nas crianças. Neste caso, o sentimento de insegurança ou 

ameaça surgia do contato com a ala ursa, homem vestido com uma roupa grotesca que 

desfilava com um grupo sob o barulho dos instrumentos feito um animal solto pela cidade. 

Na memória do Sr. Carlos, permanece a brincadeira dos banhos de rua dados nos 

foliões na sua juventude. 

No caminho dos carnavais aqui, a gente gostava de dar banho no povo. 
Então, autoridade, prefeito, esse negócio, não tinha boquinha não. Era eu, 
Galego, Boró, Paulo, teu pai50. A gente se juntava e saia dando banho no 
povo, Genival Torreão, Mané Gaudêncio, tudinho. E eles pagavam cachaça 
pra gente (?). E o Geraldo Cantalice, o finado, ele não gostava disso, achava 
que... aí fizeram uma pracinha ali (?) de capim porque não tinha flor, acho 
que nesse tempo não tinha nem flor, e ele proibiu a gente de fazer 

                                                            
50 O depoente se dirigiu a uma das pessoas que estavam presentes na entrevista. 



59 

 

movimento porque estragava a praça. Ora, que estragava a praça, rapaz! 
Uma brincadeira tradicional da gente! Aí Antônio Soldado, o pai de Zizo, 
tava ou era namorando ou era casando com Geruza e ele tava hospedado, ele 
tava, Antônio, ia na casa de ‘seu’ Inácio Luzia. Geruza viúva, não tinha 
nenhum filho, morava com ‘seu’ Inácio ali na Mané Gaudêncio, e Antônio 
lá, caba novo, danado, bom, toda vida foi bom, e lá, e meu amigo, rapaz. Aí 
Geraldo não deixou, aí eu digo: ‘Mas rapaz, mas é danado mesmo, a gente 
deixar de fazer isso por causa de Geraldo’. 
Tinha um delegado aqui chamado Expedito. Antônio Soldado levava 
Expedito lá pra casa de ‘seu’ Inácio pra conversar. Eu digo: “É ‘seu’ Inácio 
que vai resolver a parada”. Aí cheguei: “‘Seu’ Inácio, (?) ‘seu’ Geraldo não 
quer mais deixar a gente tomar banho lá na praça”. Ele disse: “Por que não 
quer, menino?” (?) chamou Antônio e disse: “Esses meninos são uns 
meninos de ouro, isso não faz nadinha não, eles fazem isso todo ano”. O 
delegado disse: “Vai fazer. Pode ir, pode ir”. ‘Seu’ Inácio quebrou esse 
galho, né? Aí qualquer coisa é ‘seu’ Inácio (Carlos, 66 anos). 

Neste trecho, percebemos outro aspecto que integrava a folia característica do 

carnaval. Folia no sentido de brincadeira, diversão que afeta a ordem, afinal, tomar banho não 

é algo que fazemos na rua, no espaço público, pois como atividade cotidiana, relacionada aos 

hábitos de higiene, o banho ocorre na esfera privada, na casa, espaço privilegiado da 

intimidade. Aqui já visualizamos uma prática existente em diversas localidades no período 

carnavalesco, tal como o mela mela51. Nesta perspectiva, nos apoiamos em DaMatta (1997) 

quando assinala as ações que devem ser praticadas no mundo privado da casa, para ilustrar o 

contexto de “desordem” em que acontecem os banhos no carnaval. 

Dormir, comer, banhar-se, ter relações sexuais e todos os outros modos de 
obter satisfação ou alívio fisiológico são ações que devem ocorrer no 
universo da casa, onde as pessoas se recuperam e se renovam do desgaste 
cotidiano. Tudo, pois, que remete ao uso, cuidados e recuperação do corpo – 
e que, como conseqüência, implica descanso e renovação – está ligado ao 
mundo doméstico (p. 95) . 

Na citação do Sr. Carlos, vale, ainda, ressaltar a ausência de protocolo, por parte dos 

jovens, diante de lideranças políticas locais, como os membros citados de uma das famílias 

que disputavam a hegemonia política na região do cariri – os Gaudêncio – na hora de molhar 

a população. Isso remonta a ideia de que o carnaval, como uma festa da desordem, permite 
                                                            
51 A prática do banho, também chamado em alguns lugares de carnaval molhado hoje em dia, é recorrente em 
alguns municípios no Estado, como em Coremas, Piancó e Ibiara. Como o Brasil está localizado no hemisfério 
sul, o carnaval aqui é uma festa que ocorre no verão, estação marcada pelos dias mais longos que as noites e 
pelas altas temperaturas, que dura de dezembro a março. Como acontece na estação mais quente, os foliões, ou 
mesmo os órgãos públicos que promovem a festa, costumam desenvolver práticas que amenizam o calor da 
estação. No entanto, a prática de jogar líquidos nas pessoas durante o carnaval tem suas origens no entrudo 
(espécie de carnaval) trazido para a América pelos portugueses. Ao longo dos períodos colonial e imperial, esta 
celebração enfrentou diversas tentativas de proibição devido a seu caráter de subversão da ordem. Já o mela 
mela, originalmente, é o ato de sujar-se e sujar os demais foliões com farinha no carnaval. Hoje em dia, embora a 
farinha ainda seja utilizada, há um uso acentuado do spray de espuma.  Suas origens também estão ligadas ao 
entrudo português. 



60 

 

que as pessoas se igualem, enquanto dura a festa, mediante a ruptura com as desigualdades e 

as hierarquias sociais. Além disso, o trecho também evidencia a insatisfação de outros 

membros da população com esta prática, a exemplo, o Sr. Geraldo Cantalice, seja porque 

estragava a paisagem da praça, seja porque nem todo mundo gosta de participar de 

brincadeiras como a do banho e a do “mela mela”.  

Outro aspecto que também pode ser destacado é o fato de os foliões banhistas se 

ancorarem no poder público, representado na situação exposta pelo delegado Benedito e pelo 

soldado Antônio. A autoridade que governa a casa encontra-se no pai, na mãe, no irmão mais 

velho ou nos parentes que compõem a rede familiar e que nos reconhecem com um ente 

próximo. Já as autoridades que comandam a rua são justamente aquelas investidas pelo 

Estado, como as Polícias Militares. Neste caso, 

Ao contrário [da casa], o comando é dado à autoridade que governa com a 
lei, a qual torna todo mundo igual no propósito de desautorizar e até mesmo 
explorar de forma impiedosa. Todos sabemos, por experiência respeitável e 
profunda, que na rua não se deve brincar com quem representa a ordem, pois 
naquele espaço se corre o grave risco de ser confundido com quem é 
“ninguém”. E entre ser alguém e ser ninguém há um mundo no caso 
brasileiro. Um universo ou abismo que passa pela construção do espaço da 
casa, com seu aconchego e sua rede imperativa de relações calorosas, e o 
espaço da rua, com seu anonimato e sua insegurança, suas leis e sua polícia 
(p. 31). 

O que observamos quando cruzamos o depoimento do Sr. Carlos com o trecho acima, 

é que os banhistas do carnaval utilizaram as autoridades responsáveis pela ordem local para 

manter uma prática da desordem – o banho de rua no carnaval. É interessante reconhecermos 

a partir disso, a importância e a força dessa festa na sociedade brasileira, seja em grandes 

centros ou nos lugares mais longínquos.  

Deste modo, tanto o Sr. Carlos quanto DaMatta (1997) sinalizam, na entrevista e no 

texto, respectivamente, a referida inversão da ordem provocada pelas festas e rituais da 

desordem. Identificamos já aqui, a ultrapassagem dos limites que definem casa/privado e 

rua/público no cotidiano ou, em outra perspectiva, as relações que as aproximam em 

determinados momentos.  

DaMatta (1997), refletindo acerca dos domínios sociais básicos, estabelece os dois 

seguintes: a casa (privada) e a rua (pública). Para além de espaços geográficos, a oposição e 

as relações de complementaridade que estes domínios mantêm ajudam na leitura, no 

entendimento e na explicação do modo de ser de um povo, de uma sociedade. Em uma 

definição, temos que, 



61 

 

De fato, a categoria rua indica basicamente o mundo, com seus imprevistos, 
acidentes e paixões, ao passo que casa remete a um universo controlado, 
onde as coisas estão nos seus devidos lugares. Por outro lado, a rua implica 
movimento, novidade, ação, ao passo que casa subentende harmonia e calma 
local de calor (como revela a palavra de origem latina lar, utilizada em 
português para casa) e afeto. E mais, na rua se trabalha, em casa se descansa. 
Assim, os grupos sociais que ocupam a casa são radicalmente diversos 
daqueles da rua (DAMATTA, 1997, p. 90-91). [grifos do autor] 

Embora na citação observemos uma oposição entre casa e rua, na realização das 

entrevistas, notamos que estes espaços da memória dos antigos carnavais contêm estreitas 

relações entre si devido as peculiaridades que o carnaval possui como momento 

extraordinário. A festa acontecia nos dois espaços, seguindo um deslocamento que ia da rua 

para casa e de volta para a rua. Isso fica explícito quando os moradores começaram a narrar 

como eram os antigos carnavais.  

A lembrança mais recorrente foi da existência de dois blocos carnavalescos de rua: o 

Toureiros e o Não se incomode, responsáveis pelas maiores alegrias dos antigos carnavais do 

município. O Sr. Luiz narrando seu gosto pela festa, conta,   

Em 1940, eu tinha seis anos e...sempre gostei muito de carnaval, eu era 
pequeno, né? Eu (?) que ia brincar o carnaval. Nessa época saia uns blocos e 
aqui tinha dois blocos. Era o bloco Não se incomode e bloco dos Toreiros. O 
bloco dos Não se incomode era o bloco dos morenos, que era chamado o 
bloco dos negros, existia essa coisa, e o bloco dos Toreiros era o bloco dos 
brancos. Esse bloco dos, o Não se incomode era uma blusa de laquê de 
mangas compridas, calça branca com uma listra vermelha na calça e o bloco 
dos Toreiros era um blusão verde, calça branca e uma listra verde lá na 
calça, né? Esses blocos saiam às ruas e, antes, se mandava uma carta pra 
casa, né: “Olhe o bloco vai visitar”, então aquele pessoal ficava esperando, 
né? Então quando o bloco chegava naquela casa o portão já estava aberto, o 
bloco entrava, dava uma volta na casa e tinha casa que botava uma bebida, 
então o pessoal bebia, né? E outras casas pregavam um dinheiro na bandeira 
que era pra ajudar as despesas do carnaval (Luiz Gonzaga, 74 anos). 

D. Rita também relembra a preocupação dos foliões para organizar o bloco mais 

bonito, mais bem vestido, igualmente se referindo ao vestuário. 

Não, não era tudo igual. Assim, os homens do Toreiro, eles se fantasia, se 
fantasiavam todos iguais, era assim, calça branca e as camisas de laquê 
verde... Agora o Não se incomode era misturado, não tinha, não era igual 
não. Agora as mulheres sempre usava assim a saia de laquê vermelha e uma 
blusa de laquê azul marinho... Mas não que fosse todo ano dessa maneira, 
né? Teve um ano que... tinha uns tecido assim, com uns baralho bem grande, 
a fantasia, assim era os baralho bem grande, aí todo, todo mundo usava uma 
saia godê com, assim, com esses baralho no tecido. Outro ano era assim um, 
um vermelho, tecido de algodão estampado, aí quase todos usava assim saia 
longa e a blusa era de qualquer uma cor (Rita, 83 anos). 



62 

 

A preocupação com as indumentárias dos foliões que brincavam nos blocos remete ao 

desejo de exclusividade e é um elemento que visa à diferenciação entre eles [os blocos] e de 

identificação entre seus membros. Além de possuírem trajes específicos para a festa, os blocos 

tinham também, em comum, a prática do desfile pelas ruas da cidade, bem como a entrada nas 

casas dos moradores com a finalidade de obter recursos para brincar na festa e/ou bebidas e 

comidas. A visita às casas era encarada com seriedade e benquista pelos moradores, que 

recebiam os foliões com receptividade e alegria. Na frente do bloco ia a porta bandeira ou 

algum folião que assumia a liderança do trajeto, como rememora o Sr. Carlos. 

Zé Preto com um apito na frente puxando o carnaval, entramos em toda casa, 
com uma bandeira e dinheiro enfiado na bandeira, né? E a gente (...) entrava 
numa casa dessas, licença não, emburacava, o povo tava com a porta aberta, 
a mesa cheia de galinha de capoeira e de cachaça pra gente, e dava mais 
dinheiro na bandeira e ficava com raiva quando a gente não entrava na casa. 
Isso era o carnaval, rapaz, da gente. Acabou-se (Carlos, 66 anos).  

Um traço dos antigos carnavais, aludido pelo depoente acima, é a abundância com a 

qual eram recebidos os foliões em algumas casas, representada seja pelo dinheiro que era 

colado no estandarte do bloco, seja pela comida e bebida que os esperavam no interior das 

residências. Isso ocorria naquelas casas cujos donos eram pessoas que, além de gostar muito 

da festa carnavalesca, dispunham de condições financeiras para bancar tais agrados. Itani 

(2003) associa as relações com a fartura nesta festa, remetendo a Dionísio52, informando que 

“No passado era comum servir uma sopa gorda com carne. Atualmente as tradições 

gastronômicas de cada país são apresentadas com variações de doces, tortas, massas e outros 

pratos” (p. 83). Em Serra Branca, como percebemos na entrevista do Sr. Carlos, prevaleciam a 

aguardente de cana, popularmente conhecida por cachaça, e a galinha de capoeira, 

respectivamente, bebida e prato típicos do nordeste brasileiro, como variação da gastronomia 

local citada pela autora53. 

Os desfiles nas ruas e as visitas nas residências, já mencionados anteriormente, 

iniciavam nas tardes do domingo e seus trajetos são indicados por outros depoentes, como a 

D. Geruza. 

                                                            
52  Divindade grega das festas, do prazer, do vinho, associado aos excessos. Para os romanos é Baco. 
53 A sopa e os caldos também são importantes pratos consumidos no carnaval brasileiro, porque como se trata de 
uma festa dos excessos, acredita-se no poder de restabelecimento do corpo proporcionado por esses pratos contra 
os sintomas provocados pelo excesso de bebidas alcoólicas e, também por serem mais leves que outros 
alimentos. Aqui salientamos o fato de que, no Brasil, o carnaval acontece no verão, estação marcada pela 
presença do dia prolongado, portanto, do sol. Daí a conveniência do consumo de pratos leves, além de frutas e 
líquido. 



63 

 

Um saía por uma rua, outro saía por outra. Realmente não era sambando, era 
fazendo aquela roda, caracol ao redor da orquestra e a visita das casas. 
Entrava naquela casa com a bandeira e a dona da casa ou a pessoa da casa 
colocava aquela cédula, aquela nota, um dinheiro, aí a... enchia os três dias, 
justamente pra pagar orquestra, pra pagar quem não tinha o dinheiro pra 
fazer aquela camisa apropriada porque sempre, sempre os homens, era de 
homens, vestia a calça branca e a camisa de manga comprida ou florada ou 
xadrez ou listada. Era muito bonito. Um chapeuzinho diferente. Era muito 
bonito. E a gente acompanhava aqueles bloco animadamente (Geruza, 79 
anos). 

Encontramos elementos comuns na perspectiva de D. Maria de Lourdes Ramos, como 

vemos a seguir. 

Aí eles saíam na feira, tinha o Zé Pereira, tinhas essas coisa, aí saíam 
andando na, assim na feira, andando, ficava para, assim passeando assim só 
na feira. Esse pessoal andava na feira também, aí to, dançando, tocando e o 
pessoal acompanhando. E à tarde aí saía, saía no, no, no domingo saía pela 
manhã e à tarde, na segunda também saía pela manhã e à tarde, o bloco, na 
rua, andando nas casa todinha. A gente visitava todas as casas, aí, cada uma 
casa que fosse, aí colocava o dinheiro lá na bandeira (Maria de Lourdes 
Ramos, 66 anos). 

 Analisando esses trechos, podemos fazer algumas considerações. A primeira trata 

justamente das relações entre rua e casa. Esta última, e aqui retomamos DaMatta (1984), é o 

espaço da harmonia, da ordem, possui a identidade dos que vivem nela e, sendo assim, tem 

um alto sentido de proteção. Logo, ela é singular, é o “nosso” lugar e é um lugar moral, uma 

vez que se relaciona com 

Coisas que vêm do passado e objetos que estão no presente, pessoas que 
estão saindo deste mundo e pessoas que a ele estão chegando, gente que está 
relacionada ao lar desde muito tempo e gente que se conhece de agora. Não 
se trata de um lugar físico, mas de um lugar moral: esfera onde nos 
realizamos basicamente como seres humanos que têm um corpo físico, e 
também uma dimensão moral e social. Assim, na casa, somos únicos e 
insubstituíveis (p. 25). 

 Deste modo, ao falarmos da casa, falamos de achego e segurança, honra e vergonha, 

ordem e respeito. Não é em vão que sempre que passamos um dia inteiro na rua, tudo que 

desejamos é voltar para a “nossa” casa, onde daremos sequência ao cumprimento dos hábitos 

rotineiros de nossa existência, como os de higiene pessoal e os afazeres do lar, onde 

mantemos as conversas mais banais, íntimas e/ou secretas acerca das relações e temas do 

cotidiano e onde encontraremos o nosso descanso. É o lugar que abriga nossos objetos e nossa 

família: a “nossa” gente e que dá significado a nossa vida, desvenda nossa transitoriedade e 

nos põe em contato com nosso passado. A casa é o espaço onde se desenrola grande parte da 



64 

 

história individual dos sujeitos, o que a faz carregar as marcas do tempo. E quanto a este 

tempo que ela carrega, DaMatta (1984) esclarece:  

Meu argumento aqui é no sentido de salientar que a casa, entre nós, ordena 
um mundo à parte. Universo onde o tempo não é histórico, mas cíclico, 
tempo que vive de durações que não se medem por relógios, mas por retratos 
amarelados e corroídos pelas traças, como naquela poesia de Drummond. 
Um tempo que é medido pela morte dos mais velhos e pelos batizados dos 
mais novos. Um tempo cuja duração e experiência podem ser revertidas pela 
doce saudade dos dias em que a família estava toda reunida em torno de 
alguma figura importante para a sua unidade e sobrevivência, enquanto 
grupo uno e integrado (p. 28). 

A casa, portanto, é o lugar de identificação e da saudade. E a rua? A rua é o outro 

espaço que podemos explorar nos trechos das entrevistas citados anteriormente. Todos 

mencionam além das visitas às casas, os passeios pelas ruas da cidade. Nas entrevistas, era 

fácil imaginar os foliões desses blocos pelas ruas de Serra Branca. Ruas que se humanizavam 

com as alegrias e confusões do carnaval, tal como aquelas descritas por João do Rio (2007) 

nas crônicas do A alma encantadora das ruas. Para este autor, a rua é como “um ser vivo, tão 

poderoso que consegue modificar o homem insensivelmente e fazê-lo o seu perpétuo escravo 

delirante” (p. 45). Disso conclui-se que a rua, como todo ser vivo, é perecível e, sendo assim, 

podemos também pensar que as que foram lembradas, percorridas outrora pelos foliões, são 

igualmente perecíveis, já feneceram e permanecem apenas nas memórias.  

 As ruas não apenas constituem o cenário da vida de uma cidade ou em uma cidade ou 

cria tipos. Elas possuem alma porque abrigam experiências as mais diversas possíveis e se 

configuram como permanências: vão-se as pessoas, modificam-se as casas ou prédios, mas 

elas permanecem, não as mesmas, mas persistem em sua existência, tornando-se lugares de 

memória. Para João do Rio (2007), o que temos todos em comum é justamente o amor pela 

rua, pois, 

Nós somos irmãos, nós nos sentimos parecidos e iguais; nas cidades, nas 
aldeias, nos povoados, não porque soframos, com a dor e os desprazeres, a 
lei e a polícia, mas porque nos une, nivela e agremia o amor da rua. É este 
mesmo o sentimento imperturbável e indissolúvel, o único que, como a 
própria vida, resiste às idades e às épocas. Tudo se transforma, tudo varia – o 
amor, o ódio, o egoísmo. Hoje é mais amargo o riso, mas dolorosa a ironia. 
Os séculos passam, deslizam, levando as coisas fúteis e os acontecimentos 
notáveis. Só persiste e fica, legado das gerações cada vez maior, o amor da 
rua (p. 25). 

Nos depoimentos, percebemos a existência, ao menos nas leituras que os moradores 

fazem atualmente do passado, desse nivelamento no tocante à folia carnavalesca de rua em 



65 

 

Serra Branca. Os blocos desfilavam pelas ruas, pertenciam a este espaço público durante a 

festa. Como, no presente, o carnaval local já não apresenta os contornos de outrora, como o 

carnaval de rua, o primeiro aspecto lembrado e mencionado nas entrevistas foi justamente os 

desfiles dos blocos pelas vias públicas. E essas lembranças, envoltas pela saudade e pela 

consciência da mudança, continuam povoando as memórias dos moradores com suas imagens 

das alegrias dos foliões. Esse amor pela rua tem em sua origem a própria condição do homem 

de ser o criador deste espaço vivo e com alma, como lembra João do Rio. 

A rua nasce, como o homem, do soluço, do espasmo. Há suor humano na 
argamassa do seu calçamento. Cada casa que se ergue é feita do esforço 
exaustivo de muitos seres, e haveis de ter visto pedreiros e canteiros, ao 
erguer as pedras para as frontarias, cantarem cobertos de suor, uma melopéia 
tão triste que pelo ar parece um arquejante soluço. A rua sente nos nervos 
essa miséria da criação, e por isso é a mais igualitária, a mais socialista, a 
mais niveladora das obras humanas (RIO, 2007, p. 26-27). 

Criatura (a rua) e criador (o homem) se articulam e integram de tal modo que a 

primeira adquire características que a humanizam. Na perspectiva do referido autor, as ruas 

possuem fisionomia e alma, e estabelecem tipos a partir dos que por elas circulam. Deste 

modo, elas possuem qualidades e defeitos, sons e silêncios, presença e ausência que 

interferem nas nossas vidas. Destarte, “As ruas são tão humanas, vivem tanto e formam de tal 

maneira os seus habitantes, que há até ruas em conflito com outras” (RIO, p. 2007, p. 38). 

A rua é o espaço de circulação, de passagem, de movimento e, ao contrário da casa, 

ela nos reserva o desconhecido. Para DaMatta, “Na rua não há, teoricamente, nem amor, nem 

consideração, nem respeito, nem amizade” (1984, p. 29). Ela nos oferece a insegurança, o 

perigo. Para compreendermos isso, basta lembramos do temor dos pais quando os filhos saem 

de casa sozinhos ou avaliarmos a análise de João do Rio a seguir. 

Nós pensamos sempre na rua. Desde os mais tenros anos ela resume para o 
homem todos os ideais, os mais confusos, os mais antagônicos, os mais 
estranhos, desde a noção de liberdade e de difamação – idéias gerais – até a 
aspiração de dinheiro, de alegria e de amor, idéias particulares. 
Instintivamente, quando a criança começa a engatinhar só tem um desejo: ir 
para a rua!(...) 
Sair só é a única preocupação das crianças até uma certa idade. Depois 
continuar a sair só. E quando já para nós esse prazer se usou, a rua é a nossa 
própria existência. Nela se fazem negócios, nela se fala mal do próximo, nela 
mudam as idéias e as convicções, nela surgem as dores e os desgostos, nela 
sente o homem a maior emoção (RIO, 2007, p. 39). 

 Ela é este espaço do inesperado, da surpresa (ou susto), da agitação e do logro. Existe, 

entretanto, outra perspectiva para se pensar a rua: a que a equivale à “dura realidade da vida”. 

Neste sentido, a rua é pensada em como o lugar do fluxo da vida, no qual o tempo é medido 



66 

 

pelo relógio e imperam as contradições e tensões da existência, em oposição à casa, lugar cuja 

percepção da passagem do tempo se dá com base nas experiências vividas em família e nos 

objetos que aludem a ela.  

A dicotomia que envolve estes dois espaços é tão importante para nos compreender e 

explicar54, uma vez que ambas são utilizadas até como adjetivo para classificação de pessoas, 

relações e eventos, como “mulher da rua”, “criança de rua”, “briga de rua”, “comida caseira” 

e “comida da rua” (DAMATTA, 1984, p. 29). Estas classificações estabelecidas de acordo 

com as relações entre o espaço público e o privado tendem sempre a avaliar o que pertence ao 

primeiro como ruim ou perigoso, já aquilo que encontramos no segundo além de nos oferecer 

segurança, é apetitoso. Como “dura realidade da vida”, a rua mantém estreitos laços com o 

mundo do trabalho, como sendo aquele que nos tira do descanso que temos em casa.   

 É interessante notar que nessa festa, especificamente, visualizamos um universo 

invadir o outro mediante os deslocamentos dos blocos pelo município. A rua invade a casa e a 

casa recebe e agrada a rua. Os blocos se reuniam nas ruas para desfilarem pela cidade. No 

entanto, em seus percursos estavam as casas, que abriam suas portas e enchiam suas mesas 

oferecendo a fartura como recompensa à visita, sem a presença do medo, da insegurança e do 

perigo que a rua representa em um contexto habitual, porque é carnaval, é festa. E em que 

outra situação a casa poderia se expor de tal modo? Por ora, convém, mais uma vez, 

acionarmos DaMatta (1984) quando destaca a complementaridade entre casa e rua: “A rua 

compensa a casa e a casa equilibra a rua. No Brasil, casa e rua são como dois lados de uma 

mesma moeda. O que se perde de um lado, ganha-se do outro. O que é negado em casa – 

como o sexo e o trabalho –, tem-se na rua” (p. 30).   

 Quanto à origem desses blocos, identificamos a fundadora no Não se incomode, a D. 

Tico, nome popular da Sra. Evangelina Venâncio de Freitas. D. Rita ainda tem uma memória 

muito viva dessa mulher que criou o Não se incomode. Quanto ao bloco dos Toureiros, ela 

não recorda com clareza como surgiu, pois na sua entrevista faz questão de afirmar que 

frequentava unicamente o Não se incomode, sem preocupação nenhuma com outras questões 

porque no carnaval “Só queria dançar e namorar”. 

Nessa época, inda tem até as menina55, tem, era o povo de Tico, Tico era o 
apelido dela, eu não sei nem, parece que o nome dela era Evangelina, eu sei 
que o apelido era, eram duas irmãs gêmeas, era Tico e Preta, elas eram a 

                                                            
54 As relações entre a casa e rua são necessárias para a compreensão e explicação da sociedade brasileira, de 
acordo com Roberto DaMatta (1984). 
55 As meninas as quais a depoente se refere são as filhas, ainda vivas, de D. Tico. Tentamos entrevistá-las, mas 
elas foram bastante resistentes e se recusaram a conceder depoimento, alegando que “dói muito”. Conseguimos 
uma breve conversa informal sem o uso do gravador. 



67 

 

enfrentante do “Não se incomode”... e do “Toreiro” eu nem sei quem era, eu 
sei que nessa época era Mota, era, era Zé Preto, era Alírio, era esse, essa 
gente assim (Rita, 83 anos). 

Deste modo, começam a surgir os nomes daquelas pessoas que lideravam a folia 

organizando e puxando os blocos, aos quais voltaremos adiante. Além dos dois blocos 

citados, o Sr. Luiz recorda ainda do Clube dos Caçadores e seu envolvimento com a festa do 

carnaval. 

(...) em 1952 ou 51, então nós fundamos aqui o Clube dos Caçadores, esse 
Clube dos Caçadores teve como presidente Manoel Alves de Medeiros que 
era conhecido como Manoel (?), Vicente Gomes como vice-presidente e eu 
era secretário e desse Clube, então, nós promovemos um carnaval muito 
bom, inclusive esse Clube foi um dos mantenedores, juntamente com a 
prefeitura, da banda de música local que tinha como maestro o Aprígio que 
foi quem... o autor da música do hino de Serra Branca (Luiz Gonzaga, 74 
anos). 

 Ao prosseguir falando a respeito do Clube dos Caçadores, o Sr. Luiz Gonzaga declara 

que quem acompanhava suas atividades era a elite local, dentre os membros, comerciantes e 

políticos. As mesmas pessoas que compunham este clube também eram os foliões que 

integravam o bloco dos Toureiros. Ele revela, ainda, que o clube desempenhava, 

efetivamente, a caça e as presas eram animais característicos da fauna do interior nordestino: 

“Nós tínhamos, por exemplo, na época tinha a arribaçã, se tinha muita arribaçã, tinha assim, o 

pato, tinha marreca e tinha o camaleão, tinha o tejuaçu e tinha juriti, se tinha aqui muitas aves, 

inclusive, umas em extinção como a rolinha (...)”, e a “sariema” (Sr. Luiz Gonzaga, 74 anos). 

 Com a lembrança do Clube dos Caçadores e outros aspectos que surgem nas falas dos 

moradores, já vislumbramos as diferenciações existentes entre os blocos carnavalescos 

tratados. Tais diferenças incluíam deste o material utilizado nos trajes à composição ao 

consumo de produtos como lança perfume e uso de confete e serpentina.  

Um aspecto de muita relevância para compreendermos a sociedade local na época era 

o da composição dos blocos. Todas as entrevistas cujo foco foi essa festa contiveram 

lembranças e alusões ao fato de existência do “bloco dos negros” e do “bloco dos brancos”. O 

primeiro era como era conhecido o Não se incomode, enquanto a fama do segundo cabia aos 

Toureiros. Eis um elemento enriquecedor para nossa análise. Comecemos a observar a 

diferenciação entre eles. 

Seguindo o curso dos desfiles, aconteciam a noite os bailes carnavalescos de clube. De 

acordo com D. Rita, “quando era, assim, sete horas, a gente começava a dançar nos clube”, no 

que é corroborada por D. Geruza, que já apresenta outros elementos, 



68 

 

À noite era o baile de carnaval, aí todo mundo, os dois bloco cada um tinha, 
os Toreiro tinha o seu salão e o Não se incomode tinha o seu as... o seu 
salão. Por sinal, o Não se incomode animadérrimo porque era as pessoas 
mais simples e tudo se divertia aqueles três dias e o carnaval era muito 
animado. A gente aguardava aqueles três dias com muito prazer... (Geruza, 
79 anos). 

E continuamos com D. Rita. 

Aí no domingo à tarde a gente, saía o bloco na rua, saía de 1 hora e recolhia 
de 6 horas. Até a, os três dias, a gente saía à tarde e... 6 horas a gente 
recolhia, dançava a noite toda, até 6 horas da manhã, até a terça feira, né? 
Quarta feira a gente não brincava mais não. Aí era o “Não se incomode” que 
era dos negro, como se, como dizia antigamente, que hoje não pode mais 
dizer56, mas era assim, dos negros, e o “Toreiro” era dos brancos, os brancos, 
amarelo inxiridos, era quem ia pra lá. Eu mesmo nunca fui, eu só dançava no 
“Não se incomode”. Aí todo mundo fantasiado dançava os três dias, os 
quatro dias. 
Às vezes o branco era muito inxirido ia dançar com as nega... vinha e às 
veze, como se diz, os nego ia lá pra os, o “Toreiro”, dançava lá, eu mesmo 
nunca fui não pra o “Toreiro” não... (Rita, 83 anos). 

Percebemos aqui o estabelecimento da diferenciação entre os blocos. O Não se 

incomode era o bloco das pessoas “simples”, dos pobres, dos negros, enquanto o Toureiros 

era o bloco da elite57, dos brancos. Na folia de rua os blocos se cruzavam, como afirmam os 

moradores. No entanto, eles também enfatizam que durante as noites do carnaval, a festa era 

comemorada nos clubes e cada bloco tinha o seu salão próprio para a festa, existindo um 

clube para os negros e pobres e outro para a elite. Neste sentido, havia uma clara distinção 

entre elite (Toureiros) e os grupos mais populares (que integravam o Não se incomode). 

           
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                            
56 Esta afirmação nos remete a observar a lei 7.716 de 5 de janeiro de 1989 criminaliza o racismo. Embora exista 
a lei há mais de duas décadas, só em meados dos anos 2000 é que a sociedade brasileira começou a discutir de 
modo mais abrangente as questões que envolviam o preconceito racial. Para isso contribuíram o avanço dos 
movimentos negros e, de modo mais pontual, os projetos que debatem as cotas raciais nas universidades 
públicas. Em decorrência desse processo, o termo politicamente correto utilizado para se referir aos negros é 
afrodescendente. 
57 O termo elite, neste trabalho, é empregado na perspectiva não de uma elite exclusivamente econômica, mas 
também de uma elite cultural, que valorizava e elaborava formas de diversão no município, por isso essa 
identificação para se referir a algumas pessoas e/ou grupo de pessoas. De fato, algumas dessas pessoas gozavam 
de uma condição financeira melhor, sendo, por exemplo, comerciantes de algodão, proprietários de terra, 
contudo, vale salientar a pobreza da região no período, na qual vivia a maior parte da população. 



69 

 

FOTO 01: Prédio onde aconteciam os bailes dos Toureiros 
        (Antigo armazém de algodão de Sr. Francisco Moreira) 

 
Acervo: Fabiolla Lemos (2011) 

Esclarecemos que nas entrevistas, alguns moradores utilizaram o termo elite para 

aludir aos componentes do Toureiros, como o Sr. Luiz Gonzaga. D. Geruza, por sua vez, se 

referiu ao bloco como sendo “das pessoas que... mais tinham”. Embora no caso de D. 

Geruza, ela seja bastante vaga, compreendemos que por elite eles tratam, em sentido amplo, 

as pessoas que detinham poder político e econômico na sociedade local no período abordado. 

Isso não implica, necessariamente, em grandiosos patrimônios, mas bens que asseguravam 

alguma distinção com relação à população em geral, consideremos dinheiro e propriedades de 

terra de médias dimensões. Outro termo empregado para mencionar os membros do Toureiros 

foi “amarelo inxirido”, como já vimos com D. Rita. Neste caso, a menção se dirige para a 

questão racial que dividia os blocos e que o caracterizava como o bloco dos brancos.  

Outra referência às discrepâncias entre os blocos é apontada ainda por D. Rita, quando 

declara que havia utilização de lança perfume, permitido na época, mas só para “Os que tinha 

mais ‘tutu’...”. Notamos aí mais uma alusão aos foliões pertencentes à elite que podia 

consumir certos produtos que o diferenciavam dos demais. Corroborando esta ideia, D. Maria 

de Lourdes Ramos declara que o baile dos Toureiros “era o baile que só ia as pessoas da alta, 

alta sociedade, as pessoas chiques, né? como diz o ditado, e os negros, as pessoas mais 

humildes e os negros, ia pra o baile do Se incomode”.  

Algo em comum nos moradores que participavam da folia carnavalesca do Não se 

incomode é o caráter de reafirmá-lo como um bloco animado, bonito, apesar de poucos 

recursos. A alegria em demasia funcionava como contraste com a pobreza dos seus membros. 

A identidade de bloco dos negros não está presente apenas nas memórias de quem dele fazia 



70 

 

parte, o Sr. Carlos revela que este discurso também está presente nas memórias de um 

remanescente folião dos Toureiros. Ele, inclusive, realça a alegria e disposição antes aludida 

como traço marcante do desfile do Não se incomode. 

Ah! Acabou. Acabou-se o carnaval daqui, rapaz. O carnaval daqui não era 
brincadeira. Aqui tinha o Não se incomode de Dona Tico, que dava trabalho 
a gente, rapaz. A gente fazia tudo no mundo pra superar o danado do Não se 
incomode, mas não podia, porque aquela ‘negaiada’ quando botava o pé pra 
sambar... eu vou dizer uma coisa a você, é uma (?) (Carlos, 66 anos).  

D. Maria de Lourdes Ramos ao explicar o surgimento do bloco, criado por sua sogra, 

também releva aspectos da diferenciação entre os blocos, além de outros elementos.   

Aí, depois ficou só, no início tinha, só tinha o Flamengo, era assim iniciano 
só tinha o Flamengo. Mas no Flamengo teve uma época que não entrava, só 
era para pessoas brancas, a, negro não podia participar dessa, desse car, 
desse baile do carnaval que era chamado lá na, no Flamengo, que era o clube 
do Flamengo. Era no centro da cidade. E aí foi criado por uma senhora aqui, 
que era até a, a mãe do meu esposo que era, era... êita, agora esqueci o nome 
dela, é... Evangelina Venâncio de Freitas. E aí ela fundou aqui um bloco. Era 
o bloco do “Se incomode”. Aí o “Se incomode” era o bloco dos negros. 
Assim, os branco que quisesse ir pra lá também iam, não tinha problema. 
Mas os preto não podia vim pra o baile do Flamengo. Aí ela, aí o bloco era 
assim, saía, ela organizava, o bloco tinha o porta bandeira, aí visitava todas 
as casas... (Maria de Lourdes Ramos, 66 anos). 

 Esta moradora, tal como a D. Rita, assinala que não havia uma circulação de foliões 

em territórios que não fossem os daqueles grupos aos quais estes estavam ligados. O Sr. Luiz 

foi bastante objetivo quando afirmou, categoricamente, que “O Toreiros não frequentava Não 

se incomode e nem os Não se incomode frequentava os Toreiros”. Então, aqui observamos 

com mais clareza que existiam determinados locais destinados à ocupação dos negros e 

pobres que eram distintos daqueles que seriam tomados pelos brancos da elite local.  

Aliás, de acordo com D. Rita, era permitido aos brancos, ou “amarelos inxiridos”, 

participarem dos bailes do Não se incomode, mas a recíproca não acontecia, uma vez que os 

negros não tinham bem vistos nos bailes dos Toureiros. Por outro lado, não encontramos 

nenhum registro oficial de proibição da entrada de um bloco nos bailes do outro, o que nos 

leva a acreditar que não havia a proibição explícita.   

 
 
 
 
 
 
 
 



71 

 

FOTO 02: Prédio [1] que sediava o baile do Não se incomode  

 
Acervo: Fabiolla Lemos (2012) 

 
FOTO 03: Prédio [2] que sediava o baile do Não se incomode  

    
Acervo: Fabiolla Lemos (2011) 

No entanto, estas proibições eram veladas, o que serviu para amenizar, na memória do 

presente, alguns ressentimentos com relação a esta questão. A negação quando questionados 

sobre mal estar ou rivalidades estiveram presentes nas entrevistas, como na fala de D. Rita 

quando afirma: “É, cada um brincava, ia pra um lado, ia pra outro e não tinha nada de 

diferença não”. Portanto, a existência de bailes distintos para os foliões igualmente distintos 

não é reconhecida como parte de uma diferenciação entre os últimos. 



72 

 

 Por outro lado, vemos nisso uma nítida tentativa da elite de instituir a diferenciação 

entre os blocos/foliões. Com relação a este aspecto, Vasconcelos (2010), analisando o 

carnaval de Caicó-RN entre 1980 e 2009, conclui 

As festas são capazes de estabelecer relativas unificações, mas também de 
instituir diferenciações tanto internas quanto externamente. A distinção 
fundamental ocorre entre “incluídos” e “excluídos”, pois sempre são 
traçadas fronteiras entre os “aptos a participar” e os “estranhos” a elas. 
Assim, as festas podem estar associadas à produção de identidades (p. 26). 

D. Maria de Lourdes Ramos relata anteriormente que o Não se incomode surgiu em 

decorrência da necessidade da criação de uma festa própria para as pessoas que não tinham 

acesso aos bailes de carnaval frequentados pela elite local. Neste sentido, este bloco cria o seu 

próprio baile com o intuito de garantir sua folia e alegrias carnavalescas independentes do 

carnaval da elite. Logo, nas entrevistas constatamos que o carnaval local era configurado por 

“duas” festas que abrigavam foliões, orquestras e comemorações diversas por meio do 

estabelecimento de uma diferenciação entre elite e populares.  

Algo que consideramos curioso é o fato D. Maria de Lourdes Ramos se reportar ao 

bloco dos Toureiros como sendo do Flamengo58, não apenas no trecho acima, mas em outros 

momentos de sua entrevista. Ela não recorda do bloco dos Toureiros ou do Clube dos 

Caçadores quando mencionamos tais nomes. O Não se incomode é a referência mais precisa e 

significativa. A que se deve esse esquecimento? Provavelmente, ao fato de que os bailes dos 

Toureiros eram realizados no clube do Flamengo, local pouco frequentado por negros e 

pobres, como afirmou a depoente; ao fato de ela – Maria de Lourdes Ramos – não participar 

dos seus bailes. Seria também devido ao fato de sua sogra ter fundado o bloco Não se 

incomode estando, assim, vinculada afetivamente, de forma especial, às pessoas e, 

consequentemente, às lembranças deste bloco. Sua entrevista foi marcada por um tom de 

ressentimento59 e crítica em relação ao Flamengo60, tanto pela questão da não aceitação 

                                                            
58 Em Serra Branca existiram dois times de futebol cujos nomes eram os mesmos dos times cariocas, Vasco e 
Flamengo. Nos depoimentos sempre são ressaltados o caráter mais popular do Vasco e o mais elitista do 
Flamengo. Isso refletiu na atuação dos seus clubes, criados em 1962. Atualmente, o clube do Vasco está em uma 
situação de abandono. O do Flamengo, ao contrário, encontra-se ainda bem estruturado. Mais adiante voltaremos 
a tratar deste tema. 
59 É necessário considerarmos o olhar retrospectivo e as influências do presente na rememoração do passado. No 
caso dona Maria de Lourdes Ramos, precisamos acatar as marcas que uma depressão lega à vida de uma pessoa, 
já que em sua entrevista, ela afirmou que a ociosidade que veio após a aposentadoria lhe deixou em estado 
depressivo. Acreditamos que o peso dessa e de outras experiências no decorrer de sua vida foram decisivas para 
essa visão um tanto ressentida. 
60 Mantivemos o termo Flamengo aqui porque foi deste modo que ela se referiu ao bloco da elite – Toureiros – 
durante toda a entrevista. 



73 

 

implícita de negros nos seus bailes, pois não havia proibição formal, quanto por outro aspecto 

apontado a seguir.  

Assim, a disputa era somente essa assim que, elas lá, eles faziam lá ao modo 
deles lá e o pessoal fazia lá, a gente era, fazia lá no outro. Aí lá (?) 
geralmente... o clube de lá era maior, era um clube grande, aí ficava super 
lotado porque lá exigia, tinha aquelas exigências, né? dizia quem fosse preto 
não entrava, quem, quem tivesse problema assim de, de moral não podia 
entrar também... aí... (Maria de Lourdes Ramos, 66 anos). [grifo nosso] 

 Apesar da tentativa de anulação de conflitos mediante a declaração de um clima de 

apaziguamento entre os blocos, as diferenças são reafirmadas. O que destacamos neste trecho 

é o impedimento da entrada de pessoas com “problemas de moral”. Por esta expressão, 

apreendemos que se refere aquelas pessoas que, de algum modo, agrediam ou não se 

enquadravam a um código de conduta apropriado aos valores morais e de comportamento 

presentes na sociedade local na época.  

Essa questão remete-nos, diretamente, à participação das mulheres nessa festa. 

Questionamos os entrevistados a respeito da presença feminina nos carnavais, e 

especificamente nos blocos de Serra Branca. Perguntamos se havia algum tipo de preconceito 

ou de restrição com relação à participação das mulheres e todos os depoentes responderam, 

prontamente, que nada impedia as mulheres de saírem de casa no carnaval e aderirem à folia 

nas ruas e nos clubes. No entanto, na prática, percebemos que esta participação estava ligada à 

noção de decoro, profundamente internalizada pelas mulheres e que determinava o 

comportamento delas nos espaços da festa.  

O Sr. Luiz Gonzaga foi mais específico, sugerindo quem estava entre os prováveis 

sujeitos com “problemas morais”. 

Primeiro, todos os bailes eram feitos com a luz muito clara, melhor do que essa61, e 
das mulheres suspeitas, então, não tinham penetração naqueles locais. Porque entrar 
com uma mulher suspeita ali, aí vinha o presidente, outra pessoa via e dizia ao 
presidente, não dava, existia isso, era uma discriminação! (Luiz Gonzaga, 74 anos). 
[grifo nosso] 

Às mulheres, portanto, era dirigida uma vigilância como meio de identificar se ela 

oferecia risco ou não ao bom andamento dos bailes, e uma forma de fazer este controle era 

manter a claridade do ambiente para que fosse possível observar o comportamento das 

pessoas, sobretudo das potencialmente “suspeitas”. Vale salientar que o Sr. Luiz era membro 

do bloco dos Toureiros. No entanto, o cuidado por parte das mulheres também tinha que ser 

sustentado nos bailes do Não se incomode, como demonstra a D. Maria de Lourdes Ramos. 

                                                            
61 O depoente apontou a luz da sala onde a entrevista estava sendo realizada. 



74 

 

Na, na, nessa época, assim a, as, você, você dançava, mas era, tinha que ter o 
respeito. Se você quisesse fazer, praticar qualquer... qualquer uma coisa que 
desabonasse a sua conduta você iria ter que ir fazer isso lá fora. Lá dentro do 
baile você não, não podia fazer (Maria de Lourdes Ramos, 66 anos). 

 Voltamos aqui à ideia de que a rua é o lugar que oferece o perigo e a sedução/prazer, 

como já apontou DaMatta (1994), por isso que certas práticas e comportamentos só podem ser 

realizados nela, no “lá fora”, como expõe D. Maria de Lourdes Ramos. Também nesta 

perspectiva, Mayol (1996) nos ajuda a analisar essa questão da presença das mulheres na festa 

do carnaval em Serra Branca e dessa necessidade do respeito, especificamente quando discute 

a conveniência. Ele trata de elucidar as práticas culturais na cidade, focando as relações 

constituídas no bairro, no espaço público, na rua. 

 Mayol (1996) enfatiza que é imprescindível a convivência e, para isso, é preciso 

“encontrar equilíbrio entre a proximidade imposta pela configuração pública dos lugares, e a 

distância necessária para salvaguardar a sua vida privada” (p. 47). Este equilíbrio só é 

alcançado mediante o reconhecimento de que o bairro, pensado por Mayol como objeto de 

consumo dos seus usuários (habitantes), possui códigos que devem ser respeitados, pois disso 

depende a organização da vida cotidiana neste espaço, que se desenrola orientada pelos 

registros dos comportamentos e do que se espera obter por meio destes. Nesse contexto é que 

podemos discutir o que é a conveniência.  

A conveniência é grosso modo comparável ao sistema de caixinha (ou 
“vaquinha”): representa, no nível dos comportamentos, um compromisso 
pelo qual cada pessoa, renunciando à anarquia das pulsões individuais, 
contribui com sua cota para a vida coletiva, com o fito de retirar daí 
benefícios simbólicos necessariamente protelados. Por esse “preço a pagar” 
(saber “comportar-se”, ser “conveniente”), o usuário se torna parceiro de um 
contrato social que ele se obriga a respeitar para que seja possível a vida 
cotidiana (MAYOL, 1996, p. 39). [grifos do autor] 

Esta consideração nos leva à conclusão de que a preocupação com a entrada de 

pessoas indesejáveis nos bailes se relaciona à noção de conveniência trabalhada por Mayol 

(1996). Isso fica claro quando D. Maria de Lourdes Ramos fala do desabono de conduta que 

não poderia ocorrer no baile (só fora dele, na rua) ou dos “problemas de moral”, ou ainda 

quando o Sr. Luiz se refere às “mulheres suspeitas” que eram proibidas de frequentarem 

determinados espaços no carnaval. Deste modo, constatamos que existiam pessoas que 

ameaçavam os códigos de comportamento convencionados pela sociedade de Serra Branca no 

período abordado. O respeito devia ser dispensado pelas mulheres, por todas elas, à sociedade 

de um modo geral. A conduta feminina tinha que ser “exemplar” para evitar boatos ou que as 



75 

 

moças ficassem “faladas”. Quem quisesse “desabonar” sua conduta, que o fizesse fora dos 

bailes.  

No entanto, Mayol (1996) reconhece que o esperado pela coletividade é que cada um 

sinta a obrigação (pensada como laço/vínculo, e não apenas como coação) de cumprir as 

normas de convivência nos espaços públicos (como os clubes em que ocorriam os bailes), 

caso contrário, os desvios têm uma “punição”, pois a conveniência impõe uma justificativa 

ética dos comportamentos e os distribui com juízos de valor, fazendo com que as relações 

humanas se definam pelo conviver ou “saber viver com”. 

 O desrespeito a tais normas de convivência mediante um comportamento inapropriado 

resulta, no não recebimento dos benefícios simbólicos desejados pelos usuários do bairro, 

uma vez que 

A prática do bairro é uma convenção tácita, não escrita, mas legível por 
todos os usuários através dos códigos da linguagem e do comportamento. 
Toda submissão a esses códigos, bem como toda transgressão, constitui 
imediatamente objeto de comentários: existe uma norma, e ela é mesmo 
bastante pesada para realizar o jogo da exclusão social em face dos 
“excêntricos”, as pessoas que “não são/fazem como todos nós” (Mayol 
(1996, p. 47). 

A consequência sofrida pelo usuário que não cumpre o seu papel pode ser desde a 

exclusão nos espaços comuns ao reconhecimento que leva ao ser apontado no meio da rua. O 

corpo – incluindo o gestual e as próprias vestimentas – se constitui, deste modo, como o 

sustentáculo primeiro e fundamental que sugere se o usuário está ou não em conformidade 

com as regras comuns instituídas pela convivência.  

A atitude do transeunte deve transmitir o mínimo de informação possível, 
manifestar o mínimo possível de desvio em relação aos estereótipos 
admitidos pelo bairro. E, ao contrário, deve afirmar a maior participação na 
uniformização dos comportamentos. A taxa da conveniência é proporcional 
à indiferenciação na manifestação corporal das atitudes. Para “continuar 
sendo usuário do bairro” e gozar do estoque relacional que contém na 
vizinhança, não convém “dar muito na vista”. Todo desvio explícito, 
particularmente no vestuário, significa atentar contra a integridade 
simbólica; esta vai repercutir imediatamente no nível da linguagem em 
apreciação de ordem ética sobre a “qualidade” moral do usuário. E os termos 
empregados podem ser extremamente severos: “é uma piranha”, “está 
gozando a cara da gente”, “está nos esnobando...” Do ponto de vista do 
sujeito, a conveniência repousa em uma legislação interna que pode resumir-
se numa fórmula única: “O que é que vão pensar de mim?” ou então “O que 
é que os vizinhos vão dizer...?” (MAYOL, 1996, p. 50). [grifo nosso] 

 A conveniência, portanto, funciona como uma lei que regula o modo de se vestir, de 

falar, de se comportar nos espaços públicos, mesmo não sendo um código escrito, mas 



76 

 

simbólico. Ela opera como medida para o estabelecimento ou conservação das relações 

sociais no bairro, definindo cada personagem que compõe este cenário: o comerciante, a 

moça, o aposentado, o padre, a criança, a mãe e o pai de família, todas estas máscaras, como 

ressalva Mayol (1996), que os seus usuários têm que usar para assegurar a vida cotidiana. 

Qualquer atentado ao bom andamento das representações destes papéis ameaça as relações do 

bairro, e isso gera a preocupação com “os outros”, aqueles com quem se convive, os que estão 

prontos para julgamentos e condenações, para apontar o dedo na rua, por isso o temor do que 

pensam eles sobre mim. 

 D. Maria de Lourdes Ramos remete, em mais um trecho, a essa questão, que é 

adequado para ilustrarmos a força da conveniência mesmo nos momentos extraordinários, ou 

seja, além da vida cotidiana, no caso na festa carnavalesca. É importante destacarmos que se 

trata do ponto de vista de uma mulher analisando como elas se comportavam há décadas atrás 

comparativamente com os dias atuais no município. 

Era... tinha um problema assim que, geralmente, quando, na, no baile, se 
você ou uma determinada pessoa lhe convidasse pra dançar, e se você não 
quisesse dançar com aquela pessoa, a pessoa aí dizia “Você hoje não dança 
mais” (...) Aí, quer dizer que você ficava obrigada a dançar com qualquer 
pessoa de quem tivesse lá dentro do salão. Aí não havia esse respeito, porque 
hoje em dia você pode, você, você vai pra festa, você dança com quem você 
quiser. Não é porque também até paga a sua, a sua entrada, aí você não tem 
obrigação de dançar com as pessoas que você não, não gosta, não quer 
dançar. Mas lá, antigamente, era obrigado a dançar, qualquer pessoa que 
chamasse você tinha, você era obrigado a ir (Maria de Lourdes Ramos, 66 
anos). [grifos nossos] 

Podemos considerar que nos bailes do Não se incomode, já que eram os que a 

depoente frequentava, existiam, então, essas regras de conduta que tinham que ser seguidas. 

No trecho citado, destacamos alguns termos porque identificamos que, neste caso, a 

conveniência pode ser avaliada como coação, como imposição, no seu sentido repressivo. O 

“não” era considerado uma resposta inapropriada, inconveniente nos bailes e ficava sujeito a 

uma punição. As moças/mulheres eram obrigadas a aceitarem dançar com parceiros 

indesejados, pois, caso contrário, elas não dançariam com nenhum outro parceiro, uma vez 

que já haviam recusado outra pessoa.  

Para esta depoente, isso acontecia porque a entrada das mulheres nos clubes era 

liberada, ou seja, elas não pagavam para entrar nos bailes, apenas os homens. Como estes 

entravam mediante pagamento, eles se sentiam no direito de dançar com qualquer 

moça/mulher que quisessem. Neste caso, identificamos a presença de elementos 

conservadores na sociedade local que mantinham relações com o papel atribuído 



77 

 

historicamente à mulher de exercer uma função de submissão, de atender aos desígnios do 

homem62. Nos bailes, a justificativa para essa postura era a entrada gratuita das mulheres. 

Ressaltamos ainda que essa norma não era explícita, mas velada, estando, por conseguinte, 

inserida no domínio da conveniência. 

Um aspecto apenas referido anteriormente e que gostaríamos de destacar mais é quem 

eram os foliões? Quem são as pessoas “reencontradas” pelos moradores? De acordo com 

Delgado (2010, p. 120), “A busca incessante do tempo passado relaciona-se à dos espaços das 

vivências coletivas e individuais. Reencontrar temporalidades é também reencontrar lugares e 

identidades”. Na viagem que fazemos ao passado quando lembramos, muitas vezes, nosso 

objetivo é tornar a vida no presente mais agradável ou mesmo suportável. Nestes casos, o 

passado sempre surge como um tempo melhor, no qual é possível rever velhos amigos, se 

divertir em antigas festas, reviver boas histórias, refazer percursos outrora percorridos, 

contemplar paisagens agora bastante modificadas, por meio da seleção do que se quer 

lembrar. 

Nestes caminhos pelas ruas, casas e salões do carnaval é que surge D. Evangelina 

Venâncio de Freitas, a D. Tico, fundadora e organizadora do Não se incomode. Para D. 

Geruza, quando “ela saía na garupa da bicicleta, motocicleta naquele tempo, aquele charme na 

rua, anunciando, ela nem falava quase, só ria e acenava, mas aí já era o cartão-postal da, do 

car, do Não se incomode”. D. Rita também relembra a D. Tico e sua irmã, e acrescenta mais 

nomes que lideravam esta comemoração. 

 Ah! Nessa época, inda tem até as menina, tem, era o povo de Tico, Tico era 
o apelido dela, eu não sei nem, parece que o nome dela era Evangelina, eu 
sei que o apelido era, eram duas irmãs gêmeas, era Tico e Preta, elas eram a 
enfrentante do “Não se incomode”... e do “Toreiro” eu nem sei quem era, eu 
sei que nessa época era Mota, era, era Zé Preto, era Alírio, era esse, essa 
gente assim (Rita, 83 anos). 

Souza (2008, p. 38) enfatiza que a vida cultural de Serra Branca já não é a mesma de 

tempos passados, confirmando o caráter saudosista e de valorização das experiências passadas 

em detrimento das vividas no presente. Para ela, as festas tradicionais que movimentavam o 

município, como o carnaval e as vaquejadas, eram impressionantes e já não acontecem como 

antes. Relatando a festa carnavalesca, ela também menciona os nomes das irmãs “Tico” e 

“Preta”, fundadoras do Não se incomode, bem como de Dimas Venâncio, filho da primeira. 

                                                            
62 Essa ressalva se refere a existência do machismo, ainda hoje, vale salientar, como um elemento definidor das 
relações entre homens e mulheres na sociedade brasileira, de um modo geral. Embora as lutas das mulheres 
venham alcançando reconhecimentos, avanços e conquistas importantes nas últimas décadas, o machismo ainda 
é um elemento marcante nas relações de gênero na nossa sociedade. 



78 

 

Além deles, o Sr. José Mota, igualmente lembrado por D. Rita, foi citado como o organizador 

do bloco dos brancos, o Toureiros. Sua constatação é a de que “Os preto sempre tiravam em 

1º lugar” na premiação que era dada ao bloco mais animado.  

José Mamede Lima, o Zé Preto, foi outro nome sempre lembrado, tal como o de D. 

Evangelina (D. Tico). Sapateiro, folião, organizador da escola de samba, compositor de 

músicas para o carnaval, que junto com os companheiros de ofício desfilavam nas manhãs do 

carnaval. Nas memórias de D. Geruza, as lembranças de Zé Preto surgem repletas do 

sentimento de saudade, uma vez que eram irmãos. Ao falar de Zé Preto ela se refere também 

ao outro irmão, o Benoni, igualmente sapateiro. O primeiro, folião dos Toureiros63, o segundo 

do Não se incomode. Ambos exímios dançadores, de acordo com a irmã, graças ao legado do 

pai, “embolador de côco”. 

 Em Serra Branca existiu um grupo de sapateiros bastante ativo quanto às agitações 

culturais. Também foi comum seus nomes serem mencionados pelos entrevistados, como o 

Sr. Carlos que recorda do primeiro contato com este grupo. 

(...) quando eu cheguei aqui em 57, a primeira coisa que me levaram foi lá 
pra Zé Preto. Cheguei lá tava Zé Preto, Chico Margarida, Inacim Galego, 
tudo lá. Aí me levaram, Zé da Guia me levou e disse “Esse caba veio morar 
aqui”, aí me chatearam, fizeram aquela... Zé Preto dizendo que era irmão de 
Chico Margarida, que tinha sido cangaceiro no tempo de Lampião. Aí ficou 
(?), Zé Preto liderou essa turma. Nos carnavais já fazia parte da escola de 
samba de Zé Preto. Quem tinha música (?), Malandro do Morro Branco 
(Carlos, 66 anos). 

Sempre que o nome de Zé Preto foi evocado nas entrevistas, as lembranças do grupo 

de sapateiros do qual ele fazia parte brotaram repletas de sorrisos. De acordo com o estudo de 

Lima (2008), tanto quanto o aspecto técnico do ofício, o que unia esses homens era a alegria 

que predominava no processo produtivo, envolto em uma atmosfera de brincadeiras. No dia 

do São Sapateiro64, esses trabalhadores aproveitavam para se dedicarem ao lazer, revelando 

um caráter transgressor, que era marcado pela reunião dos grupos para beber, jogar, 

frequentar os açudes locais, dentre outras atividades que poderiam ser pensadas, obedecendo a 

uma prática longínqua temporal e espacialmente. 

                                                            
63 Já enfatizamos que o bloco dos Toureiros era formado pela elite local do período. No entanto, Zé Preto, 
sapateiro, negro e pobre, estava inserido entre os foliões deste bloco. Acreditamos que, neste caso, sua aceitação 
se dava mediante a consideração de que ele era um sujeito que mantinha relações amistosas com pessoas da elite, 
além ser um agitador cultural no município, conhecido tanto pelas folias quanto pelo trabalho que desenvolvia 
junto ao grupo de sapateiros ao qual se vinculava e, não em raras exceções, apreendemos uma aura de liderança 
em torno desta figura. De certo modo, a relação de Zé Preto com a elite se pautava pela boêmia, isso impedia que 
as diferenças sociais prevalecessem sempre no campo das relações entre pessoas/grupos. Outro morador que 
também mantinha relações amigáveis com a elite era o Sr. Luiz Gonzaga de Holanda, como atesta sua entrevista. 
64 O dia do São Sapateiro é comemorado no dia de São Crispim, em 25 de outubro. 



79 

 

O Sr. Carlos65, com o olhar retrospectivo, confessa a saudade e realça a relevância dos 

sapateiros para a história de Serra Branca. 

Aí a gente sofre muito, sofre demais porque não tem mais aquilo, mas os 
sapateiros velhos aqui é um marco na história de Serra Branca. Um marco 
mesmo, forte, em tudo. Porque eles não eram só sapateiros não, eles eram 
poetas. A profissão, eles eram sapateiros por profissão por necessidade, mas 
por trás daquilo existia uma grandeza forte, existia inteligência, existia amor. 
O sapateiro, a profissão, era só o que desse pra comprar feijão, um mói de 
tripa e tomar a cana. O interessante era vida em conjunto... (Carlos, 66 anos). 

Ainda segundo o Sr. Carlos, essa harmonia só se rompia no debate político, polarizado 

pelos partidários das famílias hegemônicas no cariri paraibano no campo da política, e que 

disputavam acirradamente o poder: Brito e Gaudêncio66. Os sapateiros, como a população 

local de um modo geral, seguiam a tendência de uma divisão devido às diferentes posições 

políticas e definição das adesões. Isso, por vezes, acabava gerando um clima de mal estar 

entre os que defendiam posições diversas/opostas e assumiam campanhas distintas. No 

entanto, segundo o Sr. Carlos, os desentendimentos logo eram deixados de lado porque 

prevalecia a união do grupo. 

FOTO 04: Grupo de sapateiros de Serra Branca67 

 
Acervo: Lima (2008) 

Thompson (1998, p. 282) analisando as irregularidades no dia e na semana de trabalho 

na Inglaterra, entre os séculos XVIII e XIX, constata que era comum que os trabalhadores 

alternassem momentos de intensa atividade produtiva com um tempo de ociosidade. Isso 
                                                            
65 O Sr. Carlos, por sua vez, era um membro do bloco dos Toreiros que frequentava as reuniões dos sapateiros. 
No seu caso, temos a inserção de um membro da elite/branco em um grupo predominantemente formado por 
pobres/negros. 
66 Para mais detalhes, ver: MOREIRA, Márcio Macêdo. Cultura Política e poder familiar nos Cariris Velhos: 
uma análise das fontes. s/d. Digitado. Salientamos que no recorte que definimos para este trabalho, as famílias 
que disputavam o poder político na região eram as mencionadas. 
67(Esq. Para dir. em pé): Francisco Almeida (Chico Perua), Miguel Mariano, “Zuzinha”, José Mamede de Lima 
(Zé Preto), figura anônima, José Santos, Severino (o Frade), Inácio “Galego”, Raimundo “Gordo”. (Esq. Para 
dir. sentados): “Zeca” Brás, “Toinho” Gabriel, “Zé Neguim”, Severino “elétrico”, Mário Gabriel, “Chico 
Margarida”, Maurício Santana, Adalberto, Benigno e João Gonçalves (na frente).   



80 

 

ocorria quando eles possuíam o controle da vida produtiva. De acordo com este autor, este 

padrão de trabalho persiste hoje em dia com trabalhadores autônomos, como artistas, 

escritores, pequenos agricultores e até com estudantes. Ele avalia, ainda, que “A Santa 

Segunda-Feira parece ter sido observada quase universalmente em todos os lugares em que 

existiam indústrias de pequena escala, domésticas e fora da fábrica” (THOMPSON, 1998, p. 

283), relatando, deste modo, uma negligência ao trabalho no início da semana. E continua: 

“Esse ritmo irregular é comumente associado com bebedeiras no fim de semana: A Santa 

Segunda-Feira é o alvo em muitos folhetos vitorianos sobre a temperança. Mas até o mais 

sóbrio e disciplinado dos artesãos podia sentir a necessidade dessas alternâncias de ritmo” 

(THOMPSON, 1998, p. 284). 

O Sr. Carlos, ainda tratando dos sapateiros, aponta uma permanência dessa prática da 

negação do trabalho na “Santa Segunda-Feira” em virtude do lazer em Serra Branca, em pleno 

século XX. 

Não, é o dia do São Sapateiro. Ninguém... sapateiro que se preza não 
trabalha dia de segunda, é dia da cana. Eu ia esperar a segunda, eu chegava 
lá em Zé Preto cedo pra gente traçar o programa, aí cozinhava feijão, 
cozinhava mocotó, roubava algumas galinhas (?) não era crime, porque São 
Sapateiro... o sapateiro que se preza não trabalha dia de segunda. Não, 
trabalhar dia de segunda não! Não pode não, é contra a lei. E assim sempre 
foi (Carlos, 66 anos). 

Pelas palavras do Sr. Carlos notamos que o caráter transgressor da Santa Segunda- 

Feira não se relacionava apenas ao fato de ser um dia voltado para o lazer e não para o 

trabalho, mas também há um elemento de violação no roubo das galinhas que serviriam de 

aperitivos para a bebedeira. Isso inclusive não era considerado crime porque ocorria neste dia 

específico. A lei que imperava entre este grupo de homens era, portanto, aquela estabelecida 

pelo costume da negação do trabalho naquele que é considerado primeiro dia útil da semana. 

Sendo assim, é que o entrevistado conclui, como que em pregação, “E assim sempre foi”. 

Hobsbawm (1998), examinando o radicalismo político e o intelectualismo dos 

sapateiros na Europa, em meio a diversos movimentos políticos no século XIX, discute alguns 

importantes fatores presentes na vida destes artífices. Ele explica que em suas tradições nada 

os vincula diretamente ao radicalismo ou ao intelectualismo.  

Estas tradições enfatizavam o orgulho pelo ofício, baseado em grande parte 
em seu caráter indispensável para ricos e pobres, jovens e velhos. Este é o 
tema mais comum das canções dos sapateiros artesãos. Elas acentuavam a 
independência, especialmente a independência do artífice assalariado, 
comprovada pelo controle por parte do sapateiro sobre seu tempo de trabalho 



81 

 

e de lazer – sua possibilidade de desfrutar o Saint Monday68 e outros feriados 
como lhe aprouvesse. Uma vez que lazer social e bebida eram inseparáveis, 
as canções também ressaltavam o ato de beber (atividade pela qual os 
sapateiros se celebrizaram), e aquele outro subproduto da cultura de bar: 
resolver as disputas na briga (HOBSBAWM, 1998, p. 45-46). 

Temos, então, outro autor que reitera o gosto pelo lazer por parte dos sapateiros. Um 

dado curioso apresentado por Hobsbawm (1998), é justamente o conteúdo das composições 

destes artesãos que exaltava as práticas do ofício. O Sr. Carlos revela, ainda, a habilidade do 

Zé Preto como compositor de canções carnavalescas, ao cantar um trecho de uma música 

elaborada para o desfile da escola de samba por ele – Zé Preto – organizada. 

Zé Preto compôs uma música, muito bonita, e cantada por mim tira a beleza 
da música, mas a música dizia mesmo assim: “Não sei por que alguém 
critica de mim, é meu cachê, deixa eu bater meu tamborim. Quando eu 
morrer é que vou deixar de batucar e de beber”, é por aí. (...) o caba fazia 
isso sem aquele negocinho no ouvido, sem... quem faz? Chico César? Então 
era isso. A gente saia na escola de samba de manhã e de tarde samba no pé 
com o bloco de carnaval (Carlos, 66 anos). 

O Sr. Carlos revela a criatividade do compositor Zé Preto, bem como a permanência 

de temas ligados ao cotidiano, neste caso específico, que não tem a ver diretamente ao 

trabalho, a exaltação do ofício, mas às práticas de lazeres às quais se dedicavam ele – Zé Preto 

– e seus companheiros de farra e de labuta. É interessante relevar a menção ao cachê na letra, 

o que sugere que tais práticas podiam ser mal vistas pela população em geral, ou algum grupo 

específico, pois a letra “pede” para que a batucada e a bebida deixem de ser criticadas, uma 

vez que o ordenado individual do trabalho é que arca com estes custos. Sobre estes homens 

recaía o peso da conveniência tratada anteriormente. Aliás, eles rompiam, mediante tais 

práticas, com o ideal de comportamento considerado apropriado e, como vimos, sobre os que 

se negavam a pagar os custos de suas escolhas, incidia o reconhecimento e o julgamento 

daqueles que desfrutam o mesmo espaço, de acordo com Mayol (1996). 

D. Geruza, irmã de Zé Preto, é outra moradora que recorda da escola de samba 

fundada pelo irmão. Ela estranha o fato da juventude local não ter disposição, apesar de ter 

saúde e vigor, para realizar um carnaval animado, alegre como estes dos quais recorda.  

Hoje não tem mais, não é engraçado? Tanta gente, tanto jovem com tanta 
saúde, com tanta energia já não tem coragem de fazer isso. Aí meu irmão, já 
depois que acabou essa história toda, organizou uma escola de samba. Ele 
cantava muito bem, aí saía assim 20, 30 rapazes com... tocando, cantando, 
era... e ele gingando, sambando, né? (Geruza, 79 anos). 

                                                            
68 Costume de não trabalhar nas segundas feiras. 



82 

 

A escola de samba Malandros do Morro, como informou o Sr. Carlos, não foi 

lembrada e mencionada por todos os entrevistados. Três citaram sua existência, que foram 

esses dois aos quais nos referimos e a D. Maria de Lourdes Ramos. A recordação do Sr. 

Carlos tem a ver com sua proximidade do grupo de sapateiros do município, que foram os 

foliões que criaram a escola. Já D. Geruza, apesar de afirmar que não participava como foliã 

do carnaval, apenas olhava a festa, relembra a escola porque foi criação do seu irmão, o 

sapateiro que também era um proeminente dançador, nas palavras da irmã, e compositor, nas 

palavras do Sr. Carlos. Como vimos, mais uma vez a predominância dos homens foi 

ressaltada quando D. Geruza indica o número de rapazes que desfilavam pela escola, sem 

mencionar a existência de uma foliã sequer. A confirmação está nas palavras de D. Maria de 

Lourdes Ramos, pois além dos blocos ela lembrou que  

(...) tinha também um escola de samba. Não era como essas escolas de 
samba atuais, assim como aquelas do Rio de Janeiro com, com aquela 
estrutura toda, mas eram assim, o bloco, o bloco de rapazes e tudo com os 
tamborins na mão e batendo e cantando e dançando tudo de branco lá, aí 
andava a rua todinha, desfilava na... toda rua da cidade (Maria de Lourdes 
Ramos, 66 anos). 

A escola de samba, de acordo com o Sr. Carlos, existiu paralelamente aos blocos Não 

se incomode e Toureiros. No entanto, D. Geruza explica que ela foi fundada “já depois que 

acabou essa história toda”, fazendo referência aos blocos carnavalescos. Portanto, as 

memórias desses moradores apontam divergências no tocante a escola. Além delas, não 

identificamos nenhuma fonte que tratasse desta escola de samba. Outra informação 

encontrada é o esclarecimento de D. Maria de Lourdes Ramos ao expor que a escola de samba 

possuía uma estrutura simples, sem fantasias pomposas ou alegorias, como as escolas do 

carnaval carioca no Rio de Janeiro. O único elemento que a acompanhava era uma banda para 

animar o desfile. Para seus membros, o que importava eram os instrumentos nas mãos, a 

alegria e o samba no pé. 

Hoje, todos os personagens dessa história habitam as lembranças dos que sobrevivem. 

Outrora sinônimos de vida, alegria. Agora, povoam memórias. E como lidar com essas 

perdas? Como acreditar que todos morreram, levando consigo tantas alegrias. Após ouvir D. 

Rita compreendemos como custa aceitar a morte. Não apenas das pessoas, mas desse tempo 

inesquecível. 

Acabou de vez... Carnaval aqui acabou. Ói, eu não sei como foi uma coisa 
aquela, fracassou mesmo. E também essas pessoas que brincavam o 
carnaval, é, que eram enfrentante, tudo, elas morreram. Preta morreu, Tico 



83 

 

morreu69, esse povo... quase tudo morreram. Povo que dançavam. As menina 
do finado Onório era... o povo dos oriente eram, eles moravam aqui e depois 
foram embora morar em João Pessoa, aí acabou, e lá morreu tudo. A última 
que tinha era Natália e no dia das mães ela morreu. Elas eram as mais 
animadas. Era umas pretinha linda, madrinha Zefa era linda (Rita, 83 anos). 

 A experiência advém da vida vivida por nós e por outros dos quais a herdamos, daí a 

importância da transmissão, retomando Benjamin, em O narrador e Experiência e pobreza 

(1994). E o que acontece quando a morte chega? Para refletir, consultemos o próprio, 

Ora, é no momento da morte que o saber e a sabedoria do homem e 
sobretudo sua existência vivida – e é dessa substância que são feitas as 
histórias – assumem pela primeira vez uma forma transmissível. Assim 
como no interior do agonizante desfilam inúmeras imagens – visões de si 
mesmo, nas quais ele se havia encontrado sem se dar conta disso –, assim o 
inesquecível aflora de repente em seus gestos e olhares, conferindo a tudo 
que lhe diz respeito aquela autoridade que mesmo um pobre-diabo possui ao 
morrer, para os vivos em seu redor. Na origem da narrativa está essa 
autoridade (BENJAMIN, 1994, p. 208). 

Aqueles que já não ocupam espaço no mundo dos vivos deixaram suas marcas, seus 

ensinamentos, acesos nas recordações. Não é à toa que D. Rita não consegue entender porque, 

no presente, os jovens não retomam essas atividades vividas coletivamente no seu passado, 

porque não se organizam e comemoram mais o carnaval como antigamente. Os moradores 

foram unânimes ao afirmarem que hoje, no presente, nada acontece no município durante o 

carnaval. Algumas pessoas viajam e, as que ficam, não tem ânimo para prepararem algo. 

Mesmo diante do apelo de D. Maria “‘Vocês deviam organizar um porta bandeira bem direitin 

e fazer as visitas nas casas’, porque até angariava recursos, assim, pra ajudar na escola. Mas 

não tem quem organize” 70. 

Uma explicação para este descaso da juventude em relação a esse passado “perdido” 

da história local de Serra Branca é dada pelo Sr. Carlos, que atribui ao fluxo do presente um 

grande peso na conta do desinteresse das gerações mais recentes. Questionado acerca dos 

motivos que levaram ao fim de tanta animação para festas, ele respondeu enfatizando o 

conflito de gerações entre os que reconhecem o valor destas experiências e aqueles que sequer 

a conhecem ou demonstram interesse para isso. 

Pra acabar com isso? A tradição velha, aí, vieram essas bandas, vocês jovens 
que não querem levantar, tão levantando agora, mas sempre se acomodaram 
com o axé music, vocês. Porque por a gente, a gente procura vocês, vocês é 

                                                            
69 De acordo com D. Maria de Lourdes Ramos, a Sra. Evangelina Venâncio de Freitas faleceu no dia 25/11/1962. 
70 A fala de D. Maria de Lourdes Ramos se dirigia, neste trecho, às professoras que organizam o desfile dos 
alunos nas escolas do município com a chegada do carnaval. Ou seja, para ela, o espaço escolar deveria ensinar 
aos alunos essa história e mantê-la viva dentro dos limites possíveis como herança aos que, simplesmente, 
desconhecem-na. 



84 

 

que não procuram a gente. E a gente não se adaptar a vocês porque falta gás, 
falta perna, falta tudo, né? E a gente aprende com vocês, mas a distância, não 
pode existir essa distância grande porque tá unindo gerações e qual é de 
vocês que sente saudade daqueles tempos e procura resgatar? Porque vê-se, 
foi uma coisa que se perdeu (Carlos, 66 anos). 

Vemos, portanto, que os mais jovens, na perspectiva dos mais velhos, não se dispõem 

a trocar, a dialogar, com o intuito de estabelecer uma continuidade com este passado. Eles não 

estão abertos à transmissão da experiência tão valorizada por Benjamin (1994). Os idosos não 

têm força ou fôlego para lidar com esta negligência e o passado, deste modo, corre o risco do 

esquecimento. Por outro lado, é preciso relembrar esta marca da rememoração que insiste em 

avaliar o passado sempre como um tempo melhor, mais harmonioso, para compreendermos 

que não se trata da não existência do carnaval em Serra Branca na atualidade.  

Na verdade, a forma de comemorar passou por mudanças. Já não existem os blocos 

que desfilavam pelas ruas e casas, mas existem outras práticas que sugerem a celebração 

dessa festa. Exemplo disso são as comemorações nas escolas, que costumam elaborar 

atividades com os discentes que exaltam a folia carnavalesca. Existem outras práticas que 

configuram o atual período de carnaval em Serra Branca.  

Sendo assim, concluímos aqui como da maneira como iniciamos nossa conversa com 

D. Maria, com música. Souza (2008, p. 38) nos apresenta este trecho de uma música 

composta por D. Emília71 para ser cantada pelas ruas de Serra Branca nos desfiles do Não se 

incomode. 

Só brinca carnaval quem pode, 
Não se incomode, Não se incomode, 
Nós somos bastante fortes, 
Vamos brincar o carnaval. 
Nós somos da pagodeira, da lista ideal, 
Nós somos bastante fortes, 
Vamos brincar o carnaval. 

Na letra abaixo (mas também na que consta como epígrafe deste tópico) apreendemos 

um tom de provocação, de deboche. Lima (2008) fez esta observação em seu trabalho. 

Considerando o contexto de conflitos que envolvia a atuação dos blocos Não se incomode e 

Toureiros, acreditamos que este “pode” entoado pelos foliões do primeiro sugere, justamente, 

as tensões e as diferenciações já apontadas ao longo do texto entre elite e os populares. O 

“pode” abria a possibilidade para qualquer pessoa brincar o carnaval e, além disso, o próprio 

                                                            
71 Embora maiores esclarecimentos de quem seja esta compositora não sejam dados, acreditamos que ela era uma 
folia assídua das festas do Não se incomode, já que a música foi feita para este bloco. 



85 

 

nome do bloco – Não se incomode – é indicativo dos conflitos e da necessidade dos populares 

de ter sua própria festa.  
 

2.2. Lembranças de fé e diversão: a festa da Padroeira Nossa Senhora da Conceição 
 

 A santa Padroeira de Serra Branca é Nossa Senhora Conceição72, cujo dia, na liturgia 

católica, é 08 de dezembro73. É nesse dia que acontece o auge das comemorações da festa da 

Padroeira no município até hoje. Na história de Serra Branca, o catolicismo e a Igreja 

Católica, sem dúvida, marcaram o comportamento, as maneiras de ver o mundo e as próprias 

vidas dos moradores, sobretudo durante a atuação do padre João Marques Pereira, já referido 

anteriormente. No recorte temporal estudado, o catolicismo era hegemônico no município74.  
 

FOTO 05: Imagem de Nossa Senhora da Conceição 
(Igreja Matriz de Serra Branca) 

 
Acervo: Fabiolla Lemos (2011)  

                                                            
72  Existem dois modos dos católicos fazerem referência a esta santa: Nossa Senha da Imaculada Conceição e 
Nossa Senhora da Conceição. Optamos pela segunda, que foi a forma como os moradores a denominaram nas 
entrevistas. 
73 Mais do que um dia santo para os fiéis católicos, a comemoração que neste dia acontece se relaciona ao dogma 
da Igreja Católica pelo qual o filho de Deus foi gestado. Conforme a doutrina católica, Maria teve sua concepção 
(conceição) preservada do pecado original, o que a caracteriza como imaculada, ou seja, sem mácula. A Igreja 
reconheceu oficialmente a isenção do pecado original de Maria, no dia 08 de dezembro de 1854, através da 
bula Ineffabilis Deus do Papa Pio IX, por isso neste dia é celebrado o dia de Nossa Senhora da Imaculada 
Conceição, ou Nossa Senhora da Conceição. 
74 De acordo com o depoimento ao Projeto de História Local do Pe. Antônio Apolinário, ex-pároco de Serra 
Branca, onde atuou por cerca de 21 anos, os grupos chamados evangélicos só começaram a surgir no município 
por volta dos anos 1990, após sua transferência para outro município. Esse fato é atribuído, na interpretação do 
padre Antônio, à consciência cristã das pessoas que respeitavam profundamente à Igreja Católica nas décadas 
estudadas. No entanto, outra moradora, D. Maria Santina relata que entre as décadas de 1930 e 1940 já existiam 
pessoas na região que possuíam credos diferentes, como os chamados evangélicos, vigorosamente combatidos 
pelo padre Edgar Toscano, pároco local. No seu depoimento, esta moradora revela: “Pade Edgar tinha uma raiva, 
uma queixa de evangélico”. E continua: “Ele era brabo demais. Disse que era contra, chamava “os cão”. Do jeito 
que eles chama com a gente hoje, chama, era...” (Maria Santina, 88 anos).  



86 

 

 

As festas de padroeiros(as), de acordo com os estudos de DaMatta (1984),  estão 

associadas aos ritos da ordem, ou seja, aqueles que têm como propósito celebrar a 

manutenção da hierarquia e das desigualdades do mundo social e, sendo assim, constituem 

ritos de reforço. Apontando a estrutura da ordem, no caso a religiosa, ele afirma que, 

Desse modo, os rituais religiosos partem de igrejas e locais sagrados, 
pretendendo ordenar o mundo de acordo com os valores que são ali 
articulados como os mais básicos: O mundo de Deus – representado pela 
Igreja Católica e pelas formas de religiosidade que a ela se referem – é um 
universo onde as coisas se ordenam de um modo plenamente vertical. De 
cima para baixo e de baixo para cima. Com Deus, a Virgem Maria, os 
santos, os anjos, os mártires, os beatos, os sacerdotes e os fiéis formando 
uma cadeia: do altar-mor, onde essa verticalidade está constituída, até o adro 
da igreja, onde as pessoas se espalham, misturando o profano com o sagrado 
(1984, p. 83). 

 Ao mesmo tempo em que a ordem é reforçada, há um discurso da Igreja Católica que 

visa suavizar os impactos dessa hierarquia por meio da ideia de que ela – a Igreja – é a 

responsável pelo reino dos Céus, e não pelo mundo físico, real ou material. Sua função é 

atender ao pedido de qualquer fiel que busque ajuda ou intermediação junto aos santos(as), a 

Nossa Senhora e/ou ao próprio Deus. Essa atribuição de acolhimento de todos os fiéis no seu 

espaço permite que aconteçam encontros entre ricos e pobres, saudáveis e enfermos, homens e 

mulheres, adultos e crianças, fiéis “praticantes” e “não praticantes”75 em diversas celebrações. 

DaMatta (1984) observa ainda que, embora a Igreja busque atender a todos os fiéis, seus ritos 

de comemoração jamais apontam para uma inversão da ordem, como no carnaval. Como já 

afirmamos, as festas da ordem mantém e reforçam as hierarquias e as desigualdades sociais. 

 Outra diferença entre as festas da ordem e da desordem assinalada por este autor reside 

nas questões que abarcam o corpo e o comportamento. Ao contrário do carnaval, cujo 

objetivo é proporcionar prazer ao corpo, e neste caso o desgaste é inevitável, na festa religiosa 

o comportamento característico é o da contenção, seja corporal, seja verbal. O corpo deve ser 

neutralizado, sacrificado em função das noções de devoção, respeito, dever e ordem. Um dos 

aspectos que indicam essa necessidade de controle sobre si é o fato de as festas da ordem não 

conseguirem integrar corpo e espírito do mesmo modo que faz o carnaval, por exemplo. 

Vejamos a disparidade. 
                                                            
75 Esclarecemos que o termo “praticante” é utilizado para pensarmos naquelas pessoas que frequentam a Igreja 
com assiduidade e que, geralmente, se envolvem de forma mais ativa com suas atividades. Já “não praticante” se 
refere às pessoas que afirmam acreditarem na existência de Deus, se intitulando católicos, mas que frequentam 
esporadicamente as celebrações religiosas. Salientamos que quando mencionamos aqui a fiéis ou a Igreja, 
estamos falando da Igreja Católica, instituição que, como já falamos, possuía hegemonia entre a população de 
Serra Branca. 



87 

 

Assim, eu posso estar ajoelhado numa igreja, mas ter meu espírito muito 
longe dali, o que no caso de um ritual orgiástico (como o carnaval) é 
impossível, dada a solicitação em que o corpo e o espírito estão implicados. 
De fato, num almoço com amigos ou num baile de carnaval, não posso 
deixar de me envolver. A festa carnavalesca requer tudo de mim: meu corpo 
e minha alma, minha vontade e minha energia. Mas as festas da ordem 
parecem dispensar essa motivação totalizada. Daí, talvez, essas regras 
rígidas de contenção corporal, verbal e gestual nos ritos da ordem 
(DAMATTA, 1984, p. 84). [grifos nossos] 

 A disciplina e o sacrifício impostos ao corpo fazem com que as pessoas sejam 

reconhecidas, nos ritos da ordem, de acordo com os respectivos lugares que ocupam na 

sociedade. Ou seja, o prefeito e os vereadores, secretários e juízes, médicos e advogados 

devem ocupar suas posições segundo suas funções e lugar de destaque que possuem em uma 

determinada sociedade. Por outro lado, seus comportamentos nesses espaços devem 

acompanhar esta noção de contenção. Já o restante da população, formada pelos cidadãos 

comuns, que não tem autoridade ou cargo de maior notoriedade local, deve se posicionar 

igualmente em um lugar correspondente. Nesta perspectiva, DaMatta (1984) ressalta que 

“Entre  autoridade e povo, nessas ocasiões solenes e formais, há uma clara divisão” (p. 86).  

 Esta divisão, inclusive, marcava a disposição do local em que, por exemplo, acontecia 

a festa da Padroeira em Serra Branca. Nas entrevistas que realizamos sobre a festa de Nossa 

Senhora da Conceição, os moradores lembraram o pavilhão, que se tratava de uma área 

cercada com uma estrutura de madeira, na qual, ficavam as barracas das candidatas à rainha 

da festa e aqueles que podiam consumir seus produtos, e, do lado de fora, permaneciam as 

pessoas que não tinham recursos para adentrarem-no com o intuito de consumir as comidas e 

bebidas vendidas pelas candidatas. Por outro lado, estas pessoas encontravam outros espaços 

para se divertir e participar da festa, consumindo nas barracas localizadas fora do pavilhão, 

brincando nos parques de diversão ou mesmo circulando ao redor do pavilhão, como 

mencionaram alguns depoentes. 

Notemos aqui esta estrutura que realçava as diferenciações sociais entre os fiéis que 

frequentavam a festa, corroborando a observação de que “Seja uma cerca, seja um espaço 

vazio, seja um palanquim ou outra construção qualquer que permita imediatamente saber 

quem é quem, pois os ritos da ordem não admitem a confusão de papéis ou posições” 

(DAMATTA, 1984, p. 86). 

Para construir esta parte do texto referente à festa da Padroeira, utilizamos as 

entrevistas arroladas abaixo. 



88 

 

• Antônio Apolinário76, em 03/04/2009; 

• Geruza Mamede Lima77, em 11/06/2011; 

• João Lôpo e Araújo78, em 25/06/2008; 

• Luiz Gonçalves79, concedida em 08/10/2009; 

• Margarida Antonino da Silva80, em 11/06/2011; 

• Maria Santina81, em 14/12/2011; 

• Severino Ramos82, em 10/06/2011. 

A atual Igreja de Nossa Senhora da Conceição de Serra Branca, foi construída no 

começo do século XX, sendo iniciada entre 1909 e 1910, pelo pedreiro Luiz Gomes de Souza, 

conhecido como “Mestre Luiz”, que foi o construtor de toda a obra. No entanto, até esta 

edificação, Serra Branca possuía uma Capela de Nossa Senhora da Conceição com 

vinculações à Igreja de Nossa Senhora dos Milagres de São João do Cariri. Isso durou 

enquanto Serra Branca foi distrito deste município, subjugada político-administrativamente 

(SOUZA, 2008, p. 14). 

Após uma sucessão de párocos na década de 1930, quem presidiu a paróquia de Serra 

Branca, entre as décadas de 1940 e fins da de 1960, foi o Padre João Marques Pereira83. 

Percebemos que não houve uma entrevista em que seu nome não fosse citado, inclusive 

quando o tema não era a festa da padroeira, como futebol, política e, principalmente, 

educação. No seu caso, poderíamos elencar uma série de adjetivos apenas recorrendo às falas 

dos entrevistados, como “brabo”, “sério”, “carismático”, “solidário”, “lutador”, “organizado”, 

“pessoa fantástica”, dentre outros.  

Acreditamos que ater-se a este nome seria bastante interessante, mas demandaria um 

trabalho para o qual não nos propomos. Por ora, destacaríamos sua presença constante nas 

                                                            
76 Antônio Apolinário, 77 anos, é natural de Esperança-PB. Sua entrevista foi concedida ao Projeto de História 
Local. Ele foi pároco de Serra Branca, onde atuou por 20 anos, de 1971 a 1991. 
77 Ver nota 33. 
78 O Sr. João Lôpo, 80 anos, é natural de Serra Branca. Foi vereador, atuou na área da saúde como farmacêutico 
e, do pai maestro, herdou a paixão pela música que o levou a fundar a Banda Imaculada Conceição no município 
nos anos 1960. Esteve envolvido ainda na criação do time do Flamengo.. 
79 Luiz Gonçalves, 64 anos, é natural de Serra Branca. Teve uma formação técnica em eletrônica que o preparou 
e estimulou a desenvolver, com o apoio da Igreja local, experiências com rádio e cinema. Trabalhou também na 
construção civil no município e em algumas empresas no sudeste, onde viveu por cerca de 30 anos. É um nome 
sempre lembrado quanto à vida cultural do município. Fundou um dos cinemas que existiram em Serra Branca, 
bem como uma rádio e um programa de auditório. 
80 Dona Margarida, 81 anos, residiu na casa paroquial por 17 anos com o padre João Marques Pereira, por isso 
acompanhava de perto a organização da festa da Padroeira. Atualmente é aposentada.  
81 Dona Maria Santina, 88 anos, é aposentada. Viveu toda a vida em Serra Branca e grande parte dela na zona 
rural, inclusive o período do qual tratamos. Atualmente reside na zona urbana. 
82 Ver nota 32. 
83 Sua atuação em Serra Branca se deu de 1942, ano de sua chegada, a 1969, ano de sua morte no município. 



89 

 

memórias, enfatizando o poder84 que este exercia na comunidade que pastoreou por 27 anos. 

Podemos nos reportar ao seu papel e influência no município de Serra Branca, a partir da 

caracterização do poder simbólico com base em Bourdieu (1998), este afirma que a religião – 

no caso do nosso estudo a Católica Romana, faz parte da estrutura estruturante dos sistemas 

sociais. Assim, a estrutura do poder religioso (a Igreja) conferiu ao Padre Marques os 

“instrumentos de conhecimento e de construção do mundo dos objetos, como formas 

simbólicas” (p. 8), a religião exercia um poder sobre as pessoas porque comportava símbolos 

estruturados e esses, são “instrumentos por excelência da integração social” (p. 10). Esse 

poder é simbólico e como nos afirma o autor citado “é com efeito invisível, o qual só pode ser 

exercido com a cumplicidade daqueles que não querem saber que lhe são sujeitos ou mesmo 

que o exercem.” (p. 7-8). O padre Marques, se tornou o orientador de grande parte da vida não 

só religiosa, mas, social de toda uma comunidade, que o respeitava, admirava e seguia e, que 

hoje o mantém na lembrança como “brabo” e, ao mesmo tempo, como “pessoa fantástica”! 
 

FOTO 06: Igreja Matriz Nossa Senhora da Conceição 

 
Acervo: Fabiolla Lemos (22/07/2012) 

 O ex pároco, padre Antônio, fez alguns esclarecimentos quanto à estrutura da festa, o 

que consideramos importante por se tratar da ótica de um representante da Igreja Católica que 

atuou em Serra Branca. Ele confessou ter tido dificuldades na organização da festa no tempo 

em que esteve no município, dificuldades estas relacionadas à própria forma tradicional em 

que ocorrem as festas de padroeiros(as) ao longo do tempo.  
                                                            
84 “Entenda-se por poder a oportunidade dentro de uma relação social que permite a alguém impor a sua própria 
vontade mesmo contra a resistência e independentemente da base na qual esta oportunidade se fundamente.” 
(WEBER, 2002, p. 107).  



90 

 

O tipo, as práticas das celebrações, elas permeavam todas as igrejas, todas as 
paróquias. Era, mais ou menos, um figurino único, dependendo do jeito, do 
caráter, do temperamento do pároco. Então, a gente mudava alguma coisa, 
acrescentava, substituía. No meu tempo, a gente tentava fazer com que 
houvesse uma participação maior. Como a festa era centralizada na paróquia, 
os distritos contribuíam e, somente nas capelas maiores havia a festa dos 
padroeiros. A festa no seu impulso maior, realmente, na sede paroquial. As 
reformas eram muito lentas, porque a gente tinha um esquema comum que 
veio na história toda da formação das paróquias, da prática de celebrar a 
festa da Padroeira. A gente tinha dificuldade em introduzir alguma coisa 
onde o povo se interessasse mais (Antônio, 77 anos). 

Há, por conseguinte, uma visível relação entre os posicionamentos dos párocos e seus 

modos de fazer a festa dos(das) padroeiros(as) locais e o grau de envolvimento e de satisfação 

da população que participa dela. Um bom equilíbrio entre ambos é decisivo para o 

encaminhamento das atividades. Além disso, o depoente faz referência à hierarquia intrínseca 

da Igreja Católica. Embora os fiéis e as capelas estivessem distribuídos entre a sede, os 

distritos e as comunidades rurais, havia uma centralização das atividades e celebrações na 

igreja maior ou mais central localizada na sede do município, o que não impedia a 

participação da população rural ou dos distritos nas atividades comemorativas.  

Em algumas entrevistas, os moradores lembraram de quando se deslocavam para o 

zona rural, junto com o padre Marques, para acompanhar celebrações nestas áreas. Algumas 

comunidades rurais, como falou o padre Antônio, possuíam capelas e seus respectivos 

padroeiros(as). No entanto, de acordo com as nossas fontes, as principais atividades 

desenvolvidas durante a festa da Padroeira concentravam realmente na área urbana, que 

abrigava toda a estrutura do pavilhão, bem como o desfile da banda e a programação religiosa. 

Quanto a esta última, o formato da festa era caracterizado pelas missas e novenas, como 

explica D. Geruza. 

(...) digamos, a festa é no dia oito e esse novenário começava antes pra dar 
nove noites de novena. O novenário, já tá dizeno, nove noite. Muito bonito. 
Cada ano ele inventava uma coisa. A santa ia pras casas, a santa ficava na 
igreja e as famílias daquela rua fazia a novena. Contudo que as cantoras, dez, 
doze moças ou dois, três homens fazia parte, cantava aquele novenário 
naquela rua. Então a gente fazia questão das pessoas que moravam naquela 
rua ir pra novena. Levava vela, lega, levava a es, a esmola, levaram, aí era o 
noitário pra fazer dinheiro pra dia oito ter a culminância da festa com uma 
quantia “X” pras despesa da igreja, pra, pra... a noi, depois fazia a missa da 
esmola, da (?) pra aqueles mais necessitados (Geruza, 79 anos). 

As novenas constituíam o novenário, que eram rituais de leituras, preces, orações e 

cânticos voltados para Nossa Senhora da Conceição, neste caso, que é a Padroeira local. Ele 

acontecia em noves noites consecutivas, terminando no dia 08 de dezembro, dia da Padroeira 



91 

 

que marcava o encerramento da festa. As novenas, segundo D. Geruza, aconteciam na Igreja e 

contavam com a participação dos noitários. Geralmente, um sorteio era feito, utilizando os 

nomes das ruas da cidade, para definir quais ruas, representadas pelos seus moradores, seriam 

responsáveis pelas novenas. Deste modo, os noitários, que eram os moradores, compareciam à 

Igreja nas respectivas noites em que suas ruas haviam sido escolhidas pelo sorteio. Por essa 

estrutura, percebemos que havia uma tentativa de assegurar a presença do maior número 

possível de fiéis nas celebrações da santa Padroeira. 

Os noitários também contribuíam com dinheiro para as despesas da festa. Outra 

prática que surge na fala de D. Geruza é a pernoite da imagem de santa nas casas dos fiéis, 

quando afirma que “A santa ia pras casas”. Havia um deslocamento da imagem da Padroeira 

que, em sua festa, visitava seus fiéis, adentrando os lares. Era realizada ainda uma missa, a 

chamada “missa da esmola”, para garantir ajuda aqueles mais desprovidos, o que reforça o 

discurso de inclusão que envolvia essa festa e é característico da Igreja. 

Ainda com relação ao aspecto religioso da festa, D. Margarida reitera as atividades 

realizadas na programação e afirma, com orgulho, a movimentação e atração que ela 

despertava nas populações das áreas circunvizinhas. Era a festa que trazia “todo mundo” para 

Serra Branca. 

Era muito boa muito participada chamava atenção do povo vizinho e afinal 
da todo município porque todo mundo vinha para a festa era uma beleza 
tinha missa procissão no dia 08 era ultimo dia tinha missa as 10 horas e a 
procissão de 5 horas, depois tinha o pavilhão com duas cores, era azul e 
vermelho depois do pavilhão tinha a coroação da rainha, a candidata que 
tinha recardado mais dinheiro era a rainha (Margarida, 81 anos). 

 À vizinhança referida trata-se dos municípios de São João do Cariri, Sumé, 

Coxixola, Congo, São José dos Cordeiros e Parari85, além dos distritos de Santa Luzia e 

Sucuru. D. Margarida alude aos dois aspectos pelos quais a festa era, e continua sendo, 

celebrada – profano e religioso. Sobre este último, o Sr. Severino relata,  

(...) naquela época o povo era mais religioso. A gente via que naquelas 
procissões tinha, eram as chamadas “Filhas de Maria”. Era as mulheres todas 
de branco com um negócio vermelho no pescoço. Tinha aquela coisa mais 
religiosa, mais de fé, né? Hoje pode ter mais gente numa procissão aqui em 
Serra Branca, mas não é como era de primeiro, né? O povo vai perdeno por 

                                                            
85 Serra Branca foi distrito de São João do Cariri. Sua emancipação política ocorreu em meio às disputas 
políticas entre duas famílias bastante influentes que lutavam pela liderança na região – Brito e Gaudêncio – em 
27/abril/ 1959. A instalação oficial do município foi realizada em 10/abril/1960. Para mais detalhes sobre esse 
processo, ver MOREIRA, Márcio Macêdo. Uma história da emancipação política de Serra Branca (1947-1960). 
2009. Monografia (Licenciatura Plena em História). Centro de Ciências Humanas, Letras e Artes da 
Universidade Federal da Paraíba.  



92 

 

causa dessas festa mesmo, por outras coisas, né? Mas naquele tempo o povo 
era mais religioso (Severino, 56 anos). 

 A religiosidade que marcava o passado já não está presente nas comemorações da 

festa da Padroeira, de acordo este morador. Ele lembra das “Filhas de Maria”, as devotas de 

Nossa Senhora da Conceição que participavam da procissão em homenagem a santa86. D. 

Margarida compartilha deste ponto de vista do Sr. Severino. O padre Marques, aquele que se 

constitui em sua referência mais virtuosa de chefe religioso era o símbolo maior da festa na 

sua lembrança: “Padre Marques Pereira ele fez o colégio e era muito dedicado a educação. No 

pavilhão ele estava presente. Hoje é diferente, os padres não participa do pavilhão” 

(Margarida, 81 anos)87. O Sr. João Lôpo também se alinha a esta perspectiva de encarar a 

festa no passado e no presente 

Olha, antes na festa da Padroeira a gente sentia o povo com mais fervor, 
aquele respeito grande, sobretudo Nossa Senhora, o povo rezava mais, tinha 
aquelas novenas antigas, muito bonitas, aquela pregações que vinha padre de 
fora pra fazer as pregações aqui, o berço do santíssimo, tudo tinha, a gente 
notava no povo, o povo era feliz com aquilo e hoje (?) porcaria de conjunto 
véio pra fazer zuada, gritar, gemer e ninguém vê música aí fazer de dança, 
isso não é festa. Fico revoltado. As pessoas tinham aquele sentimento de 
religiosidade, de respeito e participam muito ainda da festa da Padroeira, têm 
os padres moderninhos, principalmente esse, negócio dele é negócio com 
dança e dinheiro, porque esse padre é doido por dinheiro, eu preparava coral, 
tudo o que era da igreja eu fazia, canto bonito, eu, mas... (João Lôpo, 80 
anos). 

 Em ambas as falas – D. Margarida e Sr. João –, contudo, identificamos elementos de 

uma crítica mais pontual à própria igreja no presente, pois de maneira comparativa, ela remete 

a ausência dos párocos atuais nesta comemoração e ele recrimina o comportamento dos 

padres mais recentes que se preocupam apenas com o dinheiro arrecadado e permitem a dança 

na festa ou com aqueles párocos que demonstram uma politização em seus posicionamentos e 

ações. Além disso, o Sr. João critica a própria população, sobretudo a juventude, que 

abandonou as antigas práticas religiosas em favor das festas com bandas de forró que 

acontecem nas atuais comemorações do dia de Nossa Senhora da Conceição. Tudo isso sugere 

que a religiosidade constante e valorizada em outros tempos já não está presente na 

atualidade.  

                                                            
86 Gaeta (1995) também encontrou referências à “Irmandade das Filhas de Maria” na cidade de Franca, o que 
reforça o fato de que as celebrações da festa possuíam um formato comum, ressaltado pelo padre Antônio em sua 
entrevista, variando de acordo com as posições dos párocos locais. A associação Pia União das Filhas de Maria 
foi criada, em Serra Branca, pelo padre João Marques Pereira.  
87 Ela remete a ideia do padre como o grande defensor e construtor de um projeto educacional voltado não 
apenas para o município de Serra Branca, mas para toda a região do Cariri. Foi comum nas entrevistas aparecer 
este representação do padre João Marques. 



93 

 

D. Maria Santina também contribuiu para a construção do discurso assentado na 

religiosidade que recobria a vida em Serra Branca, especialmente no tempo do padre 

Marques, marcado pelas muitas rezas e procissões. 

Tinha missa, missa todo dia... de noite. Tinha o, muita oração no tempo de 
Pade Maque, do pade Edgar eu num lembro muito não, mas pade Maque 
tinha muita reza, muita oração. E a procissão bonita que fazia gosto. Aquelas 
banderona (Maria Santina, 88 anos). 

A não identificação entre o presente e o passado significa, para os moradores, que a 

religiosidade foi abandonada. O passado é um tempo que confere à Igreja Católica o papel de 

ser a base fundamental da sociedade, portadora e disseminadora dos valores e dos 

comportamentos (ou da moral e dos bons costumes) que erigiam a ordem social. Esta ideia 

surgiu com recorrência desenhando certa unanimidade entre os moradores que entrevistamos. 

Analisando as representações das festas religiosas na cidade de Franca-SP por meio 

das memórias de idosos, Gaeta (1995) também constatou este aspecto nas memórias.  

A cidade assim representada pelos velhos se assemelha a um Santuário, onde 
as desavenças religiosas, os cismas, a penetração de outras religiões e cultos, 
que nesta ocasião se esforçavam para ocupar espaço88, escapam das 
memórias e ficam sombreadas. Uma aura unanimista de catolicismo recobre 
estas falas estilhaçando-se em imagens de fé, devoção, de amor fraternal e de 
respeito. Estes sentimentos se desdobram e se projetam para as hierarquias 
urbanas, como também a autoridade dos pais, avós e dos maridos, quando se 
trata da memória feminina. Este imaginário do sagrado constitui-se numa 
fonte que irriga um sentimento de nostalgia, em relação ao passado e de 
perdas em relação ao presente (GAETA, 1995, p. 166). 

 Os moradores delineiam um cenário em que prevalecia o catolicismo entre a 

população. A autora relata a função da família (dos pais) como “Guardiões implacáveis da 

austeridade religiosa”, reproduzindo, inclusive, dentro de casa a hierarquia e o autoritarismo 

imperantes na Igreja, identificados na obrigatoriedade que impunham aos filhos de 

participarem das cerimônias religiosas.  Para Gaeta (1995, p. 167), “Simbolizadoras de uma 

comunhão com Cristo e com a Igreja estas liturgias religiosas deixaram uma memória 

pontuada pela aura da unanimidade católica, pela homogeneização das práticas, por um 

cotidiano consensual e harmônico”.  

No entanto, se, por um lado, as práticas da Igreja na festa da Padroeira tentavam 

homogeneizar a população, no sentido de tornar a comemoração inclusiva; por outro lado, os 

próprios moradores de Serra Branca, nos seus depoimentos, explicitaram a hierarquia e as 

                                                            
88 Embora a autora se refira à cidade de Franca, como já mencionamos em outro momento, os grupos 
evangélicos também tentavam se instituir em Serra Branca já nos anos 30 e 40 do século XX.  



94 

 

diferenciações presentes na festa a partir do momento em que começaram a falar do aspecto 

profano, iniciando pelo pavilhão onde ela era realizada. 

FOTO 07: Igreja Matriz Nossa Senhora da Conceição (foto s/d)89 

 
Acervo: Foto gentilmente cedida por Juarez Ribeiro Araújo 

 

 O pavilhão, espaço que abrigava a festa, chegou a ser confundido com a festa que 

acolhia. Os moradores, frequentemente, identificaram a festa da Padroeira do município de “a 

festa de pavilhão”. A armação era montada em frente a Igreja Matriz até a construção da praça 

Cônego João Marques Pereira. Com a finalização da praça, o pavilhão passou a ser disposto 

ao lado da Igreja, onde até hoje ocorre a festa da Padroeira e também os festejos juninos. A 

respeito desta estrutura, dona Margarida esclareceu: “O primeiro pavilhão era na praça central 

e não era calçada era na terra, mas o pavilhão era de madeira como uma barraca muito bem 

(?) madeira era desenhada com uns matames laterais e coberto de tecido. depois acabou tudo” 

(Margarida, 81 anos). 

Observamos que, nas falas, o pavilhão não se tratava apenas de um espaço físico. Nas 

memórias, o pavilhão é um lugar constituído por lembranças saudosas, carinhosas, cheio de 

pessoas queridas, brincadeiras divertidas, e, claro, disputas, muitas disputas. No entanto, 

como espaço físico, o pavilhão era palco do reforço das diferenças entre elite e populares, 

como sugere D. Margarida.  

Hoje já é diferente. Ave Maria! Muito diferente. Você pensa que o pavilhão 
entrava aquele horror de gente? Pavilhão só quem fosse pras banca pra não 
perturbar o povo que tava nas banca e... conseguir tinha, tinha aquela 
bancadazinha arrudiano o pavilhão todinho, as mulheres mais idosas, né? 
que não iam pra beber ficavam ali apreciano a festa. Mas hoje não, hoje não, 

                                                            
89 Esta imagem também consta na monografia de Lima (2008) que não especifica o ano em que foi feita, mas 
informa que é da década de 1960. 



95 

 

não, não vai botar isso porque não vai botar não sei o que. Fica tudinho, o 
povo andano por dento, bateno num, derruba um, uma bebida, é muito 
desorganizado. Eu acho (Margarida, 81 anos). 

 A entrada no pavilhão só era permitida às pessoas que podiam consumir neste espaço, 

e não a qualquer pessoa, ocupando uma “banca”, que eram as mesas dispostas dentro do 

pavilhão. A exceção eram os idosos, que cansados podiam sentar dentro dele. Reparemos 

ainda que a estrutura da festa no passado é identificada a uma ordem, em oposição ao modo 

como no presente existe um tumulto provocado pelo fluxo de pessoas no pavilhão sem que 

haja um controle.  

Neste sentido, Gaeta (1995) comenta 

Respeito, humildade, emoção, devoção, silêncio, velas, padres piedosos, fiéis 
fervorosos, a praça cheia, a cidade enfeitada, são imagens recorrentes destas 
festas litúrgicas nas lembranças dos velhos moradores. Alguns lamentam a 
“desordem” e o desrespeito hoje vigentes nas procissões, obliterando a sua 
rigidez hierárquica, ocasiões em que a pirâmide social nelas se projetava (p. 
164). 

A ordem e a hierarquia características das festas que reforçam as desigualdades são 

consideradas a essência da festa da Padroeira por D. Margarida, que estranha a ausência dos 

limites bem definidos na atualidade que demarcavam os frequentadores dos antigos pavilhões.  

FOTO 08: Festa de Nossa Senhora da Conceição nos anos 1970 

 
Acervo: Foto gentilmente cedida por Juarez Ribeiro Araújo 

Na fotografia, embora o pavilhão não apareça, vemos outro elemento característico 

dessa festa, o parque de diversões, com a estrutura da roda gigante e de um carrossel. Além 

disso, podemos notar um aglomerado de pessoas no centro, provavelmente acompanhado a 

montagem dos brinquedos. Percebemos que o lugar representado é a praça que fica localizada 



96 

 

em frente a Igreja Matriz. Isso remete à ideia de que a festa era um momento de agitação na 

cidade que levava as pessoas às ruas, ampliava o número de encontros entre velhos 

conhecidos e o barulho das conversas. Nenhum dos moradores, no entanto, referiu-se aos 

parques com entusiasmo nas suas entrevistas. Isso é um dado curioso, tendo em vista que é 

bastante comum a presença de parques nesse tipo de festa, que serve para atender aos anseios 

de diversão de crianças e jovens, sobretudo nesse período tratado, em que eram considerados 

novidades ou modernos, até porque só se instalavam em momentos específicos, como este 

questão. 

Dando continuidade aos relatos sobre a festa, o Sr. Luiz Gonçalves resume a 

programação. 

A festa da Padroeira, festa de pavilhão, a programação era aquela. Era 
alvorada festiva com a banda de música 6:00 horas da manhã, com a queima 
de fogos, onde acordava todo mundo, daí a pouco a banda fazia uma retreta90 
pela cidade, dava uma volta em toda a cidade ali, e tinha que andar em todas 
as ruas, porque se não o pessoal ficava mal visto. Aquelas ruas eram 
enfeitadas com bandeirolas, como se fossem aquelas bandeirolas de festa 
junina, a rua que era mais bem enfeitada era premiada, recebia uma certa 
contemplação, como por exemplo, fazer um movimento de festa ali, 
convidar o pessoal praquela rua, a banda de musica ia, tocava um pouco. Aí 
em seguida, fazia sabe um movimento como caminhada pra um daqueles 
pontos turístico de Serra Branca, não é bem turístico mas a gente 
considerava como se fosse turístico, o açude, o menino Jesus de Praga, ou 
Serra do Jatobá, o açude onde a gente fazia algumas premiações.  Bom, 
voltava era almoço, a tarde eu começava a fazer um programa de música, 
onde havia bastante namoro e a noite o pavilhão da festa, sem haver baile. O 
baile se resumia quando saísse a rainha da festa, fazia aquele baile. A noite 
era pavilhão mesmo, todo mundo se arrumava, todo mundo se enfeitava, 
tinha que participar do pavilhão, que era o centro do negócio e é onde eu 
ficava ali, com quem estava dentro do pavilhão como quem estava fora (Luiz 
Gonçalves, 64 anos). 

O Sr. Luiz recordou as principais atividades da festa, como a alvorada e o desfile da 

banda pela cidade, acordando os moradores e anunciando que era chegado o dia da santa 

Padroeira. Relata ainda, e é o único a lembrar, os passeios pelos chamados pontos turísticos 

de Serra Branca. Por fim, comenta as noites de pavilhão, sem baile dançante, onde atuava 

como locutor de festa, precedidas pelo trabalho como locutor de rádio durante tardes e o 

capricho nas roupas usadas pelos frequentadores. Nesta perspectiva, D. Geruza também nos 

fornece um relato mais detalhado acerca do pavilhão, que vale a pena ser incorporado ao texto 

apesar de ser uma citação longa. 

                                                            
90 Apresentação pública da banda.  



97 

 

Sim, o pavilhão, um mês antes, ele [o padre Marques] convidava pra uma 
reunião. E essa reunião iam várias pessoas, as pessoas que eram interessadas 
a cooperar com a festa. No tempo dele tinha várias pessoas que iam pra essa 
reunião e se comprometia e fazia, viu? Então, durante o mês, três reuniões... 
pra marcar como seria. Qual banda de música? Nas noite, os noitário? 
Primeiramente a festa religiosa, os noitário durante a novena, né? quando 
fosse pra culminância da festa, os três dias, armava o pavilhão, ou banda 
daqui, porque teve muitas, ou de fora, e convidava também uma banda de 
fora, não havia dança no pavilhão. Era quermesse, a premiação de várias 
pessoas e o leilão. Durante o pavilhão, aquele leilão animadíssimo, aí, era 
bonito demais. As garçonete, ele [o padre Marques] dava a roupa das 
garçonete, cada ano a igreja dava as roupa das garçonete, longo, de seda, 
coisa muito boa. Aí, era uma maravilha. A sociedade toda ali e quem não 
podia beber botava, fazia sua barraca pra vender sanduíche, vender cocada, 
vender tapioca, vender ao redor do pavilhão (...) Na primeira noite, dedicada 
às crianças, que era um encanto. A gente pedia pratinho nas casa e levava 
aquele mundo de prato pra vender as própria criança. Olha, a mãe dava o 
prato, mas comprava lá, não sabe, aquele pratinho feito com aquele 
refrigerante. Já havia refrigerante. É. A noite das criança deixava uma boa 
ajuda pra festa. Na outra noite já era dos adultos, muito animada e deixava 
muito dinheiro porque o leilão era arrochado. Quem tinha dinheiro ia e 
leiloava mesmo. Rematação de galinha, aí, minha filha, respeite o mundo de 
galinha que era doado. E ele, lá na casa paroquial tinha o forno e tinha as 
cozinheiras, aquelas galinha assada pra leiloar. Ah, isso dava dinheiro. Tinha 
galinha que respeite o tanto que dava isso, só não havia briga, mas era bom 
porque “Eu boto tanto”, “Tanto... tanto pra fulano”, “Tanto...”, digamos, 
“Tanto pra o prefeito da cidade”, “Tanto...”, aí as pessoas botava dinheiro 
pra aquela galinha ser comida. Aí, dali pelo prefeito ou por aquela família. 
No domingo era a grande missa. A missa solene... cantada em latim. Eu era 
cantora, a gente cantava em latim (...) [a depoente começou a cantar em 
latim]. Em latim, e ninguém sabia o que era que tava dizendo, mas era muito 
boa a animação (Geruza, 79 anos). 

 Pelo longo trecho transcrito, podemos analisar o significado dessa festa para a 

população, considerando a predominância dos católicos entre ela. Era um momento de 

confraternização entre os moradores e união entre famílias, ou melhor, de congregação entre 

os fiéis. Isso fica comprovado pelo fato de o município receber seus próprios moradores, 

aquelas pessoas naturais de lá que residiam em outros locais e pessoas de outros municípios, 

integrando não apenas zona urbana e rural, mas parte da micro-região do Cariri. Esse discurso 

próprio da Igreja, de união e confraternização, servia para reforçar a defesa daqueles tidos 

como seus principais valores: solidariedade, amor ao próximo, devoção e obediência, respeito, 

bem como funcionava para garantir a manutenção de seu papel como viga mestre da ordem 

social, auxiliada pela instituição familiar. 

 Um indicador da prevalência deste discurso é o próprio relato de D. Geruza, quando se 

refere a “crianças”, “adultos”, “cozinheiras”, “famílias” e “sociedade”. São palavras que 

indicam coletivos e anseiam a transmissão da ideia de que todos eles se doavam à festa da 



98 

 

paróquia. Disso podemos concluir que a religiosidade, que funcionava como esteio para a 

festa, era um aspecto da vida que mantinha as pessoas unidas, ainda mais quando lideradas 

por uma figura como o padre João Marques, que tanta admiração despertava e desperta pelas 

lembranças.  

 Existem elementos na fala desta moradora que conformam o tempo passado como um 

tempo em que prevalecia a abundância de alimentos, como quando ela cita os produtos 

vendidos durante a festa: sanduíche, cocada, tapioca, refrigerante e “um mundo de galinha”. A 

referência a esta fartura de comida sugere que a festa refletia a abundância presente nos lares 

das famílias de Serra Branca, tomando um contorno de verdadeiro Paraíso onde havia união, 

harmonia, abastança e felicidade. Para Gaeta (1995, p.160), este discurso, que remete a uma 

Idade do Ouro, se constrói em oposição ao comedimento alimentar do cotidiano no presente, 

eivado pela escassez. 

 Não obstante, ainda no trecho de D. Geruza, enfatizaríamos outro aspecto apresentado 

por esta festa. Ela era uma oportunidade para as famílias/pessoas mais humildes, que não 

concorriam no nível das rainhas, arrecadarem algum dinheiro para auxiliar suas despesas e 

sobrevivência. Daí a venda de sanduíches e bebidas fora do pavilhão. Ou seja, “quem não 

podia beber”, na verdade, quem não dispunha de condições para sentar em uma mesa do 

pavilhão e beber, vendia quitutes para sobreviver. Em outro momento, essa distinção entre os 

frequentadores da festa fica mais explícita, quando ela cita quais pessoas poderiam arrematar 

as galinhas dos leilões: “prefeito” ou “aquela família”. Prefeitos ou “aquelas famílias” são as 

pessoas que “poderiam”, em outras palavras, dispunham de reservas financeiras que 

permitiam o arremate nos leilões e a entrada no pavilhão. Percebemos, dessa forma, uma 

diferenciação social polarizada pelos que “podiam” (a elite local) e os que “não podiam” 

(populares) participar. 

É importante expormos que nas falas não existe qualquer tipo de intenção em 

expressar essa ideia de maneira nítida. Na verdade, pelos depoimentos, conflitos desse tipo 

são apagados ou negados. A festa era um momento de celebração em conjunto, onde não 

deveria haver distinção de qualquer tipo entre seus frequentadores, ainda considerando que se 

tratava de uma festa promovida pela igreja com e para seus fiéis.  

 Esse aspecto também surge no depoimento de D. Margarida quando ela informa que 

nem todo mundo ficava no pavilhão, assinalando que os que se concentravam dentro dele 

gozavam de privilégios que os demais não possuíam, como, tranquilidade, pois, lá deveria 

estar “só quem fosse pras banca pra não perturbar o povo que tava nas banca”. O Sr. Luiz 



99 

 

Gonçalves também enfatiza as distinções entre a elite e os populares que permeava toda a 

estrutura da festa da Padroeira. 

A festa do pavilhão era assim: a elite de Serra Branca praquele pavilhão da 
festa ali, quem não passasse por aquele pavilhão da festa não era 
serrabranquense. Então, aquilo ali era sagrado, o povo trabalhava o ano 
inteiro, acho que pra comprar roupa, a melhor que ele pudesse, no caso aí até 
três, que era uma pra cada... e o cara ia pro pavilhão da festa. Chegando lá no 
pavilhão da festa, ele ia encontrar o quê? Um coreto com uma banda de 
música, que ao seu tempo executava um dobrado ou uma valsa ou alguma 
coisa lá (Luiz Gonçalves, 64 anos). 

 Como vemos, na memória deste morador a elite se destaca no pavilhão. Em outro 

momento, estas questões que envolvem as distinções entre ricos e pobres se apresentam de 

modo mais contundente no seu depoimento, por exemplo, quando a importância do locutor da 

festa é narrada. Esta figura tinha a função de direcionar o desenrolar da festa. Era ele quem 

animava seus frequentadores, orientava a banda, estimulava as disputas entre as candidatas a 

rainha e suas torcidas, divulgava os avisos e os “fatos” ocorridos nos bastidores e ressaltava as 

presenças ilustres. 

Então, o locutor da festa era o centro do pavilhão, onde ele fazia o leilão de 
galinha assada ou de um prato que tivesse ali e também fazia a divulgação de 
todo acontecimento. Quem tava chegando, uma autoridade, realçava. 
“Estamos recebendo aqui a visita de Paulo, filho de dona Estelita, de Tagi, é 
um jovem ai jornalista e muito brilhante, bem acompanhado de... 
(...) 
“Vilma, estão aqui, fazendo essa visita aqui, nessa festa, eles vêm pra 
abrilhantar a nossa festa, agora ela se tornou-se maior, então realmente nos 
dando esse prazer, vamos pedir pra que eles voltem sempre e que continuem 
com a gente”91. Era um exemplo! Por exemplo, né!? Eu sei que o locutor da 
festa era o centro! Saísse aquela pessoa dalí... E comigo, eu criei esse estilo, 
eu dei uma nova dimensão aquele pavilhão lá. Quando era Padre Marques, 
um dia eu disse: “Eu não vou mais no pavilhão da festa”, ele ameaçou de 
não fazer festa. Quando foi Padre Antônio Apolinário, só fazia a festa se eu 
tivesse garantindo presença. E foi aí que eu estava em São Paulo, vindo pra 
Serra Branca pra passar a festa, pra fazer essa festa mesmo, porque ele só 
realizou com minha presença. Aí ele pediu pra eu fazer a festa de Cordeiros, 
foi através disso ai que eu falei pra ele: “Padre, eu não posso que eu tenho 
que ir pra São Paulo no fim do ano”, “Arranja um jeito mas vá fazer a festa 
de Cordeiro”. Aí essa festa de Cordeiro... “Então tá bom. Você arranja uma 
casa de amigo lá pra eu ficar”. Arranjou a casa de Lilia de Honorato Canário, 
ela me recebeu lá, nossa! Parecia que ia chegar o príncipe, o xá da Pérsia, me 
recebeu ali. E quando eu tava montando o equipamento de som, não era 
pouco, era muita coisa, eu tinha trazido de São Paulo um equipamento 
pesado, ai foi onde eu conheci aquela que veria a ser minha futura esposa, 
que hoje é minha ex-esposa Edna, né? conheci ali (Luiz Gonçalves, 64 anos). 

                                                            
91 Os nomes Paulo, Estelita, Tagi e Vilma foram utilizados pelo depoente para exemplificar o modo como ele 
fazia a locução da festa da Padroeira. Paulo e Vilma estavam presentes no momento da entrevista, por isso seus 
nomes foram mencionados pelo depoente. 



100 

 

 É interessante percebermos que ao afirmar a centralidade do locutor da festa,o Sr. Luiz 

Gonçalves, na verdade, se coloca como figura necessária, uma vez que ele desempenhou esta 

função por algum tempo, vindo inclusive do sudeste para garantir a sua atuação na festa a 

pedido dos párocos João Marques e Antônio Apolinário. Além da importância do locutor da 

festa, ele destaca a sua capacidade de inovação ao falar que inventou um estilo de animação 

da festa, embora não o descreva com maiores detalhes. Notamos ainda, que os nomes 

destacados na locução da festa eram das pessoas consideradas distintas, que podiam 

“abrilhantar” a festa, tornando-a mais notável. Destarte, este papel cabia justamente as 

pessoas oriundas da elite. Outro aspecto deste trecho remete, mais uma vez, ao 

entrelaçamento entre as experiências individuais e aquelas vividas no seio da comunidade que 

perpassa as recordações. Nas locuções de festas de padroeiros(as), o Sr. Luiz Gonçalves veio 

a conhecer aquela que seria, e foi, sua esposa.  

 Sousa (2006), analisando alguns aspectos da festa da Padroeira em Campina Grande 

entre 1920 e 1945, enfatiza as tensões estabelecidas nesta comemoração. Ele conclui que as 

rivalidades presentes no pavilhão, na verdade, expressavam disputas mais amplas que 

envolviam questões políticas na cidade. Também percebemos que esta aura da política se 

mantinha nas disputas no pavilhão de Serra Branca. 

O esmero com que eram feitos e organizados os pavilhões tinha um 
significado que ia além do gosto pelas coisas da estética e do espírito. 
Aqueles espaços, feitos com requinte, denunciavam as disputas e tensões 
comuns entre as elites e seus partidos. Ao encanto e beleza dos espaços onde 
iam com sua família, vestidos a caráter, e onde bebiam e comiam à larga, 
seguiam-se outras peças, que, também dispostas estrategicamente no largo, 
compunham o repertório de uma guerra subterrânea: concursos entre as 
bandas de música rivais, de miss, ou mulher mais bela da festa, da criança 
mais graciosa e da garçonete mais simpática, leilões etc. Cada um destes 
componentes e momentos da festa era motivo de pugna acirrada entre 
partidos. Peças postas nos lugares estratégicos e com tanto esmero 
terminavam tendo um efeito direto sobre os comuns mortais, que eram 
atraídos pelas disputas, assistiam-nas, tinham suas próprias opiniões sobre 
elas, mas, ao mesmo tempo, viam se aprofundar o fosso que os separava dos 
ricos. O luxo e a ostentação destes na festa da Padroeira era um eficaz dique 
a separá-los (SOUSA, 2006, p. 124-125). 

 Nas entrevistas sobre a festa, foi comum os moradores se referirem às disputas 

políticas locais afirmando, por exemplo que a política se “metia” em tudo. No entanto, isso foi 

feito sempre de modo evasivo e com muito receio da parte deles, como se não quisessem 

aprofundar o tema pelo teor em que sucediam tais disputas92. Por outro lado, o caráter 

                                                            
92 Ressalvamos que o período tratado neste trabalho inclui os anos do processo que levou à emancipação política 
de Serra Branca do município de São João do Cariri. Antes e depois desse processo, a história política local foi 



101 

 

inclusivo da festa era assegurado mediante a presença de determinados grupos, como por 

exemplo, a população pobre da zona rural.  

 A participação das pessoas da zona rural se dava, em parte, por meio das doações para 

a festa. Eles doavam alimentos, como feijão e jerimum, e animais, como galinhas e bodes, 

para os famosos leilões de animais. D. Geruza aponta estes últimos como o principal meio de 

arrecadação da festa “Desde o tempo de padre Marques, desde o tempo dos outros padres 

atrás dele, já havia o leilão de animais. É o chic. É o que deixa dinheiro, viu?”. D. Margarida 

também comenta acerca da participação da população da zona rural e reitera o que foi 

afirmado por D. Geruza. 

Não a participação da zona rural era mandar alimentos como feijão milho, 
batata jerimum estes alimentos era vendida para o dinheiro que recebia era 
para custear despesas que viesse nos festejos da festa, era o que eles fazia e 
nós agradecia muito pois eles dava carneiro boi bezerro para o leilão da festa 
que era feito para a festa, de um modo ou de outro eles participavam e o 
leilão era muito concorrido, a renda da festa era toda feita separada leilão, 
galinhas que vinha para festa, dinheiro que alguem dava era tudo separado 
no final, era divulgada na igreja as despesas que era debito e o credito era o 
que ficava para a igreja (Margarida, 81 anos).  

 A população das áreas rurais se fazia presente por meio das doações, mas também 

comparecia às programações religiosa e profana. Isso não significava que todos os moradores 

da zona rural adentravam o pavilhão para arrematarem as galinhas leiloadas ou consumirem 

os demais produtos a venda. Nela, encontramos desde pessoas que participavam das 

atividades internas do pavilhão, a exemplo dos médios produtores rurais, aquelas que se 

divertiam fora deste espaço. 

 D. Maria Santina, filha de agricultores, habitante da zona rural no recorte estudado, 

sugere que os deslocamentos da zona rural para a urbana na festa da Padroeira aconteciam, 

sobretudo, devido à programação religiosa da festa. Ela lembra da mãe, Santina Maria da 

Conceição, que frequentava a festa da Padroeira, cujo nome carregava na sua própria 

identidade. Isso também explica a devoção e a constante presença dela nesta festa. A festa da 

Padroeira é uma festa que despertava uma obrigatoriedade moral em função dos valores 

predominantes na sociedade e no tempo em questão. Outro aspecto que observamos é que, 

principalmente, as mulheres da zona rural é que faziam o deslocamento. Não é à toa que D. 

                                                                                                                                                                                          
marcada pelas disputas entre famílias tradicionalmente vinculadas ao poder político na região: os Brito e os 
Gaudêncio. Estas famílias se alternavam no poder e se envolviam em conflitos, literalmente, pelo alcance e 
manutenção da hegemonia política na região do cariri. Esclarecemos que não é nosso objetivo aprofundar aqui a 
discussão a respeito de tais disputas, mas reconhecemos a importância do aspecto político na história de Serra 
Branca, que interferia, inclusive, nos lazeres do município.  



102 

 

Santina lembra que ela, a mãe, a irmã e as primas iam para Serra Branca, onde eram acolhidas 

por parentes ou amigos próximos que devam guarida no período da festa. 

Quando tava moçinhas, a gente vinha. A missa era em Santa Luzia, a pé, 
duas léguas e meia e, na festa de Nossa Senhora, como a gente já era 
mocinha, mamãe vinha, e vinha na quinta feira e só ia no sábado a tarde, 
depois da procissão, no domingo depois da procissão. (...) Só vinha mamãe, 
eu e minha irmã e as sobrinha dela. As, as prima lá e meu pai ficava. Mas 
quando ele queira ir uma missa... Depois fizeram a, a, a Igreja do Jericó, ele 
foi quem escreveu a pedra fundamental do Jericó, tá no livrinho onde tem a 
história (Maria Santina, 88 anos). 

Além destes aspectos, esta moradora trouxe uma nova ótica para pensarmos a festa, 

que é justamente a dos que ficavam do lado de fora do pavilhão, que, fato, não incluía todos. 

D. Santina relatou: “A gente só ficava por fora. A gente vinha pra festa religiosa, aí ficava um 

pedaço no pavilhão e ia dormi. E o pavilhão amanhecia o dia”. Ela também disse que ficava 

apenas “andando, passeando (...) dano volta”.  Outra moradora que se alinha a esta 

perspectiva é D. Rita Rangel93. Questionada se lembrava das brincadeiras feitas no pavilhão, 

ela respondeu  

“Sim, é, eles, eu não prestava atenção a isso não. Eles fazia bilhete, tinha 
tudo, mas eu, eu nem prestava atenção a essas coisa, acredita? Não (...) Eu 
ficava passeando com minhas colegas (?) gente não ia nem dentro do 
pavilhão, ficava fora só conversando besteira ” (Rita, 83 anos). 

 Com relação a este aspecto da festa, Sousa (2006) novamente pode ser elucidativo, 

pois também reflete acerca desta questão, como já mencionamos, embora analise esta 

festividade em Campina Grande. Ele observou que os pavilhões, neste município, eram 

organizados com bastante cuidado para receber seus frequentadores e que abrigavam, além 

dos frequentadores, as diferenças assinaladas entre eles. 

No entanto, aparentemente não havia nada que impedisse que qualquer 
pessoa andasse e circulasse por onde quisesse, o que tornava possível 
encontrar agricultores, artistas, operários, donas de casas e carregadores nas 
imediações ou proximidades dos pavilhões “Deus e Caridade” e “Pedro I”, 
talvez em melhores condições do que “a família de pobres” a olhar o café 
parisiense, segundo Baudelaire. Era bem mais difícil encontrá-los com a 
família sentados nas mesas de um dos pavilhões, comendo suas iguarias e 
bebendo cerveja Teutônia, ou um bom scotch servido por garçonetes que 
eram as filhas das melhores famílias e maiores fortunas da cidade94. Aqui, 

                                                            
93 Foi a partir desta moradora que percebemos que o discurso sobre a festa homogeneizava as experiências. D. 
Rita simplesmente ignorava aspectos considerados relevantes por outros moradores a respeito da festa da 
Padroeira. Por isso lembramos seu nome neste momento, embora não o utilizemos na construção desta parte do 
texto. 
94 O autor revela que estes aspectos foram salientados por alguns memorialistas com os quais trabalhou na sua 
pesquisa. 



103 

 

como alhures, as hierarquias e segregações comuns àquele meio se 
mantinham, apesar de estarem todos irmanados sob o patrocínio da 
imaculada Conceição e do nascimento do filho de Deus (SOUSA, 2006, p. 
125). 

 Visualizamos uma situação semelhante em Serra Branca quando D. Rita e D. Maria 

Santina concederam suas entrevistas. Oficialmente, qualquer pessoa podia ingressar no 

pavilhão, contudo, na prática, este espaço só era permitido aqueles que “podiam” usufruir dos 

benefícios que ele oferecia – o acesso às mesas, às comidas e às bebidas, o serviço das 

garçonetes, a atenção do locutor etc. Amaral (1998), considerando as relações entre Estado 

português e Igreja Católica, analisa as festas que aconteciam na América portuguesa no 

período colonial.  

A festa, efetivamente, possibilitava, como ainda hoje, aos grupos sociais, o 
confronto de prestígios e rivalidades, a exaltação de posições e valores, de 
privilégios e poderes. Tudo isto sublinhado devidamente pela ostentação do 
luxo e distribuição de generosidade. O indivíduo e o grupo familiar 
afirmavam, com sua participação nas festas públicas, seu lugar na cidade e 
na sociedade política (p. 78). 

 Suas reflexões, embora acerca de outra realidade e momento histórico, nos permite 

compreender o funcionamento da festa da Padroeira de Serra Branca no período estudado, 

bem como, no presente, indicando, deste modo, permanências no tocante à estruturação das 

festas. Sendo assim, corroboramos a ideia de que a festa do pavilhão de Nossa Senhora da 

Conceição era um momento de reafirmação das elites locais, considerada, por alguns, como o 

componente que “abrilhantava” a festa pelo status que possuía, bem como pelo poder 

aquisitivo que assegurava o “direito” ao consumo. 

 A festa era marcada, ainda, pela concorrência entre duas candidatas ao título de rainha. 

Alguns moradores aludiram às cores azul e vermelho/encarnado do pastoril95 que era 

representado na festa. Todavia, o pastoril não subsistiu de modo mais consistente e detalhado 

nas memórias dos moradores de Serra Branca. As referências a ele foram bastante 

superficiais. Não houve um consenso entre os moradores quanto a sua presença na festa de 

Nossa Senhora da Conceição, uma vez que ele também foi relacionado ao Natal, 

comemoração do nascimento de Jesus Cristo realizada no dia 25 de dezembro, portanto, 17 

dias após a festa da Padroeira. As famílias das candidatas tinham como atribuição arrecadar 

                                                            
95 Apresentação de dança e cânticos composta por dois cordões – o azul e o encarnado –, originários de 
celebrações portuguesas que permaneceram nas festas de padroeiros(as) sobretudo no nordeste brasileiro. D. 
Margarida fez uma menção indireta ao pastoril que consta na parte inicial deste tópico acerca da festa da 
Padroeira. Outro ponto pouco mencionado pelos moradores foi a representação dos times de futebol pelas 
candidatas: cada uma representava um time: Vasco e Flamengo. 



104 

 

verba para a igreja. A escolha e o convite às candidatas eram feitos pelo padre, que era 

assessorado por moradores interessados em contribuir na organização da festa. A candidata 

que obtivesse a maior arrecadação era a vencedora, tornava-se a rainha da festa e, 

consequentemente, adquiria o direito de coroar a Santa Padroeira. 

FOTO 09: Rainha, no centro, e garçonetes na festa da Padroeira96 (foto s/d) 

 
Acervo: Foto gentilmente cedida por Margarida Antonino da Silva 

 O Sr. Severino comenta a respeito da participação das moças que trabalhavam como 

garçonetes durante a festa, para auxiliar às candidatas nas suas respectivas barracas, realçando 

sua habilidade como locutor e a oportunidade vislumbrada por elas de conseguir um 

namorado, por isso a disponibilidade para a festa, ao contrário das últimas décadas, quando o 

interesse, da juventude em geral, reside apenas em participar dos bailes nos clubes e encara a 

prestação do serviço na festa com menosprezo, por isso, a necessidade de pagar pelo serviço 

de garçom da organização do festejo. 

Era aquela festa de conhecer um rapaz de fora numa banca, que era bonito, 
aquele negócio todinho. Naquela época era assim, era muitas meninas. Hoje 
não se oferece ninguém, se chama e ninguém vai. É preciso pagar garçons 
pra poder, pra fazer esse tipo de serviço. Hoje o pessoal não quer mais isso 
não. Nem nos sítios mesmo, até nos sítios ocorreu essa mudança muito 
grande. Então, aquele tempo era uma festa pras meninas. Eu fazia até a 
fofoca quando uma desaparecia do pavilhão. Eu dizia: “Olha, a fulano de tal, 
a garçonete tá namorano fora do pavilhão”, aí eu chamava e era aquela festa. 
Hoje não, os garçons homens e eles vão é pago mesmo. Quer dizer que 
houve uma mudança muito grande (Severino, 56 anos). 

 D. Maria Santina lembra outro aspecto, que eram as roupas usadas pelas meninas e 

moças que desfilavam pelo pavilhão, seja como candidata a rainha, seja como garçonete. 

                                                            
96 No centro: Maria da Conceição Bezerra (rainha); Esquerda (baixo para cima): Margarida Antonino, Maria do 
Socorro Lôpo e Adeilde Vilar; Direita (baixo para cima): Alice Antonino, Maria do Socorro Bezerra e Renaura 
Morais.   



105 

 

(...) vestidos e vestidos mais bonito, quem podia. É porque eles vestia as 
garçonete, parece, as fia do finado Eduardo, Olga, não sei se Olga foi 
garçonete não, sei que a irmã dela foi. Cada vestidão godê azulzinho e outros 
vermelho. Era azul e vermelho na época (Maria Santina, 88 anos). 

 O fato de D. Maria Santina rememorar os vestidos provavelmente se relaciona com 

seus trabalhos com costura. Aliás, na ocasião da entrevista ela nos apresentou peças feitas por 

ela mesma, demonstrando a sua disposição apesar do avanço dos problemas de saúde por 

causa da idade. Ela relata as viagens que fazia a Campina Grande para adquirir material de 

costura. 

Comprar tecido pros filho e tinha uma costurera lá. Uma prima, sobrinha do 
finado Zé Augustinho. Filha de Chiquin de Jorge. Minha parenta, eu ia pra 
casa dela. Lá fazia as compras, sacos de roupa assim. Pra mim e pra minha 
irmã. E... aí ela dava, tinha umas figurinha e eu comprava figurinha, ela 
tirava os modelo pra ela, ela dava os modelo pra mim... e assim vivia a vida. 
Graças a Deus! Tinha o meu roçadin de algodão. Vendia o meu algodão e eu 
e o, o marido dava um dinheiro de comprar as roupa dos menino, e assim 
vivendo (Maria Santina, 88 anos). 

As compras feitas em Campina Grande rendiam roupa para toda a família, além disso, 

a viagem resultava em um reencontro com a prima com quem trocava “figurinhas” de roupas, 

quem eram modelos nos quais se baseavam para criarem suas próprias roupas. Outro aspecto 

ressalvado por D. Santina foram os lucros com a venda do algodão que era a garantia da 

aquisição de modelitos que seriam exibidos nas comemorações de final de ano, dentre elas, a 

festa da Padroeira.  

Em Serra Branca, entre as décadas de 1950 e 1960, houve o auge da produção do 

algodão. De acordo com Souza (2007) esta produção era vendida aos proprietários dos 

armazéns de descaroçamento que existiam no município. D. Santina relata que “(...) as rôpa só 

era no fim do ano. Eu costurava muito. Eu costurava e comprava rôpa pa, pa família. As vezes 

eu ia em maio e em setembro. O homi só dava dinheiro pra comprar quando vendia o 

algodão” (Maria Santina, 88 anos). Entre estes proprietários estavam Joaquim Gaudêncio, 

Vicente Correia, Antero da Cunha Torreão, Honorato Brandão, Joaquim Borda, Francisco 

Moreira, dentre outros (SOUZA, 2007, p. 31). A relação entre o excedente gerado com a 

venda do algodão e aquisição de alguns produtos ausentes no cotidiano também foi 

identificada por este autor na sua pesquisa com idosos do município sobre as memórias dos 

trabalhadores da cultura do algodão:  

É evidente a importância atribuída pelos entrevistados ao algodão que, 
segundo os mesmos, gerava uma renda extra e relativamente considerável, 
com a qual poderiam saldar suas dívidas, comprar itens de vestuário (esse 



106 

 

ponto foi falado por vários entrevistados), fazer a manutenção das 
propriedades (consertar cercas, fazer pequenas barragens), comprarem 
gêneros alimentícios (em especial nos anos de crise de produção na cultura 
de subsistência do feijão e milho), até mesmo as despesas com festas de 
casamentos, às vezes eram pagas com rendimentos provenientes da produção 
do algodão (p. 32). 

 Sobre o desenrolar da festa no pavilhão ao longo da noite, o Sr. Severino detalhou 

como se dava, relembrando sua atuação como locutor.  

Eu mesmo sou locutor de pavilhão em toda a região aqui, todo ano eu faço 
várias festas e há uma mudança muito grande, né? Naquela época a gente 
participava do pavilhão, eu me lembro que começava a festa... 8 (oito) horas 
da noite terminava a missa. No pavilhão, as garçonetes já estavam no 
pavilhão, banda de música97, animação (?). Hoje, começa 11 (onze) horas da 
noite, né? Tá como se fosse um clube, no clube começa onze horas a festa 
né? Então, até isso houve essa mudança. Pavilhão muito animado, a gente só 
bastava botar duas difusoras daquela no pavilhão pra mil pessoas e agradava. 
Hoje tem que ser um som desses bom mesmo porque assim o povo não vai. 
E mudou muito o pavilhão. É, eu me lembro que todo ano quando eu fazia a 
festa de pavilhão tinha uma música que ficava durante o ano todinho o povo 
cantando, foi o sucesso do pavilhão. Era uma música de Roberto Carlos, 
ficava, identificava mesmo a festa da Padroeira (Severino, 56 anos). 

 A banda se apresentava nas alvoradas do dia 08 de dezembro pelas ruas da cidade, 

como já mencionou o Sr. Luiz Gonçalves, para acordá-la e anunciar que o dia da santa 

Padroeira havia chegado. De acordo com os entrevistados, nas décadas de 1950 a 1970 era ela 

a responsável pela animação do pavilhão, marcando, inclusive, as memórias dos moradores 

com os sucessos musicais do ano98.  

FOTO 10: Banda de Música de Serra Branca (1957) 

 
Acervo: Foto gentilmente cedida por Juarez Ribeiro Araújo 

                                                            
97 Compreendemos que a banda de música aludida trata-se de uma banda marcial. Discernimos que esse termo – 
banda de música – é utilizado para diferenciá-la das atuais bandas de forró que, atualmente, se apresentam no 
clube local durante a festa da Padroeira. 
98 Outra recorrência nas memórias foi a lembrança da apresentação de bandas de outras localidades na festa da 
Padroeira, principalmente de João Pessoa à pedido do Pe. Marques.  



107 

 

 Ela é um elemento constituinte das antigas festas da Padroeira e que hoje é recordado 

em contraposição ao formato que as comemorações receberam nos últimos anos, sobretudo 

aos shows realizados em clubes privados por bandas de forró contratadas por empresários 

locais, que competem com a realizada pela paróquia. Isso causa estranhamento nos antigos 

moradores na mesma medida em que demonstra um conflito ou, ao menos, as diferenças entre 

gerações. Claramente perceptível na seguinte fala de D. Margarida: “(...) você sabe, o povo 

vai todinho dançar, fica aqui só os velho, é o pavilhão dos ‘véi’, somente, bem entendido, o 

que não dança mais, né?”; ou na de D. Geruza, respondendo a questão que averiguava qual a 

relação entre jovens e idosos nessa festa, “Querem dança. Eles não participam. (...) Vão lá, 

olham um pouquinho e ficam de lá pra cá, aquela... perde a graça”. 

 As bandas fazem parte da história do município de modo muito peculiar. Em toda a 

região do cariri há uma permanência das tradicionais bandas de música. No entanto, em Serra 

Branca há um cultivo da memória destas de modo especial e com relação às festas, elas foram 

lembradas com frequência. Souza (2008) elenca nomes de antigos maestros que regeram as 

bandas surgidas no município ao longo do tempo. Dentre eles, os citados pelos moradores 

foram: João Modesto Araújo (João Estrela), Apolônio Torreão, Napoleão Ferreira Leão, Artur 

Aprígio, Severino Vilô de Araújo (considerado uma importante autoridade no campo da 

música no estado da Paraíba, faleceu em fevereiro de 2009), e João Lôpo e Araújo (Joca 

Lôpo.  

FOTO 11: Banda de música regida pelo maestro Artur Aprígio (foto s/d) 

 
Acervo: Foto gentilmente cedida por Juarez Ribeiro Araújo 

 Essa tradição, inclusive, de formação de músicos, levou alguns jovens a ingressarem 

nessa carreira em diferentes regiões do país (Brasília, Minas Gerais e Pernambuco), como 

afirma orgulhosamente o Sr. João Lôpo, fundador da Banda Imaculada Conceição na década 



108 

 

de 1960 e filho do primeiro maestro mencionado – João Modesto Araújo. Ele lembra com 

humildade o grande maestro que foi seu pai e esta herança deixada por ele, que foi o gosto 

pela música: “Olha, eu sou filho de maestro. Meu pai, ele era maestro. Eu não sou porque eu 

não sirvo hoje nem pra ser auxiliar dele. Já é falecido, mas ele foi um grande maestro”. 

  A formação das bandas e, sobretudo, a manutenção delas, gerava um custo 

dispendioso. Era necessário que houvesse um investimento, o que em muitas vezes, não 

ocorria como almejado. O Sr. João Lôpo lembra dos sacrifícios que tinha que fazer para dar 

continuidade aos trabalhos da banda como regente. 

O negócio é o seguinte, toda vida eu segurei essa banda sozinho, sem ajuda 
de ninguém nunca teve um prefeito de Serra Branca que ajudou, eu sozinho, 
segurando, gastando do meu bolso e não tive nunca uma ajuda financeira de 
ninguém. Nem político. Quem quebrou um galho, mas não ajudou muito, 
quebrou um galho quando era prefeito foi Juarez99. “Juarez é o seguinte, os 
meninos da banda aí tem dias que tão passando até necessidade.” Então ele 
ajudava um, dava uma gratificação a um, uma feira a uma pessoa, pagava a 
luz, água, da casa de algum deles, ajudava desse jeito (João Lôpo, 80 anos). 

 No caso da banda fundada pelo depoente acima, a ajuda aos seus integrantes vinha por 

meio do pagamento de contas ou de doações de alimentos, quando a situação estava bastante 

precária, da parte do ex prefeito Juarez Maracajá. Por outro lado, ele também mencionou a 

contribuição e o incentivo do Dr. Inácio Antonino que “arranjava” instrumentos para a banda 

a seu pedido. O Dr. Inácio, inclusive, foi quem definiu com o Sr. João Lôpo o nome da banda: 

“Banda de Música Imaculada Conceição, em homenagem a nossa Padroeira, houve até uma 

ideia de Doutor Inácio: ‘Vamos seu Joca100, botar o nome da banda de Imaculada Conceição, 

porque eu sou devoto de nossa senhora’”.  

No trecho acima, identificamos aspectos ligados a religiosidade que marcavam a 

sociedade local na década de 1960 que acabaram por prevalecer na atribuição do nome da 

banda. Além disso, percebemos que não havia uma estrutura programada ou um incentivo que 

atendesse aos anseios da banda.  O Sr. João Lôpo recorda das dificuldades para manter a 

banda que, por outro lado, lhe rendia alegrias e orgulhos como vimos anteriormente101. 

 Outro ponto de sua entrevista demarca os conflitos que este morador tinha com o 

padre Marques. Estes conflitos foram delineados quando o Sr. João relata o caso em que na 
                                                            
99  Juarez Maracajá Coutinho, ex prefeito de Serra Branca em dois mandatos: 1973-1977 e 1983-1988 (SOUZA, 
2008). 
100 Joca é o apelido do Sr. João Lôpo e Araújo. 
101 Na época em que foi realizada sua entrevista, a banda regida pelo Sr. João Lôpo ainda atuava no cenário 
local, se apresentando em alguns municípios da região do cariri: Monteiro, Sumé, São José dos Cordeiro e 
Cabaceiras. Vale destacar o orgulho deste morador ao relatar o convite que a banda de Serra Branca recebeu para 
tocar em João Pessoa em diferentes ocasiões: no Espaço Cultural José Lins do Rêgo e em praça pública na 
abertura da festa da Padroeira da capital do estado, Nossa Senhora das Neves. 



109 

 

data da festa da Padroeira o padre Marques levou uma banda de Cabaceiras para se apresentar 

mesmo tendo firmado com as bandas locais, que haviam se organizado para participarem da 

comemoração, dizendo: “Eu não quero essas bandas de Serra Branca”. Quando chegou a 

Serra Branca, o regente da banda de Cabaceiras foi conversar com o referido padre sobre a 

situação tensa derivada da postura dele.  

O rapaz de Cabaceiras, o mestre Sérgio Braz, disse o seguinte, por sinal eles 
tinham. “Padre, o senhor está me botando numa fria grande, como o senhor 
tem uma banda de música dessa na cidade e você quer trazer uma banda de 
Cabaceiras, que não chega nem perto dessa.”  O padre: “Eu não quero, quero 
vocês”. [Sr. João Lôpo:]“O senhor tá fazendo política. Eu sou homem de 
(?), mas somos colegas, somos irmãos, não podemos ficar fazendo isso 
não.Quem vai tocar é vocês!”. [O maestro de Cabaceiras:] “Não, você é da 
terra, vocês é que tem que tocar”. E o padre ficou por fora, né? O que 
acontece é que ele fazia essas politicagens, politicagens baixas. Ele gostava 
dessas coisas (João Lôpo, 80 anos). 

No depoimento do Sr. João, surge outro padre Marques, como notamos pelo trecho 

acima. Não é possível identificar qual o principal motivo de tais desavenças. No entanto, elas 

eram tão acirradas que este entrevistado é o único que destoa na construção de uma imagem 

uníssona a respeito do referido padre composta pelos demais moradores. Ele é o único que 

não perpetua a memória do herói ou mártir acerca da figura do padre João Marques Pereira. 

Os conflitos entre eles abarcavam as questões sobre pelo menos três aspectos (considerando 

sua entrevista): a banda, o futebol e a política local102, embora o Sr. João Lôpo tenha afirmado 

que se restringiam ao segundo. 

 As brincadeiras que aconteciam no pavilhão também foram recordadas pelos 

moradores, como o caritó, a pescaria e os bilhetinhos, também conhecidos por “correio”. Com 

muita alegria, eles nos explicaram como funcionava cada uma delas. O Sr. Severino nos 

explica o que era o caritó. 

Então tinha o tal do caritó, né? O caritó era... tinha umas pessoas, umas 
meninas lá no pavilhão que  prendia aquela pessoa, uma mulher ou um 

                                                            
102 De acordo com os depoentes, o padre gostava de convidar bandas de outros locais para se apresentarem na 
festa da Padroeira. A banda da Polícia Militar de João Pessoa foi recordada pelos moradores. Acreditamos que 
isso, provavelmente, dava um status maior a festa de Serra Branca diante de outras festas de padroeiros(as) da 
região. Quanto ao futebol, tratado no próximo capítulo, o Sr. João era fundador e torcedor do Flamengo de Serra 
Branca, enquanto o padre João Marques foi fundador e torcedor do Vasco de Serra Branca. A rivalidade no 
futebol entre eles dois, portanto, acompanhava a rivalidade entre os torcedores dos times cariocas. Já quanto à 
política local, é interessante ressaltar que o Sr. João Lôpo foi eleito vereador no município de 1960 a 1964, como 
consta em Souza (2008), ocupando, inclusive a presidência da Câmara de Vereadores. Além disso, assumiu 
funções na pasta da saúde em Serra Branca. Na sua entrevista, ele afirmou que não admitia ser usado como 
instrumento de manobra política das famílias que disputavam o poder no recorte estudado e, por isso, 
desenvolveu um conflito com o grupo Gaudêncio, de modo particular, o que, por conseqüência, gerou tensões 
com o padre Marques, pois, segundo o depoente, o padre era alinhado politicamente com esta família. 



110 

 

homem, levava pra uma prisão ali dentro do pavilhão, um cercado, e, se 
fosse uma mulher que fosse presa, estava no caritó. Aí, uma pessoa, um 
homem vai e pagava a uma pessoa da festa pra soltar aquela pessoa, aí nós, a 
gente divulgava o nome da pessoa: “Olha, fulano de tal tá mandando tanto 
pra soltar, sair do caritó”. Isso, o povo era uma festa no pavilhão, o povo ria 
demais, né? Hoje não existe mais isso, o povo nem sabe o que é isso, né? 
(Severino, 56 anos). 

 Em geral, quem “libertava” os presos no caritó eram seus respectivos namorados(as) 

e/ou esposos(as). Já D. Geruza comenta a respeito da pescaria, que se tratava de uma estrutura 

de madeira, semelhante a uma caixa, cheia de areia onde eram depositados brindes 

arrecadados no comércio local por meio de doações. O objetivo era que um sujeito pescasse o 

que estava disposto na caixa. Entre os objetos estavam bonecas e bolas, o que demonstra que 

essa brincadeira estava voltada, principalmente, para as crianças. Ao pescar um objeto na 

caixa de areia, o pescador pagava o valor que lhe era atribuído. 

Embora tivessem por função dinamizar as atividades e divertir o pavilhão, essas 

brincadeiras, na verdade, constituíam-se em estratégias para aumentar os lucros adquiridos 

com a festa. Além delas, existia, ainda, o chamado “correio”, que era um sistema de 

bilhetinhos que as pessoas escreviam e repassavam ao locutor para motivar fofocas e risos 

durante a festa, ou, como lembra D. Margarida, para atiçar as disputas políticas do período. 

Um elemento ressalvado pelos moradores, especialmente pelas mulheres, foi a dança, 

ou melhor, a não permissão à dança na festa da Padroeira. É interessante notarmos que, com 

relação ao carnaval, a dança era uma característica notadamente marcante e estimulada. Não é 

à toa que D. Rita confessa, durante sua entrevista, que dançar é a atividade da qual ela sente 

mais falta ao lembrar sua juventude103. Já no que se refere ao dia de Nossa Senhora da 

Conceição, ela – a dança – era condenada, e continua sendo, visto o estranhamento causado 

pelas festas em clubes que vem acontecendo nos últimos anos durante as celebrações em prol 

da Padroeira. 

Poderíamos incorrer facilmente em uma confusão devido a aparente contradição 

presente nas falas com relação a dança. No entanto, ressalvamos que a primeira – o carnaval – 

não possui o caráter religioso que a segunda encerra, já que esta é uma celebração em 

homenagem a santa Padroeira realizada pela paróquia local. Recordemos, também, a 

hegemonia do catolicismo como ideologia orientadora da vida e de alguns lazeres na 

sociedade local no recorte temporal adotado. 

                                                            
103 Dona Rita, à época da entrevista, encontrava-se em um estado de saúde debilitado, com problemas renais que 
a impediam de caminhar normalmente. 



111 

 

Lembremos aqui as reflexões desenvolvidas anteriormente com base em Mayol (1996) 

acerca da conveniência, que impõe atitudes, comportamentos e linguagem aos sujeitos nos 

espaços públicos, e de DaMatta (1984) sobre a moderação esperada dos que frequentam as 

festas da ordem. Estes autores nos ajudam a compreender as diferentes posturas dos 

moradores no tocante a dança nas festas estudadas. 

Considerando os “lugares de memória” de Nora (1993), que inclui comemorações, 

analisamos as memórias engendradas pelas festas do carnaval e de Nossa Senhora da 

Conceição – santa Padroeira. Deste modo, observamos distanciamentos e aproximações com 

relação a algumas características de ambas, bem como um contorno geográfico que também 

as distinguia, além, claro, das mudanças e permanências na configuração delas no transcorrer 

do tempo.  

As festas, embora fossem momentos que contivessem alegrias, musicalidade e 

abundância, refletiam as diferenciações sociais entre a elite local e os populares, entre ricos e 

pobres, negros e brancos, expressas nas disputas entre os blocos carnavalescos e na rivalidade 

entre as candidatas à rainha na festa da Padroeira que encobriam disputas de outra ordem. 

Neste sentido, concordamos com Amaral (1998), para quem “As festas também significam a 

destruição das diferenças entre os indivíduos e, por esta mesma razão associam-se à violência 

e ao conflito, pois são as diferenças que mantêm a ordem” (p. 30). 

O carnaval, marcado pela irreverência, apresentava as disputas entre os blocos 

carnavalescos Não se incomode e Toureiros. A festa da Padroeira, que obedecia o tom da 

religiosidade, expunha as diferenças entre os que adentravam o pavilhão e aqueles que não 

dispunham de recursos financeiros para consumir o que dentro dele era vendido, e também, 

como mencionamos, as querelas políticas do período. Reiteramos, contudo, que as memórias, 

conjuntamente, tentaram todo o tempo abrandar as evidentes tensões e disputas presentes na 

sociedade local. 

Outra conclusão no desenho das memórias se refere a uma “geografia” das festas. 

Apreendemos que o carnaval era estruturado predominantemente pelos moradores da área 

urbana, ou seja, a população da zona rural não se deslocava de modo expressivo para a cidade 

para participar desta comemoração, como nos informou D. Maria Santina. Isso ocorria, 

provavelmente, porque se tratava de uma festa da desordem, de folia “descontrolada”, daí os 

pais não permitirem que seus filhos, e especialmente as filhas, fossem a esta festa. Caso 

contrário ocorria com a festa da santa Padroeira que, nas palavras do Sr. Luiz Gonzaga, era a 

festa do agricultor, que doava animais e se fazia presente nas celebrações religiosas, 

sobretudo. Portanto, observamos que, neste caso, a área rural interferia na urbana de modo 



112 

 

mais significativo, uma vez que era nesta última era montada a estrutura da programação 

profana e desenvolvida a religiosa.  

Quanto à sobrevivência destas comemorações, o carnaval resistiu com contornos 

diferentes. Já não existem os blocos e os bailes que persistem nas memórias dos idosos, por 

isso que, para eles, não há mais carnaval em Serra Branca. Mas existem outros modos de 

celebrar esta festa, como as comemorações nas escolas locais e também o bloco da terceira 

idade, formado por foliões idosos que percorrem as principais ruas do município104. A festa da 

Padroeira, por sua vez, se mantém com uma estrutura semelhante quanto às programações 

religiosa e profana, embora já não sejam realizadas todas aquelas brincadeiras das edições 

passadas. 

As festas de carnaval e da Padroeira eram eventos que sucediam em dois momentos 

específicos do ano – no início, geralmente em fevereiro, no caso do carnaval, e no final, 

dezembro, no caso da Padroeira – e alteravam a vida da cidade enquanto duravam. Por outro 

lado, em Serra Branca existiram outras práticas que integravam os lazeres da população, como 

futebol, cinema e rádios. Passemos a eles. 

 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                            
104 Ver desfile deste ano [2012], organizado pela Secretaria de Ação Social de Serra Branca, disponível em: 
http://www.youtube.com/watch?v=jFRyhnMR_mY. Acesso em: 25/07/2012. 



113 

 

3. CINEMA, RÁDIO E FUTEBOL: OPÇÕES DE LAZER EM SERRA BRANCA 

 

 O século XVIII caracterizou o trabalho como o fator determinante da produção de 

riquezas e a burguesia o elegeu como um valor universal. Assim, o conceito de trabalho 

adentrou o século XIX, na perspectiva marxista, como sendo, para o sistema capitalista, o 

próprio núcleo estruturante da vida, ou seja, a essência do homem, pois através dele é que se 

estabelece a relação entre o ser humano e a natureza para a produção de bens.  

O próprio Marx (2002) ao tratar desta essência, da forma como é abordada pelo 

capitalismo moderno, aponta para um fator consequente de sua aplicação, qual seja, a 

alienação do homem pelo trabalho e o associa a algo desagradável, à dor, a um fardo. 

O trabalhador só se sente consigo mesmo fora do trabalho, enquanto que no 
trabalho se sente fora de si. Ele está em casa quando não trabalha, quando 
trabalha não está em casa. Seu trabalho, por isso, não é voluntário, mas 
constrangido, é trabalho forçado. Por isso, não é a satisfação de uma 
necessidade, mas apenas um meio de satisfazer necessidades exteriores a ele 
mesmo. A estranheza do trabalho revela sua forma pura no fato de que, 
desde que não exista nenhuma coerção física ou outra qualquer, foge-se dele 
como se fosse uma peste (p. 107). 

Assim considerando o necessário debate entre a concepção de lazer relacionada a de 

trabalho, devido aos vínculos estabelecidos entre elas, apontamos as relações entre ambas, ao 

longo da história no Ocidente em outro momento deste estudo, com base em Werneck (2000). 

Por ora, acreditamos que é válido reiterar a perspectiva de que o lazer foi encarado, durante 

muito tempo, com desconfiança devido aos riscos que oferecia à produtividade dos 

trabalhadores e ao domínio dos patrões. Apenas no século XIX, é que esta perspectiva 

começou a ser alterada e o lazer passou a ser pensado e reivindicado como direito social.  

 Esta autora destaca, ainda, uma histórica relação entre lazer e recreação que muito 

contribuiu para uma interpretação limitada do lazer e de sua importância para os sujeitos e 

sociedades, inclusive no Brasil. Werneck (2000) afirma que o termo recreação tem origem nos 

Estados Unidos, sendo concebido, por muitos autores, como atividade que proporciona prazer 

e identificado ao lazer. Além disso, ela apresenta diferentes acepções de recreação, 

relacionado-a à diversão e/ou à renovação para o trabalho se constituindo como uma 

orientação “natural” dos indivíduos. Porém, esta concepção, na verdade, não tinha nada de 

natural. 

Isso fazia parte de um projeto social e político mais amplo, visando a 
disciplina, a formação da nacionalidade, a incorporação de valores morais, 
enfim, o harmonioso ajustamento à vida em sociedade  – e nada melhor do 



114 

 

que consolidar esses objetivos por meio de uma prática “prazerosa e 
espontânea”, que atuava como “sedativo”, “como uma válvula de segurança 
que alivia a pressão” (WERNECK, 2000, p. 88). 

A recreação, portanto, longe de ser uma mera atividade prazerosa, integrava um 

projeto político que tinha como finalidade “a manutenção da ordem, o controle moral, a 

disciplina e a manipulação social – valores vigentes na época” (p. 89). O Brasil, de acordo 

com Werneck (2000), foi herdeiro da construção deste conceito a partir da experiência de 

diversos países, como, França, Inglaterra, Alemanha e Itália. Contudo, a maior influência que 

pesou sobre a recreação brasileira, adveio dos Estados Unidos.  

Aqui no Brasil, prevaleceu a ideia de recreação associada a jogos e brincadeiras 

voltados para as crianças, sendo impulsionada pelo movimento pedagógico da Escola Nova 

no início do século XX. O intuito era promover o interesse e a curiosidade da criança por 

meio de atividades espontâneas e prazerosas, daí a importância dos jogos e brincadeiras, da 

recreação como necessários ao processo de aprendizagem. Deste modo, coube à Educação 

Física, principalmente, o desenvolvimento de atividades que cumprissem tal objetivo e isso 

explica sua hegemonia, por muito tempo, nos estudos relativos ao lazer, já que aqui houve 

uma associação entre este e a recreação. O lazer, deste modo, se potencializou na área da 

educação. 

Ainda na primeira metade do XX, pesquisas da área da Psicologia concluíram que 

havia a possibilidade de transferência dos estímulos ou motivação da aprendizagem das 

crianças para os adultos no ambiente de trabalho. De um modo geral, o lazer, em outros 

países, foi concebido como tempo livre, liberado do trabalho. No Brasil, além disso, ele 

incorporou também a recreação e só era permitido mediante a regulação do Estado. Com isso, 

foram instituídos os lazeres para as massas, denominado recreacionismo. 

Nesta perspectiva, ocorre uma fusão entre os significados de recreação e 
lazer, que passam a ser vistos indistinta e inseparavelmente – apesar de 
terem, no âmbito da incipiente produção teórica brasileira, conceitos 
diferenciados. Ou melhor, a essência do lazer é definida (e limitada) pelos 
propósitos ideológicos, políticos, sociais e pedagógicos promovidos pela 
recreação (WERNECK, 2000, p. 97).  

O Estado brasileiro tratou de assegurar para si a função de cuidar da índole social das 

massas imbricando lazer (tempo livre) e recreação (organização racional do tempo livre), pois 

se acreditava que só o descanso no tempo livre não seria suficiente para suprir as necessidades 

dos trabalhadores (nem manter o controle social destes), devendo, também, ser feito um 

planejamento de atividades para realização no tempo de folga que produzisse satisfação e 



115 

 

alegria105. Portanto, o lazer retoma seu sentido original, derivado do latim licere, que surge 

para definir práticas culturais alegres e festivas lícitas, permitidas. 

 Outra característica deste debate no Brasil é a atuação da Igreja junto à recreação. No 

seu trabalho de análise dos autores brasileiros que se dedicaram ao estudo do lazer e 

recreação, Werneck (2000) observa que Acácio Ferreira destacou este aspecto, reconhecendo 

que o lazer foi moldado pela rígida moralidade puritana. Este ponto nos interessa diretamente, 

uma vez que, em Serra Branca, percebemos o envolvimento do padre João Marques Pereira 

na constituição das práticas de lazer locais, como fica evidente nos relatos dos moradores que 

entrevistamos.  

Na década de 1970 teve início uma crítica mais aprofundada em torno da recreação e 

buscou-se, em diversas áreas, uma ruptura entre as relações estabelecidas entre o lazer e a 

recreação. Isso ocorreu, em parte, devido à “fragilidade e ao caráter reprodutivista 

incorporado por ela [a recreação] em seu processo de construção histórica e cultural em 

nossa realidade” (WERNECK, 2000, p. 114). A acusação que pesava sobre a recreação era a 

de que ela era demasiadamente técnica e funcionava como meio de disciplinar, sustentar e 

fortalecer a ordem vigente, considerando que se tratava não de atividades, aliás, não apenas, 

mas estava vinculada a projetos político-ideológicos específicos. Por outro lado, uma 

advertência importante é feita. 

Uma vez mais gostaria de ressaltar que romper com a recreação não 
significa romper com os jogos, brincadeiras e outras práticas culturais por 
ela utilizadas, pois como foi exaustivamente discutido nesta obra, a 
recreação não representa essas “atividades” em si. Romper com a 
recreação significa, portanto, romper com a sistemática da reprodução 
cultural engendrada por esse movimento direcionado para adestrar as massas 
(WERNECK, 2000, p. 122). [grifos da autora] 

O problema colocado, portanto, para a recreação não se relacionava à ludicidade, aos 

jogos e brincadeiras que desenvolvia nos processos em que era adotada. Tal caráter ainda é 

considerado um mediador entre lazer, trabalho e educação, mas, em uma perspectiva 

construtivista, transformadora, e não como reprodução cultural, como um dado engessado e 

imutável como se constituía em sua origem. 

O modelo capitalista de produção, na segunda metade do século XX, de modo geral, 

acabou por firmar um contra peso ao fardo e a declarada alienação inerente aos grandes 

problemas oriundos do trabalho. Assim, a ideia de lazer foi incorporada, constituindo 

                                                            
105 Exemplo disso foi o surgimento do pioneiro Serviço de Recreação Pública de Porto Alegre (1926) e o Serviço 
de Recreação Operária (1943), instituído pelo governo federal durante o Estado Novo. 



116 

 

inclusive um desdobramento dos lucros, através da criação de uma “indústria de lazer”. Esta 

associação – trabalho/lazer – constituiu-se desde então em um fenômeno considerado 

essencial à vida do homem. Deste modo, o lazer passou a ser vendido como produto a ser 

consumido106.  

Vale destacar o papel do marketing e da propaganda nesta forma de conceber o lazer. 

Esta situação em que o lazer foi inserido retira dele a capacidade de assegurar a qualidade de 

vida dos sujeitos, já que como viagens, grandes eventos etc., seus custos são altos. 

Com isso, muitas vezes é ignorada a importância do lazer enquanto direito 
social, um dos elementos do exercício da cidadania fundamental para a 
busca de qualidade na vida dos sujeitos, bem como de alternativas para o 
enfrentamento dos limites socioculturais históricos de nossa realidade 
(WERNECK, 2000, p.73). 

Para esta autora, um dos sentidos do lazer, é que ele é um direito social que integra o 

exercício da cidadania e, sendo assim, é necessário que os sujeitos sintam-se responsáveis 

pelas lutas empreendidas em seu favor, pois os direitos, em um amplo sentido, “são também 

uma maneira de pronunciar e nomear a ordem do mundo, produzindo novos sentidos de 

experiências até então silenciadas no jogo das relações humanas” (p. 129). 

No caso do nosso estudo, vale fazer algumas considerações. O lazer e a recreação, ao 

longo do século XX, sobretudo, estiveram sob a tutela do Estado, o que também ocorreu aqui 

no Brasil. A finalidade era manter o controle das massas e, por consequência, a ordem social, 

evitando que no tempo “desocupado” às classes populares pudessem aderir à subversão e/ou à 

criminalidade.  

 Vimos ainda que a Igreja também foi uma instituição que exerceu influência sobre o 

lazer e sobre a recreação voltada para a população. Constatamos isso em Serra Branca, 

inclusive, mediante a iniciativa do padre Marques, mas não consideramos prudente afirmar 

que havia uma organização meticulosamente planejada com o intuito de gerir o tempo livre da 

população. Embora o padre mencionado tenha se antecipado criando o cinema, a difusora, a 

rádio e fundando um time de futebol, não entendemos que isso tenha se configurado como 

uma tentativa de definição institucionalizada dos lazeres tal como aconteceu nas experiências 

mencionadas (ver nota 105) no Rio Grande do Sul e durante o Estado Novo que criaram 

órgãos específicos de promoção do lazer e da recreação. 

Acreditamos que o objetivo do padre Marques era manter a hegemonia da Igreja 

Católica junto à população como instituição orientadora e formadora dos valores (decência, 
                                                            
106 Werneck (2000) esclarece que o consumo não implica, unicamente, o alcance e o uso real do produto, mas 
também a busca do prazer criada pela fantasia mediante a elaboração da imagem do produto. 



117 

 

solidariedade, fraternidade, respeito, obediência, dentre outros) a serem mantidos naquela 

sociedade, não obstante, isso também atendesse ao controle do tempo livre da população 

local. E consideramos que neste empreendimento ele foi bem sucedido, uma vez que os 

moradores remetem a essas experiências sempre destacando a figura do padre Marques como 

líder nos anseios pela manutenção dos bons costumes e da ordem daquela sociedade.  

Neste sentido, consideramos a perspectiva das práticas culturais cotidianas válidas 

para analisarmos a forma como os moradores de Serra Branca viviam experiências culturais 

que promoviam a socialização. Dentre as diversas práticas existentes no cotidiano, 

enfatizamos aquelas voltadas para lazeres específicos, praticados no campo de futebol, na sala 

de cinema e ao som do rádio.  

Nossa orientação para pensá-las vai na direção proposta por Werneck (2000), para 

quem além de direito, o lazer também é possibilidade de produção de cultura. Para ela, 

Assim sendo, o lazer como um direito social não pode ser visto apenas pela 
perspectiva formal da categoria tempo institucionalizado. Sem negar a 
importância das lutas sociais às quais o lazer está atrelado, este se concretiza 
em um tempo qualificado, redimensionado e resignificado pelos sujeitos que 
o vivenciam. Mesmo vinculado ao aspecto tempo, o lazer ultrapassa e 
expande as delimitações colocadas pelos momentos instituídos para esse fim, 
sendo fruto de tudo o que a humanidade vem produzindo social e 
culturalmente (p. 131). 

Nesta concepção, o lazer ganha uma configuração mais abrangente e significativa, 

pois é concretizado mediante a “vivência lúdica de diferentes conteúdos”, que envolvem a 

mobilização em favor dos sentidos de liberdade, autonomia, criatividade e prazer, 

coletivamente construídos sob influência e restrição de diversos fatores sociais, políticos, 

econômicos e culturais (WERNECK, 2000, p. 131). Assim sendo, para esta autora, 

Afirmar o papel dos sujeitos como “produtores culturais” significa ampliar 
as chances de apropriação das condições da produção do saber teórico-
prático, lúdico e educativo que permeiam as vivências de lazer, buscando a 
criação e não o simples consumo de cultura. O lazer pode, ainda, servir de 
estímulo a esses sujeitos, empenhados na luta pela conquista de autonomia e 
pela garantia de um viver digno, ultrapassando as barreiras dos discursos 
ideológicos opressores e injustos verificados em nosso meio (p. 131-132).  

O lazer, pensado desta forma coloca os sujeitos no centro da questão, pois eles são os 

responsáveis pelas práticas. Não há passividade onde existe liberdade e criatividade para a 

ação, sendo assim, como produtores de cultura, os sujeitos visam o desenvolvimento da 

autonomia. Vinculado a estas idéias, o lazer não possui a função de mera distração ou 



118 

 

atividade, ou mesmo de descanso, ele ganha um significado mais profundo que o relaciona à 

ação consciente na construção de mundo em que prevaleça o respeito à cidadania.  

Para nós, tornou-se importante apreender o sentido que é dado, de modo geral, às 

práticas de lazer. Nosso entendimento é de que se trata de um elemento constitutivo das 

demonstrações de ação humana expressas em práticas diversas das atividades produtivas e 

também das obrigações sociais. Significam ocupações espontâneas, independentes e 

selecionadas à gosto do sujeito. Para o que observamos no município de Serra Branca, o lazer 

corresponde a funções de socialização e divertimento, principalmente, e estão ligadas à 

cultura individual e/ou coletiva. Enquanto portador de valor, o lazer agrega princípios vividos 

pelos diversos segmentos sociais em seu cotidiano e que se reproduzem livremente ou através 

de trocas simbólicas107 entre os munícipes, entre estes e o poder público e o privado. 

Outra referência que nos ajudou a refletir as práticas cotidianas que envolvem o lazer 

estão presentes em Certeau (2009). Este autor também coloca no centro das práticas do 

cotidiano as intenções e ações dos sujeitos. A inventividade destes últimos resulta na 

fabricação das práticas do cotidiano que, para ele, “é astuciosa, é dispersa, mas ao mesmo 

tempo ela se insinua ubiquamente, silenciosa e quase invisível, pois não se faz notar com 

produtos próprios, mas nas maneiras de empregar os produtos impostos por uma ordem 

econômica dominante” (p. 39). 

Centrar nas maneiras como o homem comum lida com os mecanismos da disciplina, 

não se conformando com ela e, muitas vezes, alterando-a consiste no interesse de Certeau 

(2009) sobre o cotidiano. Para isso, ele analisa as “artes de fazer” que o compõem bem como 

apresenta as “táticas” empregadas pelos usuários/consumidores que leem, habitam, 

conversam, cozinham nos espaços urbanos, mediante uma apropriação das “estratégias”108 

definidas pelo poder instituído, ou como as primeiras conseguem se infiltrar nas fissuras das 

segundas por meio de determinadas práticas e originar novos significados para o cotidiano.  

Para ilustrar tal situação, podemos enfatizar o surgimento de uma rádio clandestina em 

Serra Branca e como ela foi pensada para se manter atuante, mesmo não oficializada e 

correndo os riscos de punição pelos seus idealizadores em plena ditadura militar brasileira e, 

ainda, podemos observar como seus usuários (ouvintes) contribuíam no andamento da 

                                                            
107 A esse respeito ver Bourdieu (2009), especialmente pela consideração de que a sociedade que é vista como 
um espaço onde se encontram e se chocam relações de força geradas pelas significações e simbolizações sociais. 
108 Para Certeau (2009), a “estratégia” é a manipulação ou cálculo das relações de forças que possibilitam a um 
sujeito de querer e de poder (uma empresa, uma cidade, uma instituição específica etc.) requerer um lugar seu de 
onde são estabelecidas as relações. Já a “tática” se trata da “ação calculada que é determinada pela ausência de 
um próprio” (p. 94). A tática não possui um lugar próprio, ela penetra o do outro (a estratégia), é a “arte do 
fraco”.  



119 

 

programação, uma vez que muito se atribui ao papel daqueles que consomem os produtos 

culturais. Este exemplo demonstra de um modo mais explícito a astúcia e a criatividade 

usadas pela população para dar novos significados mediante práticas de lazer no cotidiano do 

município.  

O cotidiano é reconhecido aqui, portanto, não como um domínio em que prevalece o 

tempo repetitivo e desgastante do trabalho, sendo esta sua única acepção. Apoiamos-nos na 

ideia de que ele é um “lugar” de produção cultural em que a vontade e a criatividade dos 

sujeitos imperam sobre os dispositivos criados para anular ou limitar o campo de suas ações, 

atitudes e invenções, portanto da criatividade de suas práticas e das suas artes de fazer, 

produzidas nas mais diversas maneiras de caça não autorizada, como afirma Certeau (1996; 

2009). 

A presença da criatividade como definidora das ações no cotidiano também foi 

discutida por De Masi (2000). Como já mencionamos anteriormente, este autor desenvolve 

reflexões, afirmando que existe uma tendência para que cada vez mais ocorra uma 

aproximação entre trabalho, estudo e jogo. O advento da tecnologia trouxe o benefício de 

assegurar mais tempo livre para os trabalhadores e a questão que se ergue é o que deve ser 

feito com esse tempo livre. Ele defende que iniciemos um processo educacional voltado para 

esta preocupação, para que possamos um dia “contaminar o estudo com o trabalho e com o 

jogo, até fazer do ócio uma arte refinada, uma escolha de vida, uma fonte inesgotável de 

idéias” (p. 320), concretizando o que ele chama de ócio criativo. 

 A propósito do tempo livre, o referido autor também oferece algumas considerações, 

esclarecendo qual o entendimento que hoje se tem dele.  

Para cada um de nós, tempo livre significa viagem, cultura, erotismo, 
estética, repouso, esporte, ginástica, meditação e reflexão. Significa, antes de 
tudo, nos exercitarmos em descobrir quantas coisas podemos fazer, desde 
hoje, no nosso tempo disponível, sem gastar um tostão: passear sozinho ou 
com amigos, ir à praia, fazer amor com a pessoa amada, adivinhar os 
pensamentos, os problemas e as paixões que estão por trás dos rostos dos 
transeuntes, admirar os quadros expostos em cada igreja, assistir a um 
festival na televisão, ler um livro, provocar uma discussão com um motorista 
de táxi, jogar conversa fora com os mendigos, admirar a sábia beleza de uma 
garrafa, de um ovo ou das carruagens antigas que ainda passam pelas ruas. 
Balançar numa rede, que, como já disse, me parece encarnar o símbolo por 
excelência do trabalho criativo, perfeita antítese da linha de montagem, a 
qual foi o símbolo do trabalho alienado. Em suma, dar sentido às coisas de 
todo dia, em geral lindas, sempre iguais e sempre diversas, que infelizmente 
são depreciadas pelo uso cotidiano (DE MASI, 2000, p. 321). 



120 

 

 Como vemos, o tempo livre pode ser dirigido para uma infinidade de práticas que 

desenham o nosso cotidiano e, justamente, por isso, é que elas acabam sendo menosprezadas 

e/ou não são reconhecidas como tão necessárias à vida. Vale ressaltar, neste sentido, o lugar 

que o trabalho ainda ocupa na nossa percepção do que é importante no existir para 

apreendermos a visão que recai sobre as práticas de lazer, que o consideram uma instância 

subalterna.  

Precisamos mencionar também, por outro lado, que esta visão vem sendo alterada nos 

últimos anos e, exemplo disso, é o recurso crescente que as empresas fazem a espaços que 

promovam socialização e lazer aos seus funcionários, claro, sem que ocorra uma baixa na 

produtividade, mas acreditando ser possível o movimento inverso, seu aumento, bem como 

uma melhor qualidade do bem estar e das relações entre as pessoas no ambiente de trabalho. 

Contudo, aquela fusão entre trabalho, jogo e estudo, prevista por De Masi (2000), ainda não 

se configura como realidade para determinadas pessoas. 

Embora ainda não vislumbremos tal situação para a maioria dos trabalhadores, 

acreditamos que De Masi (2000) nos fornece uma interessante possibilidade para pensarmos 

as práticas de lazer em Serra Branca que envolviam o cinema, a rádio e o futebol. Percebemos 

que tais práticas envolviam trabalho e lazer, rompendo a dicotomia estabelecida comumente 

entre ambos, pois ao mesmo tempo em que, por exemplo, os Srs. Luiz Gonçalves e Severino 

estavam trabalhando ao colocarem no ar os programas da Rádio Castelo Branco (RCB), eles 

também estavam vivendo momentos de lazer, além de contribuir para dar novos significados 

ao cotidiano do município mediante o contato com seus ouvintes que, muitas vezes, 

interagiam com eles. Isso fica expresso quando, durante, as entrevistas, percebemos o “teor” 

da lembrança da programação da RCB, evocar esta experiência produziu alegria tanto nos que 

faziam parte do seu corpo técnico quanto nos ouvintes que relataram as músicas que ouviam 

ou os recados transmitidos.  

O mesmo serve para refletirmos acerca do futebol enquanto prática de lazer que 

igualmente se constituía em trabalho seja para os treinadores dos times e jogadores, seja para 

aquele vendedor ambulante de picolé ou guloseimas que se instalava na margem do campo, 

querendo obter algum lucro para ajudar nas despesas de casa. Eles torciam, vibravam, 

xingavam, gritavam, sentiam todas as emoções que sabemos que são despertadas em uma 

partida de futebol. Deste modo, consideramos válidas algumas direções apontadas por De 

Masi (2000) para analisarmos os lazeres empreendidos pela população de Serra Branca.  

 Neste capítulo, nosso objetivo é apreender a importância da atuação do cinema criado 

pelo padre João Marques como parte das praticas voltadas para o lazer da população do 



121 

 

município, bem como o surgimento da difusora Voz Católica e da Rádio Castelo Branco e do 

programa de auditório que gerou um concurso de cantores, além da programação diária de 

ambas. E, por fim, também discorreremos sobre o futebol como expressão de um lazer 

estimulante e de trocas sociais.  

Diferente das festas, que ocorriam em momentos específicos do ano, as práticas 

discutidas neste capítulo, não apresentam uma periodicidade particular, elas se faziam 

presentes no cotidiano de modo mais assíduo, por assim dizer. Deste modo, quisemos 

compreender que memórias essas práticas engendraram e de que maneira os moradores as 

apreendem enquanto lazer. 

 

3.1. LAZER PARA VER: o Cine Educativo  

 

 
Não quero mais 

Essas tardes mornais, normais 
Não quero mais 

Video-tapes, mormaço, março, abril 
Eu quero pulgas mil na geral 

Eu quero a geral 
Eu quero ouvir gargalhada geral 

Quero um lugar para mim, pra você 
Na matiné do cinema Olympia 

Tom Mix, Buck Jones 
Tela e palco 

Sorvetes e vedetes 
Socos e coladas 

Pernas e gatilhos 
Atilhos e gargalhada geral 

Do meio-dia até o amanhecer 
Na matiné do cinema Olympia  

Cinema Olympia 
Caetano Veloso 

 

 O Cine Educativo foi uma experiência com cinema em Serra Branca, fundada pelo 

padre João Marques Pereira. Esta iniciativa tratou-se de uma proposta para ser implementada 

junto à população com finalidades ligadas à educação. Além de se constituir em uma opção de 

lazer, também funcionou como meio de obtenção de recursos para a manutenção do Colégio 

Estadual de Serra Branca109, igualmente criado pelo padre Marques.  

                                                            
109 Atualmente, é a Escola Estadual de Ensino Fundamental e Médio Senador José Gaudêncio. 



122 

 

 O fato do padre ter sido o responsável pela sua criação demonstra a preocupação da 

Igreja Católica em se manter como orientadora das práticas de lazer em Serra Branca. Isso 

sugere o desejo de controle, considerando que esta instituição tinha hegemonia no que se 

referia à prática religiosa dos fiéis. Embora existissem praticantes de outros credos, o 

catolicismo era a religião que prevalecia entre a população. Atestam isso, os depoimentos 

sobre a festa da Padroeira da qual já tratamos no capítulo anterior. 

 É importante salientar que esta não foi a única iniciativa de instalação de um cinema 

em Serra Branca. Ainda entre os anos de 1948 e 1950, os senhores Antônio José de Souza e 

José Torreão Mota abriram uma sala de cinema no município. Alguns desentendimentos entre 

os dois, entretanto, teriam levado ao fechamento desta sala, como informa Sousa (2008). Nas 

entrevistas que realizamos, contudo, apenas uma entrevistada relembrou esta primeira 

experiência – Dona Rita Rangel dos Santos, afirmando que chegou a frequentar esta sala. Os 

demais ou sabiam da existência dela, mas não a conheceram, ou não tinham registros de 

memória de sua existência.   

 Neste tópico, utilizamos os depoimentos dos seguintes moradores: 

• Luiz Gonçalves110, em 08/10/2009, ao Projeto de História Local; 

• Margarida Antonino da Silva111, em 11/06/2011; 

• Severino Ramos112, em 10/06/2011. 

 O Cine Educativo foi instalado pelo padre João Marques por meio da obtenção de 

subsídios junto ao deputado federal Plínio Lemos113, segundo Dona Margarida. Sobre o seu 

surgimento, encontramos uma referência no Livro de Tombo da Igreja de Nossa Senhora da 

Conceição. Atentando para a data – 10 de julho de 1966 –, constatamos que é precedida, em 

três meses, pela inauguração da eletricidade na cidade, que ocorreu em 9 de abril de 1966. 

Consta no Livro que “Foi inaugurado o cine educativo de Serra Branca, localizado no salão da 

escola profissional Pio XII [...] exibindo a película – EGYPCIO, como operador Luiz 

Gonçalves de Lima” (p. 97). 

  Alegria e Duarte (2005) destacam o papel atribuído ao cinema no Brasil, sobretudo, a 

partir dos anos 30 do século XX: o de recurso educativo voltado para as massas, tendo como 

                                                            
110 Ver nota 78. 
111 Ver nota 79.  
112 Ver nota 32. 
113 Plínio Lemos foi um político paraibano, natural do município de Areia, no brejo paraibano, que ocupou 
diversos cargos públicos ao longo de sua vida. Sua relação com Serra Branca é anterior à criação do Cine 
Educativo. Ele também foi o responsável, como deputado federal, pelo convênio firmado entre o Estado da 
Paraíba e o Governo Federal, em 7 de dezembro de 1962, para a construção do prédio do Ginásio Comercial 
Wamberto Torreão em Serra Branca (SOUSA, 2008).  



123 

 

objetivo a construção e a consolidação de uma identidade nacional. Neste sentido, o que se 

buscava era uma pedagogia cinematográfica que conseguisse por fim à preguiça e 

desenvolver a inteligência daqueles considerados ignorantes pela elite intelectual nacional114.  

 A característica que privilegiou o cinema em detrimento de outros recursos educativos 

foi o fato de ele poder ser levado a todo o país, considerando as amplas dimensões territoriais 

do Brasil, unindo imagens em movimento, coloridas e/ou em preto e branco, e sonoridade, 

rompendo distâncias, além de se constituir em símbolo da modernização e do progresso, mas 

o foco no cinema recaiu, principalmente, sobre sua linguagem. Neste sentido, não havia uma 

problematização sobre os conteúdos dos filmes exibidos, o seu emprego era interessante 

porque atraía e facilitava o contato com as massas (ALEGRIA E DUARTE, 2005, p. 4).  

A difusão de informações através de veículos de comunicação de massa não 
é uma proposta para a educação das elites nacionais: é um projeto de 
facilitação da educação do povo, visando à produção de um novo país. O que 
se pretendia, então, era elevar o nível geral de informação do “Jeca Tatu” 
ignaro, viabilizando a integração interna e um melhor desempenho junto ao 
contexto das nações, em âmbito externo (ALEGRIA E DUARTE, 2005, p. 
4). 

 Como recurso didático integrando um projeto nacional, o cinema passou a ser 

divulgado e utilizado, pelo Estado brasileiro, com uma proposta bem deliberada de instrução, 

como já mencionamos, e é interessante também, que ressaltemos, como fizeram os autores 

citados, que se tratava de uma tentativa de inculcar determinados valores e ideias que 

definissem o povo brasileiro, portanto, focado no “povo”, nas “massas”, que precisavam de 

orientações advindas das elites, do ponto de vista destas, claro.  

 Além das iniciativas por parte do próprio Estado brasileiro de disseminar o cinema 

pelo país, a Igreja Católica foi outra instituição que buscou adotar o cinema como expediente 

de fonte de conhecimento, valores e instrução. Um exemplo disso, segundo Alegria e Duarte 

(2005), foi a instalação, ainda nos anos 1920, de uma sala de cinema pela Obra Social 

Católica em Salvador. Para os autores, o que se pretendia era trabalhar os filmes como “fonte 

de inspiração para a formação de valores morais cristãos” (p. 4). 

 A Carta Encíclica Vigilanti Cura, de 1936, foi um documento elaborado pela Igreja 

Católica115 que pretendia combater os “abusos das representações cinematográficas”, 

versando especificamente sobre esta arte. Era imperioso, então, evitar que o cinema se 
                                                            
114 Entre os intelectuais apontados por Alegria e Duarte (2005), que defendiam o uso do cinema como um 
importante meio de instrução, estão Edgar Roquette Pinto, Afrânio Peixoto, Jonatas Serrano e Francisco 
Venâncio Filho.  
115 A elaboração deste documento foi feita durante a atuação do Papa Pio XII (entre 1939 e 1958) e foi assinado 
em 29 de junho de 1939 por este. 



124 

 

transformasse em “escola de corrupção” e se constituísse em “um precioso instrumento de 

educação e elevação moral”. Para a Igreja, o lazer era considerado um importante e necessário 

aspecto da vida, mas não podia, de modo algum, oferecer riscos a uma boa conduta. 

Extraímos uma longa, mas interessante e elucidativa citação deste documento na qual 

podemos observar considerações sobre o lazer. 

Necessidade do lazer, mas sadio e moral 
Não há negar que o recreio corporal e espiritual, em suas múltiplas 
manifestações do progresso moderno, tornou-se necessário para os que se 
cansam nas ocupações e cuidados da vida, mas ele deve ser digno e por isto 
são e moral; deve elevar-se ao nível de fator positivo de nobres sentimentos. 
Um povo que, em seus momentos de repouso, se entrega a prazeres que 
ferem o pudor, a honra, a moral, divertimentos que constituem uma ocasião 
do pecado, especialmente para a mocidade, corre o perigo de perder sua 
grandeza e seu poder. 
Importância do cinema como divertimento 
É indiscutível que, entre estes divertimentos, o cinema adquiriu, nos tempos 
modernos, uma importância máxima, por ter-se estendido a todas as nações. 
Não é necessário registrar que milhões de pessoas diariamente assistem às 
representações do cinema; que se abrem locais para semelhantes espetáculos 
cada vez em maior número, em meio de todos os povos de alta cultura ou só 
meio civilizados; que o cinema se tornou a forma mais popular de recreação, 
não só para os ricos, mas para todas as classes da sociedade. 
O poder de influência do cinema 
Não há hoje um meio mais poderoso para exercer influência sobre as massas, 
quer devido às figuras projetadas nas telas, quer pelo preço do espetáculo 
cinematográfico, ao alcance do povo comum, e pelas circunstâncias que o 
acompanham (Carta Encíclica Vigilanti Cura, 1939). 

O lazer é pensado na perspectiva de descanso da mente e do corpo das atividades do 

trabalho e, deste modo, é imprescindível para vida do trabalhador, mas, sobre ele deveria 

recair o cuidado (vigilância, controle) da Igreja. Além disso, o documento ressalta a 

disseminação do cinema entre diferentes povos e sua influência junto às massas, seja pelo 

custo, seja pela tecnologia empregada por meio da qual o filme “fala” pela sucessão das 

imagens, facilitando a compreensão com “alegria e sem esforço”, e, quando aliado à música e 

à voz aprofundava-se o encantamento dos espectadores. Ainda como lazer, o cinema era 

encarado como recreação, sendo divertido pela linguagem de fácil compreensão. A excitação 

e o prazer engendrados por ele eram o foco da atenção da Igreja Católica, pois podia ser 

perigoso, levando os sujeitos a se corromperem e cederem aos vícios. Isso o tornava tão 

atrativo para as pessoas, sobretudo às menos instruídas. 

 Caberia à Igreja exercer uma fiscalização sobre a produção cinematográfica com o 

intuito de aproveitar o cinema em benefício próprio, difundido a moralidade cristã, evitando, 

dessa forma, que ele se tornasse um meio de propagação da depravação. Sob influência da 



125 

 

Encíclica Papal mencionada começaram a surgir os cineclubes pelo Brasil116, movimento este 

que ganhou impulso, principalmente, na década de 1950. Assim, a partir das orientações 

estabelecidas pela Igreja na Vigilanti Cura, os filmes a serem exibidos deveriam possuir uma 

orientação humanista, que despertassem valores de respeito, solidariedade, decência, dentre 

outros peculiares desta instituição. 

Nesse contexto, podemos relacionar a experiência com o cinema em Serra Branca, 

especificamente, o Cine Educativo, na década de 1960, à proposta de difusão de valores 

cristãos e da construção e transmissão de uma moralidade condizente com eles. Portanto, 

reiteramos que, embora não tenhamos identificado uma organização sistemática, um 

planejamento detalhado de como esta experiência foi articulada em Serra Branca, nem a 

existência de um cineclube que discutisse a produção cinematográfica, como existiu em outras 

regiões do estado e/ou do país, acreditamos que, pelo fato de ter sido gerida pela Igreja na 

figura do padre João Marques, ela era ideologicamente orientada pelos princípios desta 

instituição e coerente com os objetivos dispostos na bula papal mencionada.  

O Sr. Luiz Gonçalves, que ajudou o padre Marques na fundação do Cine Educativo, 

comentou que o cinema pertencia à Paróquia e que, como era da confiança do padre Marques, 

este lhe atribuiu a administração do cinema, tornando-se o responsável pela manutenção da 

sala de cinema e pela obtenção dos filmes a serem exibidos. Ele também relatou a partir de 

qual situação esta iniciativa foi pensada.  

Aí quando eu tava construindo o colégio, Colégio Wamberto Torreão117, a 
gente tinha muita vontade de vê alguma coisa, a televisão não funcionava 
bem, não assistia filme por televisão porque não dava pra ver, a imagem era 
gerada no Recife, chegava lá muito distorcida, né? Aí eu digo: “Vamos 
comprar uma máquina de cinema”. Eu comprei uma máquina de cinema, 
indicada por um amigo meu, o Expedito, a um policial lá em Campina 
Grande. Comprei uma máquina novinha 16mm, não me lembro como é o 
nome do cara, mas era uma máquina muito boa 16mm. Daí eu passei, juntei 
naquele prédio onde é o cinema hoje lá, aquele prédio que pertenceu a 
paróquia. Comprei as cadeiras, aquelas cadeiras que eu comprei ali de 
segunda mão, eu comprei de um cinema que havia fechado em Pocinhos 
(Luiz Gonçalves, 64 anos). 

 Podemos inferir que a existência de salas de cinema pelo interior do Estado já era um 

fato, o que confirma o que foi dito anteriormente a respeito das mesmas. Alguns depoentes 

                                                            
116 Embora a Igreja tenha influenciado o surgimento dos cineclubes, a presença de pessoas com formação 
ideológica à esquerda neste movimento não era incomum, como adverte Bastos (2009), que menciona, inclusive, 
o Clube do Cinema de Salvador do qual emergiu Glauber Rocha. 
117 A construção do prédio onde funcionaria o Colégio Comercial Wamberto Torreão se deu entre 1963 e 1965. 
O Sr. Luizinho ficou à frente do cinema até o ano de 1969, quando resolveu viajar para São Paulo onde residiu 
até 2009. 



126 

 

falaram da existência de televisão em praça pública, o que foi comum em cidades do interior, 

que serviam para agregar a população que assistia à programação disponível na época. Essas 

reuniões acabavam se tornado importantes momentos de socialização, entretanto, em Serra 

Branca essa iniciativa surge nos anos 1980, portanto, posterior ao nosso recorte temporal. 

 De acordo com o Sr. Luiz Gonçalves, portanto, o Cine Educativo surgiu como 

possibilidade de dinamizar o lazer no município, considerando que a televisão era um bem 

adquirido por uma minoria da população e a imagem não apresentava tanta qualidade como 

atualmente. O ingresso da população à diversão no cinema era garantido por meio da 

cobrança de um valor acessível na entrada, conforme atestam os entrevistados, o Sr. Luiz 

Gonçalves e D. Margarida. Isso foi um aspecto discutido por Alegria e Duarte (2005) quando 

abordaram as sessões exibidas em uma sala na cidade de Salvador, ainda nos anos 1920, uma 

vez que o objetivo era instruir a população pobre que não tinha acesso a um sistema 

educacional de qualidade, era necessário reduzir os custos dos preços de ingresso para 

garantir que os grupos sociais menos favorecidos frequentassem o cinema. 

FOTO 12: Prédio do Cine Educativo (do lado esquerdo, padre João Marques) 

 
Acervo: Foto gentilmente cedida por Juarez Ribeiro Araújo 

 

 

 

 

 

 

 

 



127 

 

FOTO 13: Antigo prédio do Cine Educativo 

 
Acervo: Fabiolla Lemos (22/07/2012) 

 Este prédio abarcava múltiplas funções com relação ao lazer no município, deste 

modo, integra a patrimônio arquitetônico da cidade, tanto por sua estrutura material quanto 

pelas experiências que são evocadas por ele, considerando as práticas que, em outros tempos, 

divertiam os moradores do município, cujos significados, no presente, dão sentido ao passado 

e a história deste município. Por isso, acreditamos que este edifício desempenha as funções de 

um lugar de memória (NORA, 1993). Atualmente, ele abriga uma academia de musculação. 

 Com relação à projeção das películas, era utilizada uma máquina seminova adquirida 

em Campina Grande. As cadeiras eram as que haviam sido usadas em um antigo cinema do 

município de Pocinhos-PB, como afirma o Sr. Luiz Gonçalves. A tecnologia empregada na 

projeção foi explicada por D. Margarida.  

[...] uma máquina daquelas antiga que a gente trabalha com, com carvão. 
Agora carvão, o povo pensa carvão de custear, mas não é. Carvão é uns 
negocinho assim cumpridinho que coloca na máquina pra, de carvão que é, 
pra sair a projeção. (D. Margarida, 81 anos)  

 Esta máquina era a responsável pela projeção de películas que alimentavam a 

imaginação dos frequentadores do cinema. Nesta perspectiva, chegamos a outro ponto 

discutido por Alegria e Duarte (2005): a ameaça que o cinema representava à construção de 

uma identidade nacional, tendo em vista a hegemônica produção dos Estados Unidos que 

sobrepujava o mercado em prejuízo da insipiente produção nacional. Para entendermos 

melhor isso, basta observamos os filmes que eram reproduzidos nas salas de cinema no Brasil, 

pois havia uma predominância de filmes estrangeiros e, dentre eles, os produzidos nos 

Estados Unidos. Parte dos intelectuais dos anos 30, em face disso, alertavam para o perigo da 

americanização do mundo e procuravam dar relevo à produção nacional. Existiam aqueles, 

entretanto, que se alinhavam a esta produção, encarando-a como um modelo a ser seguido. 



128 

 

FOTO 14: Máquina utilizada para projeção de filmes do Cine Educativo 

 
Acervo: Foto gentilmente cedida por pessoal Juarez Ribeiro Araújo 

 
FOTO 15: Antiga máquina de projeção do Cine Educativo 

 
Acervo: Fabiolla Lemos (11/06/2011) 

 

Analisando as relações entre o cinema hollywoodiano e o cotidiano para a formação 

de sensibilidades no Nordeste do Brasil, Souza (2010) revela as manifestações e discute os 

valores, símbolos e signos que marcaram o cinema entre as décadas de 1940 e 1960. De 

acordo com este autor, “O cotidiano dos brasileiros foi marcado pelo cinema desde o século 

XIX, mas somente com o crescimento do cinema americano na década de 1920 é que ele vai 

adentrar com maior força nas vidas e mentes dos jovens” (p. 90). 

O Sr. Severino foi outro morador que recordou o Cine Educativo, enfatizando a sua 

importância para a sociedade local naquele período, uma vez que ele era garantia de diversão 

para a população que, pelas suas palavras, era assídua às exibições, pois “enchia” a sala. Para 



129 

 

que isso ocorresse, os filmes eram anunciados pela difusora, revelando a propaganda e a 

convocação dos moradores para o cinema. 

Em 68, mais ou menos, ele [padre Marques] comprou a máquina e Luizinho 
que era... entendia dessas coisa toda, então fundou o Cine Educativo, né? 
Então, quase todo dia tinha filmes e realmente foi um período muito bacana. 
Aqueles filme de antigamente que a gente assistia, aqueles faroeste, aqueles 
filme... (...) Então naquela época enchia mesmo, quase todo dia tinha filme, a 
gente ligava a difusora, tinha a difusora, era no mesmo prédio, né? E agente 
fazia a propaganda e... Mas com o decorrer do tempo, acho que toda cidade 
pequena no Brasil acabou o cinema, né? Acabou. A televisão acabou com o 
cinema, né? (Severino, 56 anos). 

 Ao mesmo tempo em que identificamos uma fala nitidamente marcada pelo 

saudosismo, o Sr. Severino apresenta um discernimento com relação às mudanças que 

ocorrem no mundo e afetam as experiências mais simplórias, como ir ao cinema, que naquele 

tempo era algo inabitual. Sua conclusão acerca das transformações com o processo de 

modernização e o acesso aos produtos resultantes dele que adentraram as casas e as vidas das 

pessoas revelam isso.  

 Ele se refere à televisão, um instrumento usado para comunicação e entretenimento, 

que penetrou as casas em detrimento das salas de cinema, derivando disso, o acesso cada vez 

mais fácil à produção cinematográfica. Porém, por outro lado, as pessoas perderam o hábito 

de sair de casa, de ir ao cinema, e, dessa forma, manterem uma sociabilidade que ainda existia 

no tempo lembrado por nossos entrevistados. O cinema era um lugar de (re)união, de 

compartilhamento de experiências que foi sendo “furtado” paulatinamente pela televisão. 

 O Sr. Severino informa, ainda, alguns dos gêneros mais populares exibidos no Cine 

Educativo, como as comédias, romances, épicos, mas, principalmente, “O faroeste sempre 

tava em primeiro lugar”. Entre as personagens e produções exibidas e mencionadas estavam 

“Tarzan”, “O ébrio”, “Ben-Hur”, “O morro dos ventos uivantes”, “A ponte Waterloo”, “E o 

vento levou”, “O gladiador”, “Hércules”, dentre outros. Também haviam os de caráter 

religioso lembrados por Dona Margarida, como “Os dez mandamentos” e “Céu sobre 

pântano”.  

 O Sr. Luiz Gonçalves descreveu como eram realizadas as sessões e também 

mencionou os filmes que recordou a exibição. A única exceção com relação aos gêneros e 

temáticas de filmes recaia sobre aqueles que envolviam sexo. 

Quem administrava era eu. Aí o que é que eu fazia? Eu ia alugar filme no 
Recife, eu saía toda semana, alugava 3 filmes, lá no Recife veio, aluguei 



130 

 

muito filme da Telmex118, que era “películas mexicanas para o Brasil”. 
Antes eu passava na (?), que é aquele programa americano para o Brasil, e 
pegava bastante trailer, bastante documentário, assim, muita coisa bonita, o 
rio Mississipi, aquelas coisas. E aí fazia como abertura, trazia tudo aquilo pra 
juventude, depois alugava muitos filmes. (...) Principal. Então, o nosso 
interesse era o de prender bastante gente ali no ambiente do cinema, né? Que 
primeiro, vinha algum trailer de algum filme, tal esse passava, depois 
passava aquele documentário e o pessoal gostava muito, né!? Ai depois 
vinha o filme principal. E eu passei muitos filmes bons ali, como por 
exemplo: Ben-Hur, Os Dez Mandamentos, A Ponte Waterloo, O Morro dos 
Ventos Uivantes, E o Vento Levou, aquele Love Story, era esses filmes era 
os filmes atuais da época, né?! (Luiz Gonçalves, 64 anos). 

 Percebemos que, de certo modo, os filmes exibidos eram escolhidos com o cuidado de 

atender a diferentes “gostos”, como demonstra a diversidade de gêneros apontados. A 

juventude era o público-alvo do cinema, e era composta justamente pela geração que 

entrevistamos no município. Havia a tentativa de agregar o maior número possível de pessoas, 

o que sugere que quanto maior o número de espectadores, maior seria o alcance dos anseios 

da Igreja, uma vez que os valores presentes nos filmes eram reproduzidos como aqueles 

desejados por uma sociedade “decente”.  

 Outro elemento revelado na citação é a influência americana, aludida pela exibição de 

um programa que não conseguimos identificar. Documentários e trailers eram mostrados 

como “aperitivo” para instigar a imaginação, com o intuito de despertar a atenção dos 

frequentadores da sala. O Sr. Luiz Gonçalves ainda relembra o deslocamento que fazia para 

conseguir assegurar as sessões realizadas às quartas, sábados e domingos. Ele esclarece que 

“o filme do sábado, eu passava na sexta e no sábado, e o filme do domingo eu passava em 

matinê, às vezes até quando era um filme bom e caro, eu passava em suarê, matinê e à noite”.  

 A propósito da difusão do cinema americano, Souza (2010) destaca uma verdadeira 

produção de sentimentos e emoções nas pessoas, considerando as alegrias, raivas, invejas, 

surpresas, sustos, paixões, medos e ciúmes que os filmes provocam nos espectadores, 

especialmente, dentro das salas de cinema, pois ao adentrarmos, uma peculiar experiência 

com o tempo e com o espaço é vivida. Além disso, o caráter dinâmico do cinema também 

contribuiu para que ele se exercesse grande influência na vida fora das salas de exibição. 

O Cinema, para além do aspecto de indústria de produtos formados de 
imagem e, posteriormente de som, era também uma prática cultural que 
conseguia, num único e dinâmico processo, unir dança, música, teatro, 
ginástica, ópera, arquitetura, pintura e escultura, num todo harmônico que 

                                                            
118 Não encontramos informações da Telmex com relação à produção e/ou distribuição de filmes. Na nossa 
pesquisa, identificamos que é uma empresa de telecomunicações sediada na Cidade do México, que oferece 
produtos e serviços em diferentes países na América Latina. 



131 

 

criava a ilusão de que aquele mundo existia de verdade e que podia ser 
copiado em qualquer parte do planeta (SOUZA, 2010, p. 92). 

 Com tamanho poder, o cinema produziu mudanças no comportamento e nos padrões 

de gosto e consumo das pessoas, para isso contou, inclusive, com o apoio da propaganda que 

permitia o prolongamento das sensações vividas nas salas e passou a criar as estrelas que 

alimentavam a imaginação dos amantes das sessões (SOUZA, 2010). Avaliando, então, a 

importância do cinema como modificador e criador de hábitos e disseminador de valores, 

acreditamos que é interessante observarmos que tipo de filme era exibido no Cine Educativo, 

a partir de alguns que foram citados pelos depoentes.  

LISTA DE ALGUNS FILMES EXIBIDOS NO CINE EDUCATIVO 

FILME CRÉDITOS SINOPSE 
 
 

 
 
 

A PONTE WATERLOO 

 
 
 

 
 

EUA. 1940. 109 min. Preto e 
branco. Direção: Mervyn LeRoy. 

Durante a I Guerra, Roy e Myra se 
conhecem na ponte de Waterloo e se 
apaixonam. Porém, ele precisa partir 
para o front de batalha e Myra, então, 
promete esperá-lo. Meses depois, ela 
recebe a notícia da morte de Roy. 
Desempregada, Myra resolve se 
prostituir para sobreviver. Entretanto, 
ela reencontra Roy ao fim da guerra e 
não consegue manter o relacionamento 
por culpa, o que a leva ao suicídio na 
ponte Waterloo.  

 
 

 
BEN HUR 

 
 
 
 
 
 

 
 

 
EUA. 1959. Colorido. 212 min. 

Direção: William Wyler. 

O filme se passa em Jerusalém e conta a 
história de um judeu, contemporâneo de 
Jesus, Judah Ben-Hur, que é traído por 
seu amigo Messala, chefe das legiões 
romanas. Devido a algumas desavenças 
políticas entre os dois, Ben-Hur é 
escravizado. Ele luta pela liberdade e 
passa a se vingar. 

 
 
 
 

CORAÇÃO DE LUTO 

 
 
 
 

BRASIL. 1967. Preto e branco. 
90 min. Direção: Eduardo 
Llorente 

Inspirado na letra da música “Coração 
de luto”, o filme retrata a história de 
Vítor Mateus Teixeira (Teixeirinha), 
cantor de Porto Alegre, conhecido por 
“Rei dos Discos”. Conta a solidão do 
menino, e depois do homem, Vítor com 
a perda trágica da mãe e sua ascensão 
no mundo artístico como cantor de 
sucesso, encontrado, por fim, o amor. 

 
 
 

E O VENTO LEVOU 

 
 
 

EUA. 1939. Colorido. 241min. 
Direção: Victor Fleming. 

Narra a vida: amores, desilusões, 
frustrações, perdas e alegrias da 
personagem Scarlet O’Hara. A história 
se passa durante a Guerra de Secessão, 
no século XIX, nos Estados Unidos. A 
vida da personagem é retratada pelo 
viés de suas relações com Sua terra 
natal: Tara.  

  Gilberto Silva é um jovem rico do 



132 

 

 
 

 
O ÉBRIO 

 
 
 

BRASIL. 1946. Preto e branco. 
126min. Direção: Gilda Abreu. 

interior que, de repente se vê na 
pobreza. Muda-se para a cidade grande, 
onde estuda medicina e desenvolve seu 
talento de cantor, obtendo 
reconhecimento. Casa-se e acaba sendo 
traído pela esposa. Depois disso, ele 
resolve se afundar na bebedeira, 
tornado-se um ébrio sem rumo. 

 
 
O CÉU SOBRE O PÂNTANO 

 
 

ITÁLIA. 1949. (Duração e 
direção não identificadas) 

Narra a história de Santa Maria Goretti, 
assassinada por ter resistido a uma 
tentativa de estupro por Alexandre 
Serenelli, aos doze anos. Foi 
canonizada em 1947 e beatificada em 
1950 pelo Papa Pio XII. 

 
 
 

 
O EGÍPCIO 

 
 
 

 
EUA. 1954. Colorido. 139 min. 

Direção: Michael Curtiz. 

A história se passa no Egito, mais de 
um milênio antes de Cristo. É narrada 
por Sinuhe, médico do Faraó, que conta 
sua história. Vários personagens surgem 
no relato, a exemplo da rainha Nefertiti, 
o escravo Kaptah Kaketamon e a irmã 
do Faraó Akhnaton... Intrigas, morte, 
guerra, paixão, amor e luta religiosa 
constituem a trama. 

 
 
 

 
OS DEZ MANDAMENTOS 

 
 

 
 

EUA. 1956. Colorido. 220 min. 
Direção: Cecil B. DeMill 

Retrata a vida de Moisés desde seu 
nascimento, quando é colocado em um 
cesto nas águas do rio Nilo, até quando 
é encontrado pela princesa egípcia 
Bithiah, que resolve criá-lo, passando 
pela fuga do Egito e pela abertura do 
mar vermelho. Quando Moisés 
descobre tudo sobre sua origem, ele 
dedicará sua vida a libertar escravos e 
conduzí-los à Terra Prometida. 

  

 De acordo com o que discutimos anteriormente a respeito da influência da Igreja como 

incentivadora e orientadora do Cine Educativo, notamos que os filmes escolhidos para 

exibição apresentam temáticas relacionadas aos objetivos articulados pela Igreja de controle 

da população, reforço dos valores cristãos e manutenção da ordem119. O egípcio e Ben-Hur 

são filmes épicos que constroem suas narrativas em torno de personagens heróicos que, apesar 

das grandes dificuldades que enfrentam no decorrer da vida, e mesmo dos erros cometidos, 

conseguem descobrir a importância de valores morais apropriados a uma conduta digna. Ou 

seja, o sofrimento leva ao aprendizado e à salvação.  

 E o vento levou e A ponte Waterloo são interpretados como típicos romances, com 

bastante drama, que despertam o penar e a esperança no amor como meio de aquisição da 

felicidade. Em ambos os filmes, as personagens femininas representam verdadeiras heroínas 

que agem em nome do amor, este sentimento nobre que eleva a alma de quem o experimenta. 
                                                            
119 Com a morte do Pe. Marques, em 1969, o cinema saiu do controle da Igreja em Serra Branca, passando a 
adquirir interesses mais comerciais. No final dos anos 1970, eram exibidas as pornochanchadas produzidas aqui 
no Brasil. 



133 

 

Normalmente, os espectadores se sensibilizam com as figuras dos enamorados, o que gera, 

por vezes, lágrimas de emoção mediante as paixões pulsantes pelos astros que sentem os 

apreciadores desta arte ou mesmo pelas dores vividas até o alcance do final feliz (ou não, 

como é o caso do A ponte Waterloo). Neste sentido, Souza (2010) observa que 

Os filmes ou “fitas” que eram exibidos nos cinemas brasileiros, marcaram 
para sempre as memórias, fantasias e sonhos de alguns de seus 
freqüentadores. Despertaram sentimentos os mais contraditórios, desde a 
alegria pelo mocinho que salvava a heroína nos finais dos “seriados”, até 
ciúmes das atrizes pelas quais os jovens imberbes, inapelavelmente, se 
apaixonavam (p. 91). 

 A produção nacional apontada, O ébrio, trata-se de um drama que comovia 

profundamente os que o assistiam, indo inclusive, às lagrimas. Após passar por várias 

decepções e dissabores, o jovem médico Gilberto Silva não consegue manter-se firme, 

cedendo ao vício do alcoolismo. Um personagem que vale ressalvar é o padre que o apoia em 

determinado momento, dando um rumo à sua vida, incentivando-o a cantar. Neste sentido, 

podemos relacionar o clero a este personagem, uma vez que a Igreja se arrolava o direito de 

“cuidar” e orientar seus fiéis, sendo uma instituição que possuía (e possui) o discurso de que 

sempre visa a felicidade destes. Coração de luto é outro filme brasileiro, inspirado no sucesso 

do cantor Teixeirinha, que comovia as pessoas pelo teor dramático da biografia do 

personagem principal e por ser inspirado em uma história real. O Sr. Luiz Gonçalves lembrou 

o sucesso atingido pelas duas produções e relata um caso curioso sobre as exibições. 

Teixeirinha tinha na época que foi aquele filme “Coração de Luto”, né? Fez 
muito sucesso o Teixeirinha. Passei um filme que o pessoal exigia muito, 
exigiu bastante pra eu trazer lá, que foi o Vicente Celestino com “O Ébrio”. 
Foi engraçado, quando eu passei “O Ébrio”, teve gente que trouxe uma 
garrafa de cachaça pra tomar na hora lá120... (Luiz Gonçalves, 64 anos). 

 No trecho notamos a influência do cinema na vida das pessoas, já aludida por Souza 

(2010). Neste caso, a identificação com o personagem de Vicente Celestino em O ébrio era 

tamanha que alguns queriam se transformar no personagem dentro da própria sessão, levando 

bebida alcoólica para a exibição, possivelmente para esquecer as desventuras da vida, tal 

como Gilberto, o papel de Celestino. 

 Por fim, os filmes de temática religiosa que serviam para reiterar a centralidade da 

religião na vida, a necessidade do trabalho paroquial junto à população e a propagação de 

                                                            
120 Teixeirinha (1927-1985) foi um cantor e compositor gaúcho de muito sucesso na música popular na década 
de 1960, ingressando também no cinema. Vicente Celestino (1894-1968) foi outro cantor, compositor e ator que 
gravou músicas de sucesso, inclusive, a composição O ébrio, que marcou o sucesso do filme. 



134 

 

valores de acordo com a moral cristã por meio e por causa do cinema. Assim, Os dez 

mandamentos e O céu sobre o pântano estão inseridos entre os filmes que tinham a função de 

inculcar os princípios de dor, sofrimento, amor, perdão, respeito, dentre outros amplamente 

valorizados pelo discurso da Igreja. Condizente com isso é o trecho da Vigilante Cura que 

aponta o papel desta instituição com relação à atenção que o cinema merecia. 

Necessidade de vigiar os filmes que estão nas telas 
Por ser, porém, como Nós bem o sabemos, muito difícil organizar uma tal 
indústria, principalmente por motivos de ordem financeira, e como, de outro 
lado, é necessário exercer influência sobre todos os filmes para que não haja 
ação prejudicial, no que diz respeito à religião, moral e sociedade civil, é 
necessário que os pastores de almas se interessem pelos filmes que estão 
atualmente ao alcance do povo cristão (Carta Encíclica Vigilanti Cura, 
1939). 

 Além do que já expomos antes, enfatizamos a necessidade dos “pastores da alma” se 

interessarem pelos filmes, ou, em outras palavras, a avaliação criteriosa às quais os filmes 

eram submetidos e que também foi mencionada por D. Margarida, que afirma ainda, que era 

obrigatória a exibição de filmes nacionais, caso contrário, o cinema estaria sujeito à multa. 

Outro ponto interessante que ela ressalta se refere a questão da censura dos filmes, 

estabelecida mediante “o papel, o documento”, principalmente, naqueles que tinham as 

crianças como alvo. Podemos ponderar a respeito da censura em duas perspectivas. Uma da 

Igreja e outra do Estado. Na primeira, temos na Vigilanti Cura,  

Aqui lembramos com viva satisfação que certos governos, preocupados com 
a influência do cinema no domínio moral e educativo, criaram, por meio de 
pessoas probas e honestas, principalmente com pais e mães de família, 
comissões especiais de censura, como também organismos indicadores para 
a produção cinematográfica, orientando sua inspiração para obras nacionais 
de seus grandes poetas e escritores. Para este fim, é imprescindivelmente 
necessário que os bispos criem, em cada país, uma Junta Nacional 
permanente de revisão, que promova a produção de bons filmes, classifique 
os outros e divulgue o julgamento ao clero e fiéis. Essa junta seria, com 
grande proveito, ligada aos organismos centrais da Ação Católica121, que 
está, como é do conhecimento geral, na dependência imediata dos Bispos. 
Esta obra revisora, para surtir os efeitos infalível e ordenadamente, deve, em 
cada nação, representar uma unidade e ser administrada centralmente. 
Naturalmente, por motivos ponderosos, os Bispos, nas suas respectivas 
dioceses e por meio de sua comissão diocesana, poderão aplicar critérios 
mais severos à lista nacional feita com normas mais gerais, conforme as 
condições da sua região, mesmo vetando os filmes já admitidos na lista geral 
pela razão de ter que estabelecer normas válidas para toda a nação (Carta 
Encíclica Vigilanti Cura, 1939). 

                                                            
121 Conjunto de movimentos criados pela Igreja Católica, no século XX, com o intuito de promover e manter 
uma aproximação da sociedade civil em diferentes frentes de atuação. No Brasil, ela foi fundada em 1935. 



135 

 

O próprio documento da Igreja destaca a criação de órgãos nacionais com a finalidade 

de fiscalizar e censurar as produções e exibições cinematográficas. Diante disso, a Igreja 

também deveria estabelecer por meio da Ação Católica, Juntas que desempenhassem uma 

“revisão” do cinema, resguardando a ordem e os princípios desta instituição à população das 

diferentes nações. Essa questão da censura remete, também, ao próprio momento histórico 

que o Brasil vivenciava, e aqui temos a segunda perspectiva em que ela pode ser avaliada.  

Considerando que o Cine Educativo foi criado em 1966, é preciso salientar a atuação 

do Estado Autoritário instalado com o golpe civil-militar em 1964, que institucionalizou a 

censura aos órgãos de imprensa e às artes em geral – produção e exibição musical, teatral, 

cinematográfica. Deste modo, é compreensível tanto a censura, por um lado, quanto a 

exigência dos filmes nacionais, por outro, uma vez que os presidentes militares se amparavam 

em um discurso de cunho nacionalista. 

 Questionada ainda a respeito da influência do cinema na vida das pessoas, D. 

Margarida responde que acredita que o Cine Educativo, de alguma forma, ocupava um tempo 

que poderia ser dispensado às atividades perigosas, caso ele não existisse. É conveniente sua 

abordagem, pois, para ela, atualmente, parte dos jovens de Serra Branca, com o tempo de 

ociosidade e sem nenhuma atividade para fazer no município, acabam adentrando em 

situações de risco, como por exemplo, no uso de drogas. Para reafirmar sua posição, ela cita o 

caso do bairro “Pereiros”, localizado em uma área periférica da cidade, é tido pelos munícipes 

como um bairro que caminha para uma condição marcada por violência e drogas. Daí essa 

percepção da depoente. 

 Sua posição corrobora, inclusive, a ideia de que o cinema representava uma tentativa 

de vigilância e controle social do pároco João Marques, diante da possibilidade de ameaça 

sobre os valores creditados como apropriados para o comportamento de um bom cristão que 

segue os preceitos religiosos e morais defendidos pela Igreja Católica. Apreendemos que este 

discurso emergiu nas observações de D. Margarida. 

 O Sr. Luiz Gonçalves também avalia desta forma a importância do Cine Educativo 

para Serra Branca. Neste sentido, o cinema era utilizado para assegurar o convencimento dos 

jovens de Serra Branca, pelo Sr. Luiz Gonçalves, de que era preciso se proteger das nascentes 

ameaças (drogas) no município e, para isso, o futebol e o cinema desempenhavam um 

importante papel. Referindo-se a alguns jovens moradores, ele comentou, 

Eu via que esses rapazes aí, se não tivesse uma certa direção pra ocupá-los 
durante a semana com aquela peladinha, com aquele treino, com o chamado 
treino de futebol, esses meninos iam se dispersar por ai, já tava começando a 



136 

 

aparecer droga, já tava começando a surgir esse negócio, não havia droga 
mas já tinham, se não fosse a droga, tinha menino que começava a querer 
(?), menino que se embriagava, começava a querer beber cachaça e eu queria 
tirar daquele negócio. “Olhe, quem jogar futebol, nem vai usar droga e nem 
vai tomar cachaça, porque não vai ter o rendimento, começava por isso ai, 
além de deteriorar o seu físico, não vai ter a força de um bom jogador, um 
bom atleta”. Mostrava exemplo dos grandes astros, né? Como artistas de 
cinema mesmo, aquele físico, aquela coisa. Ai por ai começava a enganbelar 
a criançada pra ir jogar futebol, porque não tinha só o time principal (...) 
(Luiz Gonçalves, 64 anos). 

 Além de se constituir em diversão, o cinema era o responsável por difundir, 

juntamente com a propaganda, imagens de seus astros como ideais a serem perseguidos pelos 

frequentadores das salas de exibição. Souza (2010) discute o “star system”122 como o 

processo que criava os astros e estrelas responsáveis pela potencialização e difusão dos signos 

do cinema americano (p. 94). Deste modo, 

O aperfeiçoamento da imagem dos artistas fixava padrões de beleza que 
primavam pelos traços perfeitos, suaves e sensuais. Assim, as moças e 
rapazes do Brasil, das décadas de 1940, 1950 e 1960, ostentavam, sempre 
que possível, os produtos propostos por seus astros e estrelas preferidos.  As 
atrizes se produziam e produziam o espectador, convidando-o a participar de 
uma beleza que estaria ao seu alcance. Portanto, os espectadores não 
estariam apenas sendo ludibriados, mas convidados a fazer parte de um 
mundo de beleza e encantamento (...).  
Os astros e estrelas de cinema eram usadas e se deixavam usar, como um 
padrão com o qual as pessoas buscavam se identificar, através de pequenos 
mimetismos em roupas, gestos, beleza e ideais de felicidade (SOUZA, 2010, 
p. 95).  

 Havia essa associação entre saúde e beleza, vendida pela indústria cinematográfica e 

pela propaganda, que acabava sendo “comprada” pelas pessoas. Assim, podemos relacionar o 

que conta o Sr. Luiz Gonçalves a esse contexto que envolvia os atores e atrizes do cinema. 

 Apesar de toda essa discussão que procuramos levantar aqui, que apresenta as 

vinculações do Cine Educativo a determinadas ideologias, o cinema representava, de fato, 

uma experiência importante como prática cultural que integrava os lazeres dos moradores de 

Serra Branca nos anos 1960, marcando o cotidiano pela produção de sentidos, de emoções e 

sentimentos e de desejos de felicidade pelos frequentadores das exibições. 

 

 

 

 
                                                            
122 Conforme Souza (2010, p. 94), “era um processo de criação e reprodução de imagens dos artistas de 
Hollywood, que teve seu apogeu entre os anos 1940 e 1960”. 



137 

 

3.2. LAZER PARA OUVIR: a Voz Católica e a Rádio Castelo Branco 

 
Nós somos as cantoras do rádio 

Levamos a vida a cantar 
De noite embalamos teu sono 

De manhã nós vamos te acordar  
E sou feliz só assim 

Agora peço que cantes 
Um pouquinho para mim 

 
Cantoras do rádio 

Alberto Ribeiro, João de Barro e Lamartine Babo 

  

 Nosso objetivo neste tópico será apreender as memórias engendradas pela atuação da 

amplificadora Voz Católica e da Rádio Castelo Branco, criadas para dinamizar o lazer em 

Serra Branca, com o intuito de apreendermos de que maneira essas memórias (re)elaboram 

este passado, cristalizando uma determinada cultura histórica juntamente com o cinema e o 

futebol, compondo, então, uma versão para a história dessas experiências culturais e de lazer 

no município. Resolvemos priorizar, para elaboração deste tópico, as entrevistas dos 

moradores que estiveram envolvidos diretamente com os temas abordados aqui, para além da 

condição de ouvintes. São eles: o Sr. Luiz Gonçalves123 e o Sr. Severino Ramos124, embora 

também tenhamos utilizado eventualmente a entrevista do Sr. Luiz Gonzaga125 e da D. Maria 

de Lourdes Gomes de Lima126. 

 O rádio, como meio de comunicação/informação, foi o responsável pelo aumento da 

velocidade dos acontecimentos, além de levá-las a um número cada vez maior de pessoas 

devido ao seu poder de alcance, Hobsbawm (2003). Ele permitiu que as notícias chegassem às 

pessoas com maior rapidez. Neste sentido, para este autor,  

Ao contrário do cinema, ou mesmo da nova imprensa de massa, o rádio não 
transformou de nenhum modo profundo a maneira humana de perceber a 
realidade. Não criou novos meios de ver ou estabelecer relações entre as 
impressões dos sentidos e as idéias. Era um veículo, não uma mensagem. 
Mas sua facilidade de falar simultaneamente a incontáveis milhões, cada um 
deles sentindo-se abordado como indivíduo, transformava-o numa 
ferramenta inconcebivelmente poderosa de informação de massa (...) 
(HOBSBAWM, 2003, 194-195). 

                                                            
123 Ver nota 78. 
124 Ver nota 32. 
125 Ver nota 46. 
126 D. Maria de Lourdes Gomes de Lima, 73 anos, é natural de Serra Branca. Trabalhou como costureira. 
Atualmente é aposentada. 



138 

 

 O rádio logo se difundiu devido ao custo relativamente acessível entre os diferentes 

segmentos sociais. A radiodifusão teve sua primeira experiência comercial registrada nos 

Estados Unidos, em 1920, vinculada a coberturas jornalísticas. Entre 1921 e 1924, o setor de 

produção de aparelhos e equipamentos teve uma explosão que assegurou a expansão para 

outros países. No Brasil, o rádio teve sua primeira aparição pública em 1922, na 

comemoração pelo Centenário da Independência do Brasil. Deste modo, esse evento marcou o 

momento em que o Brasil se apresentava como um país desenvolvido e moderno aos olhos do 

mundo127 (AZEVEDO, 2002, p. 47).  

 Nota-se que, no Brasil, o rádio tem sua primeira apresentação associada ao Estado – 

Centenário da Independência. De acordo com Azevedo (2002), a difusão do rádio entre os 

brasileiros iniciou na década de 1920 e ganhou velocidade na de 1930. Contudo, apenas com 

o final da II Guerra é que ele se tornou um veículo acessível às classes populares. Neste 

interregno de tempo, o Estado brasileiro se apropriou de diversos modos e em diferentes 

momentos das transmissões via rádio com finalidades vinculadas ao seu interesse próprio. 

 O pioneirismo do Rio de Janeiro com a Rádio Nacional é sempre lembrado pelos 

estudos deste tema. No entanto, não houve uma rápida propagação das emissoras de rádio no 

Brasil, observada em outros países, adverte Azevedo (2002). Um ponto de discussão que 

perpassou o debate acerca da função social do rádio nas décadas que marcaram seu 

surgimento e expansão, girou em torno do caráter dos conteúdos a serem divulgados pelas 

emissoras. A questão que se colocava era se tais conteúdos deveriam informar, educar ou 

divertir.  

 Hobsbawm (2003) enfatiza a rapidez com que a prática de ouvir o rádio logo 

adentrou os lares, misturando-se às outras práticas cotidianas. Por outro lado, essa mídia 

                                                            
127 Para ilustrar esta observação, podemos mencionar a criação de um programa nacional de caráter oficial 
Programa Nacional, em 1934, ficando submetido à direção do DPDC (Departamento de Propaganda e Difusão 
Cultural). Em 1938, foi criado o programa Hora do Brasil, transmitido pelas emissoras de rádio por todo o país, 
agora gerido pelo DNP (Departamento Nacional de Propaganda). Em 1939, o DNP foi substituído pelo DIP 
(Departamento de Imprensa e Propaganda) e este passou a conduzir a Hora do Brasil, cuja finalidade atendia a 
três orientações: informática, cultural e cívica. Na página da FGV/CPDOC que: “Além de informar 
detalhadamente sobre os atos do presidente da República e as realizações do Estado, "Hora do Brasil" incluía 
uma programação cultural que pretendia incentivar o gosto pela "boa música" através da audição de autores 
considerados célebres. A música brasileira era privilegiada, já que 70% do acervo eram de compositores 
nacionais. Comentários sobre a arte popular, em suas mais variadas expressões regionais, e descrições dos 
pontos turísticos do país também eram incluídos na programação. Quanto à parte cívica, era composta de 
"recordações do passado", em que se exaltavam os feitos da nacionalidade. Nas peças de radioteatro, para as 
quais eram convidados os mais destacados dramaturgos da época, como Joraci Camargo, enfocavam-se dramas 
históricos como a retirada da Laguna, a abolição da escravidão e a proclamação da República”. Em 1971, a Hora 
do Brasil passou a se chamar  Voz do Brasil, nome pelo qual é transmitido, atualmente, todos os dias, as 19:00h 
pela emissoras de rádio do país. Disponível em: <http://cpdoc.fgv.br/producao/dossies/AEraVargas1/anos37-
45/EducacaoCulturaPropaganda/HoraDoBrasil>. Acesso em: 22/05/2012. 



139 

 

também inaugura uma nova modalidade de experiência da esfera pública, tornando possível o 

compartilhamento de notícias e músicas a uma parte da população. 

É difícil reconhecer as inovações da cultura do rádio, pois muito daquilo que 
ele iniciou tornou-se parte da vida diária – o comentário esportivo, o 
noticiário, o programa de entrevistas com celebridades, a novela e também 
todos os tipos de seriados. A mais profunda mudança que ele trouxe foi 
simultaneamente privatizar e estruturar a vida de acordo com um horário 
rigoroso, que daí em diante governou não apenas a esfera do trabalho, mas a 
do lazer. Contudo, curiosamente, esse veículo – e, até o surgimento do vídeo 
e do videocassete, sua sucessora, a televisão – embora essencialmente 
centrado no indivíduo e na família, criou sua própria esfera pública. Pela 
primeira vez na história pessoas desconhecidas que se encontravam 
provavelmente sabiam o que cada uma tinha ouvido (ou, mais tarde, visto) 
na noite anterior: o grande jogo, o programa humorístico favorito, o discurso 
de Winston Churchill, o conteúdo do noticiário (p. 195). 

 Analisando o caso brasileiro, no entanto, Azevedo (2002) observa os aspectos que 

limitaram a propagação e a popularização do rádio na nossa realidade, ainda no contexto de 

seu surgimento, a saber: “o lento desenvolvimento das emissoras, os horários irregulares de 

transmissão e as freqüências de baixa intensidade, junto com os altos preços dos aparelhos 

receptores” (p. 52), acrescente-se a isso, a ausência de recursos, pois o Estado brasileiro além 

de tomar para si o direito à concessão das emissoras de transmissão, também regulava a 

autorização da propaganda de textos comercias que, eventualmente, poderiam ajudar os donos 

das emissoras a manterem-nas no ar. Relatando a dificuldade em encontrar toda a parafernália 

técnica, o Sr. Luiz Gonçalves comenta, a respeito da difusora Voz Católica: 

Era uma difusora, eu estendi pela cidade inteira, pra cobrir a cidade inteira 
né? Tinha um amplificador, então eu fiz uma bateria de amplificadores, 
construí... na época foi eu mesmo que fiz porque não havia no comércio, a 
mesa de som... na realidade a mesa de som é um instrumento que permite 
ligar vários microfones, várias fontes de programa, pra você conseguir 
“mixar” o som e ter uma geração assim quase que simultânea fazendo fundo 
musical, você retirando uma música, colocando outra ou permitir que vários 
microfones falem simultaneamente, né? É o chamado “ping pong”. Aí eu fiz, 
eu construí porque eu já tinha a habilidade, eu já tinha curso de eletrônica, aí 
eu construí essa mesa de som depois que passou. Aí hoje você compra em 
qualquer loja especializada, uma mesa de som, vários canais, 100 canais e 
assim por diante, os estúdios todos tem uma mesa de som. E através disso aí 
eu fiz o programa a “Voz Católica”, o programa assim de rádiodifusão, 
rádiodifusão não, difusora como dizia, chamava difusora, não é? O serviço 
de auto-falante. Eu fiz um negócio bastante dinâmico, porque ali eu fazia 
entrevista, ali eu conversava com o pessoal nas suas casas, lá tinha o povo de 
Serra Branca quase que ficava literalmente que esperando esse programa. Eu 
começava de 6 horas da tarde, às vezes, 4 horas da tarde e ia até meia noite, 
fazendo programa ali, eu interagia com toda a cidade, quando eu começava a 
falar numa rua eu mandava mensagem pra toda aquela gente lá daquela rua e 



140 

 

falando tal, e o pessoal ficava nas calçadas ouvindo aqui e ai de mim se 
esquecesse o nome de alguma pessoa (Luiz Gonçalves, 64 anos). 

 Além de indicar a dificuldade de reunir todo o material necessário para criar uma 

estação de transmissão sonora, o depoente apresenta suas habilidades em lidar com a 

tecnologia do período, afirmando que possuía uma formação específica que possibilitava o 

desenvolvimento da difusora que, a princípio, funcionaria para garantir um alcance maior da 

missa à população mediante os auto-falantes instalados em pontos da cidade. Deste modo, a 

população da zona rural já estava excluída desta transmissão.  

 Percebemos que o depoente ressalta o caráter aglutinador e dinâmico da difusora, 

uma vez que ela percorria as ruas da cidade em contato com a população que tinha hora certa 

para esperá-la. Para isso, então, o maior incentivador desta iniciativa foi o padre João 

Marques Pereira. Sobre a implantação da Voz Católica, o ouvinte Sr. Luiz Gonzaga lembrou, 

É, a... foi  primeira difusora que veio para o município, né? Ela veio em 
1950128. Essa difusora quem trouxe foi o padre Marques, foi instalada com 
um fone na Igreja e outro por cima do Armazém do Povo129 e, então, foi um 
sucesso e, por sinal, a primeira música que essa difusora tocou foi ‘Bodas de 
Prata’, de Augusto Carneiro, foi a primeira música que ela tocou e era disco 
de (?), era o disco... eu tô esquecido o nome, não era nem LP, era um disco 
que tinha uma rotação rápida130, foi tocada aquela música (Luiz Gonzaga, 74 
anos). 

 A ideia de criar a difusora Voz Católica já indica a necessidade de acompanhar as 

transformações que vinham ocorrendo no período no que dizia respeito, especificamente, ao 

desenvolvimento tecnológico e ao surgimento dos novos meios de comunicação a distância. O 

depoente ainda esclarece em quais momentos a Voz Católica era utilizada e quais interesses 

ela atendia, ressaltando a centralidade da religiosidade daquela sociedade, em que era 

predominante, como já mencionamos em outros momentos deste trabalho, a prática do 

Catolicismo, liderado, no município, pelo padre João Marques.  

Sim, aos domingos ou em festa a gente tava transmitindo todo 
acontecimento religioso, porque Serra Branca é uma cidade, não sei hoje, 
mas naquele tempo era quase que 100% católica, né? E tudo girava em torno 
de Serra Branca católica. Padre Marques era muito fervoroso e ele fazia 
questão da cidade muito movimentada tinha assim um zelo profundo assim e 
com todo aquele movimento que ele, num... gostava muito de peregrinações, 

                                                            
128 Não encontramos nenhum registro sobre o ano da criação da difusora. O Sr. Luiz Gonzaga afirma que foi em 
1950, no entanto, o Sr. Luiz Gonçalves, o fundador, ainda era bastante novo, neste ano, para desenvolver todo o 
mecanismo necessário à difusão.   
129 Uma das casas comerciais do município na década de 1950, pertencente ao Sr. Antônio Bezerra de Sousa. 
130 Provavelmente trata-se do disco de 78 rotações, produzido com cera de carnaúba e recoberto com goma-laca 
ou apenas feito com este último produto. Esses discos comportavam uma única música em cada um dos seus 
lados e eram extremamente frágeis, por isso quebravam com bastante frequência. 



141 

 

fazia a Nossa Senhora de Fátima peregrinar no meio de maio, fazia um 
acontecimento no mês de junho, Santo Antonio, havia festa lá nos Caboclo, 
aonde fazia uma romaria, uma peregrinação lá pros Caboclo de dona Onete 
Ramos, seu Roque Ramos, era muito concorrido, uma cidade bastante ativa 
nesse sentido. E eu estava dando cobertura a tudo, dentro dos seus limites, 
porque você sabe, utilizava cabo pra fazer isso depois foi que eu consegui 
fazer algum transmissorzinho pequeno em FM que a gente já tinha algum 
alcance (...) (Luiz Gonçalves, 64 anos). 

 A Igreja Católica tinha prioridade quanto às transmissões da Voz Católica, sobretudo 

a missa. Ainda é relevado o “zelo profundo” do padre, que podemos traduzir como controle 

dos fiéis e combate à outras práticas religiosas. Assim, o acompanhamento da Voz Católica 

era definido pelos eventos religiosos da Igreja. A manutenção desta difusora era feita 

mediante a contribuição de alguns comerciantes locais e a programação incluía, além das 

missas e demais eventos religiosos, música. Apesar disso, não havia uma regularidade na 

programação da difusora. Seu tempo de existência não foi lembrado pelo Sr. Luiz ou pelos 

outros depoentes. Apenas houve uma menção à década de 1950 referindo-se ao seu 

surgimento.  

 No entanto, a experiência que marcou as memórias destes entrevistados sobre 

radiodifusão em Serra Branca, foi a criação da Rádio Castelo Branco. Souza (2008) informa 

que os aparelhos de rádio começaram a chegar em Serra Branca na década de 1940 e a posse 

desses bens ficou restrita a comerciantes locais, que eram as pessoas que tinham recursos 

financeiros de obtê-los, o que revela que os aparelhos ainda não haviam sido popularizados no 

município. 

Com o desenvolvimento dos meios de comunicação foi possível chegar o 
rádio. O primeiro rádio que surgiu aqui, foi comprado pelo Sr. Honorato José 
Brandão em 1940. Ele trouxe no período da Semana Santa e o povo se reunia 
em sua casa para assistir os programas religiosos dessa semana. Depois ele 
levou para sua fazenda Jatobá. Para funcionar ele comprou um catavento a 
fim de fornecer energia para carregar as baterias (2 baterias). O catavento foi 
instalado pelo Sr. Raul da Costa Leão (Raul Arão). A marca do rádio era 
“Piloto”131. O segundo rádio que funcionou em Serra Branca pertencia ao Sr. 
José Morais (Sernhozinho Morais) e o terceiro foi trazido pelo Sr. Joaquim 
de Andrade Gaião. Essas pessoas eram comerciantes, compradores de 
algodão que tinham condição de viajar pra as grandes cidades (Campina 
Grande, Recife etc.) (SOUZA, 2008). 

 O Sr. Luiz Gonçalves, fundador da Rádio Castelo Branco, conta como foi que 

conseguiu fazer a transição da difusora para a rádio sem contar com incentivo algum e, ainda, 

na clandestinidade. 

                                                            
131 Inferimos que é uma referência a marca Pilot Radio Corporation, empresa fabricante de aparelhos de rádio 
dos Estados Unidos. 



142 

 

Olhe, como técnico em rádio e televisão, todo jovem daquela época, era uma 
certa coqueluche assim, um interesse terrível pra gente saber, normalmente o 
ser humano é voltado pra isso, pra conhecer o desconhecido, né? E eu 
sempre como falei no inicio, era eletricista, mexia com eletricidade e tinha 
esses desejo tudo. Eu quis ser técnico, fiz uns quatro ou cinco cursos de 
técnico em rádio, como se diz, aprimorando nessa área, né? E todo técnico 
em eletrônica ele sonha em transmitir, é um negócio, é uma coisa que tá no 
sangue, faz “cosca”. Você gasta tudo o que você, investe tudo o que você 
adquirir, pra você fazer isso, primeira coisa que você quando é técnico, você 
quer transmitir, você quer sair de onde está, você quer aparecer. Aí foi 
aonde eu fiz alguns, a própria escola ensinou a gente a fazer uns 
transmissorezinhos, embora que não sai da área doméstica, transmitir daqui 
praquele carro ali ou vê se tá funcionando em outro canto, e a sua vontade é 
ir cada vez mais longe. Foi onde eu consegui, com um amigo meu, em 
Campina Grande, tinha ali no Ponto de Cem Réis, o Herbógenes, era um 
técnico, velho, experiente, Seu Deoclécio. Aí eu consegui com ele, com 
muita dificuldade e com muito sigilo, muito respeito, porque eles têm medo 
de dar esse negócio, um esquema, um transmissor, era um transmissor 
bastante potente. E com medo também dessa potência eu fui cortando, 
aparando as arestas pra ele não ficar tão potente, mas eu consegui ainda 
construir, reformei bastante o esquema e montei um transmissor, com 4 
válvulas de saídas em 807, ele funcionava em push-pull, que é o puxa-
empurra, né? E 4 de 807, eu conseguia refrigerar essas 4 válvulas a ar, com 
um ventiladorzinho, porque esse transmissor, ele funcionava refrigerado a 
água, porque as válvulas de potência muito pesada aí, hoje em dia, numa 
televisão, numa grande emissora, as válvulas são refrigeradas a água e não é 
água comum não, é água refrigerada mesmo, através de chira. Então, 
construí aquele transmissor, foi um espanto, porque aquele transmissor a 
principio era pra cobrir 10 km, ele conseguia cobrir 50, 60 facilzinho, dada a 
topografia do local lá de Serra Branca, que é bastante plana, não tem muita 
serra, né? E o arranjo que eu fiz assim, mais uma vez dizendo como técnico, 
eu tinha um certo conhecimento ou uma certa coisa que queria fazer, como 
ia ser, então ainda hoje tudo que eu faço eu fecho os olhos e antevejo toda a 
obra pra frente. Construí aquele transmissor. Foi bom, comecei a fazer 
programa de calouros, né!? (...) Mas quando apareceu, surgiu a estação de 
rádio, aí não, era pra valer. E era um negocio de bastante atividade, porque 
não tinha a facilidade que tem hoje de celular, né? Telefonia ou você mandar 
recado, toda aquela gente que vinha lá do sítio dizia: “Escuta o rádio! Fica 
escutando aí que eu vou mandar a mensagem pelo rádio!”. E me lembra 
muito aquelas senhorinha, chegava lá, não sabia nem falar direito né? Eu 
muita vezes tinha que interpretar o que era que ela queria dizer, aí bolava ali, 
tinha umas menininha lá, Maria José de (?), que era secretaria, pra atender 
mais aquelas senhorinhas, e ela escrevia direitinho, eu passava a mensagem. 
As famílias, aquelas senhorinhas, eram tão pobrezinhas que vinha me pagar 
muitas vezes com um ovo de galinha, uma galinha, um cozinhado de batata, 
embora que eu nem exigia, né? Eu tinha a satisfação de atender, e assim... 
(Luiz Gonçalves, 64 anos). [grifos nossos] 

 Neste trecho podemos apreender alguns aspectos acerca do surgimento da rádio em 

Serra Branca. É interessante notarmos que a rádio aparece em um momento em que os 

próprios aparelhos receptores ainda não estavam ao alcance de toda a população. A RCB, 

como era chamada, foi criada nos anos 1960, segundo este depoente, por volta de 1967. Ela 



143 

 

permaneceu no ar por dois anos, ou seja, até 1969. Durante seu tempo de atuação, ela 

desenvolveu uma programação musical e um programa de calouros, com apresentação de 

moradores do município. 

 Como vimos, devido ao seu conhecimento do aspecto técnico na área de eletrônica, o 

Sr. Luiz Gonçalves conseguiu criar o transmissor que emitia as ondas de rádio a uma distância 

considerável, tendo em vista a precariedade de materiais que dispunha, o que lhe permitiu 

concretizar seu sonho de transmitir, de sair de onde está e aparecer. Neste sentido, para este 

técnico, a rádio possuía um significado que extrapolava a extensão de lazer ou de informação. 

Ele se transformaria em comunicador, estabeleceria contato direto com as pessoas, ou melhor, 

com o público, em um tempo em que isso era algo novo e não tão banal para aquela 

sociedade, em oposição à facilidade existente hoje em dia com a telefonia móvel que garante 

o contato cada vez maior entre as pessoas e entre estas e os meios de comunicação, incluindo 

além do rádio e da TV, a revolucionária internet com todos os recursos que oferece aos 

sujeitos e empresas. Naquele contexto em Serra Branca, o rádio era o veículo que tinha essa 

atribuição. Sobre a relação entre as rádios e o público, podemos considerar a análise seguinte. 

O rádio tornou-se popular, estabelecendo uma relação de cumplicidade com 
o conjunto da sociedade que se efetivava num complexo processo de co-
participação da construção do conteúdo que era veiculado. A participação do 
público no processo de construção da programação se expressa diretamente 
na aceitação ou rejeição daquilo que é irradiado. Tendo o rádio brasileiro, na 
maioria das vezes, um adotado um modelo comercial o sucesso dos 
programas era determinante para a própria sobrevivência da emissora. O 
sucesso ou fracasso de um programa, a aprovação ou a rejeição de um 
determinado modelo da programação pelo público ouvinte é, em geral, 
medida pelas pesquisas de audiências, podendo manifestar-se, também, 
através de cartas e telefonemas que eram os canais de comunicação 
disponíveis na época entre o público e as emissoras de rádio (AZEVEDO, 
2002, p. 14-15). 

 Assim, a RCB dinamizou o cotidiano dos moradores de Serra Branca, como atesta o 

Sr. Luiz Gonçalves ao lembrar das senhoras que visitavam a rádio para enviar mensagens, 

criando, deste modo, um espaço novo de sociabilidade no município. Os ouvintes da RCB 

logo tiveram condições de interagir com os locutores e com a população de modo geral, uma 

vez que o veículo rádio possibilitava isso. Pedir uma música ou enviar uma mensagem via 

rádio, implicava uma relação, mesmo que indireta, com toda a sociedade que exercia a prática 

de ouvir.  

 Cruzando os depoimentos aqui tratados, percebemos um interessante dado a respeito 

do nome escolhido para a rádio: Rádio Castelo Branco. O Srs. Luiz Gonzaga e Severino 

Ramos explicaram os critérios para essa denominação. 



144 

 

Essa rádio pirata foi criada por Luís Gonçalves, depois recebeu o apoio de 
Álvaro, e foi na época da Revolução132, né? Então pra (?) que esse rádio não 
fosse fechada, botaram o nome de Rádio Castelo Branco, que era o 
presidente da república nessa época (risos!), mas aí vieram e mandaram 
fechar a rádio. (Luiz Gonzaga, 74 anos) 

E a rádio passou uns 4 (quatro) anos, mas foi mesmo naquele período da 
ditadura, era clandestina, e Luizinho pra chalerar os militares botou Rádio 
Castelo Branco, que era o presidente da época, né? Mas por causa de política 
local, denunciaram e rádio foi fechada (Severino Ramos, 56 anos). 

 Por fim, o próprio Sr. Luiz Gonçalves esclarece os motivos de sua escolha, 

corroborando o que disseram os outros depoentes. 

Não, porque quando eu coloquei “Rádio Castelo Branco”, era um nome pra 
tirar o nome Castelo Branco, era “RCB”. Houve a revolução e Castelo 
Branco havia sido escolhido pela junta lá pra ser o presidente, depois ele 
tragicamente faleceu num acidente aéreo, que ficou assim sem explicação, 
né!? Aí ficou bem colocar aquele negócio “Castelo Branco” pra ver se ficava 
na sombra do negócio, tentando ver que ainda ficava um pouco tempo no ar. 
Eu sabia que era clandestino, sabia das implicações, sabia esse negócio, mas 
eu tentei levar por esse lado aí, ficou bastante tempo, né? Ficou bastante 
tempo (Luiz Gonçalves, 64 anos). 
 

 Assim, compreendemos que a escola do nome Castelo Branco para a recém criada 

emissora de rádio, representava, na verdade, uma tática deste morador. Para analisarmos isso, 

retornamos a Certeau (2009), quando conceitua a tática em oposição a estratégia. 

(...) a tática é movimento “dentro do campo de visão do inimigo”, como 
dizia von Bullow, e no espaço por ele controlado. Ela não tem, portanto, a 
possibilidade de dar a si mesma um projeto global nem de totalizar o 
adversário num espaço distinto, visível e objetivável. Ela opera golpe por 
golpe, lance por lance. Aproveita as “ocasiões” e depende delas, sem base 
para estocar benefícios, aumentar a propriedade e prever saídas. O que ela 
ganha não se conserva. Este não lugar lhe permite sem dúvida mobilidade 
(...) O poder se acha amarrado a sua visibilidade. Ao contrário, a astúcia é 
possível ao fraco, e muitas vezes apenas ela, como “último recurso”: 

                                                            
132 Revolução é uma referência ao golpe civil-militar que instaurou uma ditadura no Brasil em 1964. Em uma 
perspectiva conservadora da historiografia, que defende o ponto de vista dos militares, o golpe é tratado como 
revolução. Esta perspectiva foi bastante difundida na sociedade, o que fez com que fosse solidificada uma 
memória da ditadura que considera um processo revolucionário, por isso, os moradores se referem a este período 
da história brasileira como revolução. No entanto, precisamos mencionar que ao longo dos anos, vem sendo feito 
um debate frutífero entre os intelectuais, principalmente, mas buscando também a sociedade, de um modo geral, 
para romper com esta memória. No campo da historiografia, há uma perspectiva que busca novos significados 
para esse obscuro período de nossa história, denunciando as atrocidades cometidas contra a sociedade civil pelo 
Estado mediante a institucionalização de práticas de tortura, de cassação de direitos políticos e civis, de 
perseguição às pessoas consideradas “subversivas” pelo Estado, dentre outras. Deste modo, o termo empregado, 
atualmente, para designar os fatos em 1964 é golpe civil-militar, porque os militares que articularam o golpe 
contaram com o apoio de alguns setores da sociedade civil. Para ver uma análise deste período, ver: ALVES, 
Maria Helena Moreira. Estado e oposição do Brasil (1964-1984). Petrópolis: Vozes, 1984. E também: FICO, 
Carlos. Versões e controvérsias sobre 1964 e a ditadura militar. Revista Brasileira de História. N. 47. São Paulo, 
2004, vol. 24, p. 29-60. 



145 

 

“Quanto mais fracas as forças submetidas à direção estratégica, tanto mais 
estará esta sujeita à astúcia”133 Traduzindo: tanto mais se torna tática. 
(CERTEAU, 2009, p. 94-95). 

Considerando, então, que o país já estava sob o controle das forças militares que 

haviam tomado o poder, com o apoio de alguns setores da sociedade em 1964, retirando o 

presidente João Goulart da presidência, acreditamos que esta iniciativa do Sr. Luiz Gonçalves 

só pode ser pensada nesta perspectiva da tática de Certeau (2009). A autorização do Estado 

era um imperativo para abertura de emissoras de rádio, deste que as transmissões iniciaram no 

Brasil nos anos 1920. Além disso, a perseguição e a repressão a todos que contrariassem os 

comandos dos militares era um traço característico do período. Dentro do contexto que 

atravessava o país, eis que o Sr. Luiz Gonçalves tenta, e consegue temporariamente, criar e 

manter uma rádio clandestina, ou seja, sem autorização do Estado, em funcionamento no 

município de Serra Branca. Para isso, atribui o nome Rádio Castelo Branco. 

Humberto de Alencar Castelo Branco foi o primeiro presidente do regime militar, 

eleito pelo Congresso, implantado em 1964. Permaneceu na função até 1967, ano de sua 

morte em um desastre aéreo. Todos os depoentes relatam que, à época da fundação da RCB, 

Castelo Branco ocupava a presidência do país e o objetivo era que esta denominação fosse 

encarada, no caso de descoberta, como homenagem ao presidente. No entanto, não podemos 

desconsiderar o apoio que o Sr. Luiz Gonçalves recebeu de um influente político local, então 

prefeito de Serra Branca, Álvaro Gaudêncio, que esteve na prefeitura de 1964 a 1969, como 

afirma Souza (2008). Portanto, este suporte político, sem dúvida, foi decisivo para que a 

sobrevivência da RCB por cerca de dois anos, avaliado como “bastante tempo” pelo Sr. Luiz 

Gonçalves. 

A compra da aparelhagem técnica no sigilo, como nos contou, revela o temor das 

pessoas que estavam envolvidas neste setor, das comunicações, especialmente, daqueles que 

precisavam do segredo nas negociações. Isso demonstra o clima de tensão e medo 

característico dos anos da ditadura. Assim sendo, avaliamos como bastante astuciosa a 

decisão e a ação do morador quando opta pela criação da Rádio Castelo Branco. 

O Sr. Luiz relata ainda que o horário de funcionamento da RCB era das 06:00h da 

manhã até as 00:00h, ou seja, sua programação ficava no ar dezoito horas por dia. Com 

relação ao financiamento dos programas ou da rádio, ele informa que era bastante difícil 

conseguir patrocínio no comércio local, mas ocasionalmente isso acontecia. Em algumas 

ocasiões, o que era lucrado com seu trabalho no cinema era investido na rádio. 

                                                            
133 CLAUSEWITZ, Karl von apud CERTEAU, 2009.  



146 

 

Posteriormente, obteve uma ajuda de custo da Cachaça Carangueijo, de acordo com o 

depoente, para pagar a conta de luz. Em troca, o programa Fala meu coração134 divulgava 

esta ajuda como patrocínio. 

Os moradores entrevistados mencionaram cerca de dez programas que constituíam a 

grade da RCB, que eram: Baú da Recordação, A Hora do Esporte, A Hora do Saco, Jovem 

Também Sente Saudade, Show das Três, Notícias, Falando do Coração, Embola Jovem, 

Encontro com o Passado e Bolo de la Goma Show. Empolgado com os “causos” ocorridos na 

RCB, o Sr. Luiz comenta como era o desenrolar da programação.  

Eu abria a rádio com um programa de música clássica, onde eu trabalhava 
com os grandes mestres Beethoven, Tchaikovsky, Chopin, e algumas 
músicas que eu ainda hoje tenho aqui bastante, eu gosto de escutar né?... 
Ravel135, né? E eu tinha aquilo ali. Eu lembro que a abertura era com “A 
hora das Horas”, de Beethoven, né? Começava a abertura da rádio com uma 
cara de clássico (?). Aí funcionava um pouco ali, já era hora do café, aí 
entrava Zé Pimentel com um programa voltado assim pras mocinhas, né? 
Era “Falando ao Coração”. Então ele ia até nove, dez horas, não tinha, eu 
estendia mais ou pouco conforme fosse o movimento. Depois vinha, as onze 
horas, Galego de Leidson mais Paulo Bezerra com um programa de futebol, 
falando do futebol, tanto paraibano como também nacional né? Não tinha 
esse torneio complicado aqui que é Brasileirão136, mas eles pegavam notícias 
de todos os jornais, né? Quem fornecia os anuncio de jornais pra nós era Zé 
Carlos Zé de “Mimi” (?), que fornecia o jornal, ele trazia. Aí quando era 
meio dia, é que havia esse programa a “Hora do Saco”. A “Hora do Saco”, 
eu criei isso aí, pra ajudar alguns músicos de Serra Branca, pessoas pobres 
como Antonio Deusdethe, Dimas Freitas, João Basulino, tinha umas pessoas 
assim né? Antonio Deusdethe que era o apresentador principal da “Hora do 
Saco”, ele tinha um fole de 8 baixos, e Dimas tinha o dom, ainda tem hoje, 
de tocar pandeiro e cantar. Então, a característica da “Hora do Saco” era 
exatamente com uma música criada pelo Antonio Deusdethe. Chamava-se 
“Dance, meu bem” ele fazia com o fole [imitando o fole]: “param, param 
pararam param!” no fole né? Ai Dimas dizia: “Dance meu bem!”. O “meu 
bem” era Maria, a filha dele, uma menininha. Aí a finalidade desse programa 
era que todo mundo mandasse um quilo de alimento pra ele. Quando 
mandava aquele quilo de alimento, aí ele se referia aquela pessoa, agradecia, 
cantava uma das músicas pra ele lá. E teve uma outra música muito 
interessante, que ela chamava-se “O Homem da Capa Preta”. Isso ai foi 
característica deles lá muito tempo, foi muito falado essa musica aí, “O 
Homem da Capa Preta”, também composição da Dimas e de Antônio 
Deusdethe. Ela tinha uma letra muito interessante. A capa preta, do Dilmas, 

                                                            
134 O Fala meu coração foi lembrado pelo Sr. Luiz Gonçalves. Encontramos em um material sobre a RCB, sem 
autor identificado, que menciona o programa Falando do Coração. Acreditamos ser o mesmo programa 
lembrado por diferentes nomenclaturas. 
135 Os três compositores citados são importantes expoentes da música clássica: o alemão Ludwig Van Beethoven 
(1770-1827); o russo Piotr Ilitch Tchaikovsky (em  (1840-1893); e o polonês, radicado na França, Frédéric 
François Chopin (1810-1849). O último é o francês Joseph-Maurice Ravel (1875-1937), nome frequentemente 
associado ao bolero.  
136 Alusão ao Campeonato Brasileiro de Futebol, maior e mais importante competição entre clubes do país. 
Ocorre anualmente desde 1971. 



147 

 

andou fazendo um certo movimento de lobisomem, né? Andando aí pelas 
ruas, escondido, altas horas e vestindo uma capa preta, aí o Antonio 
Deusdethe dizia: “Eu ainda pego esse caba da capa preta”, o bicho que era o 
próprio Dimas. Só que o Dimas dizia: “Toma cuidado com a Denda”. A 
Denda era esposa de Antônio. Isso pra tomar cuidado com a Denda. E a 
música era exatamente em cima dessa história, dizia assim, HBS, que a gente 
entitulou Antonio Deusdethe, Homem Bom e Servidor, a sigla HBS, aí o 
Dimas fazia: [cantando] “HBS, avisa a Denda-a-a, tome cuidado com o 
homem da capa preta, oh oh, HBS...” aí repetia. Aí o HBS respondia: 
[cantando] “Eu não conheço este homem, mas tenho a impressão, anda por 
aí fazendo assombração, cuidado minha gente, cuidado com a careta, tome 
cuidado com o homem da capa preta”, aí repetia. Isso era um sucesso, que eu 
vou te contar! (Luiz Gonçalves, 64 anos). 

A longa citação do Sr. Luiz Gonçalves revela a programação da RCB, que 

contemplava desde os gostos mais refinados que apreciavam a música clássica, passando pelo 

noticiário esportivo, e aí surge um aspecto interessante, que é a solidariedade da população. 

Mais um traço daquela sociedade que podemos associar, também, à atuação da RCB. As 

notícias do esporte eram transmitidas a partir do fornecimento de jornal por um amigo dos 

locutores. Observemos que, mesmo não dispondo de um aparato e de profissionais 

qualificados na carreira jornalística, a RCB se empenhava em transmitir determinadas notícias 

à população, neste caso, principalmente sobre o futebol, paixão local. Vale mencionar aqui a 

existência, a esta altura, dos times do Vasco e do Flamengo, ambos fundados em 1962 no 

município, que dividiam os torcedores nos anos 1960. 

Mas a solidariedade está presente, sobretudo, no programa A Hora do Saco, que 

recebeu este título devido ao seu objetivo: arrecadar alimentos para as pessoas que o 

comandavam, pessoas pobres. Neste sentido, este programa se configurava como um canal 

direto entre a RCB e a população/público/ouvintes, pois era um programa que o público 

poderia assistir, era só fazer o deslocamento até prédio da RCB, o mesmo do Cine Educativo. 

Antônio Deusdethe e Dimas Freitas, ambos de Serra Branca, se apresentavam com uma 

sanfona e um pandeiro para agitar a população com sucessos consagrados e composições 

próprias, lembradas pelo Sr. Luiz mediante a exposição de “causos” vividos e/ou revelados 

nos bastidores da RCB, como a história do “homem da capa preta”, que era o próprio Dimas. 

Este aspecto também foi mencionado pelo Sr. Severino, que explicou a origem do 

nome deste programa.  
Antônio Deusdede e Dimas era forró, era ao vivo em cima do palco ali e 
realmente dava um público muito grande. E essa Hora do Saco, mas porque 
Hora do Saco? Luizinho foi, pra eles não ganhava um tostão, aí começou a 
dizer pra o povo trazer, mandar alguma coisa pra os cantadores, né? Os 
tocadores. Aí o povo a mandar toda qualidade de coisa: arroz, feijão, 
macarrão e enchia os saco mesmo. E aí eles botava o saco quase todo dia e o 



148 

 

povo mandava aquelas mercadoria, aqueles negócio. Enchia o saco deles e 
enchia o saco do povo nas músicas também. Eu parece que foi o último 
locutor do programa A Hora do Saco (Severino, 56 anos). 

Portanto, as apresentações dos “tocadores” lhes rendiam não dinheiro, mas alimentos, 

que eram muito bem recebidos pelos músicos. Além disso, eles tinham a oportunidade contar 

com o acompanhamento do público, que animava as apresentações e consolidava a prática de 

ouvir rádio em Serra Branca.  

Lembremos ainda que nem todas as pessoas tinham acesso a um aparelho próprio de 

rádio. Entretanto, isso não implicava, necessariamente, no não acesso destas pessoas AA 

programação sonora. Eram comuns as reuniões em torno do rádio nas casas dos vizinhos ou 

de quem os possuíam ou mesmo a concentração nas lojas comerciais que tinham tal aparelho. 

Assim, a posse de um aparelho podia ser considerado um símbolo de status do proprietário e, 

além disso, ou por conta disso, ele ocupava um lugar central dentre os móveis da casa. Um 

lugar que, posteriormente, lhe seria tomado pela televisão. 

O Sr. Luiz Gonçalves deu continuidade à explicação do decorrer da programação da 

RCB, falando do Baú das Recordações, a principal atração da RCB. 

E a programação seguia, quando era a noitinha, a noitinha fazia uma espécie 
de um jornal, contando as notícias do mundo inteiro. Aí que vinha o 
programa principal mesmo, que era mais ouvido, que era chamado “Baú da 
Recordação”. Esse “Baú da Recordação” ia de dezenove horas da noite até 
uma hora da manhã, meia noite, porque estendia, o horário, às vezes, era pra 
se encerrar meia noite, eu não conseguia encerrar, pra não desgostar as 
pessoas. Olhe, nesse programa aí da noite, eu interagia com todo pessoal de 
Serra Branca, eu tinha naquela época, uma facilidade de gravar o nome, 
sobrenome e a aparentada todinha do pessoal lá. Então eu mexia com todo 
aquele pessoal, fala num, falava noutro, falava num, falava noutro, ia lá, 
sabia data de nascimento, aniversário, isso porque o rádio permite, quando 
você começa a trabalhar, assim um homem de rádio mermo, mesmo sendo 
de brincadeira como a gente fazia, mas com muito bom gosto, você exercita 
muito a mente, né? Não só pra você procurar se sair de certa situação, tem 
muitas vezes que... O poeta né? O poeta ele emenda um negócio que você 
nem percebeu a emenda né? Mesma coisa o locutor de rádio, ele começa a 
falar e ele se sai de certa situação que não ficou percebido. Vamos citar aí 
um exemplo aí, o Galvão Bueno ou outro que tiver lá no microfone, o 
microfone é um negocio muito sério. Quando eu fazia aquele programa de, 
se eu tivesse um pavilhão de festa, que as festas de Serra Branca... (Luiz 
Gonçalves, 64 anos). 

O Baú das Recordações era o programa que tinha um tom mais nostálgico, mas ao 

mesmo tempo marcava uma intensificação da troca com o público. Por ser transmitido a noite, 

provavelmente, concentrava um maior número de ouvintes, aumentado, acreditamos, o índice 

de aceitação da RCB. O que se sobressai, porém, é o paralelo que o Sr. Luiz traça entre a o 



149 

 

poeta e o locutor, desenhando uma imagem na qual ambos se encontram na arte. O que os 

une, neste sentido, é a habilidade para improvisação. As emendas – ou o jogo de palavras – do 

poeta podem ser usadas para ilustrar a sabedoria ou astúcia do locutor de rádio que também 

têm que dominar as palavras tanto para evitar aborrecimentos quanto para tornar a 

programação mais atrativa.  

Esta capacidade poderia ser muito bem explorada, por exemplo, na produção dos 

anúncios, tidos como serviço de utilidade pública, atendendo a um dos requisitos que são 

exigidos das rádios oficializadas. Os anúncios versavam sobre diferentes temas, atendendo às 

necessidades das pessoas que os solicitavam, como podemos observar: “‘Fulana de tal ganhou 

nenê, passa bem. (?) Nasceu bem cabeludão, não sei como é que é menino tão grande daquele 

jeito!’ Depois aniversário natalício (?) era o que mais tinha, aniversário de casamento...” (Luiz 

Gonçalves, 64 anos). 

Era anúncio assim... “Maria! pode ficar sossegada que fulana de tal passou 
pelo médico, tá medicada, já tá bem, já passou a doença, vai ficar 
hospitalizada ou vai ficar em observação”. Tinha anúncio de tudo que era de 
jeito, mas esse era o mais comum né? (Luiz Gonçalves, 64 anos). 

E mais, 

Fulana tá querendo que você venha na cidade aqui tal dia, outro dia vai 
chegar aí o resultado dos documento de fulano, tá tudo certo. Outro dia, 
alguma outra pessoa vai chegar do Rio, telefonou que vai chegar do Rio de 
Janeiro, tal dia, no horário tal. Olhe, tudo o que você pode imaginar de 
recado havia ali, aniversário... (Luiz Gonçalves, 64 anos). 

O rádio, então, conseguia ocupar espaço e corresponder aos anseios da população na 

ausência de outros meios de comunicação, como o telefone ou mesmo a televisão, que ainda 

não haviam se popularizado em Serra Branca. Prova disso é sua importância como meio de 

comunicação de eventos simbólicos, como o nascimento, as notas de falecimento e as 

felicitações de aniversário, além do registro do estado de saúde das pessoas que tinham 

parentes na zona rural ou mesmo dos recados e pedidos para os familiares e amigos pelo 

rádio. Tudo isso ajudava a integrar o rádio naquela sociedade que sabia como tirar proveito 

dele. 

O Sr. Severino, também, lembrou de sua atuação como locutor da RCB à frente do 

programa Bolo de La Goma Show, que, inclusive, deixou a herança do apelido que ele 

carrega: “bolo de goma”. Ainda a propósito da programação da rádio, este morador recordou 

dos sucessos que costumava tocar para agradar o público, como músicas de Renato de seus 



150 

 

Blue Caps, Nelson Gonçalves, Augusto Calheiros e Altemar Dutra137. Tais sucessos faziam 

com que a população interagisse com os locutores por meio do envio de cartas e/ou bilhetes 

para a rádio (Severino, 56 anos). De acordo com Hobsbawm (2003), graças ao rádio a música 

obteve um papel de destaque, especialmente na primeira metade do século XX. 

A arte mais significativamente afetada pelo rádio foi a música, pois ele 
abolia as limitações acústicas ou mecânica do alcance do som. (...) O rádio, 
pela primeira vez, permitiu que a música fosse ouvida a distância por mais 
de cinco minutos ininterruptos, e por um número teoricamente ilimitado de 
ouvintes. Tomou-se assim um popularizador único da música de minorias 
(incluindo a clássica e, de longe, o mais poderoso meio de venda de discos, 
como de fato continua sendo138). O rádio não mudou a música – certamente 
afetou-a menos que o teatro ou o cinema, que também aprendeu a reproduzir 
sons – mas o papel da música na vida contemporânea, não excluindo o pano 
de fundo para ávida cotidiana, é inconcebível sem ele (p. 195-196). 

 Sendo assim, a iniciativa mais marcante da RCB, que ajudou a propagar os sucessos 

musicais, alterando a rotina dos dias de domingo, que já contavam com o futebol em Serra 

Branca, foi a criação do programa de calouros cujas apresentações resultaram em um 

concurso para eleger a Rainha do Auditório, figura que obteria o reconhecimento no espaço 

local. As disputas aconteciam do prédio do Cine Educativo. Afirma o Sr. Luiz Gonçalves que 

A cidade inteira, num programa de calouro, não podia faltar essa gente aí se 
apresentando dessa forma. Aí nesse programa de calouros, eu fiz show com 
a rainha da rádio, né? Querendo imitar, resgatar aquela história de 
Marlene139, lá na rádio Nacional do Rio de Janeiro. E essa Rainha do rádio 
era umas crianças e ainda tem foto aí desse período, e foi bastante 
movimentado (Luiz Gonçalves, 64 anos). 

 O Sr. Severino também recordou o papel de agitadora cultural da RCB que, aos 

domingos, promovia um clima intenso de alegria na cidade com o programa de calouros e as 

apresentações dos artistas locais no palco do Cine Educativo, seguido os moldes da 

competição que acontecia no Rio de Janeiro e tinha como Marlene e Emilinha Borba suas 

principais representantes. 
                                                            
137O primeiro foi um grupo musical formado no final dos anos 1950, por três irmãos, que integrou o movimento 
chamado Jovem Guarda. Inicialmente, eles se apresentavam em rádios e programas de televisão. A partir de 
1960 começou a gravar discos e manteve a regularidade das aparições na TV e no rádio. Em 1965 despontaram 
de vez no cenário musical brasileiro. Os outros três foram cantores famosos de projeção nacional. 
138 Ressaltemos que a produção deste livro é anterior ao fenômeno gerado pelo uso da internet que disseminou a 
prática do download de músicas em diferentes formatos e dos discos “piratas” que baratearam os custos para o 
público em geral. 
139 Marlene, nome artístico de Victória Delfino dos Santos, foi uma cantora de rádio, famosa nos anos 1950, que 
polarizou uma intensa disputa, em 1949, com Emilinha Borba pelo título de Rainha do Rádio da Rádio Nacional 
promovido pela Associação Brasileira de Rádio (ABR). Saindo vitoriosa neste ano devido ao apoio que teve da 
Cia Antártica Paulista, que comprou todos os votos necessários à vitória, Marlene transformou-se em garota-
propaganda desta empresa. Isso serviu para acirrar a rivalidade entre os (as) fãs das duas cantoras que ganharam 
projeção nacional (AZEVEDO, 2002).  



151 

 

A gente tinha o salão de cinema, tinha um palco, tinha os cantores, as 
cantoras, dia de domingo era uma festa. A praça era na frente desse palco, lá 
no cinema e no domingo pela manhã, até meio-dia, era uma festa muito 
grande na praça. E aí inventaram a “Rainha do Auditório”. Isso foi, 
concorreu muita gente, e Luizinho botou até eu pra concorrer também sem 
saber que eu não sou cantor de nada, mas mesmo assim cantava errado e o 
povo aplaudia. E era uma festa muito grande. Eu me lembro que quando foi 
no domingo mesmo não coube ninguém na praça nem, então elegeram lá a 
Rainha do Auditório, foi uma festa muito grande, né? (Severino, 56 anos). 

 A Rainha do Auditório era, então, um programa de apresentação de calouros que 

contava com a participação da plateia, constituída pela população local, sobretudo urbana, 

embora tenha sido mencionada a participação de algumas pessoas da zona rural entre o 

público. Sobre estes programas, Azevedo (2002) adverte que podiam representar, de fato, uma 

inserção no mundo do rádio, embora colaborassem mais para reforçar o mito da mobilidade 

social, que fazia com que registrassem um grande número de inscritos, como acontecia com o 

programa da Rádio Nacional do Rio de Janeiro, por exemplo. 

O boletim de programação da Rádio Nacional informava que setecentos 
candidatos passaram pelas três provas, que entre outras coisas avaliou ritmo, 
dicção, exatidão das melodias, musicalidade e interpretação. Os quatro 
primeiros colocados – dois cantores e duas cantoras – tinham como prêmio a 
assinatura de um contrato com a Rádio Nacional e com uma gravadora 
(AZEVEDO, 2002, p. 248). 

 A versão local, portanto, de acordo com o Sr. Luiz Gonçalves, foi desenvolvida entre 

1968 e 1969. A Rainha de auditório representou um marco nas memórias dos moradores 

idosos, que frequentavam o antigo salão de cinema para assistirem as apresentações dos 

calouros. O Srs. Severino e Luiz Gonçalves lembraram da animação com a promoção do 

programa. 

E Luizinho achou por bem... por bem e tinha rádio, tinha o palco, aí, 
convocou o povo e o povo se interessou e surgiram aí cantores e cantoras, 
né? E realmente era uma festa muito grande, né? O programa de auditório, e 
culminou com a “Rainha do Auditório”. E esse aí foi o... a melhor época, né? 
Que realmente concorreram várias pessoas e terminou com essas duas 
meninas. Eu sei que foi uma festa muito grande, né? No palco (Severino, 56 
anos). 
 
 
Olhe, vou falar. Esse programa era tão concorrido, tem crianças, que ainda 
hoje, tem adultos em Serra Branca como Bazica, por exemplo, ela era uma 
espécie assim de contra-regra. Quando não tinha gente pra cantar, assim, não 
chegava logo, aí eu já colocava ela, ai quando tinha muito eu falava “deixe 
pro próximo domingo” porque não dava tempo, sempre não dava tempo. 
Tem aquelas pessoas folclóricas da cidade como Sabóia, como aquele João 
do DNER, né!? E houve bastante gente que desenvolveu um estilo próprio, 



152 

 

uma loucura, uma doidice de cantar, de se apresentar (Luiz Gonzaga, 64 
anos). 

Os depoentes revelam como os domingos ficavam curtos para tanta alegria e graça no 

município, além das habilidades de alguns moradores que subiam no palco para cantar, 

arrebatando o público. O improviso é novamente saudado, agora no programa de calouros, 

apontado quando era necessário inserir Bazica para distrair o público antes de alguma 

apresentação. Os nomes de Sabóia e João também são mencionados para ilustrar a 

criatividade de algumas performances. D. Maria de Lourdes Gomes foi uma moradora assídua 

do programa em virtude da participação de sua sobrinha nas apresentações.  

Era com um rapaz daqui mermo, com Luizin, Antôi Gonçave e, então, ele, 
ele fez esse programa de auditório e botou um bocado de criança, e só sei 
que quando... foi pra, pra, aí teve a festa, teve uma festa, aí teve o, a, o 
negoço da minha sobrinha, a minha sobrinha... era, era no final já. A minha 
sobrinha era princesa e a menina de, de, como é? E a menina de “Seu”... (?) 
Leocado, a filha de “Seu” Leocado era, era, a princesa e a minha sobrinha 
era rainha. Elas até bri, inda inventaram ainda que a gente tinha tomado o 
din, que quem tava fazeno a contagem tinha sido, tinha sido robado, que a 
dela era quem era pa ganhar, e quem ganhou foi a minha sobrinha... é Maria 
das Graça e então, ficou nisso mermo (D. Maria de Lourdes Gomes, 74 
anos). 

Azevedo (2002, p. 249), ao falar do calouro, o descreve como “um ser desconhecido, 

uma pessoa qualquer que ia se submeter a um teste”. Seu lugar era no palco, sua função era 

cantar e contagiar o público para conseguir vencer a competição. No caso de Serra Branca, os 

calouros foram lembrados como sendo apenas crianças, por D. Maria de Lourdes Gomes, já 

os outros dois depoentes asseguram que existiu a participação de adultos nas apresentações. A 

vencedora da final do Rainha do Auditório de Serra Branca foi uma criança, diferente das 

mulheres que concorriam no Rio de Janeiro. Ela se chama Maria das Graças Gomes de 

Araújo, atualmente possui 49 anos. Tentamos entrevistá-la por duas vezes, mas devido à 

ansiedade que ela apresentou diante da ideia do “ser gravada”, tivemos que interromper suas 

entrevistas. No entanto, em conversa não gravada, ela nos forneceu algumas impressões dos 

dias em que cantava e dançava no palco do Cine Educativo, com cerca de sete anos de idade. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



153 

 

FOTO 16: Rainha (a direita) e princesa (a esquerda) do Rainha do Auditório 

 
Acervo: Foto gentilmente cedida por Maria das Graças Araújo (eleita rainha) 

 Remetendo às disputas acirradas da competição carioca, D. Maria de Lourdes Gomes 

também comenta o clima de insatisfação e desconfiança da candidata perdedora do concurso, 

cuja família sugeriu que o resultado havia sido forjado em favor de sua sobrinha Maria das 

Graças. No entanto, ela reconhece o esforço de sua família que torcia muito e buscou a vitória 

procurando arrecadar a maior quantia em dinheiro140 com a ajuda dos munícipes e do 

comércio local. Se de um lado estava o calouro, do outro esta a plateia, que tinha uma função 

tão importante quanto a do primeiro, pois era ela quem enchia o espaço do salão para torcer, 

vibrar, cantar, dançar com os calouros e definir o vencedor junto com os jurados. 

O público presente no programa também ajudava a julgar os calouros. (...) o 
programa de calouros era uma atração que tinha como principal elemento o 
povo – que se apresentava e que julgava. (...) O grande sonho de todo 
participante era o de ganhar um premio e talvez um contrato com uma 
emissora de rádio. O público ouvinte (do auditório ou não) que 
acompanhava todo o processo se considerava co-responsável pelo sucesso ou 
pelo fracasso desse novo artista que surgia (AZEVEDO, 2002, p. 249). 

 D. Maria de Lourdes Gomes lembra que o pessoal da cidade lotava o salão, e como o 

programa era transmitido por caixas de som pela cidade, a transmissão para o público que 

estava na rua ou em casa era realizada com muito entusiasmo pelo Sr. Luiz Gonçalves. Assim, 

ocupando ou não o salão onde acontecia o programa, o público tinha uma experiência nova 

gerada pela transmissão sonora, pois as pessoas poderiam torcer pelas candidatas mesmo sem 

ver suas apresentações, mas ouvindo-as cantar e sentindo pela experiência sonora a emoção 

que contagiava o público (ou não) quando as crianças se exibiam.  

                                                            
140 A escolha da Rainha do Auditório era definida de acordo com o teor das apresentações ao público e também 
pelo critério de maior quantia arrecadada em dinheiro pelas concorrentes. 



154 

 

 A escolha das músicas a serem cantadas, e dançadas, era feita pelas próprias 

candidatas. Maria das Graças e sua tia informaram que, no seu caso, era comum cantarem 

músicas agitadas, dançantes para animar a platéia. No caso de sua concorrente, chamada 

Lígia141, a opção era por músicas mais lentas ou “românticas”, como elas se referem. 

Minha sobrinha mesma cantava mais esse negoço assim, como samba, uma 
coisa mais assim, uma coisa mais revoltada, forró, uma coisa mais agitada... 
que dançava. A plateia ficava muito animada, ficava mais animada pra 
minha sobrinha do que pra menina, pra, pra... (D. Maria de Lourdes Gomes, 
74 anos). 

 Claro que temos que considerar a vitória na construção da memória em torno do 

programa pela tia da vencedora. Gracinha é lembrada como uma criança prodígio em função 

de sua vitória, da desenvoltura com que rebolava no palco, como ela mesma confessou, da 

escolha do repertório mais apropriado para o êxtase do público participante. Enfim, os 

acontecimentos nos quais estamos imersos, muitas vezes, nos dão uma centralidade que faz 

com que nos tornemos seus principais personagens. Este foi o caso da menina Gracinha, que 

impôs a derrota à Lígia. 

Eu me lembro assim, num sabe? Que no dia elas, nesse dia, elas botaram a, 
como se diz, fizeram a festa lá mesmo no auditório e arrumaro o auditório 
bem arrumadin e ela, a menina, a outra menina botou a faixa em Gracinha, 
Gracinha botou a outa nela. Só me lembro dessas coisa assim. Não tem 
muita lembrança... (D. Maria de Lourdes Gomes, 74 anos). 

 Os ensaios com as candidatas eram realizados antes das apresentações, pelo Sr. Luiz 

Gonçalves juntamente com o sanfoneiro Zezé, que tinha um programa na RCB e as 

acompanhava no palco. Eles, os ensaios, também eram aberto ao público e já antecipavam o 

que aconteceria no momento oficial da apresentação. 

 Os prêmios do Rainha do Auditório de Serra Branca estavam longe daqueles 

apontados por Azevedo (2002), no caso da Rádio Nacional. Maria das Graças nos informou 

que eram bonecas, biscoito, balas e sabonetes em vez de um contrato ou um prêmio mais 

substancial. Entretanto, ela observa que só pelos gritos que ouvia da plateia dizendo seu 

nome, defendendo e acusando sua vitória, era válido participar do programa, mesmo que a 

recompensa fosse mais simbólica, afinal, ela era a “rainha”, o que é compreensível 

considerando as limitações da produção do programa em Serra Branca. 

A atuação da RCB, que promovia o programa de calouros, junto à população, no 

entanto, foi interrompida mediante denúncias de sua não oficialização, o que revelou que 

                                                            
141 Em contato com os moradores, soubemos que Lígia e sua família não residem mais em Serra Branca. 



155 

 

interesses políticos estavam sendo mobilizados pelo “cuidado” que algumas forças políticas 

locais tiveram com este morador, engajado em tantas atividades com vista à movimentar e 

aglutinar a população em torno de si e daquilo que inventava para dinamizar a vida em Serra 

Branca. 

O nome da rádio foi Marechal Humberto de Alencar Castelo Branco, pra ver 
se a gente conseguia ficar muito tempo no ar, em homenagem ao falecido 
presidente que havia morrido lá. Aí o que é que acontece? Dalí a gente 
distorceu, pra ficar mais fácil, pra RCB, que era o mesmo nome do cara, só a 
sigla, né? Aí eu dava a potência, dava o prefixo, ZYKM20 Rádio RCB Serra 
Branca. Bom, e o fechamento se deu por questão política, por essa questão 
de eu receber o pessoal, estar fazendo um movimento, embora que 
involuntário, sem ter nenhuma pretensão, sem ter nenhuma paixão política, 
porque ali a gente vive ao Deus dará, né? A essas altura aí os políticos 
estavam de olho naquilo que eu fazia, eu não fazia pra merecer, né? Mas os 
políticos dizia: “Esse cara aí é um perigo pra gente, vamos cortar as asas 
dele”. Eu sei que daí houve a denúncia. Houve uma denúncia, que um rapaz 
assim assim, assado, que fazia aquilo lá em Serra Branca, uma rádio 
clandestina, e o cara sabia que era clandestina, aí foi mandado lá o “Bentel”, 
e o cara mandou me chamar, embora que o cara se admirou bastante como é 
que eu consegui aquilo tudo lá, fazer lá, fazer estúdio, tal, só baseando num 
cursozinho de eletrônica, uma coisa. Aí foi, lacrou o transmissor, nem levou, 
ele lacrou o transmissor, perguntou pra mim se eu sabia todas as 
implicações, eu tenho tudo que é de consciência, não neguei nada, não fiz 
nada, tá lacrado, tá lacrado! Lacrou, mas não vou levar não, que tô vendo 
que você é um cara consciente e tá sabendo das implicações, vamos fechar 
isso aqui, tá bom? Fechou, o povo todo da cidade queria se revoltar, ir atrás e 
procurar levantar. “Não! Deixa fechado, pra mim é melhor, vou procurar...”, 
foi daí que eu fui pra São Paulo, fui trabalhar em São Paulo (Luiz 
Gonçalves, 64 anos). 

 Podemos apreender que o desfecho da rádio se relacionou à ameaça que havia se 

transformado o Sr. Luiz Gonçalves como produtor de cultura bastante atuante do município 

frente a algumas figuras políticas. Suas vinculações seja ao pároco João Marques, seja a 

políticos locais não foram suficientes para a manutenção da RCB por mais tempo.  

 A situação foi alardeada quando ele recebeu a advertência do Sr. Severino Ramos, de 

que flagelados da seca queriam saquear o comércio do município, vindo de áreas rurais 

circunvizinhas à cidade. O ano era 1968 e ele relata o caso mostrando como conseguiu conter 

o avanço desse grupo, com um contingente, na sua expectativa, de cerca de 150 pessoas. 

É tudo... É como fosse movimento hoje sem-terra, sabe!? Ai eu mandei abrir 
o cinema, aonde todo mundo ir lá pro auditório, mandei que ele fosse 
providenciando isso, ai lá no auditório do cinema eu falei: “Ó gente, fique 
quieto, todos vocês certamente estarão com fome, mas eu vou alimentar a 
todos e sem dúvida ninguém vai sair daqui sem um pouquinho de coisa pra 
levar pra casa. Peço que vocês confiem em mim e ninguém tente saquear 
comércio nenhum”. Daí eu fui, liguei o serviço de autofalante, que mesmo 



156 

 

com a estação ligada eu tinha o serviço de autofalante, aí liguei o serviço de 
autofalante, pra que divulgasse mais rápido né? E pus toda potência da rádio, 
comecei a pedir: “Quem tiver almoçando agora, que sobrou alguma coisa ou 
que puder dividir, mande pratos pra cá, de comida, mande copo descartável, 
mande suco, quem tiver com o que fazer suco, traga pra cá, traga tudo que 
vocês tiver de comida pronta e quem puder mandar um quilo de alimento 
pode qualquer “vencidade”. Ao comércio, vocês que tiverem aí uma saca, do 
que tiver, mesmo que não queira fazer doação, pode trazer que depois eu 
faço um movimento e pago!” Graças a Deus que eu não paguei a ninguém, 
porque todo mundo mandou! É... Toinho Bezera, Dona Isaura hoje é 
falecida, Gaião, o Antonio Bezerra, Toinho Bezerra142, enfim, todo o 
comércio, era chegando sacas e mais sacas de arroz, de feijão, de farinha. E 
eu com aquela turma que já trabalhava comigo né? Eu fico tão emocionado 
que me arrepeio todinho com tanta coisa que chegou. Todo mundo saiu ali, 
conforme seja o número de filhos... (Luiz Gonçalves, 64 anos). 

 A este fato, notamos que o Sr. Luiz Gonçalves e o Sr. Severino atribuem o 

cancelamento das atividades da Rádio Castelo Branco. Nesta perspectiva, as lutas no campo 

da política, sem nomes mencionados, foram decisivas para silenciar os alegres e engraçados 

locutores da RCB. Diante da desconfiança, que encobria acusações de aspirações políticas, 

que ele nega, o Sr. Luiz Gonçalves resolveu, então dar outro rumo a sua vida, em direção ao 

sudeste, onde viveu até 2009, quando regressou a Paraíba, mas, desta feita, para o município 

de Sapé.  

 Como sabemos da importância das rádios como veículo de comunicação e, no 

presente, também das suas vinculações políticas, atualmente em Serra Branca existem três 

emissoras de rádio, o que, para o Sr. Severino, demonstra a evolução dos meios de 

comunicação no município, apresentando ainda uma perspectiva positiva das transformações 

ocorridas entre passado e presente quanto a este tema.  

Naquele tempo não tinha essa organização toda, né? Hoje, o equipamento, a 
comunicação é muito melhor, né? Em tudo mesmo, né? Telefone, naquela 
época não existia, os locutores melhores mesmo, né? E... naquela época 
tinha poucos recursos, né? Assim, humano e material, né? Pra fazer uma 
rádio, né? Então não era muito como hoje não. Hoje é coisa tudo mais 
moderna mesmo, né? Tudo é... telefone, celular, a internet, né? Que é ligada 
diretamente a essa rádio. Hoje, a coisa moderna, o negócio é melhor, né?  
Uma coisa mais pra frente (Severino, 56 anos). 

 Essa valorização do discurso em defesa do progresso da tecnologia como algo que 

favorece a vida no município também está presente nas páginas da internet pertencentes as 

atuais rádios comerciais locais. Entre elas está a Serra Branca FM (103.3), que recobre toda a 

região do cariri paraibano, além de parte do brejo, do curimataú e do sertão e chegando aos 

                                                            
142 Eram as pessoas que tinham as maiores casa comerciais do período no município. 



157 

 

estados de Pernambuco e Rio Grande do Norte. Foi fundada pelo jornalista Hilton Carneiro 

Mota, em 1992.   

 A Rádio Independente do Cariri Ltda. FM (107.7) foi obra de Juarez Maracajá, ex-

prefeito de Serra Branca, criada em 1995. Em 2004, uma nova diretoria assumiu o controle da 

Independente FM, presidida pelo Sr. José Carlos Vidal desde então. Ela também alcança a 

região do cariri do estado, bem como algumas regiões de Pernambuco e Rio Grande do Norte. 

 Uma experiência mais recente de radiodifusão vem ocorrendo desde 2010, em 

caráter experimental, após algumas tentativas frustradas de autorização para execução do 

serviço de radiodifusão comunitária junto ao Ministério das Comunicações. Trata-se da Rádio 

Comunitária Solidariedade FM (87). Esta rádio nasceu vinculada a um curso pré-vestibular 

voltado para alunos de baixa renda do município, com o objetivo de “informar para formar”. 

De acordo com o que encontramos em sua página virtual, que ela se constitui em um espaço 

de contraponto às já consolidadas Serra Branca FM e Independente FM. Observamos que a 

programação das três emissoras assinala uma diversidade de público, bem como uma tentativa 

de atender à demanda desta diversidade. Deste modo, novas práticas de ouvir são 

configuradas na atualidade pelos moradores do município. 

 

3.3. LAZER PARA COMEMORAR: o futebol  

 
 

Todo dia os atletas do meu time 
Estão na sede jogando dominó 

No domingo tem brega ou tem forró 
Rifa, bingo, não tem quem não se anime 
Não tem time que ao menos se aproxime 

Do preparo da minha escalação 
Para o ano meu time é campeão 

Nem que jogue com prego no sapato 
E ninguém pode ganhar campeonato 

Se o juiz não tem mãe nem coração 
 

Meu Time 
Siba e a Fuloresta 

 
No Brasil, o futebol é tema na música; na literatura – poesia, crônicas, ficção, história; 

nas artes plásticas e cênicas – pintura, escultura, fotografia, na dança, no teatro, nos circos; na 

mídia – rádio, jornal, revista, cartum, televisão, cinema. É motivo de investimento e lucros: no 

material oficial de jogo – padrões, bolas, aparelhos de treinamento, na estrutura física e 

engenharia dos campos e estádios; no material de torcida – bandeiras, logomarcas, 



158 

 

souvernires temáticos, sócios contribuintes/remido; no aspecto humano – custos com 

diretoria, corpo jurídico, passes de jogadores, técnicos, treinadores e preparadores físicos, 

médicos, massagistas, fisioterapeutas, psicólogos, roupeiros, cozinheiros etc; receitas com 

patrocínio de marcas de empresas para estampar nos padrões e espaços físicos dos clubes, 

cota de imagem nas televisões e eventos sociais. 

A partir de que princípio nos baseamos para configurar o futebol enquanto lazer e 

cultura popular? Se observarmos todos esses elementos indicados acima, podemos dizer que é 

uma atividade de lazer das “massas”, considerando, especificamente, o número de pessoas 

envolvidas – os profissionais do futebol, os torcedores e os investidores, talvez por isto alguns 

o considerem “popular” – pela quantidade de pessoas envolvidas, porém, levando em conta 

essa sua estrutura e funcionamento, não podemos qualificar o futebol que aqui vamos resgatar 

nesta perspectiva – o das massas ou dos grandes investimentos. 

Neste trabalho, futebol enquanto lazer e cultura popular é aquele das várzeas143, dos 

campinhos, das “peladas”, das pequenas cidades, das torcidas familiares, da rivalidade local, 

dos feriados e domingos à tarde, dos parcos investimentos e fartas lembranças!  Como 

indústria do entretenimento com altíssimos fins lucrativos, o futebol reúne e movimenta 

interesses comerciais que destoam da perspectiva sobre a qual pensamos sua prática em Serra 

Branca. Para Galeano (2009),  

O jogo se transformou em espetáculo, com poucos protagonistas e muitos 
espectadores, futebol para olhar e o espetáculo se transformou num dos 
negócios mais lucrativos do mundo, que não é organizado para ser jogado, 
mas para impedir que se jogue. A tecnocracia do esporte profissional foi 
impondo um futebol de pura velocidade e muita força, que renuncia à 
alegria, atrofia a fantasia e proíbe a ousadia (p. 10). 

 A história deste esporte, de acordo com este autor, é marcada pela passagem do prazer 

ao dever, da dança ou brincadeira do jogador com a bola ao abandono ou combate dessa 

liberdade de se jogar pelo que ele chamou de “tecnocracia do esporte profissional”, que limita 

o bailado em função dos aspectos táticos/técnicos tão mencionados pelos locutores do futebol 

nas atuais partidas televisionadas.  

Em um contexto mais abrangente, os campos de várzea foram delimitados como o 

principal espaço de valorização, divulgação e democratização do esporte ao longo da história 

brasileira, pois configuravam locais privilegiados da vida pública/comunitária e da prática 

cidadã, afetando inclusive os contornos das cidades. No entanto, as transformações sofridas 
                                                            
143 O termo várzea designa terrenos planos encontrados nas cidades associados à prática do futebol. Esta prática é 
denominada de futebol de várzea ou futebol amador. É uma modalidade que, embora se distancie dos grandes 
eventos e recursos do futebol profissional, possui uma organização própria, por vezes, inspirada por aquele. 



159 

 

pelos espaços urbanos mediante diferentes fatores (políticos, econômicos, sociais) no decorrer 

do século XX, alteraram a memória desta prática, que no presente é observada do ponto de 

vista de uma ausência, de acordo com Santos (2006).  

Caminhando nessa direção foram as memórias dos moradores de Serra Branca. 

Contudo, na contramão desta perspectiva, devemos enfatizar a existência de uma quantidade 

considerável de times de futebol no município que contrasta com a queixa da falta e do 

saudosismo do passado marcado pelas disputas entre Vasco e Flamengo, times locais que 

simbolizaram a maior rivalidade na história do futebol no município, de acordo com seus 

antigos moradores. AABB; Bem-ti-vi – do bairro dos Pereiros; Boca Junios – do Limeirão; 

Botafogo – da comunidade rural do Ligeiro; Cabreola – do Odonzão; Corinthians – dos 

Pereiros; Desportiva do Pilão e Vila Nova – do bairro do Ahú são alguns dos times locais que 

integram e disputam o campeonato local atualmente. Por que, então, a ideia de que os times 

atuais não conseguem mobilizar a população como nos tempos passados? 

Acreditamos que a difusão dos aparelhos de rádio e de televisão foi importante para a 

divulgação de campeonatos mais ostensivos que o local. Não é coincidência que os times 

desta região possuem torcedores em todo o território nacional, em detrimento das torcidas 

locais. Lembremos ainda que não existe uma divulgação e investimentos comparáveis entre, 

por exemplo, times cariocas e times paraibanos. Diversos fatores separam o futebol 

profissional da Paraíba do futebol do Rio de Janeiro. Talvez a prática do ouvir o futebol pelas 

ondas do rádio ou assisti-lo pela tela da TV pode ter levado a uma diminuição da prática dele 

nos campos de várzea, mas não a sua extinção, como já apontamos quando mencionamos 

alguns times locais. A prática do futebol permanece no cotidiano de Serra Branca. 

Além disso, analisando as memórias de pessoas idosas, vale considerar que o fato de 

não exercitarem mais o futebol ou qualquer outra atividade física que exija mais esforço do 

corpo, nem frequentarem mais os campeonatos locais como no passado, definem o modo pelo 

qual encaram a prática no presente: fraqueza. Os times atuais são avaliados como fracos, não 

empolgantes. Sem dúvida isso ajuda a compreendermos o porquê desta ponderação. O que 

fica nítido nisso é justamente a paixão pelo esporte, expressa através de nomes de pessoas e 

de times, reclamações, lembranças dos dias de jogos e, sobretudo, pelo aspecto da saudade. 

De um esporte considerado por muitos como uma invenção brasileira (da mesma 

forma que o carnaval!), podemos justificar pela paixão, feição nacional e habilidade esta 

identificação com o esporte, especialmente no trato com seu símbolo maior – a bola. O erro 

nessa assertiva: o futebol não é uma invenção brasileira!  



160 

 

Na sua configuração moderna, segundo Galeano (2009) e DaMatta (1994), esse 

esporte  nasceu na Inglaterra em meados do século XIX. Na Escócia, por volta de 1870, é que 

foram criadas as primeiras regras144 para a então Associação de Futebol (The Football 

Association), tornando-o oficial e promovendo a diferenciação entre o futebol das “mãos” 

(Rugbi) e o dos “pés” (Soccer) e ficou conhecido como o “esporte bretão”145.  

Galeano (2009) discute a presença de jogos ou brincadeiras com bola em algumas 

sociedades em diferentes períodos da história antes de atingir sua forma moderna: China – 

(pioneira), Egito, Japão, Grécia, Roma, Itália e México. Ele ressalta a violência que marcavam 

essas práticas que levavam, em muitos casos, a fraturas ou mesmo a morte dos seus 

praticantes. Nas ilhas britânicas, entre os séculos XIV e XVI, os jogos chegaram a ser 

proibidos pelos reis, no entanto, o efeito era contrário, quanto mais se proibia, mais se jogava, 

“o que não fazia mais que confirmar o poder estimulante das proibições” (GALEANO, 2009, 

p. 30). Sobre esta “guerra dançada”, este autor comenta 

No futebol, sublimação ritual da guerra, onze homens de calção acabam 
sendo a espada vingadora do bairro, da cidade ou da nação. Estes guerreiros 
sem armas nem couraças exorcizam os demônios da multidão e confirmam 
sua fé: em cada confronto entre duas equipes, entram em combate velhos 
ódios e amores herdados de pai para filho (GALEANO, 2009, p. 23-24). 

A introdução deste esporte no Brasil se deu na segunda metade do século XIX, com a 

chegada de imigrantes europeus membros da colônia britânica residentes, principalmente, em 

São Paulo e no Rio de Janeiro. Para DaMatta (1994, p. 11), “Muitos brasileiros se esquecem 

de que o futebol foi inventado na Inglaterra e pensam que ele é, como a mulata, o samba, a 

feijoada e a saudade, um produto brasileiro”.  De uma atividade restrita às elites da época, o 

esporte foi então ganhando adeptos, tornando-se popular e se consagrando nos recantos mais 

longínquos do país. Esta popularidade é explicada pela possibilidade que ele – o futebol – 

oferece ao estabelecimento de laços que se assemelham aqueles próprios das relações 

familiares que criam uma coletividade, como já havia sugerido Galeano (2009).  

                                                            
144 Na Grã-Bretanha, segundo Galeano (2009), entre as décadas de 1870 e 1890, diversas normas foram sendo 
criadas e estabelecidas para a prática do esporte: a divisão entre as funções de defesa, meio de campo e ataque 
das equipes; o surgimento do goleiro, único jogador que poderia tocar a bola com as mãos; do árbitro, de sua 
atuação dentro do campo, do uso do apito e do cronômetro; da cobrança da lateral com as mãos, dentre outras. 
Em 1904, surgiu a FIFA (Federação Internacional de Futebol Associado), pondo fim ao monopólio inglês e 
passando a regular este esporte pelo mundo. 
145 Na perspectiva da “invenção das tradições”, Hobsbawm (1997) analisa como os esportes, sobretudo o futebol, 
na Europa, foram sendo institucionalizados com a finalidade promover meios de identificação nacional e 
comunidade artificial, processo esse conduzido pelo trajeto social de cima para baixo – aristocracia, burguesia e 
operariado. Ver: HOBSBAWM, Eric. A produção em massa de tradições: Europa, 1789 a 1914. In: 
HOBSBAWM, Eric; RANGER, Terence. A invenção das tradições. 6 ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1997. 
271-316. 



161 

 

No Brasil esporte como um domínio associado à competição e ao uso 
desinibido do corpo teve no futebol um veículo de notável popularidade. 
Talvez porque o futebol seja jogado em equipe, o que permite retomar o 
nível simbólico a idéia de uma coletividade exclusiva, como a de uma casa 
ou família. Coletividade com a qual se tem relações insubstituíveis de 
simpatia, “sangue” (ou “raça”) e amor (DAMATTA, 1994, p. 15-16). 

Deste modo, estamos ligados aos nossos times, portanto, por complexas relações, 

sentimentos e emoções que nos enredam em coletividades e remetem a instituição familiar. 

No futebol, escolhemos a que família pertencer (torcer!), diferente da família com a qual 

estamos conectados por laços genéticos e hereditários. Claro que isso não significa que os 

filhos não possam “herdar” dos seus pais o gosto por certos times, o que ocorre com bastante 

frequência, inclusive e serve para reforçar a dimensão simbólica apontada anteriormente.  

Ressaltamos o caráter “democrático” que o futebol apresenta ao oferecer uma gama de 

times para eleição de um, o que pode se dá sem previsão de pena, já que isso foge ao controle 

da família: “Os pais podem determinar tudo: como dormir, como andar, como sentar, como 

vestir, como falar, como rezar, com quem casar, que carreira seguir e como votar. Mas o 

“torcer” é uma área significativamente aberta, deixada ao sabor das preferências individuais” 

(DAMATTA, 1994, p. 16). A escolha do time é feita com o coração. Assim, ser corintiano, 

trezeano, vascaíno, botafoguense, cruzeirense, sousense, flamenguista, palmeirense... ou de 

qualquer outra coletividade que constituem as torcidas, é uma questão de escolha feita por 

paixão. 

Analisando o significado social do futebol no Brasil, DaMatta (1994) observa que em 

uma sociedade assentada em valores tradicionais (favores, hierarquias etc.) como a brasileira, 

e que por isso estava habituada com o jogo e não com a competição, este esporte teve a 

função de nos ensinar valores de respeito e igualdade que a nossa política relegou ao longo da 

história, deixando prevalecer sempre os interesses específicos de determinados grupos sociais. 

Logo, o futebol nos ensinou noções de justiça e democracia. Devido a esse caráter de 

ensinamento de determinados valores, é que a prática do futebol passou a ser difundida entre a 

população, tornando-se “paixão das massas”. 

Esse estranho jogo que, dando ênfase ao desempenho, democraticamente 
produzia ganhadores e perdedores sem subtrair de nenhum disputante o 
nome, a honra ou a vergonha. Foi preciso que essa sociedade vincada por 
valores tradicionais aprendesse a separar as regras dos homens e da própria 
partida para que o futebol pudesse ser abertamente apreciado entre nós. 
Desse modo, foi certamente essa humilde atividade, esse jogo inventado para 
divertir e disciplinar que, no Brasil, transformou-se no primeiro professor de 
democracia e de igualdade. Pois não foi através do nosso Parlamento que o 
povo aprendeu a respeitar as leis, mas assistindo a jogos de futebol, esses 



162 

 

eventos onde o vitorioso não tem o direito de ser um ditador, e o perdedor, 
vale repetir, não deve ser humilhado (DAMATTA, 1994, p. 12). 

Uma interface interessante entre o futebol e o carnaval, outra “paixão” brasileira, é 

estabelecida por Oricchio (2009), explicando que esses dois aspectos da cultura que se 

tornaram “nacionais”, trilharam caminhos próximos. 

Não inventamos nem o carnaval nem o futebol. Ambos vieram da Europa. 
Viajaram para cá e foram assimilados. Transformados, numa operação que o 
velho Oswald de Andrade com certeza chamaria de antropofágica. 
Assimilamos o outro devorando-o. Digerimos o que nos é estranho e 
fazemos dele coisa nossa. Do mundo pelo avesso do carnaval europeu na 
idade média, inventamos uma ópera popular na avenida. Do jogo áspero dos 
britânicos, produzimos uma escola maleável na qual a arte do engano (o 
drible) mostra-se tão eficiente quanto uma jogada coletiva ensaiada à 
exaustão (ORICCHIO, 2009, p. 2). 

 Assim, movido pela magia e paixão, o futebol se transformou, criando uma cultura que 

engloba muitos mitos, heróis, glorias e tragédias, além de fortes interesses políticos e 

financeiros. Diante destas características podemos afirmar que o futebol é sim uma 

manifestação da cultura popular, mesmo que ao longo da sua existência no país tenha 

adquirido expressiva característica empresarial. Apontando para esta relação entre o futebol e 

a cultura popular, Galeano (2009) explica que, 

No final do Mundial de 94, todos os meninos que nasceram no Brasil se 
chamaram Romário, e a grama do estádio de Los Angeles foi vendida em 
pedaços, como uma pizza, a vinte dólares a porção. Uma loucura digna de 
melhor causa? Um negócio vulgar e comum? Uma fábrica de truques 
manipulada por seus donos? Eu sou dos que acreditam que o futebol pode 
ser isso, mas também é muito mais do que isso, como festa dos olhos que o 
olham e como alegria do corpo que o joga. Uma jornalista perguntou à 
teóloga alemã Dorothee Sölle: 
- ‘Como a senhora explicaria a um menino o que é a felicidade?’ 
- ‘Não explicaria’ – respondeu. – ‘Daria uma bola para que jogasse.’ 
O futebol profissional faz todo o possível para castrar essa energia de 
felicidade, mas ela sobrevive apesar de todos os pesares. É talvez por isso 
que o futebol não pode deixar de ser assombroso. Como diz meu amigo 
Angel Ruocco, isso é o melhor que tem: sua obstinada capacidade de 
surpresa. Por mais que os tecnocratas o programem até o mínimo detalhe, 
por muito que os poderosos o manipulem, o futebol continua querendo ser a 
arte do imprevisto. Onde menos se espera salta o impossível, o anão dá uma 
lição ao gigante, e o negro mirrado e cambaio faz de bobo o atleta esculpido 
na Grécia. Um vazio assombroso: a história oficial ignora o futebol. Os 
textos de história contemporânea não o mencionam, nem de passagem, em 
países onde o futebol foi e continua sendo um símbolo primordial de 
identidade coletiva. Jogo, logo sou: o estilo de jogar é uma maneira de ser, 
que revela o perfil próprio de cada comunidade e reafirma seu direito à 
diferença. Diz-me como jogas que te direi quem és: há muitos anos que se 
joga o futebol de diversas maneiras, expressões diversas da personalidade de 



163 

 

cada povo, e o resgate dessa diversidade me parece, hoje em dia, mais 
necessário do que nunca (p. 204). 

 Referência na memória de moradores de Serra Branca, o futebol local guarda essa 

imagem do esporte simples, da comunidade, do menino feliz com uma bola, dos times da 

várzea que foram se organizando e formando no município com as suas características 

próprias o espetáculo do futebol. 

 No dia oito de junho de 2011, uma quarta feira, o Clube de Regatas Vasco da Gama, 

time carioca, sagrou-se campeão da Copa do Brasil jogando contra o Coritiba, equipe da 

capital paranaense. Ao chegarmos em Serra Branca, no dia seguinte, nos deparamos com 

bandeiras expostas orgulhosamente em portas, janelas e portões da cidade. É possível pensar 

que, no mínimo, o município abriga torcedores vascaínos. Mas veremos que essa história não 

se encerra com esta constatação.  

 Na verdade, o município possui torcedores daqueles que, certamente, configuram a 

maior rivalidade entre os times do Rio de Janeiro: Vasco e Flamengo146. Não é à toa que a 

imagem que tínhamos do Sr. Severino Ramos, um dos entrevistados, era ele vestido com uma 

camisa do Vasco ainda em 2008, quando estivemos juntos pela primeira vez. Ao voltarmos ao 

município em 2011, nos depararmos com ele e sua camisa novamente.  

 Em outros tempos o município acolhia versões locais dos clubes de futebol do Vasco 

da Gama e do Flamengo que surgiram sob inspiração e paixão pelos dois clubes cariocas147. 

As equipes do Flamengo e Vasco de Serra Branca foram criadas na década de 1960. Seus 

símbolos eram inspirados naqueles dos clubes cariocas. Com suas fundações, a população 

encontraria bons motivos para continuar se deslocando aos domingos em direção aos campos 

de futebol a fim de torcer e agitar a cidade. Por outro lado, a criação destes times envolveu 

uma série de conflitos, que também desembocaram em uma rivalidade como acontece com os 

times e as torcidas cariocas. Em proporções reduzidas, claro. 

 Nas entrevistas, percebemos que os velhos torcedores ainda mantêm uma relação 

saudosa no que se refere a esses antigos times, expressadas não apenas na camisa vestida 

orgulhosamente, mas nas próprias palavras, olhares, expressões faciais e gestuais nos 

encontros que tivemos. Para compormos este item do texto, então, resolvemos utilizar os 

depoimentos seguintes. 
                                                            
146 Estes dois clubes cariocas foram fundados no final do século XIX, no Rio de Janeiro, como clubes de remo, 
esporte muito popular no período, denominados Clube de Regatas Vasco da Gama (1898) e Clube de Regatas do 
Flamengo (1895). Só nas primeiras décadas do século XX é que esses clubes incorporaram o futebol às suas 
práticas, que se popularizava, respectivamente em 1915 e 1902.  
147 A paixão dos moradores de Serra Branca por esses dois times cariocas e a criação de versões locais pode ter 
sido influenciada pela penetração, no município, da Rádio Globo, do Rio de Janeiro. 



164 

 

• Sr. Severino Ramos148, em 10/06/2011; 

• Sr. Luiz Gonzaga de Holanda149; 08/05/2008; 

• Sr. Paulo Alcântara Lima150, em 11/06/2011; 

• Sr. João Lôpo e Araújo151; em 25/06/2008; 

• Sra. Margarida Antonino da Silva152, em 11/06/2011. 

 Observamos que a prática do futebol em Serra Branca é uma permanência que 

sobrevive. Souza (2008, p. 40) reforça isso em seu livro, quando informa que uma 

importante tradição do município é o futebol, mencionando os principais times que 

polarizavam a rivalidade mais acirrada da história local: o Flamengo e o Vasco da Gama. 

Pensamos este futebol do município como aquele do treinador, figura que, segundo Galeano 

(2009), morreu quando o jogo deixou de ser jogo e este esporte adquiriu o status de uma 

“ciência”, em que prevalecem as orientações do técnico, o personagem calculista que 

trabalha combatendo a improvisação que imprimia beleza ao jogo, em função da disciplina e 

do rendimento do time. 

 Nas entrevistas concedidas ao projeto de História Local, bem como nas que fizemos 

em visita ao município posteriormente, as lembranças deste esporte foram recorrentes, 

deixando emergir antigas alegrias e rivalidades, sobretudo no período em que existiram os 

times locais inspirados nos clubes cariocas.  

 O Serra Branca Esporte Clube, existente na década de 1950, foi um dos antigos times 

mencionados pelo Sr. Paulo quando recordou nomes de velhos jogadores, como era o caso de 

Dida, lembrado de forma muito respeitosa e saudosa, que nas suas palavras, era um jogador 

que atuava em qualquer posição em que fosse escalado. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                            
148 Ver nota 32. 
149 Ver nota 46. 
150 O Sr. Paulo Alcântara, natural de Serra Branca, 70 anos, trabalhou como auxiliar de serviços em uma escola, 
em panificadora, armazéns e, mais recentemente, como pintor.  Foi jogador de futebol do Vasco e do Flamengo 
de Serra Branca, e também atuou em outros times. 
151 Ver nota 77.  
152 Ver nota 79. D. Margarida foi casada com um dos presidentes do Vasco, Leidson da Silva. 



165 

 

FOTO 17: Serra Branca Esporte Clube (década de 50) 

 
Acervo: Foto gentilmente cedida por Juarez Ribeiro Araújo 

 O Sr. Paulo narra ainda uma situação bastante comum na prática de futebol nas antigas 

“peladas” em Serra Branca: o jogo com pés descalços. O uso de chuteiras, em função do valor 

e do acesso aos locais de venda provavelmente, não era possível para todos os praticantes do 

futebol. Por isso, alguns não possuíam tal acessório, hoje considerado indispensável nas 

partidas amadoras. 

(...) tinha um moço aqui chamado João, que ele tinha um, uma chuteira e na 
época eu não tinha, sabe. Agora ele nem era bom de bola nem nada, mas ele, 
mas ele era muito exigente, esse finado Dida. Às vezes ele... eu tava 
treinando, eu moleque pequeno no meio dos homem já quando eu come, 
comecei a jogar, aí eu via quando esse João entrava lá no portão do campo, 
aí eu ia logo saino, não sabe, porque eu sabia que ele ia botar no meu lugar 
porque vinha com uma chuteira e eu não tinha. Eu treinava no meio deles 
descalço. Aí quando eu via ele entrano lá, eu já saía chutano assim uma 
pedinha pra ir despistano tal, tal lá pro lado do campo. Aí ele dizia “Vá pro 
lugar daquele cara”, aí botava no meu lugar, ele. Agora só que ele não era 
jogador bem de bola não, é porque... (...) Tinha chuteira (Paulo, 70 anos). 

 Neste caso, percebemos que a posse de um par de chuteiras era um elemento 

diferenciador e definidor da participação dos treinos e jogos da infância do Sr. Paulo. E, como 

símbolo do status, não era de fácil acesso para os mais humildes amantes desta prática, era 

apenas para aqueles que, como o referido João, tinham meios de dispor dela. Mais de uma 

vez, na sua entrevista, ele se refere a este fato, o que acreditamos que marcou suas lembranças 

pela exclusão, uma vez que, quando menino, era substituído por outros nos jogos por não 

possuir chuteiras, como aconteceu no caso relatado em que Dida o trocou pelo moço João, 

que nem era tão bom de bola quanto o Sr. Paulo, mas tinha o par de chuteiras! 

 Outro nome recordado pelo Sr. Paulo foi o de Valter, “um amigo meu de futebol”, 

visto com admiração, que se revela no seguinte fragmento: “Quando o cara vem e pergunta 



166 

 

“Quem jogava melhor?’. Eu digo: ‘Valter. Valter era melhor”, mas cada um que diga seu 

lado, né? Ele foi de uma época, eu fui de outra. Cada um que cuide da sua época, né?” (Paulo, 

70 anos) . A opinião do Sr. Paulo é corroborada por Souza (2008, p. 41) quando afirma que 

“Existe uma unanimidade entre os desportistas de que o maior jogador de futebol de todos os 

tempos em Serra Branca foi Valter Carvalho, apesar de que muitos outros se destacaram”. 

 Deste modo, acreditamos que Valter, por essas memórias que o institui como “o” 

melhor entre todos, reunia as características próprias de um craque, o jogador habilidoso que 

passeia despertando encanto e atraindo os olhares pelo campo. Galeano (2009), apresentando 

a figura do ídolo, descreve sua relação com a bola. 

A bola o procura, o reconhece, precisa dele. No peito de seu pé, ela descansa 
e se embala. Ele lhe dá brilho e a faz falar, e neste diálogo entre os dois, 
milhões de mudos conversam. Os Zé Ninguém, os condenados a serem para 
sempre ninguém, podem sentir-se alguém por um momento, por obra e graça 
desses passes desenvolvidos num toque, essas fintas que desenham zes na 
grama, esses golaços de calcanhar ou de bicicleta: quando ele joga, o time 
tem doze jogadores (p. 13). 

 Podemos relacionar, portanto, o futebol dos habilidosos Paulo, Dida e Valter a esse 

sentimento de se tornar alguém, engendrado pela experiência da prática deste esporte. O 

futebol permite o reconhecimento do craque engenhoso que produz belos lances e é certeiro 

na finalização. Prova disso é a homenagem feita pela Prefeitura de Serra Branca ao denominar 

o estádio municipal de José Valter Carvalho Gomes, para prestigiar e perpetuar o nome desse 

antigo “craque” local. 

FOTO 18: Fachada do estádio Municipal José Valter Carvalho Gomes (O Waltão) 

 
Acervo: Fabiolla Lemos (22/07/2012) 

Ao falar desses personagens, o Sr. Paulo retomou os deslocamentos que fez como 

jogador, afirmando que “Esses caba que só jogou aqui, nunca saíram pra canto nenhum não. 



167 

 

Mas eu não digo nada não, eu deixo que eles digam, sabe. Eu não tem nada a ver”. O futebol 

esteve com este morador por onde ele passou ao longo da vida, neste sentido, foi uma fiel 

companhia no Rio de Janeiro-RJ, em Caruaru-PE, em Sertânia-PE e Campina Grande-PB, 

mas seu lugar foi conquistado, sobretudo, nos times de Serra Branca, onde obteve 

reconhecimento e respeito.  

 Encontramos um interessante registro que reforça a paixão do padre Marques pelo 

futebol: uma fotografia da comemoração da conquista da primeira Copa do Mundo de Futebol 

pela seleção brasileira, em 1958. 

FOTO 19: Comemoração pela conquista do Brasil do título de 1958 
(Ao centro, com a bandeira, o padre João Marques) 

 
Acervo: Foto gentilmente cedida por Margarida Antonino da Silva 

 Além desta imagem, também encontramos registro deste dia no II Livro de Tombo da 

Igreja, no dia 29 de junho de 1958. Vejamos o que consta no livro . 

Com a participação do Brasil na 6ª copa do mundo realizada na Europa [...] a 
heróica equipe brasileira com o feito memorável dava ao Brasil o “título de 
campeão mundial”. 
Nesta paróquia houve grande regozijo impulsionado pela união estudantil 
serrabranquense que juntamente com o povo em vivo entusiasmo, pelas ruas 
da cidade, adoravam os heróis daquela memorável jornada e o Brasil 
“campeão mundial” (p. 5). 

 Liderada pela União Estudantil Serra Branquense, como afirma o referido Livro, a 

população de Serra Branca saiu às ruas da cidade festejando a conquista da primeira Copa do 

Mundo. É curioso este registro no Livro de Tombo da Igreja, pois notemos que ele reafirma a 

posição privilegiada do futebol junto à esta população, o que é fortalecido pelas disputas em 

discussão sobre os times do Vasco e do Flamengo. A alegria estampada na fotografia 

demonstra que tanto adultos quanto crianças, homens e mulheres, estiveram presentes na 



168 

 

manifestação evidenciando um patriotismo, mediante o apego à bandeira – símbolo nacional, 

assentado na idolatria dos “heróis” da bola, como vemos na citação Livro de Tombo. 

 No que concerne ao surgimento dos times Vasco da Gama e Flamengo de Serra 

Branca, sabemos que sofreram uma forte influência do padre João Marques, que gostava 

muito de futebol, participando, inclusive, da criação do time do Vasco. João Lôpo, maestro da 

banda também conhecido por Joca Lôpo, foi quem o auxiliou nesta tarefa. No entanto, este 

último, após alguns desentendimentos com o padre Marques, e como torcedor flamenguista 

que era, resolveu, então fundar o time do Flamengo. Isso no ano de 1962. A criação do Vasco 

foi anterior a do Flamengo, mas ocorreu no mesmo ano.  

 Os depoentes foram coerentes quando relataram o modo como surgiram esses dois 

times. Eles foram consensuais quanto a esta versão da fundação do Vasco ser anterior a do 

Flamengo e relataram também as querelas entre o Sr. João Lôpo e o padre Marques que 

levaram ao surgimento do segundo. O Sr. João Lôpo nos explica como os fatos se 

desenrolaram. 

O Vasco foi só. Aí depois Leidson, aquele rapaz que o padre criou, começou 
também fazer parte e começou a puxar pra lá. Puxando, puxando e começou 
a surgir aborrecimento e eu me desliguei de tudo de lá, entendeu? Eu, 
flamenguista, fundar o Vasco! Aí então fundei o Flamengo. Tornou-se uma 
política grande aqui em Serra Branca, sofri muito por causa do 
aborrecimento da fundação do Flamengo. Resultado: até hoje ainda continuo 
com o Flamengo. Dentro do Flamengo eu fiz várias atividades, como a 
escola de música. Criei a banda de música dentro do Flamengo, consegui um 
apoio muito grande do doutor Inácio Antonino, na época ele era prefeito de 
São João do Cariri: “Rapaz, você tá com a ideia boa. Criou a parte esportiva 
daquela parte musical”. E instrumentos?  “Rapaz, tá difícil, vamos vê se 
consigo. Em São João do Cariri tem muito instrumento encostado na 
prefeitura e não tem banda de música. Eu como tô (?) lá, eu posso lhe 
emprestar esses instrumentos, aí você começa seu movimento com a banda 
de música”. E assim foi feito. Fui lá, trouxe os instrumentos e comecei a 
animar a turma aqui, os meninos. “Tem instrumento, viu. Vamos tocar pra 
frente a banda”. Comecei a ensaiar, comecei a ensaiar. Nisso, padre Marques 
que era muito político começou a dá uma inveja nele, começou logo a querer 
botar, derrubar logo essa minha ideia, acabar logo com a sociedade que eu 
tinha fundado (João Lôpo, 80 anos). 

  O Sr. Luiz Gonzaga ao ser questionado sobre a história da criação dos times de futebol 

do Flamengo e do Vasco de Serra Branca, se alinhou a perspectiva antecedente apresentada 

pelo Sr. João Lôpo. 

Veja bem. Existia o Vasco, e esse Vasco era comandado pelo padre João 
Marques e Joca Lôpo frequentava muito a Igreja, mas Joca Lôpo 
flamenguista. Aí Joca Lôpo entendeu de criar o Flamengo, quando entendeu 
de criar o Flamengo, aí tinha um juiz aqui, Dr. Otacílio Cordeiro, mas muito 



169 

 

católico, essa coisas, e Joca convidou pra fundar o Flamengo e Dr. Otacílio 
foi primeiro presidente. Dr. Otacílio aceitou. Quando padre Marques soube 
aí mandou chamar Dr. Otacílio (?). Dr. Otacílio desistiu. Quando Dr. 
Otacílio desistiu, Joca, eu me dava muito bem com Joca Lôpo, aí Joca disse: 
“Mas rapaz, o que é que agente vai fazer?”. Eu disse: “Olhe, só adianta se 
criar esse clube se (?) com uma certa condição”. Eu acho que a pessoa viável 
pra ser presidente desse clube é Dr. Inácio. Foi feito o São João, Joca, o 
sonho dele era uma banda de música e, na prefeitura, então, tinha uma banda 
de música, mas desativada, tinha os instrumentos, eu digo: “esses 
instrumentos você conseguindo com Dr. Inácio, ele pode emprestar”, aí Joca 
disse: “Mas eu não falo com Dr. Inácio. Eu sou intrigado, problemas 
políticos”. Eu disse: “Você quer fazer as pazes?”, aí Joca disse: “Quero”. Eu 
disse: “Pronto. Então eu falo com Dr. Inácio”. Aí falei com Dr. Inácio, aí Dr. 
Inácio disse: “Não tem nenhum problema, a gente faz as pazes”. Aí 
marcamos um encontro na casa de Francisco Moreira com Joca, né? Aí fui 
eu, Dr. Inácio e Joca até lá, aí lá fizeram as pazes, aí nós fundamos o 
Flamengo. Esse Flamengo foi fundado onde era aquela igreja ali (?) o salão 
era de Antônio Bezerra, nós pedimos o salão emprestado e eu fui quem 
presidi a primeira reunião, né? Então foi Dr. Inácio, tinha um engenheiro 
aqui que era do DNER, Dr. (?) e Socorro Bezerra, aí fundamos o Flamengo. 
Quando fundamos o Flamengo aí veio a organização da banda de música e 
Dr. Inácio, então, quando nós entramos na banda de música, então Dr. Inácio 
pediu ao padre, em vez de trazer uma banda de música de fora, botasse a 
banda de música daqui, porque nós tínhamos um maestro muito bom, que 
era o maestro Vilô, muito dedicado, aí o padre Marques aceitou. Mas Dr. 
Inácio era de outra corrente, que tinha sido Dr. Inácio quem derrotou Álvaro 
e os Gaudêncio tinha uma influência muito grande no padre, aí disseram ao 
padre que não aceitavam. Aí o padre mandou uma banda de música de fora, 
aí quando foi na procissão nós organizamos a banda de música e levamos pra 
frente da igreja, quando chegamos la já tinha outra banda de música, aí Dr. 
Inácio disse “Agora ninguém recua não, toca as duas bandas”, aí saiu uma na 
frente e a outra atrás (Luiz Gonzaga, 74 anos). 

 Os times do Flamengo e do Vasco nasceram sob o signo da discórdia. Os 

desentendimentos entre o Sr. João Lôpo e o pároco local, João Marques, estabeleceram a 

dissonância no interior do Vasco da qual surgiu o Flamengo, criado pelo então ex goleiro do 

Vasco, o Sr. João Lôpo153. Na perspectiva do Sr. João, a rivalidade entre os times estava 

envolta em interesses políticos determinantes para o comportamento dos envolvidos nesta 

questão. Souza (2008) coletou informações a respeito da criação dos times e também 

identificou esta conformidade estabelecida pelas memórias da qual falamos. 

Existia o Vasco da Gama fundado por Padre João Marques Pereira e a 
origem do Flamengo deu-se porque Joca Lôpo era goleiro do Vasco, mas se 
desentendeu com Padre Marques e decidiu fundar o Flamengo. Convidou 
Dr. Otacílio Cordeiro que era juiz de Direito da comarca de Serra Branca, 
por sinal muito católico. Por influência do Padre Marques Dr. Otacílio não 
aceitou. Nessa época Joca Lôpo havia se desentendido com o Dr. Inácio 
Antonino, mas Luiz Gonzaga de Holanda era secretário da prefeitura de São 

                                                            
153 Na sua entrevista, o Sr. João relata que já era torcedor do Flamengo carioca quando resolveu fundar o time 
local com a mesma denominação. 



170 

 

João do Cariri e amigo de Joca Lôpo, então Joca pediu para Luiz Gonzaga 
falar com Dr. Inácio Antonino que aceitou fazer as pazes e marcou uma 
reunião na casa do Sr. Francisco Moreira (SOUZA, 2008, p. 40). 

 Analisando estes trechos, confirmamos um consenso entre os moradores quanto à 

constituição dos times de futebol do Vasco e do Flamengo. Um dado comum foi a relação 

entre a criação do Flamengo e o surgimento de uma banda de música. Outro elemento que 

perpassa esses discursos é a presença dos conflitos políticos locais. Ficou nítida a influência 

das famílias em “guerra” no campo político na estruturação dos times. Portanto, além de lazer, 

o futebol encobria aspectos relacionados a determinados interesses políticos. 

FOTO 20: Vasco da Gama de Serra Branca (década de 1960) 

 
Acervo: Casa de Cultura João Marques Pereira 

 O Vasco da Gama de Serra Branca surgiu da paixão do padre João Marques pelo 

futebol, e especificamente pelo time carioca. O Sr. Severino recorda que o padrão da camisa 

do Vasco foi trazido por Antônio Gabriel, um antigo jogador que em passagem pelo Rio de 

Janeiro se encantou com a beleza da camisa. Em contato com o padre Marques para mostrar a 

tal camisa padrão, foi que se originou a ideia da criação do time. Os outros entrevistados, vale 

mencionar, não citaram este morador, Antônio Gabriel, nos seus depoimentos, apenas o Sr. 

Severino. De acordo com alguns entrevistados, padre Marques mantinha vínculos com a 

família Gaudêncio, originária de Serra Branca. Quando ele fundou o Vasco, portanto, levou 

essas relações para dentro do time, não é à toa que os depoentes também foram consensuais 

ao afirmarem que a interferência política sofrida pelo Vasco ao longo dos anos foi o que o 

levou à decadência. 

 Ao perceber que essa influência seria determinante para os rumos do time, o Sr. João 

Lôpo decidiu pela saída e pela fundação do time local do Flamengo. Para estruturar o 



171 

 

Flamengo, ele contou com o apoio do Sr. Luiz Gonzaga154, um velho amigo que o 

reaproximou de Inácio Antonino155, o então prefeito de São João do Cariri. Inácio Antonino, 

que era de Serra Branca, foi eleito prefeito de São João do Cariri como candidato da família 

Brito, que exercia influência no território de São João do Cariri e rivalizava com a família 

Gaudêncio, derrotando o candidato Álvaro Gaudêncio Filho nas eleições de 1959156. 

 Essa conjuntura política, que envolvia a recente emancipação de Serra Branca e a 

disputa pela supremacia política na região do Cariri entre Brito e Gaudêncio, explica o fato do 

Dr. Otacílio Cordeiro, juiz de Serra Branca, ter voltado atrás na decisão de apoiar a fundação 

do Flamengo quando convidado para ser o presidente do time, uma vez que Serra Branca, em 

1962 tinha como prefeito Manuel Gaudêncio Neto. A família Gaudêncio, por meio da 

influência do padre Marques junto ao juiz, garantiu que o Dr. Otacílio não assumisse a 

presidência do Flamengo.  

Diante da necessidade de um nome distinto ou que tenha “certa condição” para 

assumir a presidência do time do Flamengo, como conta o Sr. Luiz Gonzaga, é que houve a 

articulação entre ele, que na época trabalhava em São João do Cariri e mantinha constante 

contato com o prefeito Inácio Antonino, e o Sr. João Lôpo. Desta articulação foi marcada uma 

reunião na residência do Sr. Francisco Moreira157 e foi nela que o Sr. João Lôpo e Inácio 

Antonino se reconciliaram. Em um encontro subsequente é que houve a fundação do 

Flamengo, sendo firmado como presidente o Sr. Inácio Antonino e como secretário o Sr. Luiz 

Gonzaga de Holanda (SOUZA, 2008).  

Inácio Antonino, além de ser a solução para o impasse do Flamengo, ainda 

possibilitou ao Sr. João Lôpo continuar desenvolvendo uma antiga paixão: a música, pois ele 

                                                            
154 O Sr. Luiz relata que foi presidente do Vasco da Gama de Serra Branca, cargo que perdeu, dentre outros, 
quando discordou da candidatura de Juarez Maracajá à prefeitura de Serra Branca pelo grupo Gaudêncio. Isso 
ocorreu por que o Sr. Luiz acreditava que a candidatura tinha que ser erigida tendo como representante uma 
pessoa do próprio município, o que não era o caso do Sr. Maracajá, oriundo de Gurjão, município circunvizinho 
a Serra Branca. De acordo com o Sr. Luiz, em conversa com Álvaro Gaudêncio, este lhe revelou que a 
candidatura de Juarez Maracajá era conveniente aos interesses da família Gaudêncio, então no poder, pois ele 
serviria aos interesses desta família. Conforme Souza (2008), Juarez Maracajá foi prefeito de Serra Branca por 
dois mandatos: de 1973 a 1977 e de 1983 a 1988. 
155 O rompimento do Sr. João Lôpo com o Inácio Antonino se deu justamente por questões políticas. Isso 
ocorreu, provavelmente, no período em que o Sr. João Lôpo ainda mantinha boas relações com a família 
Gaudêncio e o Sr. Inácio era aliado político dos Brito. Inácio Antonino era oriundo de uma família da 
comunidade rural do Ligeiro, de Serra Branca. Sua escolha para disputar as eleições de 1959, como candidato 
dos Brito de São João do Cariri, se deveu às suas amplas relações com a população de Serra Branca, que ainda 
era distrito de São João do Cariri. Essa aliança aumentou as chances de uma vitória da família Brito, que, de fato, 
foi o que sucedeu. No entanto, neste mesmo ano, Serra Branca obteve sua emancipação. Seu primeiro prefeito 
eleito, foi Manuel Gaudêncio Neto. 
156 Para maiores detalhes sobre as disputas entre as famílias Brito e Gaudêncio em Serra Branca, consultar 
Moreira (2012). 
157 Francisco Moreira de Albuquerque foi um comerciante de algodão de Serra Branca. Entre 1951 e 1955 foi 
prefeito de São João do Cariri. 



172 

 

cedeu a este os instrumentos não utilizados em São João do Cariri para que fosse fundada uma 

banda em Serra Branca. Após a organização da banda – Banda Imaculada Conceição formada 

pelo Sr. João na década de 1960, Inácio Antonino conseguiu convencer o padre Marques a 

permitir que ela se apresentasse nas festas do município, o que foi aceito, de acordo com o Sr. 

Luiz Gonzaga.  

No entanto, mais uma vez emergiram e prevaleceram os conflitos políticos, pois certos 

de que tocariam na festa da Padroeira, os integrantes da banda local foram surpreendidos pela 

presença de uma banda de outro município, na frente da igreja em uma festa de Nossa 

Senhora da Conceição158. Isso novamente nos leva a ressaltar as relações conflituosas entre 

Inácio Antonino, alinhado aos Brito de São João do Cariri, e a família Gaudêncio no poder em 

Serra Branca ao longo da década de 1960159.  

Se considerarmos todo este contexto de desavenças políticas que perpassavam as 

relações entre o Sr. João Lôpo e o padre Marques, compreendemos a memória “magoada” do 

primeiro com relação ao segundo. O Sr. João Lôpo, em toda a sua entrevista, se refere ao 

padre Marques relatando suas experiências com um tom de ressentimento, embora sempre 

contornou a situação afirmando que as discórdias entre eles se limitavam à torcida por times 

diferentes, portanto, ao futebol. Se levarmos em conta a forma como este esporte em Serra 

Branca era usado como meio de provocação política, ao menos no episódio da fundação do 

Vasco e do Flamengo, fica claro como o futebol era frutífero em gerar motivos que 

desembocavam em conflitos abertamente declarados.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                            
158 O Sr. João Lôpo relatou uma ocasião em que durante a festa da Padroeira de Serra Branca, uma banda de 
Cabaceiras-PB foi convidada a se apresentar pelo padre João Marques. Este caso contado pelo Sr. Luiz Gonzaga 
se assemelha ao que o Sr. Lôpo mencionou anteriormente. 
159 Posteriormente, na década de 1970, Inácio Antonino rompeu com os Brito e aderiu à família Gaudêncio, 
indicando sua esposa, Terezinha Antonino, para vice-prefeita do candidato dos Gaudêncio em Serra Branca, Sr. 
Juarez Maracajá, em 1972. 



173 

 

FOTO 21: Flamengo de Serra Branca (foto s/d) 

 
Acervo: Casa de Cultura João Marques Pereira 

 Retornando à discussão sobre os times Flamengo e Vasco de Serra Branca, 

enfatizando o aspecto esportivo (e não mais o político!), os ecos da rivalidade entre os dois 

times locais ainda ressoam quando as equipes cariocas se enfrentam na atualidade. Nas 

palavras do Sr. Severino Ramos,  

O povo participava naquele tempo, Vasco e Flamengo. A briga era tão 
grande que um domingo um (?) fazia o jogo, no mesmo domingo, no mesmo 
horário, outro fazia noutro canto160. Mas o povo, até as pessoas mais idosas 
ia pro campo. Lotava os estádios. Agora as intriga era grande. Era uma briga 
muito grande, mas, pelo menos, tinha muito futebol em Serra Branca. Hoje 
tem uns times aí, mas ainda é dividido Vasco e Flamengo aqui. Você vê que 
o Vasco foi campeão esse ano, até ontem houve carreata aqui em Serra 
Branca, né? O povo é apaixonado por futebol aqui ainda161 (Severino, 56 
anos). 

 Notamos aqui o aspecto de socialização que os jogos promoviam, levando boa parte 

dos moradores a assistir as partidas. Os campos em que os times jogavam ainda existem no 

município e ambos são utilizados pela população para praticar o futebol hoje em dia. Não 

existiam, entretanto, estádios, precisamente, como possuem os clubes hoje que disputam os 

principais campeonatos do país: campo com gramado, vestuário, arquibancadas, área de 

imprensa, mas, simples campos de futebol afastados do centro da cidade, cheios de pequenas 

                                                            
160 Os jogos em que os times do Vasco e do Flamengo enfrentavam equipes de fora ocorriam om alternência no 
município. Quando um jogava em um final de semana, o outro jogava no seguinte. 
161 Como advertimos anteriormente, o aspecto saudosista prevalece nas memórias que não reconhecem a força 
dos atuais times do município. Isso ocorre, em parte, porque não há uma polarização entre dois times que 
dividem a população como acontecia com o Vasco e o Flamengo locais. A experiência que mais se aproximou 
dessa antiga disputa foi quando surgiram dois times, na primeira metade dos anos 1980: o Camaleão e o Boca 
Livre. Deste modo, a rivalidade não é tão marcante como era no passado. Por outro lado, é apontada a paixão, 
mencionada nas referências que usamos para refletir sobre a importância do futebol na sociedade brasileira de 
um modo geral.   



174 

 

pedras com uma lateral desmatada para abrigar tanto o restante das equipes quanto os 

torcedores. 

 Galeano (2009) a respeito dos estádios questiona e comenta: “Você já entrou, alguma 

vez, num estádio vazio? Experimente. Pare no meio do campo, e escute. Não há nada menos 

vazio que um estádio vazio. Não há nada menos mudo que as arquibancadas sem ninguém” 

(p. 26). Se pensarmos nos torcedores que frequentavam os campos nos dias de jogos, 

imaginamos a conversa e os palpites sobre o placar, as provocações entre torcedores rivais, as 

orientações gritadas na lateral do campo, os xingamentos contra os adversários, as 

reclamações com o juiz, enfim, toda a algazarra que está presente seja nos grandes estádios ou 

mesmo nos campos de várzea. Assim sendo, os campos do Vasco e do Flamengo de Serra 

Branca têm memória, esta memória que abriga as partidas vitoriosas e derrotadas de ambos os 

times.  

FOTO 22: Fachada do Estádio Wamberto Torreão/Campo do Flamengo 

 
Acervo: Fabiolla Lemos (14/12/2011) 

FOTO 23: Campo do Flamengo de Serra Branca 

 
Acervo: Fabiolla Lemos (14/12/2011) 

 A respeito do campo do Flamengo, o Sr. João Lôpo explicou como foi feita sua 

aquisição. As fotografias, embora não sejam do período, nos ajudam a ilustrar a situação 



175 

 

precária dos campos. Podemos, inclusive, compararmos com as fotografias mais antigas que 

encontramos e veremos que o gramado inexistia, tendo seu lugar ocupado por terra e pedras.  

O campo do Flamengo foi comprado. Ali era um terreno da mãe de 
Zequinha, que morreu, dona Mariquinha. Ai doutor Inácio disse: “Vamos 
fazer uma festa e comprar aquele campo, aquele terreno ali, pra fazer o 
campo”. (?) se eu não me engano, aquele terreno foi 600 cruzeiros162 na 
época. Compramos e fizemos o campo do Flamengo, depois que fizemos o 
campo do Flamengo, foi aí que o Flamengo subiu. E era jogo todo domingo, 
e eles todo aperreado doido pra derrubar, mas não tiveram jeito não; e 
continua ainda aí. A raça pura do Flamengo ainda mostrando o que temos 
(João Lôpo, 80 anos). 

 Além do apadrinhamento na criação, assumindo a função de presidente do Flamengo, 

o Sr. Inácio Antonino, na lembrança do Sr. João, demonstrava ter muito interesse em fazer 

com que o time crescesse e tivesse uma infraestrutura mínima para seus treinos. Exemplo 

disso foi a sugestão para a compra de um terreno para o campo. Como afirma o depoente, isso 

estimulou o time que começou a ascender no futebol local, acirrando a rivalidade entre 

vascaínos e flamenguistas no município.  

 Vale salientar que o campo ao qual se refere o Sr. João Lôpo, é o mesmo Estádio 

Wamberto Torreão da fotografia mais recente. O Sr. Severino informa que o primeiro campo 

do Flamengo era situado dentro da cidade e foi sendo deslocado devido ao surgimento e/ou 

crescimento das ruas. Mais recentemente é que Wamberto Torreão, um ex-presidente do time, 

comprou este terreno no bairro do Pilão, onde instalou o atual campo do Flamengo.  

 Já o campo do Vasco esteve localizado desde seu surgimento no bairro dos “Pereiros”, 

onde ainda se encontra. De acordo com o Sr. Severino, as terras em torno dos atuais clube e 

campo do Vasco tinham como proprietário o Sr. Leidson da Silva, um dos envolvidos na 

criação e na gestão do Vasco e sucessor do padre Marques à frente do time. Com a morte do 

padre, Leidson passou a ser o dono de todos os bens por ele deixados163. Ambos os campos 

estão em funcionamento atualmente. Nos domingos são realizados jogos entre times 
                                                            
162 O Cruzeiro (Cr$) foi uma moeda que integrou o sistema monetário brasileiro em diferentes períodos ao longo 
do século XX. Para ver mais detalhes, consultar página do Banco Central do Brasil: 
<http://www.bcb.gov.br/?CEDMOEBR>. Acesso em: 28 jul. 2012. 
163 O espólio do padre Marques é motivo de discussão e polêmica entre alguns moradores. O Sr. João Lôpo se 
orgulha da coragem de afirmar que uma manobra levou as propriedades da Igreja para as mãos de Leidson, que 
foi criado pelo Pe. Marques. Ele garante que as posses do padre Marques, na realidade, eram da Igreja. “(...) mas 
tudo era da igreja, o que eu sei dizer é isso, tudo o que tinha ali, todo mundo sabia que tudo isso pertencia à 
igreja, eu falei até na igreja isso e me disseram: ‘Tu é doido?’. [Sr. João]: ‘Doido por que?’. [Anônimo]: ‘Tu 
tem coragem de dizer isso?’. [Sr. João]: ‘Coragem eu tenho e muita e inclusive eu disse’. Aí os Gaudêncio, 
politiqueiro nojento, tomou o que era da igreja pra entregar a Leidson, eu digo e continuo dizendo mesmo” (João 
Lôpo, 80 anos). Como vimos, novamente volta a surgir a discussão sobre a interferência das famílias (chefes 
políticos) locais em assuntos para além da política estritamente. Além disso, esta questão da herança do padre e 
dos bens da Igreja é muito polêmica no município, o que gera bastante silêncio entre os moradores que viveram 
no período, sendo o Sr. João, o único a fazer declarações sobre o fato. 



176 

 

locais/locais e locais/visitantes; e durante a semana também são frequentados pela população 

para a prática do futebol.  

FOTO 24: Estádio Municipal José Valter Carvalho Gomes 
(Antigo campo do Vasco de Serra Branca-PB) 

 
Acervo: Fabiolla Lemos (22/07/2012) 

FOTO 25: Antigo campo do Vasco de Serra Branca 

 
Acervo: Fabiolla Lemos (22/07/2012) 

 O Sr. Severino expressa, ainda, que os times atuais não movimentam nem empolgam a 

comunidade como os de antigamente. Ao contrário da paixão pelo esporte e as lembranças das 

disputas entre Vasco e Flamengo em Serra Branca, que continuam fortes, uma prova disso, foi 

a carreata e as comemorações ao título da Copa do Brasil de 2011, conquistado pelo Vasco da 

Gama carioca no jogo final com o Coritiba no estádio Couto Pereira, na capital paranaense. 

Além disso, avistamos bandeiras nas ruas e camisas nas casas na nossa primeira viagem ao 

município, um dia após essa final. Imaginamos que isso deve ter ocorrido por todo o país, mas 

em Serra Branca ganha contornos especiais devido a existência singular das versões locais 

desses times. 



177 

 

Então, naquele tempo, o povo gosta muito de Vasco e Flamengo por causa 
dessa (?). Você veja, até o padre, o padre, como eu lhe disse, até na missa ele 
às vezes falava de futebol, né? (...) Tem uns... pelada por aí, a seleção de 
Serra Branca, o povo gosta, mas não era como naquela época. Quando eu era 
novo na própria praça, ao lado da difusora, quando tinha jogo do Vasco, o 
pessoal vinha mais de Campina Grande. A gente ligava a difusora até meia-
noite, até meio-dia, esperando o time de Campina Grande. Isso quando o 
time chegava era muita gente na praça, tinha um bingo antes, né? As pessoas 
quando chegavam já tinha... as torcida do Vasco já tinha os nome das 
pessoas que iam almoçar na casa do pessoal. Quer dizer, a gente não tinha 
despesa com isso, né? Eu levava dois lá pra casa, outra pessoa levava um, 
então era, todo mundo organizava, e o povo fazia questão, até minha mãe e 
meu pai, já idosos, ia pro campo torcer (Severino, 56 anos). 

 Alguns aspectos dos dias de jogo são apontados pelo depoente. Além de promover a 

socialização dos moradores, jogadores e visitantes, o futebol criava uma espécie de rede 

solidária entre os envolvidos com os times. O Sr. Severino lembra dos bingos e das 

transmissões dos jogos via difusora para a população que não ia aos campos e recorda 

também do suporte que os próprios presidentes e jogadores davam aos times visitantes, 

recebendo-os nas suas casas, oferecendo comida e abrigo nos dias das partidas. O Sr. Paulo e 

D. Margarida também aludiram esta prática.  

Ah! O dia do jogo naquele tempo era muito... diferente. Eles... pra não ter 
muita despesa, eles pegava cada jogador, levava duas pessoas pra sua casa. 
(?) eu trazia dois pra minha (...) então distribuía em toda casa 2 ou 3 ou... as 
diretoria. Lá na casa mesmo do presidente do Vasco levava, do Flamengo 
também. Então se reunia assim pra não ter a despesa. Eles pagavam só o 
ônibus. Então tinha a taxa que eles pagavam no campo, né? Todo mundo 
pagava suas taxazinha. Claro que naquele tempo era pouco dinheiro também 
(Paulo, 70 anos). 
 
Faz 18 anos que ele morreu. Morreu com 59 anos, morreu novo. Mas... a 
gente tinha uma sorveteria, tinha um bar aí na esquina, aí vinha os time de 
Campina. Lá em casa, vizinho lá em casa tinha um salão grande, pronto, a 
gente fazia a comida dos jogador tudo lá. Eles comia aí. Tudo. Eu trabalhava 
muito. Me acabei de saúde, tudo, trabalhando demais (Margarida, 81 anos). 

 Nos três trechos dessas entrevistas, os depoentes tentam demonstrar como eram os 

dias de jogos, que geralmente aconteciam aos domingos, ressaltando a mobilização dos 

jogadores e dirigentes dos clubes para organizarem os jogos com times de outros municípios, 

principalmente de Campina Grande. Esses times eram convidados para jogarem com os times 

locais e eram acolhidos nas casas dos jogadores e dirigentes, como explicaram os 

entrevistados, para reduzir os custos das viagens e garantir que os jogos acontecessem. Mais 

do que a mobilização dos times, vimos que à população em geral se aglomerava para esperar 



178 

 

os times na praça principal ao som da difusora164 e assistirem/ouvirem as partidas. No caso de 

D. Margarida, sua memória evoca a morte do marido e o trabalho, ou melhor, o cansaço que 

resultou dele. Ela confessa que tanto trabalho ao lado do marido ao longo da vida levou-a a 

uma velhice pouco saudável, e faz questão de relatar como o marido era dedicado ao time do 

Vasco, o que ultrapassava, inclusive, as meras relações com os jogadores e adentrando o 

espaço da vida privada destes.  

Ele era muito cuidadoso. Se, se tinha uma mulher de um jogador pra ganhar 
neném, aqui não tinha hospital165, não tinha nada, né? ele mandava eu ir na 
farmácia, trazia uma bolsinha, aquelas bolsinha com, com, com um... 
bolsinha branca, a farmácia dava com tudo que precisasse, qualquer... na 
hora do parto, né? e (?) vinha as parteira, né? na hora que (?) essas parteira... 
(...) Aí vinha e fazia o parto em casa, né? Aí tinha de tudo ali, tudo que 
precisasse tinha. (...) Tudo. Eu dizia assim “Se fosse no meu  tu não ajeitava, 
só ajeita pras mulher dos outro”, que o cuidado dele era (?), era muito 
cuidadoso. Era bom demais (Margarida, 81 anos). 

 D. Margarida além de apresentar a precariedade das condições da saúde em Serra 

Branca, salienta a atenção dada pelo marido às famílias dos jogadores do Vasco. Em diversos 

momentos de sua entrevista ela procurou reafirmar este aspecto de bondade do Sr. Leidson. 

Temos que considerar também as relações interpessoais que se desenvolvem em municípios 

pequenos, especialmente há décadas atrás. Nos municípios interioranos as pessoas constroem 

laços que engendram uma proximidade, um contato mais íntimo que resvala no espaço 

privado.  

 A visita a qualquer hora dos vizinhos, o sentar na calçada, os recados por outrem, as 

compras no fiado configuram um modo de vida que não está presente nas grandes cidades, de 

um modo geral. Hoje, principalmente, tempo em que reina a desconfiança e a insegurança, é 

incomum que essas práticas ainda persistam. Isso ajuda a entender e explicar a proximidade e 

a confiança que, em recíproca, eram dadas ao Sr. Leidson pelas famílias. Na ausência do 

                                                            
164 Trata-se da difusora “Voz Católica”, criada e mantida pelo padre João Marques com o auxílio de Luís 
Gonçalves e do Sr. Severino Ramos.  
165 De acordo com Souza (2008), antes dos hospitais serem fundados em Serra Branca, existiam farmácias que 
funcionavam para atender às demandas da população por saúde. Entre as pessoas que exerciam a função de 
acolher os enfermos na primeira metade do século XX, estavam: Horácio Lins, Antonio Luiz, Abel Pereira e 
João Lôpo e Araújo. Havia, portanto, uma hegemonia masculina no tocante ao que podemos chamar de atividade 
médica. Estes homens, na ausência médica, examinavam, diagnosticavam e prescreviam medicamentos para os 
doentes que os procuravam. Por outro lado, as mulheres também exerciam uma importante função nesse 
“sistema de saúde”, sendo as responsáveis pelos partos: as parteiras. Ou seja, havia uma divisão de atribuições 
quanto aos cuidados com a saúde dos moradores. A função de parteira pertencer predominante às mulheres, em 
parte, se deve ao fato de que elas é que são parturientes, e isso exige uma certa violação da intimidade feminina 
(no parto), o que é mais aceitável quando feito por outra mulher, em uma sociedade que ainda não dispunha de 
um sistema de saúde mais complexo em que imperasse as regras do saber médico institucionalizado. Isso fica 
bem expresso no próprio trecho de D. Margarida. 



179 

 

poder público, infiltram-se outras instituições/grupos/pessoas para suprir certas carências da 

população.  

 Com relação aos clubes, o Sr. Severino observa as melhores condições de que dispõe, 

atualmente, o clube do Flamengo, que, na sua opinião, poderia retomar o time de futebol. Ao 

contrário dos dirigentes do clube do Vasco que, impotentes, viram o clube ruir. O Sr. Paulo, 

lembrando dos antigos times, explicita que o time do Flamengo era mais elitista, mais 

organizado e, por conta disso, seu clube era mais bem estruturado.  

FOTO 26: Clube social do antigo time do Flamengo de Serra Branca 

 
Acervo: Fabiolla Lemos (14/12/2011) 

FOTO 27: Área interna do clube social do Flamengo de Serra Branca 

 
Acervo: Fonte: Fabiolla Lemos (14/12/2011) 

 Ainda a respeito dos clubes, escutamos uma história bastante intrigante. O campo do 

Flamengo foi obra do presidente Wamberto Torreão, mas vem sendo ampliado ao longo dos 

anos pelas sucessivas direções do clube.  Enquanto o clube do Vasco, cuja torcida era “muito 

pobre, mas que fez uma campanha muito grande” foi construído com a ajuda da população de 



180 

 

diferentes maneiras. Cada morador doou o que pôde. Cal, telhas, cimento, dia de serviço, 

dinheiro. Tudo doações que levantaram as paredes e o orgulho dos moradores. O clube do 

Vasco é tido como parte do patrimônio local, ele pertence à população, que lamenta o estado 

em que o clube se encontra.  

FOTO 28: Clube social do time de futebol do Vasco da Gama de Serra Branca 

 
Acervo: Fabiolla Lemos (11/06/2011) 

FOTO 29: Área interna do clube social do Vasco da Gama de Serra Branca 

 
Acervo: Fabiolla Lemos (14/12/2011) 

 Mais recentemente, esse clube esteve envolvido em uma questão judicial166. De acordo 

com o Sr. Severino, o clube do Vasco foi alvo de disputas na justiça porque foi apropriado 

indevidamente por um morador que administrava o bar e permaneceu por mais de dez anos 

como responsável por cuidar do clube. Este morador passou, então, a fazer uso indevido, 

alterando a estrutura do clube, derrubando paredes, vendendo telhas e madeira, o que fez com 

que a população se organizasse para lutar e assegurar que o clube fosse mantido como 

                                                            
166 Tivemos acesso a sentença judicial da ação de reintegração de posse da Sociedade Recreativa Vasco da 
Gama, assinada pela juíza da Comarca de Serra Branca, em 2006.  



181 

 

patrimônio público. Em resposta, o referido morador passou a exigir uma alta quantia como 

indenização. Sobre este caso, o Sr, Severino relata, 

Nesse tempo foi pra Justiça, infelizmente, passou três anos, a juíza daqui 
emperrando a coisa, ele derrubava uma parede, tirava, a gente tirava foto, 
mandava pro advogado entregar e a juí, a Justiça é assim mesmo injusta. 
Passou três anos pra poder a ju, ela julgar a ação, foi preciso Geraldo 
Cantalice, que era, tomava conta, né? morreu até do coração, o povo diz que 
foi até por causa de tanta preocupação com o Vasco (...) Mas nós ganhamo a 
questão, foi pro tribunal e nós ganhamo, e de lá pra cá, Geraldo morreu, eu 
comecei a tomar conta, querendo uma... ele vendeu todas as telhas, madeira, 
hoje, só uma parte de onde o povo bebe é coberta (Severino, 56 anos). 

 Para assegurar o ganho de causa, ele ainda apresenta a estratégia utilizada pelos 

moradores: “Pra se ganhar a questão foi justamente, nós botamo o pessoal que assinou dando 

um saco de cimento, um dia de serviço, um cimento, um cal, pra Justiça ver que realmente foi 

o povo que fez e não chegar qualquer um lá e dizer que é dono, né?” (Severino, 56 anos). 

 Em outro momento, ele afirma que, ao contrário do Flamengo, o Vasco foi 

“contaminado” pela política partidária local. No seu entendimento, a não intervenção da 

política foi a causa que permitiu ao Flamengo o desenvolvimento de uma estrutura mais 

consistente, seja nas questões físicas do clube ou nas administrativas. 

O Flamengo tem uma diretoria, sempre é através de diretoria. Hoje é 
Lindoberto, que é o contador aqui, é o presidente. Foi eleito um dia desse. E 
todos os presidentes que entram lá se dão bem, dão bem assim, o clube se dá 
bem porque eles fazem mesmo, as festas são grandes, tem sócios, nós... e no 
Vasco tem uns 500 sócios. Claro que depois desses anos todinho o povo nem 
pagou e tá desorganizado, as carteirinha tá tudo velha, mas se fosse pra 
renovar, o pessoal vive cobrando muito, mas falta estrutura no clube, né? Pra 
poder a gente começar tudo de novo (Severino, 56 anos). 

 O Sr. Paulo também destaca essa questão da intervenção política, quando explica a 

causa do time do Vasco e do clube terem se deteriorado: “acho que o Vasco foi a política, se 

infiltrou muita política lá dentro (...)”. No entanto, nem um dos dois depoentes, embora, 

questionados, esclareceram de forma nítida, como foi esse processo de desgaste do Vasco que 

levou, inclusive a uma questão judicial. Ambos deram explicações evasivas e 

inconclusivas167, como o Sr. João Lôpo, que relata o declínio do clube do Vasco, explicando 

que 

                                                            
167 Um nome citado pelos depoentes ainda sobre essa questão foi o do ex-deputado Álvaro Gaudêncio, que como 
já mencionamos em outros momentos, pertencia a uma das famílias que disputavam a liderança política na 
região. O ex-deputado citado procedeu Leidson da Silva na direção do Vasco, de acordo com o Sr. Paulo e o Sr. 
Severino. A questão judicial do clube foi motivada depois que este administrador designou uma pessoa para 
zelar o clube. Esta pessoa designada é que foi o responsável pela degradação do clube vascaíno. Também é 



182 

 

 (...) entregaram o Vasco aos Gaudêncio [Álvaro], na época foi prefeito aqui 
e era politicagem grande e eu nunca quis política. Quando eu fundei o 
Flamengo eu mandei puxar uma reunião na ata que era um clube apolítico, 
nem o cheiro de política eu gosto (João Lôpo, 80 anos). 

Outra questão interessante quanto aos times, trata dos enfrentamentos entre eles. 

Questionados sobre as relações entre Vasco e Flamengo, os entrevistados assinalaram alguns 

indícios que configuram uma relação conflituosa entre eles. O Sr. Paulo afirma que os 

dirigentes dos times, quando era jogador, não se falavam – Leidson e Joca Lôpo – e que isso 

afetou inclusive as oportunidades de enfrentamento entre os times168. Flamengo e Vasco, de 

acordo com o Sr. Paulo, nunca jogaram entre si devido aos desentendimentos entre seus 

dirigentes.  

O Sr. Severino assegura que “Jogaram entre si, várias vezes, por sinal, Vasco ganhou 

quase todas”. E prossegue afirmando que o Flamengo sempre queria a revanche, mas havia 

receio diante da possibilidade de brigas entre os times e torcedores. Dona Margarida confirma 

que os times se enfrentavam, afirmando que eles “Jogavam muito entre um e outro, não sabe. 

Jogava. Era. Sempre o meu marido era o juiz, né? Sempre, sempre o Vasco levava vantagem. 

Você sabe...”.  

O Sr. João Lôpo também abordou a questão dos enfrentamentos entre os dois times, 

contudo, ele já apresenta outra versão quanto aos resultados dos jogos. Afirma que eles 

ocorreram de fato, mas que o Flamengo é que sempre vencia. 

Porque o presidente do Vasco, Padre Marques, não queria jogo com o 
Flamengo. Os jogadores queriam o jogo, mas ele não queria não, pra não 
perder pra gente. (...) Depois de muitos anos, quando mudou a direção e 
padre Marques afastou-se aí a outra turma entrou e a gente marcou o jogo, 
jogamos uma partida, goleamos por 5x1, parece, se não me engano, aí 
pararam os jogos (João Lôpo, 80 anos). 

Confrontando os relatos sobre os jogos uma curiosa situação se desenha. Como vimos 

nos trechos acima, os depoentes elaboram diferentes versões acerca dos jogos entre Vasco e 

Flamengo. Ora o Vasco é mais vitorioso, ora o Flamengo ganha de goleada, ora os times nem 

chegaram a se enfrentar. Essa pluralidade é uma característica dos relatos de memória quando 

confrontados, o que ao contrário do que se poderia pensar, não se configura como limite das 

fontes orais, pelo contrário, pensamos que isso demonstra as potencialidades do trabalho com 

as memórias.  

                                                                                                                                                                                          
preciso mencionar o rompimento das relações entre o Sr. Leidson e os Gaudêncio nesse contexto da crise do 
Vasco. 
168 Os jogos ocorriam principalmente com equipes de Campina Grande, embora times dos municípios mais 
próximos também participassem dos jogos. Além desses, existiam os demais times locais. 



183 

 

Esses trechos retratam o fato de que a memória não é mero depósito de lembranças do 

passado, ela possui um caráter ativo, é elaboração de referências do passado que tem por base 

a diversidade de experiências dos sujeitos e grupos sociais. Como a memória está assentada 

no presente, ela é marcada ainda pela constante tensão entre o lembrar e o esquecer, que vão 

se alterando pelo mecanismo da seletividade necessário à vida. Analisando as diferenças nas 

observações a respeito de um mesmo fato em seu estudo, Bosi (2007) comenta que cada 

memória individual é um ponto de vista sobre a memória coletiva. E continua, 

Nossos deslocamentos alteram esse ponto de vista: pertencer a novos grupos 
nos faz evocar lembranças significativas para este presente e sob a luz 
explicativa que convém à ação atual. O que nos parece unidade é múltiplo. 
Para localizar uma lembrança não basta um fio de Ariadne; é preciso 
desenrolar fios de meadas diversas, pois ela é um ponto de encontro de 
vários caminhos, é um ponto complexo de convergência dos muitos planos 
do nosso passado (p. 413).  

Deste modo, podemos concluir que os depoentes que falaram a respeito dos jogos, o 

fizeram segundo suas experiências pessoais com os times. Os torcedores do Vasco afirmam a 

supremacia vascaína, e os flamenguistas fazem o mesmo. Ambos revelam seus desejos de que 

se perpetue uma memória sobre seus respectivos times como sendo os campeões, 

apresentando, ainda, os aspectos de seletividade, subjetividade e afetividade presentes nos 

relatos de memória, afinal, como diria Nelson Rodrigues, “Quem ganha e perde nas partidas é 

a alma”. O que une essa diversidade, sem dúvida, é justamente o apreço pelo futebol. 

Se, nas memórias, as rivalidades entre Vasco e Flamengo são tão marcantes, o Sr. 

Paulo, contudo, informa que elas ficavam restritas às direções169 e que o clima entre os 

jogadores de cada time era bastante tranquilo. 

Os jogadores eram tudo amigo, por. Quando era fim de ano a gente reunia os 
times todos, aí com outros nome, Palmeira, Remo. Aí ficava assim, mas 
nunca chegou a brigar, jogador era tudo amigo, ia pras festa. Tinha festa no 
Vasco a gente ia e tinha no Flamengo, eles vinha. Nunca teve diferença de 
atleta não (Paulo, 70 anos). 

  Vejamos, todavia, que as reuniões entre os jogadores dos dois times só aconteciam 

mediante a troca dos nomes dos times. Em outro trecho, ele ainda explica que, por exemplo, 

nos jogos do Vasco, os torcedores do Flamengo iam para “criticar” ou mesmo fazer “piléria”, 

e o contrário também ocorria nos jogos do Flamengo, mas não havia despeito, reitera. A 

amizade entre os jogadores ficava preservada.  

                                                            
169 Acreditamos que é uma referência direta à indisposição que existia entre os Srs. Leidson e João Lôpo já 
aludidos, antigos presidentes do Vasco e do Flamengo, respectivamente. 



184 

 

 Mesmo que, de modo geral, os jogadores dos times conseguissem manter as amizades, 

existiam alguns momentos de exceção à convivência pacífica. Indagado sobre a existência de 

torcedores mais fervorosos, o Sr. Paulo responde,  

Tinha. Tanto, tanto torcedor como jogador. Tinha cara que num chegava 
nem no campo do Vasco porque não gostava do time. E a mesma coisa deles 
também lá. E então teve jogador do Vasco que nunca jogou no Flamengo. 
Agora tem uma turma aqui que jogou. Eu e mais 5 ou 6 saímos do Vasco e 
viemo tudo pro Flamengo. Teve um tempo que o Flamengo chegou a ficar 
melhor, né? porque quase os melhores jogadores vieram tudim pra o 
Flamengo, aí (?). Agora o Flamengo era porque é assim, é mais elite, o clube 
era mais organizado. A elite mais, como se diz, da cidade fazia parte do 
Flamengo. Vasco também tinha o clube dele, tinha as festa, mas a elite 
mesmo, famosa, era do Flamengo. Era os time melhor (Paulo, 70 anos). 

Pelo trecho acima, percebemos que a tranquilidade entre os jogadores não era 

constante. A contradição se faz presente no depoimento do Sr. Paulo, uma vez que, primeiro, 

ele afirma que não havia despeito entre os jogadores, isso era característica da torcida e das 

direções dos times. Logo em seguida, porém, ele confessa que a rivalidade também era traço 

do comportamento dos jogadores e que existiam aqueles que nunca saíram de um time e 

jogaram pelo outro, como foi seu caso. Percebemos, portanto, que embora o Sr. Paulo negue a 

existência da rivalidade entre os jogadores, restringindo-a às direções dos times em alguns 

momentos, ela era uma característica real deste período, o que nos leva novamente à 

consideração de que é típico da memória a anulação de conflitos, como elemento apaziguador 

e definidor do passado como um tempo melhor com relação a determinadas experiências. 

Outro elemento importante é a migração entre os dois clubes, sujeita à pena para os 

que ousassem fazê-la. A mudança de time realizada por alguns jogadores, que saíram do 

Vasco e foram para o Flamengo (ou vice-versa), sugere que os times não ofereciam recursos 

para que os jogadores mantivessem suas subsistências e de suas famílias, satisfatoriamente, 

sobretudo o do Vasco, time com escassez de recursos e uma estrutura administrativa mais 

sensível que o Flamengo. Existia algum investimento, mesmo que parco, destinado aos times, 

mas não havia pagamento de salários aos jogadores, que exerciam outras atividades 

profissionais.  

O time do Flamengo, por sua vez, conseguiu montar uma equipe mais forte e ofensiva, 

como conta o Sr. Paulo, recorrendo aos jogadores do rival Vasco em 1963. Este era um time 

que recebia mais investimentos que o Vasco porque tinha como mantenedores a elite local. A 

respeito dessa questão, a repercussão junto à população quando da sua saída do Vasco para o 

Flamengo, foi de reprovação. Ele mesmo comenta, 



185 

 

Ave Maria! Era demais. Quando foi pra eu sair mesmo foi uma crítica 
danada, que disseram que ele170 tinha ofertado dinheiro e tudo, e tudo.  E 
tinha um jogo aqui e eu ia jogar e na última hora, quando souberam que eu ia 
pro Flamengo, aí não aceitaram mais que jogasse, sabe. Aí eu entreguei as 
chuteira e voltei, fiquei no Flamengo. Mas era amigo do presidente171 de lá, 
ia no bar dele, tudo. Nunca teve problema não. (?) saia assim, cada um 
criticava, mas a torcida, né? Ficava falando que “Caba é fraco, saiu do time 
pro outro” muito tempo. Mas é porque teve uma época que saiu bem uns 
cinco, aí não tinha como eles criticar porque foi... (Paulo, 70 anos). 

Outra vez a rivalidade entre as equipes de futebol emerge, desbancando a perspectiva 

de tranquilidade e harmonia inicialmente apontada como característica das relações entre os 

times. Além disso, também notamos o tratamento dispensado a quem mudava de time: 

acusação e desconfiança. Tendo recusada sua participação no jogo, restou ao Sr. Paulo, 

portanto, integrar a equipe flamenguista. Ele confessa ainda que, para ele, por um lado, a 

proposta foi interessante porque ele havia se casado há pouco tempo, por outro, a quantia 

ofertada era uma mixaria que não dava para manter sua sobrevivência, por isso, os jogadores 

exerciam atividades profissionais diferentes do futebol, como no caso deste ex jogador que foi 

funcionário público e pintor, dentre outras funções. Isso reforça o amadorismo do futebol em 

Serra Branca. Lembremos também que este depoente foi um jogador de vida longa172, tendo 

inclusive passado por times de outros municípios como já mencionamos.  

Neste sentido, reforçamos que o futebol em Serra Branca se caracterizava como 

prática de lazer, como amadorismo e não uma atividade profissional, como fica nítido na 

citação do depoente. O que emerge disso é a discussão sobre a intervenção do fator 

econômico/financeiro no esporte, o que é compreensível se considerarmos que não havia 

condições de sobrevivência para os jogadores de futebol sem que desempenhassem outras 

atividades, uma vez que os times não pagavam salários satisfatórios aos seus membros173, 

davam apenas alguma assistência.  

 O “apito” do Sr. Leidson, presidente do Vasco, também foi lembrado pelo Sr. Paulo. 

Nos jogos do “seu” time, Leidson era o árbitro das partidas, função que executava com 

bastante vigor e, ao que parece, sempre tendendo a favorecer o Vasco, sendo, portanto, “o 

                                                            
170 Referência a Wamberto Torreão, então diretor do Flamengo. O Sr. Paulo conta que recebeu oferta de aluguel 
de casa bem como dinheiro para integrar esta equipe. 
171 Sr. Leidson da Silva, presidente do Vasco. 
172 De acordo com o Sr. Paulo, quando ele parou de jogar futebol já tinha mais de cinquenta anos, por volta do 
início dos anos 2000. E afirma que isso ocorreu porque teve problemas com o joelho. 
173 Esse fator econômico perpassando as decisões no futebol está presente sobretudo nos times atuais por todo o 
mundo. Este esporte deixou de ser praticado como lazer para adquirir o caráter de mercadoria, e bastante 
lucrativa! É só pensarmos nas quantias milionárias que envolvem a venda de passes dos jogadores hoje em dia 
no futebol profissional, especialmente aqueles que se destacam nos grandes clubes mundiais.  



186 

 

abominável tirano que exerce sua ditadura sem oposição possível” (Galeano, 2009), como 

narra o Sr. Paulo. 

O marido de D. Margarida. E ele era quem (?) crítica. Até Humberto de 
Campo174, aquele locutor famoso... Quando vinha um timezinho praqui, ele 
trouxe aqui o Nacional de Zezé. Aí nesse dia houve três pênalti, que o time 
dele era bom mesmo. Quando ele... sobrava daquele jogador de Campina, ele 
trazia pra ver se dava no Vasco aqui. Nesse tempo eu ainda jogava lá no 
Vasco. Aí Humberto de Campos veio com o time chamado... Nacional de 
Zezé. E ele era o goleiro. Aí eu fi, jogo duro danado. Eles com 13 minuto 
fizeram 3 a 0 no, no Vasco, porque um time pra fazer gol no Vasco era 
difícil. Aí eles fizeram 3 a 0. Aí Leidson marcou 3 pênalti. Aí eu era quem 
batia, que eu era o capitão da equipe, aí bati. Teve uma que o, o caba disse 
uma crítica que disse: “Mas, rapaz, deixe”, que tinha, que eu tinha, que o juiz 
tinha dito: “Não, deixa que o outro você bate”. Quer dizer que ele já sabia 
que ia marcar outro pênalti, sabe. Aí isso foi uma polêmica muito grande. 
Toda vez ele tava em Campina, aí dizia: “É... time fulano de tal, vamo dizer 
Palmeira ou qualquer um, vai pra Serra Branca, lá é muito bom, atende a 
gente muito bem, o homem da sorveteria [Leidson] é muito agradável, mas 
quando chega no campo não tem quem ganhe de ‘seu’ Leidson apitando”. 
Eles fez muito aqui, depois ele... tinha Valter, um genro dele que jogava, era 
amigo deles lá, aí ele foi deixando de falar e... aí foi o tempo que morreu, aí 
ele deixou, né? Até antes dele morrer, quando falava em Serra Branca, que 
vinha um time, ele dizia isso. Passou muitos anos contando essa história 
porque o time pra ganhar ali era difícil mesmo, porque ele... quando ele via 
que o jogador era muito perigoso, ele não... deixava ele penetrar na área não. 
Aí teve essa fama de... (Paulo, 70 anos). 

 O Sr. Leidson tratava sempre de criar uma situação que favorecesse o Vasco, 

principalmente, diante de adversários perigosos, por isso era o juiz das partidas, cujo trabalho 

era se fazer odiar. O Sr. Paulo, ao narrar a situação acima, não concluiu seu raciocínio, 

embora o tenha deixado claro: Leidson tinha a fama de... juiz ladrão,  como qualquer outro 

juiz de futebol, que na perspectiva de Galeano (2009), é uma figura sinistra.  

Ninguém corre mais que ele. É o único obrigado a correr o tempo todo. Este 
intruso que ofega sem descanso entre os vinte e dois jogadores galopa como 
um cavalo, e a recompensa por tanto sacrifício é a multidão que exige sua 
cabeça. Do princípio ao fim de cada partida, suando em bicas, o árbitro é 
obrigado a seguir a bola branca que vai e vem entre os pés alheios. É 
evidente que adoraria brincar com ela, mas nunca essa graça lhe foi 
concedida. Quando a bola, por acidente, bate em seu corpo, todo o público 
lembra de sua mãe. E, no entanto, pelo simples fato de estar ali, no sagrado 
espaço verde onde a bola gira e volta, ele agüenta insultos, vaias, pedradas e 
maldições (p. 17-18). 

 Às críticas e acusações, o Sr. Paulo recorda que o juiz Leidson respondia com muita 

prontidão e bom humor que os times visitantes iam para Serra Branca jogar, tinham comida e 

                                                            
174 Jornalista, comentarista e colunista esportivo de Campina Grande. Morreu aos 65 anos, em 2006. 



187 

 

acolhida e arranjavam namoradas, por isso, não podiam, além disso, ganhar os jogos! Desta 

forma, era realmente difícil vencer o Vasco jogando em casa e com o treinador como árbitro.  

FOTO 30: Times do Vasco da Gama e do Serra Branca Esporte Clube (foto s/d)175 

 
Acervo: Foto gentilmente cedida por Margarida Antonino da Silva 

 A propósito dos dias de jogos – os domingos – o Sr. Paulo nos contou como era o 

desenrolar das atividades. Lembramos, entretanto que a prática do futebol não acontecia 

apenas nos dias de domingo. As “peladas” ocorriam com frequência, mesmo durante a 

semana. No entanto, como evento no município que reunia a população, os jogos eram 

organizados aos domingos entre os times locais e/ou entre estes e os visitantes. Entendemos 

que esta prática tinha uma importante função de socialização no município e ela envolvia não 

apenas a comunidade local, mas também seus visitantes. 

O Sr. Paulo também menciona as alas femininas que acompanhavam os times, 

carregando suas bandeiras. Esta ala era formada por um grupo de jovens moças do município, 

remetendo à participação das mulheres no futebol na prática do futebol, como frequentadoras 

dos campos e das torcidas. 

A ala feminina tinha seus traje igual ao Flamengo, né? Calça cumprida negra 
e a camisa rubro negro, tinha o estandarte que entrava com eles. Então, a ala 
feminina, quem primeiro fez foi o Flamengo. Aí depois o Vasco fez uma 
também, do mesmo jeito, com aquelas jovens que tinha aqui.  Aí pegaram só 
pra entrar com o time em campo, sabe? Elas iam pra lá e nós ficava formado 
lá, elas pegava os jogador, tanto do time da gente como os visitante que 

                                                            
175 Legenda da foto: “Este é o quadro do S.B.F.C. [Serra Branca Futebol Clube] que foi derrotado pelo o Vasco 
de Serra Branca pelo (?) de 3x0”. Na foto ainda estão escritos os nomes dos jogadores que participaram da 
partida. Conseguimos identificar apenas alguns. Da esquerda para direita, em pé - Vasco: Didi (2º); Evaldo (3º); 
Luiz (6º); Paulo (9º); Son (10º) e Bazolina (11º). Da esquerda para direita, sentados – S.B.F.C: Dida (7º); Bidão 
(8º); Gilvan (9º) e Valter (11º). Os demais não conseguimos identificar. Dida e Valter foram dois jogadores 
reconhecidos como “craques” pelo Sr. Paulo, já mencionados em outro momento. Apesar do comprometimento 
da qualidade da fotografia, acreditamos na importância de inserí-la devido a identificação das pessoas presentes 
nela. 



188 

 

vinha. Também elas entrava com eles. Cada uma entrava. Era onze jogador, 
então era onze moça. Do mesmo jeito, tinha trajada de goleiro e as outra 
normal, agora só que era de calça cumprida. Calça e camisa preta, que era 
pra ser rubro negro e a camisa do Flamengo, né? (Paulo, 70 anos). 

 Além de terem essa participação no campo como apresentadoras dos times, às 

mulheres iam assistir aos jogos como torcedoras. Isso também confirma a ideia expressa pelos 

depoentes de que um time sempre tentava superar o outro ao elaborar estratégias para 

dinamizar suas atividades, pois quando um criou a ala, o outro o seguiu e fez o mesmo, 

demonstrando a competitividade entre os rivais.   

Alguns entrevistados estabeleceram relações entre a atuação dos times, e seus clubes, e 

as festas do carnaval e da Padroeira. No primeiro caso – carnaval – já expomos que com a 

criação dos clubes dos times de futebol, na década de 1960, os bailes carnavalescos passaram 

a acontecer nesses clubes. O clube do Vasco, como tinha uma origem mais “popular” (no 

sentido de que foi construído com a ajuda da própria população, e o time era mantido com 

muito sacrifício pelas festas e doações dos torcedores) era frequentado pelos foliões do bloco 

Não se incomode. Já o clube do Flamengo era identificado como o clube dos ricos, 

frequentado pelo pessoal dos Toureiros. De certo modo, apreendemos que a rivalidade entre 

os torcedores dos times de futebol era transferida e perpassava as relações entre os blocos 

durante o carnaval, o que não afetava a alegria daqueles dias. Isso é tão notório que 

posteriormente, os times passaram a substituir os blocos no carnaval, saindo pelas ruas com 

bandeiras para recolher dinheiro. Queremos enfatizar que, no período de festa, as diferenças 

entre torcedores/foliões, apesar de encobertas, continuavam a existir, diferente dos discursos 

que tratam de anulá-las.  

 O mesmo acontecia na festa da Padroeira. Mas nessa festa, por ser tipicamente uma 

festa da manutenção reforço da ordem social, as diferenças ficavam mais evidentes, pois em 

alguns anos, realizaram a festa utilizando os escudos dos times, cada um tendo uma candidata 

à rainha para representá-lo. 

 Na entrevista com o Sr. Paulo Alcântara Lima, apreendemos a busca do 

apaziguamento da rivalidade existente entre o Vasco e o Flamengo, ao contrário dos Srs. 

Severino, João e Luiz Gonzaga que todo o tempo trouxeram os conflitos à tona. Acreditamos 

que isso ocorreu porque o primeiro foi um jogador de ambos os times, pelos quais foi 

reconhecido com um bom atleta, já os outros três estiveram envolvidos com as questões 

administrativas/de direção dos times e dos clubes, e têm consciência de todo o jogo de 

interesses presentes nas disputas entre os times e os clubes expressos mediante a interferência 

política, que os afetou de modo mais direto. 



189 

 

 Quanto às condições em que se davam as preparações dos jogadores, o Sr. Paulo 

revela que não havia muita qualidade na preparação, inclusive porque não se tratavam de 

times profissionais que disputavam campeonatos oficiais. Mas mesmo assim, ele garante que 

eram feitos treinamentos no Vasco, coordenados pela rigidez e exigência do presidente 

Leidson, que, portanto, além deste cargo acumulava também os de treinador e preparador 

físico; e no Flamengo, que contava com o apoio de um profissional de educação física que, 

vez por outra, cuidava do condicionamento dos jogadores.  

 O Sr. Paulo relembra, ainda, a movimentação das pessoas nos dias de jogo com os 

oponentes que vinham de fora, e eram aguardados com muita ansiedade pela população para 

enfrentar os times locais. 

A cidade naquele tempo ia esperar o time ali na entrada, que ali era um 
grupo diferente, hoje ainda tem o grupo, mas era diferente, né? Eles esperava 
ali, levava até acolá na praça, o ônibus, tudo falando, gritava. Tinha muita 
emoção, era muito diferente de hoje (Paulo, 70 anos). 

 O padre João Marques também habita suas lembranças e, da mesma forma que os 

outros entrevistados citaram-no com gratidão, respeito e reconhecimento, este ex-jogador 

lembra tudo que este padre fez para ajudá-lo e mantê-lo em Serra Branca como membro do 

time do Vasco, além do estímulo que ele sempre dispensou ao desenvolvimento do futebol 

local, de um modo geral. 

 

* * * 
 

 Tentamos aqui, desenvolver algumas reflexões acerca de determinadas práticas 

cotidianas relacionadas ao lazer, experimentadas pelos moradores de Serra Branca no recorte 

por nós estudado. Para isso, buscamos apreender as relações entre as práticas de ir ao cinema 

no Cine Educativo; de ouvir tanto a Voz Católica quanto Rádio Castelo Branco e, por fim, de 

torcer e jogar futebol, pois integravam os lazeres dos antigos moradores. Surgem como 

contemporâneas ou o tempo que as distância é muito curto, uma sucedendo a outra. Tratavam-

se, diferente das festas que tinham um caráter mais excepcional (artes de comemorar!), de 

outras artes de viver, aludindo à Certeau (2009), que permitiam que novos significados e 

objetivos fossem se elaborando naquela realidade à medida que o contato com as novidades 

fosse sendo estabelecido. O olhar do presente, pela memória, resignifica estas experiências 

avaliando-as ora com saudosismo, ora com alegria e valorização do tempo de agora. 

Acreditamos que esta última perspectiva é a de quem sabe olhar para trás e consegue seguir 



190 

 

em frente, buscando novas experiências e sentidos para a vida. Neste sentido, obtivemos 

importantes aprendizados com os sujeitos entrevistados. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



191 

 

4. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 O trabalho com a memória nos levou a interessantes percursos, sobretudo 

metodológicos, e conclusões. Agora chegou a hora de continuarmos lembrando! 

 No transcorrer da pesquisa, lendo as entrevistas que fizemos, buscando mais 

informações em outros tipos de fontes e no avanço das leituras bibliográficas, nos deparamos 

com uma questão que, a princípio, nos inquietou bastante: a necessidade do estabelecimento 

do recorte temporal preciso para os lazeres específicos que trataríamos, afinal, para os 

historiadores o tempo é um conceito fundamental. Selecionamos o recorte mais geral entre as 

décadas de 1940 e 1970 pelo fato destes anos representarem o tempo de permanência dos 

eventos que estudaríamos. No entanto, nos encontros para orientação, na produção textual 

para o Seminário de Dissertação e, principalmente, no exame de qualificação, nos foi sugerido 

que aprimorássemos melhor este recorte no sentido de estabelecer uma cronologia didática 

para os leitores.  

 A sugestão que tivemos foi a construção de um quadro. E aí surgiu mais uma 

inquietação. Por que? Porque uma tarefa aparentemente tão simples pareceu impossível, uma 

vez que nossa fonte privilegiada é a memória. Consumimos tempo pensando como 

elaboraríamos este quadro utilizando os relatos de memória dos moradores, pois quando 

fizemos o cruzamento das entrevistas percebemos que as informações nem sempre eram 

compatíveis no tocante às datas. Há uma multiplicidade de vozes e de versões do que foi dito 

nas entrevistas e isso gera este “problema”. Problema? Não, riqueza. Bosi (2003) já ressalva 

isso com a consideração de que não nos cabe, como pesquisadores, refutar um fato contado 

por um depoente “como se ele estivesse no banco dos réus para dizer a verdade, somente a 

verdade. Ele, como todos nós, conta sua verdade” (p. 64).  

 Esclarecemos que não pretendemos com isso defender uma relativização absoluta dos 

discursos presentes nas fontes. Tampouco sejamos ingênuos com a suposição de neutralidade. 

O que queremos apontar, na verdade, é o cuidado e a sensibilidade necessários para não 

incorrermos em julgamentos dos nossos entrevistados. Como estudiosos, temos a 

incumbência de reunirmos todas as fontes com as quais trabalhamos e elaborar nosso texto 

analisando com atenção o discurso presente naquela fala, para isso o cruzamento entre os 

depoimentos é tão relevante.  

 Voltamos, então, a refletir acerca não da legitimidade, mas da dificuldade em se 

trabalhar com a memória e com as fontes orais. Relembramos mais uma vez os momentos nas 

entrevistas em que ansiávamos pela recordação de uma data! E também pela preocupação em 



192 

 

instituir uma datação para os lazeres abordados no trabalho. Essa foi uma inquietação que 

sempre nos acompanhou. A memória não oferece datas precisas, pelo contrário, nos conduz 

imprecisão. A lembrança de uma data geralmente é precedida (ou procedida) de um 

comentário do tipo: “Eu acho”, “Não tenho certeza”, “Não lembro” ou “Não sei dizer”. 

 Diante disso, nos conscientizamos de que a nós caberia dar uma ordenação temporal a 

tudo que nos foi relatado a partir do cruzamento das fontes orais com outros tipos de fontes e 

das leituras sobre o tema. No percurso, acabamos por identificar lacunas, que acreditamos que 

não desvalorizam nossos esforços, mas talvez apontem outros caminhos a serem seguidos. 

Aqui mais uma vez acionamos Bosi (2003), que revela o lado positivo desta situação vivida 

em entrevistas. Afirma ela que “Nossas falhas, longe de serem um entrave, irão, se 

compreendidas, aplainar o caminho dos estudiosos que nos agradecerão por tê-las apontado” 

(p. 61). E continua, “Sobre a distância temporal que nos separa do fato lembrado, teríamos 

ainda a considerar que o sujeito realiza uma ordenação pessoal. Essa ordenação obedece a 

uma lógica afetiva cujos motivos ignoramos; enfim, recontar é sempre um ato de criação” (p. 

62).  

 Embora já tivéssemos lido bastante sobre isso, concluímos com a experiência que 

jamais iremos, em se tratando de fontes orais, nos depararmos com uma ordenação coerente e 

sucessiva que atenda aos nossos anseios de pesquisador(a).   

Sendo assim, de qual Serra Branca falaram os moradores? As complexas relações 

entre presente e passado, características das elaborações da memória, nos apontaram as 

transformações e permanências vividas pela população e pelo município no que se refere 

especificamente ao lazer. 

 Nas entrevistas foi bastante comum escutarmos algo que podemos relacionar 

principalmente às mudanças, tendo em vista que elas são mais perceptíveis. “Era muito 

diferente de hoje”, “Acabou-se”, “Hoje não tem nada” são algumas expressões que servem 

bem para ilustrar do que estamos tratando. A princípio, ficamos incomodados com a ideia de 

que não existe mais nada, nenhuma continuidade quanto aos lazeres estudados. No entanto, 

com o prosseguimento e as orientações sugeridas para o nosso “olhar” sobre as fontes, 

entendemos que desconsiderávamos a possibilidade da mudança, tão mais concreta. Em parte, 

a nossa percepção inicial se deveu ao fato de, nas entrevistas, os depoentes serem tão 

veementes ao relatarem que o hoje é pobre, não oferece opções para uma experiência com o 

lazer tão prazerosa quanto o passado ou “o tempo deles” oferecia. 

 Essa questão, por sua vez, remete à problemática já referida na qual a memória 

encontra-se inserida. Pela memória, no ato de lembrar (no presente), o passado é 



193 

 

continuamente (re)elaborado e avaliado por quem o viveu. E no processo de rememoração, 

embora o tempo cronológico, que indica uma linearidade, apareça – por exemplo, lembramos 

marcos de nossa vida: nascimentos, aniversários, casamentos, mortes etc. –, o que o marca é a 

relação que o sujeito estabelece com sua experiência, com o seu passado, portanto, o tempo 

psicológico.  

Por se tratarem de pessoas idosas176, que já não se encontram no auge de sua 

produtividade do ponto de vista do que convencionou-se chamar de vida ativa177, estes 

sujeitos relacionam, comumente, o passado à memória do trabalho. Isso explica, em parte, o 

saudosismo diante das experiências já vividas. Bosi (1994) chama a atenção para isso, ao falar 

de alguns idosos que entrevistou em sua pesquisa, afirmando que “Nesses vários exemplos 

(dos idosos), a memória vem acompanhada de uma valorização do trabalho evocado e de uma 

crítica, ou melhor, de uma estranheza em face de certos costumes atuais” (p. 480). Sua 

conclusão é a de que a memória do trabalho pode servir de justificativa para uma vida. Não é 

à toa que ela encerra seu texto com uma frase, escutada em depoimento, que clama pela 

tolerância com os idosos, pois, “Eles também trabalharam” (p. 481). 

Ainda nessa perspectiva, Bosi (1994) observa que essa relação memória – trabalho 

também é explicada pela capacidade que o idoso tem de “intercambiar experiências”, para 

usar as palavras de Walter Benjamin. O idoso tende, espontaneamente, a buscar transmitir 

seus conhecimentos da vida aos mais jovens, por isso, seus depoimentos são permeados pela 

dimensão do ensinamento: Eu vivi. Eu conheço. Eu tenho autoridade para falar, para 

ensinar. Neste sentido, a função do idoso é a de lembrar. Por outro lado, no presente (na 

velhice) o idoso não vê esse seu saber acumulado pela experiência ser reconhecido e 

valorizado. Para ele, isso provoca uma frustração, daí a ideia do passado como sendo melhor, 

pois lá, além de ativo, e na sua compreensão justamente por isso, ele era respeitado178.  

Este trabalho permitiu que tivéssemos contato com a riqueza das histórias vividas e 

contadas pelos vivos e, deste modo, que estabelecêssemos conexões entre os tempos passado 

e presente da história de Serra Branca. Mas, é interessante enfatizar também a presença da 

morte, pois ela esteve todo o tempo rodando as conversas. Ela está na lembrança dos que já 

foram, na saudade... e no futuro que se aproxima! (se pensarmos a condição física e mental do 

                                                            
176 Na verdade, trata-se da maioria dos entrevistados. A exceção são três depoentes, de um total de13.   
177 A maior parte dos idosos que nos concedeu entrevista é constituída de aposentados. 
178 Para compreendermos essa associação da memória ao trabalho, presente na evocação de idosos, é necessário 
considerarmos o funcionamento da sociedade industrial, que desvaloriza aqueles que não estão ativos no 
processo produtivo (entre eles os idosos) e, paradoxalmente, defende um discurso de respeito e igualdade entre 
os diversos sujeitos sociais. Para uma análise aprofundada deste assunto, ver Bosi (1994). 



194 

 

idoso). Vejamos as palavras de D. Rita, que ilustra essa situação, ao falar da banda de música 

local que animava a festa da Padroeira. 

Tinha banda de música aqui. Olhe, o irmão de Geruza, Benonis, era músico, 
Adalberto era músico, Antônio de Deusdete era músico, Severino Cristino 
era músico. Mas, acredita que essas pessoas já morreram? Antônio 
Deusdete morreu, Benonis, irmão de Geruza, morreu, Severino Cristino 
morreu... 
 Vilô, que era o mestre de música, morreu, tinha “seu”... como era o nome 
dele, meu Deus?... Apolônio, era dos Gaudêncio, ele era mestre de música, 
ele morreu também, mas tinha uma banda de música muito animada aqui 
(Rita, 83 anos). [grifos nossos]  

Nas lembranças sobre os diferentes lazeres estudados, vários nomes foram 

mencionados. Sempre com muita alegria, saudade e pesar. Observamos que quando se 

encerrava um tópico de discussão que envolvia algum desses nomes ficava um silêncio 

reticente... Acreditamos que as imagens produzidas na memória, ao recordar, é que o 

produziam. Para lembrar precisamos parar, parar qualquer coisa que estejamos a fazer. Por 

isso víamos os depoentes ali, parados, lembrando a face, a voz, os gestos desses mortos. Em 

alguns casos, a alegria da lembrança era seguida de uma tristeza, principalmente quando o 

ente recordado era algum familiar.  

Entre estes ausentes, temos o Zé Preto, sapateiro folião lembrado por D. Geruza e Sr. 

Carlos, ou a D. Evangelina, fundadora do bloco Não se incomode, igualmente lembrada por 

alguns depoentes, como D. Lurdinha, quando o tema tratado foi o carnaval. As entrevistas 

sobre o futebol também trouxeram à tona os nomes de Leidson, presidente do time do Vasco, 

também recordado pela viúva, D. Margarida, e do habilidoso jogador Valter, citado pelo ex-

companheiro de partidas, o Sr. Paulo. Com relação ao cinema, os senhores Alírio Mota e 

Capitão Gonzaga foram indicados como os precursores do trabalho com os filmes em Serra 

Branca. Já pela RCB (Rádio Castelo Branco), os senhores Luizinho Gonçalves e Severino 

destacaram os nomes dos antigos locutores dos programas transmitidos, entre eles: o 

sanfoneiro Zezé, Dimas Freitas e Antônio Deusdethe. Verificamos que a saudade tem muitos 

nomes e muitas vozes!  

Às lembranças da vida, do prazer, das alegrias que estes lazeres proporcionavam é 

contraposto o sentimento de saudade carregado de nostalgia. Os jogos de futebol e os 

programas de auditório aos domingos, os filmes emocionantes, os programas da RCB com 

seus locutores inexperientes em situações engraçadas, a folia dos blocos no carnaval, as 

disputas pelo título de rainha e as brincadeiras na festa da Padroeira, tudo isso é sinônimo de 

um tempo bom – o passado – povoado por pessoas queridas. O presente, deste modo, se 



195 

 

configura como o tempo da ausência, pois, do ponto de vista dos moradores entrevistados, em 

Serra Branca já não existe mais nada disso – dessas alegrias. E essa nostalgia presente na voz, 

na lembrança e na vida, na verdade, manifesta uma crítica à sociedade atual e ao presente que 

cada vez mais traz inovações nas formas de viver e a exclusão dos idosos, como observa Bosi 

(2003). 

Analisamos, ainda, as entrevistas ensejando identificar os deslocamentos envolvidos 

nas práticas desses lazeres. Isso nos levou a observar uma geografia municipal que apresenta 

uma determinada configuração. No que concerne ao carnaval, o trajeto da festa, de acordo 

com os entrevistados, se dava dentro da sede do município, na cidade, nas suas ruas 

principais. Ainda pelos depoimentos, não havia uma participação significativa da população 

da zona rural nesta festa, embora algumas pessoas fossem à cidade para assistir os blocos. A 

população da zona rural, de acordo com D. Geruza era mais assídua nos festejos juninos (o 

forró) e na festa de Nossa Senhora da Conceição (a religiosidade). 

Já com relação à festa de Nossa Senhora da Conceição, aí sim, havia de fato uma 

grande deslocamento da população da área rural em direção à urbana. Os moradores que 

falaram a respeito dessa festa, inclusive, relataram que as famílias da cidade recebiam os 

parentes das comunidades rurais (chamadas de sítios pelo interior) em suas casas para 

hospedá-los. As pessoas do campo frequentavam, principalmente, as celebrações religiosas da 

festa, embora também comparecessem ao pavilhão. Um dos moradores referiu-se à esta festa 

como sendo a “festa do agricultor”, na qual era gasto o dinheiro das reservas. 

Quanto aos lazeres mais contínuos, como o futebol, o cinema e a RCB, identificamos, 

no caso do primeiro, que existiam times de futebol de várzea na zona rural, e alguns de seus 

jogadores chegaram a atuar nos times da cidade que estudamos – Flamengo e Vasco. Portanto 

havia um fluxo dos moradores da zona rural para a cidade para jogar ou assistir os jogos, e na 

zona rural também eram realizados jogos de futebol. Já o cinema e o programa de auditório 

funcionavam no mesmo prédio, localizado no centro da cidade, ao lado da Igreja Matriz. A 

população da zona rural assistia sem assiduidade às suas exibições, porque era necessário o 

deslocamento espacial e, muitos pais, segundo uma depoente que vive no campo, não 

permitiam que seus filhos fossem para cidade para evitar riscos.  

A Voz Católica, uma difusora (autofalante com amplificador de som), funcionava com 

um sistema integrado de caixas de som espalhadas em alguns pontos da cidade, dirigida pelo 

Sr. Luiz Gonçalves, que encerrou suas atividades quando decidiu começar a organizar os 

preparativos para fundar uma estação de radiocomunicação. A RCB, fundada pelo referido 

morador, promotora do concurso de auditório, ficava na cidade, também no prédio do cinema. 



196 

 

Neste caso, a população da zona rural tinha acesso à programação mediante o uso dos rádios. 

Sabemos que o rádio não era um aparelho comum nas casas dos agricultores, devido ao seu 

custo e a questão da acessibilidade para comprá-lo, já que Serra Branca era um pequeno 

município da região do cariri no interior do estado que não produzia este tipo de produto. A 

cidade mais próxima, e mais desenvolvida, para onde os moradores se deslocavam quando 

necessário era Campina Grande. Portanto, o movimento da RCB era da cidade para a cidade e 

para a zona rural, chegando aos que tinham aparelho de rádio. No entanto, é interessante 

lembrarmos o fenômeno, bastante comum quando do surgimento da televisão em pequenas 

localidades e que também se aplica ao rádio, de moradores que não possuíam tais aparelhos se 

dirigirem às casas de vizinhos e/ou conhecidos que os possuíam para ouvir ou assistir a 

programação transmitida. 

Trançando um panorama da atual situação dos lazeres em Serra Branca, notamos que, 

realmente, as mudanças prevaleceram em detrimento das permanências. Mas nós não 

podemos afirmar que não existe nada porque, afinal, ocorreram mudanças e não o 

desaparecimento das práticas de lazeres como as que estudamos. Afirmamos isso porque os 

moradores, nos seus relatos, foram bastante incisivos ao falarem que atualmente não há no 

município o desenvolvimento de práticas de lazer.  

Com relação à festa do carnaval, eles afirmaram que nesse período não há nada na 

cidade. No entanto, analisando as entrevistas, vimos que, na verdade, ainda acontecem 

algumas brincadeiras na cidade, mas não existem mais os blocos e suas festas nos clubes 

como existiu no passado. Portanto, ainda há carnaval. Eles informaram ainda que, aqueles que 

tem condições, viajam para brincar o carnaval fora.  

A festa de Nossa Senhora da Conceição, santa Padroeira de Serra Branca ainda ocorre 

no mês de dezembro, mas não possui a estrutura do passado, mas já não existem aquelas 

brincadeiras que existiram, a exemplo do caritó. Atualmente, a festa da Padroeira também 

realizada em um clube local. Por isso alguns moradores disseram que o pavilhão é “a festa dos 

velhos”, porque a juventude local não frequenta o pavilhão esperando a hora do início da festa 

no clube, ou apenas “dão umas voltinhas” pelo pavilhão, sem o interesse que os jovens de 

antigamente tinham pela festa. 

O prédio que abrigava o cinema, a RCB e as apresentações do programa de auditório 

agora possui as instalações de uma academia de musculação, como já vimos. Não há mais 

cinema no município. Isso pode ser relacionado ao desaparecimento deles nas cidades 

interioranas. Sabemos que os custos para manutenção de um cinema são bastante altos, o que 

pode não ser revertido com facilidade se considerarmos o acesso fácil, no presente, aos 



197 

 

produtos cinematográficos em camelôs ou na própria rede mundial de computadores 

(internet).  

Já as rádios sofreram um processo inverso. Enquanto houve um recrudescimento da 

ausência das práticas de lazer apontadas acima, com relação às rádios no município, existem 

três nos dias atuais, ou seja, um número superior ao que existiu no nosso recorte. Um aspecto 

que nos chamou foi a vinculação que existia entre a difusora e a RCB antigas à Igreja 

Católica. Era com essa instituição que as atividades de radiodifusão se relacionarem de modo 

mais direto, inclusive porque o vigário local estimulou e contribuiu para o desenvolvimento 

de ambas. Hoje existem três rádios em Serra Branca: a Independente FM – 107.7, a Serra 

Branca FM – 103.3 e a Rádio Comunitária Solidariedade FM – 87.9. Sabemos que hoje, de 

um modo geral, as rádios funcionam em articulação com o jogo político (partidário!) devido 

ao poder que as mídias têm na atualidade, e que, sendo assim, é preciso tentarmos para a 

programação e os discursos presentes e veiculados pelos diversos meios de comunicação. No 

entanto, no nosso trabalho, como os focos foram as antigas Voz Católica e RCB, não nos 

aprofundamos na análise das três rádios em atuação no presente.   

Já quanto ao futebol, aconteceu um processo semelhante à radiocomunicação. Os 

times se multiplicaram no município. Na pesquisa, nos deparamos com o seguintes times do 

período estudado: Flamengo e Vasco da Gama de Serra Branca, os que escolhemos para 

trabalhar, o Serra Branca Esporte Clube e o Grêmio Esporte Clube. No presente, a prática do 

futebol é recorrente. Há também a prática da modalidade do futebol de salão que, inclusive, 

disputa a Copa Cariri de Futsal, evento da região que conta com a participação da 

“Selebranca”, a seleção de futsal de Serra Branca.  

Quanto ao futebol de campo, nas viagens que fizemos, percebemos que é praticado no 

cotidiano. Os campos do Flamengo e do Vasco são abertos diariamente para que a população 

possa jogar. O futebol é destaque em um blog179 local que aborda modalidades esportivas na 

região do cariri e nas rádios locais. No referido blog, existem alguns nomes de times locais 

atuais, que já mencionamos anteriormente e elas são relacionados a última Copa Máster do 

cariri, o que demonstra a continuação da prática do futebol. 

Deste modo, reiteramos a ponderação de que os lazeres em Serra Branca se 

modificaram, eles não deixaram de existir como consta em diversos relatos de memória que 

não aceitam a mudança, que a negam em nome da instituição do passado como um tempo 

diferente e melhor.  

                                                            
179 Para consulta, ver: http://esporte-sb.blogspot.com.br/. 



198 

 

5. REFERÊNCIAS 
 
ALBERTI, Verena. Ouvir contar: textos em história oral. Rio de Janeiro: FGV, 2004. 
 
ALEGRIA, João; DUARTE, Rosália. Um sonho, um belo sonho: considerações sobre a gênese das 
relações entre cinema e educação no Brasil. Revista Diálogo Educacional. N. 15. Vol. 5. Curitiba-PR, 
2005, p. 1-16. 
 
ALVES, Maria Helena Moreira. Estado e oposição do Brasil (1964-1984). Petrópolis: Vozes, 1984. 
 
AMARAL, Rita de Cássia de Mello P. do. Festa à Brasileira: significados do festejar, no país que não 
é sério. 1998. 380 p. Tese de Doutorado. Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas. 
Universidade de São Paulo. 
 
AZEVEDO, Lia Calabre de. No tempo do rádio: radiodifusão e cotidiano no Brasil (1923-1960). Tese 
de Doutorado. 2002. 277p. Programa de Pó-Graduação da Universidade Federal Fluminense. 
Disponível em: http://www.historia.uff.br/stricto/teses/Tese-2002_AZEVEDO_Lia_Calabre-S.pdf 
Acesso em: 19/12/2011. 
 
BARBOSA, Vilma de Lourdes. Contribuições para pensar, fazer e ensinar história local. 2005. 247p. 
Tese (Doutorado). Centro de Ciências Sociais Aplicadas, Universidade Federal do Rio Grande do 
Norte. 
 
BASTOS, Adeilma Carneiro. Paisagem Cinematográfica: o NUDOC e a produção cultural nas 
décadas de 1980-1990. 2009. 148p. Dissertação (Mestrado em História). Centro de Ciências Humanas, 
Letras e Artes da Universidade Federal da Paraíba. 
 
BENJAMIN, Walter. Magia e técnica, arte e política: ensaios sobre literatura e história da cultura. 
7ed. São Paulo: Brasiliense, 1994. (Obras Escolhidas, vol. I) 
 
_____. Rua de mão única. 5ed. São Paulo: Brasiliense, 1995. (Obras Escolhidas, vol. II)  
 
BOSI, Ecléa. A pesquisa em memória social. Psicologia USP. N. 1/2. Vol. 4. São Paulo, 1993, p. 277-
284. 
 
______. Memória e sociedade: lembranças de velhos. 14ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2007. 
 
BOURDIEU, Pierre. A economia das trocas simbólicas. 6ed. São Paulo: Perspectivas, 2009. (Coleção 
Estudos, vol. 20) 
 
CAMARGO, Luiz Octávio de Lima. O que é lazer. 3ed. São Paulo: Brasiliense, 2008. (Coleção 
Primeiros Passos). 
 
CERTEAU, Michel de. Operação historiográfica. In: A escrita da história. Rio de Janeiro: Forense 
Universitária, 1982. [Disponível em: http://pt.scribd.com/doc/58937932/Michel-de-Certeau-A-Escrita-
da-historia-pdf-rev]. Acesso em: 10/09/2010. 
 
______. A invenção do cotidiano: 1. artes de fazer. 16ed. Tradução de Ephraim F. Alves. 
Petrópolis/RJ: Vozes, 2009. 
 
______. A invenção do cotidiano: 2. morar, cozinhar. 2ed. Tradução de Ephraim F. Alves e Lúcia 
Endlich Orth. Petrópolis/RJ: Vozes, 1996. 
 



199 

 

DAMATTA, Roberto. Antropologia do óbvio - notas em torno do significado social do futebol 
brasileiro. Revista USP. São Paulo-SP, 06,07,08/1994. p.10-17 (Dossiê futebol). Disponível em: 
http://www.usp.br/revistausp/22/02-damatta.pdf. Acessado em: 10 de outubro de 2011. 
 
______. Carnavais, malandros e heróis: para uma sociologia do dilema brasileiro. 6ed. Rio de Janeiro: 
Rocco, 1997. 
 
DELGADO, Lucilia de Almeida Neves. História oral: memória, tempo, identidades. 2ed. Belo 
Horizonte: Autêntica, 2010. (Coleção Leitura, Escrita e Oralidade) 
 
DUMAZEDIER, Joffre. Lazer e cultura popular. 3ed. São Paulo-SP: Perspectiva, 2000.  
 
______. Sociologia empírica do lazer. São Paulo-SP: Perspectiva, 1979.  
 
DURKHEIM, Émile. As Formas Elementares da Vida Religiosa: o sistema totêmico na Austrália. 
Tradução Paulo Neves. São Paulo: Editora Martins Fontes, 1996, p.403-423. 
 
FENTRESS, James & WICKHAM, Chris. Memória social: novas perspectivas sobre o passado. 
Lisboa: Editora Teorema Ltda., 1992.  
 
GAETA, Maria Aparecida Junqueira Veiga. A fala dos lugares perdidos: a cidade do desejo. In: 
Revista Brasileira de História – Historiografia: propostas e práticas. N. 30. São Paulo: 
ANPUH/Contexto, 1995, vol. 15, p. 157-170. 
 
GALEANO, Eduardo. Futebol ao sol e à sombra: a saga de uma paixão. Tradução de Eric 
Nepomuceno e Maria do Carmo Brito. Porto Alegre: L&PM, 2004.  
 
GOMES, Ângela de Castro. Cultura política e cultura histórica no Estado Novo. In: ABREU, Martha; 
SOIHET, Rachel (orgs.). Cultura política e leituras do passado: historiografia e ensino de história. 
Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2007, p. 45-63. 
 
GONÇALVES, Regina Célia. A história e o oceano da memória: algumas reflexões. Saeculum – 
Revista de História. N. 04-05. João Pessoa: DH-UFPB, jan.1998/dez. 1999. p. 13-39. 
 
GRAMSCI, Antonio. Os intelectuais e a organização da cultura. Rio de Janeiro: Civilização 
Brasileira, 1979. 
 
GUIMARÃES NETO, Regina Beatriz. Trajetórias de vida, trajetórias de ofício. Saeculum – Revista de 
História. N. 23. João Pessoa: DH/PPGH/UFPB, jul. – dez., 2010, p. 167 – 186. [Disponível em: 
www.cchla.ufpb.br/saeculum/]. Acessado em: 20 de julho de 2011. 
 
HALBWACHS, Maurice. A memória coletiva. Tradução de Beatriz Sidou. São Paulo: Centauro, 2006.  
 
HOBSBAWM, Eric. As artes 1914-45. In: ______. Era dos extremos: o breve século XX (1914-
1991). São Paulo: Companhia das Letras, 2003, 178-197.  
 
______; RANGER, T (orgs.). A invenção das tradições. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1997.  
 
______. A produção em massa de tradições: Europa, 1789 a 1914. In: ______; RANGER, Terence 
(orgs.). A invenção das tradições. 6ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1997, 271-316. 
 
IGREJA CATÓLICA APOSTÓLICA ROMANA. Carta encíclica Vigilanti Cura. Disponível em: 
http://www.vatican.va/holy_father/pius_xi/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_29061936_vigilanti-
cura_po.html. Acesso em: 15/06/2012. 
 



200 

 

ITANI, Alice. Festas e calendários. São Paulo: UNESP. 2003. 
 
LE GOFF, Jacques. Memória. In História e memória. 5ed. Tradução de Bernardo Leitão, Irene 
Ferreira e Suzana Ferreira Borges. Campinas: Editora UNICAMP, 2003. 
 
LIMA, Sérvio Túlio da Silva. Fino trato: memórias de sapateiros de Serra Branca nas décadas de 
1940-1980. 2008. 68p. Monografia (Licenciatura em História). Centro de Educação, Universidade 
Estadual da Paraíba. 
 
De MASI, Domenico. O ócio criativo: entrevista a Maria Serena Palieri. Tradução de Léa Manzi. 5ed. 
Rio de Janeiro: Sextante, 2000.  
 
MAYOL, Pierre. O Bairro. CERTEAU, Michel de; GIARD, Luce; MAYOL, Pierre. A invenção do 
cotidiano: 2. morar, cozinhar. Tradução de Ephraim Ferreira Alves. 6.ed. V.2. Petrópolis: Editora 
Vozes, 1996. p. 37-185. 
 
MARX, Karl. Manuscritos econômico-filosóficos. 1ed. São Paulo: Boitempo Editorial, 2004.  
 
MASCARENHAS, João de Castro, BELTRÃO Breno Augusto, SOUZA JUNIOR Luiz Carlos de, 
MORAIS Franklin de, MENDES Vanildo Almeida, MIRANDA Jorge Luiz Fortunato de. Projeto 
cadastro de fontes de abastecimento por água subterrânea. Diagnóstico do município de Serra 
Branca, Estado da Paraíba. Recife: CPRM/PRODEEM, 2005. Disponível em: 
www.cprm.gov.br/rehi/atlas/paraiba/.../SERR196. Acesso em: 28/06/2012.  
 
MEIHY, José Carlos Sebe Bom. Augusto & Lea: um caso de (des)amor em tempos modernos. São 
Paulo: Contexto, 2006. 
 
MONTENEGRO, Antônio Torres. História, metodologia, memória. São Paulo: Contexto, 2010. 
 
______. Memórias, percursos e reflexões. Saeculum – Revista de História. N. 18. João Pessoa: 
DH/PPGH/UFPB, jan. – jun., 2008, p. 187 – 208. [Disponível em: www.cchla.ufpb.br/saeculum/]. 
Acessado em: 12 de julho de 2010. 
 
MOREIRA, Márcio Macêdo. Cultura política e poder familiar nos Cariris Velhos: uma análise das 
fontes. s/d, digitado. 
 
______. Entre Britos e Gaudêncios: cultura política e poder familiar nos cariris velhos da Paraíba 
(1930-1960). 2012. 207p. Dissertação (Mestrado em História). Centro de Ciências Humanas, Letras e 
Artes da Universidade Federal da Paraíba. 
 
______. Uma história da emancipação política de Serra Branca (1947-1960). 2009. Monografia 
(Licenciatura Plena em História). Centro de Ciências Humanas, Letras e Artes da Universidade 
Federal da Paraíba.  
 
NEVES, Joana. História local e construção da identidade social. In. Saeculum – Revista de História. 
N. 3. João Pessoa: DH/PPGH/UFPB, jan. – dez., 1997, p. 13-27. [Disponível em: 
www.cchla.ufpb.br/saeculum/]. Acessado em: 07 de novembro de 2010. 
 
NORA, Pierre. Entre memória e história: a problemática dos lugares. Projeto História. N. 10. São 
Paulo: DH/PPGH/PUCSP, dez., 1993, p. 7 – 28. [Disponível em: 
www.pucsp.br/projetohistoria/downloads/revista/PHistoria10.pdf]. Acessado em: 15 de fevereiro de 
2011. 
 



201 

 

OLIVEIRA, Dalva Felipe de. Mulher, trabalho e vida no campo: um estudo junto às mulheres da 
comunidade do Ligeiro – Cariri Paraibano. 1996. Dissertação (Mestrado em Sociologia). Programa de 
Pós-Graduação em Sociologia, Universidade Federal da Paraíba. 
 
ORICCHIO, Luiz Zanin. Futebol e carnaval. O Estado de S. Paulo. São Paulo-SP, 24/2/2009, p. E2. 
 
PASSOS, Luciana Andrade dos. Identificação e análise das tipologias habitacionais rurais situadas 
nos municípios de São João do Cariri, São José dos Cordeiros, Gurjão e Serra Branca (Bacia do 
Taperoá – PB). 1999. Monografia (Bacharelado em Arquitetura). Centro de Tecnologia, Universidade 
Federal da Paraíba. 
 
REZNIK, Luiz. Imagens constituindo narrativas: fotografia, saúde coletiva e construção da memória 
na escrita da história local. História, ciências, saúde - Manguinhos. N. 3. Rio de Janeiro: Casa de 
Oswaldo Cruz/Fundação Oswaldo Cruz, vol. 14, jul. – set. 2007. Disponível em: 
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S010459702007000300017&lng=pt&nrm=iso
Acesso em: 23 de julho de 2010. 
 
______. Qual o lugar da história local?. 2002. Anais do V Taller Internacional de Historia Regional y 
Local. Disponível em: http://www.historiadesaogoncalo.pro.br/hp_hsg_lista_artigos.htm. Acesso: 
10/03/2009.  
 
RIO, João do. A alma encantadora das ruas – crônicas. São Paulo: Martin Claret, 2007. 
 
RUSEN, Jörn. Como dar sentido ao passado: questões relevantes de meta-história. História da 
historiografia. N. 02. Ouro Preto-MG: UFOP, mar. 2009, p. 163-209. [Disponível em: 
http://www.ichs.ufop.br/rhh/index.php/revista/article/view/12/12]. Acesso em: 10/10/2010. 
  
SAMUEL, Raphael. História local e história oral. Revista Brasileira de História – História em quadro 
negro: escola, ensino e aprendizagem. N. 19. São Paulo: ANPUH/Marco Zero, v. 9, set.89/fev.90, 
1990, p. 219-243.  
 
SANTOS, Edmilson S. dos. A representação dos campos de várzea na cidade: um espaço de memória. 
Arquivos em movimento. Vol. 2. N. 1. Rio de Janeiro: EEFD/UFRJ, jan. – jun., 2006, p. 101-113. 
[Disponível em: http://vomer2.eefd.ufrj.br/~revista/index.php/EEFD/article/view/206/157]. Acesso 
em: 28/12/2011. 
 
SANTOS, Myrian Sepúlveda dos. O pesadelo da amnésia coletiva: um estudo sobre os conceitos de 
memória, tradição e traços do passado. Cadernos de Sociomuseologia. N. 19. Lisboa: Centros de 
Estudos de Sociomuseologia/Universidade Lusófona de Humanidades e Tecnologias, 2002, p. 139-171. 
[Disponível em: http://revistas.ulusofona.pt/index.php/cadernosociomuseologia/article/view/370/279]. 
Acesso em: 08/09/2011. 
 
SEGALEN, Martine. Rito, sagrado, símbolo. In: Ritos e rituais contemporâneos. Rio de Janeiro: 
Editora FGV, 2002, p. 17-38. 
 
SOUZA, Antônio Clarindo Barbosa. Cinema hollywoodiano e formação de sensibilidades no Nordeste 
do Brasil. In: VALENTE, Isabel Maria Freitas; ANDRADE, Juciene Batista Félix. Cultura memória e 
imagens. Campina Grande: EDUFCG/SFAAC, 2010, p. 89-104. 
 
SOUSA, Fabio Gutemberg Ramos Bezerra de. Territórios de confrontos: Campina Grande (1920-
1945). Campina Grande: EDUFCG, 2006. 
 
SOUZA, Estelita Antonino. Fatos históricos de Serra Branca. 2008, digitado. 
 



202 

 

SOUZA, Onildo Gouveia de. Memórias de trabalhadores da cultura do algodão em Serra Branca – 
PB (1950-1980). 2007. 53p. Monografia (Licenciatura em História). Centro de Educação, 
Universidade Estadual da Paraíba. 
 
THOMPSON, Edward P. Costumes em comum: estudos sobre a cultura popular tradicional. São Paulo: 
Companhia das Letras, 1998.  
 
VASCONCELOS, Lydiane Batista de. A invenção de Caicó carnavalesca nas batalhas da memória 
(1980-2009). 207 p. 2010. Dissertação (Mestrado em História). Programa de Pós Graduação em 
História. Universidade Federal de Pernambuco. 
 
VILAR, Dyala Limeira. Pesquisa: potencialidades turísticas do município de Serra Branca – PB. 
2005. 53p. Monografia (Bacharelado em Turismo). Faculdade de Ciências sociais Aplicadas – 
FACISA. 
 
WEBER, Max. A ética protestante e o espírito do capitalismo. 4.ed. Tradução: Pietro Nassetti. São 
Paulo: Martin Claret, 2004.  
 
WERNECK, Christianne. Lazer, trabalho e educação: relações históricas, questões contemporâneas. 
Belo Horizonte-MG: Ed. UFMG/CELAR-DEF/UFMG, 2000. 
 
Fontes Orais  
 

NOME IDADE TEMA DATA 

Antônio Apolinário 77 anos Festa: Padroeira 03/04/2009 

Carlos Antônio Barros180 66 anos Festa: carnaval 27/06/2008 

Geruza Mamede Lima 79 anos Festas 11/06/2011 

João Lôpo e Araújo 80 anos Festa: Padroeira/Futebol 25/06/2008 

Luiz Gonçalves 64 anos  Padroeira/Rádio/Cinema 08/10/2009 

Luís Gonzaga de Holanda 74 anos Carnaval/Futebol 08/05/2008 

Margarida Antonino da Silva 81 anos Padroeira/Cinema/Futebol 11/06/2011 

Maria de Lourdes G. de Lima 73 anos Programa de auditório 15/12/2011 

Maria de Lourdes R. de Freitas 66 anos Festa: carnaval 10/06/2011 

Maria Santina 88 anos Festa: Padroeira 14/12/2011 

Paulo Alcântara Lima 70 anos Futebol 11/06/2011 

Rita Rangel dos Santos 83 anos Festa: carnaval 11/06/2011 

Severino Ramos 56 anos Festas/Rádio/Cinema 
Futebol 

10/06/2011 

 
OBS.: A idade registrada é que os depoentes possuíam na época da entrevista. 

                                                            
180 O Sr. Calos Antônio Barros faleceu em 15 de julho de 2012. 


