
 
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM HISTÓRIA 

 

 

 

 

AS PRÁTICAS E REPRESENTAÇÕES FEMININAS NO PROTESTANTISMO DE 
CAMPINA GRANDE: A Igreja Evangélica Congregacional (1927-1960)  

 

 

 

CLEÓFAS LIMA ALVES DE FREITAS JÚNIOR 

 

 

 

 

Área de Concentração: História e Cultura Histórica 

Linha de Pesquisa: Ensino de História e Saberes Históricos 

 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA 

Maio de 2010 



 
 

AS PRÁTICAS E REPRESENTAÇÕES FEMININAS NO PROTESTANTISMO DE 
CAMPINA GRANDE: A Igreja Evangélica Congregacional (1927-1960) 

 

 

 

 

 

CLEÓFAS LIMA ALVES DE FREITAS JÚNIOR 

 

 

 

 

ORIENTADOR: PROF. DR. ANTONIO CARLOS FERREIRA PINHEIRO 

 

 

 

 

 

Dissertação de Mestrado 
apresentada ao Programa de Pós-
Graduação em História, do Centro 
de Ciências Humanas, Letras e 
Artes da Universidade Federal da 
Paraíba – UFPB, em cumprimento 
às exigências para obtenção do 
título de Mestre em História, na 
Área de Concentração em História 
e Cultura Histórica. 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA – PB 

Maio de 2010 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 

F866p    Freitas Júnior, Cleófas Lima Alves de. 

                   As práticas e representações femininas no protestantismo de  

            Campina Grande: a igreja evangélica congregacional (1927-1960)/  

             Cleófas Lima Alves de Freitas Júnior. – João Pessoa, 2010. 

                161f. :il. 

                  Orientador: Antonio Carlos Ferreira Pinheiro. 

                  Dissertação (Mestrado) – UFPB - CCHLA 

                  1.História Social . 2. Protestantismo Congregacional.  3. 
Representações Femininas – Práticas Morais. 

 

UFPB/BC                                                 CDU:  93:316(043) 

 

 

. 

                                                              

                                                            

UFPb/BC                                                         CDU: 65:316.46(043.2) 



 
 

AS PRÁTICAS E REPRESENTAÇÕES FEMININAS NO PROTESTANTISMO DE 
CAMPINA GRANDE: A Igreja Evangélica Congregacional (1927-1960) 

 

 

CLEÓFAS LIMA ALVES DE FREITAS JÚNIOR 

 

 

Avaliado em ___/___/_______com conceito _______________________________ 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

 

______________________________________________________________ 

Prof. Dr. Antonio Carlos Ferreira Pinheiro 

Programa de Pós-Graduação em História – Universidade Federal da Paraíba 

Orientador 

 

__________________________________________________________________ 

Profa. Dra. Ester Fraga Vilas-Boas Carvalho do Nascimento  
 

Programa de Pós-Graduação em Educação – Universidade Tiradentes 

Examinadora Externa 

________________________________________________________________ 

Prof. Dr. Iranilson Buriti de Oliveira  

Programa de Pós-Graduação em História – Universidade Federal de Campina Grande 

Examinador Externo 

 

_________________________________________________________________ 

Prof. Dr. Elio Chaves Flores  

Programa de Pós-Graduação em História – Universidade Federal da Paraíba 

Suplente Interno 



i 
 

AGRADECIMENTOS 

 

 Primeiramente à minha esposa, Kátia Suênia, pelo companheirismo, amor e 

paciência no cotidiano do viver. 

 

 Aos meus pais, Cleófas e Rejane, porque não permitiram que as 

condicionantes sociais se tornassem fins absolutos de viver, reconhecendo-as 

como meios de construção da vida. 

 

 À minha irmã, Jackelinne, que me recebeu em sua casa durante o primeiro ano 

do mestrado de muitas aulas.   

 

  Ao professor Antonio Carlos, por ser um orientador especial e amigo que em 

suas leituras atenciosas, comentários preciosos, principalmente a experiência 

vasta em pesquisa e pelo acolhimento. 

 

 Aos colegas de caminhada nas aulas e discussões do PPGH, especialmente a 

amizade de Jucieldo, Aryana, Paloma, George, Priscila, Shirley e Eliana.  

 

 Aos professores do PPGH, que conheci durante as disciplinas e que muito 

contribuíram para a produção dessa pesquisa, com suas observações, críticas, 

leitura e debates. Foram: Elio Flores, Regina Célia, Regina Behar, Claúdia 

Cury, Carla Mary, Raimundo Barroso e Uyguaciara Velôso. 

 

 À secretária do PPGH, Virginia, por todo carinho e atenção. 

 

 Ao pastor Samuel Dioniso de Veras, da Igreja Evangélica Congregacional de 

Campina Grande, que prontamente permitiu acesso aos documentos do 

Acervo da Igreja. 

 

 À senhora Hilda Ximenes, que gentilmente cedeu o uso das cartas escritas por 

sua mãe, Dona Morena, e que constituem seu Acervo Particular. 

 

  A todas as mulheres que aceitaram narrar suas vidas através de lembranças 

com marcas de sensibilidades, singularidades e diversidades. 



ii 
 

 

 Ao Prof. Dr. Iranilson Buriti por suas leituras e observações preciosas no 

exame de qualificação e na defesa da dissertação. 

 

 A Profa. Dra. Ester Fraga por ter aceitado o convite de participar da banca 

examinadora e por suas considerações significativas sobre a história da 

educação protestante no Brasil. 

 

 A CAPES, pela bolsa que trouxe mais tranquilidade na realização da pesquisa. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iii 
 

SUMÁRIO 
 

AGRADECIMENTOS                                                                                                       i 
SUMÁRIO                                                                                                                       iii 
RESUMO                                                                                                                        iv 
ABSTRACT                                                                                                                     v 
LISTA DE ABREVIATURAS                                                                                          vi 
LISTA DE FOTOS                                                                                                         vii 
LISTA DE TABELAS                                                                                                   viii 

1. INTRODUÇÃO ......................................................................................................... 1 

 

2. ESCRITAS E IMAGENS DO FEMININO NO PROTESTANTISMO DE CAMPINA 
GRANDE .................................................................................................................... 14 

2.1. A Escrita de Sarah Pouth Kalley ....................................................................... 16 

2.2. A Escrita de Iraci Silva de Mendonça ............................................................... 30 

2.3. A Escrita de Salustiano Pereira Cézar................................................................39 

2.4. As Cartas de Luiza Barbosa Monteiro e as Relações Amorosas 
Protestantes.................................................................................................................43 

2.4.1. Muito alegre em saber que nossa liberdade de culto continua..................44 
2.4.2. Horrível as senhoritas cortarem os cabelos.................................................48 
2.4.3. A mulher não deve achar melhor companhia do que a do marido.............51 
 

3. AS NORMAS DO PROTESTANTISMO CONGREGACIONAL E AS MULHERES 
“TRANSGRESSORAS”................................................................................................61 

3.1. As Normas Congregacionais, Estatuto e Doutrinas.........................................63 

3.2. As Normas Congregacionais, Pregações e Hinos............................................72 

3.3. As Mulheres e a “Fé Sagrada”............................................................................82 

3.4. As Mulheres e as Relações Amorosas...............................................................94 

3.5. As Mulheres, a Estética “Pura” e as Diversões “Mundanas”........................102 

 

4. MEMÓRIAS DE MULHERES IDOSAS CONGREGACIONAIS: obediências e 
transgressões............................................................................................................110 

4.1. O Filme Familiar dos 90 anos de Dona Morena: A Mulher Ideal de 
Fidelidade...................................................................................................................111 

4.2. Ser uma mulher evangélica é servir por amor.................................................119 

4.3. As moças andavam bem vestidas e tudo decentemente...............................126 

4.4. Era o amor, a abnegação e a separação do mundo........................................135 

4.5. Filho de mulher da vida não tem pai................................................................142 

 

5. CONSIDERAÇÕES FINAIS...................................................................................149 

6. REFERÊNCIAS......................................................................................................151 

7. ANEXOS.................................................................................................................158 



iv 
 

RESUMO 

 

Este trabalho tem o objetivo analisar a construção histórica das práticas e 

representações femininas congregacionais em Campina Grande nos anos de 1927 a 

1960. Também considerando as resistências de variadas mulheres que exerceram 

práticas subversivas das tradições idealizadas em suas relações amorosas, na fé, na 

estética, no cuidado com o corpo e divertimentos. Os referenciais teóricos da história 

social inglesa nos ajudaram a pensar as representações femininas congregacionais 

em Thompson (1981), a partir de sua noção de “consciência afetiva e moral”, como as 

ideias relativas às “tradições inventadas”. Aproximamo-nos principalmente da história 

cultural nos trabalhos de história das mulheres e relações de gênero. Ao analisarmos 

as práticas transgressivas das mulheres em Chartier (1990), com a noção de 

“representação” e “apropriação”, de Certeau (2008), como um movimento de “super-

ações”, “trapaçaria, astúcia e esperteza”, “desfazer o jogo do outro”  e “inventividades 

próprias” no aparelho disciplinar da igreja.  

Palavras-Chave: Representações Femininas, Protestantismo Congregacional, Práticas 

Subversivas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



v 
 

ABSTRACT 

 

The objective of this work is to analyze the historic construction of female 

congregational practices and representations from 1927 to 1960. Considering the 

resistence of certain women that subvert ideal traditions in love relationships, in faith, in 

esthetic, body care and fun. The theoretical references of English social history help us 

to think about those representations in Thompson (1981) his concept of “affective and 

moral conscience”. We got closer to culture history in female culture works and gender 

relations. Analyzing wrong practices of women in Chartier (1990) with the notions of 

“representation” and “appropriation” of Certeau (2008) like a movement of “overruns, 

cheat, trickery and cunning”. “undo the others‟ game”, “own inventions” in the church‟s 

discipline.  

Key words: Female Representations, Congregational Protestantism, Subversive 

Practices. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vi 
 

LISTA DE ABREVIATURAS 

 

 

 

APHX – Arquivo Particular de Hilda Ximenes 

SOIECCG – Sessão Ordinária da Igreja Evangélica Congregacional de Campina 

Grande 

SEIECCG – Sessão Especial da Igreja Evangélica Congregacional de Campina 

Grande 

SOOFIECCG – Sessão Ordinária dos Oficiais da Igreja Evangélica Congregacional de 

Campina Grande 

SEOFIECCG – Sessão Especial dos Oficiais da Igreja Evangélica Congregacional de 

Campina Grande 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vii 
 

LISTA DE FOTOS 

 

 

 

Foto I – Igreja Congregacional em 1920 e depois da chegada do pastor João Clímaco 

Ximenes........................................................................................................................41 

Foto II – Casa construída para os pastores da Igreja em 1920 e o Asilo 

Congregacional.............................................................................................................42 

Foto III – Dona Luiza e João Clímaco Ximenes...........................................................48 

Foto IV – Coração feito por Luiza Monteiro em carta de 1927.....................................51 

Foto V – Carta de Luiza Monteiro, parte I.....................................................................57 

Foto VI– Carta de Luiza Monteiro, parte II....................................................................58 

Foto VII – Poema Transcrito por Luiza Monteiro..........................................................59 

Foto VIII – O Conjunto de Louvor Vozes do Senhor e a Idealização das Normas......65 

Foto IX – Campanha Evangelística da Igreja e a Fé “Sagrada” em 1961....................70 

Foto X – Coral da Igreja no ano de 1925......................................................................76 

Foto XI – Reuniões da Igreja, Oficiais e Exaltação da Fé “Sagrada”...........................90 

Foto XII - Dona Morena em Família e a Dessacralização do “Corpo Santo” 

Congregacional...........................................................................................................113 

Foto XIII – Dona Morena em Família e a Desconstrução do “Patrimônio 

Congregacional”..........................................................................................................118 

Foto XIV – Culto de Celebração da Ceia como Festa da Fé......................................121 

Foto XV – O Coral da Igreja na década de 1958 e a Estética “Pura”.........................130 

 

 



viii 
 

LISTA DE TABELAS 

 

 

 

Tabela 1 – Tipos de Transgressões na “Fé Sagrada” das Mulheres e Homens 

Congregacionais entre 1927-1960............................................................................93 

Tabela 2 – Tipos de Transgressões nas Relações Amorosas das Mulheres e Homens 

Congregacionais entre 1927-1960..........................................................................101 

Tabela 3 – Tipos de Transgressões na Estética e Diversões das Mulheres e Homens 

Congregacionais entre 1927-1960..........................................................................109 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 
 

1. INTRODUÇÃO 

 

 

Atualmente, as pesquisas sobre o protestantismo vêm aumentando, com o 

intuito de estudar os novos movimentos e identidades no contexto da globalização. 

Sobre tal empreendimento, podemos destacar os estudos de Alves (2005), quando 

analisa o “pentecostalismo independente” ou “neopentecostalismo”. A leitura deste 

último se verifica como um movimento de transformação da tradição legitimada pelas 

igrejas protestantes tradicionais, em que os fiéis viviam uma “religião da cruz”, em sua 

busca por purificação e o desprendimento do mundo, na produção de uma tradição 

nova denominada “religião do trono”. Esta se fundamenta na busca do bem-estar e no 

desejo de consumo inesgotável dos fiéis em conformação aos bens oferecidos pelo 

mundo. No entanto, nesta pesquisa, pensamos uma particularidade do protestantismo 

denominado tradicional para compreendermos as suas tradições pautadas e 

caracterizadas como “religião da cruz”.  

Pensar em história do protestantismo na particularidade da igreja evangélica 

congregacional no Brasil nos remete às tipologias sobre o protestantismo construídas 

pelos pesquisadores ao longo dos tempos. Por exemplo, os apresentados por Cunha 

(2004, p.17-19): o primeiro tipo foi o protestantismo histórico de imigração, com raízes 

na Reforma do século XVI, estabelecido no Brasil com o fluxo imigratório a partir da 

primeira metade do século XIX, sem preocupações missionárias conversisionistas, que 

são as igrejas luterana, anglicana e reformada; o segundo tipo refere-se ao 

protestantismo histórico de missão, com origens na Reforma do século XVI, mas que 

veio para o Brasil a partir da segunda metade do século XIX por meio de missionários 

norte-americanos em sua maioria, os quais constituíram as igrejas batista, 

presbiteriana, metodista e episcopal, com exceção da igreja congregacional, 

estabelecida por missionários europeus. 

Nessa perspectiva, há uma historiografia sobre o protestantismo da igreja 

evangélica congregacional, que ressalta a sua falta de poder institucional e numérico. 

Nela, encontramos com frequência a afirmação de que se trata de uma denominação 

protestante pequena. Todavia, a sua importância se deu por ser a pioneira para a 

formação das igrejas protestantes no Brasil. Com sua inserção no Brasil em 1855, na 

cidade do Rio de Janeiro, a igreja evangélica congregacional foi considerada a 

primeira igreja protestante no país em língua portuguesa, intitulada Igreja Evangélica 

Fluminense. A atuação dessa Igreja pode ser caracterizada pelas práticas de 



2 
 

evangelização realizadas pelos missionários Robert Reid Kalley e Sarah Pouth Kalley 

(o primeiro, escocês, e a segunda, inglesa). Em 1873, esses missionários 

estabeleceram a Igreja Evangélica Pernambucana, considerada a primeira igreja 

protestante do referido estado com fins conversionistas. A partir desta igreja, a fé 

protestante congregacional espalhou-se pelas mais variadas partes da região 

Nordeste do Brasil. Com a Igreja Evangélica Pernambucana, os seus pastores e 

missionários instituíram um projeto evangelizador que, no início do século XX, atingiu 

a cidade de Campina Grande (Paraíba), resultando, em 1920, no estabelecimento da 

primeira igreja protestante da cidade.1 

O memorialista Epaminondas Câmara (1988, p. 84, 97, 98, 100, 104 e 109) 

discursou sobre a inserção do protestantismo na cidade de Campina Grande com a 

apresentação de datas e personagens singulares: assim, em seu discurso, elucidou 

que: a) foi fundada em 1912 a primeira igreja protestante com o nome de “Evangélica”, 

localizada na Rua do Açude Novo, sendo o pastor fundador Sinfrônio Costa; b) 

descreveu que em 15 de novembro de 1920 houve a inauguração do seu templo 

evangélico, na Rua do Açude Novo, que já contava com trinta membros e com dois 

oficiais eclesiásticos: o presbítero João Canuto e o diácono Eulálio Eliazar; c) em 05 

de março de 1922, foi fundada a 1ª Igreja Batista na rua do Silvestre, tendo como 

pastor-professor Augusto Santiago; d) em 08 de janeiro de 1924, houve a fundação da 

primeira igreja protestante pentecostal (Assembléia de Deus), na rua das Areias; e) 

apenas em 30 de junho de 1927 destacou que a primeira igreja protestante da cidade 

se chamava Igreja Evangélica Congregacional, com a chegada do pastor João 

Clímaco Ximenes em sua direção. A Igreja já contava com noventa membros e a 

Escola Bíblica Dominical com cento e cinquenta alunos. 

Partindo dessas primeiras informações, elaboramos a problematização desta 

pesquisa, que foi iniciada desde o ano de 2004, durante a graduação em história, e 

aprimorada nestes dois anos de mestrado. Nesse sentido, percebemos que os 

estudos sobre a igreja congregacional no Brasil, particularmente em Campina Grande, 

                                                           
1
 É importante destacar que os missionários Robert Reid Kalley e Sarah Kalley, quando 

estabeleceram essas igrejas, não as representaram como congregacionais, ligadas ao 
“congregacionalismo denominalista” do tipo inglês e norte-americano. Eles se consideravam 
igreja congregacional tão somente pela gestão democrática da administração, podendo ser 
chamada de “congregacionalismo kalleyano”. Esse processo se iniciou a partir de 1914, 
através do pastor Francisco de Sousa, da Igreja Evangélica Fluminense e presidente da nova 
denominação, que publicou 44 artigos no jornal O Cristão (o jornal oficial da denominação). O 
referido pastor procurou unir as representações do “congregacionalismo kalleyano” às desses 
outros congregacionalismos. Mas isso nem sempre foi bem aceito pelos mais antigos, e, no 
caso da igreja de Campina Grande, vimos certa confusão quanto a representar a igreja como 
congregacional ou somente evangélica (cf. CARDOSO, 2001: p.14). 



3 
 

foram produzidos sob o predomínio de uma “historiografia triunfalista”, conforme a 

“tradição eusebiana”. Nessa tradição, as memórias e histórias do protestantismo 

congregacional resultaram em narrativas de exaltação e preservação dos “grandes” 

feitos. Exaltam suas autoridades e as instituições em suas práticas normativas, seus 

privilégios político, econômico, social e cultural, na construção dos ícones 

congregacionais, ao mesmo tempo em que produziram um silêncio sobre os fiéis 

comuns nos seus gestos cotidianos e desviantes (WIRTH, 1994, p.54-55). 2 

Encontramos vários trabalhos conforme a “tradição eusebiana”, como Porto 

Filho (1982), que faz uma narrativa em ordem cronológica sobre a igreja 

congregacional no Brasil, na exaltação das autoridades em seus feitos, acompanhado 

por César (1983), Rocha (1941, 1944, 1946, 1957) e Forsyth (2006). Em relação a 

Campina Grande, conforme essa mesma tradição historiográfica, temos ainda o 

trabalho de Souza (1982), em estudo biográfico sobre João Clímaco Ximenes, que foi 

pastor da igreja congregacional em Campina Grande durante trinta e três anos e meio, 

como já foi dito. Também Santana Filho (1996, p.5-8), em artigo sobre o pastor João 

Clímaco Ximenes, construiu uma narrativa com característica de epopeia, tratando-o 

como “o grande apóstolo do Nordeste”. E, finalmente, Mendonça (2007), que produziu 

uma obra de caráter memorialista sobre o pastor congregacional José Quaresma, que 

trabalhou aproximadamente cinquenta anos, pregando e difundindo os ideais 

congregacionais nas comunidades em que viveu.3 

Dessa forma, esta pesquisa tem como um dos seus propósitos empreender um 

rompimento com esta tradição de descrição e exaltação das autoridades da igreja 

congregacional, preocupada tão somente com os problemas eclesiásticos e 

desvinculada das questões sociais, políticas, econômicas e culturais. Acompanhamos 

os trabalhos de Cardoso (2001, 2002, 2005a, 2005b, 2005c), que pensou o 

protestantismo em outra perspectiva e elaborou uma discussão reinterpretando a 

formação da igreja congregacional no Brasil, tomando como referência o trabalho 

realizado pelos missionários Robert e Sarah Kalley. Assim sendo, partindo das 

reflexões realizadas pelo referido autor, propomos então discutir a igreja 

congregacional, buscando enxergar e compreender as contradições que expressam a 

historicidade da igreja como construção humana e não divina. Nosso ponto de partida, 

                                                           
2
 Essa tradição corresponde à proposta do pensador cristão primitivo Eusébio de Cesáreia, que 

buscava construir a história do cristianismo primitivo como superior ao paganismo, fazendo 
uma apologia da religião cristã. Cf. WIRTH (1994). 
3
 O pastor José Quaresma trabalhou em igrejas congregacionais nas cidades de Campina 

Grande, Patos e Guarabira no estado da Paraíba; em Caruaru e Santa Cruz do Capibaribe, no 
estado de Pernambuco. Cf. MENDONÇA (2007). 



4 
 

portanto, consiste na dessacralização dos seus líderes religiosos e instituições, 

pensando nos caminhos e descaminhos desse protestantismo em Campina Grande.  

Nessa perspectiva diferenciada, buscamos contribuir para a produção de uma 

“historiografia inclusiva”, que não se limita a um número seleto de pessoas 

representadas como “heróis da fé”, em geral homens, enquanto grupos considerados 

menos importantes são relegados ao esquecimento e desconhecimento, como as 

mulheres em seus variados modos de ser. Uma história inclusiva, que reconhece o 

quanto as mulheres são relegadas na “historiografia triunfalista” a lugares periféricos, 

como uma grande massa silenciosa e silenciada, ausentes da história. Uma história 

que pensa as mulheres como parte integrante da história, da cultura e da sociedade, 

não se restringindo a uma descrição das mulheres na representação de vítimas da 

história, mas, sim, concebê-las como construtoras também dos variados cristianismos. 

Uma história inclusiva, que articula o pressuposto de que as mulheres fazem história, 

com uma produção histórica que não se restringe somente ao mundo acadêmico, mas 

representa uma interpretação também da realidade concreta das pessoas no presente, 

ou seja, construir uma consciência de que também as mulheres simples são sujeitos 

da história (DEIFELT, 1994, p.110-118).     

Assim, considerando esses pressupostos, nosso trabalho tem como objetivo 

analisar a construção histórica das práticas e representações femininas 

congregacionais nas décadas de 1927 a 1960 em Campina Grande, produzida nas e 

pelas mulheres. Também considerando as resistências praticadas por variadas 

mulheres com atos de rompimento às tradições congregacionais idealizadas em suas 

relações amorosas, fé, estética, cuidado do corpo e divertimentos. Nesse sentido, 

pensar em outros modos de ser mulher é necessário, destacando que essa construção 

se deu em suas relações com a dimensão do político, econômico, social e cultural da 

cidade.  

A escolha por esse recorte temporal está relacionada ao relato de muitos casos 

de transgressão efetivados pelas mulheres às tradições congregacionais e a 

necessidade de transformamos o olhar tradicionalmente edificado sobre o pastor João 

Clímaco Ximenes e sobre a igreja congregacional de Campina Grande. Um saber 

histórico de cunho dogmático e triunfalista, que exaltou o seu trabalho na igreja 

durante trinta e três anos e meio, na fabricação de práticas normativas que 

alcançaram vários lugares. Através das congregações, como Serra Verde, Ingá, 

Marinho, Santa Terezinha, Lagoa Nova, Esperança, Areia, Patos, Marisópolis, 



5 
 

Aroeiras, Alagoa Grande, João Pessoa, Jatobá, Guarabira – na Paraíba, bem como 

Timbaúba e Tamarinheira, em Pernambuco.  

A necessidade de produzirmos outras histórias, levantando outros problemas, 

indicando outros sujeitos e objetos num constante repensar dos silêncios legitimados 

por essas histórias triunfalistas, levou-nos a pensar esta pesquisa no contexto das 

histórias inclusivas relativas às mulheres. Como aponta Perrot (2006, p. 9, 10 e 14), 

com o fim de repensar o silêncio que foi produzido e frequentemente reiterado como 

mandamento através dos séculos pelas religiões, pelos sistemas políticos e manuais 

de comportamento, ou seja, o silêncio relativo à participação das mulheres nas igrejas, 

nos templos, nas mesquitas e nas sinagogas; silêncios nas assembléias políticas 

dominados pelas eloquências masculinas; silêncios nos espaços públicos e até 

mesmo nos espaços privados.  

Esses silêncios foram legitimados como uma postura normal da mulher que 

deve esperar, escutar e guardar as palavras no fundo de si mesmas. Esses silêncios 

para as mulheres atuam como uma espécie de chamado, o qual essas mulheres 

deveriam aceitar, conformarem-se, obedecer, submeter-se e calar-se. Imposto pela 

ordem simbólica que abrange a fala, a expressão, o gestual ou a escrita, pregava-se a 

necessidade do corpo das mulheres serem coberto, como a cabeça e o rosto. Sendo o 

silêncio também disciplina do mundo, das famílias e dos corpos, regra política, social, 

familiar, no sentido de ser o pudor a virtude e a honra feminina transformada em uma 

segunda natureza. No entanto, nesses silêncios, as mulheres puderam desviar-se das 

proibições, preenchendo os vazios do poder instituído. Também não podemos 

desprezar que esses silêncios são legitimados pela narrativa histórica, em que o olhar 

dos historiadores durante muito tempo tornou ausentes as mulheres. Aqui propomos 

uma mudança no olhar, na escritura da história do protestantismo congregacional, a 

partir da produção historiográfica sobre a história das mulheres e suas relações de 

gênero. 

Como aponta Del Priore (2005, p.217-235), esta “historiografia do silêncio” tem 

sido repensada com a produção de uma “história das transgressões”, através de 

variadas pesquisas que buscaram pensar no Brasil colonial, imperial e republicano as 

práticas das mulheres desviantes da norma estabelecida pelas instituições de poder, 

tomando como referência o imaginário, incluindo também a história dos amores e da 

vida íntima. A partir de uma análise da perseguição movida por algumas instituições 

de poder masculinas (a Inquisição, a Igreja, a magistratura, a polícia), as mulheres 

foram capazes e são, em seu cotidiano, de inventarem e criarem caminhos 



6 
 

diferenciados dos propostos pelas instituições de poder. Não procuramos fazer história 

das mulheres em termos de erros e acertos sobre o seu passado, com o fim de contar 

a saga de heroínas e mártires, mas, sim, enfocá-las através de aspectos relacionados 

à submissão, à negociação, as tensões e as contradições que se estabeleceram em 

diferentes épocas. Uma história que contemple as grandes transformações, profundas 

e silenciosas, dos comportamentos, dos sentimentos religiosos ou das mentalidades, 

as demográficas e as técnicas. Nessa perspectiva, uma história em que não estejam 

ausentes os pequenos, as práticas miúdas e repetitivas do cotidiano, as furtivas 

formas de consentimento e interiorização das pressões, simbólicas ou concretas, 

exercidas contra as mulheres.4 

A nossa pesquisa aponta para uma perspectiva inclusiva, inspirada em 

variados trabalhos com outras histórias do protestantismo no Brasil. Como Leite 

(2008), que analisou a formação identitária da mulher pentecostal da Congregação 

Cristã do Brasil na cidade de Carapicuíba enquanto fiel, reprodutora de uma doutrina 

dentro da Igreja, caracterizada por uma participação silenciosa, seja na moralidade no 

cuidado do corpo e nas instâncias de poder da instituição. Contudo, em outros 

espaços, ela ressignifica sua condição através de uma participação ativa. Toledo-

Francisco (2002) analisou homens e mulheres em interação com o pentecostalismo, 

através das resignificações de seus papéis sociais em família e em relação à própria 

igreja, a partir de sua conversão/adesão religiosa. Em Ribeiro (2008), temos um 

estudo sobre as mulheres leigas e suas redes vinculadas à Igreja Metodista do Brasil, 

geralmente informal, destacando o seu papel na constituição das comunidades de fé 

no período de 1930 até 1971. Enfatiza também que não há uma historiografia das 

mulheres no protestantismo brasileiro, porque as pesquisas concentraram-se em 

“ícones femininos” do protestantismo, ou seja, aquelas que exerceram funções de 

liderança nas igrejas.  

Campos (2006) elaborou um estudo sobre como, na Igreja Presbiteriana do 

Brasil, as mulheres são excluídas das posições legalmente instituídas de poder e 

dominação, o oficialato ordenado entre os anos de 1994/2002.  Musskopf (2008), em 

                                                           
4
 Nisto consideramos importante os trabalhos na perspectiva da história das mulheres e de 

gênero como inspiração: Perrot (1988), sobre as mulheres como excluídas da história; Scott 
(1992), em seu artigo que discute as variadas transformações da história das mulheres e 
formas de escrevê-la; Del Priore (1997), em seu artigo sobre os caminhos de se escrever 
história do cotidiano e da vida privada; Soihet (1997), sobre as possibilidades de escrever essa 
história com enfoques na ação e lutas das mulheres; mulheres e trabalho; mulheres, família e 
maternidade, mulher e sexualidade; Engel (1997) quando pensa a sexualidade como objeto da 
história e como tem sido pensada na historiografia brasileira. Também a pesquisa de Andrade 
(2008), com suas reflexões da história do feminismo como um movimento multifacetado e a 
importância da noção de gênero como lugar de amadurecimento teórico para a historiografia. 



7 
 

sua tese, fez uma releitura histórica dos processos de construção dos discursos e 

práticas em torno da religiosidade e sexualidade no Brasil, com uma discussão sobre o 

desenvolvimento das “teologias homossexual-gay-queer”, através de um movimento 

de crítica das teologias sustentadas numa matriz heterocêntrica. Rocha (2008) 

estudou a construção e manutenção das representações de gênero em relação às 

esposas de pastores na Igreja Batista do Paraná, problematizando as questões de 

poder nas instituições de ensino teológico e de formação ministerial na configuração 

de perfis ideais para essas mulheres, e o trânsito das esposas de pastores entre o 

espaço público e privado.   

Os referenciais teóricos em que nos inspiramos e trabalhamos consistiram nas 

reflexões, primeiramente de forma secundária na perspectiva da história social inglesa, 

formados pelos textos de Edward P. Thompson. Com uma proposta de formular outro 

sentido para a cultura, com destaque para as estruturas sociais e o contexto histórico, 

como elementos formadores das práticas culturais cotidianas dos indivíduos em 

sociedade, uma produção voltada para temas considerados marginais na 

historiografia, como as subculturas, as condutas desviantes, as sociabilidades 

operárias, a escola, a música e a linguagem (ESCOSTEGUY, 2006, p.139-164). 

Thompson (1987a: p.9-10; 1987b) elaborou um estudo sobre a formação da 

classe operária inglesa, discutida a partir da ideia de uma particular construção 

histórica no contexto das experiências compartilhadas por homens e mulheres na 

constituição de suas identidades e na diversidade observadas a partir de outros em 

suas experiências. Este estudo nos ajudou na perspectiva de que essa experiência de 

formação foi construída também em suas formas culturais, como as práticas religiosas 

das comunidades protestantes. Na primeira parte, o referido estudo tratou das 

tradições populares no século XVIII, dando espaço às práticas religiosas.  

O referido autor, quando pensa nas representações de bem e mal legitimadas 

nessas comunidades, numa constante luta contra as práticas pecaminosas, forneceu-

nos elementos discursivos e analíticos que aqui neste trabalho muito nos ajudou. Na 

segunda parte, tratou das experiências dos grupos de trabalhadores durante a 

Revolução Industrial, dando uma atenção diferenciada em relação à nova disciplina do 

trabalho que se formava e suas relações com o movimento metodista na produção 

dessa disciplina alimentada pelas práticas religiosas. Em que homens e mulheres 

construíram suas identidades marcadas por um forte mecanismo moral de viverem 

livres da “impureza”, do pecado nas relações pessoais, no lazer, no trabalho e 



8 
 

imbuídos por ideias milenaristas do fim do mundo para a instauração de um novo 

mundo, conforme o poder de Deus.  

Todos esses aspectos nos inspiraram no sentido de aqui discutirmos a 

construção das representações femininas congregacionais em Campina Grande, como 

consciência afetiva e moral em diversidade. Assim sendo, as mulheres e homens 

construíram suas identidades a partir de suas formas culturais através das tradições, 

dos sistemas de valores, das ideias e formas institucionais marcadas por sua 

religiosidade protestante.  

Trabalhamos aqui, portanto, tal como nos orientam os historiadores mais 

contemporâneos, com a ideia de que a história necessita ser reescrita e reinterpretada 

conforme como cada geração formula novas perguntas ao passado e encontra novas 

áreas de simpatia, à medida que revive distintos aspectos das experiências de seus 

predecessores. Assim, procuramos analisar as representações femininas instituídas 

pelas normas congregacionais na conformação de uma identidade feminina 

homogênea, universal, estática, ideal e natural. Todavia, aqui tentamos dar 

proeminência a outras práticas femininas na trama contraditória das relações de poder 

na história. 

Também nos aproximamos principalmente da história cultural com as reflexões 

de que produzimos história das mulheres e relações de gênero, na tessitura de uma 

crítica das sensibilidades femininas e masculinas no protestantismo congregacional. 

Além dos trabalhos que já citamos anteriormente, também recorremos a autoras e 

autores como Foucault (1979, 1987), Costa (1983), Soihet (1989), Rago (1997), Matos 

(1995, 2001, 2006a, 2006b, 2007), Del Priore (2006), Pedro e Soihet (2007), Perrot 

(2006, 2008), e Pesavento (2004, 2006, 2008).  

Na perspectiva de uma história social e cultural, fazemos uso de variadas 

noções na pesquisa, como experiências, tradições, discursos, imagens, 

representações, identidades, sujeição, adestramento, vigilância, memórias, 

apropriações, usos, táticas e burlas. É importante apresentarmos melhor algumas 

noções importantes e que estão interligadas, conforme discute Pesavento (2005). 

Primeiramente, destacamos a noção de “representações” como portadoras do 

simbólico, no sentido de que estão imbuídas de sentidos ocultos, construídos social e 

historicamente, que são internalizados no inconsciente das pessoas como “naturais, 

dispensando reflexão.” As representações aparecem com múltiplas faces, porque o 

mundo é construído pelos diferentes grupos de forma contraditória e variada. Em 

segundo lugar, foi-nos muito valiosa a ideia de “sensibilidades” como as formas pelas 



9 
 

quais os indivíduos e grupos “traduzem” a realidade através das emoções e dos 

sentidos, correspondendo a subjetividades partilhadas de uma experiência íntima, 

individual ou coletiva. As sensibilidades são manifestadas através de ritos, em 

palavras e imagens que nos remetem ao mundo do imaginário, da cultura e suas 

significações construídas sobre o mundo. Em terceiro, a noção de “identidades” como 

uma relação de alteridade produzida historicamente no contexto das contradições 

sociais da existência, suscitada numa produção imaginária do outro, que o descreve, 

enuncia e avalia.       

Também nos aproximamos das reflexões de Chartier (1990, 1991, 1994, 1995) 

do “mundo como representação”, no sentido de que essas representações femininas 

correspondem a determinada leitura, pensamento e construção da realidade. Isto se 

dá através de um campo de concorrências e competições enunciadas em termos de 

poder e dominação, com a efetivação de estratégias e práticas na imposição de uma 

autoridade sobre outros. A noção de “apropriação” se verifica com relação ao fato de 

que as mulheres congregacionais efetivaram outras interpretações das normas e 

instituíram outros ordenamentos de sentido em suas práticas transgressivas. 

Importantes foram as propostas de Certeau (2008), para compreendermos essas 

práticas transgressivas como “super-ações” em um sistema que não lhes pertencia. A 

maquinação das normas pelas autoridades da igreja conduziu as mulheres a edificar 

um lugar de resistência, através da “trapaçaria, astúcia e esperteza” na forma de 

“desfazer o jogo do outro”, por meio da produção de outras identidades em suas 

“inventividades próprias” no espaço das “estratégias tecnocráticas e escriturísticas” da 

igreja. 

Os procedimentos metodológicos aqui adotados estão intimamente 

relacionados ao uso criativo e crítico da nossa base documental, que se encontra 

assim caracterizada: primeiramente, trabalhamos com os quatro livros de atas da 

Igreja Evangélica Congregacional de Campina Grande: um primeiro livro, onde estão 

registradas as assembleias da igreja ocorridas entre 1927/1934; outro relativo às 

assembleias dos oficiais da igreja de 1937/1941; um terceiro livro, referente às 

assembleias da igreja de 1944/1952 e o último das assembleias da igreja de 

1952/1965. De posse desse material, analisamos o estatuto da igreja, como também 

os casos de transgressões das mulheres às normas congregacionais.  

Um segundo procedimento converge para as memórias e representações das 

relações de gênero a partir das obras de mulheres congregacionais: a missionária 

Sarah Kalley e Dona Iraci Mendonça, esposa do pastor congregacional José 



10 
 

Quaresma. No primeiro ano da pesquisa, encontramos uma fonte importante, que 

foram as cartas amorosas da jovem protestante Luiza Barbosa Monteiro, enviadas ao 

então noivo seminarista João Clímaco Ximenes, o seu futuro esposo e pastor da Igreja 

Evangélica Congregacional. Essas correspondências fazem parte do Acervo Particular 

de Hilda Monteiro Ximenes (filha do casal). A respeito de Luiza Barbosa, discutimos 

neste trabalho os variados discursos construídos em torno de seu nome, o movimento 

de exaltação como “patrimônio congregacional”. Entre esses discursos, conferimos 

uma maior atenção àquele promovido pelas mulheres da União Auxiliadora da Igreja. 

Analisamos também a sua ação no âmbito da família a partir do filme de um culto em 

comemoração aos 90 anos de Luiza Barbosa Ximenes e as narrativas das mulheres 

entrevistadas. O nosso olhar acerca desses discursos está atento às continuidades e 

descontinuidades na diversidade dos sentidos e temporalidades. 

Um terceiro procedimento metodológico foi a análise das práticas e 

representações femininas através da releitura do estatuto da igreja, das doutrinas 

legitimadas pela instituição na confissão doutrinária, nas pregações do pastor João 

Clímaco Ximenes e nas letras das músicas do livro de cânticos que eram utilizados 

nas reuniões da igreja. Mediante o estudo dessas fontes, pudemos considerar que 

estas, acompanhadas da Bíblia e do Estatuto da igreja, faziam parte do cotidiano das 

mulheres congregacionais e contribuíram para a produção de suas identidades. 

 Um quarto procedimento refere-se às memórias evocadas a partir de 

entrevistas com mulheres idosas, que começaram a participar nas décadas de 1930 a 

1960 da igreja congregacional. Essas entrevistas se constituem como extremamente 

importantes, porque nos possibilitou realizar cruzamentos de informações relativas à 

organização da Igreja Congregacional em Campina Grande, bem como melhor 

conhecer as ações disciplinares aplicadas pelas autoridades da igreja. As entrevistas 

nos possibilitaram ainda antever possíveis explicações acerca do papel das mulheres 

que questionaram e desrespeitaram os códigos de conduta, quebrando as normas 

elaboradas pela igreja congregacional.  

Nesse sentido, no uso das entrevistas, partimos do pressuposto trabalhado por 

Paul Thompson (1992, p.44, 137) de que produzimos uma história em torno das 

pessoas, que proporciona o aparecimento de sujeitos vindos não só dentre os líderes, 

mas dentre a maioria desconhecida do povo, trazendo a história para dentro da 

comunidade e elencando no seio da comunidade fatores de interesse histórico. A 

prática das entrevistas contribuiu, enfim, para que os menos privilegiados, e em 

especial os idosos, conquistassem dignidade e autoconfiança, uma vez que a eles foi 



11 
 

conferida uma voz de credibilidade, além de permitir a identificação de outras 

identidades. 

 Esperávamos entrevistar doze pessoas, entre mulheres e homens, mas as 

dificuldades de contato e disponibilidade nos impediram de efetivar esse número de 

entrevistas. Um exemplo ocorreu no dia da entrevista do presbítero Euclides Gomes, 

que tem mais de 80 anos de idade. O presbítero nos revelou que tinha medo de que 

outros usassem o seu depoimento contra ele, proibindo também a esposa, Dona Maria 

de Lourdes, de conceder a entrevista, embora ela estivesse muito disposta a fazê-lo. 

Portanto, realizamos seis entrevistas com cinco mulheres e um homem durante o ano 

de 2009. A nossa análise foi de quatro entrevistas das mulheres, conforme o Termo de 

Consentimento Livre e Esclarecido (em Anexo I) assinado pelas entrevistadas. Não 

mencionamos os seus nomes para manter o sigilo, indicando-os por meio de letras: A 

nasceu em 1929 e exerce até hoje a função de Corista na igreja; B, que nasceu em 20 

de janeiro de 1936 e também exerce a função de corista; C nasceu em 1921, teve um 

casamento contraditório e exerceu a função missionária durante anos; D exerce até 

hoje a função de corista na instituição.  

É importante ressaltar que pensamos a escrita memorialística de Iraci 

Mendonça, das cartas de Luiza Barbosa e as entrevistas como “escritas de si e 

escritas da intimidade”, com as quais podemos problematizar as relações de poder, 

sociabilidades, relações de gênero, memórias seletivas e memórias enquadradas. 

Essas escrituras promoveram em suas autoras uma invenção de si como mulher 

protestante, nas suas representações sobre a igreja congregacional da cidade de 

Campina Grande, através da exaltação e condenação das práticas femininas e 

masculinas subversivas às normas. As escritas memorialísticas em questão formam 

registros subjetivos com identidades que aparecem simultaneamente de forma una e 

múltipla, experimentando temporalidades diversas na constituição de um “teatro da 

memória”, em que pensamos os discursos das autoras sobre o que viram, sentiram e 

experimentaram retrospectivamente com relação a determinados acontecimentos 

individuais e coletivos. Para tanto, aproximamo-nos das reflexões discutidas nas 

coletâneas sobre “escritas de si, invenções de si e escritas da história”, organizadas 

por Gomes (2004), Abrahão e Souza (2006), bem como nos trabalhos de Pollak (1989, 

1992) sobre memória e identidade.  

Nesse sentido, partilhamos com Montenegro (1994, p.21-22) o posicionamento 

de que a produção histórica pode ser centrada em processos de rememoração, sem 

desprezar o fato de que o depoimento oral e as fontes escritas se complementam para 



12 
 

a compreensão do passado. O processo de rememoração seguiu o caminho de 

abordagem através de um processo diversificado de relembranças, em que 

alcançamos visões, opiniões e representações sobre o passado. 

Também pensamos essas entrevistas como trata Delgado (2006, p.31, 52-53), 

quando observa que estamos contribuindo para que as lembranças continuem vivas e 

atualizadas, sem transformá-las em exaltação ou crítica pura e simples do passado, 

mas considerando-as enquanto “meio de vida” à procura de escombros que estimulem 

o diálogo do presente com o passado. Trata-se, portanto, de um movimento que 

vincula a razão histórica à memória na produção de um saber histórico que contribui 

para o conhecimento do passado e para a projeção do futuro, na luta para diminuir o 

impacto do consumo diário do esquecimento e da “perda de identidades”, que 

compõem o nosso mundo globalizado. 

Todos esses artefatos foram encontrados e selecionados como constituintes 

das memórias das relações de gênero, no protestantismo congregacional de Campina 

Grande. A partir das reflexões de Perrot (2006, p.33-43), foi-nos possível pensar o 

quanto a memória histórica tem um caráter sexuado, que forja um silêncio produzido 

pelo olhar masculino hegemônico. Esse caráter sexuado encontra-se contido nos 

arquivos públicos, que privilegiam o público como espaço do econômico e do político 

destinado aos homens. Em contrapartida, os arquivos privados nos fornecem 

“segredos” em que as mulheres aparecem como secretárias das famílias, com os 

livros de anotações familiares, as correspondências familiares e os diários íntimos, 

mesmo que tenham sido atingidos pela autodestruição das mulheres. Destaca ainda a 

referida autora que as memórias das mulheres são traços ligados à sua condição, ao 

seu lugar na família e na sociedade, constituindo-se assim em uma memória do 

privado voltada para a família e para o íntimo. As entrevistas também possibilitaram 

que as mulheres rompessem com o silêncio e encontrassem o prazer de falar de si 

mesmas com liberdade. 

Com o propósito de relatarmos um pouco sobre esses aspectos acima 

mencionados, estruturamos o nosso trabalho em três capítulos: no primeiro, 

analisamos a construção das práticas e imagens femininas no protestantismo 

congregacional de Campina Grande. Primeiramente, a partir da releitura da escrita de 

Sarah Pouth Kalley, Iraci Mendonça Quaresma e Salustiano Pereira Cézar. Em 

seguida, na escrita produzida por Luiza Barbosa Monteiro, tomando por base algumas 

cartas de amor escritas no período de 1925 a 1927 e enviadas ao seu noivo e futuro 



13 
 

esposo, o pastor João Clímaco Ximenes, que esteve na direção da Igreja Evangélica 

Congregacional de Campina Grande durante trinta e três anos e meio.  

No segundo capítulo, discutimos a construção das normas congregacionais nos 

anos de 1927 a 1960 como medidas de disciplinarização e sujeição das mulheres em 

inscreverem no corpo e na alma uma higiene espiritual do “sagrado”, do “puro”, do 

“santo”, do “divino” e do “verdadeiro”. Em seguida, apreendemos as mulheres nos 

seus atos de transgressão, indisciplina e burla em relação às normas de higiene 

espiritual, na instituição de outras práticas femininas para além da fé, tais como 

relações amorosas, cuidado do corpo em sua estética e divertimentos. 

No último capítulo, investigamos as representações femininas na releitura de 

um filme familiar, em comemoração ao aniversário de 90 anos de Luiza Barbosa 

Ximenes (Dona Morena), realizado em 26 de junho de 1996. Com tal produção, foi 

possível constar a construção de um corpo “santo” e “sagrado”, modelo de mulher 

congregacional que se dedicou ao esposo e filhos. Em seguida, discutimos as 

memórias de quatro mulheres idosas, que começaram a participar da igreja entre as 

décadas de 1930 a 1960. Algumas dessas mulheres entraram para a igreja ainda na 

infância ou na juventude, e partir de suas narrativas de vida, é possível pensar sobre 

suas práticas, além da prática de outras mulheres, fossem elas “transgressoras” ou 

“obedientes” no âmbito da fé, das relações amorosas, da estética e dos divertimentos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



14 
 

2. ESCRITAS E IMAGENS FEMININAS NO PROTESTANTISMO DE CAMPINA 

GRANDE 

 

 

“A casa é sem dúvida o império da mulher, e a ela compete convertê-

la e conservá-la como região de paz e alegria” 

Sarah Kalley, 2005, p.100 

“Para mim, o nosso Ministério, o meu marido e nossos filhos era tudo 

em minha vida.” 

Iraci Mendonça, 2007, p. 21 

“Acho que a mulher não deve achar outra coisa melhor do que a 

companhia do marido; o cazal sendo unido é bonito e muito feliz.”
5
 

Luiza Barbosa Monteiro, 1927 

   

Objetivamos analisar as imagens femininas no protestantismo de Campina 

Grande tomando como referência a primeira igreja protestante da cidade, a Igreja 

Evangélica Congregacional. Primeiramente, na releitura da escrita de Kalley (2005), 

missionária pioneira do congregacionalismo no Brasil, que em seu livro Alegria da 

Casa, escrito em 1866 no Rio de Janeiro, legitimou um ideal de mulher protestante em 

que a casa era o seu império e espaço de reclusão. Desse modo, a mulher tinha o 

dever de torná-la um lugar de harmonia. Em Mendonça (2007), as memórias do seu 

ministério ao lado do marido, pastor congregacional, reafirmou a centralidade da sua 

identidade no amor ao ministério, marido e filhos. Por último, no estudo realizado por 

César (1983), observarmos como estas escritas legitimam imagens idealizadas das 

mulheres protestantes congregacionais.  

Num segundo momento, faremos uma releitura da escrita produzida por Luiza 

Barbosa Monteiro. A partir de suas cartas, pensamos também sobre as diversas 

imagens femininas e masculinas quanto à participação das mulheres na difusão e ao 

mesmo tempo no questionamento das práticas culturais congregacionais, marcadas 

pela obediência das normas morais e de conduta. Para tanto, analisaremos exemplos 

                                                           
5
 Nas citações em relação as cartas de Dona Morena optamos por manter a escrita original. 



15 
 

de Luiza Barbosa, uma moça protestante que afirmou em sua escrita o ideal feminino: 

“a melhor companhia para mulher é viver unida ao marido”.  

A análise dessas escritas e imagens femininas será norteada pelo pensamento 

elaborado por Silveira (2007, p.42), de que tratamos das experiências vividas pelas 

mulheres e homens congregacionais e os sentidos que estes produziram sobre o 

mundo. Mostrando como estes sujeitos construíram sistemas simbólicos e de 

cognição, com a produção de artefatos materiais através de processos de produção, 

circulação, transmissão e recepção dos saberes e fazeres criativos das relações de 

gênero. 

Essas escritas também foram pensadas como um constructo na perspectiva 

das relações de gênero, em que ressaltamos o caráter social e cultural das diferenças 

baseadas no sexo, afastando-nos da naturalização, ainda que estejamos atentos à 

hierarquia nas relações entre mulheres e homens congregacionais, que foram tecidas 

em relações de poder. Olhamos para os significados subjetivos e coletivos, em que 

essas mulheres e homens teceram suas identidades através de relações contraditórias 

(PEDRO; SOIHET, 2007, p.288, 290). 

É importante destacar essas escritas como resultado das tradições 

protestantes inventadas ao logo do tempo, que contribuíram para a construção das 

identidades congregacionais normatizadas em variadas partes do Brasil. Por exemplo, 

a escrita de Sarah Kalley, oriunda da segunda metade do século XIX no Rio de 

Janeiro, influenciou consciente e inconsciente o imaginário protestante em Campina 

Grande.  

Nossa análise também nos remete à perspectiva de que tratamos na escrita 

memorialística de Iraci Mendonça e nas cartas amorosas da jovem Luiza Monteiro, um 

conjunto de práticas de produção em suas variadas ações relacionadas à constituição 

da memória de si. A escrita dessas mulheres são registros subjetivos e fragmentados 

referindo-se ao cotidiano de suas vidas. Nesse sentido, não temos a ilusão de pensar 

suas vidas num processo linear, coerente e homogêneo, pois nos defrontamos com 

mulheres simultaneamente unas e múltiplas que experimentaram situações diversas. 

 A nossa preocupação não consiste em saber o que realmente aconteceu, ou 

seja, questões de “verdade” ou “erro” nas narrativas, mas vê a ótica assumida pelo 

registro e como cada mulher se expressou no exercício de seus discursos sobre o que 

viram, sentiram, experimentaram retrospectivamente. Tais escritas atuam como um 

“teatro da memória”, em que a mulher aparece como personagem de si mesma. Daí 



16 
 

advém a necessidade de proceder a uma análise minuciosa na representação ou 

invenção de si, com a construção de um palco onde essas mulheres fazem a 

encenação de múltiplos papéis sociais e das múltiplas temporalidades. Assim, surge 

um eu multifacetado das invenções feitas sobre si e os outros, numa diversidade tanto 

feminina como masculina (GOMES, 2004, p.11, 13, 15, 17). 

 

2.1. A Escrita de Sarah Pouth Kalley  

 

A escrita de Sarah Kalley nos remete, primeiramente, ao repensar de um saber 

histórico, que colocava a mulher tão somente como a boa esposa e auxiliar do marido. 

No caso de Sarah Kalley, ela era auxiliar do marido, Robert Reid Kalley, nas atividades 

missionárias. Mas, na perspectiva do estudo de Cardoso (2005a, p.121-134), ela foi 

um sujeito ativo na história do protestantismo e na formação da Igreja Evangélica 

Fluminense, em 1855, na cidade do Rio de Janeiro (a primeira igreja congregacional 

no Brasil). Ele incluiu Sarah na membresia da sociedade burguesa inglesa, protestante 

e puritana, sendo assim uma pessoa que trazia em sua experiência de vida a 

cosmovisão de um projeto civilizatório protestante e anglo-saxão.  

Destacou que Sarah e Robert Kalley vieram ao Brasil a partir da leitura do livro 

do missionário metodista Daniel P. Kidder, “Reminiscências de Viagem e Residência 

no Brasil”. O casal ficou impressionado com o “estado espiritual e moral” do país, 

como também com a forma elogiosa e agradável com a qual Kidder apresentava a 

cidade do Rio de Janeiro, falando das casas, ruas e belezas naturais. Chegando ao 

Brasil, Sarah enfrentou um forte choque cultural e ambiental: encontrou uma cidade 

marcada por crises epidêmicas, como a febre amarela e o cólera, que atingiam, 

principalmente, a população branca de imigrantes europeus; a situação sanitária era 

precária, resultando na propagação de doenças contagiosas; e a existência de cortiços 

e seus habitantes. O choque adveio principalmente porque Sarah já estava 

conformada ao discurso moderno de ocupar a cidade de forma higiênica. 

A estratégia evangelística montada por Robert Kalley visava alcançar as 

cidades de Petrópolis e do Rio de Janeiro de 1855 até 1858, com uma equipe de 

trabalho formada pelos casais que eram discípulos de Kalley, resultante da sua obra 



17 
 

de evangelização anterior na Ilha da Madeira.6 A referida equipe era formada por 

algumas frentes de trabalho, que priorizavam a aproximação com todos os segmentos 

da sociedade sob a sua supervisão geral: eis as frentes: 1º) por conta da vocação 

médica, publicou artigos nos jornais com pregação; tradução de livros e apologética da 

fé protestante para aproximar-se da elite cultural, liberais, maçons e católicos, 

mantendo contatos constantes com elites políticas e sociais; 2º) a colportagem 

(vendas de tratados e livros protestantes) com os seus discípulos da Ilha da Madeira, 

no Rio de Janeiro e em Petrópolis, nas casas e estabelecimentos da população mais 

simples, tanto de estrangeiros como de brasileiros; 3) o culto doméstico em Petrópolis, 

na casa de Francisco de Gama e dos Kalley, na intenção de inserir o sagrado como 

parte do cotidiano das pessoas, também através da escola de música e da escola 

bíblica dominical.   

Kalley, em suas tradições protestantes, recebeu influências de dois 

movimentos de despertamento dos protestantismos europeus: do Pietismo Alemão, a 

partir do qual se apropriou da idéia das reuniões privativas organizadas por Philipp 

Spener, fundador do movimento, além da necessidade de viver na perfeição cristã, 

promovendo um processo constante de consagração; e do Puritanismo Inglês, com 

suas ideias de um regime disciplinar com normas imutáveis, para promover a salvação 

do indivíduo, com foco na família como espaço para vivenciar essa fé no cotidiano a 

partir da centralidade da Bíblia em tudo, ou seja, de um bibliocentrismo (CARDOSO, 

2001, p.120-121, 126). 

É interessante constatar que Sarah Kalley participou ativamente dessa 

estratégia de evangelização dos brasileiros como professora da Escola Dominical; na 

liderança da colportagem; com a preparação de sermões para os presbíteros da Igreja 

na ausência de Robert Kalley; nas reuniões de liderança da Igreja; no culto doméstico, 

seja na direção, nos momentos de ausência do marido, ou organizando as músicas. A 

produção de Sarah Kalley abrangeu tanto no âmbito da literatura quanto o da tradução 

de textos. Além disso, ela realizava revisões dos artigos do marido, que eram enviados 

para os jornais. Também escreveu em 1866 o livro A Alegria da Casa, para ser 

utilizado no trabalho de colportagem. Em 1880, João Manoel Gonçalves dos Santos, 

pastor brasileiro que substituiu Kalley na Igreja Evangélica Fluminense em 1876, 

escreveu ao casal Kalley, avisando que o Conselho de Instrução Pública aprovou o 

                                                           
6
 O casal Kalley convida esse grupo de portugueses da Ilha da Madeira que tinham fugido para 

Illinois, nos EUA, por terem aderido a fé protestante. O convite se deu porque falavam a língua 
portuguesa e assim, podiam realizar o culto protestante em português.  



18 
 

livro de Sarah para utilização nas escolas, conforme nos informa Cardoso (2005a, 

p.183-213; 2005b, p.14). 

A obra de Kalley foi escrita quando ela formava a Sociedade de Senhoras da 

Igreja Evangélica Fluminense. Nesse momento, Kalley transgrediu as normas aceitas 

e consagradas no inconsciente coletivo da sociedade brasileira da época. Como 

sabemos, havia  a proibição de a mulher assorciar-se e participar de reuniões sem a 

presença de seus responsáveis (pais, maridos ou irmãos). Sarah buscou construir 

esse espaço a partir de dois princípios: 1º) o treinamento individual e coletivo das 

mulheres, discipulando-as para tornarem-se agentes de transformação da Sociedade 

de Senhoras; 2º) a realização de forma silenciosa de vários projetos evangelísticos e 

sociais, procurando não divulgar suas ações para evitar conflitos. Através de visitas 

aos membros da Sociedade de Senhoras, educou-as e ensinou-as a discipular, com 

base num programa de discipulado protestante. O seu propósito era produzir nestas 

mulheres um forte senso ético, que ordenasse seu cotidiano, em conformidade com a 

tradição puritana de ter a Bíblia como referencial central em todos os aspectos da vida, 

possibilitando a essas mulheres a oportunidade de serem reprodutoras de uma nova 

ética (a protestante), em seus lares e nos outros espaços sociais que frequentassem 

(CARDOSO, 2005a, p.214-232). 

As imagens femininas tecidas por Sarah Kalley na segunda metade do século 

XIX, na particularidade da Igreja Evangélica Fluminense, formaram tradições 

protestantes que foram repetidas e ressignificadas em outras igrejas no Brasil, como 

nas igrejas congregacionais em Pernambuco e em Campina Grande. Mesmo que 

informalmente e sem um contato mais íntimo com essa escrita, as mulheres 

congregacionais repetiram os gestos, conselhos e práticas de ordenação do cotidiano 

através dessa ética protestante. A partir da perspectiva de Chartier (1990, p.16-17), 

propomos identificar o modo como foram construídas, pensadas e lidas as 

representações femininas do mundo social protestante congregacional, em Campina 

Grande, e suas múltiplas relações com essas tradições através da escrita de Sarah 

Kalley. 

Nesta escrita de Sarah Kalley, apreendemos que essas tradições estão em 

consonância com a ética protestante indicada por Weber em sua obra (2005, p.38, 68, 

116, 119, 122, 125-127), segundo a qual o protestantismo não eliminou o controle 

sobre a vida cotidiana dos fiéis, mas o substituiu por uma nova forma de controle. Um 

novo controle em favor de uma regulamentação da conduta como um todo, que 

penetrava em todos os setores da vida pública e privada com uma imposição mais 



19 
 

severa. Essa nova forma de controle desposava a ideia de vocação como dogma 

central. Segundo o referido dogma, o único modo de vida aceitável para Deus não 

estava mais na separação da “moralidade mundana pelo ascetismo monástico”, mas 

unicamente no cumprimento das obrigações impostas por sua posição no mundo para 

glorificar a Deus em tudo. Esse dogma da vocação foi intensificado nas igrejas 

protestantes com os movimentos de renovação do puritanismo, pietismo e metodismo. 

Avançou como algo que devia constituir o cotidiano da vida, não mais enclausurado 

nos mosteiros, mas penetrando na rotina da vida diária com sua metodicidade para 

amoldá-la a uma vida laica, no tempo presente, embora sempre com o fim de viver no 

mundo por vir.  

Com essa postura, Sarah legitima a tradição analisada por Weber de que, para 

viver a sua vocação neste mundo, as mulheres tinham que administrar a riqueza ou 

despesas da família de forma lícita, como finalidade da vida. Seriam más quando 

conduzissem a tentação de gozar a vida no ócio e no pecado, para viver uma vida 

folgada e desocupada, em luxos. Dormir mais que o necessário para a saúde, e, assim 

perder tempo também era visto como uma forma de transgressão. 

 As práticas amorosas só eram permitidas no casamento, apenas como meio 

desejado por Deus para aumentar a glória dele, através da procriação. Recomendava-

se ainda o cuidado com os esportes, as danças e os bares dos homens, vistos como 

divertimentos que estimulavam o orgulho, os baixos instintos, o instinto irracional da 

aposta e o regozijo impulsivo da vida, pois a felicidade estaria no reino vindouro de 

Deus. No ordenamento da ética dos protestantes puritanos, não era lícito compartilhar 

as festividades de Natal nem as artes religiosas espontâneas: o teatro, com o seu 

apelo erótico e o vestuário sem decência, era veemente condenado. Havia, desse 

modo, na ética protestante, um processo de uniformidade da vida edificado sobre o 

repúdio à “idolatria da carne”.  

Pensamos que a referida autora legitima essa ética estudada por Weber em 

seu estudo clássico sobre o protestantismo. Isto se verifica em sua escrita através de 

uma idealização da feminilidade protestante como identidade homogênea, natural, fixa 

e divina, que operou exclusão e delimitação das mulheres ao espaço da casa, 

submetidas e obedientes ao homem.  

Kalley buscou elucidar em seu livro a tessitura do cotidiano das mulheres, em 

dez capítulos. A obra orienta as donas de casa a construírem uma casa moderna e 

higiênica. Sua primeira preocupação foi com a cozinha limpa, apropriando-se de um 

provérbio como verdadeiro: “cozinha asseada, casa asseada”. O lugar de preparo da 



20 
 

comida de toda a família necessitava estar bem arranjado e limpo, porque considerava 

a cozinha o fundamento da casa, sendo desta feita mais importante que os quartos e 

as salas. Pontuou que era vergonhoso e representava desgraça para uma dona de 

casa ter a cozinha com o chão sujo, sem ser varrido todos os dias; as paredes e o teto 

com teias de aranha como se fossem cortinas; o fogão sujo; os armários com poeira e 

gordura. Isto porque, para Sarah, a limpeza da cozinha era mais importante do que a 

adornagem do corpo. Para ela: “... ainda que esta [mulher] me aparecesse adornada dos 

mais ricos enfeites, e a sala de visita estivesse mobiliada com a maior elegância e 

primor, eu nunca desejaria ser condenada a passar nem um dia sequer em tal casa” 

(KALLEY, 2005, p.72).   

Em seguida, tratou de descrever os gestos da dona de casa para que, usando 

a razão e de forma metódica, tivesse uma cozinha digna de uma mulher decente. Em 

cada manhã, a cozinha deveria ser varrida, o fogão escovado, as cadeiras e mesas 

limpas, o que deveria ocorrer somente nos dias de serviço, com exceção do Domingo, 

por causa da proibição divina de trabalho nesse dia. Sobre o cuidado com as panelas, 

que deveriam ser lavadas e enxutas, logo após o uso, estas deveriam ser bem 

guardadas, para que a família tivesse saúde. Também falou do cuidado com as 

toalhas, tendo uma para lavar as mãos e outra para enxugar a louça, ressaltando 

ainda que uma vez por semana a cozinha deveria passar por uma limpeza geral. Para 

tanto, destacou que, se a mulher desejava ter uma casa prazerosa e saudável para 

toda a família, necessitava não ser preguiçosa nem descansada, pois isto era fruto de 

um trabalho racional e intelectual de domínio sobre o corpo. Lembrou as leitoras, na 

perspectiva de sua tradição puritana, do cuidado que deveriam ter com a higiene 

espiritual e a busca do divino: “Nem havemos de esquecer-nos daquilo que deve 

sempre ter o primeiro lugar no arranjo da vida espiritual. O grande Mestre diz-nos: 

„Buscai primeiro o reino de Deus e a Sua Justiça‟ ” (KALLEY, 2005, p.73-74). 

Essa escrita de Kalley possui um caráter educativo, destinado às mulheres na 

segunda metade do século XIX, inserido na expansão de novos ideais, que 

procuravam a “modernização” do Brasil, na qual a educação era apresentada como 

um instrumento de promoção da “civilização” e do “progresso”. Os pais tinham a 

responsabilidade de buscar uma educação baseada em valores como disciplina de 

comportamentos, controle das emoções, ética e moral, e capacidade de diferenciar o 

bem do mal. Também era dever dos pais que a educação contribuísse para o bem-

estar da família e da sociedade, livrando seus filhos dos males sociais como a falta de 

instrução e projetando a sociedade ideal (MATOS; ALVES, 2006, p.175, 180). 



21 
 

No segundo capítulo, propôs a necessidade de o quarto de dormir ser um lugar 

agradável. Aqui, Kalley se apropriou do saber médico, destacando que boa parte da 

vida era vivida no sono, justificando a importância de observar o tipo de ar respirado 

durante esse tempo. Destacou, em seguida, a sua tristeza, porque na maioria das 

casas do Brasil não existiam quartos de dormir organizados, mas sim alcovas 

“sepultadas” no interior das casas, sem janelas e estreitas, que dificultavam a 

respiração, prejudicando, assim, a saúde da família. Afirmou que muitas moléstias 

tinham origem por conta desse costume de dormir, em que o ar puro não podia entrar 

de forma livre, causando dificuldade no processo de purificação do sangue pelos 

pulmões.  

  Sobre a mulher dona de casa, salientou o dever de seguir uma rotina 

organizada, com o tempo e os gestos bem demarcados para a produção de um quarto 

higiênico: a) ao acordar, submeter-se à providência divina em oração, com gratidão e 

súplicas por forças para os trabalhos do dia; b) depois de ter se lavado e vestido, fazer 

a leitura de algumas palavras da Bíblia como o guia divino perfeito para todos os dias 

da vida; c) retirar a roupa da cama, abrir as janelas, para que o quarto fosse bem 

arejado; o colchão deveria ser virado e a roupa da cama alisada com perfeição; d) 

varrido o quarto, todos os móveis deveriam ser bem limpos e uma vez por semana o 

quarto deveria ser lavado com água e sabão (KALLEY, 2005, p.75-77). 

No capítulo subsequente de sua obra, Kalley (2005) continua os seus 

ensinamentos sobre a necessária higienização nos outros cômodos da casa. Também 

criticou as mulheres que davam importância somente aos enfeites da sala: para 

Kalley, isto só produzia “sentimentos de tédio e até repugnância”, porque o prazer 

estava em entrar em uma sala que, mesmo pequena e simples, estava “bem disposta 

e escrupulosamente bem limpa”. Destacou a importância da sala de visita como a 

parte maior das casas, mas perguntou por que era tão pouco frequentada pela família. 

A autora, logo em seguida, responde que isto acontecia porque a sala de visita 

revelava a “hipocrisia” de muitas casas, que tinham a aparência de luxo para esconder 

a “pobreza” das outras partes da casa. Assim, definiu esta atitude como “ambição 

pequenina e miserável”, porque sacrificava “o conforto às aparências”. Ao entregar-se 

a tal “conforto”, a mulher era considerada “culpada”, por não cumprir o seu dever 

(KALLEY, 2005, p.78-79). 

No capítulo quatro, Kalley elaborou ensinamentos educativos sobre o uso dos 

seus sentidos com a inteligência e metodicidade proporcionada pela tradição 

protestante, destacando a necessidade das janelas e o exterior da casa serem limpos. 



22 
 

As donas de casa deviam cuidar que os vidros fossem limpos de toda poeira, porque 

representava uma “glória dos moradores”, como também um sinal de saúde. Recorreu 

a uma comparação de que os vidros limpos “são para uma casa o que o céu claro é 

para o mundo”. Argumentou sobre a importância da luz equiparando-se com a do ar 

puro na natureza, para que as plantas florescessem, e concluiu com a ideia da luz 

como providência divina. Continuou sua preleção com meticulosidade, abordando o 

cuidado em espanar uma vez por dia e lavar os vidros uma vez por mês, para que 

assim não se perdesse a “beleza” e “a própria salubridade da casa”. O mesmo cuidado 

ostensivo deveria se estender à conservação das tintas das portas, dos espelhos, das 

fechaduras, das maçanetas, dos fechos das portas e quanto à limpeza da frente da 

casa. Para tanto, aconselhou em prol da necessidade de um raspador para os pés na 

entrada da casa, e das donas de casa educarem os filhos e os maridos a usarem este 

utensílio antes de entrar na casa.  

É interessante constatar que essa educação delimitava o lugar de submissão 

das mulheres com relação aos homens, pois aos filhos era facultado “mandar”, 

enquanto ao marido caberia apenas “pedir”. Este modelo educacional pretendia que as 

mulheres se transformassem em agentes da ética da higiene, a partir do cuidado com 

a casa saudável. Era necessário ainda o cuidado para que não se juntasse água perto 

da casa, porque resultaria em “foco de moléstias”, além de ser “feio” e “pernicioso”. 

Kalley concluiu que, por graça divina, as donas de casa tinham o poder de descobrir o 

que prejudicava a saúde da família pelo olfato, antes dos olhos. Assim, descreveu o 

nariz como “a sentinela vigilante”, sendo importante o uso adequado do olfato para a 

saúde do corpo (KALLEY, 2005, p.80-81). 

Tal educação feminina protestante participou de um contexto de 

transformações, que foram efetivadas em várias partes do Brasil a partir da segunda 

metade do século XIX, como aponta Costa (1983, p.110), quando destaca que a 

medicina se impunha como técnica de regulação do contato entre os indivíduos e a 

família. Essa preocupação no âmbito privado, na verdade, constituía-se em 

prolongamento da cidade urbanizada e limpa. A habitação antiga (ou residência 

colonial) tornou-se um constante alvo de críticas dos higienistas e urbanistas, uma vez 

que esse tipo de construção era marcado pela precariedade das suas instalações de 

água e esgoto. Havia também a precariedade de móveis e outros utensílios 

domésticos, resultando em espaços que propiciavam o desenvolvimento de doenças e 

focos de insalubridades, que acometiam todos os membros da família. 



23 
 

No capítulo cinco, Kalley (2005) discute acerca da necessidade as despesas 

da casa. Aconselhava, então, as mulheres pobres, que tinham o costume de “fazer 

compras diariamente e por miúdo”. Para ela, tal procedimento resultava na perda de 

muito tempo e de dinheiro. Kalley apresentou, pois, alguns princípios para que a 

mulher fizesse as compras da casa de forma inteligente, para que assim também 

ocupasse o espaço público que lhe cabia na sociedade: a) escolher um armazém em 

que os produtos fossem de qualidade; b) ter uma hora determinada e certa para fazer 

as compras; c) fugir de comprar “a prazo” ara não depender do comerciante, estando 

atenta ao preceito divino segundo o qual “a ninguém devais coisa alguma senão o 

amor”, porque segui-lo geraria harmonia consigo mesma e com os outros; d) guardar 

as contas de todos os gastos para ter um controle maior no uso do dinheiro; e) não 

comprar produtos que não fossem de rigorosa utilidade, como frutas, gulodices, 

enfeites supérfluos e tabaco. Em seguida, tratou que muitas famílias pobres podiam 

gastar menos dinheiro com comida se esta fosse preparada com cuidado e 

racionalidade, na obediência de alguns princípios: a) não cozinhar as coisas depressa; 

b) não deixar coisa alguma de um dia para o outro nas panelas; c) cada casa deveria 

ter um guarda-comida de arame, pendurado, e em posição de melhor aproveitar o 

vento; d) não permitir que as crianças deixassem restos de comida no prato: e) o 

costume de comer pão quente era prejudicial à saúde (KALLEY, 2005, p.82-85).  

É interessante atentar que estas transformações nas formas de habitar 

contribuíram para a construção do “caminho da civilização”, da “ordem” e do 

“progresso”. Chalhoub (1996, p.29, 33, 35) analisou esse movimento como o 

surgimento de uma “ideologia da higiene” na administração pública da cidade na corte 

imperial. Assim sendo, as “classes pobres” eram as “classes perigosas” não apenas 

porque podiam oferecer problemas para a organização do trabalho e a manutenção da 

ordem pública. Porque os “pobres” ofereciam também perigo de contágio literal, pois 

as suas habitações coletivas (os cortiços) eram focos de multiplicação de epidemias e 

lugares férteis para a propagação de vícios de todo tipo, sendo assim uma ameaça 

constante às condições higiênicas da cidade. Nas primeiras décadas de 1850/60, na 

corte imperial, a política de controle social dos pobres contemplava a necessidade de 

melhorar as condições higiênicas dos cortiços, mas isto mudou a partir de 1870 para 

uma política de extermínio dos grandes cortiços e de expulsão das “classes pobres” / 

“classes perigosas” das áreas centrais da cidade do Rio de Janeiro.  

Nos capítulos seis e sete, Kalley (2005) ensinava as mulheres acerca da 

necessidade de um corpo e vestuário limpo. Destacou a necessidade da limpeza do 

corpo inteiro como sinal de pertencimento à “terra civilizada”. A missionária adentrou 



24 
 

nos pequenos detalhes, como: a) o do banho de água fria todas as manhãs; o cuidado 

com o cabelo, não somente quando saísse à rua, mas em mantê-los sempre limpos; b) 

as crianças deveriam lavar a cabeça logo pela manhã no banho; c) os dentes deviam 

ser a cada manhã limpos, sendo bem escovados; d) as unhas deveriam estar sempre 

limpas e curtas; d) destacou o quanto na Bíblia Deus intencionava promover na alma 

humana uma higiene espiritual semelhante ao lavar-se com água limpa. Tratou que da 

mesma forma que o corpo necessitava ser “lavado e refrigerado todos os dias pela 

água natural”, a alma necessitava diariamente de limpeza e purificação espiritual.  

Quanto ao vestuário, Kalley contou uma história para dizer às mulheres que 

não deviam se preocupar primeiramente em vestir roupas novas e utilizar muitas jóias, 

mas, sim, com o “asseio” e a “limpeza” como os mais “belos enfeites”, tanto para as 

mais pobres e como para as ricas. Esse cuidado de si era para proporcionar a 

felicidade do outro; no caso, agradar ao seu homem em todos os momentos da vida. 

Partia da norma de que o homem necessitava “de uma companheira que lhe seja 

agradável todos os dias e a todas as horas”. Para tanto, a missionária ofereceu alguns 

princípios a serem obedecidos: a) que muitas misérias eram resultantes dos 

“excessos” e “loucuras” que se faziam para aparentar um luxo do vestuário superior à 

riqueza e posição que cada qual tinha no mundo, procedimento por ela definido como 

“falsidade”; c) um rasgão em um vestido era qualificado como “feio”, mas um remendo 

bem colocado não era “desonroso”; d) era um mau sinal quando a roupa por fora 

estava nova e enfeitada, e a de dentro, velha e sem préstimo; e) a cada mulher, desde 

menina, devia-se ensinar a cortar e fazer toda a roupa, tanto masculina como feminina 

(KALLEY, 2005, p.86-91). 

Pensamos semelhantemente a Costa (1983, p.130), quando ressalta que esta 

preocupação de ser “civilizado” e “moderno” também buscou o cuidado com a forma 

higiênica, saudável e cuidadosa de se vestir e manter o corpo. Provocou, assim, um 

distanciamento definitivo das famílias das “classes ricas” e as das “classes pobres”, 

que continuavam marcadas pelo descuido com as vestes íntimas e do corpo. Esse 

controle higiênico da veste era um privilégio das classes que dispunham de recursos 

para adquirir a diversidade de roupas prescritas. As diferenças de classe também 

eram expressas pelo uso de vestes limpas, além do corpo bem apresentado, com 

muita limpeza. 

No capítulo oitavo, a missionária orientou as mulheres sobre a necessidade de 

ser a enfermeira da família. Ressaltou que a enfermeira era mais necessária a um 

doente do que o médico. Assim, a mulher deveria ter experiência e conhecimento no 



25 
 

tratamento da família em doenças passageiras como “constipações, indigestões, etc.”. 

Mas, se qualquer membro da família estivesse muito doente, a mulher deveria chamar 

logo o médico, e só ofereceria remédios fortes sob orientação de um médico de 

“confiança” e de reconhecida “inteligência”. Destacou a importância de evitar o 

charlatanismo em medicina, e de seguir os conselhos de pessoas que apresentavam 

um saber popular nas artes de curar com suas “receitas infalíveis”, mas que, na 

verdade, eram ignorantes no saber “verdadeiro” e “científico”. O fundamental para 

evitar toda doença era o uso de uma comida simples e bem cozida, com verduras 

frescas; comer no almoço o suficiente, jantar com “temperança” e ingerir pouco ou 

quase nada à noite. Também era recomendável conservar a pele bem lavada, com 

sabão e bastante água; fazer exercícios durante o dia e dormir em lugar arejado. 

Tomando-se esses cuidados, segundo a missionária, não seriam necessários médicos 

ou remédios.  

Em seguida, Kalley apresentou os deveres no tratamento dos doentes: a) se a 

doença fosse contagiosa, o doente deveria ser colocado em lugar reservado da casa; 

b) o cuidado com o asseio do doente e da casa deveria estar sempre em evidência; c) 

a roupa de cama sempre deveria ser trocada; os pés do doente deveriam ser 

conservados quentes; os remédios deveriam ser administrados nas horas marcadas, e 

a comida do paciente também merecia atenção; d) o cuidado com as mães também 

era digno de nota, não sendo recomendável que elas se apressassem em levantar-se 

cedo demais após um parto ou qualquer doença. A missionária apresentou uma 

imagem de Deus como o médico do ser humano, que o conhece perfeitamente, e a 

Bíblia como manancial de “receitas infalíveis” para a saúde da alma (KALLEY, 2005, 

p.92-94). 

No penúltimo capítulo, Kalley aborda a necessidade de tratamento dos filhos 

pela higiene do amor. Primeiramente, a mãe deveria governar o seu próprio espírito 

com paciência, para que a criança não aprendesse o “mau gênio”. Em seguida, 

apresentou o “asseio diário” da criança como uma questão fundamental, com horário 

certo para o banho e o vestir, depois a comida. Aconselhou sobre a necessidade de 

evitar que as crianças comessem e bebessem muito, além de recomendar a proibição 

de doces. E, para diminuir o trabalho das mães, a missionária buscou elucidar como 

estas deveriam atentar para o fato de que “as crianças são mais felizes e mais sadias, 

quando, desde, o princípio, aprendem a cuidar de si”. Kalley alertava para que as 

mães não gritassem com os filhos, mas ensinassem-nos que em seus lábios “sim e 

não são verdades absolutas.” Dever-se-ia ainda evitar castigá-los com irritação, 

porque assim os filhos não aprenderiam que estavam sendo castigados para o seu 



26 
 

próprio bem. Aos filhos deveria ser ensinado o hábito do asseio, porque “um filho sujo 

é uma vergonha para os pais”. A missionária considerava ainda a importância de que 

as crianças aprendessem a guardar os seus brinquedos, lavar as mãos, dobrar sua 

roupa, manter um comportamento decente à mesa e ficar quietas quando os mais 

velhos estivessem falando.  

Para Kalley, era mais importante as crianças aprenderem a se comportar 

diante dos outros do que ostentarem grandes conhecimentos oriundos de livros. Na 

medida em que fossem crescendo, dever-se-ia proporcionar a elas pequenas 

ocupações, para preencher o tempo de forma saudável ao ajudar a mãe, caso 

contrário as crianças poderiam ser instrumento do mal, porque “Satanás acha sempre 

algum emprego mau para as mãos vazias”. A mãe deveria fazer da casa o lugar mais 

feliz do mundo para os seus filhos, tornando a vida cotidiana uma instrução diária dos 

filhos. Desse modo, afirmou a necessidade de sempre recorrer ao ensino e auxílio 

divino na educação daqueles que são “preciosas dádivas do seu amor”. A leitura de 

Sarah acerca da importância da assessoria das mães residia no fato de que se elas 

não educassem os filhos nas tradições protestantes na edificação da casa como lugar 

de “harmonia” por causa da presença divina. As mães arcariam com a culpa de não 

viver o dever do amor maternal estabelecido pela natureza divina e os filhos se 

tornariam instrumentos do pecado, como “demonizados” (KALLEY, 2005, p.92-94). 

A escrita de Sarah Kalley foi produzida num contexto em que convergiam 

esforços das famílias, das instituições educacionais, da igreja e dos médicos, para que 

a educação colaborasse para a construção social e corporal dos sujeitos, promovendo 

transformações nos valores, comportamentos, princípios e habilidades, com a 

modelagem das posturas e gestos que eram normais para o masculino e o feminino. 

Nas escolas, as meninas eram educadas para a função de mãe e esposa, para que 

utilizassem os seus conhecimentos dentro dos lares, nos limites da sua missão, 

elevando a maternidade a um tributo de majestade, orgulho e felicidade. A sua missão 

de mãe representava a renúncia de suas vontades, desejos e sonhos, para que 

fossem compensados pela satisfação e felicidade da família (MATOS; ALVES, 2006, 

p.181-183). 

É importante pensarmos de acordo com o pensamento de Costa (1983, p.171-

204, 219, 234, 240, 255), segundo o qual o discurso médico-higienista também 

abrangeu as relações entre pais e filhos. Temos assim um movimento em que a 

infância foi cultivada através de uma normalização do espaço físico, tanto da casa 

como da escola, para instituir novos hábitos sadios de trabalho, do corpo, da moral e 



27 
 

do intelectual, na produção de um cidadão moderno, higiênico e burguês. Nas 

relações entre marido e mulher, Kalley deixa entrever um casal que tem compromisso 

com os filhos. O cuidado com a prole é vista como paradigma da união conjugal, 

sendo o amor usado como traço de separação da natureza feminina e masculina. 

Resultou da preleção da missionária a representação do “pai higiênico” como 

funcionário do Estado, que deveria dedicar o melhor de suas forças em prover a 

subsistência material da família, contribuir para a reprodução física da raça e 

desenvolver o patriotismo da sociedade. A “mãe higiênica” foi retirada do confinamento 

doméstico, liberada para o convívio social e o consumo comercial. Desse modo, a 

mulher foi reintroduzida na família, convertida pelo amor ao marido e aos filhos e 

liberada para o consumo de serviços médicos, em condenação à mulher “mundana” e 

“prostituta”.   

Por fim, compreendemos melhor essa representação da “mãe higiênica” e do 

“pai higiênico” na naturalização das relações de gênero como uma leitura reducionista 

do feminino e masculino, quando Kalley (2005) disserta acerca das relações do marido 

e da mulher estabelecidas como de natureza divina. Partiu da ideia de que a mulher 

necessitava cultivar as virtudes do “sofrer” e do “tolerar”, na produção de um 

casamento e de um lar repletos de paz e contentamento, como um “pedaço do céu”, 

não importando se o casal residia em uma casa pobre ou rica. Contudo, a missionária 

asseverava que muitas vezes a casa era um lugar “mundano‟ e “infeliz”. A missionária 

considerava a mulher como a principal culpada disto, porque a casa era seu império, 

tendo então a responsabilidade de “convertê-la e conservá-la como região de paz e 

alegria”. Delimitou, assim, que o espaço que pertencia ao marido era o do mundo 

público e da rua, sendo justificável que ele ficasse poucas vezes em casa durante o 

dia. Quando ocupava mais o espaço privado, era por causa do seu trabalho.   

Em seguida, apresentou algumas normas para que a mulher vivesse a sua 

“natureza divina”: a) cada mulher deveria sentir que, aos olhos de seu marido, 

cumpria-lhe mostrar-se mais agradável do que aos de outro qualquer no mundo. 

Kalley afirmou que esse desejo de agradar em tudo ao marido evitaria “os desgostos 

entre os casados”; b) a mulher deveria ser limpa e bem arranjada em sua própria 

pessoa e vestidos; c) o trabalho deveria ser feito em tempos determinados para cada 

serviço, a fim de que o marido não fosse incomodado. Desse modo, a mulher 

necessitava acordar cedo e planejar em sua mente, de forma clara e precisa, os 

trabalhos do dia, sem perder tempo para se dedicar a conversas inúteis na janela; d) 

nos dias de lavar a roupa, a mulher deveria ter o cuidado de terminar esta tarefa antes 

de o marido voltar, porque eles se “desgostam de achar as mulheres mergulhadas na 



28 
 

água e no sabão.” O feminino foi aqui reduzido à determinação da “natureza divina” de 

ser “boa esposa”, através da busca da satisfação dos desejos e vontades do marido. A 

missionária alertava, entretanto, que a mulher deveria ter o cuidado de não permitir 

que seus trabalhos a impedissem de tratar o marido com “asseio”, porque definiu 

como o “melhor e certo” não apenas ser “boa lavadeira” e “boa costureira”, mas uma 

“boa companheira daquele que a escolheu para esse fim”. 

Kalley atentou que a esposa cuidasse bem da roupa do marido, para que ele 

não se irritasse. Reafirmou, na perspectiva de sua tradição protestante, que a lavagem 

e a costura de cada semana não deveriam ser feitas aos sábados, porque era o dia de 

preparar a casa e a comida para o “bendito descanso do domingo”. Aqui, demarcou 

que os gestos apropriados no dia de sábado se restringiam a bem cedo dar “um banho 

geral e minucioso a cada filho”, pois eles precisavam estar bem preparados para o 

domingo, representado como “o melhor dia de todos” e o “dia de amor”, reservado 

para as famílias fazerem cultos para conversarem com tranquilidade “das cousas de 

Deus e de suas almas”.  

A missionária justificou que muitos maridos frequentavam bares e casas de 

jogo porque não achavam “conforto” em suas próprias casas, e a culpa disto era da 

“loucura” das mulheres, que não cuidavam do “bem-estar e satisfação deles”. 

Portanto, os maridos não eram propriamente “maus”, mas apenas mal assessorados 

pelas mulheres. Ao mesmo tempo, apresentou os deveres dos maridos, com a 

legitimação de uma masculinidade hegemônica e a exaltação da feminilidade a 

reclusão do lar: cabia ao homem tratar a esposa com o devido respeito e 

consideração, não a reduzindo à condição de “escrava”. Ele deveria ainda reconhecer 

o trabalho da esposa no cuidado da casa e ter cuidado com as “palavras frias e duras”. 

Os maridos deveriam saber que as esposas, por sua natureza, necessitavam ouvir e 

ver as provas de que eram amadas. O discurso da missionária denota os homens 

como mais fortes, tendo o dever de auxiliar as mulheres nos trabalhos da casa e dos 

filhos em momentos de “doença” e “tristeza”.   

Kalley ofereceu conselhos aos homens e mulheres solteiras, de que só deviam 

se casar se tivessem o “caráter” e a “personalidade” formada para decidirem bem 

sobre o casamento. Ressaltou que muitas misérias nasciam quando um homem ou 

uma mulher se casavam cedo demais, evocando a lembrança de que o casamento “é 

para toda a vida”, e que necessário era aos homens ter condições financeiras para 

sustentar a família. Apresentou os perfis ideais de um homem para as mulheres se 

casarem: “1º) De boa saúde; 2)º De coração amante; 3º) De juízo claro; 4º) De gênio 



29 
 

pacífico; 5º) De hábitos industriosos; 6º) De amor verdadeiro pelo único Salvador 

Jesus, que a levará a sujeitar-se em tudo à sua santa vontade”.   

Por último, Sarah legitimou que essas relações amorosas entre o marido e a 

mulher deveriam ser experimentadas conforme a natureza de cada um, com a 

seguinte caracterização: a da mulher reservada ao espaço do privado para viver em 

cordialidade, submissão e dedicação alegre aos seus amores: Deus, o marido e os 

filhos, para que o lar assim fosse um lugar de paz. Quando isto não acontecia, a 

mulher tornava-se a culpada por não cumprir bem a sua missão. Ela só poderia ocupar 

o espaço público se, tão somente, administrasse melhor o seu “império”. A natureza 

do homem era reservada ao espaço público, da rua e do trabalho, com o dever de ser 

terno, paciente, bom, forte e superior em relação à sua esposa. O símbolo da união do 

homem com a mulher era a relação entre Jesus Cristo e a companhia dos convertidos, 

que formavam a “igreja” (KALLEY, 2005, p.99-103). 

O que não podemos deixar de olhar mais uma vez é que essa escrita tem 

múltiplas relações com o higienismo-sanitarismo implantado em variadas partes do 

Brasil, em que a educação feminina ganhou destaque como um movimento de 

conscientização das mulheres da sua importante “missão”: cultivarem a sua natureza 

moral de integridade, recato, submissão e amadurecimento do caráter. A natureza da 

mulher fazia com que esta fosse adquirindo, assim, uma estrutura e caráter firmes, 

para que exercesse a função de mãe e esposa com os seguintes perfis femininos 

idealizados: estruturada, higiênica, ordeira, econômica, laboriosa e prendada. Advém 

daí a necessidade da educação para as mulheres, pois se pensava que elas eram 

conduzidas com muita facilidade para o “desvio da sua missão” através da 

irracionalidade, emotividade, sensibilidade e impulsividade. Por isso, justificava-se a 

atitude de discipliná-las nestes ideais naturalizados (MATOS; ALVES, 2006, p.183-

184). 

Essa escrita de Sarah Kalley como missionária protestante, que estabelecia 

juntamente com seu esposo, Robert Kalley, a Igreja Evangélica Fluminense, buscou 

produzir nas mulheres da primeira igreja protestante congregacional no Brasil uma 

educação feminina com imagens idealizadas de quais deveriam ser os gestos, os 

comportamentos, os pensamentos e a organização do cotidiano. É importante 

reafirmar que compreendemos a sua escrita, em suas imagens, como uma construção 

de tradições protestantes. Estas foram sendo apropriadas em movimentos de 

repetição e resignificação, até de forma inconsciente, pelas mulheres e homens 

participantes das igrejas congregacionais estabelecidas. O parâmetro para estas 



30 
 

igrejas era a Igreja Evangélica Fluminense, havendo, assim, a regulação de valores e 

comportamentos ideais de mulher e homem protestante, em condenação para as 

relações de gênero em sua diversidade.  É o caso da Igreja Evangélica 

Congregacional de Campina Grande, que analisaremos na escrita de Mendonça 

(2007), de Cézar (1983) e nas cartas de Luiza Barbosa Monteiro. 

 

2.2. A Escrita de Iraci Silva de Mendonça  

 

A escrita de Iraci Silva de Mendonça é compreendida aqui como uma escrita de 

si, em que a identidade da autora e do texto foi uma criação simultânea. Ela lançou em 

2007 um livro de memórias, com o fim de erguer um memorial ao seu esposo, José 

Quaresma de Mendonça, em comemoração aos cinquenta anos de ministério como 

pastor congregacional. Nesta obra, Mendonça incluiu a produção de variadas 

representações femininas e masculinas protestantes.  

Primeiramente, Mendonça (2007) afirmou que esta escrita era uma das coisas 

mais importantes de sua vida, por tratar de sua infância, do esposo e dos filhos. 

Destacou o seu sentimento de plena realização, tendo feito uma produção “honesta” e 

“simples”. Enfatizou que sua simplicidade era resultante de sua fé em Jesus, uma vez 

que proporcionou um “renascer para uma nova vida” da sua família e por tratar de 

“experiências vividas no [...] lar e no Ministério Evangelístico”. O livro fala sobre o 

ministério do seu esposo, que ela considerou uma “jornada,” construída em conjunto 

com a esposa. Mendonça definiu a si mesma como a melhor testemunha para fazer 

uma descrição “fiel” das “horas, dias, meses, e anos, compartilhando de todos os 

desafios que juntos [enfrentaram]” (MENDONÇA, 2007, p.15-16). 

 No capítulo intitulado Começo de uma longa história, a autora fez uma 

apresentação de José Quaresma de Mendonça (nascido em 08 de setembro de 1926, 

como filho de Inácio Quaresma de Mendonça e Maria Regina de Mendonça. Mesmo 

sem viver na fé protestante, os pais educaram os filhos num “padrão de vida regular”, 

mas a transformação na família aconteceu quando receberam “Jesus como Senhor e 

Salvador”. Mendonça instituiu uma representação de José Quaresma como um 

menino que aos 14 anos era um “padrão em obediência, trabalho e cooperação”. 

Completou essa representação de Quaresma como um “padrão” com a lembrança de 

que, aos 17 anos, na Igreja Evangélica Congregacional, ele sentiu o chamado para ser 



31 
 

pastor. No dia em que pregou numa congregação fora da cidade e houve a conversão 

de 08 pessoas à fé protestante, com o batismo posteriormente de seis, cresceu o seu 

sentimento de que era chamado por Deus. A autora apresentou a si mesma como filha 

de Francisco Severino da Silva e Maria Olivia da Silva, que também se converteram 

na Igreja Evangélica Congregacional. Interpretou a morte de sua mãe como um 

“convite de Deus para morar no céu”, e destacando que ela, aos cinco anos de idade, e 

sua irmã, Eunice, já sabiam que Jesus era o seu Salvador. Mendonça cresceu nessa 

igreja, e aos 15 anos foi professora de sua primeira classe de crianças, sendo batizada 

pelo pastor João Clímaco Ximenes. 

 Sobre José Quaresma, modelo de jovem protestante, destacou a necessidade 

“de realizar o desejo natural de todo jovem, o de casar-se”. Descreveu que Quaresma, 

aos 17 anos, era um jovem forte, formoso e cobiçado por muitas jovens da igreja.  

Então, a autora construiu uma imagem de si como a única que não se envolvia nesta 

concorrência amorosa, mas “era justamente a preferida dele (eu, Iraci)”. Mendonça se 

auto-descreve como uma mulher discreta, rosto firme, personalidade forte, dedicada 

ao serviço de Deus “e por que não dizer: muito bonita também!”. Os dois participavam 

do Coral da Igreja, moravam no mesmo bairro e tinham quase a mesma idade. Mas 

destacou que, na arte do olhar, com o exercício de um olhar diferente, nasceu o amor 

entre eles.  

Na escrita sobre o seu casamento, no dia 25 de janeiro de 1945, quando 

tinham apenas 19 anos, a autora tratou da sua imagem do casamento como 

reafirmação da dedicação a Deus, à Igreja e ao marido. Lembrou que a cerimônia foi 

simples e a realização do primeiro culto doméstico se deu com a leitura do Salmo 23. 

Nesse culto, de joelhos, fizeram uma aliança de consagração a Deus, como também 

“de amor e fidelidade de um para com o outro”. Destacou que teve cinco filhos, sendo 

três homens e duas mulheres, que foram educados na fé protestante e que nela ainda 

permanecem. Reforçou o seu espaço e a imagem idealizada de mulher protestante, 

dedicada de forma contínua, em ser colaboradora do esposo através da missão de 

mãe dos filhos “biológicos e dos espirituais”. Reafirmou que, depois do casamento, 

sua vida poderia ser confundida com a vida e obra do seu esposo. Em suas memórias, 

constatamos a sua presença atuante em cada departamento feminino das igrejas 

pastoreadas pelo marido, além de uma participação comprometida na direção das 

reuniões de oração, estudos bíblicos nos lares, eventos evangelísticos e cívicos nas 

cidades em que residiu o casal: Campina Grande, Patos, Guarabira, Caruaru e Santa 

Cruz do Capibaribe (MENDONÇA, 2007, p.16-20). 



32 
 

Em seguida, no capítulo Experiência de Quaresma como motorista e 

evangelista da Missão Evangelizadora do Nordeste, Mendonça lembrou que com três 

anos de casados o pastor João Clímaco Ximenes convidou Quaresma para trabalhar 

como presbítero, e depois como evangelista7. Reafirmou o quanto seu esposo foi um 

modelo de homem protestante, porque mesmo quando era evangelista, tinha o 

respeito de todos como um “pastor ordenado”. Nesse tempo, trabalharam nas igrejas 

das cidades de Ingá, Serra Verde e Juá, que pertenciam à Missão Evangelizadora do 

Nordeste. Sobre esse momento, enfatizou as experiências difíceis, “como a falta de 

quase tudo, menos coragem para trabalhar”. E, dessas dificuldades, a autora fez uma 

leitura de que a vida deles e do filho, Janildo, fora um “céu”, pois Deus não abandonou 

a sua família. Lembrou que conseguiram comprar uma máquina de costura, e com 

isso economizaram dinheiro: “pelo menos nossas roupas eram feitas por mim”. Mais 

uma vez, Mendonça teceu uma imagem de si e do esposo como protestantes que 

viviam em humildade, sem reclamação pela falta de recursos materiais, pois Deus 

implantou neles algumas virtudes, entre elas a de nunca cobiçar “riquezas de 

ninguém, casa bonita, móveis, carros e coisas assim, e, por tudo que entrava em 

nossa casa, dávamos graças a Deus.” A autora promoveu uma invenção de si e do 

esposo como duas pessoas destituídas de apego aos bens materiais, através de um 

contentamento, mesmo com as dificuldades financeiras, estando dispostos a trabalhar 

pelo bem da família. Assim, a narrativa elaborou uma sacralização do casal como 

encarnação das normas divinas na configuração de uma feminilidade e masculinidade 

ideal. 

Desse modo, Mendonça legitimou uma imagem de si segundo a qual o mais 

importante era o trabalho de evangelização, o marido e os filhos. Quando voltaram 

para Campina Grande, passaram um tempo em outras atividades, mas, como “servos 

de Deus”, esperaram os seus novos planos e desígnios “em silêncio e abnegação”, 

sendo estes gestos ideais e normatizados. Quaresma recebeu como desígnio divino 

outro convite do pastor João Ximenes para trabalhar na Missão Evangelizadora do 

Nordeste. O pastor reservou uma casa pequena no terreno da Igreja Congregacional 

de Campina Grande, onde nasceu a filha Jacy, e associou o gosto da criança desde 

pequena pela Igreja. Afirmou o quanto o pastor Ximenes gostava do casal, 

representado como “nosso pastor”, e destacou que Quaresma, “além de ser motorista, 

                                                           
7
 Os oficiais de uma igreja congregacional são de três tipos: pastor, presbítero e diácono. O 

pastor exerce as funções de presidente da igreja, com a responsabilidade de sua doutrinação. 
Os presbíteros e diáconos são oficiais de função restrita, eleitos e ordenados pela igreja para 
auxiliar o pastor. O evangelista é consagrado para exercer atividades de evangelização 
itinerante nos campos organizados pela igreja. Cf. PORTO FILHO, 1982, p.31.  



33 
 

era um evangelista de mão cheia e ainda era seu companheiro.” Uma questão 

reiterada na escrita de Mendonça consistiu na sua leitura de que todos os gestos, 

passos e caminhos escolhidos por eles eram resultantes de “planos divinos”, como, 

por exemplo, o de morar em Recife, quando trabalharam no Instituto Talita (uma 

escola e orfanato), em que viviam entre cem pessoas, crianças, adolescentes, jovens 

e adultos.  

Tal escrita nos remete às tradições protestantes, na busca de um ideal de 

mulher e família, pautado pela religião e teologia cristã patriarcal, com a representação 

da mulher como esposa, mãe e dona de casa. Cabia à mulher a funcionalidade de 

lutar para manter o casamento estável, o lar tranquilo e harmonioso, além de zelar 

pela educação dos filhos, para torná-los piedosos, honestos e trabalhadores. Sendo o 

protestantismo um código normatizador para homens e mulheres, cabe, todavia, a elas 

a reprodução e perpetuação dos gestos, dos códigos e atitudes de submissão à 

opressão religiosa. A mulher realiza o seu papel legitimando a missão sagrada de ser 

esposa, mãe e dona de casa, como uma questão transcendente através da 

divinização e naturalização de certas atitudes, gestos e jeitos de ser mulher. Esse 

processo vem desde a infância: ela é educada à missão do amor, da doação, de estar 

sempre pronta para sacrificar-se pelo bem, pela tranquilidade, pela harmonia e pureza 

do lar (GIERUS, 2006, p.50-52, 60). 

Em Recife, José Quaresma estudou no Seminário Teológico e se formou 

pastor. Mendonça reafirmou o quanto o seu esposo tinha “dom” e “unção” divina para 

exercer o ministério. O casal implantou a Igreja Evangélica Congregacional em 

Macaxeira e construiu uma imagem dos membros da igreja como “trabalhadores e 

fiéis”. O bairro foi evangelizado na fé protestante e a autora destacou a prioridade 

deles como casal no trabalho da igreja: “porque nós sempre gostávamos de colocar a 

Igreja para trabalhar e evangelizar nas ruas e, assim, o povo aprendia a ir para o 

Templo e, nele reunido, se convertia e aprendia como ser cristão e adorador do 

Senhor.” Lá também formaram um “pequeno coral” e narrou o quanto sua filha Jacy 

com apenas seis anos “se introduzia no nosso meio”. Nasceram dois filhos em Recife: 

José Júnior e Jânio. A autora falou ainda o quanto Janildo, o filho mais velho, com 10 

anos, na ausência dos pais, era o responsável pela casa e realizava o culto doméstico 

com os irmãos antes do café da manhã. Ele prestava relatório aos pais dos 

acontecimentos da casa e da disciplina que aplicava aos irmãos através de 

“cascudos”, procedimento que, para Mendonça, era exercido “nas horas necessárias” 

(MENDONÇA, 2007, p.21-24). 



34 
 

No capítulo intitulado Avanço missionário, tratou do retorno para Campina 

Grande com José Quaresma, “não apenas ungido por Deus, mas também com 

Formação Acadêmica”, com o fim de trabalhar novamente com as igrejas da Missão 

Evangelizadora do Nordeste durante quatro anos. Aqui mais uma vez a autora 

reafirmou que nesse tempo seu esposo era realmente “Reverendo Quaresma”. Ele 

pregava o evangelho para as pessoas mais pobres nas feiras livres e distribuía Bíblias 

em lugares marcados por aquilo que considerava “ignorância” ao evangelho, pois o 

maior prazer do casal era fazer com que o evangelho na perspectiva protestante fosse 

conhecido pelos “pecadores perdidos”.  

Quaresma fazia muitas viagens para visitar variadas igrejas. Mendonça 

confirmou sua imagem de mulher protestante segundo a qual pensava ser “mero 

reflexo” das normas, de que, nesse “teatro da memória”, assumiu o papel de 

missionária do lar, pois os seus quatro filhos eram totalmente dependentes, mas o 

mais velho, Janildo, contribuiu “na disciplina dos menores”. José Quaresma ficava 

apenas dois dias da semana com a família, mas, mesmo assim, segundo Mendonça, 

todos eram satisfeitos por saber que ele realizava um grande trabalho, que era fruto do 

“desígnio divino”. Com eloqüência, Quaresma convencia as pessoas com “as 

verdades da Palavra de Deus”. Nessa imagem de missionária do lar, a autora relatou 

que “alimentava espiritualmente os seus filhos” através da obediência às seguintes 

normas: o culto doméstico, a participação das reuniões da Igreja, a crença e a 

obediência à Palavra de Deus (a Bíblia), o respeito aos pastores, aos oficiais 

(presbíteros e diáconos) e aos irmãos da Igreja. Nessa educação protestante dos 

filhos tinham o fim de produzir “o lar como uma verdadeira Igreja em miniatura”. Falou 

da sua abnegação e sacrifício em tornar-se missionária do lar, hospedava as esposas 

dos evangelistas e irmãos das congregações do interior que precisavam de ajuda 

médica com consultas, remédios e outros benefícios urgentes. Lembrou de que com o 

crescimento dos filhos, ela tinha uma maior responsabilidade e assim renunciou a 

“muitas viagens e passeios, não [chegou] a conhecer a maior parte das Igrejas”. 

Narrou que fez isso porque tinha consciência do se papel de missionária na ausência 

do marido porque era a melhor pessoa para “cuidar e pastorear a família” 

(MENDONÇA, 2007, p.26-29). 

É importante destacar que nessas escritas as imagens femininas no 

protestantismo congregacional foram se constituindo no que Rago (1997, p.61, 62, 75, 

90) chamou de “colonização da mulher”, num movimento de sujeição do modelo 

imaginário de hábitos moralizados, costumes regrados, em contraposição às práticas 

populares classificadas como promíscuas e anti-higiênicas. Para assim revelar aos 



35 
 

populares um modelo de família nuclear, reservada e voltada sobre si mesma no 

contexto de urbanização e de desenvolvimento comercial que ocorreram nas variadas 

cidades do Brasil.  

Foi assim construído um modelo de mulher, simbolizado pela mãe devota e 

inteira de sacrifício, que favoreceu a desvalorização profissional, política e intelectual, 

partindo do pressuposto de que a mulher não existia em sua individualidade. Mas com 

o dever de esquecer-se deliberadamente de si mesma e realizar-se através dos êxitos 

dos filhos e do marido. Essa “nova mãe” tem um lugar muito importante na instituição 

dessa família nuclear “moderna”, em que a mulher torna-se uma mãe vigilante, atenta, 

soberana no seu espaço de atuação, ela se torna a responsável pela saúde das 

crianças e do marido, pela felicidade da família e higiene do lar. A casa é considerada 

o lugar privilegiado, onde se forma o caráter das crianças e se adquirem os traços que 

definiram os novos trabalhadores do país. Havendo também uma identificação aos 

modelos bíblicos de mulher no estabelecimento de uma rígida linha de demarcação 

entre os sexos, assexualiza a mulher. Essa mulher assexualizada e purificada, deve 

manter sua castidade mesmo depois de casada, o aspecto sexual só cabe se ligado a 

idéia de procriação, o direito ao prazer no ato sexual é reservado ao homem, daí a 

regulação e condenação da sexualidade feminina insubmissa. 

Em outro capítulo intitulado “O Senhor forte em poder, pode os santos 

defender”, Mendonça descreveu o pastor Quaresma como um “valente” e 

“desbravador” que conduziu muitas regiões e povoados de sua situação de “idolatria”. 

Esta era promovida em oposição ao catolicismo romano, através do conhecimento do 

“evangelho” na perspectiva protestante. Nesse momento destacou os conflitos e lutas 

por representações religiosas diversas. Narrou às imagens que os moradores desses 

lugares faziam contra os protestantes tachando-os de “herege, nova seita, bodes e 

bíblia”, que estes viviam como “fanáticos na lei” e que os protestantes mereciam ser 

apedrejados e expulsos do território deles. Esses conflitos são rememorados por 

Mendonça (2007) destacando que Frei Damião era o “comandante”, em suas 

peregrinações e missões católicas pelos sertões com o fim de “exaltar a Igreja Católica 

e suas nossas senhoras, além de incentivar seus comandados a perseguirem os 

crentes”. Lembrou que quando seu esposo era criança, na cidade que seus pais 

moravam, referindo-se a “esse Frei”, que ordenou aos criadores de gado a não 

venderem leite aos protestantes. Essa ação preconceituosa e de perseguição resultou 

na migração de muitas famílias da cidade, “pois não tinham como alimentar seus filhos 

menores...”. 



36 
 

 Enfatizou que na companhia de Frei Damião existia outras autoridades da 

Igreja Católica que “eram também um verdadeiro terror para os crentes”, acrescentou 

que as igrejas eram invadidas durante a realização dos seus cultos como ocorreu, por 

exemplo, na Igreja Evangélica Congregacional em Guarabira. Nesse culto tinha fiéis 

de Campina Grande, entre eles José Quaresma o pregador da noite, nessa. “Os 

irmãos estavam reunidos harmoniosamente e contritos ouvindo atentamente a Palavra 

de Deus”, inesperadamente foram interrompidos por um Frei que entrou no salão 

acompanhado de uma multidão “inflamada pela cegueira da idolatria” para agredir o 

pregador. Mas José Quaresma “revestido de um Poder vindo do Alto fez aquele 

agressor se calar e ainda ter ouvir as verdades necessárias”, concluiu que o Frei de 

joelhos pediu desculpas pelo seu ato e saiu envergonhado, porque buscou atingir “o 

indefeso Povo de Deus”.  

Por essa atitude corajosa José Quaresma passou a representar um herói 

vencedor nessas “batalhas santas” com a verdade da Bíblia. Quaresma, segundo 

Mendonça, utilizava a Constituição Federal para exercer a liberdade de pregar nos 

momentos e lugares “apropriados” e silenciava a “voz do inimigo” (MENDONÇA, 2007, 

p.30-32). 

Esses conflitos de representações entre o protestantismo como “verdadeiro” e 

o catolicismo “mentiroso”, consistem no que Chartier (1990, p.17) denominou de 

representações construídas nos interesses dos grupos que a forjam, não sendo 

discursos neutros, mas sim produção de estratégias e práticas com o fim de impor sua 

autoridade aos outros. Assim entendemos essas lutas de representações como um 

campo de concorrências e competições, desses grupos que intencionam sujeitar os 

fiéis nas malhas da dominação dos seus valores e verdades do mundo.  

Em outro capítulo intitulado “Os filhos são frutos do Senhor”, ratificou a sua 

importância com a responsabilidade de educar todos os filhos na fé. Como seu filho 

José Júnior que desde criança era seguidor dos passos do pai, pois o acompanhava 

em suas viagens curtas, auxiliava o pai no controle do som, “o que fazia com muito 

orgulho e zelo”. Salientou que o filho “era um crente convicto, de primeira qualidade”, 

tanto que o seu batismo se deu aos doze anos e interpretou isso como plano divino 

para que se tornasse um pastor. Continuou em relação ao filho Janildo que aos 

quatorze anos, na Igreja Congregacional de Campina Grande, era aluno na classe dos 

adolescentes da Escola Dominical, e não aceitava alguns comportamentos de alguns 

impetrados por colegas seus que considerava “falta de respeito e irreverência na 

Igreja”. Ele se retirou da classe com o cartão de matrícula e seguiu para a classe dos 



37 
 

adultos. Assim os fiéis adultos e experientes lhe apoiaram. Explicou ainda, que mesmo 

sendo tão jovem tinha o discernimento da vontade divina de que “a Igreja era um lugar 

de respeito”. 

Com destaque para a filha Jacy que quando criança gostava do Coral da Igreja, 

da Escola Dominical, e aos dez anos disse a sua mãe que se permitisse realizaria na 

garagem de casa entre, oito a quinze dias, uma escola bíblica para crianças e ela 

mesmo se encarregaria de convidar as crianças da vizinhança. Para tanto convidou 

duas missionárias da igreja para ministração das aulas: Maria de Lourdes e Georgina 

Diniz. Nessa atividade participaram quase sessenta crianças e no último dia de aula 

muitas mães compareceram e avaliaram que o comportamento dos seus filhos estava 

em processo de grandes mudanças positivas. Ao ter as suas primeiras aulas de 

música, se revelou uma instrumentista de acordeom e assim passou a participar da 

igreja ajudando ao pai nas suas viagens missionárias, aprendendo a sua missão de 

ser uma colaboradora no serviço de Deus, primeiramente ao lado do pai, quando 

casada como companheira do marido (MENDONÇA. 2007, p.33). 

Nessas lembranças Mendonça inventou sua identidade como escondida em 

seu esposo e na família em que o espaço disso foi na Igreja Evangélica 

Congregacional de Campina Grande através da Missão Evangelizadora do Nordeste 

nos anos de 1927 a 1960. Nas outras partes do livro deu continuidade nessa produção 

de si como uma identidade permanente e homogênea que foi criada pelos “desígnios 

divinos” num ato constante de apropriação e repetição das tradições congregacionais, 

principalmente os usos da Bíblia nas igrejas que ocuparam entre as décadas de 

1970/80/90 e 2000 na explicitação de outras temporalidades.  

Sobre o trabalho na Igreja Evangélica Congregacional de Patos falou que 

alcançaram com a fé protestante a cidade em 1964, com eventos como o Desfile no 

Dia da Bíblia. O movimento de renovação espiritual que experimentaram as igrejas 

congregacionais em 1967, como uma “revolução espiritual” que fez nascer uma “nova 

igreja”, na qual uma nova interpretação da Bíblia, em relação ao “batismo do Espírito 

Santo e os dons espirituais”. De Patos foram para Caruaru no qual trabalharam em 

três igrejas congregacionais. Aqui marcou que em todas as igrejas coordenadas pelo 

seu esposo houve crescimento tanto na disciplina espiritual e material na organização 

do espaço físico dos templos. Através de atividades que buscavam a evangelização 

da população como: as concentrações da Semana da Pátria, os círculos de oração 

dos departamentos de mulheres, dos departamentos de jovens nas festas juninas, 

outra questão importante foram as comemorações do casamento e ministério. 



38 
 

Apresentou o esposo como um modelo de pastor que amava todas as pessoas, a 

participação dos filhos, o cuidado com a doutrina protestante como “princípios 

inabaláveis”, que não deveriam ser transformados com a “modernidade”; ou seja, um 

homem do céu, de oração, preocupado com ordem do culto, de ética profissional e 

que construiu uma “família digna, honrada e de bom nome”. 

O interessante é que nessa invenção do esposo conformado nos perfis ideais 

do homem protestante como um pastor modelo de fidelidade, Iraci também fez de si 

mesma mulher com perfil ideal: sempre ao lado do marido em todos os momentos com 

uma atuação marcante em diversas lideranças, mesmo sem ter estudado em um 

seminário, era considerada pelos fiéis das igrejas uma missionária, não somente do 

lar, que ela mesmo denominou de “igreja em miniatura”. Uma mulher dedicada ao 

trabalho, participante do departamento feminino, no Coral das Igrejas, secretária 

eclesiástica durante 17 anos, professora de Escola Dominical, o prazer em ler e 

escrever. Descreveu a sua vida como repleta de atividade, e que sua felicidade era 

está ocupada “com tudo o que diz respeito às coisas de Deus” e de todos os trabalhos 

da sua casa. Mesmo com a idade avançada continua a ter projetos na vida e na 

esperança da sua realização com permissão divina. Também salientou que mesmo 

sendo uma mulher com um “jeito sério de ser”, era uma pessoa romântica que gostava 

de música romântica, “também de músicas vivas que mexem com a alma e o corpo” e 

músicas sacras (MENDONÇA, 2007, p.70). 

Outra questão importante nessa escrita são os depoimentos colhidos para 

concluir esse memorial após a morte de José Quaresma, principalmente as imagens 

dos pais produzidas pelos filhos, isto é, a instituição de uma imagem fixa de homem e 

mulher protestante. A filha Jacy Quaresma narrou sua admiração pelo pai desde a 

infância de como ele era dedicado e obediente a Deus, que a responsabilidade da 

família e do ministério foram compartilhados por sua mãe, que representa como uma 

mulher incansável, dedicada, de grande zelo e “admirável mãe coruja” que defendia os 

“seus filhotes”. Sua mãe não recusou dedicar a vida ao marido na construção em 

todos os lugares que viveram de “Altares de Adoração ao Grande e Único Deus.” 

Destacou que foi um privilégio nascer nessa família e com os seus dons musicais 

realizou “os desejos do coração de meus pais” e contribuiu durante vários anos no 

ministério do pai. O depoimento do filho Janildo Quaresma caracterizou o pai como 

formoso, festeiro, humilde, carinhoso, amigo e exemplo na família, que “em suas veias 

corria a chama viva do Evangelho de Cristo”. Um “desbravador” que amava Cristo, 

pregava e doutrinava nas igrejas. Finaliza por agradecer o legado que o pai deixou aos 



39 
 

seus filhos e os filhos da fé de que o fundamental era amar “fielmente este Evangelho 

de Cristo” (MENDONÇA, 2007, p.138, 139, 141). 

Pensamos a escrita de Mendonça (2007) como legitimação uma representação 

da família como “natural” e assim fora da história. Através de construções sociais, 

culturais e históricas que progressivamente definiu as esferas sexuais e delimitou o 

espaço de ocupação feminino e masculino. Assim as mulheres eram identificadas 

pelos perfis da sua fragilidade intelectual, física, sensibilidade emocional, uma 

natureza fecunda e passiva, sendo preparadas para perpetuação da civilização 

através da procriação e a criação dos filhos. Enquanto o homem era representado 

como individuo forte que através da sua inteligência e agressividade, deveria exercer a 

função de provedor, marido fiel, atencioso com os filhos, trabalhador, para assim 

produzir a civilização (MATOS; MORAES, 2007, p.30). 

Nessa escrita pensamos a exaltação de imagens femininas idealizadas e de 

uma masculinidade hegemônica, com deveres como: Ser uma convertida a Deus, para 

viver a sua missão conforme as normas da igreja, ao dedicar a vida ao casamento até 

a morte; Uma relação amorosa marcada pela submissão ao marido, instituindo-se 

assim uma companheira do marido para todas as coisas, em especial no cuidado e 

educação dos filhos a partir das tradições congregacionais; Tradições da leitura da 

Bíblia, participação com fidelidade das reuniões da igreja, respeito às autoridades 

legítimas da igreja, os cultos domésticos, participação nas atividades de evangelização 

da igreja em busca dos sujeitos pecadores; Na produção da família como “uma igreja 

em miniatura” e um “pedaço do céu”.  

 

2.3. A Escrita de Salustiano Pereira Cézar 

 

A escrita de Salustiano Pereira Cézar, um congregacional desde a infância, 

ordenado pastor em 1937, professor durante cinqüenta anos, ocupou cargos 

importantes na denominação, principalmente como colaborador do jornal oficial O 

Cristão e presidente do Departamento de Ação Social da União das Igrejas 

Congregacionais do Brasil. Nesta atividade Cézar fez uma transcrição do texto 

produzido pelo pastor Ismael da Silva Júnior com o título: Minha Viagem ao Nordeste e 

publicou, em 1939, no referido jornal. O artigo tratou da história sobre o trabalho 

evangélico congregacional desenvolvido no Nordeste. A partir desse escritos 



40 
 

buscamos apreender as memórias sobre o protestantismo congregacional em 

Campina Grande e os silêncios produzidos quanto à participação das mulheres em 

sua história. 

Cézar (1983, p.52-53) reafirmou a tradição de que a inserção da igreja 

congregacional de Campina Grande teve inicio quando o casal Olinto Cordeiro e Rita 

Maria Cordeiro passou a morar na cidade. O Senhor Olinto era negociante e fazia 

algumas viagens, numas destas hospedou-se na fazenda de Aprígio de Faria, que 

exercia as funções de sub-delegado e morava um pouco distante de Campina Grande. 

Nesse dia Olinto encontrou na sala um pequeno livro que se achava sobre um móvel, 

começou a lê-lo achando a leitura muito agradável. Vendo isso o Senhor Aprígio ficou 

surpreso e informou que o livro não prestava porque havia sido entregue por uma nova 

seita. Então Aprígio perguntou-lhe se desejava levar o livro, pois o mesmo não lhe 

interessava. Olinto levou para casa o livro do Novo Testamento da Bíblia. 

Com a leitura dos evangelhos de Mateus, Marcos e Lucas, Olinto ficou 

impressionado com o capítulo 23 do último livro, em que Cristo ama o ladrão 

arrependido na sua crucificação e declara: “Hoje estarás comigo no Paraíso”. Chamou 

sua esposa que era conhecida como Dona Ritú e compartilhou o que aprendeu com 

aquele livro. Concluiu de que para entrar no céu não precisava de rosários e de 

missas. Assim, propôs-se a conversar com alguém da nova seita e pediu para chamar 

o evangelista Sinfrônio Costa. Dias depois, Sinfrônio estava em Campina Grande 

doutrinando, com as tradições congregacionais, o casal Olinto-Rita. Destacou que Rita 

era um pouco “rebelde”, pois declarou que jamais deixaria de ir à missa na Igreja 

Católica Romana, só se Deus a fizesse sentir que tudo aquilo não era verdade e lhe 

desse um sinal. O sinal veio dias depois quando Rita se dirigiu a Igreja Matriz para 

assistir a missa, mas ao chegar à igreja desejou ajoelhar-se, mas não pôde. Sentiu 

fortes câimbras nas pernas, ficou com grande medo, decidindo-se então que nunca 

mais entraria num templo romano para assistir missa, passando a frequentar os cultos 

da nova seita, dirigidos por Antônio Duarte. 

Depois dessa decisão Rita, pouco a pouco perdeu alunos da sua escola 

frequentada por 50 alunos, motivados pela pregação do vigário de que participava de 

uma seita satânica. Iniciou-se, portanto, as perseguições principalmente quando se 

reuniam para o culto. Jogavam pedras sobre o telhado e o povo zombava quando 

cantavam os hinos, sendo necessário colocar guardas na porta para evitar qualquer 

surpresa. Todavia, as perseguições acabaram com as providências tomadas pelo 

delegado o tenente Paulo Afonso que ameaçou colocar na cadeia os que procuravam 



41 
 

interromper os cultos da nova seita. Com isso ocorreu o crescimento da igreja a partir 

da escola bíblica dominical e os primeiros batismos em 1912 com a presença de 

algumas mulheres entre elas: Rita Cordeiro, Veriana Cordeiro, Josefa Candeia, Duda 

Catão e esposa, Berlamina Catão, Maria Catão, Efigênia Catão. 

 

Foto I – Imagens da Igreja Congregacional em 1920 e depois da chegada 
do pastor João Clímaco Ximenes 

 

Fonte: SOUZA, Claudenor Gomes de. João Clímaco Ximenes – sua vida, sua obra. Campina Grande, 

PB: Ed. do Autor, 1982. 
 

Em sua narrativa refere-se a organização da Igreja em Campina Grande a 

partir da década de 1920 tendo como pastor James Haldene enviado pela Igreja 

Evangélica Pernambucana. Em 1922, assumiu o missionário Harry G. Briault e em 

1927 o pastor João Clímaco Ximenes, nesse último período aumentou o número de 

membros e alunos na escola bíblica dominical. Na referida obra salienta a participação 

das mulheres, no ano de 1939, na igreja através do Colégio Evangélico em frente ao 

templo, foi um desdobramento da antiga Escola Paroquial organizada em 01 de 

fevereiro de 1933 que funcionava nos fundos da Igreja. A diretora do Colégio era Dona 

Julieta Ximenes de Carvalho e contava com mais 100 alunos matriculados, por alguns 

anos foi supervisionada pelo governo estadual. Outro espaço ocupado pelas mulheres 

era a Sociedade de Senhoras que foi fundada junto com a igreja, a sua diretoria era 



42 
 

formada por: Julieta Ximenes de Carvalho, presidente; Amélia de Farias, vice-

presidente; Cezarina Barbosa, 1ª secretária; Maria Lima, 2ª secretária; Luiza Ximenes, 

tesoureira; e Maria Cristina, oradora. Na União de Moços Cristãos como um órgão que 

de doutrinação dos jovens da igreja com uma diretoria formada por: Bento Filho, 

presidente; José Vitorino, vice-presidente; Wilson Costa, 1º secretário; Amélia 

Barbosa, 2ª secretária; Josefa Diniz, tesoureira; e Manoel Barbosa Lucena, orador.  

 

Foto II – Casa construída para os pastores da Igreja em 1920 e o Asilo 
Congregacional 

 

Fonte: SOUZA, Claudenor Gomes de. João Clímaco Ximenes – sua vida, sua obra. Campina Grande, 

PB: Ed. do Autor, 1982. 

 

A inserção do protestantismo congregacional em Campina Grande foi escrita 

em meio aos silêncios quanto a participação das mulheres na restrição de apresentar 

os nomes das que foram batizadas em 1912, da diretoria da Sociedade de Senhoras, 

da União de Moços Cristãos, da direção no Colégio Evangélico e destaque para Dona 

Rita Cordeiro.  O que não podemos desprezar é o espaço construído pelas mulheres, 

preservado na documentação da igreja, em suas práticas subversivas as normas, 

como o caso de Rita Cordeiro (Dona Ritú) que, em 1941, na sessão dos oficiais 

acusada de uso do fumo. Em 22 de dezembro de 1941 em sessão especial dos 



43 
 

oficiais, Dona Ritú pedia sua reconciliação, mas os oficiais consideraram que não 

estava corrigida do seu erro e resolveram esperar um pouco mais. 8 

Portanto, nessas escritas analisamos que as imagens femininas no 

protestantismo congregacional foram construídas com o fim de sujeitar as fiéis a sua 

conversão a Deus para uma vida de “pureza”, “submissão”, “obediência” silenciosa as 

normas com perfis idealizados na missão de boa filha, esposa e mãe. Assim sendo, 

para afastar os fiéis desse mundo “pecaminoso” era necessário que todos, mas 

principalmente as mulheres desenvolvessem a vivência diária nas seguintes práticas: 

reuniões nos lares, escola bíblica dominical, a venda de Bíblias protestantes, o 

domingo como dia do Senhor, não beber, não fumar e relações amorosas no 

casamento marcada pela fidelidade. Com a legitimação de um espaço para as 

mulheres na igreja como companheiras e auxiliares dos homens, principalmente, dos 

seus maridos, também a condenação das práticas transgressivas das mulheres. 

 

2.4. As Cartas de Luiza Barbosa Monteiro e as Relações Amorosas Protestantes 

 

A escrita da jovem Luiza Barbosa Monteiro corresponde as suas cartas de 

amor, no período do seu namoro, noivado e casamento, destinadas ao seu noivo João 

Clímaco Ximenes no período de 1925 até 1927. Foram guardadas por ele em caixinha 

de papelão com a inscrição “cartas da minha amada noiva” e preservadas pela filha 

Hilda Monteiro Ximenes. Ao todo temos 68 cartas e analisamos algumas. É importante 

destacar que as cartas produzidas entre 1925 a 1926 tiveram como paisagem 

amorosa vários lugares e foram endereçadas ao João Clímaco Ximenes quando era 

seminarista do Seminário Presbiteriano do Norte, em Recife, mas fazia estágios em 

cidades como Timbaúba, Caruaru, Afogados e Campina Grande. A partir de 1927 as 

cartas eram enviadas a ele em Campina Grande, quando era pastor interino da Igreja 

Congregacional. Enquanto Luzia escreveu da Serra do Uruçu no município de Aroeiras 

da casa dos seus pais e Timbaúba quando fazia temporada em casa de parentes.  

Nessas cartas atentamos as imagens femininas e masculinas produzidas por 

Luiza na sua multiplicidade de práticas, com destaque para a invenção de si e do 

noivo. Tivemos acesso também a alguns escritos que foram posteriormente 

elaborados por outros personagens, que transformou Dona Morena em um ícone 

feminino congregacional marcada pela dedicação abnegada a Deus, ao marido, aos 

                                                           
8
 SOOFIECCG, 28 de abril de 1941. SEOFIECCG, 22 de dezembro de 1941. 



44 
 

filhos e a igreja. Ganhou destaque nas funções que exercia como organista da igreja, 

cantora do Coral Robert Kalley, professora de crianças na escola bíblica dominical e 

companheira do pastor João Clímaco Ximenes no ministério de evangelização durante 

trinta e três anos e meio na direção da igreja congregacional em Campina Grande.9 

Nas cartas de Luiza Monteiro as imagens femininas e masculinas foram 

construídas de forma contraditória, na perspectiva do protestantismo congregacional, 

através da exibição de forma simbólica da sua maneira própria de viver e estar no 

mundo que legitimou perfis ideais do feminino e do masculino. Apreendemos essa 

produção não como um processo fixo da identidade, mas um movimento na 

diversidade formado pelo o múltiplo, o fragmentado e o subjetivo, através de suas 

histórias do cotidiano e da intimidade (CHARTIER, 1990, p.23). 

 

2.4.1. Muito alegre em saber que nossa liberdade de culto continua 

 

Em junho de 1925, no inicio do namoro, Luiza Barbosa escreveu uma 

saudação que se tornou comum em todas as cartas, “que Deus o preservasse em 

saúde, juntamente com os familiares”. Trata que recebeu uma carta dele no dia 5, “a 

qual muito me alegrou”, acreditava que por causa da demora dela em responder, ele 

podia pensar que era falta de vontade. Justificou que a demora de cinco dias para 

responder a carta foi porque tinha chegado de Alagoa Grande somente no dia 7 e não 

teve condições de estar antes em casa “devido a vacina como já disse na outra carta 

minha”.  

Em seguida respondeu que não participou do trabalho de evangelização 

realizado pelo Senhor Anizio em Aroeiras, mas sua mãe lhe falou que foi “uma 

belleza”, aproveitou para elogiar o namorado dizendo que os cultos dirigidos por ele 

eram muito melhor: “isto é não fez melhor que o Sr. não”. Destacou que nessa reunião 

Honório participou do culto com muita atenção em tudo e também cedeu a casa para 

que Anizio realizasse um culto, e expressou sua fé na esperança de que ele se 

convertesse: “e tenho fé em Deus que ainda hei de vê-lo um crente do Senhor J. 

                                                           
9
 Essa escrita feita por outros sobre Luiza como D. Morena serão analisadas no capítulo três da 

dissertação através de um vídeo encomendado por sua filha Hilda Ximenes do culto em 
gratidão por seu aniversário de noventa anos realizado em 1996. Também analisaremos nas 
entrevistas de mulheres idosas congregacionais, que tiveram experiências e vivencias no 
mesmo período que estamos discutindo nesse trabalho. 



45 
 

Christo”. Falou que, com a permissão divina, no domingo haveria uma “bela” reunião 

em sua casa. Expressou seu sentimento de alegria, porque estava em casa depois de 

três meses na casa de parentes em Alagoa Grande, e que nesse tempo estava 

distante de duas coisas importante na sua vida: os cultos protestantes para ver a 

pregação da Bíblia e a companhia dos seus pais, “hora faziam 3 mezes completos que 

não via falar da palavra de Deus e não via também os meus queridos Pais”. Terminou 

com a expectativa de receber mais cartas dele, porque não lhes faziam nenhum “mal” 

e a saudação final no tempo do namoro era: “A amiga e irmã no Senhor Luiza P. B. 

Monteiro.” 10 

Em setembro Luiza respondeu a uma carta dele escrita no dia 31 de agosto, 

falou do seu desejo que ele estivesse “perfeitamente feliz”, pois em sua casa todos 

estavam bem por causa da bondade divina. Falou que a igreja protestante na cidade 

de Aroeiras continuava bem, considerando-o “trabalho de Deus”, sob a direção do 

Rev. Carvalho, que esteve no dia 30 do mês anterior, e expressou que “tivemos uma 

bella reunião”. Disse também que o esperava no casamento de Francisquinha, no mês 

de janeiro do próximo ano, e que estava alegre pelo adiamento para esse mês porque 

o namorado estava de férias.  Perguntou se ele recebia cartas de Nóca, se ela sabia 

do endereço dele e expressou sua disposição em ensinar o endereço. Também falou 

do seu desejo em fazer uma temporada de 8 a 15 dias em Alagoa Grande.  

Ironicamente perguntou-lhe se ele já era noivo, achava que sim porque ele 

disse em sua carta de que casaria em outubro daqui a dois anos: “Pode diser-me 

quem é essa moça? Sim, vai casar nem nos convida!”. Falou que Agripino iria casar 

uma irmã dele e foi convidada para assistir o casamento, lhe repassou o mesmo e 

recorreu a um dito popular “porque um convidado convida 5 não é assim mesmo?”. 

Terminou com uma frase interessante que legitimou o seu lugar na relação de 

respeito, “ao senhor Joãozinho” e lhe pediu desculpas “pela mal calligraphia”.11 

Em outubro falou da sua alegria porque ele estava bem nos estudos do 

Seminário. Mais uma vez reafirmou a importância da igreja e seus cultos, expressando 

a alegria “em saber [sobre] nossa liberdade de culto continua” na região. Em seguida 

respondeu uma pergunta de João C. Ximenes, queria saber se ela estava com raiva 

só porque ele desejava conhecer Nóca, Luiza respondeu que resolveu não falar mais 

nisso para não pertubar o namorado e construiu o seu espaço de submissão ao 

homem: “De hoje em diante, não falarei mais em Nóca, para não lhe pertubar tanto. 

                                                           
10

 10 de junho de 1925, APHX. 
11

 24 de setembro de 1925, APHX. 



46 
 

Peço que me disculpe”. Terminou narrando a visita do seu irmão Cícero com a filha, 

em suas palavras definiu a menina como “tão engraçada!”. 

Mas ao mesmo tempo em que se sujeitou, Luiza rompe quando não aceitou a 

desconfiança dele de que não respondia suas cartas, porque no dia ou semana que 

recebia a carta já escrevia, destacou a exceção quando era dia de sábado a tarde e 

assim fazia no outro dia. No final da carta reafirmou sua fé reproduzindo um texto da 

Bíblia de I Tessalonicenses 5.16-18, com algumas práticas recomendadas para o 

cotidiano: “Regosijai-vos sempre. Orai sem cessar. Em tudo daí graças.” 12 

Em 1926 em uma de suas cartas Luiza expressou sua alegria porque recebeu 

uma carta do noivo, essa serviria para diminuir as saudades: “o qual veio tirar do meu 

coração uma parte das saudades de sua ausencia, pois já fasem 4 dias que não lhe 

vejo nem por sonho, e ainda faltam 29 dias! para mim estes 29 dias são 29 mezes, 

não é assim?”. Destacou mais uma vez a importância da igreja, com a história de que 

o Senhor Santino disse ao seu tio Paisinho que ia fazer de tudo para que João 

Ximenes ficasse como pastor em Timbaúba. Narrou suas imagens da igreja 

Congregacional em Timbaúba falando do seu gosto pela cidade e pelos “crentes”, mas 

estava triste porque eles eram “reparadores” e afirmou que não era orgulhosa como 

muitos deles pensavam: “penso que elles nunca hão de diserem que eu sou orgulhosa 

porque é coisa que não tenho, e se quiserem dizer que eu tenho orgulho, digam, não 

tenho o que fazer, não é assim?”. 

Tratou que estava com dificuldade em escrever a carta porque estava “com um 

„tumorsinho‟ no braço direito”, e justificou que não tinha condições de ir à igreja. 

Trouxe uma questão do seu cotidiano sobre a visita que fez ao Senhor Santino e como 

foi bem recebida por todos, com destaque para Dona Salvina, na insistência do convite 

para visitá-la quando desejasse e falou para o noivo que conseguiu se comportar bem. 

É interessante a preocupação de Luiza na forma como tratava o noivo e a 

necessidade que tinha, nessa relação amorosa, de lhe pedir permissão para fazer as 

coisas. Pediu permissão para lhe chamar seu Ximenes porque não sabia chamar de 

somente Ximenes e falou como queria ser chamada e chamá-lo: “Não quero que me 

trate Dna nem Erma porque nada disto precisa, não acha? Mais lhe chamar João 

Ximenes é um caso sério para mim”. Escreveu a jovem Luiza o quanto seu amor por 

Ximenes estava relacionado à participação na igreja e a busca constante em agradá-

lo, já que se preparava para ser esposa de um pastor. Ela planejou de que quando ele 

viesse em Timbaúba, no domingo pela manhã, iriam à Igreja juntos, mas a noite iria 

                                                           
12

 18 de outubro de 1925, APHX. 



47 
 

com Eclepildes e ele, para que quando ele voltasse para o Seminário não falassem 

que andava sozinho com a noiva: “... e a noite torno ahir com Eclepildes e você, para 

ver se assim lhe agrada, e quando chegar ahi não ter nada para dizer. Mil desculpas 

pela mal lettra”. 13 

Em 1927 Luiza escreveu que sua carta transmitia com fidelidade as saudades 

do seu coração. Mais uma vez falou sobre a centralidade da igreja em sua relação 

amorosa e principalmente porque estava se preparando para ser esposa de um 

pastor. Perguntou se ele tinha certeza que seria pastor da Igreja Congregacional em 

Campina Grande, expressou sua euforia e alegria se ficasse na igreja daquela cidade, 

porém no final lembrou-se de sua fé que lhe fazia se submeter aos desígnios divinos: 

“isto é, quero ficar onde Deus permitir”. 14 

Essa escrita da jovem Luiza, em sua maneira particular de estar no mundo, 

produziu a imagem de que era uma moça satisfeita em participar dos cultos da igreja 

congregacional, em especial quando eram coordenados pelo noivo, com o ato de ler e 

ouvir a Bíblia em suas normas. Reconhecia seu lugar de companheira de um futuro 

pastor, com atos de submissão e a busca por satisfazer em tudo o amado em 

detalhes, como na forma de falar o nome dele e o comportamento adequado na igreja 

e na rua. Também apreendemos que negociava com o noivo seus interesses, como o 

de escrever semanalmente suas cartas. Compreendemos que essas representações 

foram construídas através de discursos que apreenderam e estruturaram o seu 

mundo, e que Luiza se apropriou de textos e imagens que acabaram transformando 

sua forma de ver e pensar o real (CHARTIER, 1990, p.23-24).  

 

 

                                                           
13

 27 de agosto de 1926, APHX. 
14

 13 de abril de 1927, APHX. 



48 
 

Foto III – Dona Luiza e João Clímaco Ximenes

 

Fonte: SOUZA, Claudenor Gomes de. João Clímaco Ximenes – sua vida, sua obra. Campina Grande, 

PB: Ed. do Autor, 1982. 

 

2.4.2. Horrível as senhoritas cortarem o cabelo 

 

Em uma carta de 1926 Luiza não aceitou a culpa imputada por João Ximenes 

em sua carta, disse ele que não o visitou para namorarem, se defendeu argumentando 

que a culpa foi de Agripino, pois demorou na entrega da carta para que ela soubesse 

do planejamento do noivo. Destacou que as autoridades da Igreja Congregacional em 

Monte Alegre reafirmou uma tradição congregacional que proibia as moças de cortar o 

cabelo, ela apresentou a si mesma como seguidora fiel no seu corpo e condenou as 

que faziam tal prática, “acho orrivel as senhoritas cortarem o cabello.” Desta vez 

representou Therezinha, que tinha fugido para morar com Honório, como aquela que 

vivia na tentação do “mal”, porque ele não era convertido como falou em carta anterior. 

No entanto ressaltou que ele realmente se converteu a fé protestante com atos de 

obediência à tradição na ordenação do cotidiano, ao ponto de fazer cultos em casa de 

manhã e a noite e Therezinha cantava os hinos e a Bíblia do casal estava sempre 

presente no quarto. Inventou imagens femininas e masculinas de que Therezinha e 

Honório cumpriram com fidelidade as tradições na promoção de uma homogeneização 

de suas individualidades.15 

                                                           
15

 08 de março de 1926, APHX. 



49 
 

Essa conformação do corpo das mulheres a tradição representava uma luta 

contra o “mundanismo” e a “perdição” para que vivessem num mundo seguro. Uma 

construção em que o protestante era um inconformista e conformista ao mesmo 

tempo, porque concebia o mundo de forma maniqueísta. O mundo presente era mau, 

o crente inconformado lutava e sofria como um peregrino, porque acreditava que para 

chegar a uma terra feliz dependia da forma de vida que escolheu para si. Por isso 

buscava ser fiel no cumprimento das tradições, para que assim vivessem num outro 

mundo melhor. Ao mesmo tempo não faziam nada para mudar o presente como um 

todo, mas desprezavam o mundo e se afastavam vivendo numa fé que os isolavam do 

“mundo perdido”, através da produção do “anti-mundo” que era a igreja. Assim em 

suas concepções viviam as “normas” divinas, em contraposição aos prazeres 

mundanos, como o da sensualidade no vestir e corte dos cabelos. As mulheres que 

quebravam as tradições eram punidas como “transgressoras” e “mundanas” 

(MENDONÇA, 2008, p.213, 215-216).  

Em 1926 Luiza falou sobre o caso de Gemuel, provavelmente autoridade de 

uma da igreja que iria receber uma moça com o cabelo cortado, concluiu que ele era 

um “coitado” e tinha “pena” dele. Em 1927 escreveu comunicando ao noivo o convite 

recebido de sua madrinha Maria para que Luzia lhe acompanhasse num lugar 

chamado Bélgica, iriam de tarde e voltavam no outro dia. Comunicou com ironia que 

usaria o vestido de mangas compridas, o mesmo que aborreceu João Ximenes uma 

vez que ela usou, pois era curto demais. Ela afirmou estar brincando quando disse que 

gostava de vestido curto, inventou que era uma mulher que escrevia no corpo a 

tradição de vestir sempre roupas com “decência”, porque “eu faço os meus vestidos 

cobrindo os pés, não quero fazer o que você não gosta; não cobrindo os pés não é 

muito, não faço não, sim?”. Portanto, Luiza reafirmou que sua relação amorosa com 

João Ximenes era regulada com as tradições na produção de um corpo em “pureza” e 

“decência”, na legitimação da sua identidade feminina conformada a natureza 

estabelecida pelo divino, para que seu noivo ficasse satisfeito e sem aborrecimento, 

com o bom comportamento daquela que seria sua esposa. Concluímos a escrita dessa 

relação como resultante de uma violência simbólica sobre o corpo feminino, que criou 

uma relação de dependência àquele que lhe era superior em sua masculinidade.16  

Nessas imagens Luiza declarou que escreveu no corpo as normas 

congregacionais na conformação do cabelo e da roupa, interpretando a partir da 

perspectiva de Certeau (2008, p.231) que trata de “inscrições da lei no corpo”, para 

                                                           
16

 27 de agosto de 1926 e 07 de maio de 1927, APHX. 



50 
 

que o corpo feminino fosse dominado, definido, circunscrito e articulado pela lei. Os 

corpos eram marcados pelo castigo, transformados em tábuas da lei, em quadros 

vivos das regras e dos costumes, assim a lei era gravada nos pergaminhos feitos “com 

a pele dos seus súditos e com eles fazem seus livros”. Em que os “seres vivos são 

postos num texto” e assim transformados “em significantes das regras”, em paralelo, a 

”razão ou Logos de uma sociedade” se encarnavam nas costas dos sujeitos. 

Em abril de 1926 Luiza questionou se ele estava com raiva, porque fazia mais 

de um mês que não recebia carta dele. Tratou também que ele nunca tinha dado 

motivo para que tivesse raiva dele e pediu que Deus a livrasse disto, “como posso ter 

raiva?”. Em seguida falou sobre o desejo das irmãs dele em conhecê-la e que tinha o 

mesmo, mas produziu uma imagem de si como alguém sem muito valor, por isto ficou 

surpresa e agradeceu por ser objeto desse desejo: “e muito obrigada pelo desejo que 

tem de conhecer, uma pessoa como eu, tão insignificante, não acha?”. Ele pediu um 

retrato e ela prometeu que quando fizesse em Alagoa Grande e ficasse bom lhe 

enviaria. Falou de que não enviava um dos que ele tinha visto porque “não presta”. 

Ressaltou sua tristeza por sua mãe estar doente com muita dor de cabeça, na 

invenção da imagem de si como uma filha que amava a mãe e tinha a 

responsabilidade de tratar das suas doenças. Falou do seu sentimento, a falta de 

alegria porque a mãe estava doente, pois tinha medo que ela morresse: “olhe eu a 

vendo morta para mim acabam-se todas as alegrias deste mundo.” 17 

Na carta de setembro do mesmo ano Luiza conta suas saudades, falou que a 

carta dele lhe trouxe muita alegria “porque você chegou em paz e triste porque você 

não tem melhora”, lembrou que lhe aconselhou para que não fizesse a viagem por 

causa da sua saúde. Inventou a si mesma como uma “boa enfermeira” daqueles a 

quem amava: os pais e o noivo. Ela expressou, quando recebeu a carta, que o noivo 

não sabia avaliar o seu sentimento “e sem puder dar jeito.” Em seguida tece a luta 

para saber qual dos dois conservava mais a memória do amor, ele disse em carta que 

depois de uma hora não era mais lembrado por ela, a imagem dela de um amor com 

lembranças esparsas. Enquanto ela falou que sua memória era formada por tristeza 

provocada pela distância do noivo e quando ouvia o sino do trem lembrava a 

despedida na estação: “Olhe a tarde de hontem e hoje até o meio dia para mim foram 

12 horas tristonhas, não pudia e nem posso ouvir o sino do trem porque só me lembro 

da nossa despedida na estação.”  

Sobre sua memória amorosa falou de que quando leu a carta do noivo trazida 

por Anizio, teve a lembrança de que uma semana antes esperava alegre o noivo, mas 

                                                           
17

 11 de abril de 1926, APHX. 



51 
 

o presente era vivido com tristeza acompanhada apenas das recordações do passado. 

Expressou a tristeza por não pode esperá-lo na estação, explicou que não foi por falta 

de vontade e sim a falta de companhia. Terminou dizendo que não desejava lhe 

abusar com uma carta grande, expressou o quanto seu coração estava cheio de amor 

e saudades, ao ponto de que já era mais de seis e meia, mas ia levar a carta para 

casa de Santino para que o noivo recebesse em breve.18 

Nessa escrita Luiza instituiu a imagem de uma mulher protestante que amava 

os pais e o noivo colocando-se como enfermeira da casa através da resignação, esta 

tradição também é partilhada na escrita de Sarah Kalley no século XIX. Como uma 

representação de quanto o seu amor por Ximenes era intenso, recordou as saudades 

dos finais de semana que namoravam, mesmo de forma rápida, e a escrita de cartas 

extensas e diárias, numa demonstração de que sua memória era mais forte que a 

dele, realizou esse jogo de memórias amorosas com o fim de provar de que as 

lembranças esparsas e passageiras eram dele e não dela. 

 

2.4.3. A mulher não deve achar outra coisa melhor do que a companhia do 

marido 

 

Foto IV - Coração feito por Luiza Monteiro em carta de 1927  

 

Em outras cartas de 1926 a jovem Luiza respondeu a pergunta de Ximenes 

de que a única novidade eram as cartas dele, que lhe alegrava porque o mesmo 

estava bem de saúde. Expressou sua tristeza por não participar do culto de fim de ano 

na cidade de Pirauá em Pernambuco, mas esperava participar da Convenção das 

Igrejas Evangélicas Congregacionais do Nordeste em Pirauá e desejava que ele não 

faltasse: “O Sr. estará – lá em Pirauá? espero que o Sr. não falte”. Destacou a prática 

amorosa de uma mulher que não se conformou com a tradição, representou essas 

                                                           
18

 08 de setembro de 1926, APHX. 



52 
 

imagens do feminino e masculino como “desviantes” e “diabólicos”. Com o caso de 

Therezinha que saiu de casa para morar com Honório, um homem não convertido a fé 

protestante, acreditava que ela não voltava mais e pediu ao Ximenes oração por ela, 

pois todos da sua família estavam muito tristes, choraram muito com a saída dela. 

Terminou afirmando sua fé que somente o poder divino livraria Therezinha da tentação 

do mal: “o que nos resta agora é pedir ao Nosso bom Deus que a guarde de toda 

tentação do maligno”. Mas como tratamos anteriormente tal tentação do maligno foi 

resolvida com a conversão a fé protestante de Honório, através de um enquadramento 

à tradição das relações amorosas.19 

Em junho Luiza produziu uma imagem de que estava triste e melancólica 

porque recebeu uma carta de Ximenes, leu várias vezes a carta e a outra enviada a 

sua mãe, porque não pensou que ele acreditava nas “histórias inventadas em Recife”. 

Defendeu sua família contra essas histórias com o argumento de que todos o 

consideravam digno: “Sim, a minha família não lhe acha indigno, e sim digno.” E que 

tinha escrito duas cartas em resposta ao pedido de casamento, pediu que ele viesse 

sem falta visitá-la, estava preocupada, pois o noivo achava que ela não aceitou o 

pedido de casamento e não queria perder a oportunidade de casar, reconheceu que 

era difícil outro pedido: “embora que outro pedido o Sr. não me faça durante este 

tempo de N...”. Também neste mês escreveu outra carta em que repetiu o sim ao 

pedido de casamento dele, necessitava apenas se adequar e cumprir os gestos da 

norma como a aprovação dos pais. Destacou a sua convicção de que o casamento 

agradava a todos da família. Terminou com a reafirmação da sua fé que lhe trazia a 

interpretação do seu futuro casamento como um ato de submissão aos desígnios 

divinos: “Estou disposta a ser o que Déus quiser.” 20 

Em julho escreveu sobre a disputa que tratamos anteriormente entre os dois 

noivos sobre quem tinha a memória amorosa mais forte e Luiza falou que era 

impossível não lembrar os dias felizes que viveram juntos. Com um amor marcado por 

amizade através das conversas e lamentou o quanto esses momentos eram 

“efêmeros” e “rápidos”. Representou o noivo com uma memória amorosa pequena e 

de menor intensidade, porque no Seminário aos domingos tinha a companhia de 

várias pessoas para conversar, “porém aqui tudo é triste”. Terminou com a 

reafirmação de sua expectativa e ansiedade em receber uma carta do noivo.21 

Em agosto Luiza destacou que a carta dele lhe fez lembrar os momentos e 

dias que namoravam, mas que faziam parte do passado recriado apenas através da 

                                                           
19

 03 de janeiro de 1926, APHX. 
20

 10 e 19 de junho de 1926, APHX. 
21

 23 de julho de 1926, APHX. 



53 
 

rememoração no presente: “... hoje tão distante agora o que temos é uma saudosa 

lembrança d‟aquelles momentos felizes”. Respondeu ao noivo quando ele disse que 

ela não compreendeu o seu sofrimento na partida para o Seminário, mais uma vez a 

luta pela memória, e concluiu dizendo que ele não tinha razão, não conhecia o seu 

coração e estava com pensamento errado sobre sua falta de felicidade. Também 

comunicou ao noivo de duas mulheres que acabaram os seus casamentos e 

romperam com a norma de viver na companhia do marido por toda vida: Hermina e 

Antônia, estas escolheram outras práticas amorosas consideradas “anormais” e 

romperam a feminilidade ideal. Terminou falando que permaneceu oito dias num lugar 

chamado Malta Virgem, segundo ela o passei foi bom, só não foi melhor porque todos 

eram “incrédulos”, ou seja, todos naquele lugar não viviam conformados as tradições 

protestantes que produziam a “fé verdadeira”.22 

Em outubro escreveu sobre a tristeza do noivo falada em sua carta, de que 

Luiza não planejou sua visita em Timbaúba, tratou que o problema era a falta de 

condução para buscá-lo. Na invenção de si como fiel aos perfis femininos ideais no 

dever da submissão e dedicação para que o noivo fosse satisfeito, em que pediu 

desculpas e porque sua alegria era viver na companhia dele: “mais espero que você 

me desculpe, sim? Porque nada me alegra mais do que a sua prezeça”. Produziu a 

imagem de outra mulher como infeliz e triste no amor, provocada por um homem que 

não cumpriu seu dever, o caso de Damianna que chorava de raiva porque era 

desprezada pelo noivo, esta chegou a Serra do Uruçu e lhe fez apenas uma visita 

rápida que durou 10 minutos. Concluiu com imagens que delimitou a diferença nas 

relações amorosas, de Damiana com um noivo que lhe trazia tristeza, enquanto ela 

estava alegre e feliz com o noivo: “avali que differença, ella tão triste com o noivo, e eu 

tão alegre tão feliz com o meu querido noivo.” Luiza produziu uma exaltação da sua 

relação amorosa marcada pela alegria, felicidade e harmonia porque seu noivo 

Ximenes era um homem protestante que cumpria seus deveres de respeitar a futura 

esposa. Fez isso em comparação com a relação amorosa desviante do noivo de 

Damiana. 23  

Em carta de dezembro Luiza mais uma vez falou de sua memória amorosa, 

pois estava com saudades dos dias felizes que juntos namoraram e não podia 

esquecer: “Oh! quando teremos outros como aquelles tão felizes!”. Exaltou sua 

memória com o discurso de que todos os familiares estavam alegres, mas ela não 

tinha prazer em viver, porque experimentava a contradição do passado, com 

lembranças da companhia do noivo, e o presente formado pela ausência e distância. 

                                                           
22

 06 de agosto de 1926, APHX. 
23

 19 de outubro de 1926, APHX. 



54 
 

Nessa memória amorosa inventou o quanto seu amor dedicado ao João Ximenes era 

fundamental em sua identidade, nem que fosse apenas com as lembranças: “você 

talves já chegando em Timbaúba, e eu triste aqui na solidão... estou contando os dias 

que faltam para eu ver você; não sei se você está fazendo o mesmo.” 

Produziu a imagem de si como uma moça “indigna” de receber um amor “tão 

grande” porque morava em um sítio numa pequena cidade da Paraíba e tinha certeza 

que seu amor era correspondido. Com uma imagem de Ximenes que lhe era superior 

nessa relação amorosa e muito bondoso para uma moça “indigna”: “... agora sei que o 

seu amor corresponde bem o meu; não sei porque você me ama tanto pois eu não 

mereço tanto, este amor! é fruto do seu coração bondoso! não é assim?". Falou que 

esperava carta dele e expressou sua subjetividade através da imagem de que tinha 

um coração dominado pela saudade e tristeza pela distância do amado: “Oh! como 

aumenta as saudades no meu coração! estou triste que não acho nada que me alegre, 

depois que você foi embora eu o vi duas vezes: uma naquelle alto e outra vez no 

terreiro de casa de palha quando você ia passando.”. Terminou com um poema que 

legitimava sua memória amorosa em que falava do significado da palavra saudade 

como a mais triste, a maior que existia, porque mesmo distante não podia esquecer, 

pois de noite o via sorrindo com o seu olhar lindo e um sincero amor.24 

A partir dessas escritas da jovem Luiza podemos inferir como construiu sua 

relação amorosa regulada em conformidade com a norma de amar um homem que lhe 

era superior e dedicava o seu amor porque era “bondoso” por natureza, na 

constituição de um casamento indissolúvel e duradouro. Para tanto ela tinha o dever 

de viver em submissão, obediência, resignação ao noivo e futuro marido. Nessas 

explicitou suas subjetividades na legitimação de imagens abstratas do “homem-

masculino” e “mulher-feminino” enquanto identidade única, a - histórica e essencialista. 

Ao mesmo tempo visualizamos a masculinidade e a feminilidade em sua diversidade 

nas inter-relações da historicidade nas tramas do poder, com o rastreamento da sua 

multiplicidade, mutabilidade e diferenças através de práticas, prescrições, 

representações e subjetivações. Luiza inventou várias imagens do feminino e do 

masculino através da exaltação dos que foram obedientes a violência simbólica 

imposta pelas normas na constituição de uma identidade única, como a relação 

amorosa dela com João Ximenes. Enquanto condenou as práticas desviantes que 

pisavam nas normas essencialistas e a – históricas na efetivação das relações de 

gênero em diversidade (MATOS, 2001, p.47). 

                                                           
24

 04 de dezembro de 1926, APHX. 



55 
 

Em cartas de 1927, Luiza falou da sua tristeza porque o noivo duvidava do 

seu amor, respondeu que se ele tivesse a capacidade de avaliar melhor o amor que 

lhe dedicava não teria nem pensado nisso: “Oh! se você pudesse avaliar o amôr que 

eu lhe vocto! nem por pensamento não diria isto, não é assim?”. Destacou mais vez na 

imagem de que em sua memória amorosa não esqueceu os dias felizes vividos juntos, 

com um presente marcado pela distância e apenas com as saudades. Falou da 

possibilidade de que ele não sentia com mesma intensidade essa memória, porque no 

Seminário tinha os seus amigos e ela vivia distante no “deserto” sem ouvir mais as 

palavras do coração bondoso e amável do seu noivo. Não acreditava que ele só viria 

em junho, ela desejava que viesse quando estivesse com muitas saudades. Porque 

não servia vir com “sacrifício” e diz que se pudesse estaria com ele todos os meses e 

não seria “custoso”. 

Em seguida compartilhou seu amor com um poema que comparou o amado a 

um lírio aberto, ao clarão violento do sol passava sob os olhos cansados do deserto. O 

amado era tão lindo que lhe despertava quando contemplava o seu vulto como 

miragem de um destino incerto. O amado também era semelhante a uma flor distante, 

nebulosa, leve e errante que jamais se atingia. Na última estrofe desejava diminuir a 

saudade do seu coração: “Vem matar-me esta saudade dolorida! Volta! desvenda o 

enigma desta esphige Que fiquei sendo, por te amar, na vida!...” 25 

Em maio falou da alegria ao receber uma carta do noivo, expressou que para 

ela os 09 dias que estavam juntos pareciam 09 anos. Luiza negociou para que o seu 

noivo viesse lhe visitar logo, porque ele disse só queria vir em outubro, ela não 

acreditava, dizia ser de propósito porque gostava de lhe provocar sofrimento, pois 

tinha prometido vir em 21 de junho e agora lhe “enganava”. Ressaltou mais uma vez 

que o espaço e a atitude da mulher normatizada na relação amorosa com a 

legitimação de uma masculinidade hegemônica, através de uma história de uma 

mulher “transgressora” que instituiu outro feminino. Narrou que estava triste porque 

Luiz Guilherme desapareceu e considerou isto um “horror”, afirmou que já sabia o fim 

disto, desde o dia que depois de um culto enxergou que eles não eram unidos. Luiza 

observou que ele queria ir para a igreja por trás e ela pela frente da rua, ele terminou 

indo sozinho por trás e ela pela frente com Dona Salvina. Enfatizou que ela inventou 

um gesto “anormal” porque não se submeteu ao poder e autoridade do marido como 

sua melhor companhia, encontramos a prática de uma mulher dona de si mesma que 

não aceitou a redução de ser objeto de satisfação do homem hegemônico: “para mim 

aquilo que ella fez... acho que a mulher não deve achar outra coisa melhor do que a 

                                                           
25

 21 de janeiro de 1927, APHX. 



56 
 

companhia do marido; o cazal sendo unido é bonito e muito feliz, porque não sendo 

unido soffre muito, como ella agora e elle também, não é assim?”. Falou em tom de 

estranhamento e de condenação dessa prática feminina diversa que não aceitou a 

norma que exigia como centralidade do ser e estar no mundo viver para o casamento. 

O caso de Ermina que mesmo com o fim do casamento feito pelo noivo através de um 

bilhete e estava muito alegre.26 

Luiza nos seus discursos de si e dos outros, estava em um contexto que 

sustentava uma masculinidade hegemônica e configurações idealizadas de 

feminilidade. Em que estabelecia uma bipolaridade linear que produzia uma tensão de 

poder entre a multiplicidade das experiências femininas e os atos reducionistas do 

autoritarismo dos padrões orientadores. Mas através de um movimento de ações que 

cria e recria, transforma e ressignifica, que provoca rupturas ou continuidade das 

representações predominantes. Estamos tratando de uma luta continua com práticas 

de marginalização, contestação, mobilização, resistência, subordinação que resultou 

na invenção de variadas experiências femininas e masculinas (MATOS, 2001, p.50). 

Em maio Luiza aconselhou ao noivo Ximenes de que era melhor escrever 

antes de julho aos seus pais a respeito do casamento e não no fim de agosto, mas 

legitimou a imagem de que como homem o poder de decidir e saber o que era melhor 

nas coisas da vida lhe pertenciam, enquanto ela em seu feminino idealizado estava 

reservada ao espaço de ter disposição a fazer o casamento antes de outubro 

conforme a vontade dos seus tutores: “... acho melhor escrever antes em julho, isto é, 

se você quiser, você quem sabe e se elles quizerem fazer até antes de outubro ou de 

agosto é melhor”.  

                                                           
26

 14 de maio de 1927, APHX. 



57 
 

Foto V – Carta de Luiza Monteiro, parte I

 

 

 

 

 



58 
 

Foto VI– Carta de Luiza Monteiro, parte II

 

 

 

O interessante é o poema transcrito em homenagem ao noivo em que 

comparava seu amor a um lindo sonho efêmero e imortal que iluminava a vida por 

causa da beleza do noivo. Esse amor era indefinido e como o sol que iluminava a alma 

comovida, em seu destino de amarguras ele era o ser “puro” que se tornava o divino 

consolador. E termina com os seguintes versos: “Uma estranha alegria hoje me 



59 
 

ensina... E canta, do meu verso em cada rima. Essa nova expressão do meu amor 

(Ximenes).” 27 

 

 

Foto VII – Poema Transcrito por Luiza Monteiro 

 

 

 

Realizamos nesse capítulo uma espécie de mapeamento das principais 

características de como se processavam as práticas e representações femininas no 

protestantismo congregacional a partir da releitura de escritas que buscaram reduzir a 

mulher numa configuração homogênea, idealizada e estática, ao mesmo tempo a 

legitimação de uma masculinidade. Primeiramente apreendemos na escrita de Sarah 

Kalley no século XIX as suas tradições protestantes que legitimaram configurações 

ideais de mulher protestante como dona de casa com um amor submisso, abnegado e 

                                                           
27

 29 de maio de 1927, APHX. 



60 
 

fiel ao marido e aos filhos. Com a missão de produzir uma casa moderna e higiênica 

na imagem de que esse era o “império” da mulher que devia viver na reclusão desse 

espaço por determinação da natureza divina. Enquanto o homem em sua 

superioridade ocupava o espaço público através do trabalho para o sustento financeiro 

da casa, com o dever de tratar a esposa com respeito por ser de natureza “frágil”. Tais 

tradições influenciaram de forma consciente ou inconsciente as igrejas 

congregacionais em variadas partes do Brasil. 

Na escrita de Iraci Mendonça discutimos uma produção de si como uma 

mulher que encarnou no seu próprio corpo todas as tradições protestantes e do seu 

esposo como um homem que serviu como espelho destas, construiu um templo para 

exaltação da “santidade” e “fidelidade” da sua família. Enquanto na escrita de 

Salustiano Cezar podemos observar a legitimação das tradições reducionistas em 

relação às mulheres como companheiras silenciosas e reprodutoras das normas 

ensinadas pelos homens protestantes.  

A partir das cartas da jovem Luiza Monteiro podemos aqui destacar como ela 

inventou a si mesma como uma moça que escrevia em seu corpo as tradições 

protestantes através da legitimação de uma masculinidade hegemônica protestante e 

a configuração de identidades femininas idealizadas: boa filha, boa esposa e boa dona 

de casa.  

Tais escritas também condenaram práticas femininas e masculinas que não 

se reduziam as normas idealizadas, através de um “teatro da memória” procuraram 

fazer de suas leituras do mundo e identidade algo linear, imutável e divino. Mas 

rastreamos a multiplicidade das experiências, sentimentos, fluidez e transitoriedade da 

identidade, que nos impediu de enxergar o mundo das nossas personagens como 

transparente e sim formado pelo contraditório. 

No próximo capítulo analisamos a construção das representações com 

destaque para as práticas que foram vivenciadas de variadas formas das quais 

podemos detectar os atos de transgressão e desobediência, na instituição de outras 

práticas femininas. Buscamos desconstruir as imagens, idéias e discursos de que os 

homens e as mulheres foram inscritos conforme as normas, para mudarmos o olhar 

para outras identidades que existiram entre homens e mulheres. Para 

historiografarmos as que não se tornaram públicas, devido à hegemonia de um único 

discurso: espaço público e para os homens e o privado para as mulheres. Assim, 

buscaremos dar visibilidade para outras práticas femininas e imagens sobre o 

protestantismo congregacional de Campina Grande (GIERUS, 2006, p.40). 



61 
 

3. AS NORMAS NO PROTESTANTISMO CONGREGACIONAL E AS MULHERES 

“TRANSGRESSORAS” 

 

Neste capítulo objetivamos analisar primeiramente a construção das normas do 

protestantismo congregacional de Campina Grande entre os anos de 1927 a 1960 com 

realce para as práticas de disciplinarização das mulheres, na promoção de uma 

higiene espiritual no corpo e alma como algo “sagrado”, “puro”, “santo”, “divino” e 

“verdadeiro”. Para tanto, nos detemos a alguns documentos como: o Estatuto, a 

confissão doutrinária chamada de Breve Exposição das Doutrinas Fundamentais do 

Cristianismo, os sermões do pastor João Clímaco Ximenes, os hinos que eram 

cantados nos cultos da igreja através do Hinário Evangélico, porque entendemos que 

estes constituíam o cotidiano das mulheres na disciplina. No segundo momento, 

discutiremos sobre as mulheres em atos de transgressão, subversidade, indisciplina e 

burla as normas de higiene espiritual, a partir de outras práticas femininas no âmbito 

da fé, relações amorosas, cuidado do corpo e divertimentos. 

Pensamos na perspectiva de Thompson (1981) de que essas normas de 

sujeição das mulheres foram construídas como experiência humana, em que os 

homens e as mulheres experimentaram situações e relações produtivas determinadas, 

no nível de necessidades e interesses. Essas experiências foram vivenciadas como 

cultura formada por ideias, procedimentos, sentimento e relações de obediência ou 

transgressões às normas. Fossem nas obrigações familiares e de reciprocidades, dos 

valores na arte ou nas convicções religiosas, constituindo uma consciência afetiva e 

moral, num vínculo entre a vida material e as representações da cultura. Através das 

normas, regras, expectativas e necessárias apreendidas no cotidiano da família, do 

trabalho e da comunidade religiosa (THOMPSON, 1981, p.182, 185, 189, 194-195). 

A produção das normas e as ações das mulheres “transgressoras” são 

constituintes de uma consciência afetiva e moral, o que nos remete ao pensamento de 

Thompson (2003, p.243) quando buscamos a feitura de uma história que articula 

ideias, valores e formas culturais em certo contexto histórico. Atento as relações 

múltiplas de transformações e permanências desses significados em suas 

materialidades.  

As normas congregacionais foram constituídas na multiplicidade das memórias 

sobre a cidade de Campina Grande nas décadas de 1920/30/40/50 como lugar de 

“modernidade”, “desenvolvimento” e “civilização”. Conforme a análise elaborada por 



62 
 

Silva (2000, p.26), a cidade sofreu uma reordenação do espaço econômico com o 

mercado do algodão em que a facção política dominante que tinha o seu fundamento 

na base rural, agora estava vinculada ao setor mercantil urbano e aos interesses do 

capital externo. Houve no jogo da política econômica da cidade um alargamento das 

fronteiras, sendo o espaço econômico construído a partir das necessidades dos 

setores industrial têxtil europeu e norte-americano. Com as transformações nas 

práticas do poder político da esfera local para o nacional, foi formada uma força 

significativa com os demais coronéis da Primeira República (1889-1930). A referida 

autora ainda destaca que os demais segmentos da sociedade campinense 

continuavam “presos” a estrutura do latifúndio, das relações de produção não-

capitalistas e da expropriação cada vez mais acentuada do trabalhador com a nova 

disciplina do trabalho.  

Campina Grande como uma cidade “modernizada” no cenário nordestino, pois 

com a chegada da estrada de ferro em 1907, as atividades mercantis foram 

dinamizadas tornando a cidade o ponto de confluência econômica do Estado da 

Paraíba. Sendo o ano de 1920 um marco, porque ocorreu a construção de mais 

moradias e consequentemente do aumento da população. Também foram implantados 

outros símbolos modernos como os telefones, o fornecimento de energia elétrica e a 

iluminação pública das principais ruas da cidade. A cidade adquiriu novos contornos 

tornando-se um atraente lugar para grandes investimentos, como a entrada de novos 

habitantes que migravam das diversas regiões do estado e dos estados 

circunvizinhos. Atraía tanto pessoas ligadas ao comércio do algodão como as que 

buscavam uma vida “melhor” (LIMA, 2004, p.40-43).  

Esses discursos foram elaborados pelos letrados através dos jornais com o fim 

de demonstrar que a cidade de Campina Grande era moderna e civilizada. Por causa 

disso não podia mais conviver com a falta de higiene das pessoas, de limpeza pública 

eficiente, barulho excessivo nas ruas centrais da cidade, falta de segurança pública, o 

crescimento da mendicância, as casas insalubres das ruas centrais e as práticas de 

divertimentos das camadas populares. Todos esses problemas necessitavam de 

regulação, disciplinamento, proibição e liberação fossem no cuidado do corpo, nas 

formas de morar e de lazer. Para que a população se transformasse em cidadãos 

modernos e civilizados. Uma questão importante é que as camadas populares não 

receberam de forma pacífica esse disciplinamento, mas transgrediram as normas 

quanto aos lazeres que eram permitidos e reinventaram formas de diversões que eram 

proibidas como anti-modernas (SOUZA, 2002, p.43-51). 



63 
 

A partir de Thompson (1987a, p.50-51) pensamos que os documentos de 

apreensão das normas em sua linguagem simbólica constituíram fortes motivações 

subjetivas que também formaram a realidade. Traços de como os homens e mulheres 

congregacionais sentiam, esperavam, amavam e odiavam: “e como preservaram 

certos valores na própria textura de sua linguagem”. Buscamos evitar uma leitura 

reducionista dessa linguagem como uma mera indicação da realidade de forma 

“deteriorada”.  

Pensamos as práticas transgressivas das mulheres congregacionais na 

perspectiva de Certeau (1998, p.78-79) de que reempregaram o sistema de 

disciplinamento que não lhes pertencia com “super-ações” que se transformaram em 

atos de resistência. Práticas femininas através da “trampolinagem”, “trapaçaria”, 

“astúcia” e “esperteza” no modo como utilizaram ou dobraram as normas, ou seja, 

como “mil maneiras de jogar/desfazer o jogo do outro” no espaço construído pelas 

autoridades da igreja, com uma atividade, sutil, tenaz, resistente, porque não tinham 

um espaço próprio, em que desembaraçaram uma rede de forças e de representações 

estabelecidas. Tais práticas especialmente a das mulheres congregacionais como 

uma arte que no cotidiano deu golpes, lances e com o prazer de alterar as regras do 

espaço opressor produzido pelos outros. Não nos decepcionamos porque nessa arte 

não foi construído um movimento forte, engajado e homogêneo, de resistência das 

mulheres congregacionais formado por lideranças em suas bandeiras de lutas, mas 

apenas práticas femininas singulares. 

 

3.1. As Normas Congregacionais, o Estatuto e as Doutrinas  

 

As normas congregacionais produzidas foram apreendidas primeiramente a 

partir do Estatuto que foi experienciado por toda a igreja, formada por seus membros 

que eram homens e mulheres participantes ativos nas assembléias realizadas, 

constituindo-se assim em um instrumento normativo para todos os membros. Com 

destaque para os condutores dessa construção: o pastor João Clímaco Ximenes, os 

presbíteros e diáconos. Pensada como uma realização que legitimou os poderes 

masculinos na igreja e o espaço das mulheres no cumprimento do dever de 

companheiras das autoridades.  

Essas normas nos remetem ao mês de janeiro de 1930 quando numa sessão 

especial, na Igreja Congregacional de Campina Grande, o pastor João Clímaco 



64 
 

Ximenes explicou aos membros presentes naquele momento, que ele dispunha de 

dois estatutos, um da Igreja Evangélica Pernambucana e outro da Igreja Evangélica de 

Monte Alegre. Estes foram lidos para que a assembléia escolhesse o melhor, sendo 

aprovado com algumas emendas o Estatuto da Igreja Evangélica Pernambucana. Em 

seguida pediu a aprovação da Igreja para registro do Estatuto e também do patrimônio 

da Igreja.28 

Em fevereiro numa sessão ordinária o pastor João Ximenes comunicou que o 

Estatuto foi registrado e a Igreja tornara-se personalidade jurídica. Naquela ocasião o 

Estatuto foi lido e aprovado por unanimidade de votos, legitimou a norma sobre as 

relações amorosas, que eram concebidas para manutenção da higiene espiritual. 

Determinou que qualquer membro que decidisse ter um casamento com um 

“incrédulo” (pessoa não convertida à fé protestante) fosse suspenso da comunhão da 

igreja, no momento em que estabeleceu o acordo “em vez depois de casados.” 

Também que no período de dois anos tal membro seria eliminado, se aquele 

casamento provocasse o abandono da fé e da igreja: “caso esse casamento o tenha 

levado a abandonar o Evangelho”. Mas se depois desse período o companheiro 

“incrédulo” fosse convertido à fé protestante ou “o crente” permanecesse firme “em 

sua vida espiritual”, a Igreja determinava a reconciliação a comunhão da igreja do 

“transgressor”.29 

Em assembleia de 1945 houve um acréscimo no Estatuto em relação a esse 

aspecto que entendemos como um aumento na rigidez e na vigilância com as práticas 

que demonstravam o perigo de transgressão, definida como “casamentos mistos”. O 

pastor João Ximenes apresentou uma proposta que foi discutida e aceita por 

unanimidade de votos. Assim, a nova redação estabelecia: 1º) o membro que 

namorasse com “incrédulo” seria exortado pelos oficiais; 2º) a moça que assim 

procedesse seria suspensa da comunhão da igreja; 3º) quando uma moça membro da 

igreja noivasse com “incrédulo” seria eliminada diretamente da igreja, juntamente com 

os pais que apoiaram. 30 

No Estatuto instituíram que a missão da igreja era ser uma comunidade de 

adoração a Deus em “espírito” e em “verdade” através da evangelização dos 

“pecadores”, para que fossem convertidos. A igreja seria formada por pessoas de 

ambos os sexos de qualquer nacionalidade e condição social, mas que realmente 

                                                           
28

 SEIECCG, 16 de janeiro de 1930 p.34-35. 
29

 SOIECCG, 27 de fevereiro de 1930 p.39. 
30

 SOIECCG, 03 de agosto de 1945, p.29. 



65 
 

demonstrassem sua conversão com a realização de boas obras e conformação na 

moral proposta pela igreja. Enfatizou que essa “moral” era uma prática fundada por 

Jesus Cristo como sua autoridade maior nas questões de culto, doutrina, de disciplina 

e de conduta em conformidade com Bíblia. Através das autoridades legitimas (pastor, 

presbíteros e diáconos) da igreja que tinham a responsabilidade de vigiar aos 

membros.31  

 

Foto VIII – O Conjunto de Louvor Vozes do Senhor e a Idealização da 
Norma 

 

Fonte: SOUZA, Claudenor Gomes de. João Clímaco Ximenes – sua vida, sua obra. Campina Grande, 

PB: Ed. do Autor, 1982. 

 

Também delimitou que a moral congregacional era resultante tão somente do 

evangelho de Jesus Cristo, através de uma leitura “correta” da Bíblia promovida por 

suas autoridades que eram os representantes divinos com o poder de estabelecer 

normas. Assim justificaram que as normas eram construções divinas e imutáveis, mas 

não resultantes de pensamentos humanos e históricos. Pensamos o Estatuto como 

processo que construiu sentidos, em que seus textos não possuíam um sentido 

intrínseco, absoluto e único, mas práticas discursivas que produziram um 

ordenamento, com distâncias e divisões, apropriadas com formas diferenciadas de 

interpretação pelas mulheres congregacionais em transgressão a leitura “correta” 

proposta pelas autoridades da igreja (CHARTIER, 1990, p.28).  

                                                           
31

 SOIECCG, 27 de fevereiro de 1930 Art. 1-4 p.39-40. 



66 
 

No Estatuto foram determinados os direitos, deveres e penalidades destinados 

aos seus membros. Os membros em comunhão com a Igreja, ou seja, que obedeciam 

as normas tinha os seguintes direitos: 1º) votavam e podiam ser votados como 

candidatos nas assembleias; 2º) falavam nas reuniões com apresentação de 

propostas e discuti-las internamente; 3º) participavam da Ceia do Senhor; 4º) 

comunicavam ao pastor ou aos oficiais qualquer “anormalidade” em sua vida ou de 

algum outro membro antes de ser tratada nas sessões da igreja. 32 

Os membros tinham os seguintes deveres: 1º) de assistir o culto público e as 

demais reuniões com fidelidade; 2º) comparecer a todas as assembleias; 3º) exercer 

com zelo e lealdade os cargos que lhe eram apresentados fosse por nomeação ou 

eleição; 4º) contribuir com alegria e de forma voluntária para manutenção da Igreja e 

seus trabalhos em geral; 5º) cumprir as determinações da Igreja aprovadas por 

maioria em assembleia; 6º) tratar o pastor com respeito e submissão a sua autoridade; 

7º) ser exemplo de boa ordem e silêncio no templo.33 

Os membros eram punidos se transgredissem qualquer um dos 28 artigos da 

Breve Exposição do Cristianismo, caberia então não praticar atos incompatíveis com 

as normas doutrinárias ou morais da Igreja. Aos “transgressores” existiam três tipos de 

penas disciplinares: 1º) a censura eclesiástica quando existia alguma acusação contra 

qualquer membro, o acusado automaticamente estava suspenso pela sessão dos 

oficiais para exame de provas e comprovação ou não; 2º) a suspensão da comunhão 

era por tempo determinado e indeterminado, quando era provado que o membro 

transgrediu a norma; 3º) a exclusão ou eliminação quando o transgressor qualificado 

como “delinquente” não demonstrou arrependimento “do seu acto pecaminoso” e 

preservou tal prática.34 

Tais normas tinham o fim de produzir uma igreja que em sua disciplina fosse 

formada por um “povo singular” que deviam casar tão somente com membros da 

própria comunidade, a distinção dos outros pelas roupas e maneiras de usar a 

linguagem, evitar a companhia de pessoas que ainda permaneciam no “reino de 

Satanás”. Por isso, os membros eram expulsos como “delinqüentes” por 

comportamento “mundano”, comentários contra a igreja ou palavras contra o pastor, e 

falta de atenção nas reuniões de culto. Isso era realizado nas reuniões, assembléias, 

aulas de escolas dominicais e trabalhos de evangelização através de uma “polícia 

                                                           
32

 SOIECCG, 27 de fevereiro de 1930 Art.5 p.40. 
33

 SOIECCG, 27 de fevereiro de 1930 Art.6 p.41-42. 
34

 SOIECCG, 27 de fevereiro de 1930 Arts. 7 e 8 p.41. 



67 
 

espiritual”. Em que todos participavam em alerta constante a qualquer “anormalidade” 

de si e dos outros, com uma obediência submissa as autoridades da igreja: o pastor, 

os presbíteros e os diáconos. Na construção dessa igreja como um “povo singular” 

buscava-se a salvação dos pecadores para que confessassem os seus pecados, o 

remorso pela má conduta real e a transformação do comportamento pela culpa 

retrospectiva. Através de um espaço formado por pregadores e líderes comuns que 

eram treinados nas escolas dominicais, que desprezavam a investigação intelectual e 

dos cultos do “amor” (a celebração da ceia) com a idéia erótica de que todos os 

membros do corpo dos fiéis deviam ser entregues a Jesus (THOMPSON, 1987a, p.38-

41). 

A efetivação das normas e disciplinamentos aos transgressores era realizada 

nas sessões dos oficiais, principalmente nas assembléias da Igreja, que eram de três 

tipos: 1º) as assembleias ordinárias realizadas mensalmente, para ser ouvido relatório 

da tesouraria da Igreja, administração do patrimônio e da sessão dos oficiais em 

relação às penas disciplinares por ela aplicada aos membros e podendo ser qualquer 

outro assunto de interesse da comunidade; 2º) assembleias extraordinárias realizadas 

em qualquer época para tratar de assuntos urgentes; 3º) as assembleias especiais 

realizadas no fim do ano para eleger pastor, presbíteros, diáconos, a diretoria do 

patrimônio e outros assuntos de grande importância.35 

Portanto, as normas congregacionais em Campina Grande a partir do Estatuto 

buscavam produzir uma “igreja pura” formada por fiéis conformados a moral proposta 

pela Bíblia, interpretada de forma “correta” pelas autoridades legítimas (pastor, 

presbíteros e diáconos) de uma “fé sagrada”. Essa moral abrangia o cumprimento de 

alguns deveres que incluía as mulheres em sua fé: participar de todas as reuniões 

com boa ordem; respeitar as autoridades; não falar as decisões das assembléias para 

outros; denunciar suas transgressões e dos outros membros; relações amorosas 

permitidas somente no casamento com homens convertidos; não viver em verdades 

contrárias e que fossem “mundanas” promovendo assim escândalo. Em relação aos 

“transgressores”, “desobedientes”, “subversivos” e “pecadores” eram representados 

como “delinquentes” que viviam como “anormais”, passiveis de penas divinas como a 

suspensão por tempo determinado ou indeterminado e a eliminação comunhão da 

igreja. É importante destacar que o Estatuto era utilizado no cotidiano da igreja nas 

reuniões de doutrina, escola dominical, assembleias de membros e dos oficiais para 

exame dos candidatos ao batismo. Para que as mulheres da igreja fossem 

                                                           
35

 SOIECCG, 27 de fevereiro de 1930 Art. 16 p.42-43. 



68 
 

conformadas as normas que lhes homogeneizava no corpo e na alma, com as tintas 

da verdade conforme a leitura “correta” das autoridades como os representantes 

divinos.   

A disciplinarização das mulheres congregacionais também foi ordenada através 

da confissão doutrinária da igreja, formada pelos Os Vinte e Oito Artigos da Breve 

Exposição das Doutrinas Fundamentais do Cristianismo, tal documento legitimou as 

doutrinas “verdadeiras” do cristianismo, sendo assim um artefato produzido na 

segunda metade do século XIX. Conforme os memorialistas congregacionais a Breve 

Exposição foi resultante do “amor” e “zelo” doutrinário de Robert Kalley pelos membros 

da Igreja Evangélica Fluminense, porque enxergou o problema de muitos que não 

tinham conhecimento das doutrinas básicas, principalmente aqueles que iam ser 

batizados. Em 18 de dezembro de 1874 reuniu a igreja em sessão extraordinária para 

ouvir a apresentação dos “Artigos de Fé”, daí em 05 de novembro de 1875 foi formada 

e eleita uma comissão de exame dos artigos. Em 02 de julho de 1876, no culto de 

despedida dos missionários Robert Kalley e Sarah Kalley, foi assinada a Breve 

Exposição pelas autoridades da igreja, e as demais igrejas congregacionais que foram 

estabelecidas aceitaram como confissão doutrinária (PORTO FILHO, 1982, p.47-49). 

Os artigos dois e três tratam da doutrina para que o protestante modelasse sua 

identidade como amante da Bíblia, porque eram as Escrituras Sagradas com 

informações a respeito do Deus “verdadeiro” e suas exigências a todos os seres 

humanos. Daí a necessidade de que fosse lida porque foi escrita por homens santos 

sob a inspiração divina, sendo formada por palavras divinas (CARDOSO, 2002, p.41).  

A norma de que os fiéis amassem a Bíblia como um livro divino com verdades 

divinas e imutáveis, para que conformassem suas identidades pode ser analisado 

como “uma economia de verdade”. Lembra-nos Foucault (1979, p.179) que em nossa 

sociedade existem relações de poderes múltiplos que perpassam e formam todo o 

corpo social. Estas relações de disciplina se instituíram através de uma economia dos 

discursos de verdade, no estabelecimento de uma ordem estabelecida.  

No artigo sete define que os fiéis eram normatizados para enxergarem a si 

mesmos com uma “natureza pecaminosa” através da leitura da história bíblica sobre a 

“queda” de Adão como um ser que era amado por Deus e vivia em felicidade. Mas 

cedeu à tentação de Satanás quando desobedeceu e destruiu a vida de harmonia com 

Deus. Por causa da desobediência perdeu a semelhança divina, tornou-se corrupto e 

miserável, passando a viver na ruína e na morte. No artigo oito refere-se que esta 



69 
 

queda atingiu todos os descedentes de Adão, “o primeiro homem”. Assim toda a 

humanidade tornou-se pecadora produzindo um mundo “anormal”, “imoral” e “impuro”. 

Um mundo dominado pela pobreza, pela desgraça, pelo desejo de fazer o mal e pela 

incapacidade de cumprir as verdades divinas, merecendo a humanidade ser 

condenada e morrer. Daí a necessidade de se ter a Bíblia como parâmetro para 

ensinar essas verdades sobre um mundo mau, desgraçado e infeliz por causa das 

transgressões que homem e mulher cometeram em relação às normas estabelecidas 

por Deus (CARDOSO, 2002, p.42). 

Porém, no artigo onze ficou estabelecido que os fiéis deviam obedecer à norma 

de que Deus tinha todas as soluções para todo esse mal. A grande demonstração do 

seu amor esteve na vinda de Jesus Cristo, como Salvador a este mundo, para que 

fossem libertas completamente da ruína, miséria, corrupção e condenação desse 

mundo (CARDOSO, 2002, p.43).  

No artigo quatorze a doutrina de que para experimentar a solução divina 

deviam se converter desse mundo impuro e profano, sendo transformados em 

“santos”. Numa linguagem de que era o espírito divino que promovia essa conversão 

como uma higiene espiritual através do arrependimento os tornando perdoados, 

justificados, salvos e com vida eterna. No artigo dezessete trata da necessidade de 

darem continuidade a essa experiência de higiene na construção de uma identidade 

conforme as normas divinas, ou seja, uma vida “santa” e “pura” (CARDOSO, 2002, 

p.43-44). 

Essas normas deviam ser cridas, confessadas e obedecidas na ordenação da 

vida através da leitura da Bíblia que provocaria o reconhecimento da “anormalidade” e 

“impureza” do pecado em relação ao padrão divino. As mulheres necessitavam de 

uma conversão divina como uma higiene espiritual, através da aceitação do salvador 

que construía sua identidade em “pureza” e “normalidade”. Esses discursos tinham o 

fim de produzir nelas uma obediência a disciplina a partir de uma penalidade constante 

que comparava, diferenciava, hierarquizava, homogeneizava e excluía, para que 

assim fosse estabelecido o padrão normativo divino (FOUCAULT, 1987, p.152-153). 

Para que os fiéis fossem membros da “Igreja de Cristo”, como “corpo de Cristo” 

com a idéia de que eram “crentes verdadeiros” escolhidos antes da fundação do 

mundo para serem convertidos e glorificados durante a eternidade. No artigo vinte e 

cinco a doutrina de que necessitava ser batizado por aspersão, em obediência a uma 

ordem divina para que participasse da igreja e representava a higiene espiritual 



70 
 

realizada em ser. No batismo declarava publicamente que aceitava viver e obedecer 

às normas do “pacto divino”, daí existia todo um processo de observação para saber 

se realmente tinha as marcas de que foi salvo e higienizado (CARDOSO, 2002, p.44, 

46). 

O artigo vinte legitimou que a comprovação da higienização espiritual estava no 

cumprimento de deveres como: 1º) a participação das reuniões para prática de oração 

e cânticos divinos; 2º) o estudo da Bíblia; 3º) promoção do bem aos irmãos; 4º) 

recepção daqueles que realmente eram convertidos como membros; 5º) exclusão dos 

que transgredissem as normas divinas como prova de que não eram salvos 

(CARDOSO, 2002, p.44-45). 

 

Foto IX – Campanha Evangelística da Igreja e a Fé “Sagrada” em 1961 

  

Fonte: SOUZA, Claudenor Gomes de. João Clímaco Ximenes – sua vida, sua obra. Campina Grande, 

PB: Ed. do Autor, 1982. 

 

No artigo vinte e um estabelecia a necessidade da obediência às normas 

divinas, pois os que assim faziam realmente eram os salvos deste mundo perdido e 

viviam na “pura vontade de Deus”. Porque em Jesus Cristo os crentes eram salvos 

para viverem a lei de Deus com cuidado e gratidão. Daí a preocupação em cumprir os 

deveres para produzir uma igreja “pura”, “obediente”, “santa”, “corpo de Cristo”, 

formada por fiéis higienizados espiritualmente deste mundo mal e perdido. No artigo 

vinte e dois trata de que todos os crentes eram sacerdotes com o dever de realizar 



71 
 

sacrifícios espirituais que agradassem a Deus através de Jesus Cristo que era 

recebido como “Mestre”, “Pontífice” e “Cabeça da Igreja” e estabeleceu os cargos de 

pastor, presbítero, diácono e evangelista como autoridades legítimas para coordenar a 

igreja (CARDOSO, 2002, p.45). 

É importante destacar que quando um fiel estava suspenso ou excluído da 

igreja era proibido de participar da Ceia do Senhor. Isso porque no artigo vinte e seis 

estabelecia a Ceia como uma cerimônia instituída por Jesus Cristo, com o pão e vinho 

representando ao fiel, o corpo morto e o sangue dele oferecido na crucificação para 

que fossem purificados. Quando participava da Ceia tinha a obrigação de ter uma vida 

“pura”, para que, como trata o artigo vinte e sete, vivessem na esperança da segunda 

vinda de Jesus Cristo, em sua glória com todos os santos e anjos para julgar todas as 

nações. E no dia do julgamento fosse ressuscitado como “crente” para viver no “lar 

celestial” e não ”incrédulo” na condenação eterna (CARDOSO, 2002, p.46). 

É importante destacar que essa disciplinarização através das doutrinas, do 

estatuto, pregações e hinos tinha o fim de produzir uma “docilidade” e “adestramento” 

nos fiéis, utilizando-se desses instrumentos simples. Um “adestramento” como propôs 

Foucault (1987, p.143-160) com a efetivação de duas práticas: 1º) da “vigilância 

hierárquica” em que mulheres e homens congregacionais formavam uma rede de 

olhares que controlavam uns aos outros, permitia assim um controle que marcava 

todos os detalhes do comportamento dos fiéis; 2º) da “sanção normalizadora” que 

funcionava como penalidade sob os detalhes da existência das crentes: do tempo, da 

atividade, da maneira de ser, dos discursos, do corpo, da sexualidade, com cada 

sujeito num universo punível-punidora. Essa sanção na maneira específica de punir na 

Igreja Congregacional de Campina Grande buscava reduzir os desvios em relação à 

norma, sendo um elemento que diferenciava as mulheres em dois valores opostos do 

bem e do mal.   

Portanto, a partir das doutrinas legitimadas pela Breve Exposição em seus 

discursos podemos inferir que as normas congregacionais faziam com que os fiéis, em 

particular as mulheres, vivessem sua fé com uma grande e intensa vigilância por parte 

das autoridades da igreja. Regia que deviam amar a Bíblia como palavra de Deus com 

suas verdades imutáveis; que se reconhecessem como pecadores vivendo em um 

mundo perdido, porque transgrediam aos preceitos divinos; que reconhecessem a 

necessidade de salvação através da higiene espiritual e do amor divino realizada pelo 

espírito santo, sendo assim salvas deste mundo perdido para viver na “pureza”; e que 

participassem da “Igreja de Cristo” no cumprimento dos seus deveres na esperança de 



72 
 

viver no “lar celestial”. Interessante destacar que tratamos de uma reafirmação das 

normas congregacionais legitimadas na confissão doutrinária escrita no século XIX e o 

estatuto da igreja em Campina Grande de 1930. 

 

3.2. As Normas Congregacionais, as Pregações e os Hinos 

 

As normas congregacionais também podem ser apreendidas com as 

pregações do pastor João Clímaco Ximenes que em sua maioria não foram datadas, 

mas algumas foram transmitidas nos programas promovidos pela igreja nas Rádios 

Borborema e Caturité, chamado Hora Evangélica, em 1955. Essas pregações são 

importantes porque a produção das mulheres normatizadas foi efetivada a partir dos 

discursos do pastor da igreja em suas representações, mesmo não sendo 

direcionadas tão somente às mulheres. 

No sermão do pastor João Ximenes intitulado Falências Espirituais, os fiéis 

foram chamados a escrever em si os seus deveres como: leitura da Bíblia, oração, 

guarda do domingo como dia do Senhor, participação dos cultos e fidelidade nos 

dízimos. O cuidado com as irregularidades na vida como: dívidas que estragavam o 

testemunho da fé, pastor que pedia licença para pagar dívidas, falta de pontualidade 

que prejudicava os outros, estas eram resultantes amargas da falta de ordem na vida. 

Outros que agiam sem procurar saber a vontade de Deus e a falta de preparo diante 

das circunstâncias adversas da vida. Recomendou os meios para que evitassem as 

falências espirituais: prática da vigilância, da oração, conhecer em tudo a vontade 

divina e aproveitar a graça divina no cultivo desses deveres (SOUZA, 1982, p.26). 

Em outro sermão intitulado A Salvação tratou sobre a tão esperada salvação 

da alma, pois ninguém devia descansar antes de resolver esse problema tão 

importante para Deus através dos séculos. Salvação que deviam investigar, porfiar, 

acertar e aceitar. Utilizou a imagem da salvação como uma festa de casamento, um 

momento de grande alegria com a celebração da união entre o homem e a mulher. 

Concluiu quanto à necessidade de receber a salvação divina como a higiene espiritual 

realizada por Jesus Cristo com o seu poder de purificador, remidor, substituto e 

salvador dos pecadores, para que fossem unidos a Deus em obediência como no 

casamento (SOUZA, 1982, p.27). 



73 
 

Para ser produzida uma igreja marcada pela “pureza”, “santidade”, “submissão” 

e “obediência” a vontade divina, encontramos o sermão intitulado A Igreja e Sua 

Finalidade a partir da Escritura de Efésios 4.1-16. Primeiramente as mulheres deviam 

agradecer o privilégio divino de participar da sua igreja. Na imagem da igreja como 

uma cidade que deviam encontrar um lugar para abastecimento, prazer, segurança e 

socorro. A igreja como um corpo na construção de um lugar organizado e unido por 

ser a “noiva de Cristo”, tornando-se uma agência divina para a salvação da 

humanidade. O interessante nessa imagem da “noiva de Cristo” buscou inculcar nas 

mulheres a norma de que foram compradas pelo seu sacrifício na cruz e deviam 

manifestar em seu viver a sabedoria e a glória divina. Através de atos de sujeição e 

submissão a Deus da mesma forma que se dedicavam nas relações amorosas tinham 

a missão de dedicar seu corpo e alma ao marido na legitimação dos seus poderes. 

Nessa sujeição e submissão não deviam promover escândalo, desprezar e nem fazer 

tropeçar à igreja em sua finalidade com atos de desobediência em sua missão 

(SOUZA, 1982, p.30-31). 

Em outro sermão o pastor João Ximenes destacou em uma linguagem 

simbólica as imagens que definiam a identidade das mulheres como sal da terra, a luz 

do mundo, o corpo de Cristo, o templo do Espírito Santo, a lavoura de Deus e o 

edifício de Deus (SOUZA, 1982, p.31). 

É interessante o sermão intitulado Vida Ideal de que o ideal da mulher 

protestante consistia em mostrar pelo seu viver que realmente nasceu de Deus, sendo 

uma verdadeira salva por Cristo e filha de Deus, com o dever de escrever em seu ser 

a vida de Jesus para ser lida por todos, com a anulação de si mesma para 

manifestação divina. Tratou essa vida ideal nas seguintes representações: a) uma vida 

vinda de Deus, uma nova vida que precisava ser manifestada em atos; b) uma vida de 

absoluta sujeição a Deus como era a vida de Jesus; c) uma vida dirigida pelo Espírito 

Santo como no batismo de Jesus que o Espírito desceu sobre ele; d) uma vida total de 

fé em Deus, crendo nas suas promessas e na sua realização; e) por último, uma vida 

coroada de vitória como nos milagres e ressurreição de Jesus contra as doenças, 

pecados e morte, em que Deus concede todo o poder para uma vida de vitória 

(SOUZA, 1982, p.27-29). 

Na legitimação dessas normas buscava-se a transformação das mulheres em 

seu viver através da escritura da lei divina de sujeição, submissão, sacrifício e 

obediência a Deus porque eram “corpo de Cristo, noiva de Cristo e igreja de Cristo”, 

compradas através da sua morte para serem “servas de Deus”. Estamos diante do que 



74 
 

Certeau (2008, p.232-233) chamou de “inscrições da lei no corpo” em que nas 

mulheres as normas deviam ser impressas, marcando os corpos com o “Nome” e com 

a “Lei”, transformando-os com dor e prazer para que elas se tornassem “um símbolo 

do Outro, um dito, um chamado, um nomeado.” As mulheres experimentaram o 

sofrimento de serem escritas pela lei congregacional acompanhado pelo prazer de 

serem reconhecidas. Tornaram-se uma palavra identificável e legível na língua social 

do grupo, na transformação de si em um fragmento de um texto “divino”, de serem 

escritas numa perspectiva simbólica sem dono e sem autor humanos, assim 

vivenciaram o privilegio de em seus corpos inscritos e penetrados pela lei do outro que 

era o “sagrado”, “divino”, “puro” e “eterno”. 

Em pregação na Rádio Borborema o pastor João Ximenes em 09 de maio de 

1952 tratou da importância das mulheres como pecadoras buscarem a sua salvação e 

num tom anti-católico. Primeiramente discursou sobre a norma de que não havia outro 

meio de salvação sem Jesus Cristo e que a condenação da alma humana era o 

pecado. Segundo, criticou a norma do catolicismo romano de que os ministros tinham 

o poder de perdoar pecados através da confissão, definiu esse ritual como erro porque 

a Bíblia ensinava que apenas Deus através Jesus como o “advogado” tem o poder de 

perdoar. Terceiro, também criticou o catolicismo em sua norma sobre o purgatório 

como lugar de purificação do pecado. Tal ideia era um equívoco, uma vez que 

segundo a Bíblia a norma era que somente o sangue de Jesus derramado na 

crucificação higienizava o ser do pecado. 

Quarto a leitura de que para o protestante a virgem Maria não era enxergada 

como “inimiga”, mas que eles cultivavam admiração e amizade. As mulheres deviam 

imprimir em si o exemplo de Maria como corpo santo com atos de sujeição e 

submissão a Deus, mas deviam rejeitar a doutrina católica romana de que Maria era 

salvadora, co-redentora e rainha do céu. Deviam seguir a atitude de Maria que 

reconheceu a Deus como Salvador e seu conselho em fazer tudo que Jesus ordenava, 

ela que foi uma mulher privilegiada por ser a mãe do salvador Jesus Cristo, assim o 

dever de estimar, considerar e respeitar esse ícone feminino da fé. Quinto, a norma de 

que eram pecadoras e separadas de Deus, mas Jesus morreu no seu lugar para 

purificar os seus pecados, sendo necessário ler a Bíblia e pensar com “as próprias 

cabeças” (SOUZA, 1982, p.38-40). 

Na pregação de 31 de janeiro de 1955 na Rádio Caturité discutiu a norma de 

que todos eram pecadores e viviam num mundo mau, as mulheres deviam reconhecer 

os seus pecados como transgressão a Lei de Deus e que necessitavam de conversão. 



75 
 

Primeiramente deviam atentar o padrão divino, o “homem” não foi criado para ser 

bêbado, fumante, prostituído, devasso e corrompido. Legitimou a imagem de que o 

“homem” era por criação divina o “rei da criação”, com o dever de ter uma vida pura 

com obediência e honra, e a mulher devia ser auxiliar e companheira fiel do rei. Porém 

o homem e a mulher caíram por desobediência à ordem divina para que não 

comessem do fruto da árvore no meio do Jardim do Éden. Destacou a necessidade de 

ambos terem conhecimento da lei divina em suas normas para produção de uma vida 

em obediência. O plano de Satanás para que o ser humano não leia a Bíblia, 

resultando em uma vida de impura e desobediência as leis divinas (SOUZA, 1982: 

p.44-45). 

Em segundo destacou que os homens não foram criados para morrer, sendo 

isso uma “anormalidade”, porque o plano divino era de viver e não morrer. Apresentou 

dois tipos de morte: a morte física que era a separação da alma do corpo e a morte 

espiritual, a separação da alma diante Deus por toda a eternidade. Assim reafirmou 

que todos embora vivos neste mundo, para Deus estavam mortos em seus pecados, 

separados e inutilizados. A única possibilidade para uma vida sem pecado era aceitar 

Jesus como Salvador, para viver num estado de glória e felicidade no céu, mas sem 

ele depois da morte física vive no sofrimento do inferno (SOUZA, 1982, p.44-47). 

Em 16 de maio de 1955 na Rádio Caturité a pregação de que os ouvintes 

buscassem viver no “céu”, “lar celestial” e “cidade celestial”. Destacou que o plano 

divino original foi que a vida na terra fosse isenta de maldição, doenças, lutas, dor e 

morte. Uma terra que produziria o necessário para o sustento da humanidade. Onde 

as casas não precisavam ter portas e haveria paz, segurança, felicidade e vida sem 

fim. Mas com o pecado tudo se transformou temporariamente. A terra se tronou 

indesejável, onde ninguém pode ser plenamente feliz, porque “é um vale de lágrimas” 

em que reina a morte, tristeza, dor e a desilusão. No entanto a “cidade celestial” que 

os convertidos iam morar era um lugar sem maldição, sem noite como portadora de 

tristeza, sem lágrimas, com paz e felicidade (SOUZA, 1982, p.55-56). 

Portanto, as normas congregacionais a partir das pregações do pastor João 

Clímaco Ximenes, com a sua linguagem simbólica, legitimam representações das 

mulheres como pecadoras que viviam num mundo mau, mas que deveriam 

experimentar a salvação em Jesus para uma vida sem pecado em obediência as leis 

divinas presentes na Bíblia. Na busca de escrever em seu ser a lei divina, porque 

eram “noivas de Cristo”, através de atos de submissão e obediência aos seus amados, 

semelhante à regulação das suas relações amorosas com os maridos. O anseio 



76 
 

destas devia ser a libertação desse mundo porque viveriam na “cidade celestial” 

preparada por Deus como lugar de felicidade eterna. 

As normas congregacionais também apreendidas a partir das letras dos hinos 

cantados nos culto, mesmo não tendo fontes que nos ajudem a identificar quais os 

hinos eram cantados nas reuniões da igreja. Todavia, os hinos nos ajudam a nos 

aproximarmos da disciplinarização das mulheres, uma vez que esses eram cantados 

pelo Coral da Igreja, uma vez que sabemos que utilizavam o Hinário Evangélico.36 

 

Foto X – Coral da Igreja no ano de 1925  

 

Fonte: Jornal Comemorativo, 80 anos do Coral Robert Kalley da Igreja Evangélica 

Congregacional. Ano I, nº 1, maio de 2005. 

 

No hino 168 os fiéis deviam reconhecer que todas as partes do seu corpo 

pertenciam a Deus, porque Jesus Cristo sobre a cruz comprou, para que lhe 

                                                           
36

 Os Salmos e Hinos predominou nas igrejas protestantes brasileiras, sendo um importante 
documento para enxergarmos a formação das identidades, tendo a missionária Sarah Kalley 
contribuído com as primeiras edições brasileiras e escocesas resultantes do seu trabalho como 
tradutora e compositora (edições desde 1861 até 1889). Mas, no início do século XX os direitos 
foram transferidos para uma comissão que era coordenada por João Gomes da Rocha, em 
nosso período de estudo era utilizada a quarta edição dos Salmos e Hinos com Músicas 
Sacras de 1924. É importante destacar que desde os Salmos e Hinos de Sarah Kalley 
trabalhou com tradições protestantes que buscou produzir uma identidade em que os fiéis com 
o “método divino da substituição” através de Jesus Cristo. Em que eram despertados em seus 
pecados, depois se dirigiam ao Salvador e quando salvos viviam em santidade, através de uma 
batalha espiritual contra o pecado e o reino das trevas como peregrinos para o Reino de Deus. 
Para saber mais ver CARDOSO, 2005c. 



77 
 

pertencesse inteiramente. Pede que a língua se torne serva de Jesus, o “grande rei” 

com palavras para lhe exaltar. Os ouvidos dispostos a fechar-se de todo mal e escutar 

o ensino divino, os olhos afastados da “vaidade” para enxergar a “luz celeste”. As 

mãos para que fossem usadas no serviço e trabalho de Deus para todo o bem. Que os 

pés fossem guiados nos caminhos divinos sem se remover das normas “divinas”, 

porque Jesus desejava como o “supremo” amigo reinar no coração pertencente 

apenas a Ele: 

 

SOBRE a cruz Jesus comprava 
Nossos membros, todo o ser; 
Hoje e sempre, inteiramente 
Quero a Christo pertencer. 
Meu Senhor! Meu Senhor! 
Quero a Christo pertencer... (ROCHA, 1924, p.199) 

 

No hino 236 cantaram o dever de viver mais perto de Jesus, o Salvador, pois 

lhe pertenciam e eram chamadas por amor para caminhar perto da cruz. Isso era 

realizado de forma individual através da consagração para servir, motivados pelo amor 

de Jesus recebido como Senhor. O seu espaço era experimentar com satisfação o ato 

de viver aos pés do Salvador com fé reverente através da oração: 

 

MEU Senhor,  sou teu, tua voz ouvi, 
A chamar-me com amor, 
Mais de ti mais perto quero estar, 
Oh! bendito Salvador! 
Mais perto da cruz 
Quero estar, oh Salvador; 
Mais perto da tua cruz; 

Leva-me, oh meu Senhor!  (ROCHA, 1924, p.248). 

 

Ao cantar o hino 232 expressaram o dever de entregar a alma e o corpo ao seu 

Senhor como sacrifício, dedicando a Jesus tudo da vida para sempre. Ofereciam os 

membros do corpo para Ele que lhes amou, trazendo salvação através da sua morte. 

Essa entrega era “doce” porque se submetiam a “santa mão” que foi ferida para lhes 

alcançar com plena salvação. Pertenciam a Jesus que lhes lavou com seu sangue e 

selou com o espírito divino: 

 

MINHA alma e meu corpo, 
Senhor, entrego a Ti, 



78 
 

Em pleno sacrifício  
Que agora off‟ereço a Ti. 
 
 Agora, agora mesmo, 
Jesus meu Salvador, 
Em tudo, e para sempre, 
Dedico a Ti, Senhor!.. (ROCHA, 1924, p.258) 

 

No hino 216 as mulheres cantaram exaltando que faziam parte da Igreja 

através da imagem de que eram escravas resgatadas pelo preço eterno do sangue de 

Cristo, oferecido por amor para lhes libertar do “cativeiro” do pecado, mais “precioso” 

do que ouro e prata. Por causa disso pertenciam a Jesus Cristo sem jamais perdê-lo e 

como escravas tinham que viver em dedicação somente a ele. Assim desejavam viver 

nesse “jugo” mesmo que fosse de sofrimento, pois tinham a esperança de um dia 

alcançar um “reino de paz”. Viviam na expectativa de que Cristo voltaria do céu para 

conduzir “as escravas resgatadas” para morar com ele, em que receberiam novas 

“vestes de santidade”:  

 

EIS a escrava resgatada! 
Grande preço o Christo deu: 
Não foi d‟ouro, nem de prata: 
Próprio sangue Elle verteu. 
 
Tanto foi o Teu amor 
Que por mim assim mostraste; 
P‟ra remir meu captiveiro 
Tua vida não poupaste... (ROCHA, 1924, p.237). 

 

A partir de Certeau (2008, p.240-242) pensamos que esses mecanismos 

disciplinares em relação às mulheres promoveram deslocamentos e correções, 

acréscimos e retiradas em seus corpos através “de um sem-número de leis”, para que 

se tornassem corpos higienizados espiritualmente quando conformados às normas e 

“escritos, refeitos e cultivados”. A finalidade era “fazer os corpos dizerem o código”, ou 

seja, uma maquinação para que soletrassem em si a ordem do “divino” e do “puro”. 

Isso num movimento em que a credibilidade desses discursos estava nas mulheres se 

moverem como praticantes, em que a lei avançou nos seus corpos através de um 

“fazer crer e praticar”. Na tessitura de relatos com a lei sendo historiada, historicizada 

e narrada nos seus corpos, para que outras fossem convertidas.   

No hino 355 as mulheres cantaram o dever de fugir da tentação do pecado 

vivenciada pela “sedução”, de combater as “meras paixões” para seguir a Jesus como 

“boa cristã”. Para desprezar as más companhias que não ouviam a Cristo e desejavam 



79 
 

levar a perdição. Fossem fervorosas com bom coração porque Deus só concedia 

“coroa” a quem vencesse o pecado: 

DA TENTAÇÃO, sempre devemos fugir, 
Pois ella ao pecado nos póde induzir. 
Sempre combatendo toda a vil paixão, 
A Jesus seguindo como um bom christão. 
 
Ao Salvador pedindo 
Força,auxílio e graça, 
Elle está vos ouvindo, 
Elle vol-as quer dar... (ROCHA, 1924, p.408). 
 

Nesse aspecto é importante retomarmos o pensamento de Mendonça (2008, 

p.336-344) quando afirma que os hinos das igrejas protestantes nos ajudam a pensar 

os tipos de protestantismos no Brasil como: “protestante pietista”, “protestante 

peregrino”, “protestante guerreiro” e “protestante milenarista”. Nos hinos que ora 

analisamos buscava-se produzir fiéis pietistas a partir de sua individualidade tivessem 

uma experiência com Jesus através da leitura solitária da Bíblia em suas 

interpretações universalistas, fixas e homogêneas das normas. Uma mulher que 

experimentou a sua conversão com a emoção de que encontrou a paz e reconciliação 

com Deus através de Jesus Cristo, sendo conduzida a uma batalha de negação aos 

prazeres do mundo considerados “impuros”. Assim poderiam desfrutar dos prazeres 

espirituais do “lar celestial”, nessa negação do mundo presente cantava sua 

peregrinação ao mundo do porvir, a - histórico do além e vivia no penoso caminhar 

para seu “verdadeiro lar”.  

No hino 565 legitimaram sobre o cuidado do tempo de forma normatizada como 

o tempo para ser “santo”, na imagem de Deus como “mestre” que ensinava no estudo 

do seu livro com amor e serviço. Tempo para ser “puro”, com momentos solitários com 

Deus para que através da conduta provasse o poder divino. Tempo para ser “forte”, 

seguindo a Deus na alegria ou tristeza em obediência as suas normas e tempo para 

ser “útil” em qualquer lugar com o coração calmo, cheio de amor, alegre e submisso 

aos pés do seu Senhor. No hino 140 cantaram a norma de que com Jesus existia um 

lugar feliz e seguro prometido nos céus, com o dever de enxergar pela fé esse “santo 

país” conforme a palavra divina, por isso sofriam com paciência por Jesus, porque 

esperavam viver no “reino da luz” sem culpa, falta e tristeza: 

 

TEMPO para ser SANTO tu deves tomar, 
Viver com teu Mestre, seu Livro Estudar, 
Amar e servil-O, ao povo valer, 



80 
 

Em tudo e por tudo sua benção obter. 
 
Tempo para ser PURO tu deves achar, 
A sós com Teu Mestre, frequente estar; 
Teus olhos bem fitos n‟Elle sempre ter, 
Pra tua conducta provar seu poder... (ROCHA, 1924, p.630). 
 

O interessante também são os hinos compostos particularmente para as 

mulheres e que destacam de forma explícita qual era lugar delas determinado nas 

normas. No hino 465 buscava a instrução das mulheres para viverem o dever da 

“prudência”, de amor ao marido e aos filhos para que a palavra divina não fosse 

blasfemada. Para tanto, seriam companheiras unidas que lutavam na “guerra santa” 

contra as “trevas” por causa do zelo que possuíam pela “luz”. Unidas na prática do 

bem e o poder divino faria com que cada uma fosse boa filha, esposa e mãe. 

Reconheciam a sua fraqueza por natureza, no entanto, iam vencer quando confiavam 

e amavam o seu dever e firmes na esperança pela graça divina do amor: 

 

SEMPRE unidas, companheiras, 
Declaremos, por Jesus, 
Guerra Santa contra as trevas, 
Zelo puro pela luz. 
 
Vamos todas, vamos todas, 
Sempre unidas para o bem, 
Deus fará de cada uma,  
Boa filha, esposa e mãe... (ROCHA, 1925, p.509). 

 

No hino 72 tratou do espaço das mulheres no casamento. Pediam que o poder 

divino lhes concedesse um casamento de “feliz união” e com paz para que fossem 

unidos em Deus e vivessem em amor “santo” com o temor divino e o desejo de morar 

no “lar celestial”. Também para que Jesus fosse o “regente e rei da casa”, para que 

fossem dóceis a lei divina, livres da tentação e com consolo no sofrimento. Por último, 

colocavam o desejo de que o Salvador cumprisse a petição e descobrissem a 

santidade do amor entre a igreja como “noiva” de Jesus Cristo: 

 

BENIGNO Salvador! 
Com Tua approvação 
Consagra em doce amor 
Esta feliz união; 
E sobre os noivos faz descer 
A graça que lhes é mister  
 
Oh digna-Te reger 



81 
 

Sua casa como Rei; 
Seus corações manter 
Dóceis á Tua lei; 
Livra-os de toda a tentação, 
Consola-os na tribulação (ROCHA, 1924, p.95). 
 

O hino 514 foi produzido para as “moças” não terem o desejo de pecar, mas 

amar somente Jesus: “porque ele é muito bom e manifesta o seu amor intenso para os 

que lhe servem”, para que desprezassem as companheiras que conduziam a 

“perdição” das coisas mundanas. Tratou que não escutassem a voz do mundo com 

suas promessas de “futilidade”, mas que no cotidiano comprovassem o amor por Deus 

através de uma vida de serviço. Por último, deviam sempre servir a Jesus como o 

“mestre” através da oração: 

 

CUIDADO, meninas, 
Não queiraes peccar; 
Seja vosso intento 
A Jesus amar. 
 
Pra os que o servem 
Elle é bom Senhor; 
Manifesta a todos 
Seu immenso amor... (ROCHA, 1924, p.559). 
 

Conforme Certeau (2008, p.92, 99-100) nessa disciplinarização tratamos de 

“estratégias tecnocráticas e escriturísticas” que criou, mapeou e impôs os lugares de 

lei segundo modelos “abstratos”. Através da manipulação e relações de forças as 

autoridades da igreja em que manifestaram seu querer e poder na criação de um lugar 

de domínio sobre o tempo dos fiéis. Também um domínio dos lugares pela vista com 

uma “prática panóptica” através do olhar que transformou o corpo estranho das 

mulheres em objetos possíveis de observação e medição, com um controle e inclusão 

dessas na sua visão. Na instituição de um poder do saber religioso através da qual 

conquistaram esse lugar próprio para escrever nos corpos das mulheres seus espaços 

legíveis das normas. 

Também é interessante a partir de Velasques (1990, p.109) pensarmos essa 

construção de uma igreja protestante como um movimento para efetivar as seguintes 

dimensões: 1º) “puritana” em seu comportamento que exigia o cumprimento de uma 

disciplina moral caracterizada pelo negativismo dos costumes: não beber, não fumar, 

não dançar – através do isolamento total de uma sociedade “mundana”; 2º) “pietista” 

que enfatizava a fé como o contato direto do crente com Deus, a experiência pessoal 



82 
 

de conversão e a perfeição cristã; 3º) “anti-católicas”, sendo o catolicismo visto como a 

besta do Apocalipse; 4º) uma comunidade contrária aos projetos de mudança radical 

da sociedade, apenas defesa de algumas reformas sociais porque não lhe afastava da 

missão de salvar os pecadores. Na construção de uma igreja de vigilância do 

comportamento dos fiéis através de um mecanismo moralista concebido como 

“verdadeiro” e “eterno”, tornando-se um corpo estranho na sociedade.   

Portanto, analisamos que as normas congregacionais tinham o fim de produzir 

rigorosos e eficientes mecanismos de disciplinarização nas mulheres apreendidas a 

partir desses documentos utilizados no cotidiano da igreja. Pudemos inferir esses 

processos disciplinadores buscavam inculcar nas mulheres ações que escrevessem 

em seu próprio corpo a lei divina a partir das representações de: “convertidas”, “puras”, 

“santas”, “obedientes” e “submissas”. Na invenção do ser fundamentado na entrega do 

corpo e alma em todos os momentos para os seus amados: Deus, igreja, marido e 

filhos. 

 

3.3. As Mulheres e a “Fé Sagrada” 

 

Pensar as mulheres congregacionais em seus atos de transgressão às normas 

nos remete ao que Chartier (1990, p.136-13) chamou de “apropriação”, só olhamos 

essas práticas como uma invenção criadora no cerne dos processos de recepção da 

disciplina, em seus empregos diferenciados, usos contrastantes dos mesmos bens, 

dos mesmos textos e das mesmas ideias realizados por elas. Analisamos nesse 

momento a reinvenção das mulheres em sua fé. Primeiramente destacamos a 

preocupação das autoridades congregacionais em utilizar as mulheres como veículo 

para a produção de uma “fé sagrada” a partir das comissões nomeadas tanto para 

exame de outras candidatas a batismo quanto aos processos de reconciliação e nos 

acompanhamentos junto as “transgressoras”, para que assim participassem da 

disciplinarização e homogeneização das identidades e identificação e classificação 

das denominadas “anormais”.  

Nos anos de 1927 e 1928, encontramos Rita Alexandrino apresentada na 

assembleia da igreja para ser batizada e na comissão participaram as seguintes 

mulheres consideradas modelos da fé congregacional: Eclides de Almeida, Amelia de 

Souza e Ernestina Aquilino. No outro ano a comissão deu parecer favorável e foi 

aceita por unanimidade ao batismo. Naquela ocasião também o pastor João Clímaco 



83 
 

Ximenes exortou aos candidatos aceitos para batismo que o viver na “fé sagrada” 

exigia o cumprimento do dever de não comunicar a pessoas estranhas e nem com 

membros disciplinados as decisões tomadas nas assembléias da igreja.37 

Em outra assembleia foi formada uma comissão por: Corina e Sousa, Amélia 

de Farias e Ernestina Aquilino para apelar ao arrependimento de Ezaura Catão e 

Bellarmina Catão porque não terem participado das reuniões da igreja. A partir do 

parecer da comissão o pastor João Ximenes comunicou a decisão dos oficiais de que 

Bellarmina Catão permanecesse na comunhão e aprovado pela igreja. Enquanto que 

para Ezaura Catão os oficiais pediram a sua suspensão por tempo indeterminado da 

comunhão o que foi aceito por unanimidade. Em janeiro de 1930 o pastor João 

Ximenes perguntou sobre Ezaura Catão se estava participando das reuniões ou se 

continuava em transgressão. A irmã Amelia de Farias falou que a disciplinada 

comparecia a sua classe na Escola Bíblica Dominical.38 

No ordenamento da vida por uma “fé sagrada” as mulheres também 

apresentavam pessoas que consideravam em condições de ser batizado conforme 

ocorreu na assembleia em julho de 1928 quando Ernestina Aquilino apresentou 

Marcone Mathias da Silva e Maria da Silva. Para tanto, o pastor João Ximenes 

nomeou uma comissão: para falar com Marcone, foi formada a comissão por 

Francisco Carneiro, José de Oliveira e Bernardino Andrade, e com Maria foram 

nomeadas Amelia de Farias, Esmeraldina Bezerra e Maria de Oliveira. 39 

Pela fé protestante “sagrada” o pastor João Clímaco Ximenes em assembleia 

de outubro apresentou a proposta de que fossem anunciados do púlpito da igreja os 

nomes das pessoas disciplinadas, reconciliadas e aceitas na comunhão da igreja, 

sendo aprovado por maioria. As mulheres também participavam dessa fé com pedidos 

de reconciliação para “transgressores”, como no caso de Pedro Antonio Mendonça e 

Joanna de Castro Mendonça que receberam o apoio de Amelia de Farias sendo bem 

discutido e aceito por maioria de votos. Também o pastor João Ximenes apresentou 

os nomes escolhidos para Diretoria da Escola Dominical no ano de 1929, com a 

indicação de professoras para as classes das mulheres e crianças, na ocupação de 

um espaço na produção de um espaço disciplinar. Entre as professoras algumas das 

que constituíam as comissões de batismo: Julieta, Etervina, Corina, Luiza Ximenes e 

Esmeraldina B. Maria Catão, foi escolhida para supervisão do rol do berço Nicácia 

                                                           
37

 SOIECCC, 29 de dezembro de 1927, p.1. SOIECCG, 02 de fevereiro de 1928, p.4.  
38

 SOIECCG, 01 de março de 1928, p.5. SOIECCG, 03 de maio de 1928, p.7. SOIECCG, 
janeiro de 1930, p.37. 
39

 SOIECCG, 29 de julho de 1928, p.9. 



84 
 

Canuto, responsável de cuidar das crianças nos primeiros anos de vida durante os 

cultos.40 

As mulheres participavam das comissões de reconciliação como no caso de 

Josepha de Jesus, para realização do processo foram nomeadas para cooperar as 

senhoras: Amelia de Farias, Maria Ferreira e Etervina B. Em outra assembléia a 

comissão deu parecer de que Josepha fosse aceita na comunhão da igreja. O 

processo transcorreu com muita discussão, com destaque para Maria Nobrega que 

não aprovava tal decisão já que a disciplinada continuava a ser “mau testemunho” da 

fé. Todavia, os homens tinham suas vozes e discursos legitimados com mais 

autoridade como Eulálio de Souza que apoiou a proposta da comissão representada, 

enquanto Balbino de Barros propôs que a reconciliação fosse adiada e com apoio de 

Maria das Dôres. O resultado da votação foi favorável ao adiamento.41 

São interessantes os casos de disciplina produzidos pela igreja destinado às 

mulheres que em suas práticas romperam com a “fé sagrada”, como em 1932 o caso 

da jovem Luiza Monteiro (nesse tempo conhecida como Dona Morena) que foi 

apresentado à assembleia da igreja por seu esposo o pastor João Ximenes. Aqui 

temos a escrita feita por outros em relação aquela jovem que conforme analisamos 

anteriormente através das suas cartas considerava-se uma mulher normatizada. 

Todavia nessa outra aparece como subversiva das normas.  

O pastor Ximenes enviou uma carta a Igreja Congregacional de Monte Alegre 

a qual ela estava ligada como membro com o pedido de suspensão do seu processo 

de disciplinamento. Mas, não recebeu nenhuma resposta e assim apresentou o caso 

para discussão na assembléia da igreja em Campina Grande, nesta o Sr. José Sabino 

propôs uma suspensão da comunhão por seis meses e aprovado por maioria. É 

importante registrar que neste caso verificamos um silêncio na escrita produzida pelo 

secretário eclesiástico em relação ao tipo da prática transgressiva de Dona Morena. 

Tal aspecto interpretamos como um ato de poder das autoridades da igreja por ser a 

esposa do pastor, que tinha o fim de diminuir as conseqüências da “anormalidade” 

daquela que tinha o dever de ser um corpo “santo”.  

Em 15 de janeiro de 1933 o pastor João Ximenes fez questão de convocar 

uma assembleia para fazer a leitura da carta da Igreja Congregacional de Monte 

Alegre, com o discurso de que suspenderam sua esposa da comunhão. A nossa 

leitura dessa atitude do seu esposo em realizar o processo disciplinar é de uma auto-

                                                           
40

 SOIECCG, 01 de outubro de 1928, p.14. SOIECCG, 03 de janeiro de 1929, p.17. 
41

 SOIECCG, janeiro de 1930, p.36-37. 



85 
 

representação como um pastor que cumpria o seu dever de vigiar os fiéis da igreja na 

obediência as normas, com atos de radicalidade até com os membros da sua família.42 

No caso de Joanna Lima de Castro que enviou uma carta à assembleia com o 

pedido de eliminação porque se converteu a fé proposta pela Igreja Adventista do 7º 

Dia e foi aceito com unanimidade de votos. Rompeu a norma da fé para viver o que 

era definido pelas autoridades da igreja como “heresia sabatista” porque a igreja 

adventista fazia uma leitura diferenciada de várias doutrinas como: a) de que o 

batismo instituído por Jesus Cristo era por imersão nas águas e não por aspersão. 

Supondo a fundadora Ellen G. White que era “profetiza e mensageira de Deus” da 

igreja adventista; b) a ideia de que o sábado era o quarto mandamento imutável da lei 

divina e que devia ser observado como “dia de descanso, adoração e ministério.” Isto 

em obediência ao ensino de Jesus que era “o Senhor do Sábado”. Nesse sentido, a 

igreja adventista não considerava o domingo como “dia do Senhor” e sim o sábado.43  

A “fé sagrada” nas normas congregacionais consistia no dever de guardar o 

domingo como o “dia do Senhor” estabelecido para adoração nas reuniões da igreja e 

atividades de evangelização, diferente da Igreja Adventista do 7º Dia. Os oficiais da 

igreja pediram a suspensão por tempo indeterminado de José Carlos e esposa porque 

trabalhavam no comércio ao domingo, porque romperam com a norma do “dia do 

Senhor”. Nazinha de Farias foi exortada porque vivia em transgressão dupla: não 

participava das reuniões da igreja e fazia compras no dia de domingo, o pior para as 

autoridades era que morava perto da igreja. Nessa mesma assembléia Satero 

Rodrigues denunciou Edivirgens Dias, porque produziu confusão e contenda na sua 

casa diante dos vizinhos, em transgressão a norma de viver em harmonia na família e 

com os vizinhos. Em outra assembleia desse ano eliminaram Severina Amelia de Brito 

porque vivia desviada das normas.44 

Entre os anos de 1931 e 1934, vários disciplinamento e punição. Entre eles 

destacamos os casos de uma comissão de batismo que apresentou um relatório sobre 

a fé de Francisco Firmino e Maria da Silva com o pedido de adiamento porque estes 

dois viviam em “testemunho desfavorável”.  

                                                           
42

 SESIECCG, 22 de dezembro de 1932 p.140-141. SESIECCG, 15 de janeiro de 1933 p.145. 
No terceiro capítulo analisaremos outras escritas e imagens sobre D. Morena através das 
entrevistas, ou seja, relataremos acerca de algumas causas apontadas para que D.Morena 
tivesse sofrido penas disciplinares. 
43

 SOIECCG, 03 de abril de 1930, p.49. Esses são os artigos 15, 18 e 20 das crenças 
fundamentais da Igreja Adventista do 7º Dia, cf.  http://www.portaladventista.org <Acesso em 
30 de novembro de 2009> 
44

 SOIECCG, 03 de abril de 1930, p.49. SOIECCG, 01 de maio de 1930, p.51. SOIECCG, 29 
de maio de 1930, p.52. 

http://www.portaladventista.org/


86 
 

Um caso ocorrido o pastor João Clímaco Ximenes apresentou um pedido feito 

pelos oficiais no qual solicitou a suspensão da comunhão por tempo indeterminado da 

Edivirgens Dias Lima, com a acusação de que a mesma não vivia em conformidade 

com o “evangelho” legitimado pela igreja. É interessante ainda registrar o trabalho 

desenvolvido pelos oficiais também pediram a eliminação de Maria Rodrigues e Lia 

Barros que há muito tempo estavam suspensas da comunhão. Assim eles como 

autoridades da igreja não enxergaram nelas nenhum ato de “arrependimento” das 

suas transgressões.45 

Em setembro foi eliminada Rita de Brito com base na acusação de que vivia 

desviada do “caminho do evangelho”, para o caminho da “corrupção” e “mundanismo”, 

o que foi aceito por unanimidade de votos. Em outra assembleia nomearam uma 

comissão formada por: Nicacia Canuto, Maria Ferreira e Florência Tomé para exortar 

Esmeraldina Bezerra e Alice Cavalcante porque estavam ausentes das reuniões da 

igreja.46  

Em assembleia especial o pastor João Ximenes pediu a eliminação de várias 

pessoas tais como: Marcionilha de Oliveira, Aquiminha de Oliveira e Antonia 

Rodrigues, porque transgrediram aos estatutos da igreja e perdidos para participar da 

Igreja Batista.  

A questão com a Igreja Batista em sua “heresia” consistia na leitura 

diferenciada que faziam da cerimônia do batismo como ordem divina que devia ser 

realizado por imersão (mergulho nas águas), após pública confissão de fé em Jesus 

Cristo como Salvador único, suficiente e pessoal. Com Maria Roza houve o pedido de 

sua eliminação porque havia dois anos que estava suspensa da comunhão e não 

tinham esperança de que retornasse a “fé sagrada”, sendo nomeada uma comissão. 

Em outra assembleia foi ouvida a comissão e decidiram por sua eliminação porque 

tinha “abandonado a igreja”.47 

A partir do pensamento de Chartier (1990, p.123, 136-137) compreendemos 

essas práticas transgressivas como sinais de movimento marcado pela tensão entre 

as autoridades da igreja que pensavam as mulheres como simples “leitoras” da fé e 

que deveriam permanecer em sujeição num sentido único, ou seja, a de uma 

                                                           
45

 SOIECCG, 02 de abril de 1931, p.78. 
46

 SOIECCG, 03 de setembro de 1931, p.87. SOIECCG, 04 de fevereiro de 1932, p.104. 
47

 O artigo 8 da Declaração Doutrinária da Convenção Batista Brasileira, cf. http://batistas.com.  
SESIECCG, 04 de maio de 1932, p.111-112. SOIECCG, 29 de junho de 1933, p.160. 
SOIECCG, 07 de julho de 1933, p.162.  

http://batistas.com/


87 
 

compreensão da obediência assentada na leitura autorizada das normas. Todavia, as 

mulheres “transgressoras” instituíram uma prática criadora, produtora de sentidos 

singulares, de significações que não ficaram reduzidas às intenções dessas 

autoridades nos usos que fizeram da bíblia, dos estatutos, das doutrinas, das 

pregações e dos hinos. Mas fizeram apropriações desses artefatos culturais utilizados 

pelas autoridades. Por isso, não podemos considerar que esses disciplinamentos e 

normatizações totalmente eficazes e radicalmente aculturante em relação às 

pretensões de modelagem aos pensamentos e condutas femininas. Nessas 

apropriações foram criadoras de usos e representações, com atos de leitura feminina 

que não podem ser anulados na reprodução dos textos, nem nos limites e nos 

preceitos que buscaram regulá-las. Portanto, a aceitação e sujeição dos discursos em 

suas normas foram construídas através de atos de regulamentos, contudo, 

apresentando desvios e reempregos singulares.    

Entre os anos de 1937 a 1941 houve variados casos de rompimento a norma 

da “fé sagrada” como Joana Gonçalves que tinha sido examinada pelos oficiais para 

ser batizada em assembléia anterior e na assembleia da igreja foi adiado o seu 

batismo por acusação de que teve uma briga na feira.Mesmo assim ela exigia ser 

batizada e os oficiais decidiram apresentar o caso na próxima assembléia da igreja. Já 

Minervina Lima transgrediu a fé porque não obedeceu aos estatutos da igreja com 

duas práticas “anormais” em relação às autoridades: falava contra o pastor e se 

“comportava mal” nas reuniões da igreja, os oficiais pediram sua eliminação. Temos 

também o caso de Joana Diniz acusada de abandono da igreja, os oficiais pediram a 

nomeação de uma comissão para que numa visita ela voltesse aos seus “deveres 

evangélicos”. Nessa mesma assembléia o caso de Maria Tavares Sergio que tinha 

mudado para Recife e não procurou uma igreja evangélica para participar já fazia 

alguns anos, decidiram pedir a igreja a sua eliminação. Porque até as mulheres que 

foram morar em outras cidades tinham o dever de comunicar como estavam vivendo a 

sua fé.48 

Carmelina de Farias fez outra apropriação da fé com atos de não participação 

das reuniões e das atividades de evangelização da igreja, os oficiais pediram na 

assembléia da igreja a formação de uma comissão para conversar com ela, mas em 

outro momento pediram a sua suspensão da comunhão. Em outra assembleia os 

oficiais discutiram que Luzia de Freitas vivia em disciplina já alguns anos e permanecia 

nas transgressões a “norma evangélica”, eles decidiram pedir na sessão da igreja sua 

                                                           
48

 SOOFIECCG, 01 de janeiro de 1937. SOOFIECCG, 27 de janeiro de 1937. SOOFIECCG, 03 
de fevereiro de 1937. 



88 
 

eliminação do rol de membros. Em 1939 os oficiais discutiram o caso de Joaquina de 

Jesus, desde muito tempo vivia uma “fé profana”, que resultou em sua expulsão do 

Asilo de Idosos da igreja porque provocou confusão, eles decidiram conduzir o caso a 

próxima sessão da igreja para ser resolvido.49 

Em sessão especial os oficiais discutiram o caso de Maria da Silva e de sua 

filha que abandonaram a igreja, decidiram pedir a eliminação de ambas na assembléia 

da igreja. O caso de Ana Araújo que estava suspensa da comunhão há muito tempo e 

tinha acusações de outras práticas subversivas, os oficiais decidiram pedir sua 

eliminação. Em outra sessão os oficiais discutiram o caso de Joaquina Mesquita e sua 

filha que pertenciam a uma congregação da igreja, porque promoveram escândalo 

através de brigas, os oficiais decidiram pedir a suspensão da comunhão de ambas. O 

caso de Ambrozina Martins que estava “fraca na fé” e tinha abandonado a igreja desde 

muito tempo, os oficiais decidiram pedir sua eliminação do rol de membros. Maria da 

Silva e sua mãe Josefa da Silva foram acusadas de abandono da igreja porque 

retornaram a fé da Igreja Católica Romana e os oficiais pediram a eliminação. Nas 

normas congregacionais e em outras igrejas protestantes a Igreja Católica era 

representada como uma fé de “apostasia” que tinha só o nome de cristã e que a 

mesma não contribuía para o progresso material e moral do Brasil. Mas produziu 

apenas uma fé exterior e despreocupada, aprovando, inclusive, o sincretismo das 

camadas subalternas em suas festas e cerimônias populares. A solução estava não 

em uma reforma e sim na apresentação da “fé sagrada” como um convite para 

conversão do “erro” e entrada na posse da “verdade” (MENDONÇA, 2008, p.139-

139).50 

Outras práticas de não obediência a fé congregacional ocorreu com Diva Costa 

e seu marido que não participavam das reuniões da igreja. Em relação à Esmeraldina 

Bezerra, os oficiais formaram duas comissões para tratar e questões semelhantes. Já 

Julia de Freitas e o marido ousaram batizar os filhos na Igreja Católica Romana, os 

oficiais decidiram pedir a eliminação do rol de membros. Enquanto que Irene Brito 

buscou a fé da Igreja Adventista do 7º Dia o que levou a sua eliminação, enquanto de 

Diva Costa os oficiais pediram a eliminação, porque há mais de um ano tinha 

abandonado a igreja.51 

                                                           
49

 SOOFIECCG, 31 de maio de 1937. SOOFIECCG, 26 de julho de 1937. SOOFIECCG, 29 de 
agosto de 1938. SOOFIECCG, 01 de agosto de 1939. 
50

 MENDONÇA, 2008: 138-139. SESOFIECCG, 01 de janeiro de 1940. SOOFIECCG, 02 de 
maio de 1940. 
51

 SOOFIECCG, 30 de maio de 1940. SOOFIECCG, 29 de julho de 1940. 



89 
 

Em outra assembleia os oficiais discutiram o caso de Severina Luna que 

transgrediu os “estatutos do evangelho” e pediram sua eliminação. O caso de 

eliminação de Regina Mesquita por causa da sua conversão a igreja pentecostal 

Assembléia de Deus. Também nas normas as autoridades tratavam essa igreja como 

propagadora da “heresia do pentecostismo”, porque faziam outra leitura da bíblia, dos 

preceitos e dogmas protestantes. Quanto ao “batismo do Espírito Santo” liam que se 

manifestava nas reuniões de culto com o “batismo de fogo” (sinalizado com a 

glossolalia que era o falar em línguas estranhas), dos dons espirituais e a cura de 

enfermidades. Enquanto os congregacionais liam que esse batismo acontecia no 

momento da conversão com resultados de reuniões marcadas pelo “silêncio” e 

“reverência” e que os dons espirituais cessaram na história desde o cristianismo 

primitivo. Em outra sessão os oficiais pediram a eliminação de Joana Gonçalves que 

estava disciplinada há muito tempo e permanecia em transgressão, Maria da Luz por 

abandono da igreja foi nomeada uma comissão. O caso de Americana Costa e filha 

Santina Costa por terem promovido escândalo, os oficiais pediram sua suspensão da 

comunhão.52 

Essas práticas de transgressão podem ser compreendidas a partir de Foucault 

(1987, p.26, 161) como constituinte de uma microfísica do poder exercido numa rede 

de relações sempre tensas que perpassou todos crentes, não sendo tão somente uma 

obrigação ou proibição de forma única. Mas também havia pontos de lutas, conflito e 

possibilidade de inversão das forças na fabricação de outros tipos de fé efetivados por 

essas mulheres. 

Entre os anos de 1944 a 1951 o caso de Sebastiana Bento que se apoderou do 

dinheiro dos outros sendo assim punida. Maria Martins e Amália Martins que brigaram, 

foram suspensas até a próxima assembléia, tendo sido ao mesmo tempo formada uma 

comissão para resolver a questão. Em outra assembleia por conversão ao 

“pentecostismo” foram eliminados do rol de membros: Maria Amélia Brito, Eunice 

Alves Silva, Maria do Carmo, Maria do Nascimento e Josefa do Nascimento que 

participavam da congregação na cidade de Areia. Joana Maria de Paula suspensa da 

comunhão há muito tempo e por abandono a igreja foi eliminada por unanimidade, 

Maria Brito foi eliminada por ter retornado ao catolicismo romano.53  

Em outra assembleia foi eliminada Marcionilia Maria porque abandonou a igreja 

e Sebastiana Cordeiro que não vivia nas normas do evangelho legitimadas pela igreja. 

                                                           
52

 Cf. BRITTO, 2009: p.17-49. SOOFIECCG, 25 de novembro de 1940. SOOFIECCG, 01 de 
janeiro de 1941. SESOFIECCG, 22 de dezembro de 1941. 
53

 SOIECCG, 02 de junho de 1944, p.3. SOIECCG, 30 de novembro de 1945, p.34. 



90 
 

Em outra Atanalpa Leão também foi disciplinada por abandono a igreja. Maria de 

Araújo foi eliminada porque abandonou a igreja. Em outra sessão da igreja Maria 

Leoncio por não viver em conformidade com as “normas do evangelho” e em outra 

ocorreu a eliminação de Doralice Gadelha por ter se tornado membro da Igreja Batista. 

Foram eliminadas da igreja as seguintes mulheres: Vanilda Candeias e Maria Geralda 

por abandono ao “trabalho evangélico”, Maria Augusta Brito por não viver em 

conformidade com as “normas do evangelho”, Corina Alves por abandono aos 

“trabalhos evangélicos” e Clotilde Souza porque se converteu para a igreja 

pentecostal. Enumeramos ainda eliminações por conversão a Igreja Adventista do 7º 

Dia: Maria da Conceição, Didinha Severino, Leonisa Severino pertencentes à 

congregação da cidade de Fagundes, Maria da Costa por conversão ao 

pentecostismo, Marinete Henrique de França por falta de conversão e participação nos 

cultos católicos romanos.54 

 

Foto XI – Reuniões da Igreja, Oficiais e Exaltação da Fé “Sagrada” 

 

Fonte: SOUZA, Claudenor Gomes de. João Clímaco Ximenes – sua vida, sua obra. Campina Grande, 

PB: Ed. do Autor, 1982. 

 

Em uma assembleia da igreja o pastor João Clímaco Ximenes exortou aos 

membros sobre o comportamento nas reuniões da igreja, da necessidade de nomear 

uma comissão que deveria ser formada pelos oficiais para fiscalizar e manter a boa 

ordem na Escola Bíblica Dominical. Em outra assembleia Mimosa Torquato brigou e 

                                                           
54

 SOIECCG, 05 de abril de 1946, p.42. SOIECCG, 05 de julho de 1946, p.45. SOIECCG, 01 de 
agosto de 1947, p.61. SOIECCG, 31 de outubro de 1947, p.65. SOIECCG, 31 de janeiro de 
1948, p.69.SOIECCG, 05 de março de 1948, p.70. SOIECCG, 02 de abril de 1948, p.71. 
SOIECCG, 05 de novembro de 1948, p.78. SOIECCG, 01 de abril de 1949, p.87-88. SOIECCG, 
03 de junho de 1949, p.93. 



91 
 

agrediu na rua uma senhora “descrente”, esse incidente provocou um grande 

escândalo e nesse sentido foram feitas várias propostas por sua eliminação e 

suspensão, ganhou a segunda proposta por 44 votos contra 37. Com Marta Fernandes 

acusada de ser co-participante na briga e agressão, recebeu suspensão por tempo 

indeterminado. Em outra assembleia da igreja Geraldo Gomes tratou da necessidade 

de tomar medidas mais sérias quanto à indisciplina dos filhos dos crentes e o mau 

comportamento nas reuniões. Em assembleia a igreja decidiu eliminar por falta de 

conversão: Maria Josefa e Maria do Carmo.55 

É interessante pensarmos estas práticas transgressivas das mulheres como 

um rompimento a essa perspectiva fundamentalista legitimada pela igreja, no uso que 

suas autoridades faziam dos seus instrumentos normativos, em que tornava imutável 

todos os detalhes da Bíblia e buscava a sua aplicação de forma literalista. Sobre a 

legitimação dessa tese acerca dos fundamentalistas Boff (2002, p.13) assim tece os 

seguintes comentários: 

 

A tese dos fundamentalistas no âmbito religioso é afirmar que a 
Bíblia constitui o fundamento básico da fé cristã e deve ser tomada 
ao pé da letra (o fundamento de tudo para a fé protestante é a 
Bíblia). Cada palavra, cada sílaba e cada vírgula, dizem os 
fundamentalistas, é inspirada por Deus. Como Deus não pode errar, 
então tudo na Bíblia é verdadeiro e sem qualquer erro. Como Deus é 
imutável, sua Palavra e suas sentenças também o são. Valem para 
sempre.    

 

Essas mulheres postulavam outros tipos de fé mesmo que fossem marcados 

pelo fundamentalismo de outras instituições como a do próprio catolicismo romano, o 

pentecostalismo, a Igreja Adventista do 7º Dia e a Igreja Batista. Porque estas através 

de suas autoridades legítimas criavam também suas leituras da fé como algo de 

caráter absoluto que resultava em atitudes de intolerância para com o outro, portador 

de outra verdade, através de atos como: o desprezo, a agressividade e a guerra 

constante contra a mentira que necessitava ser destruída (BOFF, 2002, p.25). 

Entre os anos de 1950 e 1960 também houve práticas efetivadas pelas 

mulheres objetivando viver outra fé como ocorreu em relação a eliminação de Edna 

Diniz por abandono aos trabalhos e Luzia Soares por aceitação de novas doutrinas e 

“confusões” de fé. Ana e Iracema Araújo estavam afastadas dos trabalhos da igreja e 

                                                           
55

 SOUZA, 1982: 99. SOIECCG, 30 de setembro de 1949, p.99. SOIECCG, 04 de novembro de 
1949, p.100. SOIECCG, 04 de maio de 1951, p.125. SOIECCG, 29 de junho de 1951, p.128-
130. 



92 
 

porque estavam suspensas da comunhão há dois anos. A eliminação de Maria Gomes 

se deu por falta de testemunho aos “descrentes” da “fé sagrada”. Em outra assembleia 

Maria de Lourdes Narciso foi eliminada por conversão ao “pentecostismo” e Luzia 

Alves foi eliminada por divergências e porque não vivia em conformidade com as 

normas. Alaíde Freitas foi também eliminada por abandono aos trabalhos religiosos.56 

É importante o pensamento de Velasques Filho (1990, p.221-222) quando 

salienta que essas práticas subversivas eram praticadas em rompimento com a 

perspectiva dualista que separava o profano do sagrado, o material do espiritual, o mal 

do bem, o mundo do reino de Deus. As mulheres burlavam e desprezavam os espaços 

delimitados nas normas, por exemplo, em relação as que viviam em conformidade 

com o padrão normativo pertencentes ao espaço do sagrado, do espiritual e do reino 

de Deus. Enquanto as outras que viviam em contraposição ao padrão da norma 

estavam no espaço do profano, do material e do mundo, não tendo a permissão para 

entrar ou permanecer na comunidade. Para a maioria dos dirigentes elas pisaram no 

dever de que uma mulher protestante tinha que participar da igreja congregacional 

como o lugar único da verdade. 

É importante listar e quantificar, a partir da documentação por nós consultada 

quais os tipos de rompimentos da “fé sagrada” foram mais efetivados pelas mulheres e 

também pensarmos um pouco as seguintes questões: se as transgressões eram 

efetivadas prioritariamente contra as mulheres menos que os homens? As autoridades 

da igreja marcaram os homens e as mulheres de forma “democrática” suas ações de 

punição? Ou quais os tipos de transgressões que eram específicos das práticas 

masculinas e os das femininas?  

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
56

 SOIECCG, 01 de julho de 1955, p.42. SOIECCG, 05 de agosto de 1955, p.43. SOIECCG, 02 
de março de 1956, p.49. SOIECCG, 30 de março de 1956, p.51. 



93 
 

Tabela 1 – Tipos de Transgressões na “Fé Sagrada” das Mulheres e 
Homens Congregacionais entre 1927-1960 

 

Tipos de Transgressões 

 

Mulheres 

 

Tipos de 
Punição 

 

Homens 

 

Tipos de 
Punição 

 

Abandono aos Trabalhos 
Religiosos 

 

02 

 

11 

 

Suspensão 

 

Eliminação 

 

03 

 

32 

 

Suspensão 

 

Eliminação 

 

Conversão ao Pentecostismo 

 

10 

 

Eliminação 

 

19 

 

Eliminação 

 

Conversão a Igreja Adventista do 
7º Dia 

 

05 

 

Eliminação 

 

02 

 

Eliminados 

 

Retorno a Igreja Católica 
Romana 

 

05 

 

Eliminação 

 

03 

 

Eliminação 

 

Batismo na Igreja Batista 

 

04 

 

Eliminação 

 

07 

 

Eliminação 

 

Falta de Conversão e 
Testemunho 

 

08 

 

17 

 

Suspensão 

 

Eliminação 

 

10 

 

33 

 

Suspensão 

 

Eliminação 

 

Desrespeito ao 

Domingo 

 

02 

 

Suspensão 

 

06 

 

01 

 

Suspensão 

 

Eliminação 

 

Total de Mulheres e Homens 

 

64 

 

- 

 

116 

 

- 

Fonte: Tabela elaborada pelo autor a partir das atas da Igreja Evangélica Congregacional. 

 

Nessas práticas transgressivas as mulheres escolheram outros tipos de fé 

considerada “profana” pelas autoridades da igreja porque eram marcadas pela 



94 
 

flexibilidade e a liberdade de fazer outras interpretações e tradições do cristianismo. 

Na constituição de práticas para viver uma fé mais humana, menos absolutizada e que 

não anulava as contradições e desejos. Porém, não podemos desprezar conforme 

listamos acima que em relação às subversões a fé congregacional vários homens 

foram punidos pelas autoridades em número maior na maioria dos tipos transgressivos 

que as mulheres como: no abandono aos trabalhos religiosos, conversão ao 

pentecostismo, batismo na Igreja Batista, falta de conversão e desrespeito ao 

domingo. Assim sendo, houve na igreja congregacional por parte das suas autoridades 

um movimento que podemos chamar de democrático na distribuição das punições. 

 

3.4. As Mulheres e as Relações Amorosas 

 

Várias mulheres também transgrediram as normas em relação as suas 

relações amorosas. Entre os anos de 1927 a 1932 o caso da Lia de Barros que casou 

com homem considerado “incrédulo” (individuo não convertido a fé protestante), os 

oficiais pediram sua suspensão da comunhão da igreja por tempo indeterminado e 

depois foi eliminada, por ter abandonado a fé protestante, sendo aprovado por maioria. 

Anna Cavalcante realizou casamento com homem “incrédulo”, foi suspensa da 

comunhão da igreja por tempo indeterminado, mas depois recebeu sua reconciliação 

pela igreja. Enquanto Thereza Félix de Lima foi eliminada porque rompeu com o dever 

do “7º mandamento” definido pela igreja como “pecado de adultério”, ela teve a 

ousadia de viver uma relação amorosa fora e além do casamento, sendo aprovada por 

unanimidade de votos sua eliminação. Maria Serapião de Araújo e Erotildes Nobrega 

foi eliminada e respectivamente suspensa por tempo indeterminado por ter casado 

com homem “incrédulo”, enquanto Maria Mendonça foi suspensa por tempo 

indeterminado porque namorava um rapaz “incrédulo”. Já Maria Octaniana foi 

suspensa da comunhão da igreja por tempo indeterminado, porque tratou sua filha 

com violência na presença de pessoas que eram “incrédulas” e provocou escândalo a 

“fé sagrada”. Assim rompeu a norma de ser uma boa mãe com o dever de amar os 

filhos de forma abnegada, seu caso foi aprovado por unanimidade de votos na 

assembléia.57  

                                                           
57

 SOIECCG, 29 de dezembro de 1927 p.2. SOIECCG, 02 de abril de 1931 p.78. SOIECCG, 
em 29 de março de 1928 p.6. SOIECCG, em 30 de setembro de 1928 p.11. SOIECCG, 02 de 
abril de 1931 p.78. SOIECCG, 29 de outubro de 1931 p.92. SOIECCG, 01 de julho de 1931 
p.118. SOIECCG, 29 de setembro de 1932 p.125. SOIECCG, 03 de novembro de 1932 p.128. 



95 
 

Em tais práticas femininas de reinvenção das relações amorosas, efetivaram 

ações táticas em que jogavam num lugar que não lhes pertenciam, porque lhes eram 

impostos pela força estranha das normas. Não possuíam a possibilidade de produzir 

um projeto global em que totalizava o “adversário” num espaço distinto, visível e 

objetivável. Mas operavam golpe por golpe, lance por lance, aproveitavam as ocasiões 

e esse não lugar lhes permitiam uma mobilidade através de uma docilidade “aos 

azares do tempo”. Com astúcia essas mulheres viviam a arte de utilização hábil do 

tempo, das ocasiões e dos jogos que introduziam nas fundações do “poder saber” 

religioso congregacional (CERTEAU, 2008, p.100-102). 

Entre os anos de 1937 a 1941 o caso da Marice de Souza que vivia uma 

relação amorosa marcada por atos de discussões, divergências e contendas no lar, 

vivendo possivelmente a não passividade e submissão. Os oficiais enviaram um 

presbítero para resolver o problema. Ela confessou aos oficiais os motivos da briga 

com o marido Manoel de Souza e decidiram nomear uma comissão para falar com ele 

por ter sido o culpado de tal conflito. 

Em outra sessão os oficiais pediram a “reconciliação” de Clotilde Nobrega que 

estava suspensa da comunhão há muito tempo porque casou com homem “incrédulo”, 

mas não abandonou a igreja. Em outra ocasião os oficiais pediram a suspensão da 

comunhão de Luzia de Freitas também porque casou com homem “incrédulo”. No 

caso da Alzira de Freitas os oficiais decidiram pedir sua suspensão da comunhão por 

seis meses porque fora acusada de viver uma relação amorosa fora do casamento, 

rompeu ao dever de dedicar fidelidade e obediência ao marido. Maria Thomé também 

foi denunciada por viver um amor fora do casamento e os oficiais pediram sua 

eliminação do rol de membros da igreja.  

Até com a morte do marido a mulher não escapava do dever do casamento por 

toda vida como foi o caso da viúva de Patricio Araújo acusada de viver um amor 

“pecaminoso” e os oficiais pediram sua eliminação à igreja. Já Julia Alves além de está 

suspensa da comunhão desde muito tempo, vivia em rompimento ao “7º mandamento” 

e os oficiais pediram sua eliminação. Sobre Americana Costa e sua filha os oficiais 

decidiram chamá-las para uma reunião com o fim de aconselhar do perigo de 

experimentar relações amorosas com homem casado.58 

                                                           
58

 SOOFIECCG, 01 de janeiro de 1937. SOOFIECCG, 26 de abril de 1937. SOOFIECCG, 30 
de outubro de 1937. SOOFIECCG, 29 de outubro de 1937. SOOFIECCG, 28 de fevereiro de 
1938. SOOFIECCG, 03 de julho de 1938. SOOFIECG, 01 de maio de 1939. SOOFIECCG, 01 
de dezembro de 1941. 



96 
 

As práticas transgressivas das mulheres congregacionais foram produzidas 

num contexto de rompimento com o que Cipriano (2002, p.39-40) chamou de ação de 

“fidelidade” na Paraíba, ao modelo de “mulher” como dona de casa, cidadã e mãe 

dedicada na educação de filhos “saudáveis”. Nesse sentido, as mulheres que 

praticavam o adultério efetivaram uma afronta à honra masculina, acusadas de traição 

ao “Estado” e a “Pátria”, como responsáveis pela desorganização da família. As 

mulheres casadas da imagem de “honestas” se transformavam em “adúlteras”, as 

mulheres solteiras rompiam a sua fidelidade vigiada e as viúvas rompiam o dever de 

fidelidade tanto na vida como na morte. Portanto, tais práticas femininas rompiam com 

a imagem “mulher-feminino” no sentido de uma identidade homogênea, única e 

universal. 

Encontramos vários casos entre 1945 a 1960 de relações amorosas 

subversivas, como Eunice Silva que foi suspensa da comunhão por tempo 

indeterminado porque vivia de “namoro excessivo” com homens “incrédulos”. Filomena 

de Oliveira acusada de que vivia uma relação amorosa fora do casamento sendo 

eliminada do rol de membros. Em outra assembleia foram eliminados por relação 

amorosa fora do casamento Maria Lima e Eunice Silva. Em outra foram suspensas da 

comunhão da igreja por tempo indeterminado Eteloina Batista, Ana Leoncio, Alzira 

Quaresma, Adiles Fernandes e Rita Ferreira por causa de “casamentos mistos” (com 

homens não protestantes).59 

Eteloina Batista foi eliminada do rol de membros por causa de relação amorosa 

fora do casamento. Em outra assembléia foram eliminados do rol de membros: Maria 

Silvestre porque se casou com “incrédulo”, Sebastiana Bento e Noemia porque 

praticaram o amor fora do casamento. A igreja em assembléia eliminou Maria Moreno 

porque vivia em relação amorosa fora do casamento e Maria Mota por “casamento 

misto”. Sobre Amélia Nunes e Inês Maria da Conceição definidas como transgressoras 

do “7º mandamento”, Maria de Lourdes Celestino suspensa da comunhão por tempo 

indeterminado. Em outras assembleias o pastor João Clímaco Ximenes teve a 

preocupação de reafirmar a necessidade dos fieis viverem nas normas como a não 

participação em coisas “mundanas” com a idéia de que prejudicavam a “vida 

espiritual”; a obediência fiel ao estatuto para o bem da igreja nos artigos com os 

                                                           
59

 SOIECCG, 05 de outubro de 1945, p.31. SOIECCG, 02 de novembro de 1945, p.32. 
SOIECG, 01 de março de 1946, p.41. SOOFIECCG, 02 de agosto de 1946, p.47. 



97 
 

deveres e direitos dos membros; e a conduta na igreja e nas sessões. Com a imagem 

de que em tudo devia prevalecer à vontade divina.60 

Vejamos outros casos de eliminações na igreja porque casaram com homens 

“incrédulos”: Severina Lazaro e Maria das Dôres Bernardo. Suspensão da comunhão 

de Maria Gonçalves e Hosana Quaresma por terem noivado com homens “anormais” 

na fé. Alzira Quaresma foi eliminada por casamento com “descrente” e Francisca Vidal 

de Negreiros. Em outra assembleia foi eliminada Enedina Gomes porque casou com 

“descrente” numa cerimônia religiosa na Igreja Católica Romana. Encontramos 

práticas de amar e viver a sexualidade de forma “anormal” nos casos de Hilda Limão 

que foi eliminada por causa do seu casamento, Maria de Lourdes Vicente, Maria Dirce 

Chaves e Lidia Jorge, suspensas da comunhão por causa de seus noivados. Judite 

Gomes suspensa da comunhão por causa do seu noivado e Maria do Carmo Barbosa 

eliminada porque fugiu com homem casado. Em outra assembleia Dalva Cordeiro foi 

eliminada porque transgrediu a norma de ser “fiel” no casamento, em outra Odília 

Cesar Lins suspensa por tempo indeterminado porque noivou com “descrente”.61 

Pensamos essas práticas subversivas como constituinte de outras ações 

efetivadas na cidade de Campina Grande a partir de que Souza (2001, p. 144, 185-

186, 198, 208) chamou a atenção sobre as mulheres das camadas populares que não 

viviam apenas no mundo do lar conforme as normas. Mas realizaram caminhadas 

diversas pelas ruas da cidade; tanto em busca de nova morada; de alguém para 

caluniar; passeio; compras; visita a amigos ou familiares; pedido de ajuda ou trabalho 

para o marido ou amásio; levava filhos, vizinhos e amigos para o hospital ou 

delegacia; visitavam as igrejas e a tenda dos curandeiros; iam a feira vender ou 

comprar. Ficar na porta das casas das vizinhas para conversar, ficar na própria casa 

com o olhar no movimento da rua, observando a vida alheia ou flertando os homens 

que passavam. Outras eram espancadas por maridos ou vizinhos e os enfrentavam 

com sua própria força. Ações desviacionistas nos lugares de diversão das festas nas 

ruas centrais, nos bares e prostíbulos. As mulheres congregacionais nesse contexto 

rompiam a educação imposta pelo sistema disciplinar, sem a preocupação de deixar 

de efetivar as suas experiências amorosas. Para as autoridades da igreja elas eram 

consideradas “mundanas”, “diabólicas” e “prostitutas”.  

                                                           
60

 SOIECCG, 02 de outubro de 1946, p.49. SOIECCG, 28 de fevereiro de 1947, p.55. 
SOIECCG, 04 de abril de 1947, p.57. SOIECCG, 02 de maio de 1947, p.58. SOIECCG, 02 de 
outubro de 1947, p.64. SOIECCG, 04 de março de 1949, p.85. 
61

 SOIECCG, 03 de março de 1950, p.105. SOIECCG, 31 de março de 1950, p.106. SOIECG, 
29 de setembro de 1950, p.114. SOIECCG, 03 de novembro de 1950, p.115. SOIECCG, 30 de 
novembro de 1951, p.136. SOIECCG, 04 de janeiro de 1952, p.141-142. SOIECCG, 02 de 
maio de 1952, p.146. SOIECCG, 30 de maio de 1952, p.147. 



98 
 

Associando-nos juntamente com a análise produzida por Souza (2001) e por 

Cavalcanti (2000, p.14-62), que as práticas subversivas fazem parte de um movimento 

de modernização, de aburguesamento, uma vez que as mulheres eram pensadas 

como infantis, perigosas, vítimas, invertebradas e com deveres de viver sua natureza 

com “pudor” e “pureza”. Todavia, as mulheres “pisavam” nessas imagens legitimadas 

pelo discurso jurídico do estado, do patriarcalismo familiar e religioso de uma 

moralização dos seus costumes definidos como “maus”. Com ações de desvios tanto 

no âmbito privado como público das imagens dualistas de dois tipos femininos: o da 

“mulher na rua” submissa a ordem disciplinar e a “mulher da rua” totalmente desviadas 

das normas. Através desses discursos buscava-se construir uma cidade alinhada, 

limpa, cheirosa e higienizada. 

Essa reinvenção das relações amorosas pelas mulheres pode ser 

compreendida como práticas cotidianas e ordinárias, em que o aparelho disciplinar 

não era uma dominação homogênea realizada pelas autoridades da igreja (pastor 

João Ximenes, os presbíteros e os diáconos) sobre as mulheres, mas uma realidade 

que acontecia em cadeia e rede, não estando nas mãos de alguns escolhidos. As 

mulheres tinham a possibilidade de transformar a ação da disciplina através dos usos 

e reempregos dos seus centros de transmissão, pois elas não eram inertes e 

incapazes (FOUCAULT, 1979, p.183-184). 

Sebastiana do Carmo Quaresma eliminada por relação amorosa fora do 

casamento. A eliminação de Maria Augusta Azevedo, Maria Alves e Elza Laurentino 

porque casaram com “descrentes”. Maria Olímpia Catão, Hilda Albuquerque e Geni 

Barros suspensas por tempo indeterminado por noivado com “descrentes”. Em outra 

assembleia Maria Dirce Chaves eliminada porque seu casamento lhe afastou da 

igreja, Stela Queiroz por transgressão ao “7º mandamento”, Iracema Dantas por 

noivado com “descrente”. Em outra Hilda Monteiro Ximenes foi eliminada porque 

casou com “descrente”, a filha do pastor João Ximenes.62 

Ao olharmos essas práticas das mulheres a partir do pensamento de Gomes 

(2006, p.21-38) como rompimento da “pedagogia sexual” imposta pelas mais variadas 

igrejas protestantes exercida por suas autoridades legítimas. Assim sendo, essas 

mulheres romperam e rejeitaram essa pedagogia vista como “habitação do mal e do 

pecado” e que produzia uma “sexualização do pecado”. Também foi construída a 

imagem do corpo como “morada do diabo” no sentido de exercício da sexualidade 

                                                           
62

 SOIECCG, 01 de agosto de 1952, p.03. SOIECCG, 03 de julho de 1953, p.13. SOIECCG, 31 
de julho de 1953, p.14. SOIECCG, 05 de dezembro de 1953, p.19. 



99 
 

diversificadas tais como: a homossexualidade, o lesbianismo, o adultério, os beijos e 

abraços no namoro, manifestações estas consideradas como arte dos demônios. Na 

verdade, essas mulheres inventaram para si relações amorosas que desprezavam e 

tripudiaram em alguns momentos esse ideal da mulher dedicar tão somente ao marido 

todo seu prazer sexual, em oferecer seu corpo como sacrifício pelo bem-estar da 

família, na reclusão do ser como um objeto de desejo do marido. 

Em outra assembleia foi discutida a acusação de que Maria das Neves Luna 

não foi fiel ao seu esposo, uma vez que pairava a justificativa de tinha sido 

abandonada pelo marido. Sendo o assunto bastante discutido com atenção especial 

aos discursos dos membros da família do esposo a partir do relatório de Virginia 

Quirino decidiram procurar mais informações sobre a questão. Alice Tomé foi 

suspensa por tempo indeterminado por causa de noivado com rapaz “incrédulo”. Altina 

Sabina suspensa por tempo indeterminado por causa de noivado com “descrente” e 

Maria Olímpia Catão eliminada porque casou com “descrente”. Em outra assembleia 

Altina Sabina foi eliminada porque casou com o noivo “descrente”. Josefa Ferreira por 

terem dúvidas sobre sua reputação. A eliminação de Raimunda Augusta de Almeida 

por transgressão ao “7º mandamento” e em outra Alaíde Quaresma suspensa por 

noivado com “descrente”. O caso de Noêmia Nunes Morais eliminada por casamento 

com “descrente”. Em outra reunião Marlene Ribeiro Lima foi suspensa por tempo 

indeterminado por ter noivado com “descrente” e eliminada depois por ter casado. Em 

01 de fevereiro de 1957 Iracema Soares foi suspensa da comunhão por ter noivado 

com “descrente” e em 29 de novembro Serja Freitas foi suspensa da comunhão por 

tempo indeterminado por ter noivado com “incrédulo” e morar com ele.63 

É importante destacar mais uma vez que estas práticas foram construídas no 

contexto em que na cidade de Campina Grande a partir da análise de Cavalcanti 

(2000, p.108-199) como um movimento de invenção ordinária do feminino erotizado e 

sujeito em contraposição aos discursos “moralizantes” que buscou instituir nas 

mulheres imagens de “senhoritas” e “senhoras do lar”. Essa invenção ordinária pisava 

nas normas com práticas ditas “desmoralizantes” do amor livre seja na prostituição 

formada pelas damas e madames dos cabarés, na agressão aos homens, nos 

adultérios e desprezo aos filhos. As mulheres congregacionais que inscreveram para 

si relações amorosas livres foram eliminadas pelas autoridades da igreja como 

                                                           
63

 SOIECCG, 05 de março de 1954, p.24. SOIECCG, 02 de abril de 1954, p.26. SOIECCG, 01 
de maio de 1954, p.27. SOIECCG, 04 de junho de 1954, p.29. SOIECCG, 01 de julho de 1955, 
p.42. SOIECCG, 02 de setembro de 1955, p.45. SOIECCG, 03 de agosto de 1956, p.55. 
SESIECCG, 28 de dezembro de 1956, p.61. SOIECCG 01 de fevereiro de 1957, p.63. 
SOIECCG, 29 de novembro de 1957, p.76. 



100 
 

“anormais”, “imorais” ou “prostitutas”. Porque construíram suas identidades como 

“mulher desejante” e “mulher sedutora” com um corpo emancipado que não podia ser 

tutelado moralmente. Em contrapartida essas mulheres mesmo que 

inconscientemente terminaram por criarem outras imagens femininas marcadas pela 

autonomia, dona de si mesma, do seu corpo, com desejo, poder e astúcia.  

Ocorreram também os casos de suspensão da comunhão por noivado com 

“descrente” de Odete Olímpia Catão e Ilma Borges; Severina Tavares e Elza 

Laurentino eliminadas por abandono ao lar. Em outra assembléia a eliminação da 

igreja de Maria de Lourdes, Else de Sousa e Silva, Ilma Borges de Medeiros e Ester 

Oliveira por causa de casamento com “descrentes”. Maria Teixeira por causa de 

casamento com “descrente”. Em outra assembléia foi eliminada por transgressão ao 

“7º mandamento” Maria Tomé e Ivonete Pereira.64 

Portanto, variadas mulheres congregacionais promoveram para si outras 

relações amorosas, uma vez que escolheram com maior liberdade, a manifestação de 

seus interesses e desejos. A partir da apresentação acima realizada podemos 

quantificar as transgressões relativas às relações amorosas. Mais uma vez vemos que 

a busca pela normatização através da punição atingiu aos homens congregacionais 

que escolheram formas mais fluídas de amar, de forma bem intensa com um número 

maior de práticas transgressivas do que as mulheres em geral. Essa intensidade 

efetivada pelos homens ganhou mais destaque em suas relações fora do casamento, 

nas brigas em família e abandono do lar, namoro com mais de uma mulher e passeios 

na zona de meretrício da cidade. Em relação às mulheres encontramos a 

particularidade dos namoros, noivados e casamentos com homens considerados 

“incrédulos”.  

 

 

 

 

 

                                                           
64

 SOIECCG, 02 de janeiro de 1959, p.94. SOIECCG, 27 de fevereiro de 1959, p.95. 
SOIECCG, 04 de setembro de 1959, p.100. SOIECCG, 01 de abril de 1960, p.110. SOIECCG, 
01 de julho de 1960, p.113. SOIECCG, 02 de setembro de 1960, p.116. 



101 
 

Tabela 2 – Tipos de Transgressões nas Relações Amorosas das Mulheres 
e Homens Congregacionais entre 1927-1960 

 

Tipos de Transgressões 

 

Mulheres 

 

Tipos de 
Punição 

 

Homens 

 

Tipos de 
Punição 

 

Namoro com “Incrédulo” 

 

02 

 

Suspensão 

 

-  

 

-  

 

Namoro com mais de uma 
mulher 

 

- 

 

- 

 

01 

 

Suspensão 

 

Rapto de noiva 

Fuga com homem casado 

 

01 

 

Eliminação 

 

01 

 

Suspensão 

 

Passeio na Zona de Meretrício  

 

- 

 

- 

 

02 

 

Eliminação 

 

Noivado com “Incrédulo” 

 

13 

 

Suspensão 

 

-  

 

- 

 

Casamentos com “Incrédulos” 

 

09 

 

21 

 

Suspensão 

 

Eliminação 

 

02 

 

02 

 

Suspensão 

 

Eliminação 

 

Brigas em Família e Abandono 
ao Lar 

 

02 

 

02 

 

Suspensão 

 

Eliminação 

 

06 

 

03 

 

Suspensão 

 

Eliminação 

Relações Fora do Casamento 14 Eliminação 136 Eliminação 

 

Total de Mulheres e Homens 

 

71 

 

-  

 

149 

 

-  

Fonte: Tabela elaborada pelo autor a partir das atas da Igreja Evangélica Congregacional. 

 

 

 



102 
 

3.5. As Mulheres, a Estética “Pura” e as Diversões “Mundanas” 

 

Na perspectiva de Certeau (2008, p.103-105) analisamos as mulheres 

congregacionais como consumidoras de variadas formas de fé, amores, prazeres e 

diversões, em ações astuciosas e surpresas táticas que correspondiam a “gestos 

hábeis do fraco na ordem estabelecida pelo forte”. Em que efetivaram no cotidiano 

“astúcias de caçadores, mobilidades nas manobras, operações polimórficas, achados 

alegres, poéticos e bélicos”. Assim, não fazemos uma leitura reducionista na 

demonstração de como funcionavam os mecanismos disciplinadores da igreja por si 

mesmo, com o problema de não vermos as práticas que lhes eram heterogêneas 

mesmo quando reprimidas. Nossa leitura volta-se à sobrevivência dessas práticas 

dentro do sistema congregacional porque faziam parte da vida social através de 

resistências e agilidades num movimento de mudanças singulares.  

Anezia Onorata da Silva foi suspensa da comunhão da igreja por tempo 

indeterminado por ter cortado o cabelo, posteriormente eliminada porque não teve um 

comportamento considerado “bom” durante a disciplina. Em outra assembleia José 

Barboza de Menezes apresentou uma proposta de que a igreja só aceitasse para o 

batismo as mulheres que não tivessem os cabelos cortados e foi aceito por 

unanimidade. Houve a legitimação de que a “estética pura” para as mulheres 

congregacionais eram a dos cabelos longos como sinal da sua natureza de “pudor” e 

“simplicidade”, mas boa parte das práticas cotidianas de algumas mulheres era de 

desvio como o caso de Maria Dias. A mesma teve o seu batismo adiado até os seus 

cabelos crescerem e aceito por maioria. Também Maria Basto teve seu batismo 

adiado porque os seus cabelos eram curtos, mas depois de ser batizava continuava 

nessa prática e também brigava em casa foi decidido pedir sua eliminação do rol de 

membros para a igreja. Em outra assembleia Maria Basto pediu aos oficiais sua 

reconciliação, enfrentou as autoridades da igreja com uma reclamação de que foi 

injusta sua eliminação e argumentou de que não teve direito de defesa. No entanto o 

pastor João Ximenes falou que sua eliminação não era por causa do corte dos cabelos 

e sim porque tinham certeza de que ela seria batizada na Igreja Batista. Maria Basto 

teve sua reconciliação rejeitada porque não aceitou em momento algum que as 

autoridades da igreja estavam com a “verdade”, escolheu permanecer na sua leitura 

particular de estética e fé. 



103 
 

 Outra prática foi de Rita Alves em que a comissão pediu o adiamento do 

batismo porque tinha o vício de fumar e também seu casamento não era oficializado 

no registro civil, mesmo com a fala dela da sua pretensão de se casar no eclesiástico, 

o parecer foi aprovado por unanimidade. Já Ana Gomes teve sua transgressão 

bastante discutida e com opiniões diferentes, porque além de ter cortado o cabelo ela 

não freqüentava as reuniões da igreja, formaram uma comissão composta por Maria 

Ferreira, Nicácia Canuto e Maria Catão, e a decisão em outra assembleia foi a de sua 

eliminação. Enquanto Juventina de Freitas cortou o cabelo não por interesse de outra 

estética, mas quando esteve internada no hospital e as opiniões foram variadas. 

Mesmo sendo uma questão exterior a sua vontade, o caso foi submetido à votação 

com resultado de 12 pessoas aprovando a suspensão e 53 para que permanecesse 

na comunhão da igreja.65 

Em outra assembleia os oficiais discutiram sobre Francisca Lima Guimarães 

que pedia sua reconciliação porque se transferiu para a Igreja Evangélica 

Congregacional de Monte Alegre, mas continuava na transgressão de cortar o cabelo 

e resolveram enviar uma carta de aceitação para Igreja de Monte Alegre. Os oficiais 

decidiram formar uma comissão para falar com a viúva Juaninha porque receberam 

acusações de que transgredia o estatuto com uso de fumo e brigas. Em assembleia 

com os oficiais o pastor João Ximenes reafirmou mais uma vez que uma “estética 

pura” era os cabelos longos, aquelas que cortassem os cabelos iam ser disciplinadas 

por viverem no “proibido”. Juana Gonçalves vivia no uso do fumo e o Honório Martins 

lhe ouviu e exortou sobre esse ato “proibido”. Também os oficiais decidem formar uma 

comissão para falar com Alice do Ó que não participava das reuniões da igreja e vivia 

em “diversão mundana” porque frequentava o cinema.66 

Essa produção de outras estéticas e divertimentos pensados a partir dos 

escritos de Perrot (2008, p.49-62) indica-nos um movimento de sujeição e rompimento 

da cultura judaico-cristã presente no protestantismo de que as mulheres foram 

constrangidas ao silêncio em público, com o dever de se ocultar, com aparições 

reguladas e o cuidado do corpo. As mulheres tinham o dever de cuidar da sua beleza 

enquanto os homens da força, na idéia da estética como uma ética baseada na 

                                                           
65

 SOIECCG 01 de julho de 1932. SOIECCG, 29 de setembro de 1932. SOIECCG, 22 de 

dezembro de 1932. SOIECCG, 29 de dezembro de 1932. SOIECCG, 01 de junho de 1933. 
SOIECCG, 02 de novembro de 1933. SOIECCG, 29 de junho de 1934. SOIECCG, 02 de 
agosto de 1934. 
66

 SOOFIECCG, 01 de março de 1937. SOOFIECCG, 03 de junho de 1937. SOOFIECCG, 01 

de setembro de 1937. SOFOIECCG, 29 de novembro de 1937. SOOFIECCG, 29 de fevereiro 
de 1938. SOOFIECCG, 01 de agosto de 1938. SOOFIECCG, 25 de novembro de 1940. 



104 
 

“natureza”, que ditava a honra no cuidado do corpo, com base na ideia de que Deus 

nada fazia além de seguir as normas criadas por ele mesmo. A diferença dos sexos 

também era marcada pelos cabelos longos para as mulheres como sinal de 

feminibilidade, honra e glória, enquanto a barba indicava virilidade para os homens. 

Isto porque os cabelos das mulheres eram representados também como sinal de sua 

sexualidade, carne, tentação, sedução e pecado. Daí o dever de cobrir, enfeitar ou 

pentear os cabelos como marcas de submissão e dependência, resultando em um 

corpo dominado e subjugado. Nesse sentido as ações de cortar os cabelos efetivados 

pelas mulheres representavam um movimento por emancipação, liberdade e 

constituição de novas identidades.  

Em 1944 o pastor João Clímaco Ximenes destacou a necessidade de medidas 

urgentes até o final do ano para que as “moças” da igreja não vivessem numa “estética 

impura”, estava preocupado com a forma excessiva que faziam no uso de pinturas e 

argumentou que prejudicavam a propagação da fé protestante. João Ximenes fez 

questão de destacar que estas medidas seriam realizadas contra sua vontade porque 

atingia pessoas “indispensáveis” na igreja. Todavia as ações desviacionistas 

continuaram como foi o caso de Isaura Correia de Farias que foi suspensa por tempo 

indeterminado porque usou pinturas e cortou os cabelos, mesmo com o 

recrudescimento da disciplina de que as “senhoras” e “senhoritas” que usavam 

pinturas seriam disciplinadas quando comprovado por duas testemunhas. Foram 

suspensas da comunhão por cortarem os cabelos, Maria Aires e Francisca Torquato. 

Eunice Silva foi suspensa da comunhão por tempo indeterminado porque cortou os 

cabelos e usou pinturas. Na assembleia de 30 de setembro de 1944 mais uma vez o 

pastor João Ximenes reafirmou as normas destinadas à manutenção de uma “estética 

pura” e “divertimentos mundanos”.67 

As práticas eram efetivadas como Maria Bastos de Carvalho e Maria Augusta 

de Brito que cortaram os cabelos e suspensas da comunhão por tempo indeterminado. 

Maria Vitorino e Carmem Vitorino sofreram a suspensão por tempo indeterminado por 

terem cortado os cabelos. Em 1949 mais uma vez o pastor João Ximenes chamou a 

atenção dos membros sobre a freqüência aos cinemas e a tudo que fosse do 

“mundano”, destacou que o “crente verdadeiro” tinha o dever de dedicar sua vida aos 

serviços de Deus em primeiro lugar como forma de gratidão. Apresentou uma 

intensificação no plano disciplinar para toda igreja contra as práticas de uso de 

pinturas, fumo, frequência a cinemas, circos e corte de cabelos, para que fosse 

                                                           
67

 SOIECCG, 30 de setembro de 1944. SOIECCG, 01 de dezembro de 1944. SOIECCG, 05 de 

abril de 1946. SOIECCG, 03 de maio de 1946.  



105 
 

discutido diretamente nas assembleias da igreja sem necessitar ser debatido nas 

sessões dos oficiais.68 

Essa reinvenção elaborada pelas mulheres sobre sua estética e as diversões 

pode ser analisada também pela questão de que o poder disciplinar na igreja em seu 

ritual de violência com a imposição de normas, no estabelecimento de marcas nos 

corpos destas no enquadramento ao universo de regras, mas havia a possibilidade 

aberta para que fossem construídas outras verdades. Onde as autoridades da igreja 

em sua dominação se tornavam dominados porque não conseguiram a tão desejada 

homogeneização dos corpos (FOUCAULT, 1979, p.24-26). 

Em 1950 e 1951 outras práticas foram efetivadas como as de Julia Oliveira e 

de que foram eliminadas e suspensas, respectivamente porque cortaram os cabelos e 

usaram pinturas, Maria José e Antonia Lima. A suspensão da comunhão de Petrolina 

Eloi Menezes por uso de fumo e Ângela Maria por corte de cabelo. Também ocorreu a 

suspensão da comunhão por tempo indeterminado por corte de cabelo e ondulação de 

Filomena Francisca de Oliveira. Em outra assembleia foi efetivada a suspensão da 

comunhão por tempo indeterminado de Mariana Alcântara e Maria Nunes Alcântara 

por corte de cabelo. Maria de Lourdes Vicente foi suspensa da comunhão por corte de 

cabelo e ondulação. Em mais uma assembleia foram suspensas por corte de cabelo a 

Maria Gomes e Nailde Luna. Também Creusa de Sousa foi suspensa da comunhão 

por corte de cabelo, em outra assembleia Zulmira Morais e Alzira do Nascimento por 

corte de cabelo, em outra Creusa Morais foi suspensa porque usou bebidas alcoólicas. 

Em 02 de novembro de 1951 encontramos a reafirmação das normas de uma “estética 

pura” para as mulheres e uma maior rigidez na disciplina para as transgressoras com 

as seguintes resoluções: a) só aceitava membros mulheres com cabelos longos; b) 

que desse pecado se reconciliassem; c) o membro mulher que não deixasse o cabelo 

crescer seria eliminado.69 

É importante ressaltar a partir do nosso olhar as astúcias empreendidas pelas 

mulheres na constituição de outras estéticas e diversões. Segundo Souza (2002, p.93-

103) em Campina Grande naquelas décadas houve um movimento diversificado de 

regulação das diversões com os “lazeres permitidos” nos lugares abertos e fechados. 

                                                           
68

 SOIECCG, 02 de novembro de 1946. SOIECCG, 03 de dezembro de 1948. SOIECCG, 04 de 

março de 1949. SOIECCG, 30 de setembro de 1949. 
69

 SOIECCG, 03 de março de 1950. SOIECCG, 05 de maio de 1950. SOIECCG, 01 de julho de 

1950. SOIECCG, 29 de setembro de 1950. SOIECCG, 01 de dezembro de 1950. SOIECCG, 05 
de janeiro de 1951. SOIECCG, 02 de maio de 1951. SOIECCG, 29 de junho de 1951. 
SOIECCG, 05 de outubro de 1951. SOIECCG, 02 de novembro de 1951. SOIECCG, 30 de 
maio de 1952. 



106 
 

Essas astúcias femininas congregacionais se efetivaram provavelmente no contexto 

dos lazeres permitidos em lugares abertos como: festa de Natal e Ano Bom, o 

carnaval, as procissões e festas cívicas. Em lugares fechados através dos clubes 

sociais, cinemas e os programas de auditório das rádios. Porém, os usos dos homens 

e mulheres da cidade em relação aos prazeres considerados “proibidos” e de “maus 

costumes”, pelos grupos que desejavam a construção de uma cidade moderna e 

higiênica. Foram produzidos e experimentados através dos cabarés localizados entre 

o centro e a feira; os bares, os restaurantes, as casas de jogos; na feira como espaço 

de trabalho e área de prazer. Também nos divertimentos das camadas populares nos 

bairros da cidade, mesmo esses prazeres sendo considerados “mundanos” e 

“diabólicos”, conforme as normas congregacionais. Mesmo com todas essas 

proibições a ocupação desses espaços foi efetivada pelas mulheres, ou seja, suas 

práticas “subversivas” foram experimentadas e vivenciadas no contexto diversificado e 

fluído na cidade. 

As práticas permaneceram como na suspensão por tempo indeterminado por 

corte de cabelo de Iracema Dantas. Entre os anos de 1953 e 1959 casos como de 

Naíde Luna da Silva e Débora de Oliveira que foram suspensas por tempo 

indeterminado porque cortaram os cabelos. O mesmo aconteceu com Adalgisa 

Barbosa e Judite Gomes da Cruz. Temos o caso de Filomena Oliveira que 

permaneceu na transgressão de cortar os cabelos e a igreja reafirmou que as 

mulheres que usavam os cabelos curtos estavam em “pecado”.  

Nesse contexto de permanência das práticas de desobediência levou a uma 

mudança para maior agilidade na disciplina apresentada pelo pastor João Ximenes de 

que as práticas de freqüentar cinemas e campos de futebol aos domingos seriam 

tratadas diretamente pelo poder dos presbíteros.  

Em 1959 uma questão interessante apresentada pelo pastor João Ximenes era 

seu desejo de evangelizar a cidade através de “moças experientes no trabalho 

evangélico”, mas com uma condição muito importante como o uso de roupas 

moderadas, sem pinturas e corte de cabelos, pois essas estéticas resultavam em 

mulheres com corpo “impuro”, sem “pudor” e “mundano”. No mesmo ano Luiz de 

Morais tratou da necessidade da igreja combater a prática exagerada de muitas 

mulheres cortarem os cabelos, uso de pinturas e os decotes escandalosos. O 

interessante foi que o pastor João Ximenes recebeu esse discurso como uma 

“agressão” à sua autoridade e mandou cantar um hino para encerrar a sessão. José 

Carneiro contrariou o pastor falando que naquele momento a sessão devia continuar, 



107 
 

porque estava em discussão um assunto importante sobre a “purificação da igreja”, 

mesmo assim o pastor manteve sua decisão.70 

Em 29 de junho de 1959 em assembleia foi aprovada a participação da igreja 

em duas organizações uma internacional e a outra nacional que eram responsáveis 

pela expansão do movimento fundamentalista protestante: o Concílio Internacional de 

Igrejas Cristãs e a Coligação Fundamentalista no Brasil. O pastor João Ximenes era o 

vice-presidente da Aliança Latino-Americana de Igrejas Cristãs e recebeu duas cartas 

no ano de 1951 do pastor Carl McIntire, o presidente do Concílio Internacional de 

Igrejas Cristãs. Nestas cartas agradeceu pelo trabalho do Ximenes e pela alegria do 

povo brasileiro pela salvação a fé protestante. Nesse sentido, concluímos assim o 

quanto a igreja congregacional em Campina Grande estava inserida num movimento 

que buscava legitimar nas igrejas dogmas absolutistas da fé através do sectarismo 

entre as igrejas e religiões, com esses órgãos internacionais que prestaram um 

reconhecimento do trabalho rigoroso e combativo efetivado pelo pastor João Ximenes.  

(SOUZA, 1982, p.99).71 

Nos anos de 1959 e 1960 apreendemos um período de cansaço e desgaste 

físico do pastor João Ximenes porque ocorreu a eleição para sua permanência ou não 

na direção da Igreja. No dia da eleição apresentou suas condições para permanência, 

em que reafirmou as normas: a) pastor calado acabava o “fuxico”; b) seis meses de 

licença utilizando o carro da igreja; c) na ausência do pastor a igreja seria coordenada 

pelos presbíteros; d) os diáconos com ofício separado dos presbíteros; e) acabava o 

caixa único da igreja; f) só permaneceriam como oficiais os que eram da confiança do 

pastor; g) o pastor realmente tinha a autoridade de “pastor”; h) quem falasse contra a 

direção do pastor seria disciplinado; i) quatro condições para ser membro: assistir, 

cooperar em tudo e calar; j) deixar toda a disciplina com os presbíteros; l) um pastor 

deveria auxiliar para a Missão Evangelizadora do Nordeste; m) comissões de 

disciplina permanentes dos oficiais; n) de janeiro em diante seria passivo de disciplina: 

1º) que fosse acusado até a comprovação da mesma; 2º) quem trabalhava aos 

domingos; 3º) uso de bebidas alcoólicas ou incitação de outros; 4º) quem não pagasse 

suas dívidas; 5º) a mulher que cortasse os cabelos acima dos ombros, pinturas 

exageradas no rosto e nas unhas; 6º) quem fosse ao cinema, ao futebol ou circos aos 

domingos; 7º) montagem de uma caixa de denúncias. A leitura que fazemos desse 

                                                           
70

 SOIECCG, 03 de outubro de 1952. SOIECCG, 30 de janeiro de 1953. SOIECCG, 05 de 

dezembro de 1953. SOIECCG, 04 de junho de 1954. SOIECCG, 30 de março de 1956. 
SOIECCG, 03 de julho de 1959. SOIECCG, 30 de outubro de 1959. 
71

 SOIECCG, 29 de junho de 1951, p.128-130. 



108 
 

tempo é a de que o pastor João Ximenes estava cansado e que os mecanismos 

disciplinares estavam sendo rompido de forma significativa. Assim em 19 de dezembro 

de 1960 o pastor João Ximenes foi jubilado depois de trinta e três anos e seis meses 

na direção da igreja em Campina Grande.72 

Portanto, analisamos variadas práticas das mulheres congregacionais que 

inventaram para si outra estética para o seu corpo como também sobre suas 

diversões. É que “pisaram” nas normas nos perfis ideais de mulher como boa filha, 

boa esposa e boa mãe. Nesse pisar e tripudiar instituíram outras imagens femininas a 

partir dos seus desejos e escolhas. Nesse sentido, enxergamos a multiplicidade do 

feminino no protestantismo congregacional em detrimento de uma masculinidade 

hegemônica legitimada pelas autoridades da igreja, no qual foi experimentada com 

práticas masculinas consideradas desviantes.  

O interessante nessa listagem é que podemos observar a particularidade na 

normatização da igreja e na reinvenção feita pelas mulheres quanto à estética, com 

suas práticas de corte dos cabelos e o uso de pinturas, por isso somente nesse item 

os desvios femininos excederam os masculinos. Nesse sentido, as práticas dos 

homens congregacionais foram produzidas na particularidade do cotidiano das 

diversões populares consideradas pelas autoridades da igreja “mundanas” como: os 

jogos de “azar”, o uso de bebidas alcoólicas e do fumo, a venda dessas bebidas e do 

fumo e o carnaval.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
72

 SESIECCG, 07 de dezembro de 1959. SESIECCG, 19 de dezembro de 1960. 



109 
 

Tabela 3 – Tipos de Transgressões na Estética e Diversões das Mulheres e 
Homens Congregacionais entre 1927-1960 

 

Tipos de Transgressões 

 

Mulheres 

 

Tipos de 
Punição 

 

Homens 

 

Tipos de 
Punição 

 

Corte de cabelo 

30 

 

01 

 

Suspensão 

 

Eliminação 

 

-  

 

-  

 

Uso de pinturas 

 

03 

 

Suspensão 

 

-  

 

-  

 

Uso de bebidas alcoólicas  

 

01 

 

Suspensão 

 

08 

 

Suspensão 

 

Venda de fumo e bebidas 
alcoólicas  

 

- 

 

- 

 

03 

 

01 

 

Suspensão 

 

Eliminação 

 

Jogos de “azar” 

 

-  

 

- 

 

01 

 

03 

 

Suspensão 

 

Eliminação 

 

Cinema e futebol 

 

01 

 

Suspensão 

 

 

03 

 

Suspensão 

 

 

Participação em festas 
mundanas: o carnaval 

 

- 

 

 

-  

 

02 

 

01 

 

Suspensão 

 

Eliminação 

 

Uso de fumo 

 

04 

 

Suspensão 

 

08 

 

Suspensão 

 

Total de Mulheres e Homens 

 

40 

 

-  

 

27 

 

-  

Fonte: Tabela elaborada pelo autor a partir das atas da Igreja Evangélica Congregacional 



110 
 

4. MEMÓRIAS DE MULHERES IDOSAS CONGREGACIONAIS: obediências e 

transgressões 

 

 

Para tal tempo de perturbação, Deus exige de ti dedicação no lar, na 

igreja, em qualquer lugar, tu podes ser uma benção em traço de linho 

(...). De geração em geração teus filhos te chamarão bem-aventurada, 

mulher como esta: filha, esposa e mãe, recebe aprovação do seu 

Senhor. Amém! 

Poesia no Filme Familiar dos 90 Anos de D. Morena  

 

Analisamos primeiramente as práticas e representações femininas a partir de 

um filme familiar, que trata de um culto em comemoração ao aniversário de 90 anos 

de Luiza Barbosa Ximenes (Dona Morena), organizado pela Diretoria da Auxiliadora 

Feminina da Igreja Evangélica Congregacional de Campina Grande. Esse filme foi 

encomendado por sua filha Hilda Ximenes e realizado em 26 de junho de 1996, 

constituinte do seu Acervo Particular com o fim de perpetuar as histórias da sua mãe. 

Assim continuamos a pensar sobre as variadas imagens construídas acerca de Dona 

Morena a partir de um filme que apresenta uma senhora de 90 anos como uma mulher 

que viveu o dever de dedicar-se ao lar e a igreja. 

 Em seguida discutimos as lembranças de quatro mulheres idosas que 

começaram a participar da igreja entre as décadas de 1930 a 1960, isto é, desde a 

infância ou juventude. Nas suas memórias suscitaram imagens de práticas femininas e 

masculinas tanto de si como dos outros membros da comunidade congregacional de 

Campina Grande. Dessa forma foram retomadas as imagens de mulheres 

“transgressoras” ou “obedientes” no âmbito da fé, das relações amorosas, da estética, 

dos divertimentos e finalmente de Dona Morena.  

Portanto, esses traços das memórias femininas congregacionais correspondem 

a formas de dizer o mundo, de olhar o real, em discursos que discorrem, descrevem, 

explicam, interpretam e atribuem significados à realidade. Esses discursos são 

portadores de imagens que tornam presentes os acontecimentos do passado através 

da rememoração, ou seja, o tempo transcorrido que era um tempo físico escoado e 

irreversível (PESAVENTO, 2006, p.2). 



111 
 

4.1. O Filme Familiar dos 90 anos de Dona Morena: A Mulher Ideal de Fidelidade 

 

No culto em comemoração aos 90 anos de Dona Morena é interessante 

ressaltarmos a imagem que apresentou uma síntese das atividades que formaram sua 

identidade, a perspectiva que se observa é de um tempo linear e estático. Os 

momentos são os seguintes: 1º) organista da Igreja Congregacional de Campina 

Grande; 2º) corista no Coral Robert Reid Kalley; 3º) professora de crianças na Escola 

Bíblica Dominical; 4º) evangelizadora juntamente com o marido, o pastor João 

Ximenes, por todo o Brasil; 5º) o desejo constante de pregar a fé protestante, 

distribuindo evangelhos pela cidade, mesmo quando tinha 90 anos de idade; 6º) leitura 

da Bíblia completa pelo menos 70 vezes; 7º) o texto preferido da Bíblia era Salmos 

37.4-5 com o dever para dedicação e confiança a Deus; 8º) uma família de oito filhos, 

vinte e oito netos, quarenta e nove bisnetos. Tal culto fez uma escritura sobre Dona 

Morena como uma mulher congregacional idealizada e obediente as normas. Uma 

identidade homogênea de dedicação fiel as atividades da sua igreja, de proclamação 

das normas, por causa do seu amor pela Bíblia e como companheira do marido. 

O nosso interesse não consiste apenas em descrever sobre ações de Dona 

Morena, mulher congregacional normatizada, mas atentar para os discursos e práticas 

que buscaram produzir a interiorização nas mulheres comportamentos e 

representações dominantes, mas reconhecemos que essa incorporação de dominação 

não excluiu os afastamentos e as manipulações das normas por parte das mulheres. 

Porque não tratamos de uma submissão alienante, mas um movimento aberto às 

subversões e deslocamentos (CHARTIER, 1995, p.40-41). 

Primeiramente, temos a imagem de Vera Lúcia Barreto (que era a presidente 

da União Auxiliadora Feminina) como dirigente do culto falou da alegria de todos em 

comemorar mais um aniversário de Dona Morena. O filho Mário Ximenes fez a leitura 

da Bíblia em Provérbios 31.10-31 como reafirmação da identidade feminina 

congregacional normatizada, idealizada e conformada a partir da Bíblia considerada 

um livro “divino” com normas “imutáveis” e a - históricas. Em Provérbios encontramos 

uma leitura do feminino como um ser com os seguintes deveres: 1º) conquistar a 

confiança do marido através de gestos de bondade efetivados todos os dias; 2º) o 

prazer do trabalho com suas mãos ao fazer a roupa dos membros da família, na 

agricultura buscava o sustento da casa e não se baseava “no pão da preguiça”; 3º) 

ajudar aos necessitados porque tem as marcas da força e da dignidade; 4º) falar com 

sabedoria e bondade, a sua glória estava em ser louvada pelos filhos e marido, porque 



112 
 

era uma mulher que amava a Deus e não vivia no cuidado da “vaidade”. Com essa 

leitura sobre Dona Morena verificamos a louvação de uma mulher “santa” que 

escreveu em si as normas do livro “divino”, através de um amor fiel através da 

dedicação e sacrifício abnegado na anulação dos seus desejos. Uma mulher voltada 

para o marido e filhos na construção da casa como lugar “sagrado”. 

Pensamos essas imagens no contexto que afirmou Campos (2006, p. 150-

152), de adaptação e legitimação das tradições protestantes influenciadas pelo 

puritanismo a partir de três idéias: 1ª) a salvação como um chamado às mulheres 

buscarem de forma solitária, pela graça divina cumprir sua responsabilidade em 

relação às coisas mundanas, que precisavam ser transformadas através de uma vida 

pura; 2ª) a vocação feminina na reclusão do seu espaço no mundo no dever de 

esposa, mãe e dona-de-casa, como prova da salvação que ela lutava para alcançar e 

manter; 3ª) o pertencimento á igreja de Deus representada na terra por comunidades 

sectárias visíveis que oferecia um ambiente de qualificação na vivência dessa 

vocação.   

Em segundo lugar, Vera Lúcia Barreto convidou a diretoria da Auxiliadora 

Feminina da Igreja para continuar a louvação a Dona Morena como mulher “santa”. 

Ressaltou que sempre lhe admirou como exemplo e padrão para todas as mulheres da 

igreja. Um modelo de fidelidade porque participava das reuniões da igreja e não se 

desviou com as dificuldades que havia na igreja mesmo sem a presença da sua 

família (XIMENES, 1996):  

 

Então a Auxiliadora sempre da nossa Igreja, sempre teve a senhora 

como modelo, como exemplo, uma serva de Deus fiel, né? Sempre 

constante nas reuniões, sempre assim presente, assídua nas 

reuniões da igreja, né? Por isso nós estamos aqui essa noite para 

lhe prestar essa homenagem, sabendo que a senhora é um 

exemplo, é um modelo para nós em todas as áreas da nossa vida.   

 

Esses discursos de louvação criaram imagens dela como uma mulher idosa 

que viveu as normas em sua literalidade e exatidão, Chartier (1995, p.42-43) nos 

indica que esse movimento de submissão das mulheres se constitui uma violência 

simbólica na legitimação de uma masculinidade hegemônica construída histórica, 

cultural e lingüisticamente construída. É a afirmação da diferença de natureza, radical, 



113 
 

irredutível e universal, mas não podemos esquecer que essa leitura a – histórica e 

idealizada da “identidade feminina congregacional” foi historicamente datada, inscrita 

nas práticas e nos discursos que a fundaram e legitimaram.  

Em terceiro lugar, temos os depoimentos de Francineide que declamou uma 

poesia intitulada “Mulher Como Esta”. Nele constatamos um discurso idealizador do 

perfil feminino no qual foram ressaltados os seguintes deveres: 1º) cumprir a vocação 

de ser testemunha de Deus neste mundo como pessoa, filha, esposa e mãe; 2º) em 

um mundo dominado pelo ódio e desamor, a vocação de semear o amor: “Para tal 

tempo, em dias tão sombrios de ódio e de tristeza, muito desamor, tu podes semear 

em muitas vidas as bênçãos de amor e compaixão.”; 3º) em um mundo de perturbação 

o dever da mulher na restrição do ser com atos de dedicação no lar, na igreja ou em 

qualquer lugar: “Para tal tempo de perturbação, Deus exige de ti dedicação no lar, na 

igreja, em qualquer lugar tu podes ser uma benção em traço de linho.”; 4º) em um 

mundo marcado por tristeza, ódio e pavor, a mulher deve construir o ser em amor, 

serviço e santidade: “Jamais teus olhos fugirão do alvo, do ideal de Deus por teu viver, 

erguerás marcos em cantos de vitória, edificando em santidade e luz.”; 5º) seguir os 

modelos bíblicos de mulheres como Ana na virtude da fé, Ester que era “valorosa e 

prudente” e Maria que era “meiga, pura e bem-aventurada”; 6º) a glória da mulher em 

ser reconhecida pelas gerações como bem-aventurada e com aprovação divina, 

porque cumpriu os deveres de esposa, mãe e filha. 

 

Foto XII - Dona Morena em Família e a Dessacralização do “Corpo Santo” 

Congregacional 

 

Fonte: SOUZA, Claudenor Gomes de. João Clímaco Ximenes – sua vida, sua obra. Campina Grande, 

PB: Ed. do Autor, 1982. 



114 
 

Por isso, repensamos tal escritura como algo natural, dado, universal e 

homogêneo de uma identidade que se satisfez em tão somente ser reprodutora dos 

poderes masculinos. Com uma mudança no olhar a partir de Chartier (1995, p.47) de 

que também encontramos os poderes femininos nessa situação de sujeição em que 

algumas possuíram uma autoridade em detrimento de outras, com uma participação 

minoritária nos espaços de poder controlados pelos homens. Também os seus 

“contra-poderes, sedutores, secretos e ilícitos”, a reapropriação e o desvio dos 

instrumentos simbólicos que instituíram a dominação dessa masculinidade 

hegemônica.     

Em quarto, a imagem tecida pela missionária Edileuza Oliveira Veras que em 

sua oração por Dona Morena também legitimou essa escritura idealizada e 

normatizada. Eis as imagens desta louvação divina e humana: 1º) agradecimento 

divino pelo dom da vida e o seu privilégio de completar 90 anos de idade, vividos em 

submissão a vontade divina; 2º) louvor a Deus pelo seu exemplo de mãe, esposa, irmã 

e amiga, também o desejo constante de anunciar a “palavra divina” para todos, 

mesmo quando idosa (XIMENES, 1996):  

 

... e eu quero te adorar também Senhor por esse ardor que existe 

no coração dela de pregar a Tua Palavra, de visitar, de ajudar, de 

fazer aquilo que está ao seu alcance, não sendo obstáculo a sua 

idade, nem o seu estado de saúde, mas o seu coração tem sido 

sempre inclinado para fazer a Tua Obra. 

 

Por fim pediu a benção divina para que fortalecesse sua saúde e continuasse 

sua vocação aos 90 anos na educação dos bisnetos: “Pai, agora, Senhor, na 

educação dos bisnetos, oh! Senhor! Que é uma nova geração que surge e eu sei que 

tu podes usar essa vida para glória do Teu Nome.” 

Para que tal modelo fosse seguido e perpetuado por outras mulheres, no final 

do século XX, através de uma educação fundamentada numa leitura literalista, 

absolutista e universalista com base no livro “santo” era necessário perpetuar um 

movimento de encarnação da lei do outro. Num movimento de aprisionamento do ser 

no dever de dedicar o seu corpo e alma em sacrifício total aos seus amores (marido, 

filhos, casa e igreja).  



115 
 

Nesse filme os indivíduos são portadores de um lugar social e de uma 

temporalidade, individual e social, que foi herdada e partilhada. Através da memória 

suscitaram sua capacidade de lembrar e reter imagens da experiência passada. 

Sendo o passado trazido para o presente, reconstruído e criado em uma operação 

imaginária. Porque o que foi evocado não pode ser mais verificável. O interesse 

primeiro foi o de sacralização da memória em torno de Dona Morena, da sua 

transformação em patrimônio da igreja congregacional com uma herança a ser 

transmitida por uma ritualização de orações, músicas e pregações da Bíblia. Na 

construção de um espaço de integração entre as mulheres em sua filiação identitária 

(PESAVENTO, 2006, p.5). 

Em quinto, temos as imagens elaboradas pelo pastor Samuel Dionísio de 

Veras (da Igreja Congregacional de Campina Grande) em sua pregação da Bíblia 

baseada no Salmo 90.12. Nessa pregação encontramos a evocação de imagens na 

construção de um corpo “santo” que serviam como inspiração para outras produzirem 

suas histórias. Reiterou as falas anteriores de que Dona Morena foi uma serva de 

Deus fiel a sua Igreja. Porque aprendeu a contar os seus dias, mesmo com a morte do 

esposo, não permitiu que a saudade a impedisse de continuar, isto não lhe distanciou 

da Igreja. Destacou que ela sempre viveu para evangelizar todas as pessoas, 

observou isto durante os cincos anos da sua chegada a Campina Grande: “... uma 

senhora com a idade já avançada não se cansa absolutamente de dizer que Jesus é o 

Senhor que redime, é o Senhor que transformas vidas e quer passar sempre a sua 

experiência para alguém que ainda não conheceu Jesus”.  Definiu sua vida como um 

“grande livro” com uma história “gloriosa” de viver o evangelho, em que viveu 

momentos de luta para que outros fossem alcançados por essa fé. Tornou-se um 

modelo para os “novos” porque teve Deus como professor com lições que marcaram 

sua trajetória (XIMENES, 1996): 

 

Louvamos a Deus pela vida desta serva do Senhor que nos seus 90 

anos tem ainda uma grande história de evangelho, de vivência, de 

igreja, de momentos especiais com Deus, de luta no evangelho e 

quantas vidas essa amada irmã certamente levou aos pés do 

Senhor nas suas madrugadas de oração. Nas suas andanças por 

Campina Grande inquietamente procurando colocar diante do 

Senhor todo tempo que tem... 

 



116 
 

Instituiu que nela podia ser verificado o melhor da vida cristã porque tinha 

experiências com Deus em tudo, em sua busca por ser mais “crente” e “fiel”, em que 

no fim de todo esse esforço na esperança de receber muitos galardões. Por último 

apresentou uma identidade de Dona Morena como exemplo de quem aprendeu a 

contar os seus dias na tessitura de uma grande história de amor a Deus no 

cumprimento dos seus deveres, e esperava que Deus a rejuvenescesse para 

trabalhar. Enfatizou que ela era um “farol” para todos ao seu redor, não desanimou 

diante das lutas, problemas e sofrimentos, não sendo suficiente para produzir a morte 

da sua fé, mas legitimou sua identidade como “crente, uma serva de Deus, um grande 

exemplo de mulher” (XIMENES, 1996):  

 

Assim sendo os dias são contados nesta história tremenda de amor 

ao Senhor, nesta história tremenda de valorização ao Reino de 

Deus, qual seria o fim dessa história? Certamente num grande 

banquete, onde o Senhor que honra, honrará ao servo fiel e nós 

acreditamos pia e sinceramente que a vida da nossa irmã, sem 

dúvida alguma é um grande farol para todos e quantos que 

conhece-a de perto e sabem realmente o quanto ela se deu durante 

todo esse tempo e ainda deseja se dá mais. 

 

Esses discursos correspondem a um ato contínuo de uma leitura memorialista, 

em que as experiências passadas reconhecidas pela rememoração ganharam o lugar 

da realidade transcorrida e de “verdadeiro”, mas refere-se a uma representação do 

ocorrido. Tratamos de um discurso da memória em que alguns sujeitos evocaram o 

tempo vivido, através de lembranças individuais resgatadas de forma seletiva, com 

atos de esquecimento e exclusão. Como também conflitos e tensões entre outras 

memórias formadas dentro do grupo, que não apareceram nesse filme porque só 

discursaram sujeitos autorizados, mas nas narrativas das entrevistadas que 

discutiremos em seguida as divergências foram suscitadas. 

Por fim, a imagem tecida pelo seu filho Alexandre Ximenes. Em seu discurso 

de síntese sobre o segredo da longevidade de sua mãe recorre as suas lembranças 

de que duas tradições protestantes serviram de base na produção da sua identidade. 

Primeiro, sua mãe era uma mulher que sabia honrar ao pai e a mãe, uma prova disso 

era a insistência dela em evocar as lembranças da sua família, ele enxergou isso 

como cumprimento de uma promessa da Bíblia. Uma mulher que construiu sua 



117 
 

identidade sobre o amor do seu pai e da sua mãe, ele classificou quase como 

“idolátrico”, mas ressaltou que o resultado foi saúde física e espiritual (XIMENES, 

1996):  

 

A primeira, que eu acho que é o segredo da longevidade dela e a 

impressão que eu tenho, queira Deus, é que vai muito longe. É o 

cumprimento de uma promessa que na vida dela é uma realidade, 

esta é uma mulher que soube e sabe durante sua vida honrar pai e 

mãe, de cada 10 histórias que ela conta 09 se refere ao pai e a 

mãe... 

 

Segundo, o apego da mãe na leitura da Bíblia como experiência que produziu 

saúde física, moral, emocional e espiritual. Assim sendo, verificamos a construção de 

uma imagem de uma mulher que cumpriu o dever de dedicar-se a todos os filhos, o 

único gesto adequado para esse momento era agradecer a Deus porque lhe trouxe 

uma “vida completa”. Ele tratou que tinha outras histórias para contar como da 

“brabeza” dela, mas se restringiu a essas que instituiu uma memória de glória e 

louvação da sua mãe como a perpetuação de um legado a ser seguido pela família 

(XIMENES, 1996):  

 

E a segunda coisa que ela transmite e qualquer um da família vê, é 

o apego absoluto a Palavra de Deus, este ano ela completa 70 

vezes a leitura da Bíblia completa. (...) ela toma café da manhã, 

almoça e janta Bíblia... tudo possa ter acontecido só tem que dizer: 

„Graças a Deus‟, se tem uma pessoa que tem que agradecer a Deus 

é ela, tem que saber agradecer porque aos 90 anos tem saúde 

espiritual, moral, física, mental. Tem uma vida realmente completa 

na presença de Deus. 

 

Nesse filme encontramos aquilo que Pollak (1989, p.9-10) denominou de 

“enquadramento da memória” como uma operação coletiva com tentativas conscientes 

ou inconscientes na preservação de determinados acontecimentos e das 

interpretações sobre o passado, em torno de Dona Morena promovida pela igreja e 

família. Com o fim de fortalecer o sentimento de pertencimento das mulheres 



118 
 

congregacionais aos perfis femininos idealizados, através de um trabalho de 

preservação e reinterpretação do passado em função das demandas do presente, em 

que estes perfis são manipulados com práticas atualizadas. Daí a necessidade de 

construir uma imagem homogênea, transparente, idealizante e estática de Dona 

Morena como corpo “sagrado” e “perfeito”. Esse trabalho de enquadramento foi 

realizado com atos de silenciamento e esquecimento em relação a outras práticas 

femininas, através das “testemunhas autorizadas”.    

   

Foto XIII – Dona Morena em Família e a Desconstrução do Patrimônio 

Congregacional 

 

Fonte: SOUZA, Claudenor Gomes de. João Clímaco Ximenes – sua vida, sua obra. Campina Grande, 

PB: Ed. do Autor, 1982. 

 

O interessante neste culto é que em nenhum momento temos uma fala de 

Dona Morena legitimando essas representações, mas a sua participação se restringiu 

a uma ouvinte atenciosa. Temos uma narrativa feita por outros, com destaque para a 

preocupação da sua filha Hilda Ximenes em perpetuar as histórias da sua mãe como 

uma mulher fiel aos seus deveres. Em que buscou construir laços de pertencimento e 

amarramento das mulheres congregacionais ao passado. Patrimonializa as 

lembranças, levando a igreja a uma coesão social através de uma comunidade real e 

ao mesmo tempo simbólica de sentido partilhada. Criou identidades através das 

atividades de referência imaginária que situou as mulheres e os homens no mundo. 

Construídas sem serem necessariamente falsas.  



119 
 

4.2. Ser uma mulher evangélica é servir por amor 

 

Neste momento atentamos aos testemunhos e depoimentos de algumas 

mulheres congregacionais que reconstruíram e “traduziram” o passado vivido através 

da evocação. Nesse processo de reconfiguração do passado essas narrativas são 

“portadores de uma autoridade da fala” em que as mulheres se utilizam como um 

“privilégio de ter a tutela do passado”. Tais reconstruções correspondem a um 

“laboratório de sentido” sobre a realidade através de um movimento em que passado e 

presente, indivíduo e social, lembrado e esquecido, silêncio e voz, lacuna e repetição 

se juntam, se opõem e se defrontam. Uma vez que o passado dessas mulheres foram 

reconstruídos para o presente através de traços que produziu variados sentidos e não 

um significado homogêneo e único. Em seus discursos criaram imaginários de 

sentidos a partir da realidade como “ficções plausíveis, verossímeis, socializadas, 

temporalizadas, na sua feitura e na sua recepção” (PESANVENTO, 2006, p. 6-7).  

A entrevistada73 primeiramente, respondeu sobre sua conversão ao 

protestantismo lembrando que tinha 12 anos de idade quando participou de uma 

Escola Bíblica de Férias, de um corinho. Salientou que tal experiência impactou sua 

vida com muita emoção, estando forte em suas memórias até o presente e cantou: 

“Quando a aurora raiar no azul do céu/ reflexo de um clarão/mas não vê o resplendor 

da luz que brilhou/brilhou no meu coração.” Fez uma descrição dos seus pais como 

congregacionais “leigos” que não ocupavam lugar de autoridade na igreja, mas 

inscreveram em seus corpos as normas. O pai gostava de participar dos “cultos ao ar 

livre” promovidos pelos presbíteros da igreja, principalmente João Canuto e as 

pregações do pastor João Clímaco Ximenes. Em relação à mãe lembrou que ela não 

havia conhecido os seus pais biológicos, mas foi acolhida por uma família evangélica. 

Além disso, narrou o cuidado do seu pai em educar os filhos na fé protestante através 

das reuniões da igreja em que “meu pai botava como se fosse um „rebanho‟, a gente 

caminhava a pé por esse lado (moravam no bairro José Pinheiro) aqui do São Vicente 

de Paulo, o Açude Velho, era uma lama tremenda, lama não é?...”  

Narrou que foi batizada quando tinha 15 anos de idade pelo pastor João 

Ximenes, em 1945, porque necessitava fazer a profissão da sua fé como prova de que 

Jesus era o “Salvador”. Respondeu todas as perguntas feitas pelos oficiais da igreja 

sobre a certeza da sua salvação. Elaborou uma imagem de si como “bem 

                                                           
73

 Entrevista concedida em 23 de setembro de 2009, aos seus 80 anos de idade, para CJR.  



120 
 

extrovertida”, não era tímida, sendo uma marca fixa em sua identidade e fortaleceu 

que sua fala era verdadeira diante de Deus. Também acrescentou que desde a 

adolescência participava de todas as reuniões da igreja, destacando que “nunca 

perdia assim a Escola Dominical na minha adolescência, ganhava até presente, né? 

Na, na Escola Dominical sempre, não era um só ano, era direto.”   

Discursou sobre a importância do estatuto e das autoridades da igreja na 

produção de sua identidade. Considerou o estatuto importante no que tange as 

proibições no que se refere às mulheres não puderem cortar os cabelos “muitos 

curtos” como se fossem homens, ou seja, “muita gente corta chega a pelar mesmo e 

fica bem pelado”. Representou a si mesma como seguidora fiel dessa norma o seu 

cabelo tinha um “corte regular”, destacou que não gostava de corte de cabelo 

semelhante ao dos homens. Lembrou que com 15 anos no dia do batismo seu cabelo 

“vinha até o ombro”, só cortou numa idade mais avançada e quando houve a 

“liberação” na igreja. O pastor João Ximenes também proibia aos “crentes” da igreja ir 

à praia no dia de domingo, ressaltou que o banho de praia era permitido se cumprisse 

o dever de participar das reuniões da igreja. Falou que a vigilância era constante para 

que vivessem nas normas, narrou que quando um membro faltava quatro domingos na 

Escola Dominical, era formada uma comissão pelos oficiais da igreja para conversar 

com o “transgressor”. Tal conversa era realizada com base na Bíblia através dos 

seguintes passos trilhados pelas autoridades: “um tocava na „tecla‟ daquele assunto, 

se a pessoa ouvisse, bem, se não ouvisse né? Aquela advertência, vinha dois ou três 

para não ser ouvido só por um, para testemunhar a coisa.” 

 Ressaltou que ela ouvia essa norma ensinada pelo pastor João Ximenes sobre 

o dia de domingo como o dia de servir, adorar e prestar culto somente a Deus, não 

sendo “o dia da pessoa ficar indo pra praia ou pra sai e „prá-colá‟, e nem se envolver 

com isso nem com aquilo (...). Domingo era considerado o dia do Senhor, não podia 

negociar no dia de domingo”. Também lembrou “da sinceridade por parte de muitos” 

em que obedeciam de forma rigorosa, a vigilância abrangia a participação no culto da 

“Ceia do Senhor, dia da comunhão”, porque quando as autoridades da igreja 

enxergavam a falta de alguém, era chamado a atenção.  

Fez uma crítica ao tempo presente uma vez que os membros vivem como 

desejam, dando com o exemplo uma pessoa da sua família que durante um ano não 

participou do “dia da comunhão” e definiu isso como “estranho”. Nessa definição do 

outro como “estranho” apresentou a si mesma como fiel a norma do “dia da 

comunhão” por ser uma festa “santa”:  



121 
 

 

... a maior alegria, maior gozo, maior satisfação quando chega o dia 

da Ceia do Senhor, aquela coisa boa, saber que a gente vai, vai, 

quando a gente tiver lá (no céu) vai ser aquela coisa linda, aquela 

coisa gostosa. A gente fica recordando aquilo que tá escrito, muito 

bom, é uma das festas mais bonitas da igreja é o dia da Ceia do 

Senhor...   

 

Foto XIV – Culto de Celebração da Ceia como Festa da Fé  

 

Fonte: Jornal Comemorativo, 80 anos do Coral Robert Kalley da Igreja Evangélica 

Congregacional. Ano I, nº 1, maio de 2005. 

 

Nessas narrativas não tratamos da evocação literal da história vivida e sim de 

depoimentos, em que está contido “o tempo passado” pesquisado, “os tempos 

percorridos” pelas trajetórias de vida e o “tempo presente” dos depoentes. Não somos 

ingênuos quanto à relação existente entre as múltiplas temporalidades, seja na fala da 

“jovem do passado”, como na “voz da adulta” e na da “anciã do tempo presente”. 

Assim, as narrativas dessas mulheres idosas são pensadas como memórias, como 

lembranças das experiências, dos sentimentos, dos testemunhos, das visões, das 

interpretações de si e sobre os outros que foram filtrados pelas “emoções do ontem, 

renovadas ou ressignificadas pelas emoções do hoje.” Nas múltiplas relações de 

poder entre memória coletiva e memória individual instituído como: “poder de 



122 
 

esquecer, de lembrar, de omitir, de silenciar”, com o olhar minucioso na singularidade 

de cada uma dessas mulheres (DELGADO, 2006, p.15-16,18,31).  

As narrativas efetivadas pela entrevistada A salientam as autoridades da igreja 

e, principalmente, o pastor João Ximenes como modelo de pastor que ensinou com 

fidelidade as normas, cumpriu seu dever de coordenar a igreja com atos de constante 

vigilância para que todos se sujeitassem em obediência. Ressaltou que interpretava as 

práticas normativas da igreja como “boa”, porque mesmo tendo Deus como principal 

pastor era muito bom quando o líder da igreja: “é a „Palavra pura‟ mesmo e quando 

fala, fala na direção e na unção, como era o caso do Reverendo Ximenes, de Raul, de 

Alexandre era um bom pastor... Claro e havia reverência, muita reverência.” A imagem 

de que o pastor João Ximenes em todas as suas práticas na igreja era um “homem de 

Deus”, que realizava tudo com disposição e autoridade “dentro dos princípios da 

Palavra mesmo, com muita autoridade e era pra valer mesmo sem ser na „carne‟. 

Quando era exortação, exortação, se é consolação, consolação!...” Todavia a sua 

imagem em relação ao tempo presente sobre os pastores, presbíteros e diáconos é a 

que não estão cumprindo o dever de conduzir os fiéis na disciplina. Argumentou, 

ainda, que todos serão julgados por Deus por todos os atos de desobediência.  

Em relação ao pastor João Ximenes ressaltou que o seu ensino era muito 

claro. Inclusive em relação à divisão do espaço físico do templo que era da seguinte 

forma: de um lado os bancos só para as mulheres e do outro lado somente para os 

homens. A sua leitura acerca dessa norma era de que o pastor cuidava para que a 

“maldade” das pessoas não resultasse em pecado. Criticou em seguida que no tempo 

presente os “crentes” dizem que “o tempo é moderno” e transformam as normas para 

se adaptar a sociedade. Fixou dessa forma uma leitura da norma como “correta” e 

“certa”. Falou que no passado existia “um melhor comportamento” entre os homens, 

mulheres e jovens, e teve ainda o cuidado de não produzir uma imagem das 

autoridades da igreja como “autoritárias” e “rígidas”, citou o exemplo de que 

“toleravam” que os noivos sentassem juntos na igreja. 

 Interessante destacar a sua alusão aos oficiais como os vigilantes das normas 

que tinham o seu horário de trabalho, e a montagem de uma estratégia para que o 

olhar alcançasse a todos com um presbítero do lado direito do templo, outro no lado 

esquerdo e outro na entrada do templo. Em que durante os cultos ficavam andando de 

um lado ao outro e quando enxergavam o “anormal” se aproximavam para manter a 

ordem. 



123 
 

Pensamos que estas narrativas não são uma construção homogênea e sim 

múltiplos de sentidos sobre a realidade através de uma releitura espontânea e 

induzida, de si e dos outros (os pais, os maridos e as autoridades da igreja) em seus 

comportamentos, valores, experiências e tradições. Estabelecem relações entre o 

presente e as experiências vividas através das reminiscências e lembranças. Também 

construíram suas identidades através das relações de pluralidade e atualização no 

presente, no movimento de seleção e tensão, entre o lembrar e o esquecer. Em 

imagens idealizadas dos pais, do pastor, dos presbíteros, diáconos da igreja e de si 

como seguidores fiéis das normas. Através de lembranças selecionadas para legitimar 

uma identidade fixa, homogênea, como também o ocultamento e condenação da 

pluralidade feminina em suas práticas: a submissão aos discursos masculinos 

hegemônicos das autoridades da igreja (DELGADO, 2004, p.39). 

São importantes as narrativas da entrevistada A sobre suas relações amorosas 

de namoro, noivado, casamento e separação, relações fora do casamento do seu pai, 

suas transgressões e nessas evocações as construções de si e dos outros. 

Primeiramente, teve uma relação amorosa normatizada com um rapaz. Cantavam no 

Coral da Igreja e terminaram noivando. Ele almoçava todo domingo em sua casa e 

participavam dos ensaios à tarde. Entretanto, o noivado acabou e terminou se 

casando com um vizinho que lhe conhecia desde criança. Para ela, o seu vizinho e 

futuro marido era um homem que “conhecia a verdade mais não era crente”. Afirmou 

que o seu casamento se constituiu como um ato de “desobediência” a Deus e aos 

pais, porque os mesmos não aprovaram e “se revoltaram contra mim”. Para eles foi 

um “grande desgosto”, mas ressaltou que continuou sendo “querida pelos pais”. 

Aprovou a disciplina que recebeu de imediato da igreja quando confessou as 

autoridades o namoro e depois o casamento. Assim, estamos diante de uma ruptura e 

descontinuidade na identidade congregacionalista. Até que um dia se arrependeu e 

produziu um ato de “ajustamento” que compreendia da seguinte forma: “Se ajustar é 

pedir perdão e tem mais uma coisa, naquele tempo tinha que pedir perdão perante 

toda igreja. Podia ser numa assembléia de membros e podia ser também no culto 

solene do domingo à noite”. Confessou que chorou muito por “vergonha” porque 

transgrediu a educação protestante recebida dos pais:  

 

... nos caminhos do Senhor e uma pessoa que se chamava crente e 

depois vir uma artimanha dessa e ser lubridiada e cair numa dessas 

e envergonhar tanto a igreja, primeiramente Deus, não é, mas ainda 



124 
 

bem que Ele não é vingativo, é perdoador e os meus pais, também 

envergonhei. 

 

Com a ideia de que Deus lhe perdoou ela continuou participando da igreja, 

mesmo com os olhares de desconfiança e reconstruiu sua identidade com o olhar fixo 

“para o autor e consumador da nossa fé (Deus)”. Narrou que sua tristeza foi porque 

rompeu com a forma de vida baseada na Bíblia, de que ela como “luz” não podia ter 

união com as “trevas” que era o seu marido. Concluiu que tanto no passado como o 

presente a “serva de Deus” não deve: “você como uma serva do Senhor tá deitada lá 

com um ímpio e muitas vezes...”.   

Suas lembranças suscitam imagens do esposo como um não convertido a fé, 

“ímpio” e “muito adúltero”, apresentou como prova de tal identidade a questão que ele 

morreu assassinato quando morava na Bahia. Evocou a si mesma como “a esposa 

legítima” que teve um filho, mas ele construiu três famílias fora do casamento. Com 

uma mulher baiana teve um filho, de outra teve três filhos e uma mulher de Campina 

Grande teve um filho. Ressaltou que o fim do casamento foi culpa dele porque “ele me 

abandonou, ele foi quem deixou a casa, o motivo era as mulheres que ele arranjou 

várias vezes (risos).” Narrou que essas traições do marido e a separação resultaram 

em revolta “porque eu amava muito a ele, eu tive muita revolta...”, sendo este amor 

maior que a levou a subverter em relação à educação recebida dos pais e da igreja. 

Falou que foi consolada pela presença divina porque “quem ama mesmo, ama 

mesmo, ama de verdade mesmo, mas o verdadeiro amor é o amor de Deus e isso me 

preencheu...”, destacou a superioridade do amor divino como base para superar a 

tristeza que fora provocada com o fim do casamento e na reconstrução de si. Também 

o apoio e acolhimento dos pais como se ela fosse uma “moça” uma vez que o fim do 

casamento para ela se deu quando tinha 40 anos com a morte dele. Narrou que 

mesmo com a possibilidade de um novo casamento tomou a decisão de dedicar sua 

vida somente os pais e a igreja: “Aí eu vou só cuidar dos meus pais aqui nessa casa 

mesmo, só cuidando dos meus pais, dando assistência e trabalhando para Jesus.” 

 Destacou outro tipo de atitude, que segundo a nossa cultura faz parte da 

masculinidade ao lembrar que seu pai viveu uma relação amorosa fora do casamento. 

Mas destacou que era um homem bom que seguiu o ritual exigido pelas autoridades 

da igreja para os “transgressores”, efetivando um pedido de perdão numa reunião de 

culto da igreja. Além disso, narrou que seu pai não abandonou a mãe porque era fiel 



125 
 

no cumprimento dos deveres: “... ele era cumpridor dos seus deveres, muito 

responsável, muito bom dono de casa, muito mesmo.”  

Atentamos nas suas narrativas que o espaço das mulheres nas atividades da 

igreja congregacional era realizado, principalmente, nos cultos promovidos pela União 

Feminina Auxiliadora (ou Sociedade das Senhoras). Destacou algo bem forte em suas 

recordações desde a juventude com o trabalho da “Auxiliadora” ao visitar os enfermos. 

Eram formados grupos de três pessoas mediante convocação feita pela diretoria. 

Salientou que esse trabalho reservado para as mulheres pelas autoridades da igreja 

no passado era mais evidente do que no presente, porque hoje a iniciativa das visitas 

são atos particulares e individuais. Afirmou o quanto construiu sua identidade na 

vivência desse espaço de ser uma auxiliadora na igreja e famílias através das visitas:  

 

Hoje se alguém visita, eu pelo menos gosto muito de visitar, e 

dependendo da ocasião e do momento, porque só na minha família 

mesmo, minha família é muito grande (...). E adoece muita gente e 

eu dessa idade procuro dá um pouco de assistência a família, não 

só „família sangue‟ como família de Deus. 

 

Ressaltou que enxergava o quanto as pregações eram realizadas pelos 

homens e no presente a mulher tem um maior espaço para pregação. Mas também 

existiram mulheres com dons divinos, a partir da dedicação a oração, ao canto e as 

curas, assim sua reminiscência apresenta uma descontinuidade em relação a norma 

da igreja uma vez que no período era considerado uma heresia essas práticas que 

eram ligadas ao “pentecostismo” . Conheceu uma mulher que tinha o “dom de cura”, 

Marta Fernandes com o poder de orar pelos doentes e serem curados, destacou que 

várias pessoas a criticavam com a idéia de que desejava ocupar o lugar de Deus, mas 

as autoridades da igreja aprovavam: “Porque talvez achasse que ela quisesse ser uma 

„deusa‟, interpretava totalmente diferente.” 

 Sobre Dona Morena legitimou imagens desta como ícone feminino 

congregacional: “Ela era muito viva, muito ativa, muito humilde, muito humilde, ela era 

muito atenciosa. Aquela família me marcou, me marca.” Lembrou-se da sua 

participação nas diversões consideradas “mundanas” pelas normas e ressaltou que 

não participava de festas como o Carnaval “que muita gente gostava de olhar” e as 



126 
 

danças nos clubes da cidade. Em relação ao cinema falou que quando estava 

disciplinada frequentou três vezes no Capitólio e Babilônia, mas assistiu filmes 

religiosos. Como “transgressora” narrou com alegria: “Mas eu já tava disciplinada da 

igreja, eu aproveitei, né? (risos). Eu aproveitei e participei.” Por último, falou que o 

ideal de ser mulher evangélica era viver nas seguintes representações: serva 

obediente a vontade divina, servir por amor, transcender as circunstâncias, e estar 

disposta a fazer a obra de evangelização. Através do espírito divino não ceder a 

tentação das obras da “carne, a prostituição e tudo que não presta”, enquanto viver 

nos frutos divinos do “amor, bondade, humildade, benignidade, mansidão, humildade e 

domínio próprio.” A aceitação da Bíblia como palavra divina e fonte inesgotável desde 

a infância em casa com os pais através do culto doméstico em que aprendeu a orar, 

cantar os hinos e ler o livro “santo”, mesmo tendo os pais “analfabetos”. Fez questão 

de destacar que até na velhice o livro sagrado a ordena no seu cotidiano: “Antes de 

sair para o médico eu faço minha primeira oração logo cedinho e faço também a 

minha leitura nem que seja um ou dois versículos, contanto que eu não saia sem lê a 

Palavra...”.  

 

4.3. As moças andavam muito bem vestidas e tudo decentemente 

 

 A entrevistada B74 considerou o início da sua conversão ao protestantismo 

congregacional ainda na sua infância, evocou lembranças de que morava com os pais 

num sítio distante num povoado chamado Marinho, muito pobre e sem energia 

elétrica. Os pais eram congregacionais batizados pelo pastor João Clímaco Ximenes e 

cantavam no Coral da Congregação do Marinho sob a liderança da Igreja de Campina 

Grande, ressaltou que nasceu num “lar evangélico” com uma educação efetivada 

pelos pais que antes de dormir todos os dias as crianças aprendiam a ter fé. Narrou 

que sua família era muito “crente” e desejavam ouvir as pregações, com a lembrança 

de que o pastor João Ximenes chegava ao Marinho na caminhonete da Igreja de 

Campina Grande com alto-falante ligado executando músicas protestantes, descreveu 

que iam andando entre os “matos” para participar dos cultos. Falou que a mãe morreu 

quando moravam em Recife, depois voltaram para o Marinho. Seu pai era como um 

“cigano que [viveu] no meio do mundo”, uma vez que ele era barbeiro e durante a 

semana trabalhava longe de casa. Também era um protestante que não participava da 

                                                           
74

 Entrevista concedida 28 de setembro de 2009 aos seus 74 anos de idade, para CJR. 



127 
 

igreja porque foi eliminado da comunhão da igreja, mas falou que era “crente” e 

cantava os hinos diariamente. Narrou que caminhava muito para ir vê o Coral da Igreja 

do Marinho, uma vez por mês no “dia da comunhão”, sentava no primeiro banco, trazia 

o “tamanquinho” no dedo e quando chegava ao povoado lavava os pés no rio, 

colocando-os nos pés. Com emoção descreveu que quando o Coral cantava, fechava 

os olhos e sonhava um dia cantar no Coral, mas dizia isso consigo mesma porque 

criança naquele tempo não falava com os mais velhos:  

 

... eu fechava os olhos e falava: quando eu crescer, eu canto no 

Coral. Era o meu sonho, eu dizia comigo mesmo, não podia dizer, 

porque nesse tempo, menino não coisava com os mais velhos, não. 

Não era tudo escutando e calado, e eu ficava assim: quando eu 

crescer eu canto nesse Coral. 

 

Tais narrativas produzidas na relação entre memória individual e coletiva é 

formada por alguns elementos: primeiro, “os acontecimentos vividos pessoalmente”, 

ou seja, experimentados e conservados na individualidade da memória; segundo, os 

“acontecimentos vividos por tabela”, vivenciados pelos outros (a igreja, família e 

sociedade) sem participação direta, mas que se sente participante através do 

imaginário que foi construído. Terceiro, a multiplicidade das “pessoas e personagens”, 

com aqueles que realmente participaram no decorrer da vida, além daqueles que 

tiveram uma participação indireta na sua vida. Quarto, os “lugares da memória”, como 

relacionados às lembranças pessoais sem o apoio de um tempo cronológico 

(POLLAK, 1992, p.201-202).      

Sobre sua conversão continuou a narrativa de que aos 15 anos de idade veio 

morar em Campina Grande para trabalhar na casa do pai de Evandro Sabino e cuidar 

de uma criança com o “salário” de ter o “comer” e o “vestir”, considerou essa mudança 

boa porque ficou perto da igreja congregacional. Pois, durante três anos apenas ia 

para a Igreja sem pedir o seu batismo, nesse período participava das casas de dança 

da cidade como: o “Paulistano” e a “Associação dos Artistas”. Na noite de São João do 

“Forró da Mulata” ia apenas para olhar as pessoas que dançavam. No Carnaval na 

Rua Maciel Pinheiro ia também com os óculos para se proteger do “lança-perfume” e 

passeava nas ruas centrais da cidade. Em seguida ia para o culto na igreja “cheia de 

confete”, mas destacou que sua participação era passiva em tais lugares de diversão, 



128 
 

pois seu objetivo era apenas olhar os casais dançando, ficava impressionada com a 

beleza dos passos e recusava o convite dos rapazes para dançar.  

Nessas caminhadas pelas diversões da cidade consideradas “mundanas” na 

leitura das normas, B fez questão de narrar que não cedeu a tentação do pecado 

fosse através da dança, uso de cigarro e bebidas alcoólicas. Mas somente apreciava a 

beleza dos casais dançando com a idéia de que ela não nasceu para ser “ruim”: “... eu 

nunca fiz, nunca arrastei o pé pra nada, nunca coloquei um cigarro, nunca botei uma 

bebida na minha boca (...). Eu nunca fui pra farra, eu acho que Deus me guardou, eu 

não tinha que ser ruim, sei lá...”. Depois de três anos de caminhadas em que foi 

preservada pelo poder divino, falou que necessitava ter “responsabilidade”. Para tanto, 

pediu ao presbítero João Canuto para ser batizada, que lhe conduziu para entrevista 

com o pastor Ximenes, e respondeu que desejava ser batizada “porque eu quero 

adquirir responsabilidade”. Assim realizou o sonho de cantar no Coral.  

Essas palavras ditas correspondem a uma forma de dizer sobre a cidade de 

Campina Grande que a partir desses relatos as experiências vividas foram 

recuperadas através da reminiscência, para os que vivem no tempo presente e não 

experimentaram aquele tempo passado da cidade. Na evocação de mortos, lugares 

que não existem mais, sociabilidades e ritos que foram transformados no presente e 

valores desnaturalizados. Na constituição de uma “história em fragmentos” que 

formam um mosaico, sendo a cidade tecida de forma contínua. Isto porque as 

entrevistadas atuam como “senhoras do tempo” em que recriam o que falam sobre o 

passado da cidade cada vez que produzem suas falas. Portanto, nesses relatos 

encontramos variados discursos sobre a cidade constituindo-se em “cidade falada, 

cidade imaginada e cidade sensível” (PESAVENTO, 2008, p.7-8).    

Suas narrativas sobre as autoridades da igreja na sua tríade formada pelo 

pastor, os presbíteros e os diáconos, produziram uma idealização mais intensa do que 

na entrevistada A. Para ela, aqueles homens eram santos que possuíam o poder de 

“zelar” e “vigiar” as mulheres para que cumprissem as normas. B buscou construir sua 

identidade através de um amor obediente e submisso a esses homens. A imagem do 

presbítero João Canuto como “patriarca” da igreja porque era o mais velho, ordem 

essa que fora estabelecida pelo próprio pastor João Ximenes. Por causa disto João 

Canuto era autoridade de confiança do pastor e o “assessorava” em todas as 

questões, mas destacou que esse respeito e reverência “divina” era um dever em 

relação aos outros oficiais da igreja, em que “nós tiamos um temor a eles tão grande, 

todo jovem, todo mundo...”  



129 
 

Quanto aos oficiais ela considerou que eram homens que possuíam um estilo 

de vida diferenciado porque pregavam a “Palavra de Deus e os membros da igreja o 

respeitavam “como se fosse um „general‟, uma autoridade de Deus mesmo...” Os 

oficiais ensinavam o estatuto, toda semana os fiéis participavam do “culto de doutrina” 

para aprender as normas e as autoridades iam “tudo engravatado, de uniforme, não, 

ninguém de blusa como vai vender banana na feira...” Ressaltou que na sua igreja 

estes cuidavam para que as mulheres obedecessem às normas como: “namoro com 

incrédulo”. Nesse caso a pessoa recebia uma carta informando que estava em 

disciplina e que se “não obedecesse era eliminado”. Era proibido o corte de cabelo, 

uso de pintura, “roupa „certinha‟ ninguém usava, usava roupa até a „canela‟ assim.” 

Para tanto, tinha um oficial chamado Manoel Vieira com a função de “vigia das 

moças”. Falou sobre a facilidade que ele descobria os namoros desviantes. Ela 

legitimou tal prática como “correta”. Fez uma crítica ao tempo presente em que as 

autoridades tornaram “leve” a vigilância em relação às jovens que engravidam: “Hoje 

em dia as moças se perdem, arranja „bucho‟ e vai consagrar a criança na igreja.” 

Enquanto que no tempo do pastor Ximenes só consagrava uma criança na igreja 

acompanhada do pai, definindo isso como “direito” e que presentemente enxergava 

que o “povo” pensava que Deus havia transformado as suas normas. Por isso, para 

ela a igreja tornou-se “um santuário profanado”. 

A partir das reflexões de Soihet (1989) que analisou as formas de violência 

femininas, na cidade do Rio de Janeiro buscamos também um repensar dos discursos 

em relação às mulheres como seres comandados pela natureza, e pela a 

maternidade, sendo aspecto entendido a centralidade do ser, fragilidade e 

inferioridade quanto ao homem. No entanto, as mulheres congregacionais em suas 

práticas cotidianas, romperam ao silêncio e a conformação no sentido da construção 

de uma identidade fluída e diversa.  

As lembranças de B sobre as normas promovidas pelas autoridades da igreja 

foram evocadas na relação entre passado e presente de forma diversa, apresentando 

o pastor João Ximenes como homem com uma voz fraca. Mas que a usava como 

instrumento divino em suas pregações que duravam em torno de 15 minutos. É 

importante ressaltar que no apelo final das suas pregações as pessoas se convertiam 

do “pecado” e “inferno” para o “reino da luz” da fé protestante. Nesse momento ela 

cantou a música que era utilizada pelo pastor nessas orações:  

 



130 
 

“O seu tempo passa como a folha quando cai/Que na tem Jesus 
quando morre para onde vai? Vai para um lugar onde não existe mais 
luz/ só porque não creu no Evangelho de Jesus/ E ali o choro e o fogo 
e o clamor e a consciência acusando o pecador.”  

 

Além dos momentos de pregação no púlpito, o pastor Ximenes ensinava as 

normas aos membros quando “lia aquelas coisas no livro que ensinava tudinho”. 

Realizava variadas reuniões durante a semana na igreja tais como: na segunda, terça 

e quarta era o ensaio do Coral, na quinta-feira culto de doutrina, na sexta-feira reunião 

de oração e o domingo era o “dia de trabalhar pra o Senhor”. Recordou que no sábado 

à noite a reunião era para os jovens sob a direção de um presbítero escolhido, 

destacou um importante que foi Sebastião Lima. O roteiro básico das reuniões eram 

os estudos sobre “os homens da Bíblia” como modelos que os jovens deveriam seguir 

de obediência e respeito ao temor divino, para que resistissem as tentações do 

pecado. Para ela uma das histórias que lhe impactou de forma significativa foi a de 

José do Egito.  

 

Foto XV – O Coral da Igreja na década de 1958 e a Estética “Pura” 

 

Fonte: Jornal Comemorativo, 80 anos do Coral Robert Kalley da Igreja Evangélica 

Congregacional. Ano I, nº 1, maio de 2005. 

 

Em sua narrativa produziu uma realidade de que as mulheres nesse período 

usavam roupas com “beleza” e “decência” em seus vestidos longos, criticou o tempo 



131 
 

presente em que as mulheres usam “calça comprida” e comparou com o passado que 

quem usava esse tipo de roupa eram as prostitutas, as mulheres da zona do 

meretrício da cidade chamada de “Mandchúria”. O uso de pinturas era com “decência” 

e ressaltou que as primeiras mulheres a cortarem os cabelos na igreja foram as filhas 

do pastor João Ximenes. B interpretou que esses atos das filhas do pastor 

contribuíram para sua morte tão cedo vejamos:  

 

“Quem primeiramente cortou cabelos foi as filhas dele, quem cortou 
cabelo foi Junia, a filha fugiu e casou com „incrédulo‟, aquilo 
contribuiu pra ele morrer, ele era pra tá vivo. Foi melhor morrer do 
que ficar sofrendo dentro de casa. Então tudo isso aconteceu.”  

 

Outra questão interessante corresponde a lembrança de como o pastor 

Ximenes ensinava sobre o “pentecostismo” e a forma de “batismo” da Igreja Batista. 

Ressaltava sempre que aqueles que desejavam seguir essas doutrinas a “porta da 

igreja” estava aberta para que modelassem suas vidas com esses caminhos. Ela 

afirmou que aprendeu na sua igreja (como sua casa) a obrigação de preservá-la bem 

e não viver na “casa” dos outros: “Eu me acostumei na minha igreja que cada um tem 

a obrigação de cuidar de sua „casa‟ [mãe], deixar a sua „casa‟ para ir pra „casa‟ dos 

outros, eu aprendi na minha igreja.” Ressaltou que a autoridade do pastor Ximenes 

também abrangia o Coral da Igreja uma vez que a programação teria que receber a 

sua autorização. A obediência as suas ordens era praticada por todos em “silêncio”: 

“porque quem manda no Coral é o pastor da igreja”. A entrevistada B exaltou o poder 

do pastor Ximenes e dos oficiais da igreja como se fossem divinos principalmente no 

que se refere ao adestramento das mulheres pelas normas. Ressaltou em tom 

amoroso a imagem de sua submissão e resignação na modelagem da sua identidade 

a partir desses poderes masculinos. 

 Em relação à Dona Morena não reforçou a idéia de que se tratava de uma 

mulher ícone congregacional. Para tanto recorreu a sua própria experiência e a de 

outros como a da sua avó. Narrou que não conheceu Dona Morena na sua juventude, 

mas somente em sua velhice e que conviveu com ela. Lembrou das histórias contadas 

por sua avó que a considerava “braba” e “ciumenta” e que fez o pastor Ximenes sofrer 

porque produzia histórias imaginárias: “ele sofreu muito na mão dela.” Ressaltou que 

ela só se tornou modelo depois de “velhinha”, mas na juventude a imagem era de 

“ciumenta” e narrou qual foi o motivo da disciplina de Dona Morena na igreja e que 

fora efetivada pelo esposo que discutimos no capítulo anterior. Para B, ela foi 



132 
 

eliminada da igreja porque tratou com violência a empregada da sua casa, porque esta 

derramou água quente sobre seu filho que morreu, destacou que todos sabiam dessa 

história e justificou tal prática por causa do seu jeito “brabo” de ser.  

Recorreu à lembrança de que ela não aprovara o casamento de uma das filhas 

pelo noivo ser “pobre”, mas narrou que o mesmo foi realizado porque o: “amor não faz 

diferença, né? Quem quer bem não faz diferença.” Destacou de que ela morou com 

essa filha e quando o casal dormia a tarde depois do almoço, Dona Morena chamava 

todo tipo de “palavrão” e B diz que ouviu isso da própria filha, fez uma avaliação 

desses atos: 

“Não pode entrar nem no quarto, mas era o marido dela, não podia 
nem descansar um pouquinho lá. E ela ficava lá „esculhabando‟ com 
ela (...). Não era pra dá surra na empregada, o marido dela a eliminou 
por isso. Era mansa?”  

 

Nesse sentido, a entrevistada B promoveu uma desconstrução nas 

representações sacralizadoras sobre Dona Morena como ícone feminino 

congregacional com uma identidade fixa e homogênea, mas criou imagem desta em 

desviante e transgressora das normas. Através de atos de uma identidade fluída a 

medida de cada momento através de golpes que rompiam com a passividade e 

submissão exigida. 

Em outro momento da entrevista B lembrou que um homem da igreja com 

poder econômico, uma “paixão cega” por ela. Ele era bonito, casado e com filhos, 

destacou que necessitava fugir da tentação de experimentar uma relação amorosa 

fora do casamento que fatalmente resultaria em “escândalo”, assim aproveitou a 

oportunidade dada pelo poder divino: “... e eu tive que fugir disso aí pra poder sair 

dessa situação, um escândalo é muito „feio‟ no evangelho. Pra não escandalizar o 

evangelho eu casei com „incrédulo‟.” 

 A lembrança de um dia em que ele a convidou para entrar no seu carro e 

perguntou se não desejava estudar no Seminário Teológico Betel Brasileiro para ser 

missionária, pois estava disposto a manter-lá com todas as despesas pagas por ele, 

mas diz que não cedeu a esse convite porque viveria na dependência dele: “... Subiu 

assim um „negócio‟ em mim, eu disse: vou não, para fugir da situação porque eu ficava 

a mercê dele. „Caba‟ dava tudo, enxoval de dentro e fora, aí eu chegava não me 

casaria e ficava a mercê dele, não era não?”  



133 
 

Em sua narrativa discursou que o seu casamento com um homem não 

protestante foi um ato de fuga de uma “tentação” considerada de maior 

“pecaminosidade”. Todavia argumentou que não se arrependeu porque finalmente 

teve sua casa e acabou com um sofrimento de viver “nas cozinhas dos outros”. 

Representou o esposo como um homem que no início do casamento lhe proibiu de 

participar das reuniões da igreja, mas ela resistiu porque “ele me achou dentro da 

igreja”. Narrou que ele durante o namoro participava da igreja para lhe levar presentes 

e detalhou uma conversa em que o argumento dele era: “eu queria pegar o „peixe‟, no 

entanto, a fala dela foi: “pegou o „peixe‟, mas o „peixe‟ não vai sair não”. Também um 

homem que a “crucificava” através de uma relação amorosa fora do casamento e que 

ele morou com uma jovem, no entanto, depois de dois meses foi abandonada com 

dois filhos e voltou a viver com ela.  

Interessante atentarmos para a leitura construída pela entrevistada de que 

sofria o resultado da sua escolha de viver com um homem considerado “incrédulo” que 

não “tem o que dá” e dizia consigo mesma: “... quando ele judiava comigo, estou 

pagando o meu „preço‟.” Na tessitura de um sentido para sua situação de disciplina se 

fundamentou na fala do presbítero da igreja Sebastião Lima que ela admirava muito, 

no discurso de que o “crente” mesmo quando disciplinado estava melhor do que os 

que viviam nas práticas do “mundo”, e reconstruiu uma fala dele: “minha filha é o 

seguinte, o pior „crente‟ é melhor que o melhor „incrédulo‟, porque o pior „crente‟ tem o 

temor de Deus que o „incrédulo‟ não tem.”    

Por último, B em suas narrativas legitimou perfis femininos e masculinos 

congregacionais idealizados e condenou as práticas consideradas “anormais”. O perfil 

feminino no período do pastor João Ximenes era cumprir o dever de ser ajudadora do 

marido, na igreja o seu espaço de trabalho consistia em ser professora em várias 

classes e na União Auxiliadora Feminina em que as mais “velhas” ensinavam as mais 

“novas” com base na Bíblia. Criticou o seu tempo presente em que as mulheres já 

casam com uma vida de trabalho intensa, com saída de casa pela manhã e chegada 

somente à noite, fez uma leitura dessa prática como abandono dos filhos que não lhes 

conhecem e os “jogam” para as “drogas” porque a mãe não cumpriu sua missão de 

educá-los. Argumentou que por causa do trabalho algumas mulheres maltratam os 

maridos através da humilhação cotidiana porque os seus salários são maiores. Nesse 

sentido, recorreu a um exemplo de uma colega da classe na Escola Bíblica Dominical 

no qual o marido “só vive assim, não pode levantar a cabeça mais de tanta humilhação 

que passa...”.  



134 
 

Para B o problema que provocou consiste na “muita liberdade” que foi 

concedida as mulheres pelos homens e assim não cumprem o seu dever de ser uma 

boa dona de casa: “A mulher era pra ser boa dona de casa, não tem isso escrito na 

Palavra, ser boa dona de casa.” Para tanto, representou a si mesma como corpo 

“santo e “puro” de uma dona de casa que trabalhava no cuidado da casa para que 

tudo ficasse “limpinho” e em “ordem”, dos seis filhos e do marido. Ao mesmo tempo 

reforçou o papel masculino ao exemplificar que o marido fora um trabalhador que 

cumpria o dever de sustentar a casa e a família, mesmo com suas práticas 

“malvadas”, destacou que ele não lhe permitia outro trabalho além do cuidar da casa. 

Mas teve que trabalhar quando o marido adoeceu e ficou impossibilitado de sozinho 

sustentar a família, destacou que foi por necessidade e isto não lhe trouxe tristeza: 

“Mas quando ele adoeceu, tive que trabalhar, porque fui obrigada, porque o dinheiro 

que ele ganhava não dava pra os filhos comer (...). Senti tristeza não, porque tava 

sabendo que ali foi necessidade”.  

Na sua narrativa sobre o trabalho das mulheres exaltou um lugar que tem sido 

reservado às mulheres nas sociedades ocidentais desde longa duração de um tempo, 

um trabalho na ordem do espaço doméstico, da reprodução, sem valorização e 

remuneração. No exercício de ofícios circunscritos como ajudantes dos maridos como 

no artesanato, na feira ou na loja. Assim, condenou o tempo presente com suas 

transformações quanto à maior liberdade das mulheres e como romperam ao lugar de 

reclusão como companheira submissa do marido. B desprezou ou era suficientemente 

informada acerca dos variados movimentos de lutas femininas para que exercesse 

diversos tipos de trabalhos com dignidade e liberdade como: os de domésticas, as de 

operárias nas fábricas, as profissões do setor terciário de vendedoras, secretárias, 

enfermeiras, professoras e nas artes (PERROT, 2008, p.109-128).  

Para ela, no entanto, a identidade ideal da mulher congregacional era de ser 

exemplo de fidelidade a Deus, diferente do “mundo”, sábia na construção de um lar 

feliz e firmeza nas normas da “Palavra de Deus”. Mais uma vez criticou o tempo 

presente de que não consegue enxergar mais a diferença entre “as mulheres do 

mundo” e as da “igreja”. Analisou que o problema estava no momento da conversão 

que não promovia mais as mudanças necessárias em relação às práticas “mundanas”. 

Destacou que um dos aspectos que demonstravam esse problema consistia nas 

mulheres que não se vestem mais “decentemente”, mesmo durante as reuniões da 

igreja, que representa o “santuário de Deus” conforme norma da Bíblia:  



135 
 

“uma mulher bem vestida é muito bonita, com uma roupa bem 
vestida, não precisa tá lá nos pés não, nem as moças até aqui não. É 
bem bonito uma mulher bem arrumada, é bem bonito.”  

 

Lembrou do pastor Raul de Souza Costa, que substituiu o pastor João Ximenes 

na direção da igreja, de que eles não permitiam as mulheres o uso de calça comprida. 

Ao evocar uma fala do pastor Raul lembrou que para ele a mulher era considerada 

“símbolo sexual” e quando usava esses tipos de roupa provocava nos homens o 

desejo de mostrar os membros íntimos do corpo. Mais uma vez inventou a si mesma 

como uma mulher evangélica que andava bem vestida em todos os lugares (na rua, 

ônibus e consultório médico), em que as pessoas perguntavam se ela era “crente” 

porque enxergavam nela “diferença” um “brilho”. Ressaltou que aprendeu tudo isso na 

Bíblia e construiu sua identidade com “alicerce”. 

 

4.4. Era o amor, abnegação e separação do mundo 

 

A partir das rememorações da entrevistada C75, aqui discutimos como ela 

construiu discursos de si e sobre os outros, suas representações diversas das práticas 

femininas e masculinas foram evocadas como nas entrevistadas anteriores numa 

relação diversa entre o tempo passado e o tempo presente nas malhas de uma 

memória social. Mas não podemos desprezar a singularidade das suas lembranças na 

manifestação das emoções e subjetividades. 

Sobre sua conversão ao protestantismo congregacional evocou a infância, a 

educação da sua mãe, o pai, o padrasto e o batismo na igreja. Narrou que viveu a 

infância no contexto do catolicismo, sua mãe era muito católica e fazia a maior novena 

durante a Festa de São João da cidade, com um altar que “alcançava” toda a rua onde 

moravam, com tantos santos e velas.  

Os pais eram proprietários da segunda barbearia da cidade e o pai morreu 

quando tinha nove meses de idade, mas a mãe por ser uma mulher com caráter 

“firme” e de “fibra” administrou a barbearia durante onze anos com a ajuda do filho 

mais velho. Depois de onze anos viúva casou-se também com um viúvo e barbeiro 

representado como protestante “desviado” da fé, mas que não participava das coisas 

                                                           
75

 Entrevista concedida em 30 de setembro de 2009, aos seus 83 anos de idade, para CJR. 



136 
 

“mundanas”, com o temor de Deus e não revelou no dia do casamento sua fé. 

Lembrou que o padrasto fez um convite a sua mãe lhe acompanhar em determinado 

lugar que como “bom”.  

Falou que a mãe aceitou o convite para participar de um culto na igreja 

congregacional, ressaltou o quanto ela voltou admirada porque os crentes eram 

“unidos”, amavam uns aos outros, comparou com sua igreja que era a Catedral e a 

inexistência disso. A entrevistada C discursou sobre o seu desejo constante de chorar 

porque no tempo presente as reuniões na igreja não são marcadas pela 

confraternização, companheirismo, dedicação e amor como no passado:  

 

... dá vontade de chorar, porque eu não quero que você „bote‟ aí, mas 
a „frieza‟ que há hoje, porque naquele tempo era „meu irmão‟, não 
tinha paz do Senhor (...). mas era uma confraternização entre os 
irmãos. Hoje muita gente não se conhece, conhece o culto tudo, até 
sabe, mas não têm aquele amor, aquela dedicação, que eram irmãos, 
irmãos mesmo. 

 

 Narrou que a mãe continuou participando das reuniões na igreja 

congregacional e levou sua irmã mais velha como companhia, o resultado foi a 

conversão e batismo. Depois ela e os irmãos tinham o dever de acompanhar a mãe 

nas reuniões da igreja mesmo não gostando no início, destacou que a educação na 

família do passado era marcada por uma maior união entre os seus membros: “o 

regime do passado não é o regime do presente para muitos lares, né?” Lembrou como 

ela e as irmãs foram educadas na nova fé, também a confiança da mãe nelas e a 

pouca liberdade que tinham de caminhar pelas ruas da cidade. Falou das diversões 

saudáveis na cidade para as famílias como: os convites que sua mãe recebia de 

famílias importantes para participar nas festas dos clubes, por exemplo, o “Éden 

Clube”; as “matinês” aos domingos, os cinemas lembrou dois, o “Cinema Apolo” 

localizado na Rua Maciel Pinheiro voltado às famílias importantes e outro direcionado 

para as famílias populares, mas que não recordou o nome. A imagem da mãe como 

uma mulher “sábia” que não lhes obrigou a participar da igreja, C falou que participava 

da Escola Bíblica Dominical na igreja com mais prazer e obediência a educação da 

mãe.  

Em tais lembranças sobre Campina Grande em suas diversões e ruas centrais 

destacou que a cidade era um lugar em que homens e mulheres viviam sua 



137 
 

materialidade, sociabilidade e representações. Constituindo-se um fenômeno de 

percepção das emoções e sentimentos oferecidos ao nela viver. Também com 

manifestações de utopias, esperanças, desejos, medos, individuais e coletivos. 

Pensamos a cidade através dos olhares dessas mulheres idosas na relação de 

alteridade com o passado em suas representações de tempo e espaço, com um 

espaço formado por várias temporalidades e sentidos (PESAVENTO, 2008, p.3-5).  

Outra questão importante foi sua narrativa mais positiva dos trabalhos 

femininos, primeiramente observou a diferença do tempo presente marcado por uma 

definição estabelecida de “que toda mulher trabalha”. Falou da irmã com um trabalho 

numa “casa de miudezas”, que pertencia a um homem da família. Enquanto ela na 

juventude estudava e trabalhava num “banco de feira”, depois numa “casa de 

miudezas” localizada na Rua João Pessoa e era responsável pela seção de vendas no 

atacado. Definiu o ambiente de trabalho como um lugar de “muito respeito”, destacou 

que existiam outros trabalhos para as mulheres, algumas tinham formação superior e 

exercia funções de responsabilidade como a dela. 

Não trabalhamos com a ingenuidade de que nessas narrativas encontramos o 

passado recomposto em sua literalidade e totalidade, mas que tratamos de memórias 

seletivas. As memórias herdadas não se restringem ao físico dessas mulheres, 

também recebem flutuações do momento de sua articulação e expressão, ou seja, as 

preocupações do momento constituem as memórias. Tais memórias correspondem a 

um “fenômeno construído” a partir da individualidade com criações tanto conscientes 

ou inconscientes, através de um trabalho de organização num movimento em que 

grava, recalca, exclui e relembra (POLLAK, 1992, p.203-204).      

Nas lembranças evocadas sobre as normas congregacionais instituídas pelas 

autoridades da igreja também a entrevistada C partilhou com as outras entrevistadas a 

perspectiva de “exaltação” ao passado e “condenação” do presente. Narrou que as 

normas na igreja também devem ser efetivadas no tempo presente como era no 

passado, baseadas na Bíblia, que segundo ela, não consistiam em “política” e 

“fanatismo”, mas na necessidade de viver diferente do “mundo”: “Não podíamos andar 

como o „mundo‟, não podemos. Não somos diferentes? Fomos comprados, nós somos 

luz e o „mundo‟ é luz? O mundo é trevas.” 

 Sobre o presbítero João Canuto ressaltou que era um homem que falava com 

“calma” e “devagar”, por isso era chamado “a calma da igreja”. Em relação aos 

disciplinados narrou que na igreja tinha os que “acolhiam” e “desprezavam”, mas a 



138 
 

pessoa se afastava das atividades e em geral o sentimento era de tristeza como de 

alegria quando os “transgressores” eram transformados pelo poder divino.  

Em relação às normas de proibição no “corte do cabelo”, “pinturas com 

excesso” e roupas “extravagantes” falou que tinham o fim de produzir uma “vida 

diferente” nas mulheres por obediência a “Palavra de Deus”. Nos dias de hoje não 

existe “regeneração interior” e concluiu que isso representa a falta de disciplina na 

igreja.  Narrou que experimenta estas transformações como uma “censura interior” e a 

acusação de muitos de que não aceita por ser “velha”. Lamentou ainda que “muita 

coisa a igreja entrou na sociedade ou a sociedade entrou na igreja”. 

 A sua leitura do presente como um tempo em que as mulheres vivem uma 

maior “independência” e “liberdade”, é conjugado ao sentimento de “saudade” e 

“tristeza” porque o “mundo entrou muito na igreja” e as autoridades da igreja não 

cuidam da disciplina. Enquanto que no passado quando as pessoas iam ser batizadas 

eram questionadas se realmente estavam preparadas para fazer parte da igreja. Tinha 

o conhecimento da necessidade de constituir uma “nova vida” com outros costumes a 

partir do amor e separação do mundo: “Eu sabia, eu sabia o que ia fazer, eu sabia o 

que é que eu ia enfrentar: era o amor, era a abnegação, era diferença do mundo, era a 

separação do mundo.” 

Ressaltou que não podia admitir uma “moça” ser batizada na igreja com um 

“vestido imoral”, mesmo sendo a “moda” da sociedade, porque para ela a “moda” faz 

parte do “mundano” e das “trevas”. As mulheres congregacionais necessitam instituir 

uma identidade marcada pela diferença resultante da sua conversão que a 

transformaram em servas de Deus: “A moda não é de Deus, a moda não é para o 

crente, o crente é diferente, tem que haver diferença... É por que eu estou velha? Não. 

É o meu „porte‟ como uma serva do Senhor.” Fez um contraste entre uma mulher 

“mundana” e uma mulher “crente”, a primeira vive e ama os “costumes” do mundo, 

afirmou que existem várias “crentes mundanas”. Enquanto a mulher “crente” tem um 

“porte diferente” que comprova sua transformação como filha de Deus manifesta na 

forma em que se veste, ama, no trato com os outros, na conduta e no trabalho. Na 

consciência da escritura de tais práticas em si por respeito e submissão a palavra 

divina e falou que no passado esse contraste era enxergado de forma muito rápida.  

Discursou que no tempo passado as mulheres na igreja viviam em maior 

obediência e submissão ao marido porque amavam as normas da Bíblia. Criticou o 

tempo presente em que várias mulheres transgridem essas normas por causa do 



139 
 

trabalho profissional, para a entrevistada C o trabalho não representa uma barreira 

para o cumprimento do dever da “obediência” e “comunhão”. Vê-se como modelo fiel 

de obediência das normas desde a juventude em que tais deveres eram vividos não 

como algo rígido e obrigatório da igreja; nem por se considerar melhor que os outros; 

nem por ser velha ou “beata”. Mas porque sua identidade teve uma centralidade nas 

normas na definição do seu “porte” de vida em todas as coisas do cotidiano. 

Pensamos as sensibilidades femininas suscitadas por esses depoimentos, 

primeiramente como uma forma de apreensão no conhecimento do mundo, uma 

reação diante da realidade que não brota da racionalidade e de construções mentais 

mais elaboradas. Como uma forma de ser e estar no mundo, manifestada em 

sensações e emoções, numa reação quase imediata afetada por fenômenos físicos e 

psíquicos. Em segundo lugar, as sensibilidades como “manifestações do pensamento 

e do espírito”, em que a reação primária foi organizada, interpretada e traduzida em 

termos considerados mais “estáveis e contínuos”. Em que as reações se 

transformaram em “sentimentos, emoções e estados de alma”, produziu assim um 

“arquivo da memória” que cada uma carregava (PESAVENTO, 2008, p.2-3).  

Sobre Dona Morena as suas opiniões correspondem ao “enquadramento da 

memória” efetivado pela a família, as autoridades da igreja e no depoimento da 

entrevistada A, através de um relato curto e repleto de silêncios. Ressaltou que se 

trata de uma mulher dedicada, hospitaleira e boa. Narrou que enquanto o pastor 

Ximenes era mais “calado” e “reservado”, ela mais “comunicativa” e “positiva”. 

Concluiu dizendo que não podia falar contra ela, por que: “ela queria tanto bem a mim, 

queria muito bem a mim e ele também.”  

Importante destacar as suas lembranças sobre o seu casamento que durou 

apenas sete meses, a leitura do sofrimento de ser traída pelo marido com mulher 

prostituta e narrou sobre sua intimidade amorosa. Discursou que não se arrependeu 

de ter casado porque não desejava ser “beata”, mas construir um lar e fez isso por 

amor. Falou que era “tímida” e não muito “namoradeira”, quando se interessava por 

um rapaz encontrava logo um “defeito”. Assim, em tom de perplexidade declarou que 

não sabia como conseguiu casar e fez a leitura de que casou por permissão divina 

para lhe fazer um chamado de ser missionária. Muitas vezes se lamentou dos seus 

sofrimentos por causa do marido, afirmou da impossibilidade de contar essa história 

com detalhes.    



140 
 

 Narrou que o fim do casamento aconteceu de forma rápida levando a alguns 

duvidarem da sua virgindade pela questão de ter vivido somente sete meses com o 

marido. Destacou que já no quinto mês ele tinha uma relação amorosa com a 

prostituta chamada “Chica Boa” do cabaré de Carminha Vilar. Para ela o marido fora 

“muito malvado” e que lhe “maltratava” chegando a lhe proibir de participar das 

reuniões da igreja. Tentou negociar com o argumento de que continuava protestante, 

mas não teve solução e expressou o seu sentimento assim: “É terrível, você ama a 

Deus, vive pra ele, é dele, mas é „presa‟.” Também foi desprezada por ele, evocou a 

lembrança de uma viagem dele para São Paulo em que trouxe dois vestidos: um cor 

de rosa com uma renda e desenhos de flores para ela, o outro de cor prateado para 

amante e expressou que ele lhe maltratava não com violência física, mas com 

desprezo sexual: “... ele me maltratou muito, maltratava não era batendo não, era 

desprezo.” As aventuras amorosas do marido fora do casamento com “Chica Boa” 

resultou em gravidez. Para ela o feminino “mundano“ representado por uma mulher de 

cabaré que conhecia as “artes do sexo” tinha o poder de tornar o homem dependente: 

“... porque uma mulher, uma prostituta, uma mulher de cabaré, sabe fazer muito bem 

com um homem, sabe transformá-lo.”  

Falou um pouco mais de como o marido fora “malvado” destacando ele não 

suportava viver com ela e que durante as relações sexuais ele a considerava 

insuportável: “... ele quando tinha relação comigo, ele dizia: „eu não gosto mais não, eu 

não quero mais isso‟, ele ficava debochando assim”. Como uma “boa crente” que era 

enfrentou isso com atos de resignação e silêncio, porque não desejava o fim do 

casamento: “Eu tive muita resignação, não havia discussão, eu acredito que sim (por 

ser crente) e em segundo lugar, eu queria que ele voltasse, foi muita tristeza em deixá-

lo, eu deixei diante das circunstâncias que ele já tinha me deixado.” 

Nessas imagens evocadas surgem personagens diversos que correspondem a 

uma realidade variada sobre os “femininos” e “masculinos”, daí reconhecermos “a 

diferença dentro da diferença”. Aqui, “mulher” e “homem” não se reduzem a meros 

aglomerados, nem a generalizações e premissas preestabelecidas. Na verdade nos 

desfazemos das noções abstratas de “mulher” e “homem” como identidades únicas, a 

- históricas e essencialistas. E pensamos esses personagens no sentido de 

diversidade no contexto da historicidade de suas inter-relações (MATOS, 2006, p.293-

294). 

Por último, atentamos as suas narrativas sobre o fim do seu casamento. Assim, 

terminou reinventar-se nos moldes da sua fé protestante. Para ela o seu marido era 



141 
 

um “fraco” e ela era “controlada” porque num dia ele falou que se o casamento 

acabasse ela teria que devolver a aliança. A entrevistada C narrou que chegou um 

tempo de não querer comer por causa dos atos do marido. Sua mãe que era 

conhecida na cidade soube pelas conversas do povo o sofrimento da filha e um dia foi 

lhe buscar da casa do marido, mas rejeitou o chamado da mãe, o marido ficou com 

raiva e revoltado porque a esposa não ouviu a mãe, lembrou a fala dele sobre os 

motivos de que lhe tratava daquela forma: “(Ele) to lhe maltratando, fazendo com você 

pra matar sua mãe, ela veio lhe buscar‟. (Ela) „E ele queria que eu fosse embora‟. (Ele) 

Vá embora, sua mãe não veio lhe buscar, porque você não vai embora.” 

 Evocou com muita emoção que em outro dia ele tentou tirar-lhe a aliança e ela 

rejeitou, mas continuaram as tentativas. A partir daí, a sua leitura de que aquela 

aliança pertencia a mulher do primeiro casamento dele (ele era viúvo) e não teve 

coragem de comprar outra, argumentou que seria mais honroso se a tivesse dado 

para a filha. Finalmente, a mando dele as empregadas a trancaram no quarto para lhe 

tirar a aliança, narrou da sua tristeza quando decidiu sair de casa sem a “aliança do 

seu matrimônio”.  

A sua saída de casa na Rua João Suassuna no centro da cidade, um 

adolescente que morava vizinho lhe pediu para que não fosse porque seria muito 

“pior”. Mas continuou sua caminhada pela Rua João Pessoa às doze e trinta da tarde 

pelas ruas que formavam o centro comercial da cidade e as lojas estavam fechadas 

como de costume do período. Falou que estava desesperada nessa caminhada com a 

mão na cabeça e chorando muito alto, os comentários no outro dia eram para saber 

quem era a moça que andou chorando pelas ruas, mas ninguém descobriu. Daí, ao 

invés de ir para casa da mãe que morava em rua central da cidade, Peregrino de 

Carvalho, resolveu se hospedar na casa da irmã em outra rua do centro, Vidal de 

Negreiros, e não morou mais com a mãe. Após o relato desses fatos concluiu que o 

casamento aconteceu por um chamado divino para dedicar sua vida como missionária 

na evangelização, a sua dúvida é porque Deus lhe chamou dessa forma: ...“- Aí, 

ganhei o mundo, passei seis anos fora, mas não voltei mais pra casa de mãe.”  

Nesse contexto de reinvenção de si enfatizou o quanto as mulheres da igreja 

congregacional lhe acolheram e fizeram reuniões para decidir o destino dela. Daí, lhe 

aconselharam a estudar no Seminário Teológico Betel Brasileiro, em João Pessoa, 

para ser missionária, quando chegou lá a diretora conhecia sua história e concluiu que 

não tinha condições de ingressar em regime de internato naquele ano, lhe orientou 

para que permanecesse na igreja durante um ano envolvida nas atividades. No 



142 
 

Seminário estudou durante três anos e durante o primeiro ano chorou muito porque 

estava “debilitada”: “Mas eu no primeiro ano chorava muito, chorava, chorava, 

chorava. Não era por saudade dele, era o físico, debilitado. Chorava, chorava, 

chorava, qualquer coisa chorava, mas Deus me deu força.”  

 

4.5. Filho de mulher da vida não tem pai 

 

A entrevista concedida por D76 foi marcada por uma narrativa sobre si cheia de 

silêncio e esquecimento em relação às suas práticas transgressivas e de outras 

mulheres, salientando que não tinha prazer em falar desse assunto: “... aí, de qualquer 

maneira esses crentes confundindo eu não gosto nem de lembrar.”  

Em relação ao espaço das mulheres nas atividades da igreja fez uma crítica Ás 

reuniões da União Auxiliadora Feminina: “Mas eu não vou falar disso porque eu não 

gostava, de negócio de ir pra igreja pra ouvir aquelas coisas, aquelas mulheres 

conversando, conversando. E eu digo: eu não vou, vou não, e nunca fui, nunca fiz 

parte da Auxiliadora.” A singularidade dos seus depoimentos foram as evocações 

sobre o seu casamento que diferente das outras entrevistadas foi efetivado conforme 

as normas. 

A sua narrativa sobre a sua conversão ao protestantismo congregacional é 

marcada por imagens da família quando da sua infância e juventude. Na infância falou 

da perseguição aos protestantes provocada por Frei Damião na cidade de Esperança, 

sua alegria por ele já está morto e a mágoa porque fez “muito absurdo”. Destacou que 

o Frei definia os crentes como “bodes”, e que estes receberiam a “excomunhão”. 

Ameaçava os católicos que iriam para o “inferno” se, porventura, ajudassem a algum 

“crente”. Os protestantes foram proibidos de fazer compras nos mercados, por isso 

sua família veio para Campina Grande porque não tinham como sobreviver. Com a 

mudança passaram a participar da igreja congregacional. Salientou que os seus pais 

eram analfabetos, mas não viviam em confusão e brigas porque tinham o temor de 

Deus e não falavam contra o pastor da igreja porque lhe considerava “homem de 

Deus”. Destacou que ela e os irmãos tinham um bom comportamento na igreja, 

participavam das reuniões de culto e aos 14 anos foi batizada quando começou a 

participar do Coral por convite do pastor João Ximenes.  

                                                           
76

 Entrevista concedida no dia 29 de outubro de 2009, aos seus 73 anos de idade, para CJR. 



143 
 

Os presbíteros e diáconos da igreja como “rígidos” e “ignorantes” em contraste 

com o pastor João Ximenes, mas em relação às normas efetivadas por eles sobre as 

mulheres nas proibições quanto aos cortes de cabelos, uso de pinturas, namoros e 

cinemas, representou como zelo e falta de “vergonha” dos que se divertiam no cinema 

mesmo sabendo que: “... se eu sei que é pecado, o crente tá dentro do cinema, não é 

certo, porque eu vou?” Falou que aprendeu com os pais o dever de respeitar as 

autoridades da igreja como “homens de Deus” e ressaltou a responsabilidade destes 

em cuidar para que o pecado não venha sobre os fiéis. Todavia, aproveitou para fazer 

uma crítica aos oficiais que abusam do poder: “... e estão na igreja (os oficiais) pra 

dominar a coisas erradas, mas o negócio é que quando é,quando são diáconos 

pensam que é pra mandar no povo, né? Não sabe tratar as pessoas...”  

Essas construções da memória são formadas por um “sentimento de 

identidade”, no sentido de que essas mulheres adquiriram no decorrer da vida 

imagens de si, para si e para os outros. Na invenção desse sentimento destacamos 

três elementos: a “unidade física” como sentimento de ter fronteiras físicas no corpo 

delas ou fronteiras de pertencimento ao grupo; “a continuidade dentro do tempo” tanto 

no sentido físico como no psicológico e moral; o “sentimento de coerência” na busca 

por uma unificação dos diferentes elementos do indivíduo num movimento de 

reconstrução de si. Tais criações são entendidas como um movimento produzido em 

referência aos outros através da negociação na definição dos critérios de 

aceitabilidade, admissibilidade e credibilidade. Portanto, não pensamos a identidade e 

a memória como “essências de uma pessoa ou de um grupo”, porque também temos 

“o trabalho da própria memória em si” em que quanto mais constituída, ela realiza um 

trabalho de manutenção, coerência, unidade, continuidade e organização (POLLAK, 

1992, p.204-206).   

A representação sobre as autoridades da igreja foi produzida na evocação de 

lembranças em que aparecem os tempos do passado e presente, com as práticas das 

mulheres dos pastores da igreja e de um diácono que exerceu grande vigilância sob 

as mulheres que participam do Coral. A imagem dos oficiais como “ignorantes” está 

relacionada a uma lembrança sobre o pastor Alexandre Ximenes (filho mais novo do 

pastor João Ximenes que coordenou a igreja na década de 1980). Lamentou com 

tristeza que ele não sucedeu o pai durante muitos anos, por culpa dos presbíteros da 

igreja. Falou que Alexandre Ximenes casou com uma “mulher rica” e que Dona 

Morena não aceitou esse casamento como no dia da cerimônia se dirigiu para o 

templo congregacional chorando muito. A questão destacada pela entrevistada D foi 



144 
 

que o casamento não durou muito que sua esposa desejava comprar um vestido e ele 

“coitado” não tinha o dinheiro suficiente para tal compra. Nisso o presbítero Gideão 

lembrou a Alexandre qual era o lugar da esposa do pastor e a responsabilidade dele: 

“Você não sabe? Você como pastor, você não pode ter uma mulher pra receber, pra 

querer aquilo que ela quer.”  

Os presbíteros como “carrascos” e homens que não eram modelos da 

“santidade” que exigiam dos outros e “expulsaram” Alexandre Ximenes da igreja, mas 

ela agradece porque todos já estão mortos: “... meu Deus, felizmente, que não tem 

nenhum mais, esses de agora nenhum é daquele tempo, todos são mortos, né?” Outra 

lembrança refere-se a forma de sentar das mulheres do Coral que quando sentavam 

nas cadeiras reservadas próximo ao púlpito do templo, com o “vestido lá em cima com 

as pernas „arreganhando‟.” Assim, quando o diácono olhava ou eles, aí que “as 

mulheres „arreganhavam‟ mesmo.” Isso suscitou um sentimento de raiva na 

entrevistada D, ao destacar que ele pagaria no “inferno” por tal fala e defendeu as 

mulheres do Coral (ela que participa desde os 14 anos de idade) porque nenhuma 

delas exibia as pernas para os homens e se fosse não tinha ele o poder de julgar. Fez 

uma leitura crítica dos oficiais da igreja que não devem ser seguidos como modelos 

das normas e não merecem confiança total:  

 

“Pra você vê são coisas que um diácono mancha na igreja, para ver, 
dão trabalho pra o pastor pra poder se desviar e eu digo: „nunca 
andei com vestindo mostrando as pernas.‟ Ele diz porque quis dizer, 
quer dizer que são um povo que se a gente for tomar eles como 
vida...” 

 

Os seus discursos sobre Dona Morena e Alzira esta última, esposa do pastor 

Raul de Souza Costa, dessacralizaram as suas práticas narradas nas relações entre 

as representações da igreja congregacional. Quanto a Dona Morena, imagem de uma 

mulher que participava da escola bíblica dominical, dos cultos da igreja, “muito crente”, 

o orgulho quase “idolátrico” pelos filhos, não cumpria, todavia, o dever de acompanhar 

o pastor nas visitas aos “crentes”. Segundo a entrevistada D argumenta quando o 

pastor faz uma visita sem a companhia da esposa na casa de uma mulher, 

normalmente o marido dela não se agrada e os vizinhos falam “mal”, mas 

acompanhado da esposa os comentários mudariam para: “... pronto é uma família.” 

Falou que Dona Morena não gostava desse ideal e sim de ocupar seu tempo com 

conversas na igreja: “Gostava de um „ti-ti-ti‟ na igreja...” Fez uma leitura de que tanto 



145 
 

no tempo passado como no presente nenhuma das esposas dos pastores da igreja 

cumpriu o dever de auxiliadora do marido nas visitas aos doentes e necessitados, 

apresentou sua experiência em relação a isso: “... eu adoeci, eu fiz uma operação, 

mas ninguém, ninguém, ninguém disse, só os pastores, né.”  

Ressaltou que não sofre pelos pastores por causa das suas esposas, aprendeu 

desde a infância a conviver com tal situação e teve amizade com todas. Evocou uma 

lembrança com maior intensidade acerca de “condenação” sobre Alzira que 

transgrediu as normas da igreja. A lembrança de que o pastor João Ximenes ao saber 

desse namoro o aconselhou para que se afastasse dela porque não era uma mulher 

“ideal”, mas ele não ouviu e se casou. Narrou que o pastor Raul era seu primo e 

“sofreu muito” por causa dela, em uma das visitas feitas por ele em sua casa para 

tomar um café, ele falou do sofrimento no casamento. Uma dessas histórias foi sobre 

um dia que Raul tomava banho e um carro buzinou, ele saiu para enxergar das janelas 

de vidro da sua casa. Tratava-se de um professor do Colégio Estadual da Prata que as 

pessoas comentavam ser o namorado de Alzira. A entrevistada D condenou tal 

prática: “... que o povo dizia que ela namorava com ele, namorava não, „chamegava‟, 

mulher casada não namora, né?”  

Discursou que o pastor Raul viveu tudo em “silêncio” e sem confrontos, 

reafirmou que ela fez muita “ruindade” com ele e lembrou, depois, da morte dele. O 

homem que Alzira viveu essas experiências amorosas livres entrou na casa dela e 

tentou matar o menino que criava. Concluiu com a leitura de que a violência sofrida 

por Alzira foi resultante da sua escolha em produzir uma identidade subversiva: “Para 

você vê, a pessoa quando não anda nos caminhos do Senhor. Oh! o que acontece e 

assim por diante”. 

Por último, atentamos para as lembranças e as experiências amorosas da 

entrevistada D no período do seu namoro e casamento. Em sua leitura foram felizes 

porque obedeceram as normas. Lembrou acerca de um namoro anterior ao seu 

casamento em que o namorado lhe acompanhava para o culto na igreja sob a 

vigilância do pai, quando chegava à frente do templo não entrava e fez isso três vezes. 

Avaliou essa prática como “feia” porque não era o ideal a mulher viver como “coitada”. 

Assim, ela conversou com o namorado perguntando-o se, porventura, ele casasse 

com uma mulher “crente” a proibiria de participar dos cultos da igreja e ele respondeu 

que sim. Acabou o namoro naquele momento porque não desejava tal casamento: 

 



146 
 

 “... então, meu filho, nós nos conhecemos até agora, ‟chau‟, „chau‟ 
não, porque não tinha „chau‟ nesse tempo, acabou. (Ele) Oxente! Só 
por isso. (Ela) Claro, a moça casa com um rapaz pra andar só, como 
eu vejo ali na Igreja, ainda hoje tem muita gente assim, né?”  

 

Em seguida discursou sobre o namoro com aquele que seria seu esposo, 

destacando que seu pai era um velho “arrojado” que zelava pela “pureza” da filha. 

Lembrou um dia em que o pai permaneceu na igreja para uma reunião, sua mãe 

decidiu ir para casa na frente com ela e na companhia do namorado. A caminhada 

começou da igreja na Rua Treze de Maio quando chegaram próximo ao Mercado 

Público escutou o barulho das sandálias do pai, mas continuou a caminhada de mãos 

dadas com o namorado. No entanto, quando chegou em casa no bairro Santo Antônio, 

o namorado seguiu o ritual com uma saudação de boa noite na despedida, não 

entrava na casa porque dormiam cedo, era proibido pelos pais permanecer na 

ausência deles. Destacou que com a saída do namorado, seu pai conversou com a 

mãe para que o seu namorado preparasse o casamento com rapidez porque não 

admitia alguém andar com tal intimidade com sua filha: “... filha minha ninguém anda 

„agarrada‟ com ela não, pegada na mão.” Logo depois dessa preocupação do seu pai, 

ele preparou uma “festinha” e deu uma casa próxima ao Hospital D.Pedro I.  

Daí, a necessidade das mulheres lerem a Bíblia para aprenderem que Deus 

também condena o uso de calça comprida por ser roupa de homem e lamentou o 

tempo presente em que tantas mulheres usam tal roupa:  

 

... eu condeno porque a Bíblia condena primeiro, se toda mulher 
crente lesse a Bíblia: „que não é bom que a mulher se vista como 
homem, nem o homem como mulher‟. Não fazia isso, eu nunca vesti 
calça comprida. Agora, hoje na Igreja é cheia, é mulher de pastor, é 
mulher de presbítero, um tempo desse é mulher de calça 
comprida...  

 

Reconhece que sua atitude diante dessa suavização das normas era “aceitar” e 

esperar o “Dia do Julgamento” em que cada uma prestará as contas da sua vida 

diante de Deus. Enquanto os jovens dizem que as mudanças são necessárias porque 

o tempo presente é outro, mas cada um deve se preocupar com esse “Grande Dia”. 

Narrou o quanto as mulheres desprezam sua responsabilidade diante de Deus e 

apresentou a si mesma como modelo de que inscreveu as normas nos variados 

momentos da sua vida, para que os outros enxergassem.  



147 
 

Em tais narrativas apreendemos temporalidades heterogêneas, ritmos 

desconexos, tempos fragmentados e descontínuos, com a desconstrução do tempo 

imutável e repetitivo relacionado às normas. Porém com o olhar no tempo criador, 

dinâmico e das inovações, com destaque para o relativo e a multiplicidade de 

durações que convivem entre si. Assim, trabalhamos na perspectiva de que não há 

linearidade nas sensibilidades femininas congregacionais (MATOS, 2006, p.289-290). 

Destacou, ainda que o seu esposo era um homem “prestativo”, que lhe ajudava 

nas atividades domésticas quando esteve doente e “fiel” aos seus deveres. Lembrou 

uma história contada por ele no início do casamento em que os dois eram bem 

“novos”. Ele cobrava prestação e em determinada casa uma moça “bonita” vinha com 

muita alegria lhe entregar o dinheiro. Em um dia de segunda-feira foi cobrar prestação 

nessa casa, a moça o recepcionou com a entrega de uma rosa “linda”. Destacou o 

amor “fiel” ao comportar-se da seguinte maneira: “Eu estou lhe dando (falou a moça), 

ele disse: „muito obrigado, [mas] eu vou levar pra minha esposa, que eu sou casado. ‟ 

Quantos diz isso? Bem poucos...” Em seguida narrou sobre as suas dificuldades na 

gestação dos filhos com a morte de vários, do seu tratamento com um médico para 

que engravidasse. Tal tratamento possibilitou que gerasse seus filhos com saúde.  

Lembrou uma história de um filho que na juventude namorou uma “jovem” que 

engravidou e um dia foi a casa deles para falar com seu esposo de que estava 

grávida. Destacou que o marido foi “grosseiro”, mas ressaltou que ele não era assim e 

algumas vezes o homem tem tais atitudes. Na sua fala ele a condenou e a classificou 

no quadro das “inaceitáveis”. Quanto ao filho a entrevistada D produziu um silêncio: 

“Aí, ele foi meio „grosso‟, foi „grosseiro‟, mas de qualquer forma ele, o homem as vezes 

diz as coisas, porque ele não era „grosseiro‟. Ele disse: „Menina filho de mulher da vida 

não tem pai, não.”  

Também narrou com detalhes sobre a morte do esposo ressaltando que sente 

falta dele e a dor por não estar em sua casa. Fez questão de mostrar uma foto dele 

que guarda com todo cuidado, mesmo muitas pessoas falando que tal atitude era 

“idolatria”. Porém considerou que a foto era apenas para se lembrar ele. Lembrou que 

fazia quatro anos e dois meses da morte dele, expressou que vive em tristeza, mas no 

mesmo instante falou que busca se conformar a vontade divina. Confessou sua fé e 

que pede a Deus felicidade: “... eu peço muita felicidade a Deus que Ele tome conta de 

mim. não sabe.” A partir desses depoimentos podemos mais uma vez constatar que 

essas mulheres congregacionais inventaram a si mesma como modelo ideal de mulher 

evangélica com os perfis ideais de dedicação ao marido e aos filhos. A união no 



148 
 

casamento como resultante da obediência as normas divinas possibilitou que todos os 

seus filhos também vivem na fé protestante. 

Portanto, neste último capítulo analisamos as representações femininas 

construídas a partir das memórias, primeiramente, sobre Dona Morena realizado pela 

família e autoridades da igreja congregacional de Campina Grande. Tais narrativas 

construíram um corpo “sagrado” e “santo” como modelo de uma mulher 

congregacional normatizada e idealizada. Também discutimos as narrativas de 

mulheres idosas em que construíram e desconstruíram imagens das autoridades da 

igreja, tais como as relacionadas à Dona Morena. Discutimos também, acerca das 

relações amorosas frustradas ou bem-sucedidas e sobre as diversões e no cuidado 

com o feminino.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



149 
 

5. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Nessa pesquisa alcançamos nosso objetivo ao analisamos como foram 

construídas historicamente as práticas e representações femininas congregacionais 

em Campina Grande entre os anos de 1927 a 1960. Pensar nas ações táticas, nos 

usos e apropriações subversivas efetivadas pelas mulheres em suas práticas 

ordinárias na constituição de formas diversas de ser e estar no mundo foram alguns 

dos aspectos aqui discutidos. Não nos limitamos a esse recorte temporal como algo 

cristalizado numa linearidade dos fatos na história dessas mulheres congregacionais, 

mas atentamos as descontinuidades e as temporalidades múltiplas. Também 

rompemos com a historiografia triunfalista do protestantismo congregacional em suas 

exaltações das práticas normativas das autoridades e instituições, pois procuramos os 

sujeitos em suas experiências, sensibilidades, emoções, desejos, contradições e 

representações do mundo, através de um descortinar da consciência afetiva e moral 

da cidade de Campina Grande. 

Na escritura de uma história crítica das sensibilidades e das relações entre 

homens e mulheres no protestantismo congregacional, nas formas diversas de 

narrativas das tradições protestantes e nas suas resignificações. Para tanto, apoiamo-

nos numa documentação diversa como: nas escritas de Sarah Kalley, Iraci Mendonça, 

nas cartas de Luiza Monteiro, nos casos de disciplina sob as mulheres registradas nas 

atas da igreja e as narrativas da memória de algumas mulheres idosas. 

Nossa história constitui-se em um repensar das subjetividades das mulheres 

congregacionais em suas formas singulares de ser e estar no mundo. Em que 

descortinamos a tessitura dessas relações interpessoais, marcadamente entre 

mulheres/mulheres e mulheres/homens. Com atenção voltada nessas práticas e 

representações como construção das relações múltiplas entre “feminino” e “masculino” 

num contexto histórico específico da cidade de Campina Grande. Assim promovemos 

outras leituras das imagens femininas e masculinas, no reconhecimento dessas 

práticas dos sujeitos como desejantes e donos de si mesmo, sem a tutela das normas 

promovidas pelas autoridades, que resultaram em uma diversidade de muitos 

“femininos” e “masculinos”.  

Portanto, reconhecemos a possibilidade aberta para outras leituras e histórias 

do protestantismo em Campina Grande e no estado da Paraíba. Aqui realizamos o 

nosso traçado particular nesse caminho para que outros com criatividade e liberdade 



150 
 

construam suas escritas com outros olhares. Com a consideração de que os arquivos 

das igrejas protestantes encontram-se como “matas virgens” a serem abertas e 

exploradas pelos historiadores como também os membros idosos que ainda estão 

vivos para evocarem suas lembranças e inventarem suas narrativas. Na da 

particularidade Igreja Evangélica Congregacional, em Campina Grande, outro 

resultado importante dessa dissertação, consistiu na composição de um acervo 

documental significativo para a construção de outras histórias tais como: a 

digitalização das atas da igreja desde 1927 até o final de 1980, das cartas de Dona 

Morena, livros de chamada da escola bíblica dominical das décadas de 1929/1939, 

boletins dominicais entre os anos de 1982/1984, catalogação das entrevistas com 

mulheres e homens congregacionais.  

Com isso esperamos a produção de outras histórias do protestantismo em 

Campina Grande com questões diversas como: a participação do protestantismo 

congregacional e suas práticas educativas na cidade através da Escola Dominical e do 

Colégio Evangélico; as relações de gênero na perspectiva dos homens e mulheres 

através das suas memórias; as imagens do protestantismo através das fotografias dos 

acervos particulares; as ações sociais do Asilo de Idosos, do Caixa Diaconal e a 

Assistência Social Evangélica (ASSEVAN). Realizamos a pesquisa sob a inspiração 

em Chartier (1990) e Certeau (2005) e secundariamente a partir dos escritos de 

Thompson (1981: p.185) de que essa história não foi escrita em um sistema de 

“fechamento” em que as teorias foram “auto-suficientes, auto-justificativas e auto-

extrapolantes”, mas uma história como exploração aberta do mundo e de nós 

mesmos, com a rejeição de “um aparelho mecânico conceptual”. Na produção de um 

mapa em que reconhecemos a existência de margens e silêncios, para que sejam 

trabalhadas como “fronteiras do desconhecido” através de questionamentos que 

formam o diálogo do conhecimento histórico. 

 

 

 

 

 

 



151 
 

6. REFERÊNCIAS 

 

 Fontes Documentais 

 

 LIVRO DE ATAS DAS SEÇÕES DA IGREJA EVANGÉLICA CONGREGACIONAL 

DE CAMPINA GRANDE – Paraíba. 1927-1934. Arquivo da Igreja Evangélica 

Congregacional de Campina Grande. 

 LIVRO DE ATAS DAS SEÇÕES DOS OFICIAIS DA IGREJA EVANGÉLICA 

CONGREGACIONAL DE CAMPINA GRANDE – Paraíba. 1936-1941. Arquivo da 

Igreja Evangélica Congregacional de Campina Grande. 

 LIVRO DE ATAS DAS SEÇÕES DA IGREJA EVANGÉLICA CONGREGACIONAL 

DE CAMPINA GRANDE – Paraíba. 1944-1958. Arquivo da Igreja Evangélica 

Congregacional de Campina Grande. 

 LIVRO DE ATAS DAS SEÇÕES DA IGREJA EVANGÉLICA CONGREGACIONAL 

DE CAMPINA GRANDE – Paraíba. 1958-1965. Arquivo da Igreja Evangélica 

Congregacional de Campina Grande. 

 Cartas de Luiza Barbosa Monteiro entre 1925/1927. Arquivo Particular de Hilda 

Ximenes. 

 XIMENES, Hilda Monteiro da Costa. Histórias de minha querida mãe: aniversário 

de 90 anos – Luiza Barbosa Ximenes (Dona Morena). Campina Grande, 1996 (Filme 

familiar). Acervo Particular de Hilda Monteiro da Costa Ximenes.   

 Entrevistas das Mulheres Idosas Congregacionais de Campina Grande. Acervo 

Particular de Cleófas Júnior. 

 

 Livros, Teses e Dissertações  

 

 ALVES, Patrícia Formiga Maciel. Da cruz ao trono: neopentecostalismo e pós-

modernidade no Brasil. Doutorado em Sociologia. João Pessoa, PB: 

CCHLA/PPGS/UFPB, 2005. 

 ANDRADE, Andreza de Oliveira. Interfaces das noções de gênero e sua cultura 

histórica. Dissertação de Mestrado em História. João Pessoa, PB: 

CCHLA/PPGH/UFPB, 2008. 

 BOFF, Leonardo. Fundamentalismo: globalização e o futuro da humanidade. Rio 

de Janeiro, RJ: Sextante, 2002. 



152 
 

 BRITTO, Roseane Alves. Temp(l)os de Cura: as metáforas de cura na construção 

das identidades da Assembléia de Deus no Brasil. Dissertação de Mestrado em 

História. Campina Grande, PB: PPGH/UFCG, 2009. 

 CÂMARA, Epaminondas. Datas campinenses. Campina Grande, PB: Edições 

Caravela, 1988.  

 CAMPOS, Breno Martins. Mulheres em revista: uma sociologia da compreensão do 

feminino no Brasil presbiteriano (1994-2002). Tese de Doutorado em Sociologia. São 

Paulo: PUC, 2006. 

 CARDOSO, Douglas Nassif. Robert Reid Kalley: médico, missionário e profeta. São 

Bernardo do Campo, SP: Ed. do Autor, 2001. 

 _______________________.  Práticas pastorais do pioneiro da evangelização 

do Brasil e Portugal. São Bernardo do Campo, SP: Ed. do Autor, 2002. 

 _______________________. Sarah Kalley – missionária pioneira na evangelização 

do Brasil. São Bernardo do Campo, SP: Ed. do Autor, 2005 a. 

 _______________________. Cotidiano feminino no segundo império. São 

Bernardo do Campo, SP: Ed. do Autor, 2005 b. 

 _______________________. Convertendo através da música. São Bernardo do 

Campo, SP: Ed. do Autor, 2005c. 

 CAVALCANTI, Silêde Leila. Campina Grande de(fl)vorada por forasteiros: a 

passagem de Campina patriarcal a Campina burguesa. In: GURJÃO, Eliete de. 

Imagens multifacetadas de Campina Grande. Campina Grande, PB: Prefeitura 

Municipal de Campina Grande, 2000, pp. 58-78. 

 _____________________. Mulheres modernas, mulheres tuteladas: o discurso 

jurídico e a moralização dos costumes – Campina Grande (1930-1950). Dissertação 

de Mestrado em História. Recife, PE: UFPE/CFCH, 2000. 

 CÉSAR, Salustiano Pereira. O congregacionalismo no Brasil – fatos e feitos 

históricos. Rio de Janeiro, RJ: OMEB, 1983. 

 CERTEAU, Michel de. A invenção do cotidiano: 1. Artes de fazer. Trad. de 

Ephraim Ferreira Alves. 15. ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2008.   

 CHARTIER, Roger. A história cultural entre práticas e representações. Trad. de 

Maria Manuela Galhardo. Rio de Janeiro, RJ: DIFEL, BERTRAND BRASIL, 1990. 

 ________________. O mundo como representação. Estudos Avançados. São 

Paulo, v. 5, n. 11, 1991, p.173-191. 

 ________________. A história hoje: dúvidas, desafios e propostas. Estudos 

Históricos. Rio de Janeiro, v. 7, n. 13, 1994, p. 97-113. 

 ________________. Diferença entre os sexos e dominação simbólica (nota crítica). 



153 
 

Cadernos Pagu.  Campinas, n.4, 1995, p. 40-42. 

 CIPRIANO, Maria do Socorro. A adúltera no território da infidelidade: Paraíba nas 

décadas de 20 e 30 do século XX. Dissertação de Mestrado em História. Campinas, 

SP: UNICAMP/IFCH, 2002. 

 CHALHOUB, Sidney. Cidade febril: cortiços e epidemias na Corte imperial. São 

Paulo, SP: Companhia das Letras, 1996. 

 COSTA, Jurandir Freire. Ordem Médica e Norma Familiar. Rio de Janeiro, RJ: 

Edições Graal, 1983. 

 CUNHA, Magali do Nascimento. “Vinho Novo em Odres Velhos”: um olhar 

comunicacional sobre a explosão gospel no cenário religioso evangélico no Brasil. 

Tese de Doutorado em Ciências da Comunicação. São Paulo, SP: USP/ECA, 2004.  

 DEIFELT, Wanda. Por um ensino inclusivo da história da Igreja: uma contribuição 

feminista. In: DREHER, Martin N (org.). História da igreja em debate - um simpósio. 

São Paulo, SP: ASTE, 1994, p. 104-119. 

 DELGADO, Lucília de Almeida Neves. História oral – memória, tempo, identidades. 

Belo Horizonte, MG: Autêntica, 2006. 

 DEL PRIORE, Mary. História das Mulheres: As Vozes do Silêncio. In: FREITAS, 

Marcos Cezar (org.). Historiografia brasileira em perspectiva. 6ª Ed. São Paulo, SP: 

Contexto, 1997, p.217-235. 

 ________________. História do Cotidiano e da Vida Privada. In: CARDOSO, Ciro 

Flamarion; VAINFAS, Ronaldo (org.). Domínios da história: ensaios de teoria e 

metodologia. Rio de Janeiro, RJ: Elsevier, 1997, p.259-274. 

 ENGEL, Magali. História e Sexualidade. In: CARDOSO, Ciro Flamarion; VAINFAS, 

Ronaldo (org.). Domínios da história: ensaios de teoria e metodologia. Rio de 

Janeiro, RJ: Elsevier, 1997, p. 297-311. 

 ESCOSTEGUY, Ana Carolina. Estudos Culturais; uma introdução. In: SILVA, Tomaz 

Tadeu (org.). O que é, afinal , Estudos Culturais?. Belo Horizonte, MG: Autêntica, 

2006, p.133-166. 

 FORSTH, William B. Jornada no Império - vida e obra do Dr. Kalley no Brasil. São 

José dos Campos, SP: FIEL, 2006. 

 FOUCAULT, Michel. Microfísica do poder. Org. e trad. Roberto Machado. Rio de 

Janeiro, RJ: Edições Graal, 1979. 

 _________________. Vigiar e punir: o nascimento da prisão. Trad. Raquel 

Ramalhete. Petrópolis, RJ: Vozes, 1987. 

 GADELHA, Francisco Agileu de Lima. A fé moldando comportamentos: história 

cultural dos presbiterianos em Fortaleza. Tese de Doutorado em História. Recife, PE: 



154 
 

UFPE/CFCH, 2008. 

 GIERUS, Renate. “Além das grandes águas”: mulheres alemãs imigrantes que 

vêm ao sul do Brasil a partir de 1850. Uma proposta teórico-metodológica de 

historiografia feminista a partir de jornais e cartas. Tese de Doutorado. São Leopoldo, 

RS: EST/IEPT, 2006. 

 GOMES, Angela de Castro. Escrita de si, escrita da história. Rio de Janeiro, RJ: 

Editora FGV, 2004. 

 GOMES, Antônio Maspoli de Araújo. As Representações Sociais do Corpo e da 

Sexualidade no Protestantismo Brasileiro. Revista de Estudos da Religião – REVER. 

São Paulo, n. 1, 2006, p.1-38.  

 KALLEY, Sarah Pouth. A Alegria da Casa. In: CARDOSO, Douglas Nassif. 

Cotidiano feminino no segundo império. São Bernardo do Campo (SP): Ed. do 

Autor, 2005. 

 LEITE, Sérgio Araújo. Entre o rito e o cotidiano: as mulheres da Igreja 

Congregação Cristã no Brasil. Dissertação de Mestrado em Ciências da Religião. São 

Paulo: PUC-SP, 2008. 

 LIMA, Damião de. Impactos e repercussões sócio-econômicas das políticas do 

governo militar no município de Campina Grande (1964-1984). Tese de Doutorado 

em História Econômica. São Paulo, SP: USP/FFLCH, 2004. 

 MATOS, Maria Izilda Santos de. Do público para o privado: redefinindo espaços e 

atividades femininas (1890-1930). Cadernos Pagu. Campinas, n. 4, 1995, p.97-115. 

 _________________________.Por uma história das sensibilidades: em foco – a 

masculinidade. Revista História: Questões & Debates. Curitiba, n.34, p.45-63, 2001. 

Editora da UFPR.  

 __________________________; ALVES, Gisele. A nova mulher: educando as 

futuras mães. São Paulo 1850-1900. Caderno Espaço Feminino. Uberlândia – MG, 

v.15, n.18, jan./jul. de 2006a, p.173-196. 

 __________________________. História das Mulheres e Gênero: usos e 

perspectivas. In:MELO,Hildete Pereira de; PISCITELLI, Adriana et. al. Olhares 

feministas. Brasília: Ministério da Educação: UNESCO, 2006b, p.281-294.  

 __________________________; MORAES, Mirtes. Imagens e ações: gênero e 

família nas campanhas médicas (São Paulo: 1890-1940). ArtCultura, Uberlândia – 

MG, v.9, n.14, jan.-jun. 2007, p.27-37. 

 MENDONÇA, Iraci Silva de. Memorial de José Quaresma. Campina Grande, PB: 

Artexpress Gráfica e Editora, 2007.  

 MENDONÇA, Antonio Gouvêa. O celeste porvir: a inserção do protestantismo no 



155 
 

Brasil. 3ª ed. São Paulo, SP: Editora da Universidade de São Paulo, 2008. 

 MONTENEGRO, Antonio Torres. História oral e memória: a cultura popular 

revisitada. 3ª ed. São Paulo, SP: Contexto, 1994. Coleção Caminhos da História. 

 MUSSKOPF, André Sidnei. Via(da)gens teológicas: itinerários para uma teologia 

qeer no Brasil. Tese de Doutorado em Teologia. São Leopoldo, RS: PPGT/EST, 2008. 

 PEDRO, Joana Maria; SOIHET, Rachel. A emergência da pesquisa da História das 

Mulheres e das Relações de Gênero. Revista Brasileira de História. São Paulo, v. 

27, nº 54, 2007, p.281-300. 

 PESAVENTO, Sandra Jatahy. Crime, violência e sociabilidades urbanas: as 

fronteiras da ordem e da desordem no sul brasileiro no final do sec. XIX. Estudos 

Ibero-Americanos. PUCRS, v. XXX, n. 2, 2004, p.27-37.  

 ________________________. História & história cultural. 2 ed. Belo Horizonte, 

MG: Autêntica, 2005. 

 _________________________. Palavras para crer. Imaginários de sentido que 

falam do passado. Nuevo Mundo Mundos Nuevos. Debates, 2006.  

 _________________________. Espacios, palabras, sensibilidades. Nuevo Mundo 

Mundos Nuevos. Colóquios, 2008.  

 PERROT, Michelle. Os excluídos da história: operários, mulheres e prisioneiros. 

Trad. Denise Bottmann. Rio de Janeiro, RJ Paz e Terra, 1988. Coleção Oficinas da 

História. 

 _______________. As mulheres ou os silêncios da história. Trad. Viviane 

Ribeiro. Bauru, SP: EDUSC, 2006. 

 _______________. Minha história das mulheres. Trad. Angela M. S. Corrêa. São 

Paulo, SP: Contexto, 2008. 

 POLLAK, Michael. Memória, esquecimento e silêncio. Estudos Históricos. Rio de 

Janeiro, v. 2, n. 3, 1989, p.3-15.  

 _______________. Memória e identidade social. Estudos Históricos. Rio de 

Janeiro, v. 5, n. 10, 1992, p.200-212.  

 PORTO FILHO, Manoel da Silveira. Congregacionalismo brasileiro: fundamentos 

históricos e doutrinários. Rio de Janeiro, RJ: UIECB, 1982. 

 RAGO, Margareth. Do cabaré ao lar: a utopia da cidade disciplinar: Brasil 1890-

1930. 3ª ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1997. Coleção Estudos Brasileiros; v.90. 

 RIBEIRO, Margarida Fátima Souza. Rastros e rostos do protestantismo 

brasileiro: uma historiografia das mulheres. Tese de Doutorado em Ciências da 

Religião. São Paulo: FFCR/PPGCR/UMESP, 2008. 

 ROCHA, João Gomes da (org.). Salmos e Hynnos com músicas sacras. 4ª ed. 



156 
 

Lisboa, Portugal: Livraria Evangelica, 1924. 

 __________________________. Lembranças do Passado. v. 1. Rio de Janeiro, 

DF: Centro Brasileiro de Publicidade Ltda., 1941. 

 __________________________. Lembranças do Passado. v. 2. Rio de Janeiro, 

DF: Centro Brasileiro de Publicidade Ltda., 1944. 

 __________________________. Lembranças do Passado. v. 3. Rio de Janeiro, 

DF: Centro Brasileiro de Publicidade Ltda., 1946. 

 __________________________. Lembranças do Passado. v. 4. Rio de Janeiro, 

RJ: UIECCB, 1957.  

 ROCHA, Fernanda. Mulheres ideais: uma análise do processo de construção e 

manutenção das representações sociais das esposas de pastores batistas de Curitiba, 

PR. Dissertação de Mestrado em Ciências da Religião. São Paulo, SP: 

PPGCR/UMESP, 2008.  

 SANTANA FILHO, Manoel Bernardino de. João Clímaco Ximenes – Apóstolo do 

Nordeste. O Cristão. Rio de Janeiro, agosto de 1996, ano 106, nº 4. p.5-9.  

 SCOTT, Joan. História das Mulheres. In: BURKE, Peter (org.). A escrita da história: 

novas perspectivas. Trad. Magda Lopes. São Paulo: Editora UNESP, 1992, p.63-96. 

Coleção Biblioteca Básica. 

 SILVA, Josefa Gomes. Raízes históricas de Campina Grande. In: GURJÃO, Eliete 

de. Imagens multifacetadas de Campina Grande. Campina Grande, PB: Prefeitura 

Municipal de Campina Grande, 2000, p. 13-28. 

 SILVEIRA, Rosa Maria Godoy. A cultura histórica em representações sobre 

territorialidades. Saeculum - Revista de História. João Pessoa, PB, DH/PPGH/UFPB, 

2007, p.33-45.  

 SOIHET, Rachel. Condição feminina e formas de violência: mulheres pobres e 

ordem urbana, 1890-1920. Rio de Janeiro, RJ: Forense Universitária, 1989. 

 _____________. História das Mulheres. In: CARDOSO, Ciro Flamarion; VAINFAS, 

Ronaldo, RJ (org.). Domínios da história: ensaios de teoria e metodologia. Rio de 

Janeiro: Elsevier, 1997, p.275-296. 

 SOUSA, Fábio Gutemberg R. B. de. Cartografias e imagens da cidade: Campina 

Grande – 1920-1945. Tese de Doutorado em História. Campinas, SP: 

UNICAMP/IFCH, 2001. 

 SOUZA, Claudenor Gomes de. João Clímaco Ximenes – sua vida, sua obra. 

Campina Grande, PB: Ed. do Autor, 1982. 

 SOUZA, Antônio Clarindo Barbosa. Lazeres permitidos, lazeres proibidos: 

sociedade, cultura e lazer em Campina Grande. Tese de Doutorado em História. 



157 
 

Recife, PE: UFPE/CFCH, 2002. 

 SOUZA, Elizeu Clementino de; ABRAHÃO, Maria Helena Menna Barreto (Orgs.). 

Tempos, narrativas e ficções: a invenção de si. Porto Alegre, RS: EDIPUCRS, 

EDUNEB, 2006.  

 TOLEDO-FRANCISCO, Crislaine Valéria de. Passagens híbridas: relações de 

gênero e pentecostalismo. Dissertação de Mestrado em Sociologia. São Paulo, SP: 

FFLCH/PPGS/USP, 2002. 

 THOMPSON, Edward P. A miséria da teoria ou um planetário de erros: uma 

crítica ao pensamento de Althusser. Trad. Waltenir Dutra. Rio de Janeiro, RJ: Zahar 

Editores, 1981. 

 __________________.A formação da classe operária inglesa. v. 1 A árvore da 

liberdade. Trad. Denise Bottmann. Rio de Janeiro, RJ: Paz e Terra, 1987ª. 

 __________________.A formação da classe operária inglesa. v.2 A maldição de 

adão. Trad. Renato Busatto Neto, Claúdia Rocha de Almeida. Rio de Janeiro, RJ: Paz 

e Terra, 1987b. 

 __________________.As pecualiridades dos ingleses e outros ensaios. Trad. 

Antonio Luigi Negro. Campinas, SP : Unicamp, 2003. 

 THOMPSON, Paul. A voz do passado: história oral. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 

1992. 

 VELASQUES FILHO, Prócoro Velasques. "Sim" a Deus e "não" à vida: a conversão 

e disciplina no protestantismo brasileiro. In: MENDONÇA, Antônio Gouvêa & FILHO 

VELASQUES, Prócoro. Introdução ao protestantismo no Brasil. São Paulo: Edições 

Loyola, 1990, p. 205-232. 

 VELASQUES FILHO, Prócoro Velasques. Deus como emoção: origens históricas e 

teológicas do protestantismo evangelical. In: MENDONÇA, Antônio Gouvêa & FILHO 

VELASQUES, Prócoro. Introdução ao protestantismo no Brasil. São Paulo: Edições 

Loyola, 1990, p. 81-109. 

 WEBER, Max. A ética protestante e o espírito do capitalismo. Trad. Pietro 

Nassetti. São Paulo: Martin Claret, 2005.  

 WIRTH, Lauri Emílio. O lugar da história da igreja no ensino da teologia. In: 

DREHER, Martin N (org.). História da igreja em debate - um simpósio. São Paulo: 

ASTE, 1994, p. 48-59. 

 

 

 

 



158 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

7. ANEXOS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



159 
 

ANEXO I –  

Termo de Consentimento Livre e Esclarecido das Entrevistas  

 

 

 

             Prezado (a) Senhor (a)    

 

Esta pesquisa é sobre a história do protestantismo em Campina Grande a partir 

da comunidade congregacional, intitulada PRÁTICAS E REPRESENTAÇÕES 

FEMININAS NO PROTESTANTISMO EM CAMPINA GRANDE: A Igreja Evangélica 

Congregacional (1930-1960) e está sendo desenvolvida por Cleófas Lima Alves de 

Freitas Júnior, aluno do Curso de Mestrado Acadêmico do Programa de Pós-

Graduação em História da Universidade Federal da Paraíba, sob a orientação do(a) 

Prof.(a) Antonio Carlos Ferreira Pinheiro. 

Os objetivos do estudo são analisar a construção histórica a partir dos retalhos 

no sentido de marcas ou fragmentos relativos ao espaço sagrado e divino, produzidos 

nas e pelas mulheres nas práticas protestantes da comunidade congregacional nas 

décadas de 1927 a 1960 em Campina Grande, com destaque nesse processo em 

suas relações com a dimensão do político, econômico, social e cultural da cidade.  

A finalidade deste trabalho é contribuir para uma compreensão mais crítica dos 

participantes das comunidades protestantes em nosso tempo presente em relação aos 

discursos e práticas que foram constituindo as identidades protestantes no passado, 

pensarmos os caminhos e descaminhos do protestantismo em Campina Grande em 

particular da comunidade congregacional através da escrita dessa história de forma 

acadêmica que se encontra em inicio. 

Solicitamos a sua colaboração para ser entrevistado e filmado, como também 

sua autorização para apresentar os resultados deste estudo em eventos da área das 

ciências humanas e publicar em revistas científicas. Por ocasião da publicação dos 

resultados, seu nome será mantido em sigilo.   

Esclarecemos que sua participação no estudo é voluntária e, portanto, o(a) 

senhor(a) não é obrigado(a) a fornecer as informações e/ou colaborar com as 

atividades solicitadas pelo Pesquisador(a). Caso decida não participar do estudo, ou 



160 
 

resolver a qualquer momento desistir do mesmo, não sofrerá nenhum dano, nem 

haverá modificação na assistência que vem recebendo na Instituição. 

Os pesquisadores estarão a sua disposição para qualquer esclarecimento que 

considere necessário em qualquer etapa da pesquisa. 

Diante do exposto, declaro que fui devidamente esclarecido(a) e dou o meu 

consentimento para participar da pesquisa e para publicação dos resultados. Estou 

ciente que receberei uma cópia desse documento. 

 

                             ______________________________________ 

                                     Assinatura do Participante da Pesquisa  

  

         Contato com o Pesquisador (a) Responsável:  

Caso necessite de maiores informações sobre o presente estudo, favor ligar para o (a) 

pesquisador (a) Cleófas Lima Alves de Freitas Júnior 

Endereço: Rua Josinete Oliveira Alves, nº 211, Bairro: Bodocongó, Campina Grande – 

Paraíba.  

 

Telefone: (83) 3321-5784/ (83) 99141470 

 

 

                                     Atenciosamente, 

 

___________________________________________ 

Cleófas Lima Alves de Freitas Júnior 

Pesquisador Responsável 

 

 

 



161 
 

ANEXO II 

Termo de Aprovação do Projeto de Pesquisa no Comitê de Ética e Pesquisa da 

UFPB 

 


