
  

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA  

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS LETRAS E ARTES 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM SOCIOLOGIA- PPGS 

 

 

 

 

 

 

ANA LIGIA MUNIZ RODRIGUES 

 

 

 

 

Trajetórias Imaginadas: representações da juventude negra no 

cinema brasileiro contemporâneo 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
João Pessoa 

2014 



  

 

ANA LIGIA MUNIZ RODRIGUES 

 

 

 

 

 

 

Trajetórias Imaginadas: representações da juventude negra no 

cinema brasileiro contemporâneo 
 

 
 
 
 

Dissertação apresentada à Universidade 

Federal da Paraíba, como parte das exigências 

do Programa de Pós-Graduação em Sociologia 

para a obtenção do título de mestre.  

 

 

 

 

 

 

 

Orientadora: Prof.ª Dr.ª Teresa Cristina Furtado Matos 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 

João Pessoa 
2014 



  

 

  

 

 
 
       R696t    Rodrigues, Ana Ligia Muniz. 
                           Trajetórias imaginadas: representações da juventude 

negra no cinema brasileiro contemporâneo / Ana Ligia Muniz 
Rodrigues.-- João Pessoa, 2014. 

    98f. : il.                                    

            Orientadora: Teresa Cristina Furtado Matos 
                      Dissertação (Mestrado) – UFPB/CCHL 
                      1. Sociologia da cultura. 2. Cinema brasileiro. 3. Raça. 

4.Juventude. 5. Representação.                

 

 

UFPB/BC                                                      CDU: 316.7(043) 

                                                   

 

   



  



  

AGRADECIMENTOS 

 

A professora Cristina pela excelente orientação e sincera amizade que construímos 

durante esses anos, muito além da parceria acadêmica. 

Aos professores Mónica Franch e Marco Aurélio que atenciosamente aceitaram 

participar da banca e contribuíram diretamente na construção desse trabalho. 

Aos professores Simone Brito, Adriano de Léon e Rogério Medeiros, que por meio 

das disciplinas muito acrescentaram à minha formação. 

A Jeferson De, que de imediato se mostrou solícito às minhas questões.  

A Nancy, pela ajuda nos assuntos de ordem burocrática. 

A meus pais, que apesar da enorme distância que nos separa sempre me apoiaram.  

 

A CAPES pelo auxilio financeiro durantes esses dois anos de pesquisa. 



  

RESUMO 

 

Este trabalho analisa as representações da juventude negra no cinema brasileiro 

contemporâneo a partir do filme Bróder! (Jeferson De, 2010), considerando que a 

tensões raciais que marcam a sociedade brasileira podem ser compreendidas a 

partir das representações fílmicas. Revisando as produções dos anos 2000, 

destacamos o contexto de produção do filme assim como o lugar de seu diretor no 

campo do cinema nacional. Por meio de análise fílmica identificamos os retratos de 

como é ser jovem, negro/a e morador da periferia, explorando as tensões raciais 

presentes na obra assim como os aspectos próprios ao dispositivo cinematográfico. 

O trabalho assume, assim, a perspectiva que as relações raciais de uma sociedade 

também são expressas em suas produções culturais. Desse modo, o cinema é 

entendido como um importante meio de difusão de representações de e sobre os 

grupos sociais. 

Palavras-chave: Raça. Juventude. Cinema Brasileiro. Representação. 



  

ABSTRACT 
 
 

This work analyzes the representations of the black youth on the contemporary 
Brazilian cinema from the movie Bróder! (Jeferson De, 2010), considering that racial 
tensions that have marked the Brazilian society can be understood from film 
representations. Reviewing the 2000’s productions, the context of the movie 
production as a place of its director on the field of national cinema can be highlighted. 
Through film analysis we could identify the portraits of how it is to be young, black 
and a resident of the outskirts, exploring the racial tensions present on the work as 
own aspects of the cinematographic device. This way, the work assumes a 
perspective that racial relations of a society are also expressed in their cultural 
productions. This way, cinema is understood as an important way of spreading 
representations of and about social groups. 

Key words: Race. Youth. Brazilian Cinema. Representation 



  

LISTA DE FIGURAS 

Figura 1 - Jeferson De nas gravações de Bróder! ...................................................38 

Figura 2 - Cartaz de Divulgação …...........................................................................42 

Figura 3 - Macu ........................................................................................................44 

Figura 4 - Preparação de elenco em Bróder! ...........................................................45 

Figura 5 - Seu Chico e Macu …................................................................................46 

Figura 6 - Conversa na cozinha …............................................................................47 

Figura 7- Jefinho e Macu...........................................................................................49 

Figura 8 - Jaiminho no Capão …...............................................................................50 

Figura 9- Jaiminho e Paulo........................................................................................52 

Figura 10 - Jaiminho e o empresário Paulo ..............................................................53 

Figura 11 - O ator Jonathan Haagensen e o jogador Neymar...................................54 

Figura 12 - Pibe ….....................................................................................................55 

Figura 13 - Apresentação do personagem Pibe .......................................................56 

Figura 14 - Pibe com o filho e a esposa Cláudia ......................................................59 

Figura 15 - Jaiminho e Elaine …...............................................................................60 

Figura 16 - Dona Sônia e Elaine ...............................................................................61 

Figura 17 - Cilene …..................................................................................................62 

Figura 18 - Cilene e Pibe ..........................................................................................63 

Figura 19 - Trajeto para o Capão Redondo ..............................................................65 

Figura 20 - Passeio de carro ….................................................................................66 

Figura 21 - Napão e Jaiminho …...............................................................................68 

Figura 22 -  Pibe, Jaiminho e Macu …......................................................................71 

Figura 23 - Gravações do fillme Bróder! no centro de São Paulo ............................73 

Figura 24 - Paulo, empresário de Jaiminho ..............................................................74 

Figura 25 - Jaiminho e Dona Brisa ...........................................................................75 

Figura 26 - Seu Chico, Dona Sônia e Jefinho ao fundo. ..........................................75 

Figura 27 - Quadro comparativo das referências realizadas ao livro Macunaíma, um 
herói sem nenhum caráter (1928) e à sua adaptação cinematográfica (1969)........76 

Figura 28 - Jeferson De e Caio Blat nas gravações ................................................77 

Figura 29 - Bate-bola entre amigos …......................................................................77 

Figura 30 - Desfecho de Macu..................................................................................78 



  

SUMÁRIO 

 

 

INTRODUÇÃO....................................................................................................................08 

 

1.           LENDO IMAGENS..........................................................................................13 

1.1         O real e a representação................................................................................14 

1.2         O negro no cinema brasileiro........................................................................17 

 

2 .          JUVENTUDE NEGRA E DA PERIFERIA: A PROTAGONISTA DA 

DÉCADA?..................................................................................................................23 

2.1         Juventude negra nos anos 2000 e a blackização do cinema nacional.......26 

2.2         Cinema, raça e auto-representação..............................................................31 

2.3         O cinema como campo..................................................................................33 

2.4         Por trás das câmeras.....................................................................................37 

 

3.           BRÓDER.......................................................................................................42 

3.1        Macu...............................................................................................................44 

3.2        Jaiminho.........................................................................................................50 

3.3        Pibe................................................................................................................55 

 

4.           TRAJETÓRIAS E INTERSEÇÕES...............................................................60 

4.1       Mulheres em cena...........................................................................................60 

4.2       Juventude e espaço urbano............................................................................64 

4.3       Juventude, rap e periferia................................................................................70 

4.4       Raça, periferia e juventude..............................................................................73 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS........................................................................................79 

REFERÊNCIAS...........................................................................................................81 

ANEXO........................................................................................................................90 

 



 

8 
 

 

INTRODUÇÃO 

 

A questão racial é um dos temas mais discutidos na 

contemporaneidade. Objeto de luta do movimento negro e alvo de inúmeros 

debates, cada vez mais o lugar da população negra na sociedade vem sendo 

(re) discutido em nível transnacional. Por meio de diversos estudos a sociologia 

brasileira, ao longo dos anos, debruçou-se sobre as relações raciais e suas 

contradições. Se hoje a percepção de que a abolição da escravatura não aboliu o 

racismo (algo denunciado há muitos anos pelo movimento negro) se tornou 

frequente na agenda de órgãos internacionais e do Estado brasileiro1, assim como 

na comunidade acadêmica, durante muitos anos o reconhecimento da existência 

de tensões entre brancos e não-brancos permaneceu camuflado por uma 

identidade nacional baseada na cordialidade entre as  raças e como um problema 

secundário diante da luta de classes. 

Essas relações, como observa Robert Stam (2008), também são 

expressas nas manifestações culturais de um povo. O cinema, por exemplo, abriga 

uma intensa capacidade de manipular elementos em cena, reproduzindo 

determinado imaginário ou, propositalmente, contrariando-o. 

A questão racial também se tornou tema no cinema nacional. A declaração 

do ator Caio Blat em um programa de televisão agradecendo a oportunidade de 

interpretar um negão no filme Bróder!, despertou minha curiosidade sobre a 

temática nas produções recentes. Essa inquietação, que fez com que eu assistisse 

ao filme e revesse outros, me incentivou a construir um projeto de mestrado em que 

eu pudesse refletir de modo mais aprofundado sobre essas representações e seus 

vínculos com as questões raciais contemporâneas2. 

Deparei-me, então, com uma gama de produções do cinema nacional, 

principalmente da última década, que retratam o cotidiano de jovens negros, homens 

e mulheres, que residem nas periferias das mais diversas localidades do país. Esses 

                                                             
1
 Resultando por exemplo na criação do Estatuto da Igualdade Racial e da Secretaria de Políticas de 

Promoção da Igualdade Racial – SEPIR. 
2
 O ingresso numa pesquisa sobre a representação racial no cinema brasileiro dos anos 60 e 70, 

ainda na graduação, fez com que esta interrogação me acompanhasse durante minha trajetória 
acadêmica até os dias de hoje. Tal experiência resultou num trabalho de conclusão de curso 
analisando as representações raciais nos filmes Xica da Silva (1976, Carlos Diegues) e Quilombo 
(1984, Cacá Diegues). 



 

9 
 

 

filmes em sua maioria são ambientados em favelas e retratam temas como violência 

e criminalidade. 

Desde meados do século XX a cultura “jovem” tornou-se central no circuito 

da indústria cultural e cultura de massa, construindo assim um modo e um estilo de 

vida (CAMPOS, 2010) que considera a juventude como uma categoria que 

expressaria uma experiência universal. 

Ao mesmo tempo, no Brasil, a juventude que habita a periferia, que é em 

sua maioria negra tem suas representações associadas à violência, gravidez 

indesejada, criminalidade entre outras situações, construindo um imaginário 

negativo desse grupo social. 

Até mesmo algumas produções que buscam colocar em cena outras 

dimensões do cotidiano dessa parte da população acabam reproduzindo conhecidos 

estereótipos como o esporte e a arte como elemento “salvador” de uma juventude 

que a qualquer momento pode se “desencaminhar” para o crime, atividades ilícitas, 

o uso de drogas, prostituição, entre outros “desvios”. 

De fato, esses jovens estão expostos a uma série de dificuldades no campo 

da educação, mercado e justiça. E, se forem negros, a dinâmica de estigmatização 

racial existente no Brasil (TELLES, 2004) se acrescenta a essas barreiras, como nos 

mostra Bento e Beghin: 

Quando analisados os dados referentes a condições de vida dos 
jovens negros, não se pode deixar de enfrentar a questão que se 
explicita: o amplo e diversificado leque de manifestações da 
discriminação racial que os atinge. De um lado, constata-se um 
ambiente escolar pouco hospitaleiro para os negros, que engendra a 
evasão ou torna a trajetória educacional mais acidentada; de outro, a 
grande dificuldade de inserção qualificada no mercado de trabalho. 
No final da linha observa-se, com estarrecimento, um quadro de 
genocídio. É óbvio que esse quadro não favorece a esperança, não 
estimula a dedicação aos estudos, não alimenta uma perspectiva 
otimista de futuro. Como confiar em si próprio, como acreditar na 
meritocracia, como avançar se, de antemão, sabe-se que o 
tratamento será negativamente diferenciado? O desalento, a 
desesperança, o não ter com quem contar atravessa o cotidiano 
desses jovens. (Bento; Beghin, 2005, p.195). 

 

As desigualdades também podem ser observadas a partir de alguns dados. 

Segundo o Mapa da Violência 2013 os homicídios são hoje a principal causa de 

morte de jovens de 15 a 24 anos no Brasil e atingem especialmente jovens do 

sexo masculino, moradores das periferias e áreas metropolitanas dos centros 



 

10 
 

 

urbanos. Dados do SIM/DATASUS do Ministério da Saúde mostram que mais da 

metade dos 52.198 mortos por homicídios em 2011 no Brasil eram jovens (27.471, 

equivalente a 52,63%), dos quais 71,44% negros (pretos e pardos) e 93,03% do 

sexo masculino3. 

Já nos resultados da Pnad/IBGE, demonstrados na pesquisa Juventude 

e Políticas Sociais no Brasil (IPEA, 2008), os jovens pobres são majoritariamente 

não brancos (70,3%), o número de jovens negros analfabetos entre 15 e 29 

anos é quase três vezes maior que o de jovens brancos, dentre outros 

indicadores. Também são alarmantes os dados do Mapa da Violência 20114 que 

indicam uma tendência geral de desigualdades entre brancos e negros: desde 

2002 há uma queda de homicídios da população branca e do aumento na 

população negra. 

Mesmo reconhecendo a existência de um contexto de violência e 

estigmatização, por serem jovens e por serem negros, um olhar mais atento através 

de suas trajetórias nos faz perceber que “apesar de pertencerem a uma mesma 

classe e mesma cultura, pode se seguir caminhos diferenciados” (FRANCH, 2004). 

Neste sentido, este trabalho volta-se para a representação da juventude 

negra no cinema contemporâneo no filme Bróder! (2010) a partir da trajetória e 

aspirações desses jovens, o modo como se veem seus laços sociais e suas 

experiências em comum. Dirigido por Jeferson De, cineasta ativista por uma maior 

participação do negro5 no cinema brasileiro, a obra abriga a peculiaridade de 

apresentar um protagonista branco que se vê como negro. 

Os procedimentos metodológicos concentraram-se em dois eixos, um 

teórico- conceitual e outro relativo à análise fílmica. A primeira etapa da pesquisa 

incidiu na revisão de marcos teóricos do debate sobre as relações raciais no Brasil 

e a diversidade da experiência negra, incluindo a reflexão sobre a representação 

                                                             
3
 “Em resposta ao problema da violência contra a Juventude, em setembro de 2012, o Governo 

Federal lançou o Plano Juventude Viva, uma iniciativa que busca ampliar  direitos e prevenir a 
violência que atinge a juventude brasileira. O Plano constitui-se como oportunidade inédita de diálogo 
e articulação entre ministérios, municípios, estados e sociedade civil no enfrentamento da violência, 
em especial àquela exercida sobre os jovens negros, e na promoção da inclusão social de jovens em 
territórios atingidos pelos mais altos índices de vulnerabilidade”. 
4
 Fonte: www.juventude.gov.br/.../mapa-da-violencia-2011-2013-resumo-exe. Acesso em 20 agosto 

2011. 
5
 Adotamos aqui o termo “negro/a” para nos referirmos a população afrodescendente, assim como 

tem feito um extenso grupo de autores das ciências sociais brasileiras (FERNANDES,1971; 
PINTO,1953; NOGUEIRA, 2009; COSTA, 2006; GUIMARÃES,2002; dentre outros). 
 

http://www.juventude.gov.br/.../mapa-da-violencia-2011-2013-resumo-exe


 

11 
 

 

do negro, em especial no cinema (CARVALHO, 2005; STAM, 2008). Ainda no 

campo das Ciências Sociais, nos debruçamos sobre leituras sobre curso da vida e 

juventude (FEIXA, LECARDI, 2010; PAIS, 2009; ABRAMO, 1997) entrando em 

contato com a problematização desse conceito, suas formas de uso e suas 

interpretações correntes. 

Posteriormente, um aparato teórico acerca do estudo da imagem, 

representação, estilo e linguagem cinematográfica foi primordial para uma 

compreensão crítica dessas representações não apenas como ilustrações do 

discurso sociológico, mas como representações da realidade produzidas por atores 

sociais. 

Também foi realizado um levantamento sobre os dados técnicos do filme, 

o contexto de produção e informações sobre o seu idealizador com a finalidade 

de situar a obra em seu contexto político e econômico. 

O outro procedimento metodológico consistiu na análise fílmica. O 

procedimento mais adequado para análise foi desmontar o filme, pelo método de 

decupagem6, de modo a captar os mecanismos da construção da narrativa 

cinematográfica. Essa atividade supõe despedaçar, desmontar ou descosturar o que 

se toma como totalidade, para depois restabelecer esses elementos isolados 

evidenciando suas associações e seus significados. 

Após a decupagem foi confeccionada uma grade de análise, no intuito 

de observar separadamente as alegorias e os discursos retratados no filme. Por 

meio de uma tabela inserimos diversas categorias temáticas como raça, classe 

social, família, lazer, moral, cultura, gênero, cotidiano, relações de vizinhança, 

conflitos, violência, geração, juventude, estereótipos, consumo, música, 

educação, relação com a cidade, sexualidade; e categorias estilísticas e 

narrativas como linguagem, trajetória, protagonismo, metáforas, referências e 

homenagens, dando também espaço às temáticas que, mesmo não colocadas a 

priori, apresentaram-se na obra. O procedimento mostrou-se muito eficiente, pois 

possibilitou identificar os discursos que o filme apresenta em relação a cada 

categoria de análise e o modo como são representados e articulados. 

                                                             
6 “A decupagem é, antes de tudo, um instrumento de trabalho. O termo surgiu no curso da década de 

1910 com a padronização da realização dos filmes e designa a 'decupagem' em cenas do roteiro, 
primeiro estágio, portanto, da preparação do filme sobre o papel; ela serve de referência para a 
equipe técnica. Como muitas outras, a palavra passa do campo da realização ao da crítica. Ela 
designa, então, de modo mais metafórico, a estrutura do filme como seguimento de planos e de 
sequencias, tal como o espectador pode perceber” (AUMONT, 2003, p.68). 



 

12 
 

 

A dissertação é composta por quatro capítulos. O primeiro volta-se para 

uma reflexão sobre a relação entre cinema e sociologia, ressaltando o 

significado das representações sociais e a participação do negro no cinema 

brasileiro. 

O segundo constrói um panorama sobre o cinema nacional dos anos 

2000, discutindo os modos como a juventude negra é representada nas telas e o 

contexto de luta por uma maior autonomia dos negros na construção de suas 

representações. 

Em seguida, discorremos sobre o filme Bróder! a partir dos dados 

coletados na decupagem submetidos à análise das categorias e interpretações 

sociológicas; no terceiro capítulo a partir da trajetória dos três protagonistas e no 

último apresentando temas e  questões identificados na trama. 

O caminho aqui trilhado observa os modos de representação da 

juventude negra e o discurso dos produtores dessas representações. 

Reconhecendo, portanto, que as imagens em movimento não constituem a única 

maneira de falar da sociedade, mas seguramente possuem um importante papel na 

construção da identidade de muitos jovens. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

13 
 

 

1. LENDO IMAGENS 

 

Tomando a cultura como uma dimensão material e simbólica da sociedade 

- que está em constante transformação - podemos compreender que o discurso 

científico, as narrativas históricas passadas por gerações, mapas, teatro, artes, 

dança, literatura, fotografia, cinema e estatísticas (BECKER, 2009) são apenas 

algumas das variadas formas que a sociedade encontrou para se expressar 

diferentes dimensões das experiências sociais. 

Segundo o sociólogo Howard Becker (2009), apesar das experiências 

diárias do tipo face a face possuírem papel fundamental no aprendizado de como 

viver em sociedade, elas apresentam limites de tempo e espaço. Cabe às 

representações sociais, diz o autor, nos fornecer conhecimento sobre outras 

pessoas, lugares, épocas e modos de viver. 

 

Assim, procuramos “representações da sociedade” em que outras 
pessoas nos falam sobre todas essas situações, lugares e épocas 
que não conhecemos em primeira mão, mas sobre os quais 
gostaríamos de saber. Com a informação adicional, podemos fazer 
planos mais complexos e reagir de uma maneira mais complexa às 
nossas situações de vida imediatas. Para simplificar, uma 
“representação” da sociedade é algo que alguém nos conta sobre 
algum aspecto da vida social. Essa definição abarca um grande 
território. Num extremo situam-se as representações comuns que 
fazemos uns para os outros como leigos, no curso da vida diária. 
(BECKER, 2009, p.18). 

 

 

Dentre as demais representações o cinema se destaca como uma 

importante instituição social do mundo moderno. Produto comercial e ao mesmo 

tempo um mecanismo fornecedor de representações, ele se tornou, desde o seu 

surgimento, uma das mais populares maneiras de se falar da sociedade. Desse 

modo, a oportunidade de estudar outras maneiras de se falar do social pode 

nos revelar “dimensões analíticas e possibilidades que a ciência social muitas 

vezes ignorou serem úteis em outros aspectos”. (BECKER, 2009, p.19). 

Os estudos sobre cinema, de um modo geral, dividem-se em trabalhos que 

analisam a indústria cinematográfica. De um lado estão as pesquisas sobre a 

produção em série, em busca do aumento do capital, a consolidação de gêneros 

rentáveis abertura de novos mercados. Do outro, encontram-se os estudos que 



 

14 
 

 

produzem uma análise voltada diretamente ao texto fílmico, ao imaginário social que 

se quer atingir, sua dimensão e ideologia (MENEZES, 2001) e em estudos de 

recepção. 

  

1.1.  O real e a representação 

 

O processo de análise fílmica supõe um constante exercício de 

compreensão das representações a partir de padrões já existentes, porém sem 

deixar de estar atento à suas outras dimensões, as potencialidades da imagem. 

Assim, durante a leitura de um texto fílmico não basta sermos guiados 

pela temática escolhida, pois é preciso observar os discursos concorrentes que 

circulam na atmosfera social (STAM, 2008). O conceito de estereótipo7 é 

frequentemente abordado nos estudos sobre representações, pois é imensamente 

útil para detectar padrões até então não identificados e vistos como aleatórios. No 

entanto, o seu uso em demasia pode comprometer a análise: 

 

(...) a preocupação exaustiva com imagens, sejam estas positivas ou 
negativas, pode levar a uma espécie de essencialismo, já que o 
crítico reduz uma diversidade complexa de representações a um 
conjunto limitado de estereótipos reificados. (STAM, 2008, p. 465). 

 

Desse modo, a utilização do estereótipo enquanto categoria analítica 

apresenta o risco de reificar a representação. Cabe ao analista, a partir de seu eixo 

de pesquisa, estabelecer os limites de seu uso e suas possibilidades de 

compreensão. 

 Igualmente problemática é a relação entre representação e real. Os estudos 

sobre arte apresentam opiniões divergentes acerca da complexidade da tríade 

imagem- real- espectador (MENEZES, 2001). Não é nossa intenção realizar uma 

discussão exaustiva do tema, o que seria impossível nos limites deste texto. 

Interessa-nos a percepção de que a representação é uma terceira coisa. Ela não é o 

                                                             
7
 Referimo-nos ao conceito de estereótipo apresentado por Robert Stam (2008) como “uma das 

grades socioideológica importante por via da qual os filmes veem e por meio de qual eles são vistos. 
Uma espécie de atalho mental, um instrumento pelo qual as pessoas caracterizam de maneira 
necessariamente esquemática outro grupo com qual estão apenas parcialmente familiarizadas. 
Assume função de controle social, indiretamente”. 
 



 

15 
 

 

real, nem é meramente uma reprodução do real, mas sim uma interpretação do 

mundo social em que se vive e que se transforma constantemente (STAM, 2008; 

BECKER, 2009): 

 

A literatura e, por extensão, o cinema mais do que se referir ao 
mundo ou evocá-lo, representam-no em suas linguagens e discursos. 
Em vez de “refletir” o real diretamente, ou mesmo refratar” o real, o 
discurso artístico constitui uma refração de uma refração, isto é, uma 
versão mediada de um mundo socioideológico já textualizado e 
“discursivizado”. Portanto, essa é uma questão menos de fidelidade a 
uma realidade ou verdade preexistente do que de orquestração 
específica de discursos ideológicos e perspectivas sociais. (STAM, 
2008, p.456). 

 

Toda representação é parcial, pois não possui a capacidade de expressar 

por completo a complexidade das experiências reais. Essa percepção nos alerta 

quanto a uma possível conexão mecânica entre real e representação durante o 

processo de análise fílmica, na medida em que nos faz observá-la vinculada aos 

discursos ideológicos produzidos sobre grupos sociais. O problema sociológico 

reside em descobrirmos quais as relações que a representação guarda e expressa 

em relação ao real que o fez surgir (MENEZES, 2001). 

De modo semelhante o conceito de comunidades organizacionais, de 

Becker e, por conseguinte sua definição de ‘produtores’ e ‘usuários’, nos fornece 

mais um caminho no reconhecimento das tensões entre produção de 

representações e suas interpretações. 

Há uma clara distinção entre o grupo composto por produtores de 

representações (profissionais de cinema que o tem como meio de vida) e o grupo de 

pessoas que consomem e interpretam esse trabalho por diversão ou informação 

(BECKER, 2009, p.72), pois o público em geral compreende os códigos utilizados, 

mas não o seu modo de produção. A interpretação das representações, segundo 

Becker, só ocorre quando a linguagem de determinada forma de representação é 

aprendida pelos usuários por repetição constante. Ou seja, tudo depende da forma 

como aprendemos e dos códigos que estamos acostumados e treinados a ler. 

As representações sociais também sofrem transformações no percurso entre 

produtores e usuários. Assim, um filme que foi produzido a partir de uma 

determinada ideologia pode ser interpretado de diversas formas pelos espectadores 

ou por analistas dessa representação. Apesar dos códigos que permitem que elas 



 

16 
 

 

sejam reconhecidas, as representações apresentam um caráter múltiplo ao entrar 

em contato com outros grupos sociais. Logo uma mesma obra pode ser vista e 

compreendida a partir de diversos recortes temáticos e epistemológicos. 

No que tange a análise propriamente dita não há um caminho exato. 

Observar a direção, a temática abordada, o processo de distribuição e divulgação e 

a crítica especializada são elementos mais aparentes que na maioria das vezes 

relacionamos quando nos deparamos com uma obra. 

Outro aspecto considerado por alguns trabalhos é a dimensão emocional 

da técnica (SANTANA, 2008), em outras palavras, o fato de nenhuma técnica ser 

ingênua, pois ela é utilizada buscando causar sentimentos específicos no 

espectador (STAM, 2008). Assim um movimento de câmera, uma montagem 

específica e até mesmo o tipo de equipamento utilizado podem nos informar sobre o 

nosso objeto mais do que imaginamos. 

Atrelado a isso temos a escolha de cenários, atores, músicas, 

profissionais técnicos, fotografia. Todos esses pequenos elementos que constroem 

a obra, e sua diegese, e que, habitualmente, só vemos enquanto síntese ou só 

observamos em seu estágio final, podem nos revelar os procedimentos adotados 

para se chegar a determinada emoção/cognição, visto que esse é um dos intuitos 

de qualquer produção cinematográfica. Ela é feita por alguém e para alguém. Os 

equipamentos, por sua vez, podem nos indicar os parâmetros da produção, que 

diferem bastante a partir de seu financiamento e seus produtores. Por exemplo, 

um filme caseiro nos coloca diante de uma estética específica enquanto que 

grandes produções em série apresentam certo padrão de qualidade de imagem, por 

exemplo. 

 

Para falar da “imagem” de um grupo social, precisamos fazer 
perguntas precisas a respeito das imagens e sons: Quanto espaço 
os diversos personagens ocupam na tomada?Quais personagens 
são ativos e dinâmicos, e quais personagens não passam de apoios 
decorativos? A linha de visão faz com que nos identifiquemos com 
um olhar, ao invés de outro? Os olhares de quem são 
respondidos?Quais são ignorados? Como a linguagem corporal, a 
postura e a expressão facial comunicam atitudes arraigadas em 
hierarquias sociais, atitudes de arrogância, servilismo, ressentimento, 
orgulho? A música de quem dita a resposta emocional?Quais 
homologias dão forma à representação artística e étnico-política?. 
(STAM, 2008, p.474). 

 



 

17 
 

 

Vemos assim como o discurso pode ser conduzido não só pelos 

personagens ou pela trama, mas pela música, pela iluminação, enquadramento e 

demais elementos do espaço fílmico (STAM, 2008, p.473) e que cada cena 

poderia ser gravada de modo completamente diferente. 

 

 

1.2.  O negro no cinema brasileiro 

 

Como indicado anteriormente, as representações cinematográficas não 

devem ser vistas como mero reflexo da sociedade (STAM, 2008), mas sim como 

interpretações, de experiências individuais ou compartilhadas que marcam a vida 

social. Podemos observar que diversas relações de poder permeiam essas 

produções, direta ou indiretamente, e o eurocentrismo como visão de mundo é uma 

delas. Assim, o reconhecimento de que o discurso colonialista se renova ao 

longo dos anos nos possibilita notar a presença da problemática racial mesmo em 

filmes que não tenham essa questão como tema principal. Como afirma Stam (2008, 

p. 40): 

 

O desafio está em tornar visível, ou pelo menos audível, o 
multiculturalismo reprimido mesmo nos textos dominantes. 
Realmente, a própria noção de texto não-étnico é questionável. No 
fim, todas as pessoas são “étnicas”; projetar algumas pessoas como 
“étnicas” e outras como estando “além da etnicidade” tem o efeito, 
como muitas vezes tem sido apontado, de normatizar a brancura 
como significante transcendental, dourando a presunção do valor 
normativo transparente e da auto-suficiência branca. 
 

O cinema, desde sua gênese, esteve vinculado à construção de auto-

imagens nacionais e representações raciais, pois a necessidade de apontar o “outro” 

na construção da auto-imagem nacional fez com que os estados-nação 

transmitissem valores por meio da educação, tanto pelas escolas como por meio do 

entretenimento (CHARNEY & SCHWARTZ, 2004). 

Essa percepção, segundo Shohat & Stam (2006), noz conduz a uma crítica 

multiculturalista policêntrica - um método que enxerga toda a história cultural da 

perspectiva do jogo social do poder; pensando e imaginando as comunidades 

minoritárias não como grupos de interesse a serem adicionados ao núcleo 



 

18 
 

 

hegemônico, mas sim participantes ativos no centro de uma história comum de 

conflitos. 

No Brasil, nos primórdios do cinema, a era do cinema silencioso, 

também chamada Bela Época (1896-1912), representava os não-brancos como um 

apêndice tropical da Europa. O período era marcado pela disseminação das 

teorias raciológicas de autores como Nina Rodrigues e Silvio Romero, ao mesmo 

tempo em que começava a sofrer influência do movimento modernista que 

celebrava a multiplicidade da cultura brasileira. 

A maioria dos filmes satirizava os negros e retratavam as grandes 

narrativas da tradição indianista como, por exemplo, em O Guarani (Antonio Leal, 

1908), primeiro filme brasileiro que contava com um ator negro. Interpretando um 

índio (!) o palhaço Benjamin de Oliveira era muito popular e tinha grande recepção 

do público. No entanto, as tensões raciais permeavam esse relativa abertura: 

 

Resumindo a era do cinema mudo, encontramos a predominância de 
temas indianistas ao lado de uma pobreza de temas e personagens 
afro-brasileiros. Como ocorreu no cinema, na maior parte do mundo, 
o cinema brasileiro buscava alcançar respeitabilidade burguesa, 
adotando clássicos brasileiros e internacionais, poucos deles 
tratando de temas negros. Embora o Brasil tivesse uma proporção 
maior de cidadãos negros e mulatos do que os Estados Unidos, 
essas pessoas raramente apareciam nas telas do cinema. O cinema 
brasileiro projetava uma visão do Brasil como ramo tropical da 
civilização européia. O clima ideológico era, em  geral, hostil aos 
negros, enquanto os próprios negros eram cultural e 
economicamente marginalizados, dificilmente em condições de fazer 
filmes que os representassem como eles gostariam. (STAM, 2008, 
p.124). 

 

 

A década de 30 foi marcada pela intervenção do Estado na atividade 

cinematográfica do país, no sentido de defesa da indústria nacional, prerrogativa 

constante nos discursos do presidente Getúlio Vargas (RAMOS, 1990). O cinema foi 

guiado pelo nacionalismo e a celebração de uma identidade mestiça, tônica que 

cruzou as décadas de 40, 50,60 (CARVALHO, 2005), tendo o negro um enorme 

lugar nas representações. 

 

Das comédias ufanistas da chanchada os filmes realizados pelos 
jovens de esquerda, foi o negro, metáfora do povo, quem ocupou o 
centro da representação. Todas as vezes que os filmes trataram do 



 

19 
 

 

pobre, do sambista, do proletariado, do malandro, do morador do 
morro ou do subúrbio, do favelado, do explorado, do carnaval jogador 
de futebol etc., e não foram poucas, recorreram aos atores negros e 
mulatos. (CARVALHO, 2005, p.9).  

 

O foco da produção cinematográfica nos anos seguintes se estabeleceria no 

eixo Rio - São Paulo, tendo como principal gênero as Chanchadas. Produzidas pela 

Atlântida Cinematográfica, maior produtora do gênero no período, essas obras eram 

para a maioria dos críticos brasileiros um cinema de baixa qualidade, extremamente 

conservador e que tratava as temáticas populares de forma debochada e chula. 

O público das chanchadas era em sua grande maioria os pobres e a classe 

média baixa dos grandes centros urbanos que habitava os cortiços, subúrbios e 

favelas. Seus enredos tematizavam o cotidiano dos trabalhadores da cidade e do 

campo resultaram numa enorme aceitação. Foi nos anos 40 que as favelas do Rio 

de Janeiro entraram em cena, na medida em que o advento do cinema sonoro 

coincidiu com a emergência social das escolas de samba (STAM, 2008). 

 

A utilização de elementos de linguagem advindos da indústria 
cultural, como o rádio, o circo, o teatro de revista e o Carnaval, 
tornavam os filmes reconhecíveis. Os tipos e situações 
apresentados, como o palhaço, o sambista, o malandro, a mandona, 
o mocinho, a mocinha, etc., já eram repertórios do grande público, o 
que tornava a recepção dos filmes muito mais fácil. Os próprios 
atores - Grande Otelo, Oscarito, Dercy Gonçalves,  Zé  Trindade, 
Colé, Blecaute, entre outros – eram originários de formas de 
espetáculo popular. Além do que, os filmes eram lançados às 
vésperas do Carnaval, aproveitando-se dos popularíssimos festejos 
do Rei Momo. (CARVALHO, 2005, p.54). 

 

 A representação dos negros era pautada no desejo de embraquecimento e 

em personagens estereotipados: personagens marcados pela infantilidade e pelo 

lado cômico, bondoso, irracional e assexuado. Noel Carvalho dos Santos (2005) 

recusa uma visão fatalista dessa época ao compreender esses filmes como sistemas 

abertos onde ocorrem disputas pela representação que escapam do controle dos 

diretores e produtores. A dupla constituída pelo ator branco Oscarito e pelo ator 

negro Grande Otelo simboliza essas tensões raciais e as estratégias utilizadas para 

ganhar destaque no espaço secundário que ao segundo era reservado. 

 



 

20 
 

 

Por um lado, ela representou o alegre convívio entre negros e 
brancos no Brasil da democracia racial. Por outro, visto mais 
detidamente nos filmes, ela revela as assimetrias, tensões, lutas 
travadas em torno da representação. Nos créditos iniciais dos filmes, 
o nome de Otelo sempre vinha depois do de Oscarito, além de seu 
salário ser menor que o do parceiro. Essa situação incomodava 
Otelo, que se queixava do status subordinado dos seus personagens 
em relação aos do parceiro branco, segundo ele uma forma de 
racismo. Otelo se recusava em ser escada para as cenas cômicas do 
amigo e, em alguns filmes, passou a improvisar em cima do roteiro, 
numa disputa aberta pela representação. (CARVALHO, 2005, p. 74). 

 

 

Também foi nesse período que foi criado o Teatro Experimental do Negro 

(TEN), fundado por Abdias do Nascimento no Rio de Janeiro em 1944. Por meio de 

atividades como concursos de beleza, alfabetização, seminários e sessões de 

terapia grupal buscava, em termos nacionais, a recuperação da autoestima dos 

negros, o extermínio dos estereótipos ao condenarem o blackface8. 

O mercado cinematográfico da década de 50 é marcado pela ideologia 

nacional desenvolvimentista e a implantação de grandes estúdios tornou-se uma 

alternativa para fortalecer essa esfera. Neste período, se destacaram duas posições 

nacionalistas dominantes no cinema. A primeira era formada pelos críticos e 

cineastas vinculados aos grandes estúdios, em especial da Companhia 

Cinematográfica Vera Cruz9, para quem “o popular estava associado ao folclórico e 

ao regional e viam o nacional como possibilidade de afirmação internacional do 

cinema brasileiro”. (CARVALHO, 2005, p.55). O grupo da Vera Cruz se formara 

baseado no grande empenho da burguesia industrial paulista em incentivar a arte e 

a cultura. Defendia um cinema empresarial que se expressasse pelo regionalismo. 

Ou seja, combinando o código narrativo hollywoodiano com a cor brasileira10 

adaptando narrativas nacionais como a da escravidão às telas (CARVALHO, 

2005,p.60). 

A segunda corrente surgiu como reação a essas tentativas de 

industrialização do cinema brasileiro. Formou-se a partir de um grupo de 

                                                             
8
 Prática muito comum no teatro, cinema e televisão até meados do século XX. Consiste em atores 

brancos pintados interpretando personagens negros. O estopim da luta contra essa técnica se deu 
com o aumento do número de atores negros extremamente qualificados (vide TEN) e que não podiam 
exercer sua profissão. 
9
 Empresa paulista que teve seu auge na década de 50 e visava estabelecer uma produção 

cinematográfica industrial no Brasil. 
10

 O filme Sinhá Moça (1953) representa bem essa dinâmica de apropriar de contos nacionais e 
adaptá-los pelos moldes norte-americanos de representação. 



 

21 
 

 

cineastas descontentes com os rumos seguidos pelos investimentos neste meio. 

Pois, embora essa política deixe de importar filmes que nada refletem a realidade 

social brasileira, e passe a investir na realização de produções que colocam as 

massas populares em foco, o fazem de formas discriminantes, pejorativa e 

principalmente estereotipadas. 

A partir dos anos 60 o negro passou a atuar no centro da cena, a partir 

das reivindicações dos jovens cineastas que fundariam o movimento artístico e 

político denominado Cinema Novo. Este se constituiu enquanto movimento através 

de filmes realizados pela escolha de temáticas populares e uma acentuada 

originalidade na produção. Expressando um nacionalismo que valorizava a cultura 

brasileira tendo como principal categoria o negro/povo esse movimento 

revolucionou nos aspectos estéticos e linguísticos inspirados pelos métodos de 

produção independente. 

Essa corrente montou uma tradição e uma história para o cinema brasileiro 

ao construir imagens em que personagens negros esteve à frente na representação 

do país em filmes como Rio, 40 graus (Nelson Pereira dos Santos, 1955), Rio 

Zona Norte (Nelson Pereira dos Santos, 1957), Barravento (Glauber Rocha, 1962), 

Ganga Zumba (Caca Diegues, 1964), Cinco Vezes Favela (1962), entre outros. 

A década de 70 é o cenário de ressurgimento do movimento negro e 

do fortalecimento da concepção da cultura negra enquanto um agente capaz de 

mobilizar e conscientizar a população negra de sua situação dominada. O discurso 

da militância negra buscava cada vez mais preservar a reprodução de sua história. 

De acordo com Carvalho (2005), foi no contexto dessa década que se 

esboçou um cinema de expressão das vozes oprimidas, como índios, mulheres gays 

e negro/as. Iniciou-se então o processo, pouco difundido até aquele momento, em 

que os artistas negros passaram a reivindicar a construção de suas próprias 

representações, como os atores Zózimo Bulbul e Waldyr Onofre que produziram 

seus primeiros filmes neste período. 

A conjuntura do final dos anos 70 e a década de 80 se caracterizam 

pela visão estereotipada que se reproduziu nas pornochanchadas e por algumas 

produções cinematográficas que tocam a questão racial, porém, em sua grande 

maioria situando as tensões raciais no passado e como metáfora da exploração11. 

                                                             
11

 Filmes de Cacá Diegues como Xica da Silva (1976) e Quilombo (1986). 



 

22 
 

 

A década de 90 é conhecida como retomada do cinema brasileiro. Tal 

prerrogativa se deu após uma enorme crise no campo da cultura no país e na 

extinção da Embrafilme durante o governo Collor e com a instauração da Lei do 

Audiovisual. O sucesso do filme Carlota Joaquina – Princesa do Brasil (Carla 

Camurati, 1995) e a intensificação da produção de longa-metragens caracterizam 

esse período; e filmes como Orfeu (1999) e Como Nascem os Anjos (1996) já 

adiantam o retrato das periferias urbanas que se consolidaria na década seguinte. 

Com efeito, a representação dos negros no cinema brasileiro sempre esteve 

vinculada ao debate sobre a autoimagem do país como nação racialmente 

democrática. Refletindo sobre as formas de aparição do racismo e seus efeitos na 

sociedade, a produção cinematográfica atual representa o racismo como um 

fenômeno contemporâneo (MATOS, 2011) articulando-o com diversas faces da vida 

social e suas possibilidades de transformação. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

23 
 

 

2. JUVENTUDE NEGRA E DA PERIFERIA: A PROTAGONISTA DA DÉCADA? 

 

 

Assim como as questões de raça a noção de juventude é interpretada 

e reproduzida em diversos âmbitos da vida social. Vivemos numa cultura de 

supervalorização do jovem, difundida pela moda, pela televisão, o cinema e a 

publicidade12, ao mesmo tempo em que este grupo é o maior alvo do desemprego e 

de associações à marginalidade (NETO e QUIROGA, 2003; CANCLINI, 1995). Seja 

em estudos acadêmicos, em artigos jornalísticos ou em produtos comerciais, a 

categoria juventude ganhou enorme centralidade na contemporaneidade. 

A partir de diversos debates (BOURDIEU, 1983; ARIÉS, 1978, FEIXA, 

2003; PAIS, 2003; ABRAMO, 1995) as ciências sociais indicam que a noção de 

juventude vai além de uma condição biológica, do período da adolescência e da 

puberdade. A figura do jovem moderno - que constitui um modelo a ser seguido 

– tão difundida pela mídia é resultado de um processo de construção social 

(PAIM, 2002) que não existe em todas as sociedades e que varia socialmente e 

historicamente, possuindo diversas interpreções e conflitos internos (ABRAMO, 

1994). 

Philippe Ariès (1978) afirma em seus estudos que o mundo da infância 

na sociedade medieval não era separado do adulto, destacando a importância  da 

escola no final do século XVII para demarcar a construção das noções de infância e 

juventude como etapas separadas da vida adulta, como um grupo social com suas 

características e experiências em comum. 

Do ponto de vista do mercado, com a consolidação dos bens culturais 

nos anos 60 e 70 do século XX surgem uma gama de produtos e locais voltados 

especificamente para os jovens. Livros, revistas, programas de TV, filmes, músicas, 

danças, lanchonetes e boates, além de lojas especializadas (ABRAMO, 1994). 

Desse modo, as experiências vividas em comum no ambiente escolar bem como os 

meios de lazer tornaram a juventude um grupo etário distinto. 

                                                             
12

 Ao refletir sobre a apropriação da juventude pela propaganda brasileira Eugenia Paim (2002) vai 
além. Ela indica não só o protagonismo maciço dos jovens nos anúncios, mas também que sua 
imagem é construída de modo genérico, deixando de lado seus conflitos internos e suas 
diferenciações de classe, raça e gênero. 



 

24 
 

 

No Brasil, os estudos produzidos sobre a juventude se destacaram nos 

anos 60.  Os jovens eram vistos como agentes transformadores e questionadores 

da ordem social, dos usos e dos costumes (ABRAMO, 1994; NETO e QUIROGA, 

2003) tendo como principal emblema as ações do movimento estudantil. 

Esse tipo de interpretação se consolidou enquanto referência de análise 

sobre juventude. As novas gerações passaram a ser avaliadas a partir de sua 

rebeldia transformadora “típica da condição juvenil”, ou pela sua incapacidade de 

realizar mudanças sociais. 

Essa desqualificação das manifestações juvenis dos anos 70 e 80 - que 

se orientavam em torno de movimentos culturais que se apresentavam 

socialmente como um estilo a partir de músicas, roupas e lugares específicos13- 

fez com que durante muito tempo essas gerações fossem vistas como alienadas e 

apáticas14. 

Diversos autores convergem ao identificarem o lazer como uma das 

dimensões “mais relevantes a compor a especificidade da condição juvenil em nossa 

sociedade” (ABRAMO, 1994), pois se antes a condição juvenil era lida a partir da 

criminalidade e da experiência escolar, a partir dos anos 50 o rock e uma cultura do 

consumo colocam o lazer no centro das expressões desse grupo (QUEIROZ, 2004). 

O conceito de culturas juvenis, no plural, coloca no centro da abordagem 

as distintas formas de se viver essa fase da vida e que as experiências juvenis 

“se expressam de maneira coletiva por meio de estilos de vida distintivos, tendo 

como referencia principal o tempo livre” (FEIXA, 2006). 

Esses estilos se organizam através do consumo de produtos da cultura 

de massa como roupas, músicas e formas de lazer (MAGNANI, 2012). E como 

nos chama atenção Machado Pais (2003), os jovens não vivenciam as mesmas 

situações de modo semelhante. Os elementos que compõem a sua trajetória como 

sua condição de classe, origem social e arranjo familiar interferem diretamente 

nessas experiências. 

Ao distinguir os estudos sobre juventude entre a corrente geracional, 

que toma a juventude como uma etapa da vida, analisando os conflitos geracionais 

                                                             
13

 Como os movimentos punk, dark e o rock nos anos 70 e 80, e nos 80 e 90 com o hip-hop. 
14

 O estudo de Helena Abramo (1994) sobre punks e darks é referência ao destacar como alguns 
grupos juvenis muitas vezes se manifestam por meio do “estilo” expresso em roupas, músicas e 
atitudes, e que não se pode reduzir tal a fenômeno a mero consumismo e alienação política ou como 
somente elementos de um grupo transformador social. 



 

25 
 

 

e as descontinuidades históricas - e a corrente classista que observa a juventude a 

partir de questões de classe, gênero, raça e outras categorias, tendo em mente as 

desigualdades sociais, Machado Pais (2003) propõe que tanto um olhar sobre os 

conflitos geracionais como levar em conta as desigualdades sociais, são 

fundamentais para se compreender o conceito de juventude e a complexidade das 

relações cotidianas, espaço onde essas culturas juvenis se expressam. 

 

Na verdade, nas representações correntes da juventude, os jovens 
são tomados como fazendo parte de uma cultura juvenil unitária. No 
entanto, a questão central que se coloca à sociologia da juventude é 
a de explorar não apenas as possíveis ou relativas similaridades 

entre jovens ou grupos sociais de jovens (em termos de situações, 
expectativas, aspirações, consumos culturais, por exemplo), mas 
também —e principalmente— as diferenças sociais que entre eles 

existem. (PAIS, 1990, p.140). 

 

Os dilemas vividos por boa parte dos jovens da periferia, que em sua 

maioria são negros, foram associados historicamente à pobreza e à violência. 

Desde os estudos da escola de Chicago essa juventude urbana e pobre é 

associada à delinquência, violência urbana (como vítimas ou como agressores), ao 

mercado de trabalho informal, ao fracasso e evasão escolar e o uso de drogas 

(NETO e QUIROGA, 2003). 

Sendo vistos como um “problema social” esses homens jovens tem sua 

imagem associada à negatividade pela mídia. A reprodução dessas imagens 

ocasionou certa naturalização dessa negatividade no imaginário social, pois as 

trajetórias desses jovens são reduzidas à mera associação com a criminalidade 

(LONGUI, 2008). Tal visão vem sendo refutada por muitos estudiosos que buscam 

desnaturalizar a premissa de que a pobreza explica o crime (ZALUAR e ALVITO, 

1998) e de colocar em cena as alternativas e estratégias presente nas trajetórias de 

vida desses jovens (FRANCH, 2004; LONGUI, 2008). 

Assim sendo, neste trabalho utilizamos o conceito de juventude 

enquanto uma construção social marcada por relações de poder e tensões em 

constante movimento (BORDIEU, 1983), mas também como uma etapa da vida 

cuja experiência varia de acordo com as classes sociais, gerações, gêneros 

(MARGULIS & URRESTI, 1996 apud PEREIRA) assim como marcada pelas 

questões de território, raça/etnicidade e estilo (FEIXE, 2006, MAGNANI, 1998). 



 

26 
 

 

2.1. Juventude negra nos anos 2000 e a blackização do cinema nacional 

 

O surgimento e a consolidação de periódicos e revistas (eletrônicas, 

impressas e audiovisuais), a multiplicação de escolas de cinema e cursos de pós- 

graduação na área e a popularização da internet no Brasil (com a explosão de 

espaços virtuais de produção com o Youtube), nos mostram que o cinema dos anos 

2000 pode ser caracterizado por sua multiplicidade de discursos espalhados por 

novos espaços. 

Outra característica desse período é o estrondoso aumento da produção 

de longas-metragens. Nos anos 90 foram produzidos mais de 200 longas-

metragens no Brasil, enquanto que só no ano de 2009 foram produzidos mais de 

150 longas. O desenvolvimento da tecnologia digital no final dos anos 90 

certamente foi um dos fatores que possibilitaram esse aumento da produção 

cinematográfica, de tal maneira que o termo cinema vem sendo cada vez mais 

acompanhado ou substituído pelo audiovisual, no intuito de abarcar as novas mídias. 

Apesar das transformações sociais e o surgimento de novas tecnologias 

que interferem diretamente no imaginário social o cinema não perdeu sua 

capacidade de produção e transformação de imaginários sociais, como destaca 

Ismail Xavier (2011): 

 

O cinema já não é a experiência central da cultura de massa, porém 
continua um foco poderoso na produção de imaginário e de capital 
simbólico, ainda de feição nacional, num mundo em que  a 
globalização acentua a crise das identidades gerada pelo novo fluxo 
de imagens sem fronteiras. (XAVIER, 2011, p.124). 

 

Também não podemos falar do cinema da década sem mencionar o 

espaço que a Globo Filmes - fundada em 1998 – firmou ao investir em diversas 

produções e ao consolidar o gênero da comédia televisiva nas telas de cinema, 

tanto que suas produções e coproduções figuram entre as maiores bilheterias 

nacionais dos últimos anos15. Estas são divulgadas na programação da Rede 

                                                             
15

 Na lista das 20 maiores bilheterias nacionais de 2001 à 2010 apenas três filmes foram lançados 
sem o apoio da empresa. A liderança é do longa Tropa de Elite 2: O Inimigo Agora É Outro (José 
Padilha, 2010sem o apoio da empresa. A liderança é do longa Tropa de Elite 2: O Inimigo Agora É 
Outro (José Padilha, 2010). 



 

27 
 

 

Globo de Televisão e nos seus demais veículos das Organizações Globo 

contando com a participação de atores já bastante conhecidos pelo público16. 

Tal configuração também se alia a uma maior circulação de agentes 

pelo campo. Atores que interferem cada vez mais no processo de produção, 

alguns até tornam-se diretores e produtores de cinema. Porém, não basta atores 

e diretores conhecidos para se obter um sucesso de bilheteria, diz Eduardo 

Valente (2011), é preciso a repetição do gênero para o seu sucesso. 

Neste sentido, podemos identificar que o cinema desse período produziu 

um olhar sobre a realidade do país nos dias atuais, um país “como narrativa, 

construção, alegoria, imaginário, formador e formado, projeto e resultado” 

(EDUARDO, 2011, p.14) a partir de sua periferia17. 

Filmes como Cidade de Deus (Fernando Meirelles, 2002), Carandiru 

(Hector Babenco, 2003), O Rap do Pequeno Príncipe contra as Almas Sebosas 

(Paulo Caldas; Marcelo Luna, 2000), Era uma vez (Breno Silveira, 2008), O 

prisioneiro da Grade de Ferro (Paulo Sacramento, 2003), Quanto Vale ou é Por 

Quilo? (Sérgio Bianchi, 2005), Ônibus 174 (José Padilha, 2002), Última Parada 174 

(Bruno Barreto, 2008), Amarelo Manga (Cláudio Assis, 2003), Baixio das Bestas 

(Cláudio Assis, 2006), Antonia (Tatá Amaral, 2006), De Passagem (Ricardo 

Elias, 2003), Quase Dois Irmãos (Lucia Murat, 2004), O Invasor (Beto Brant, 

2001), Linha de Passe (Walter Salles, 2008), Sonhos Roubados (Sandra 

Werneck, 2010) Bróder! (Jeferson De, 2010), 5 Vezes Favela - Agora por Nós 

Mesmos (2010) entre outros, apresentam um retrato do país a partir de diversas 

situações. 

Há um movimento que preza pela representação desses conflitos, a partir 

dos gêneros clássicos de ficção e outros que abordam o tema de modo menos 

espetacular a partir de diversas críticas sociais (XAVIER, 2011). 

Contudo, elemento comum nessas duas tendências é a violência urbana 

protagonizada pela juventude da periferia, que em sua grande maioria é negra. A 

construção desse tipo de representação tornou-se uma característica do cinema 

                                                             
16

 Assim, foi estabelecido um star-system no cinema nacional a partir dessas produções que retratam 
em sua grande maioria dilemas amorosos e sexuais da classe média, a partir de resoluções e 
encenações geralmente infantilizadas, constituindo um gênero chamado pelo cineasta Guilherme de 
Almeida Prado de Globochanchada (VALENTE, 2011). 
17

 A abordagem da pobreza é tradição no cinema nacional. A temática do popular, como já foi dito, é 
recorrente desde os anos 60 no cinema brasileiro. Imagens da periferia urbana, do sertão e do campo 
ocuparam o centro das produções do chamado Cinema Novo e ressurgem a partir dos anos 90, sob 
uma nova ótica. 



 

28 
 

 

nacional contemporâneo, na medida em que as produções cada vez mais fazem uso 

desse imaginário (já tão presente no senso comum) como recurso para o alcance de 

maior público. 

Segundo Ricardo Campos (2010) a imagem e a cultura visual contemporânea 

participam da construção da juventude, sendo igualmente componentes 

fundamentais da forma como os jovens se comunicam. O autor ressalta o vínculo 

entre culturas juvenis e visualidade partindo do pressuposto de que existe uma 

influente relação entre os exercícios de construção identitária e de representação 

visual do mundo. 

(...) os meios de comunicação social e a denominada cultura de 
massas converteram a juventude num dos seus objetos prediletos. 
No cinema a presença da juventude, de uma certa juventude, 
paradigmática da forma como a sociedade vai inventando esta 
categoria social, tem sido marcante ao longo dos últimos 50 anos, 
erigindo mitos e modelos identificadores de estilos, atitudes e 
práticas sociais da juventude. Não é difícil, aliás, relembrar algumas 
figuras cinematográficas mitificadas, que personificaram 
determinadas formas de viver e agir na juventude, servindo de 
modelo a muitas das culturas e subculturas juvenis,  e n t r e t a n to  
surgidas no panorama cultural. A televisão funciona igualmente como 
veículo difusor e construtor de imagens da juventude (Simões, 1999), 
ora propagando discursos sobre a juventude, ora edificando gêneros 
televisivos especialmente dirigidos aos jovens. A poderosa indústria 
musical inventou muitos dos mitos contemporâneos, personificados 
por exuberantes estrelas de rock e pop que ganharam fama e 
visibilidade através dos, entretanto banalizados,videoclips. A aliança 

evidente entre indústria musical, cinematográfica e televisiva, 
vocacionada para o mercado global, reforça, ainda mais, o poder 
deste circuito na configuração de modelos juvenis. (CAMPOS, 2010, 
p.120/121). 

 

Há uma disputa pelo controle da visualidade nos modos de representação, 

de acordo com Esther Hamburger (2007). Cada elemento é pensado a partir de 

seu sentido e sua repercussão em determinado imaginário, pois a expressão 

audiovisual tornou-se uma dimensão estratégica nas sociedades contemporâneas. 

Assim, “o cinema, ao eleger seu foco sobre os jovens constrói mais uma dentre 

outras figurações sobre seu lugar na sociedade, figurações que disputam legitimidade 

ao serem disseminadas” (SPOSITO, 2009, p.10). 

 

A juventude, aliás, é sempre um bom termômetro para se medir a 
saúde de um país em suas representações cinematográficas. 



 

29 
 

 

Podemos ver o descontrole da gravidez precoce em Meninas e as 
desigualdades sociais na idade escolar em Pro Dia Nascer Feliz, 
mas também o comportamento bestial dos rapazes de Cama de 
Gato, no qual as entrevistas com jovens de rua, usadas para 

comentar as atitudes dos personagens, revelam, com esse método 
estatístico, a procura pela transformação de um caso isolado em 
caso sintomático. (EDUARDO, 2011, p.17). 

 
De acordo com Robert Stam (2008) o cinema nacional contemporâneo 

apesar de ainda padecer de velhos problemas como a dependência econômica, 

a globalização ilegal, a hegemonia do filme norte-americano, o problema da 

distribuição e a carência de poder do negro sobre a sua própria imagem, apresenta 

uma nova tendência no que tange as representações raciais no Brasil: certa 

multiculturalização tanto do cinema como dos escritos críticos de cinema que 

abordam temas como exclusão social, racismo, colonialismo, imperialismo. Num 

aprofundamento na temática racial ele identifica uma blackização do cinema que 

cedeu cada vez mais espaço para temas ligados à periferia, encenados por negros e 

ambientados em favelas18. 

Há quem descreva que no cinema atual “a violência marca o lugar: 

periferia” (BARBOSA, 2006) e que a partir de diversas dimensões como uma 

massa visual composta por propagandas, pichações, e o asfalto, a dinâmica 

urbana (mais especificamente da periferia da cidade de São Paulo) é pintada não 

com um lugar, mas como um acontecimento ou experiência. 

No entanto, é preciso ressaltar que as opiniões se dividem. Se para alguns 

a periferia urbana se configura enquanto temática mais recorrente nas produções 

recentes para outros a favela não se configura enquanto gênero cinematográfico 

típico da década: 

Podemos encontrar, aliás, na mesma mistura (histórias reais e 
matrizes de gêneros estabelecidos) o motivo por trás dos fenômenos 
de bilheteria dos dois Tropa de Elite e de Cidade de Deus (que 

incorpora elementos do cinema político, policial e de ação), assim 
como o de Carandiru (o melodrama se junta ao policial). Falou-se 

muito do tal “favela movie”, mas a verdade é que o ambiente urbano 
e geográfico em si não configurou um gênero por si, dando origem a 
filmes muito distintos- e, ma maior parte, longe de representarem 
sucesso. O que une os filmes acima, muito mais que o ambiente da 
favela, é esta exploração de dramas reais, onde a violência se torna 
catártica através do dialogo com os gêneros. (VALENTE, 2001, p.29). 

 
                                                             
18

 O autor também destaca as produções cada vez mais não sobre os índios, mas dos próprios índios. 



 

30 
 

 

A partir dessas perspectivas visualizamos o destaque que o espaço 

urbano, mais especificamente da favela, ganhou no cinema da década e 

reconhecemos as diversas possibilidades de se contar essas histórias, ainda que 

tenham esse ambiente em comum. 

Apesar das divergências no que diz respeito à essas representações 

configurarem um gênero no cinema contemporâneo podemos perceber uma 

tendência na compreensão do filme Cidade de Deus como um marco na década 

(XAVIER, 2011; VALENTE, 2011; TORRES, 2008). Seja por sua linguagem 

dramatúrgica e estética ou pelo espaço que passou a ocupar no imaginário 

estrangeiro com poucos precedentes na história, pois ultrapassou a cultura cinéfila 

que tem como base o circuito de festivais19 e “se infiltrou no subconsciente comum 

do caldo do que é o cinema mundial”. (VALENTE, 2011, p.33). 

 

Isso se comprova das mais distintas formas, seja pela quantidade de 
entrevistas de estrangeiros sobre o Brasil (artistas ou não, cineastas 
ou não) onde o filme surge como imagem única que vários deles 
carregam, seja pelo resultado de algumas enquetes sobre o cinema 
mundial, feitas por sites não necessariamente “especializados”. Não 
é por acaso que o filme por si só, lançou internacionalmente  a 
carreira não só do seu diretor, como ainda do seu fotógrafo, seu 
montador e seu roteirista – casos bastante raros no cinema brasileiro 
[e que culminaram com inéditas indicações do filme ao Oscar em 
categorias técnicas]. (VALENTE, 2011, p.33). 

 

Por outro lado, Cidade de Deus também é muito criticado pela 

associação imediata entre periferia, juventude negra e violência. Ivana Bentes 

(2002) critica a exploração do tema da pobreza no filme sem uma maior 

problematização e sem vinculação com o contexto histórico vivido (ditadura 

militar). Além disso, ela indica que apesar do espaço que abriu para atores 

negros, há a redução da favela ao narcotráfico e à violência, limitando a 

experiência de vida daquela realidade representada. 

 

O cinema de ficção tem focalizado a violência urbana de distintas 
formas, e dois filmes de muito sucesso evidenciam um contraste: 
Cidade de Deus (Meirelles, 2002) expressa uma não rara afinidade 
do cinema com a política de inclusão social das ONGs, que acentua 

                                                             
19

 Caminho percorrido internacionalmente por filmes como Central do Brasil (Walter Salles, 1998), 
Orfeu Negro (Marcel Camus, 1959) e Pixote (Hector Babenco, 1981), porém nenhum tão bem 
sucedido quanto Cidade de Deus. 



 

31 
 

 

a oposição entre violência e cultura (arte) na observação no drama 
vivido pelos jovens; Tropa de Elite (Padilha, 2007) desautoriza 

grupos mediadores (caricaturados) e vê como inexorável uma 
polarização vista da ótica dos policiais. Nos dois casos, o jogo 
montado privilegia o espetáculo, e seu enfoque naturalista não 
reclama um debate sobre aspectos estruturais da questão. Instâncias 
maiores do poder permanecem fora desse território do ressentimento 
e guerra total (XAVIER, 2011, p. 127). 

 

Neste sentido, os atores negros permearam a cinematografia da década em 

produções que visavam dar voz ao Outro, neste caso os excluídos, os moradores 

das periferias (principalmente urbanas, principalmente jovens) do país. A associação 

com a violência é fator recorrente e os estereótipos, já presentes na literatura e no 

cinema - o negro revoltado, a mulata boazuda, o malandro e o negro de alma branca 

(RODRIGUES, 2001) muitas vezes ganham novas roupagens. 

 

2.2.  Cinema, raça e auto-representação 

 

Essa leva de filmes produzidos aproximadamente a partir dos anos 

2000 também aborda variadas dimensões do preconceito racial (MATOS, 2011). 

Inseridos num contexto de novos debates sobre a questão racial (GUIMARÃES, 

2002), eles tomam como objeto de reflexão a dinâmica de estigmatização e 

discriminação dos negros no Brasil e as alternativas encontradas pelos atores 

sociais para enfrentar a situação. 

O que antes se encontrava na posição de marginal ocupa o centro da 

representação, e como diz Stam: “não vira herói, mas pelo menos vira sujeito” 

(STAM, 2008, p.504). Considerando que esse novo fenômeno denominado 

“blackização” não implica apenas na participação de negros nos filmes e sim na 

representação do seu universo e no exercício da auto-representação ganham cada 

vez mais destaque diretores negros como Noel Carvalho e Alessandro Gamo (O 

catedrático do Samba, 1999), Joel Zito Araújo (A negação do Brasil, 2000; As Filhas 

do Vento, 2005; Cinderelas, lobos e um príncipe encantado, 2008; Raça, 2013), 

Daniel Santiago e Lilian Santiago (Família Alcântara, 2005), Dandara (Cinema de 



 

32 
 

 

Preto, 2005), Rogério Moura (Bom dia Eternidade, 2010) e Jeferson De (Bróder, 

2010) 20. 

Nascido em São Paulo e formado em cinema pela ECA/USP, Jeferson De já 

havia produzido anos atrás os curtas-metragens Gênesis 22 (1999); Distraída para a 

morte (2001); Carolina (2003) e Narciso Rap (2004). 

Seus primeiros filmes integraram o circuito de festivais de cinema do país 

ganhando diversos prêmios, mas foi pela polêmica causada ao lançar o Manifesto 

Dogma Feijoada21 no Festival Internacional de Curtas-Metragens de São Paulo, em 

2002 que o diretor ganhou grande destaque na mídia, além de ser um dos 

fundadores do Cinema Feijoada - organização de cineastas negros. O manifesto 

indica algumas diretrizes para a produção desse novo cinema: 

 

1) O filme tem que ser dirigido por um realizador negro; 

2) O protagonista deve ser negro; 

3) A temática do filme tem que estar relacionada com a cultura negra brasileira; 

4) O filme tem que ter um cronograma exequível. Filmes-urgentes; 

5) Personagens estereotipados negros (ou não) estão proibidos; 

6) O roteiro deverá privilegiar o negro comum brasileiro; 

7) Super-heróis ou bandidos deverão ser evitados. 

 

Segundo Noel Carvalho (2005), 

 

 

O manifesto foi rapidamente absorvido na imprensa e pelo meio, 
gerando certa polêmica. Alguns achavam-no meramente imitação do 
movimento Dogma criado pelos realizadores europeus. Outros 
tomaram-no como forma de racismo negro. O conceito de dogma 
incomodava os adeptos do mito da liberdade de criação e os mais 
maquiavélicos viam nele apenas um golpe de marketing para 
promover o cineasta. Talvez fosse mesmo um pouco de cada coisa, 
mas só os mais atentos entenderam o tom provocativo do manifesto 
e o seu modo jocoso, chanchadesco e simpático (tão brasileiro e 
nada europeu, enfim) de tratar de temas sérios. No melhor sentido 
tropicalista, o Dogma Feijoada canibalizou o Dogma europeu e, de 

                                                             
20

 É interessante pensar como esse movimento do cinema brasileiro contemporâneo foi identificado de 
formas distintas. Na interpretação de Robert Stam há uma maior abertura para a participação de 
negros nos filmes assim como a abordagem da temática racial, já o balanço realizado por 
especialistas em cinema – através de um catálogo sobre a produção dos anos 2000- não menciona 
essa abertura de discussões sobre tensões raciais nem o nítido aumento de produções de diretores 
negros. 
21

 Referia-se, ironicamente, ao Dogma 95, um movimento cinematográfico fundado em 1995 que 
primava pela produção de um cinema menos comercial e indicava diretrizes técnicas e éticas para 
seus seguidores 



 

33 
 

 

quebra, abriu a discussão sobre a possibilidade de um cinema 
brasileiro feito por negros, sem o  rancor e as queixas que 
caracterizam esses movimentos. De forma direta, objetiva e rápida 
tentava criar uma agenda mínima para pensar um cinema negro 
brasileiro. Nos anos seguintes esses mesmos realizadores passaram 
a se encontrar sistematicamente. Criaram um nome para o grupo 
chamado de Cinema Feijoada e mantiveram um sítio na Internet até 
2004. Promoveram mostras e debates sobre a representação do 
negro no cinema. O impacto e as discussões geradas pelo manifesto 
contribuíram para o deslanche da carreira de alguns dos membros do 
grupo, dando-lhes visibilidade. Alguns deles chegam agora à direção 
de filmes de longa-metragem. O grupo Cinema Feijoada foi a 
primeira afirmação pública de diretores negros. O que é da 
maior importância uma vez que o modelo de produção brasileiro 
concentra o poder de decisão nos diretores. Assim sendo, o 
manifesto do grupo, vai ao âmago das questões (inclusive 
raciais) que evolvem a representação, que é, exatamente, o de 
discutir quem detém o monopólio de construir representações 
de si, do seu grupo social, e dos outros. (CARVALHO, 2005, p. 

96/97). 

 

 

Reivindicando a maior presença de negros/as em cargos de direção e 

produção, o manifesto alerta não só para a mudança nas representações raciais, 

mas também para a desigual distribuição de poder no campo cinematográfico 

brasileiro. 

 

 

2.3. O cinema com campo 

 

Na procura por compreender a instituição cinematográfica cada vez mais 

em sua complexidade propomos um olhar sobre vários fatores da produção 

fílmica, localizando-a dentro de um campo22 (BOURDIEU, 2000) marcado por um 

jogo de interesses e por vários atores sociais que movimentam essa indústria. 

                                                             
22

 Para Bourdieu a sociedade é composta por espaços sociais que possuem regras próprias, 
denominados campos. Esses espaços possuem elementos que são valorizados e disputados pelos 
agentes que o permeiam, pois cada campo desenvolve aquilo que é valorizado dentro dele: um 
capital. Entretanto, a distribuição de um determinado capital em seu respectivo campo não se dá de 
forma homogênea. Há uma intensa disputa interna cara a todo tipo de campo na medida em que são 
caracterizados por lutas entre diferentes agentes que ocupam diversas posições dentro dele. O 
capital (um determinado recurso que é valorizado no campo) pode ser não só econômico como 
também cultural e intelectual. É distribuído de forma desigual e disputado pelos agentes que 
compõem um campo. (BOURDIEU, 2000). 



 

34 
 

 

A concepção de campo de Bourdieu indica a existência de elementos 

na sociedade que podem ser analisados a partir de sua estrutura objetiva 

(THIRY- CHERQUES, 2006, p.37).  Neste sentido, o cinema enquanto um espaço 

autônomo - portanto um campo - possui uma lógica própria e suas regras internas 

regem sua dinâmica bem como a distribuição de capital entre seus agentes. 

A ideia aqui apresentada é ressaltar a importância de ir além do que é dito 

e problematizado no que diz respeito a produção de filmes. É preciso tomá-los 

como produtos de uma imensa equipe e não apenas de um diretor23, pois há uma 

série de elementos e disputas por trás do que é exposto na mídia comumente. 

 

Assim, ao mesmo tempo em que se deve captar, anotar e 
sistematizar em quadros ou tabelas as múltiplas informações da 
narrativa: trama, discursos e construção de significados entre 
personagens, forma e disposição  dos objetos cenográficos e 
cenários, luz e fotografia, som e música, movimentos de câmera e 
enquadramentos (close, plano médio, plano geral, plano americano), 
todos seus agentes e executares devem receber a mesma atenção. 
Diretores, roteiristas, cenógrafos, atores, fotógrafos, produtores, 
enfim, tanto a equipe como cada um individualmente possui sua 
projeção dentro e fora da criação cinematográfica. (SANTANA, 2008). 

 

 

Levando em conta os processos de disputa que permeiam o campo 

podemos perceber como em alguns filmes prevalecem os elementos que as 

grandes produtoras exigem, calculando enorme rentabilidade: determinados códigos 

próprios de um cinema comercial, escalação de atores que ocupem um lugar de 

familiaridade com o gênero escolhido e ampla divulgação. 

Por outro lado, se o diretor de um filme desfruta de prestígio dentro do 

campo, ou seja, detém uma grande quantidade de capital cultural naquele meio, 

certamente suas opções na produção prevalecem. O roteiro inicial de um filme em 

contraposição à produção em seu estágio final, ou seja, na etapa em que um 

filme é distribuído pelas salas de cinema do mundo também levanta muitas 

questões interessantes. Primeiro uma questão ideológica de quem o escreveu, 

                                                             
23

 Estamos nos referindo aqui às produções que visam grande público e que passam por todo um 
processo de produção antes de colocar seu produto no mercado e no circuito cinematográfico. 
Obviamente reconhecemos a existência de produções caseiras que não passaram necessariamente 
pelas mãos de diversos profissionais, porém estas em sua grande maioria se encontram numa 
posição marginal por não possuírem capital suficiente (seja cultural ou econômico) para ingressarem 
e serem reconhecidas no campo. 



 

35 
 

 

suas posições sociais e políticas, os elementos colocados em destaque bem 

como os que, não por acaso, ficaram de fora. Podemos ver também as 

alterações realizadas e os motivos que levaram a isso. Pressões de grandes 

produtoras que exigem o uso de determinado códigos e elementos em detrimento 

de outros, ou um baixo orçamento que impede a realização de tudo que se tinha 

planejado num primeiro momento. Assim, não podemos pensar contextos de 

produção sem levarmos em conta o lugar que ocupam no campo. 

Desta feita, podemos compreender que as reivindicações expostas por 

Jeferson De e por um conjunto de artistas vão além da presença dos negros nas 

produções audiovisuais e sim na reivindicação pelo monopólio da imagem. Se no 

campo do cinema as decisões concentram-se nas mãos de diretores e produtores, a 

presença de personagens negros – como a tradição brasileira nos mostra – não é 

suficiente para uma mudança estrutural no modo de representação e na distribuição 

mais igualitária de poder no campo artístico, como afirma o diretor: 

 

Dogma Feijoada é um manifesto que publiquei em 2000, a partir de 
estudos e discussões realizadas com diversas pessoas das mais 
diferentes funções da cadeia cinematográfica (...) Basicamente, o 
retrato dos negros tem sido construído na cinematografia nacional 
por machos, adultos, brancos, de classe média alta, moradores do 
Rio de Janeiro ou de São Paulo. O que me interessa neste momento 
são os diversos olhares possíveis que os artistas brasileiros ainda 
podem lançar sobre si. A questão central é que nós negros não 
escrevemos nem produzimos espetáculos. Estamos, neste momento, 
como objetos da produção artística e não como sujeito da mesma24. 

 

Na mesma direção, em 2001 foi lançado o Manifesto de Recife produzido 

e assinado por diretores e atores negros como Antônio Pitanga, Antônio Pompêo, 

Joel Zito Araújo, Luiz Antônio Pillar, Maria Ceiça, Maurício Gonçalves, Milton 

Gonçalves, Norton Nascimento, Ruth de Souza, Thalma de Freitas e Zózimo Bulbul: 

 

1) O fim da segregação a que são submetidos os atores, atrizes, 
apresentadores e jornalistas negros nas produtoras, agências de 
publicidade e emissoras de televisão; 

2) A criação de um fundo para o incentivo de uma produção 
audiovisual multirracial no Brasil; 

                                                             
24

 CAVALCANTI, Lina. Entrevista com Jeferson De. Por uma pluralidade do olhar. Jornal O Povo. 
Fortaleza,19. Novem. 2007. Disponível em < http://jefersonde.blogspot.com.br/2007/11/jornal-o-  
povofortaleza-ce-1911.html> (Acesso em 02 jun 2013). 

http://jefersonde.blogspot.com.br/2007/11/jornal-o-povofortaleza-ce-1911.html
http://jefersonde.blogspot.com.br/2007/11/jornal-o-povofortaleza-ce-1911.html
http://jefersonde.blogspot.com.br/2007/11/jornal-o-povofortaleza-ce-1911.html


 

36 
 

 

3) A ampliação do mercado de trabalho para atrizes, atores, técnicos, 
produtores, diretores e roteiristas afro-descendentes; 

4) A criação de uma nova estética para o Brasil que valorizasse a 
diversidade e a pluralidade étnica, regional e religiosa da população 
brasileira. 

 
 

No documento predomina a denúncia da falta de oportunidade para esses 

profissionais na mídia e a cobrança pela extinção do racismo nos meios de 

comunicação e por uma produção audiovisual multirracial, demanda já colocada 

desde os anos 40 pelo Teatro Experimental do Negro-TEN. 

Foi nos anos 30 que se tem registro do primeiro cineasta negro do 

Brasil, Cajado Filho25, e nas décadas seguintes despontaram alguns diretores 

como Haroldo Costa e atores que estrearam na direção como Antônio Pitanga (Na 

boca do mundo, 1978), Zózimo Bulbul (Abolição, 1988) e Valdir Onofre (As 

aventuras amorosas de um padeiro, 1976), Odilon Lopes (Um é pouco, Dois é 

Bom) entre poucos outros. 

Assim sendo, constatamos um hiato no que diz respeito à produção de 

filmes por negros no Brasil, ainda que a maioria da sua população seja negra e 

mestiça. Há uma escassez de obras dirigidas por negros e também de trabalhos 

acadêmicos que resgatem essas produções. 

A questão, portanto, está para além do espaço ocupado pelos atores e 

suas formas de representação. O que está sendo colocado em xeque por esses 

dois manifestos não é apenas um combate aos estereótipos (negativos e positivos), 

mas as condições para a auto-representação. Ou seja, produções que dirigidas por 

negros invistam num olhar multicultural sobre a realidade. 

Tais reivindicações são respondidas, atualmente, por um conjunto de 

editais lançados pelo Ministério da Cultura (MinC) em novembro de 2012, no 

intuito de incentivar produções artísticas realizadas por negros ou com temáticas 

negras. Apesar da Lei do Audiovisual tais projetos têm dificuldades em captarem 

recursos junto às empresas, que evitam se arriscarem em arranjos artísticos não 

comuns na grande mídia - uma expressão, no campo da cultura, da etiqueta racial 

                                                             
25

 Neste período, a produção cinematográfica tinha as chanchadas como seu carro chefe e segundo 
Carvalho (2005), Cajado tinha bastante experiência no meio pois trabalhou em mais de cem filmes 
como roteirista, cenógrafo, assistente de direção e diretor de arte, além de dirigir os filmes: Estou ai 
(1949), Todos por um (1949), O falso detetive (1950), E o espetáculo continua (1958) e Ai vem alegria 
(1959). 



 

37 
 

 

do Brasil que mesmo reconhecendo tensões  raciais  não  vê  necessidade  e  

rentabilidade  em abordá-las. 

Os editais visam à promoção cultural em diversas áreas: a) Seleção de 

Projeto para Implantação de 27 Pontos de Cultura Negra; b) Apoio para Curta- 

Metragem — Curta Afirmativo: Protagonismo da Juventude Negra na Produção 

Audiovisual; c) Prêmio Funarte de Arte Negra; d) Apoio de Coedição de Livros de 

Autores Negros; e e) Apoio a Pesquisadores Negros. 

Ironicamente, os quatro últimos foram suspensos em maio de 2013 pelo juiz 

José Carlos do Vale Madeira, da 5ª Vara Federal da Seção Judiciária do Maranhão, 

acusados de racismo e de abrirem espaço para as desigualdades raciais ao 

supostamente excluírem outras etnias. A batalha judicial se estendeu ao longo do ano 

e em dezembro a Justiça Federal decidiu pela liberação dos editais26. 

 

 

2.4.  Por trás das câmeras 

 

Resultado de um projeto selecionado em 2003 para o laboratório do 

Festival Sundance e posteriormente ganhador de um edital da Petrobrás, Bróder! foi  

a estréia de Jeferson De em longas-metragens, consagrando-o como vencedor 

de uma série de prêmios no Festival de Gramado (2010)27, no Festival de 

Paulínia28 (2010) e no Festival de Cinema Brasileiro de Miami29(2011). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
                                                             
26 FONTE: http://www.palmares.gov.br/2013/12/justica-federal-libera-editais-negros-mincseppir/ 
27

 Melhor Filme, Melhor Diretor, Melhor ator (Caio Blat), Melhor Trilha Sonora e Melhor Edição. 
28

 Melhor Fotografia, Melhor Direção de Arte, Melhor Som e Prêmio da Crítica. 
29

 Melhor Edição de Som e Melhor Edição. 

http://www.palmares.gov.br/2013/12/justica-federal-libera-editais-negros-mincseppir/


 

38 
 

 

Figura 1 - Jeferson De nas gravações de Bróder! 

 

 

 

Dentre os sujeitos envolvidos na produção destacam-se Mano Brow, 

integrante do grupo Racionais MC’s, e os produtores Daniel Filho e Cacá Diegues. 

Como declarou o diretor. 

 

O Mano Brown foi meu superaliado. Já o conhecia de shows e de se 
cruzar na padaria nessas minhas idas ao Capão. A gente batia papo. 
Eu precisava muito do apoio dele. Escrevi o roteiro ouvindo 
Racionais MC. Durante as filmagens, ele visitava o set, sentava do 
meu lado, opinava em algumas coisas. Eu praticamente paro o filme 
para homenagear o Mano Brown com a música Fim de Semana no 
Parque, quando os três meninos saem do Capão e vão, literalmente, 
passear no grande parque de diversões que são as Avenidas 
Paulista e Berrini, a Vila Madalena30. 

 

Apresentando as experiências da juventude negra como tema e o bairro 

do Capão Redondo (periferia da capital paulista) como cenário, acreditamos que o 

filme possui um caráter contestatório ao se apresentar como uma nova forma de 

                                                             
30

 ACKERMANN, Luciana Entrevista com Jeferson De. Não é bróder. É mano!   Revista do Brasil, nº 
53, Novem. 2010. Disponível em <http://www.redebrasilatual.com.br/revistas/53/nao-e-broder.-e-  
mano> (acesso em 02 jun 2013). 

http://www.redebrasilatual.com.br/revistas/53/nao-e-broder.-e-mano
http://www.redebrasilatual.com.br/revistas/53/nao-e-broder.-e-mano
http://www.redebrasilatual.com.br/revistas/53/nao-e-broder.-e-mano


 

39 
 

 

representação da periferia e da temática negra, ao mesmo tempo em que foi 

realizado em co-produção com a Globo Filmes e parcerias com Cacá Diegues e 

Daniel Filho, nomes já estabelecidos no cinema nacional. O próprio nome do filme 

teve influência dessas relações: 

 

Inicialmente, quando escrevi o roteiro, nomeei como “Um dia”, mas, 
em uma reunião com Daniel Filho, decidimos mudar o nome do filme, 
pois esse primeiro nome não dizia muita coisa, daí ele me disse: por 
que você não põe “Bróder”? Só que, ao invés de escrever “Brother”, 
em inglês, eu escrevi em português, daí a gente achou que tinha 
ficado melhor ainda31. 

 

Ismail Xavier (2011) assinala que atualmente é dentro de uma 

economia política do cinema que o cineasta vem atuar e expressar seu 

pensamento. Ele deve decidir tema, forma e modo de inserção de seu filme no arco 

da produção, seja pelo campo da comunicação em grande escala (fórmulas e 

códigos já testados e aceitos pelo público) seja por uma independência a partir 

de um baixo orçamento que o insere num circuito de cinema de arte. 

Destarte, tanto os limites da invenção estética (que são ditados pelas 

produtoras) e os limites de alcance de público (impostos pelo baixo orçamento) 

permeiam os profissionais que trabalham com cinema no Brasil nos revelando os 

conflitos e dilemas próprios ao campo cinematográfico nos dias de hoje. 

Nessa perspectiva, a junção de elementos ainda não conhecidos pelo 

grande público à uma grande produtora como a Globo Filmes nos mostra como 

Jeferson De também teve que lidar com os limites no processo de produção e de 

divulgação de Bróder!: 

 
Como foi ter Daniel Filho e Mano Brown envolvidos no mesmo 
projeto? 

São as contradições do nosso país e do cinema brasileiro. Tinha tudo 
para não rolar, mas rolou. Ao mandá-lo e ele ser aprovado pela 
Columbia e pela Globo Filmes, consegui garantir mais recursos e o 
lançamento comercial do filme. Para mim, é inconcebível fazer um 
filme para ser visto pela mãe e amigos. Conheço vários cineastas 
que também passaram cinco anos da vida deles se dedicando a um 

                                                             
31

 Entrevista com Jeferson De. “ Só de raiva, eu faço filmes com amor”. Afroeducação. Disponível 
em <http://afroeducacao.com.br/reportagens/119-entrevista-jeferson-de> (acesso em 17 abr. 2013). 

http://afroeducacao.com.br/reportagens/119-entrevista-jeferson-de


 

40 
 

 

filme que não foi lançado. Ou, o que também é cruel, foi lançado e 
ficou apenas uma semana em cartaz, sem nenhuma divulgação32. 

 

Outro ponto diferencial é a composição do elenco, que conta com 

atores profissionais ao contrário de Cidade de Deus que estreou com um elenco 

quase desconhecido, muitos formados na periferia e começando a carreira. A 

escolha pelo bairro não se deu pela intenção de contar uma história sobre ele, diz 

Jeferson De, mas sim por uma questão de afeto. Inclusive, destaca que é a 

primeira vez que o bairro do Capão Redondo é cenário para um filme e que uma 

música dos Racionais MC´S toca numa sala de cinema. 

Entrevistas com o diretor nos mostram uma preocupação em diferenciar-se 

de produções como Cidade de Deus, reconhecendo sua importância na década, 

mas pontuando seus limites no que diz respeito à representação racial: 

Jeferson: Eu senti falta de chegar mais perto da família. Eu gostei muito 
de Cidade de Deus, mas eu senti falta de conhecer mais a família do 
Zé Pequeno, quem era essa pessoa? Porque às vezes pode passar a 
impressão de que na favela esses meninos negros e violentos nascem 
assim naturalmente. Você vai na favela, faz um buraco e sai um 
menino negro e violento dando tiro, e na verdade eles tem uma história. 
Zé Pequeno tem uma história de vida, tem uma família, tem um pai, 
uma mãe, um irmão, uma tia. Então no Bróder minha intenção era 
chegar mais perto do Zé Pequeno, que esse Zé Pequeno não fosse nem 
negro, fosse branco, por exemplo, como é o Caio Blat. O filme é construído 
de dentro da favela, embora eu não seja um cara que tenha nascido na 
favela, que nunca tenha convivido num ambiente de favela, mas um 
ambiente familiar, isso eu tenho até hoje

33
. 

 

O caráter reivindicatório que permeia os discursos e as produções do 

diretor pode ser visto nas suas declarações sobre sua experiência pessoal em lidar 

com os estereótipos correntes do negro no Brasil, como nos mostra a entrevista 

abaixo: 

Quando você assistiu ao filme Os Trapalhões no Planalto dos 
Macacos, e viu o cartaz no final da sessão, ficou com a 
autoestima machucada ao observar que o Mussum estava 
abraçado a uma macaca. Hoje, que leitura você faz dessa 
experiência? Meus heróis de infância na televisão eram o Mussum e 
o Saci Pererê, do Sítio do Pica-Pau Amarelo. Aí eu fico pensando e 
começo a questionar, hoje, com minha leitura contemporânea: quem 
era o Mussum? Um negro barrigudo, alcoólatra, que falava errado e 

                                                             
32

 Ibid. 
33

 ANDRADE, Estela. Entrevista com Jeferson De. Revista Universitária do Audiovisual- RUA, 15 
de out. 2011. Disponível em < http://www.rua.ufscar.br/site/?p=7158> (acesso em 02 jun 2013). 
 

http://www.rua.ufscar.br/site/?p=7158


 

41 
 

 

sempre se dava mal na história. Então, você imagina o que é ver 
esse filme num domingo e depois ir para a escola na segunda-feira. 
Todo mundo se identificava com o Didi ou com o Zacarias. Eu me 
identificava com aquele cara, que no cartaz do filme estava abraçado 
a uma macaca. Esse era o meu herói. Meu outro grande herói de 
infância era um menino sem perna, que usava aquele boné horrível 
vermelho e que fumava. Eu tinha asma, nem podia pensar em fumar, 
tinha duas pernas e odiava aquele boné horrível dele. Não tinha esse 
grau de identificação34. 

 

Foi neste contexto de reivindicação por uma auto-representação, pautada 

em algumas experiências pessoais sobre o que é ser negro no Brasil, e de busca 

por um olhar multicultural que Bróder! foi produzido e lançado. Ainda que reproduza 

uma temática recorrente nos anos 2000, o filme propõe um olhar diferenciado 

sobre o cotidiano e os dilemas vividos pelos jovens da periferia. Sua composição 

dentro e fora das telas fornece um rico panorama sobre a questão racial no 

Brasil e suas transformações. É o que analisaremos no próximo capítulo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
34

 PINHEIRO,Amilton. Entrevista com Jeferson De. Bróder. Revista Raça Brasil. Disponível em 
<http://racabrasil.uol.com.br/cultura-gente/147/broder-jeferson-de-realiza-seu-primeiro-longa  
metragem-fugindo-da-obviedade-184927-1.asp> (acesso em 02 jun 2013). 

http://racabrasil.uol.com.br/cultura-gente/147/broder-jeferson-de-realiza-seu-primeiro-longa%20metragem-fugindo-da-obviedade-184927-1.asp
http://racabrasil.uol.com.br/cultura-gente/147/broder-jeferson-de-realiza-seu-primeiro-longa%20metragem-fugindo-da-obviedade-184927-1.asp
http://racabrasil.uol.com.br/cultura-gente/147/broder-jeferson-de-realiza-seu-primeiro-longa%20metragem-fugindo-da-obviedade-184927-1.asp


 

42 
 

 

3. BRÓDER 

“Não é bróder, é mano, mano.” 

 

 

Figura 2 – Cartaz de Divulgação 

 

 

 



 

43 
 

 

O filme retrata o reencontro de três amigos que cresceram na cidade de 

São Paulo no bairro Capão Redondo. Macu (Caio Blat) ainda vive no bairro, 

Jaime (Jonathan Haagensen) se tornou jogador de futebol e vive na Espanha e Pibe 

(Silvio Guindane) se tornou corretor de seguros e mora no centro da cidade. 

Ocorrendo no tempo fictício de um dia a história situa-se num contexto 

completamente urbano no qual o espectador é guiado pelo olhar dos três 

protagonistas. 

Os tipos construídos através desses personagens, o “bom moço”; o 

“jogador de sucesso” que é aspiração de muitos; e o “jovem envolvido com a 

violência” encarnam aspirações e experiências cotidianas. 

As primeiras cenas nos apresentam ao personagem Marco Aurélio, 

vulgo Macu. Um jovem que se encontra atormentado do início ao fim da trama 

ao ser pressionado diversas vezes a pagar sua dívida com o tráfico, ajudando no 

sequestro de uma criança. 

O evento chave da narrativa é a festa surpresa organizada por Dona 

Sônia (Cássia Kiss) - sua mãe - que atrapalha todos os seus planos. Pibe e 

Jaime, seus amigos de infância, comparecem à comemoração e junto a alguns 

moradores do bairro celebram os 23 anos de Macu. Em meio ao imprevisto Napão 

(Du Bronks) e Serjão (Eduardo Acaiabe), que também moram no Capão, 

realizam o intermédio entre Macu e o “tráfico”, propondo o sequestro de Jaime ao 

invés da criança. 

O clima psicológico é marcado pela ansiedade para a escalação de 

jogadores para a Seleção Brasileira de Futebol em alternância com a ansiedade 

para o desenlace do compromisso de Macu. Esse movimento de cobrança gera 

no espectador uma tensão que segue todo o filme. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://pt.wikipedia.org/w/index.php?title=Du_Bronks&amp;action=edit&amp;redlink=1


 

44 
 

 

Macu 

 

“Aí eu sou o negão, eu sou o negão, mano!” 35 

 

Refletir sobre os caminhos seguidos por cada um dos três protagonistas 

permite que novas perspectivas sobre a temática sejam apresentadas. A análise das 

trajetórias, neste sentido, nos permite observar elementos em comum entre esses 

“tipos” de jovens e ao mesmo as diferenças no modo como vivenciam determinadas 

experiências. 

Completando 23 anos, pele branca, Macu encontra-se desempregado. 

Sua dívida com traficantes mobiliza suas ações e é a partir dessa situação que 

percebemos como Macu não enxerga nada além de seu bairro. Em nenhum 

momento ele cogita a hipótese de sair daquele local, realizar outras atividades. No 

próprio corpo Macu expressa essa angústia (Figura 3). 

 

Figura 3 - Macu 

 

 

Compreendo o corpo como um lugar de inscrição simbólica e como 

recurso para expressão dos sujeitos, “uma extensão visível de identidade 

pessoal” (CAMPOS, 2010), pode-se observar como a corporalidade do 

personagem e as gírias que permeiam seu discurso indicam um modo de ser 

daquele lugar, neste caso, um recorte da periferia paulistana. 

                                                             
35

 Fala do personagem Macu. 



 

45 
 

 

O momento em que ele vai visitar a mãe e a encontra com os irmãos 

organizando preparativos para uma feijoada é sintomático dessa condição. Ao 

interrogá-los para saber “para quem é toda essa festa” sua irmã Elaine responde 

que era para ser surpresa e todos desejam feliz aniversário. Macu não se lembrara 

da data, mas disfarça. 

Sua família reflete um modelo bastante comum no Brasil. Dona Sônia e 

Macu são brancos. Enquanto que seus irmãos Jefinho (Victor Nascimento) e Elaine 

(Cintia Rosa), além do seu padrasto Seu Francisco (Ailton Graça), são negros. No 

entanto, tal arranjo familiar não está isento de tensões de caráter racial. Conforme 

Telles (2004) a união inter-racial é mais comum entre brancos pobres, que estão 

“especialmente propensos a interagir com não-brancos” situação bem menos 

recorrente entre brancos da classe média dominante (TELLES, 2010, p. 159). 

 

Figura 4 – Preparação de elenco em Bróder! 

 

   

A relação entre Macu e Seu Chico é marcada por um profundo 

ressentimento, mas também por carinho. Diante das insinuações de que ele não 

trabalha, realizadas pelo padrasto, Macu enfatiza que não é seu filho. No entanto, 

em determinado momento do filme quando um morador fala mal de seu padrasto ele 

o defende veemente: 

 

 



 

46 
 

 

MACU: Aí Alécio tira uma loira aí pra “nóis” aí e já desce um cavalo 
de aço irmão, faz favor. 
HOMEM SENTADO AO LADO: Ihhhh, filho de peixe hein... 
MACU: Qual que foi mano? Tu tá me tirando? Repete isso aí mano 
(...) Ele é meu padrasto viu? Se ele fosse meu pai eu te arrebentava 
lixo! Aí, aí Alécio! Fala que é pra vazar da quebrada, hein mano! 
 

 

Em contrapartida, Seu Chico, ainda que bravo, desabafa com a esposa que 

se preocupa com Macu, pois o tem como um filho. Quando percebe que Macu está 

envolvido com o tráfico, procura ajudá-lo (Figura 5): 

 

Figura 5 - Seu Chico e Macu 

 

 

SEU CHICO: Eu vi o Napão aí fora com um cara que eu nunca vi 
aqui na quebrada. Tem certeza que eu não posso ajudar, hã? 

MACU: Num vira não, essa pegada eu vou ter que resolver sozinho, 
certo? 
SEU CHICO: Olha, leva essa “bulldog” só pra conferir entendeu. 
(emocionado). Vai, vai. Vai na fé brother. Vai na fé.  
MACU: Não é brother que fala meu. É mano, mano.  

SEU CHICO: Vai na fé mano. Vai na fé mano. 

 

O diálogo sugere uma distinção geracional entre os dois personagens, 

no sentido proposto por Mannheim (1986), de que as gerações podem ser 

compreendidas como produto de descontinuidades históricas. Assim, uma geração 

não é definida por um marco no calendário e sim pelos aspectos políticos, históricos 

e culturais que essas pessoas compartilham (FEIXA; LECCARDI, 2010). 

A partir desses dois personagens, Macu e Chico, dimensões do conflito 

geracional e racial são evidenciadas. Neste sentido, os termos brother e mano 

configuram símbolos de gerações diferentes que compartilham de algumas 



 

47 
 

 

angústias em comum, como a proximidade com o crime, mas as vivenciam 

diferentemente. No que tange à proposta do filme, segundo o ator Caio Blat: 

 

A mudança da gíria marca a mudança de geração, a 
superação através do tempo. "Bróder", no caso, evoca a velha 
malandragem, do samba, do baile black, da música disco. “Mano” é 
a gíria dos tempos atuais, do rap de protesto, dos Racionais. As 
duas palavras têm o mesmo significado, pois, nas favelas, a 
solidariedade atravessa as gerações. Todos se consideram 
irmãos por morar na mesma quebrada e enfrentar os mesmos 
dramas36. 

 

A conversa em família na cozinha (Figura 6) constitui uma cena muito 

interessante, pois novamente congrega essas interseções culturais: 

 

Figura 6- Conversa na cozinha 

 

 

MACU: Ô mãe, esse moleque não sai da cozinha, mãe. Tá 
ficando fresco hein, mãe! 

SÔNIA: É...? Quem foi que disse que homem não pode trabalhar na 
cozinha? 
MACU: Pô, mas eu não sei cozinhar meu. 
ELAINE: Ah, e precisa saber cozinhar pra cortar couve? 

MACU: Aí oh, puseram o moleque pra trabalhar ele já tá até 
chorando de saudade da África...ó aí oh. 

 

                                                             
36

 Entrevista com Caio Blat em 07 abri. 2011. Disponível em <http://globofilmes.globo.com/noticia-  
301-Caio%20Blat.htm> (acesso em 02 jun 2013). 
 

http://globofilmes.globo.com/noticia-301-Caio%20Blat.htm
http://globofilmes.globo.com/noticia-301-Caio%20Blat.htm
http://globofilmes.globo.com/noticia-301-Caio%20Blat.htm


 

48 
 

 

O espectador se depara com mais um entrelaçamento, agora entre gênero 

e raça. Por um lado Macu apresenta uma visão machista sobre a responsabilidade 

do trabalho doméstico e por outro faz referência ao trabalho escravo dos negros 

vindos da África como piada, uma visão estereotipada e muito comum sobre o 

continente37(ZAMPARONI, 2011). 

Uma das grandes potências do filme é o personagem Macu, que mesmo 

de pele branca, se reconhece enquanto negro. Em momento algum o jovem se vê 

como diferente de seus amigos, familiares e vizinhança. Ele não se vê diferente, 

mas a cor é o elemento de identificação. 

A cena em que Macu joga vídeo game com o irmão e apressadamente 

grita “Eu sou o negão, eu sou o negão!” (Figura 7) sinaliza que a concepção de 

“ser negro”, atualmente, está mais próxima de uma identidade do que 

necessariamente da cor da pele. Segundo Weller as experiências vivenciadas em 

comum são fundamentais na construção das identidades dos jovens da periferia: 

 

A autodenominação dos jovens praticantes do hip-hop como, “preto” 
tem menos que ver com características fenotípicas do que  com 
traços comuns relacionados às experiências como morador da 
periferia. “Preto” aparece, assim, muito mais como uma categoria 
agregadora de três “Ps”, quais seja, periferia, preto e pobre, que 
como denominação da cor da pele (...) Para os grupos de rap, o 
termo preto contém, além de um componente relacionado com o 
meio,um caráter de classe. (...) O termo “Preto” estabelece o vínculo 
entre uma história apreendida (isto é, o destino coletivo determinado 
pelo desenraizamento e pela escravidão) e a história vivida na 
periferia (...) [Assim,] a categoria “preto” não exclui, por principio, 
“não-negros” que partilhem do mesmo universo de experiências e 
pertençam ao mesmo meio socioespacial. (WELLER, 2003 apud 
COSTA, 2006, p.139). 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
37

 A ideia de África mítica ainda é bastante presente no mundo ocidental. Exemplo mais recente e 
famoso foi a divulgação da Copa do Mundo de Futebol de 2010, enquanto “Copa da África” e não da 
África do Sul, país sede do evento (ZAMPARONI, 2011, p.21). 



 

49 
 

 

Figura 7 – Jefinho e Macu 

 

 

Tal representação pode ser compreendida à luz dos estudos pós-coloniais38 

que refletem sobre o sujeito que vive nos países da diáspora a partir dos processos 

de negociações culturais a que está exposto (COSTA, 2006, p.220): 

 

Os discursos e movimentos anti-racistas, numa sociedade plural e 
complexa como a brasileira, assumem formas variadas de 
articulação e não podem ser compreendidos através de oposições 
binárias simplistas: negro/branco, consciente/inconsciente, 
nacionalista/cosmopolita, etc. (COSTA,2006, p.220). 
 
 

Neste sentido, a identidade do personagem ultrapassa as dicotomias 

clássicas, permitindo ler essas manifestações e representações sem 

necessariamente considerar, de antemão, uma classificação fechada sobre o que é 

ser negro e o que não é (COSTA, 2006). 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
38

 Mais especificamente os estudos culturais negros que refletem sobre a diáspora africana, 
representados por autores como Stuart Hall e Paul Gilroy.   



 

50 
 

 

Jaiminho 

“Hoje eu vou comer o feijão da minha madrinha!”39  

 

Também protagonista da trama, Jaime (Figura 8) é jogador profissional de 

futebol e possui uma condição econômica muita acima dos amigos. Mora na 

Espanha, porta-se e veste-se como um popular jogador de sucesso. Conhece a 

culinária internacional, fala outras línguas e esbanja seu dinheiro. Possui um carro 

de luxo, que se destaca na sua chegada ao bairro do Capão Redondo, pois ostenta 

sua condição social e financeira. 

 

Figura 8 – Jaiminho no Capão 

 

 

A ascensão social e o prestígio de Jaiminho, como é chamado, é revelada 

ao espectador também por alguns detalhes como a placa de seu carro “JAI 2323”, o 

cartaz com sua foto no “Bar do Alécio”, o corte de cabelo de Jefinho, igual ao seu, e 

a camisa também vestida pelo menino com o seu nome nas costas. A própria 

construção do personagem foi pautada nas experiências de famosos jogadores 

brasileiros, como afirma o ator Jonathan Haagensen: 

 

Mergulhei muito neste universo. Ele é um personagem muito 
brasileiro, todo mundo é fã de algum jogador de futebol, algo que faz 

                                                             
39

 Fala do personagem Jaiminho. 



 

51 
 

 

parte da nossa cultura. Tive algumas aulas em uma escola no 
Vidigal, onde eu moro. Cheguei até a treinar sério, como bater na 
bola, para construir o craque. Visitei o São Paulo e o Santos, e, na 
época, tive oportunidade de visitar os juniores e ter contato com o 
Neymar, antes de ele estourar. Também fui muito a jogos, e criei um 
personagem que é um pouco Neymar e um pouco Adriano. O 
Jaiminho é um personagem do qual gosto muito40. 

 

Alguns elementos expõem a complexa relação entre Jaiminho e o ambiente 

em que foi criado. A música41 sincronizada com as imagens de seu percurso pela 

cidade para chegar ao Capão já anuncia sua relação de carinho com o bairro. Esse 

retorno para casa, marcado por certa ambiguidade, remete a situação de vários 

jogadores de futebol e é representado intencionalmente, segundo Jeferson De: 

 

Fui privilegiado com o personagem do Jonathan, que é um jogador 
de futebol. A vibe era Adriano total! E o Jonathan, fisicamente, é igual 
ao Adriano. Só não tem a barriga. É tipo aquela frase dos Racionais 
MC’s, ‘você sai da favela, mas a favela não sai de você’. Ele joga na 
Espanha, é milionário, tem um carrão, engravidou a menina do 
bairro... tudo aquilo que a gente vê nos jornais em relação aos 
jogadores de futebol42. 

 

Visualizamos, na trajetória de Jaime, diversos símbolos sociais se 

contrapondo. A alta gastronomia à feijoada do Capão e o bolo da tia Sônia; os 

exames médicos e a benção de Dona Brisa (Dona Rosinha). Contudo, a gafe 

cometida ao entregar de presente um uísque para o padrinho que não pode beber e 

um santo para a madrinha evangélica, indicam que, apesar de continuar gostando 

do antigo bairro e se manter humilde perante aquele ambiente, a distância que o 

separa dos antigos conhecidos além de física é social.  

Paulo (Gustavo Machado), empresário de Jaime, é um personagem que 

revela essas tensões por ser o contraponto ao dilema do jogador. Com sua 

expressão de arrogância e superioridade ele se coloca enquanto um elemento 

externo aquele universo e lembra Jaime de seus compromissos. 

 

PAULO: E aí, vamos lá no Le Jardin?  

JAIME: Hoje eu vou comer o feijão da minha madrinha.  

                                                             
40

Entrevista com Jonathan Haagensen em 30 de ago. 2011. Disponível em 
<http://globofilmes.globo.com/noticia-249-jonathan-haagensen.htm> (acesso em 02 jun 2013).  
41

 Samba da Cabrochinha (Quinteto Branco e Preto).   
42

 Entrevista com Jeferson De em 19 de abr. 2011. Disponível em 
<http://www.adorocinema.com/noticias/filmes/noticia-51079/> (acesso em 02 jun 2013).   



 

52 
 

 

PAULO: Ah, pô Jaiminho. Não acredito que você vai largar o filé do 
Le Jardin por uma feijoada no Capão. (debochando). Pô, é muita 
vontade de ser pobre, hein?!  
JAIME: Para Paulo... Para.  
PAULO: Muita vocação pra ser pobre!  
JAIME: Você não entendeu nada, é porque você não conhece a 
feijoada da Dona Sônia, capiche? (Risos)  
PAULO: Ma nem quero, ma nem quero! Não vá beber nem jogar 

bola, hein?Presta atenção, rapaz! 

 

O tom imperativo de Paulo revela não só sua relação com Jaime, mas de um 

modo mais amplo a situação que a maioria dos jogadores de futebol se encontra. 

Tratados como mercadoria, estes jovens, quando alcançam sucesso, movimentam 

um intenso mercado. Ganham dinheiro e status, mas em contrapartida tem sua vida 

e seus hábitos controlados com muita rigidez. Após uma noitada com os amigos e 

de ter se machucado numa discussão Jaime encontra Paulo a sua espera. Sua 

atitude sugere ao espectador uma alusão às práticas dos antigos compradores de 

escravos, que avaliavam sua condição física antes de adquiri-lo enquanto 

mercadoria (Figura 9) 43. 

 

Figura 9 – Jaiminho e Paulo. A preocupação de Paulo com a aparência de 

Jaime 

 

 

 

PAULO: Pô Jaime. Tava que nem louco atrás de você rapaz. O que é 
que houve? A noite inteira te procurando, meu. Escuta. É o seguinte: 
eu marquei uma entrevista agora durante o café da manhã 

                                                             
43

 Assim como no filme Quanto Vale ou é Por Quilo? (2004), que utiliza o recurso do flashback para 
expor as relações raciais do Brasil escravocrata em perspectiva comparada com os dias atuais.   



 

53 
 

 

entendeu? Agora meu príncipe, é pressão total! Entendeu? Chamei 
jornalista, médico, patrocinador, eu quero ver se essa convocação 
embaçada sai ou não sai. Que foi Jaiminho, o que foi isso? Puta que 
pariu, o que foi isso, rapaz? Caralho! Vamos ter que maquiar isso 
aqui, hein.  
JAIME: Ai, Paulo.  
PAULO: Caralho, que é que é isso...  
JAIME: Chega aí meu... quero falar com você irmão  
PAULO: Que é que foi Jaime?  
JAIME: Tem dólar aí meu?  
(Plano com Elaine olhando de cima)  
PAULO: Eu sabia que essa putinha ia te pedir dinheiro.  
JAIME: Quando é que você tem aí meu?  
PAULO: Pô Jaiminho eu vou ter que castrar você, cara? É isso? 
 

Jaiminho ganha visibilidade pelo esporte. Serve de modelo e exemplo para 

os garotos do bairro, basta observar sua relação com Jefinho, que o idolatra. O 

caminho que o jogador percorreu até o sucesso não é posto em cena, refutando a 

visão mecânica do esporte como solução para a delinquência juvenil.  

Não se trata, portanto, de negar ou exaltar a importância do papel do esporte 

e da educação na vida dos jovens da periferia e sim destacar como em Bróder! esse 

estereótipo tão reproduzido pelos meios de comunicação e pela própria academia é 

refutado, ou, relativizado, pois a ascensão social não significa reconhecimento.  

Sua relação com Paulo também nos dá indícios de que apesar do seu status 

de ídolo e seu poder econômico Jaime também não é visto como igual no outro 

“mundo” em que se divide. O modo como Paulo o trata está vinculado não só a uma 

relação econômica, mas há uma classificação cultural. Jaiminho é tolerado devido a 

suas qualidades profissionais, mas não é igual porque “gosta de ser pobre”. 

 
 

Figura 10 – Jaiminho e o empresário Paulo 
 

 



 

54 
 

 

O clássico trabalho do jornalista Mario Filho - O Negro no Futebol Brasileiro 

(2004) publicado em 1947 – descreve o conflituoso processo de inserção de 

jogadores negros no futebol, afirmando que “O jogador era diferente. Se era preto e 

subia, não ficava branco, mas perdia a cor. Por mais preto que fosse se misturava 

com os brancos, como se branco fosse (FILHO, 2004)”. Destarte, vemos o retrato da 

ambiguidade de uma cultura nacional que celebra ídolos negros no futebol e ao 

mesmo tempo perpetua distinções de classe e raça entre os agentes no campo44 e 

fora dele. 

 

 
Figura 11 – O ator Jonathan Haagensen e o jogador Neymar 

 

 
 
 
 
 
 
 
 

                                                             
44

 Exemplo disso são os diversos casos de racismo no futebol. Ver a respeito: SILVA, Martiniano J. 
Racismo disseminado no esporte. In Racismo à brasileira: raízes históricas: um novo nível de reflexão 
sobre a história social do Brasil. São Paulo; Anita Garibaldi, 2009.   



 

55 
 

 

Pibe 
Tô de saco cheio de ser bom moço”45  

 

 
 
 

Completando o trio de amigos somos apresentados à Pibe, um corretor de 

seguros (Figura 12) que saiu do Capão Redondo para tentar construir uma vida 

melhor para si e sua família. Fora do bairro, Pibe mora no centro da cidade, no 

Minhocão, com a esposa Cláudia (Márcia de Oliveira) e o filho ainda bebê. 

 

Figura 12 – Pibe 

 

 
 

Esse personagem possui uma postura mais retraída e contida. Seus vários 

silêncios ao longo do filme indicam uma resignação e o seu esforço em se conformar 

com a condição em que vive. A escuridão do seu apartamento, que depois 

descobrimos ser pelo não pagamento da luz, bem como a sua expressão sugere sua 

insatisfação com a vida que leva (Figura 13). 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                             
45

 Fala do personagem Pibe. 



 

56 
 

 

Figura 13 – Apresentação do personagem Pibe 
 

 
 
 
 

Ele é querido e respeitado pelos moradores do bairro e tido como exemplo 

de caráter e esforço, o que deu margem ao apelido de “bom moço” dado pelos dois 

amigos Macu e Jaime. 

 
 
PIBE: Aê Macu, chega aê mano, chega aê. Nós tá aqui no conflito 
querendo fazer uma pergunta pra você.  
JAIMINHO: Você tá treinando pra babá, você quer ser pai, meu? 
(Riem)  
MACU: Ihh, qual foi irmão?Deus só fez dois tipos de homem 
irmão: os pai e os fracassado.  
PIBE: Ué mano, pai você num é, né, truta?  
JAIME: Tá vendo aí...(riem)  
MACU: Pior mesmo é ser os dois, né Pibão? Aí pesa, né, mano?  

MACU: Qual foi, bom moço? Tá bebendo demais, Pibão! Tá 
acostumado mais não, nenê?! 
 
 

O fato de Pibe não morar mais no bairro também traz consequências na sua 

relação com os amigos. Apesar da relação de carinho entre eles, sua mudança da 

comunidade não foi acompanhada por uma ascensão social, resultando num 

atestado de fracasso, apesar de seu esforço pessoal.  

Pibe comparece à festa de aniversário de Macu e no desenrolar da história 

passa a noite numa boate com os amigos. No outro dia, visivelmente culpado, Pibe, 

como esperado, se retrai pensando no que fazer. Porém, após ser provocado pelos 

amigos, acaba expondo seus problemas e frustrações: 

 
 



 

57 
 

 

JAIME: Pibão, nem te conto quem ligou a noite toda, meu.  
PIBE: A Cláudia? Que hora que ela ligou, mano? 
JAIME: Pra falar a verdade, mano, sua mulher me ligou a noite 
inteira, meu.  
PIBE: Ixii mano.  
MACU: Foi assim mermo que a Cláudia me largou, irmão. Foi uma 
noite que eu passei na putaria, no dia seguinte a casa caiu.  
PIBE: Ô cê tá louco? Não me compara com você não, mano.  
MACU: Por que, você é melhor que eu? Você é melhor que eu 
irmão? Você é o queridinho do seu Francisco, você é o bom moço? 
Então, tá na putaria igual nós, entendeu? A casa vai cair pra você. 
Ainda comeu a amiga da mulher! Olha que moscada, mano! Essa 
altura já deve tá até sabendo.  
PIBE: Qual é mano, cê tá louco? Respeita a minha mulher, mano. Eu 
explodo a tua cara, Macu,.Respeita a minha mulher, irmão.  
MACU: Você é moscão, mano. Uma moscada dessa nem eu dava, 
mano. Comeu a amiga da mulher, mano. Vacilão mermo.  
JAIMINHO: Ô Pibe, sabe o que cê faz, Pibão? Esquenta não, mano. 
Liga pra Cláudia e fala que você tava com nós.  
MACU: E aí fudeu de vez irmão.  
PIBE: Eu devo ter mesmo perdido a Cláudia viu. A casa tá foda 
viu. O moleque tá doente, ela tá sem emprego. A luz tá cortada, 
entendeu?  

MACU: Foi mal Pibão, tava sabendo disso aí não irmão. Foi mal 
mermo.  
PIBE: Pior que eu nem sei se eu quero ficar com ela. Tô de saco 
cheio de ser bom moço. 
 
 

A exemplo de Franch (2004) que verificou os dilemas no padrão de transição 

esperado para os homens jovens das periferias a partir de modalidades de 

passagem para a vida adulta como trabalho, família e escola, podemos observar que 

Pibe, assim como o “bom rapaz”, identificado pela autora, quis “dar certo na vida”, no 

entanto ambas as trajetórias remetem aos diversos casos de homens, jovens e 

negros que se encontram nesse “meio termo” ao serem vistos pela comunidade 

como um homem de bem e ao mesmo tempo com o sentimento de frustração e 

insatisfação com a vida que leva.  

O amadurecimento impulsionado pela responsabilidade de sustentar uma 

família por um lado lhe traz uma posição social mais valorizada. Por outro, limita o 

seu tempo de lazer em grupo (FRANCH, 2004) colocando-o em outra posição social, 

não mais na posição de jovem e solteiro com tempo disponível para lazer e sim 

como adulto.  

A trajetória de Pibe é marcada pelo resultado de suas ações: ser pai e 

sustentar a família, bem como pelas disposições oriundas de seu meio social. O 

estigma do bairro onde nasceu e a distância para os centros comerciais (daí o 



 

58 
 

 

motivo de sua mudança) e a cor da pele são dados que interferem no modo como é 

visto. Para Silvio Guindane, interprete de Pibe, 

 
 
Na relação entre os três protagonistas, o Pibe representa o meio, já 
que existem dois extremos, um lado marginal, e o outro da glória, da 
fama. O Pibe representa 80% da população da comunidade do 
Capão, ele não causa medo, nem causa aplauso. Ele sai da favela e 
vai para o centro de São Paulo, que também é um lugar bem pobre. 
O filme começa com a luz cortada na casa dele, ele não tem um 
grande talento, não canta, não joga bola, não sabe ser bandido, não 
mente, um cara que poderia ser economista, mas faltou estudo. Ele 
representa a grande população da periferia, o trabalhador. O que me 
fez achar o tempo do personagem foi o Centro de São Paulo: o vazio 
de morar ali, já que mal ou bem é caloroso viver em comunidade, 
sempre tem alguém. Nessa busca, o Capão me deu toda a estrutura 
ética e moral do Pibe. O silêncio veio do Centro de São Paulo46. 
 
 

Diferentemente dos filmes que retratam o trabalho de jovens negros 

enquanto uma “saída do crime” ou uma “prevenção”, em Bróder! não há um apologia 

direta a isso. É certo que Macu, único desempregado, é, entre os três, o que se 

envolvera com a criminalidade. No entanto, a história não fornece elementos visuais 

e discursivos suficientes para apontar o esporte ou trabalho como uma estratégia de 

fuga do crime e da violência que permeia seus cotidianos. O filme não aponta as 

soluções, mas problematiza as soluções muitas vezes indicadas.  

O peso social do trabalho se traduz na vida de cada um. O respeito que Pibe 

adquiriu vem da exaltação de sua “responsabilidade” em casar-se e sustentar a 

família (o tipo ‘pai’, de acordo com os termos de Macu). Tornou-se adulto para sua 

comunidade, mas intimamente sente-se desconfortável com a responsabilidade que 

lhe foi imputada. Jaiminho, apesar de trabalhar é visto como irresponsável. Por um 

lado talvez pelo significado social da profissão de jogador de futebol (ainda vista 

como mero lazer) e segundo por sua reação ao saber da gravidez de Elaine. 

Recusando-se assim a “tornar-se adulto”. 

 

 

 

 

 

                                                             
46

 Entrevista com Silvio Guindane em 30 de ago. 2011. Disponível em 
<http://globofilmes.globo.com/noticia-241-silvio-guindane.htm> (acesso em 02 jun 2013). 



 

59 
 

 

Figura 14 – Pibe com o filho e a esposa Cláudia 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

60 
 

 

4- TRAJETÓRIAS E INTERSEÇÕES 

 

4.1.  Mulheres em cena 

 

Mesmo não protagonizando o filme as personagens Elaine e Cilene (Lidi 

Lisboa) se destacam pelo modo que expõem os dilemas das jovens negras da 

periferia, sob o ponto de vista do diretor Jeferson De. 

 

Figura 15 – Jaiminho e Elaine 

 

 

Elaine é irmã de Macu e possui um envolvimento com Jaime (Figura 15). Ao 

descobrir que está grávida se desespera para saber o melhor modo de dar a notícia 

sem que ele ache que ela está interessada em seu dinheiro. Apesar de surpreso o 

jogador se compromete a dar tudo que for necessário para o bem-estar do filho. No 

entanto, Elaine deseja construir uma vida com Jaime e ao perceber sua indiferença 

com o relacionamento dos dois ela se decepciona e recusa a ajuda. Ao descrever o 

modo como aborda o feminino em seu filme, Jeferson De discorre: 

 

Há uma temática feminina no filme, falo de gravidez inesperada, 
aborto, a busca e a espera do príncipe encantado. Mostrei trechos 
dele para algumas meninas e elas e se identificaram com o filme. A 
própria Cássia Kiss, que interpreta Dona Sônia, faz uma típica mãe 
que mora no Capão Redondo. Por sinal, durante as filmagens, ela 
usou um lenço para prender o cabelo, que trocou com uma mulher 
moradora do Capão47. 

                                                             
47

 Entrevista com Jeferson De. “ Só de raiva, eu faço filmes com amor”. Afroeducação. Disponível 
em <http://afroeducacao.com.br/reportagens/119-entrevista-jeferson-de> (acesso em 17 abr. 2013).   



 

61 
 

 

A representação da gravidez na juventude é colocada a partir de um ponto 

de vista amoroso e não de saúde pública. A grande questão a ser resolvida, para 

Elaine, é seu relacionamento com Jaiminho e, após sua frustração, a solução 

encontrada também reside nesses afetos: agora do pai e da mãe (Figura 16). A 

situação poderia ter ocorrido com qualquer outro casal de jovens que ali morassem, 

sem necessariamente envolver o status e o poder econômico de uma das partes.  

Partindo da percepção de que não se pode homogeneizar a experiência da 

gravidez na adolescência e juventude como um fenômeno único (ROHDEN, 2002), o 

drama de Elaine relativiza tal condição a partir de sua história pessoal. Ou seja, a 

questão se desloca de discursos correntes que negativizam a experiência48 para 

uma dimensão de relativização que leva em conta o contexto social e a as trajetórias 

dos sujeitos. 

 

Figura 16 – Dona Sônia e Elaine 

 

 

Desse modo, a representação da paternidade do jogador de futebol se 

distancia dos modelos correntes, que classificam as mães, a priori, enquanto “marias 

chuteira”. Elaine, imatura e romântica foge completamente a esse estereótipo, como 

vemos no diálogo abaixo: 

 

 

 

                                                             
48

 O trabalho de XXX coloca em cena essa relativização nos mostrando que em muitos casos a 
experiência de gravidez na adolescência teve aspectos positivos como a elevação de jovens tidas 
como irresponsáveis para o status de mãe.   



 

62 
 

 

ELAINE: Ele esqueceu de tudo que a gente sonhou, mãe. Me tratou 
com empregada, parecia que tava me demitindo. Acho que arrumou 
uma branquela.  
DONA SÔNIA: Você sabe o que é que eu acho filha?  
ELAINE: Eu quero mais é que o Jaiminho se exploda.  
DONA SÔNIA: Olha, eu gosto do Jaiminho, viu?! Mas eu gosto muito 
mais de você. E até parece que eu tô vendo o dia que ele vai chegar 
aqui pra visitar o filho e vai te encontrar linda como sempre, só que 
mais madura. Porque você não vai tá chorando pelos canto como 
você tá fazendo agora. E aí é que eu quero ver. Aí ele vai descobrir o 
que foi que ele perdeu.  
ELAINE: Foi isso que aconteceu com o pai do Macu né, mãe?  
SÔNIA: Isso é o que acontece com todo homem bobo que não 
consegue enxergar que por trás de uma menina chorona tem uma 
mulher, filha. E esse menino aqui, vai nascer...  
ELAINE: Vai...  
DONA SÔNIA: Menino ou menina, né?  
ELAINE: Vai ser menino.  
DONA SÔNIA: E vai trazer tanta alegria nessa casa no coração de 
cada um minha filha.  
ELAINE: E o pai, você falou com ele?  
DONA SÔNIA: Teu pai? Teu pai te ama. 

 

Cilene, ou Ci, é mãe de um menino apelidado de Abacate (Gabriel Augusto) e o 

cria sozinha, pois o pai já morreu. Sempre é mostrada como uma mãe atenciosa e atrai 

muitos olhares dos homens (Figura 17). No meio da trama descobre-se que ela trabalha 

como dançarina numa boate noturna (Figura 18) e a personagem é construída em cima 

dessa dupla condição. 

 

Figura 17 - Cilene 

 

 

 

 



 

63 
 

 

Figura 18 – Cilene e Pibe 

 

 

 

O espectador é induzido a compreender sua profissão enquanto uma estratégia 

para garantir o sustento dela e do filho, na medida em que recusa as investidas de 

Jaime, rico jogador, em detrimento de passar a noite com Pibe, por quem se declara 

apaixonada.  

É a partir de dois recursos que compreendemos a situação de Ci. O primeiro é 

sua visita ao cemitério e o plano detalhe sobre a lápide de um jovem de 23 anos. O 

outro é o diálogo entre Macu e Jaime, em que revela que o seu falecido companheiro se 

envolvera no crime e acabou morrendo. 

 
PIBE: Você sabe que a Cilene era mulher do Sandrão né mano?  
JAIME: Sandrão, mano?  
PIBE: Sandrão, Jaime!  
JAIME: Sandrão, Pibe.  
PIBE: Sandrão!  
JAIME: Sandrão, Sandrão?  
PIBE: Sandrão, Jaime.O abacate é filho do Sandrão!  
JAIME: Não?!  
PIBE: É  
JAIME: Não...não mano.  
PIBE: Só que ela fez de tudo pra tirar o Sandrão do crime, mas não 
teve jeito não. O cara hoje tá como né. Debaixo da terra. Ohh louco. 

 

Apesar das duas personagens se contraporem à representação corrente das 

jovens negras, que na maioria das vezes estão reduzidas ao apelo erótico e a papéis 

subalternos, (SOARES, 2008) o espaço reservado à elas e as suas experiências, 

enquanto jovens, negras e moradoras da periferia é reduzido. Sabemos pouco sobre 



 

64 
 

 

seu cotidiano, suas relações de amizade e suas aspirações e o que temos aparece 

filtrado pelas relações que estabelecem com Pibe, Macu e Jaime. 

 

 
4.2.  Juventude e espaço urbano  

 

A trama de Bróder! tem como cenário a cidade de São Paulo-SP, em sua 

maior parte o bairro do Capão Redondo. Situado na Zona Sul da capital a localidade, 

que possui cerca de 289 mil moradores, é conhecida por seus elevados índices de 

violência e pela fama de ser um dos mais perigosos bairros da cidade (SILVA, 2012).  

Grandes nomes do rap nacional saíram de lá, como os Racionais MC´s, 

Rosana Bronks, o poeta Férrez, entre outros. A intensa produção cultural também se 

mostra na criação de uma confecção de roupas do próprio bairro, a 1DaSul49 (Todos 

Unidos pela Zona Sul), que desde 1999 procura desenvolver uma marca de 

vestuário da periferia produzida pelos próprio moradores visando elevar a 

autoestima do bairro, e na existência de uma TV independente50. 

Em diversos momentos do filme podemos observar a importância do espaço 

urbano na trajetória desses jovens. Enquanto Jaime atravessa a cidade de carro os 

contrastes e as desigualdades sociais da cidade são ressaltados.  

Já o personagem Pibe faz o percurso de metrô e a pé (Figura 19) para 

chegar à seu antigo bairro, se dividindo entre sua comunidade de origem e seu 

apartamento no minhocão. Ao encontrá-lo, Serjão celebra sua saída do bairro, pois 

ali não era um lugar adequado para se criar um filho, “por causa do fedor”. Essa 

concepção expõe a existência de estigmas territoriais em determinadas localidades, 

e que, muitas vezes é reproduzida pelo próprio morador que internaliza esse 

“inferioridade” moral (ELIAS e SCOTSON. 2000). A imagem se converte em 

autoimagem. 

 

 

 

 

 

                                                             
49

 A 1DaSul criada pelo escritor e rapper Reginaldo Ferreira dos Santos, mais conhecido como 
Ferréz. 
50

 FONTE: www.capao.com.br   



 

65 
 

 

Figura 19 – Trajeto para o Capão Redondo 

 

 

Resgatando a percepção proposta pelo sociólogo Luiz Costa Pinto (1953) de 

que um dos grandes aspectos da discriminação racial é a segregação espacial, 

Maria Nilza da Silva (2006) analisa a sociabilidade na cidade de São Paulo 

pensando os vínculos entre as periferias e as regiões consideradas mais ricas da 

cidade e o centro. Por meio de um retrospecto ela discorre sobre as transformações 

estruturais sofridas pela cidade de São Paulo no pós-abolição e no contexto de forte 

desenvolvimento industrial. E como essas transformações fizeram com que os 

negros fossem perseguidos e expulsos das regiões centrais da cidade 

(FERNANDES e BASTIDE, 1971).  

Até a década de 40 do século XX a população negra em sua grande maioria 

residia em vilas e cortiços em péssimas condições habitacionais e em situação de 

extrema pobreza. As décadas seguintes foram marcadas pela mobilidade da 

população pobre rumo a periferia constituindo as favelas. A partir dos anos 80 a 

autora constata uma relativa aproximação entre as periferias e as regiões centrais da 

cidade. No entanto, a segregação social e racial ainda se faz presente, pois a cidade 

é vivida de diferentes formas. O isolamento causado pelo transporte público é um 

exemplo.  

Em perspectiva comparada com a segregação no espaço urbano nos 

Estados Unidos Edward Telles (2004) aponta que a segregação racial no Brasil é 

moderada, pois brancos convivem com “pretos e mulatos” nos bairros pobres do 

Brasil, fenômeno incomum nas cidades norte-americanas. 

 

Os diferentes graus de concentração das populações dos distintos 
grupos de cor por região e por classe leva a uma variada experiência 
de interação racial nas áreas urbanas do Brasil. Embora a interação 
de fato entre brancos e negros nas áreas urbanas do Brasil seja 
frequentemente limitada, o fato de haver proximidade física significa 



 

66 
 

 

que os grupos raciais possuem maior probabilidade de ter uma 
cultura comum e desenvolver amizades inter-raciais. Isso, 
provavelmente mantido por muitos e muitos anos e por muitas 
gerações, permite que a proximidade residencial seja tanto causa 
como consequência da sociabilidade inter-racial. A residência reforça 
a sociabilidade inter-racial dentro de uma mesma classe no Brasil a 
um grau bem maior do que nos Estados Unidos. (TELLES, 2004, 
p,176). 
 
 

Duas cenas se destacam no que diz respeito às tensões raciais dentro do 

cenário urbano. A primeira consiste na sequência em que Macu dirige o carro de 

Jaime, que está sentado no banco de trás e Pibe no banco ao lado. Os três estão 

ouvindo música e um movimento de Jaime é confundido pela motorista do carro ao 

lado como um sinal de coação à Macu (Figura 20). Ela liga para a polícia 

denunciando o que a seu ver indica um crime. 

 

Figura 20 – Passeio de carro 

 

 

Em seguida, o carro dos três jovens é parado por alguns policiais que os 

identificam como dois elementos “cor padrão”. O policial aborda Jaime de maneira 

arbitrária, chamando-o de ‘maloqueirozinho’ e insinuando que já o conhece de algum 

outro lugar. Nervoso, Macu tenta explicar que Jaime é o dono de carro e um famoso 

jogador. Após a tensão inicial um dos policiais o reconhece como o “jogador do 

peixe” e até pede autógrafo para levar para o filho. O mal entendido se desfaz e eles 

os deixam seguir. 

A distinção entre preconceito e discriminação, sugerida por Guimarães 

(2004), nos possibilita ler os dois eventos a partir da lógica do racismo no Brasil: 



 

67 
 

 

 

Por isso, diz-se que a discriminação racial consiste no tratamento 
diferencial de pessoas baseado na ideia de raça, podendo tal 
comportamento gerar segregação e desigualdade raciais. Por outro 
lado, o preconceito seria apenas a crença prévia (preconcebida) nas 
qualidades morais, intelectuais, físicas, psíquicas ou estéticas de 
alguém, baseada na ideia de raça. (GUIMARÃES, 2004, p.18). 

 

 

Se no primeiro caso o pré-julgamento foi motivado pela classificação que a 

mulher realizou segundo a cor da pele dos envolvidos (Macu, branco dirigindo um 

carro de luxo e Jaime, negro atrás dele) – refletindo assim um critério racial – no 

segundo essa concepção vai além do preconceito. Pibe e Jaime são considerados e 

tratados de forma diferente de Macu, por serem negros, ou na expressão usada pelo 

policial, ‘cor padrão’. Um modelo de discriminação muito comum no Brasil: a polícia 

classificar negros como elementos suspeitos, independente de suas ações.  

Entretanto, o fato de um famoso e rico jogador passar por essa situação 

expõe para o espectador que a questão racial no Brasil não se resume a um 

problema econômico, de classe. Os vários casos de preconceito e discriminação 

com personalidades negras de alto poder aquisitivo revelam que a condição 

econômica não põe fim às barreiras racistas que marcam a nossa sociedade.  

O fato de serem jovens se deslocando pelo espaço urbano faz com que eles 

sejam vistos como “maloqueiros”, denominação essa carregada de estereótipos e de 

percepções sobre o que eles são e de onde ele vem.  

A cidade constitui o espaço de expressão da juventude urbana pobre. Feixa 

(2006) também nos mostra a importância de se pensar o território na análise dos 

grupos juvenis ao pontuar que as culturas juvenis têm se apresentado como um 

fenômeno tipicamente urbano, oriundo das grandes cidades dos países ocidentais. 

As manifestações dos jovens como grafites e pichações, por exemplo, constituem 

manifestações de uma geração de jovens que redescobrem territórios e lhes dão 

usos imprevistos.  

As atuações desses jovens nas praias, nos bailes, jogos e points geram 

conflitos sobre o uso do espaço público, na medida em que a imagem desses jovens 

está associada, imediatamente, a marginalidade, sendo na maioria das vezes 

considerados suspeitos.  



 

68 
 

 

A identidade dos três protagonistas, assim como de vários jovens das 

periferias brasileiras, também é marcada pelo sentimento de pertença à comunidade 

de origem e necessidade de reconhecimento dos outros moradores, bem como 

pelos circuitos percorridos por eles dentro da paisagem urbana (MAGNANI, 2012).  

O distanciamento de Jaime da realidade que um dia viveu, por exemplo, se 

expressa no desconcerto e deslocamento ao não ser reconhecido imediatamente na 

entrada do bairro ou nas provocações de Napão (Figura 21), marcadas pelo 

ressentimento de quem ficou. 

 

Figura 21- Napão e Jaiminho 

 

 

 

JAIME: Dá licença aí, dá licença aí mano, dá licença que eu vou 
jogar.  
NAPÃO: E aí meu?  
JAIME: E aí...  
NAPÃO: Jaime...Oh o Jaime.  
PIBE: Vocês se conhecem né truta?  
NAPÃO: Você não pede licença não rapaz?  
JAIME: Você tá falando comigo?  
NAPÃO: Você tá enrroscando meu?Você veio me empurrando meu.  
JAIME: O que é que você quer mano?  
NAPÃO: Nem cola na quebrada. Só via satélite. A Espanha não tá te 

dando educação né?  
JAIME: Tá me tirando mano?Você tá mó folgado você mano.  
NAPÃO: Você perdeu o respeito depois que saiu da quebrada meu. 
Para de palhaçada meu.  
JAIME: Que é que tá pegando?  
NAPÃO: Tá vacilando meu?  
JAIME: Que é que tá pegando com você? 
NAPÃO: Deixa eu ver essa relógio aí. Jaiminho, nome de boiola 
rapaz. Quero ser seu empresário, quanto é seu passe?  



 

69 
 

 

(Macu percebe o clima e puxa Jaime para fora do bar)  
NAPÃO: Só problemático no bar. Tudo por dinheiro (para Alécio). 
(Olha para a parede): Por que não tem uma foto minha aqui?  
MACU: Porque você é feio mano, muito feio! 

 

Em vários trechos do filme observamos o uso do termo quebrada entre os 

personagens. Tal designação, segundo Alexandre Pereira (2005) em seu estudo 

sobre os pichadores de São Paulo, consiste num termo usado para se referir ao 

bairro em que se mora, se aproximando da noção de pedaço de Magnani 

(MAGNANI, 1998; PEREIRA, 2005).  

O pedaço constitui um espaço intermediário entre casa e rua, entre o privado 

e o público. Congrega laços não tão íntimos com os familiares nem tão impessoais, 

típicos das relações formais. Reproduz o ambiente de segurança de casa e a 

imprevisibilidade da rua por possibilitar o contato com pessoas com as quais não se 

possui parentesco (MAGNANI, 1998). Essa rede de relações faz com que o pedaço 

se constitua como um espaço cheio de regras a cumprir e fornecedor de uma 

segurança baseada nos laços de vizinhança e sociabilidade. A quebrada, por sua 

vez, congrega esses elementos, porém demonstra uma conotação tanto de 

pertencimento como de perigo: 

 

uma forma para apresentá-lo para quem não é de fora, mostrando-o 
como um lugar hostil e perigoso para quem não pertence a ele e não 
conhece as suas regras. A quebrada é associada à ideia de um 
bairro periférico pobre com altos índices de violência, onde não se 
deve desrespeitar as normas de conduta. (PEREIRA, 2005, p.56). 

 

O antropólogo pontua dois movimentos em torno do que se entende por 

quebrada: Por um lado, morar numa quebrada refere-se à morar numa periferia da 

cidade compreendendo que seus moradores compartilham valores em comum. Essa 

valorização, como ressalta Pereira, não é exclusiva dos pichadores, podendo 

também ser identificada nos discursos de vários grupos de hip-hop que ressaltam os 

problemas das periferias e ao mesmo tempo seus aspectos positivos como a 

solidariedade, apesar das péssimas condições de habitação e segurança.  

Por outro lado o termo também implica uma valorização específica do bairro 

em que se vive. Tal particularização se expressa no grau de identificação entre 

indivíduos que moram na mesma quebrada, na medida em que a presença da 

violência convive com a (re) criação de laços sociais. 



 

70 
 

 

4.3. Juventude, rap e periferia  

 
 

Longe de figurar apenas como trilha sonora, o rap é importante elemento 

dessa narrativa, como um personagem presente em toda a trama.  

O hip-hop51 constitui um movimento cultural com raízes na cultura afro-

americana que surgiu na segunda metade do século XX (final dos anos 60) em Nova 

Iorque, nas regiões mais pobres do Bronx. No Brasil, o movimento começou a ter 

maior expressão nos bairros pobres de São Paulo a partir dos anos 80. Seu 

conteúdo político se volta para a denúncia dos processos de exclusão e 

discriminação, consistindo, segundo Costa (2006) um “idioma de protesto de uso 

múltiplo”.  

Weller (2004) assinala que o hip-hop é visto, por determinado segmentos, 

como uma revolução que, no entanto, não deve ser entendida como uma revolução 

cultural política, mas como uma revolução cultural e juvenil. Seu estudo aponta que 

essa forma de contestação é específica de uma geração (no sentido proposto por 

Mannheim), mas que ultrapassa porque também atinge gerações diferentes que 

compartilham as mesmas experiências. Consolida, nesses jovens, um sentimento de 

pertença de grupo, pois suas experiências são vividas de modo semelhante. 

Segundo Tella (1995) o rap se destaca dentro da cultura hip-hop por 

proporcionar para uma parte dos jovens que moram em regiões periféricas um modo 

de expor suas experiências, revoltas e dificuldades enfrentadas cotidianamente: 

 

Tais indicações questionam o imaginário social de nossa sociedade, 
refletindo-se em novas identificações alicerçadas em três pilares: a 
cor da pele, a origem social e o local onde moram. Isto se deve às 
raízes culturais do rap e também ao fato de que seus primeiros 
adeptos pertenceram aos segmentos menos favorecidos da 
sociedade. (TELLA, 2006, p.3). 

 

Tendo entre seus temas conflitos raciais, problemas de moradia e 

estigmatização “este estilo musical caracteriza-se por ser produzido e consumido por 

jovens que moram nas regiões onde as tensões sociais e econômicas são latentes, 

fato que se tornou base e ponto de partida para a produção artística dos grupos de 

                                                             
51

 O hip-hop associa breakdance, o monólogo cantado sobre uma base musical conhecido como rap, 
o graffitti e uma forma determinada e DJ-ing, qual seja, um estilo próprio de complementar a 
sonoridade das músicas executadas pelos aparelhos de som com técnicas criativas de manipulação 
dos discos (COSTA, 2006, p. 137).   



 

71 
 

 

rap” (TELLA, 2006, p.4). Suas letras agregam uma feroz crítica social que também 

colocam em cena problemas de cunho geracional e denunciam sua insatisfação com 

o poder público (QUEIROZ, 2004). 

 

Por meio das denúncias e narrativas sobre o mundo da periferia, os 
rappers pretendem romper com o silenciamento sobre os problemas 
enfrentados por aqueles que se encontram do outro lado dos muros. 
Privados dos sistemas de apoio social, saúde, educação e 
segurança, os jovens paulistanos se viram à mercê da crise social 
expressa por indicadores crescentes de violência. Hoje a classe 
média ao ser também atingida começa a reagir diante dos problemas 
há muito colocados para os cidadãos da periferia. Diante do silêncio 
indiferente da metrópole, a voz dos rappers e integrantes do 
movimento hip hop tem permanecido como referência para os 
jovens. (SILVA, 1999, p.32 apud SILVA, 2012). 

 

A ideia de democracia racial brasileira e as figuras clássicas do malandro 

repleto de ginga e do jeitinho brasileiro são descartadas e entram em cena os 

conflitos entre ricos e pobres, brancos e pretos. Entretanto, o discurso não se volta 

para uma possível vitimização desses jovens e sim para os outros caminhos e 

possibilidades possíveis (QUEIROZ, 2004).  

Neste sentido, há uma confluência entre o compartilhamento de experiências 

de uma geração com o desabafo e elogio à uma cultura negra que ultrapassa a cor 

da pele. As letras de rap vão além da denúncia, tencionando estigmatizações e 

tendo um papel importante na construção de uma imagem positiva (ELIAS e 

SCOTSON, 2000) de si mesmo e de suas quebradas. 

 

Figura 22 – Pibe, Jaiminho e Macu 

 



 

72 
 

 

A sequência em que os três amigos cantam o rap Fim de Semana No 

Parque52 dita a resposta emocional dos personagens à realidade em que vivem/ou 

viveram, nos mostrando a relação entre o rap e uma geração de jovens que 

compartilham as mesmas experiências.  

Fim de semana no parque não foi uma música escolhida aleatoriamente. 

Produzida pelo principal grupo de rap brasileiro, os Racionais MC‘s - composto por 

Mano Brown53, Ice Blue54, KL Jay55 e Edi Rock56 - criado no final dos anos 80, sua 

letra retrata os contrastes entre o fim de semana do rico e do pobre com uma visão 

crítica do último sobre o modo de vida dos ricos (QUEIROZ, 2004). 

 

De verde florescente queimada sorridente/ A mesma vaca loura 
circulando como sempre/Roda a banca dos playboys do 
Guarujá/Muitos manos se esquecem na minha não cresce/Sou assim 
e tô legal, até me leve a mal/ Malicioso e realista sou eu Mano 
Brown/ Me dê 4 bons motivos pra não ser/ Olha o meu povo nas 
favelas e vai perceber/ Daqui eu vejo uma caranga do ano/Toda 
equipada e um tiozinho guiando/Com seus filhos ao lado estão indo 
ao parque Eufóricos brinquedos eletrônicos/ Automaticamente eu 
imagino/A molecada lá da área como é que tá/Provavelmente 
correndo pra lá e pra cá/Jogando bola descalços nas ruas de terra/É, 
brincam do jeito que dá (...) 
 

Alguns elementos da cultura hip-hop no Brasil se expressam em arranjos 

que produzem a valorização do que é criado/realizado pela população negra e da 

periferia. Os anos 90 foram cenário dessas produções cooperativadas e 

independentes e de iniciativas como a Cooperativa Paulista de Hip Hop, o selo Cosa 

Nostra (que produziu CD dos Racionais Mc´s). Assim como a marca chamada 4P 

(Poder Para o Povo Preto) de propriedade do KL Jay e Xis, que funciona quase toda 

num sistema de cooperativa na zona norte, fabricam roupas e vendem nas grandes 

galerias nos centros das cidades. As chamadas roupas 4P (YOUSSEF, 2002, p.39). 

 

 

 

 

 

                                                             
52

 Rap lançado no terceiro disco do Racionais MC´s, “Raio X do Brasil”, em 1993.   
53

 Nome artístico de Pedro Paulo Soares Pereira.   
54

 Nome artístico de Paulo Eduardo Salvador.   
55

 Nome artístico de Kléber Geraldo Lélis Simões.   
56

 Nome artístico de Edvaldo Pereira Nunes.   



 

73 
 

 

Figura 23 - Gravações do fillme Bróder! no centro de São Paulo 

 

 

 

Nos créditos finais vemos que a obra é dedicada ao falecido rapper 

paulistano Sabotage57 assassinado em 2003, aos 29 anos. Com uma trajetória 

marcada pelo seu envolvimento no tráfico e em seguida voltada para o rap, pois era 

cantor e compositor além de ter realizado participações nos filmes O Invasor (2001) 

e Carandiru (2003). 

 

 

 

4.4. Raça, periferia e juventude  
 

 
Há dois personagens que, embora não conduzam a narrativa, são 

personagens-chave na medida em que representam o universo do crime. Quando 

Napão e Serjão entram em cena movimentam a trama ao cobrar a dívida de Macu, 

culminando no desfecho trágico do jovem. Entretanto, é importante observar que 

Napão é amigo de Macu e filho de sua madrinha. Em outras palavras, a 

criminalidade não é elemento central da vida desses jovens, mas caminha lado a 

lado com as relações de amizade e vizinhança.  

                                                             
57

 Nome artístico de Mauro Mateus dos Santos.   



 

74 
 

 

Outro personagem de extrema importância é Paulo. É por meio dele que 

percebemos as hierarquias culturais, econômicas e raciais. A maneira como ele se 

ele refere ao bairro do Capão Redondo e tudo a ele relacionado revela um imenso 

preconceito e descaso. A sequência em que sua família é brevemente retratada 

desfrutando do alto luxo e ele ensinando o filho a jogar golfe mostram não só uma 

diferença de hábitos, mas o modo como essas duas realidades se ligam (Figura 24). 

 

Figura 24 – Paulo, empresário de Jaiminho 

 

 

A questão da religiosidade também é abordada de forma interessante. O 

pastor (João Acaiabe), Dona Meire (Zezé Motta) e a recém-convertida Dona Sônia, 

certamente simbolizam o fenômeno da disseminação de igrejas evangélicas nas 

periferias do país (PIERUCCI, 2011). No entanto, percebemos um cuidado em 

mostrar o sincretismo que marca a nossa sociedade. Dona Sônia ao perceber 

angústia do filho pede para que ele visite Dona Brisa, benzedeira local, pois apesar 

da nova religião não rejeita seus cuidados e conselhos. Quando Jaime chega à seu 

antigo bairro a primeira pessoa que visita é a benzedeira, depositando nela sua 

esperança de cura da enfermidade no joelho (Figura 25). 

 

 

 

 

 

 

 



 

75 
 

 

Figura 25 – Jaiminho e Dona Brisa 

 

 

Bróder! é um filme de tensões do início ao fim. Todavia, oscila entre esses 

conflitos e momentos de leveza e delicadeza, como na sequência em que Dona 

Sônia e Seu Chico se divertem dançando o samba-rock Rosa, um Samba para 

Excluídos (Max de Castro) na sala de casa (Figura 26); o bate-bola entre amigos; a 

corrida pelas vielas do bairro e a excitação dos três jovens ao cantarem as músicas 

de Racionais MC´s conformam um olhar sobre o cotidiano e a vida, para além do 

tema da violência. 

 

Figura 26 – Seu Chico, Dona Sônia e Jefinho ao fundo. 

 

 

 

Há uma valorização da cultura negra por meio de referências ao samba, nos 

discos de Jorge Ben e na homenagem a diversas personalidades negras, indicadas 



 

76 
 

 

através da nomeação dos jogadores convocados para a seleção: 1)Ramiro; 

2)Zózimo; 3)Haroldo Costa; 4)Milton Santos; 5)Blecaute; 6)Otelo; 7)Jamelão; 8)Joel 

Zito; 9)Loroza; 10) Bauraque; 11)Tanga; 12)Lázaro; 13)Pilar; 14)Ari; 15)Jaiminho; 

16)Jaime Moura; 17)Noel Carvalho; 18)Santiago; 19)Prudente.  

Ao mesmo tempo, uma questão menos evidente, mas muito interessante, 

informada a mim pelo próprio diretor em entrevista, é que o filme apresenta várias 

referências ao livro Macunaíma, o herói sem nenhum caráter (Mário de Andrade, 

1928) e à sua adaptação cinematográfica Macunaíma (Joaquim Pedro de Andrade, 

1969), como podemos ver no quadro abaixo: 

 

 
Figura 27- Quadro comparativo das referências realizadas ao livro Macunaíma, um 

herói sem nenhum caráter (Mário de Andrade, 1928) e à sua adaptação 
cinematográfica Macunaíma (Joaquim Pedro de Andrade, 1969) 

 

Macunaíma, o herói sem 

nenhum caráter 

(1928) 

Macunaíma 

(1969) 

Bróder! 

(2010) 

Macunaíma  Marco Aurélio (Macu) 

Maanape  Napão 

Ci, mãe do mato  Cilene (Ci) 

Venceslau Pietro Pietra  Dr. Venceslau 

Rua Maranhão  Rua Maranhão 

 Feijoada Feijoada no aniversário 

de Macu 

 
    FONTE: Elaborado pela autora. 

 

O escritor Mário de Andrade reúne em seu livro uma série de histórias 

pertencentes ao folclore brasileiro reformulando o conhecimento popular. Assim 

como os “Macunaímas” forjados no século passado, o Macu construído em Bróder! 

tem sua identidade marcada por tensões raciais. Se no livro temos um personagem 

que ora é negro, ora branco, vemos que Macu também sofre situação semelhante. 

Em sua comunidade partilha de uma identidade negra e reconhecimento de seus 

amigos e familiares. No entanto ao sair de sua quebrada, é tratado de modo mais 

amistoso por policiais, em virtude da cor de sua pele. 



 

77 
 

 

Essas associações refletem não só uma homenagem às duas obras como 

também o desejo de associar uma leitura sobre as relações raciais no Brasil à 

“nossa procura tropicalista por uma identidade”, nas palavras de Jeferson De58. 

 

Figura 28 – Jeferson De e Caio Blat nas gravações 

 

 

 

Figura 29 – Bate-bola entre amigos 

 

 

                                                             
58

 Citação retirada de entrevista concedida a mim por e-mail.   



 

78 
 

 

Figura 30- Desfecho de Macu 

 

 

 

A narrativa se encerra com o trágico desfecho de Macu, que assume para si 

a responsabilidade pela vida do amigo. Pode-se perceber que o filme lida com uma 

linha tênue entre estereótipos negativos e positivos (STAM, 2008), ao retratar a 

trajetória dos três jovens. Há uma negação de super-heróis (já pregada pelo Dogma 

Feijoada) e uma preocupação em humanizar esses personagens.  

As questões de raça surgem atreladas a conflitos geracionais, de classe e 

de gênero. Não por serem subjugadas, mas por representarem a complexidade 

dessas relações na sociedade brasileira. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

79 
 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

O cinema pode nos revelar muitas dimensões da vida social. Longe de ser 

isento de valores ele fornece, a partir de suas representações, um olhar direcionado 

à questões que lidamos diariamente.  

A juventude negra protagonizou o cinema nacional da última década. Se por 

um lado os anos 2000 caracterizaram-se pela intensa produção de filmes que tinham 

como base a violência urbana protagonizada pela juventude da periferia, em sua 

maior parte negra, por outro, ele também foi marcado por reivindicações e ações na 

busca por uma maior promoção de negros construindo representações. 

Sintomático desse momento o Manifesto de Recife e o Manifesto Dogma 

Feijoada apontaram a insatisfação com a perpetuação de um modo estereotipado de 

se representar a população negra no Brasil, anunciando, já no início da década, as 

tensões e disputas por espaço dentro do campo que se intensificariam nos anos 

seguintes.  

Nesse contexto, o diretor Jeferson De foi ganhando destaque no cinema 

nacional. Com um discurso inicialmente mais radical, que almejava a produção de 

um cinema no Brasil em que “o filme tinha de ser dirigido por um realizador negro, o 

protagonista deveria ser negro a temática do filme tinha de estar relacionada com a 

cultura negra brasileira” (CARVALHO, 2005) ele chamou atenção, assim como 

outros artistas e profissionais tinham o feito, para a ausência de negros em postos 

de produtores e diretores de filmes.  

Em seu primeiro longa-metragem, Bróder!, verificou-se assim como em boa 

parte da produção cinematográfica dos anos 2000 o protagonismo da juventude da 

periferia. No entanto, ao contrário do padrão que se estabeleceu na última década – 

que se concentrou nas experiências desse grupo social ligadas à violência e 

criminalidade- o filme de Jeferson De fornece ao espectador um conjunto de 

referências e possibilidades relacionadas a esse segmento social.  

A identidade negra não se limita a cor da pele e perpassa por elementos da 

vida em comum. Essas experiências compartilhadas compõem um tipo de cultura 

juvenil que articula questões de raça, classe, território, gênero e geração.  

Entretanto, apesar de pertencerem a uma mesma cultura os protagonistas 

de seu filme seguem caminhos distintos, compondo uma recusa à redução dessa 

juventude negra aos conhecidos estereótipos. As consequências das desigualdades 



 

80 
 

 

sociais na vida dos personagens são reconhecidas ao mesmo tempo em que 

representa as diferenciações internas dentro dessa cultura.  

Assim como nas letras de rap, o filme Bróder! também mostra que ser jovem 

e ser negro constitui um marcador de diferença em nossa sociedade. Essas 

músicas, que compõe o universo juvenil aqui estudado, falam sobre os dilemas 

vividos por esses garotos e garotas, denunciando as desigualdades sociais e 

promovem o orgulho da periferia.  

Ao representar o cotidiano dessa juventude negra vinculando-o à referências 

da cultura nacional presentes no livro Macunaíma e colocando em cena um 

protagonista de pele branca que se vê como negro, o diretor segue um caminho 

distinto do que propôs anos atrás, mas não menos válido para se refletir sobre a 

questão racial no Brasil.  

Desse modo, inferimos que a grande potencialidade do filme Bróder!.seja, 

num cinema marcado por uma série de estereótipos negativos e positivos, 

relacionados a periferia e juventude, incluir numa mesma obra diversas dimensões 

para se pensar o que é ser jovem e negro no Brasil. 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

81 
 

 

REFERÊNCIAS 

 
 
ABRAMO, H. W. Considerações sobre a tematização social da juventude no Brasil. 
In: Revista Brasileira de Educação, n° 5-6: Juventude e Contemporaneidade, SP: 

Anped, p. 25-36, maio-dezembro 1997.  
 
ARIÉS, Phillipe. História social da criança e da família. Rio de Janeiro, Zahar, 
1978.  
 
AUMONT, Jacques. A estética do filme. Campinas, SP: Papirus, 1995.  
_______________. Dicionário teórico e crítico de cinema. Campinas, SP: 
Papirus, 2003.  
 
BARBOSA, Andréa . Periferia, cinema e Violência. Sexta Feira (São Paulo), São 

Paulo, v. 8, p. 15, 2006.  
 
BECKER, Howard. Falando da sociedade: ensaios sobre as diferentes maneiras de 
representar o social. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2009.  
 
BENTO, Maria Aparecida Silva; BEGHIN, Nathalie. Juventude Negra e Exclusão 
Radical, IPEA- Políticas Sociais, acompanhamento e análises, 2005, p. 194-197.  
 
BOURDIEU, Pierre. A economia das trocas simbólicas. São Paulo, Perspectiva, 
1992.  
_________________As regras da arte. Gênese e estrutura do campo literário, São 
Paulo, Companhia das Letras, 1996.  
________________ O poder simbólico. 3. ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 
2000.  
________________"A juventude é apenas uma palavra". In: Questões de 
sociologia. Rio de Janeiro, Marco Zero, 1983.  

 
CAMPOS, Ricardo. Juventude e visualidade no mundo contemporâneo: Uma 
reflexão em torno da imagem nas culturas juvenis. Sociologia, Problemas e 
Práticas, Oeiras, n. 63, maio 2010 Disponível em 

<http://www.scielo.gpeari.mctes.pt/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S08736529201
0000200007&lng=pt&nrm=iso>. acessos em 08 fev. 2014. 
 
CANCLINI, Nestor Garcia. Consumidores e cidadãos: conflitos multiculturais da  

globalização. Rio de Janeiro. UFRJ. 1995.  
 
CARVALHO, Noel dos Santos. Cinema e representação racial: O cinema negro de 
Zózimo Bulbul. Tese de doutorado em sociologia. Universidade de São Paulo, 2005.  
__________________________ Introdução. In: DE, Jeferson. Jeferson De: dogma 
feijoada, o cinema negro brasileiro. Imprensa Oficial Do Estado, 2005.  
 
COSTA, Sérgio. Dois Atlânticos: teoria social, anti-racismo, cosmopolitismo. Belo 

Horizonte, Editora UFMG, 2006  
 



 

82 
 

 

CHARNEY, Leo; SCHWARTZ,Vanessa R. (org.) O cinema e a invenção da vida 
moderna. São Naify, 2004.  
 
DE, Jeferson. Jeferson De: dogma feijoada, o cinema negro brasileiro. Imprensa 
Oficial Do Estado, 2005.  
 
EDUARDO, Cléber; VALENTE, Eduardo; VIEIRA, João Luiz. Anos 2000, 10 
questões. In: Cinema Brasileiro Anos 2000, 10 questões. Centro Cultural Banco 
do Brasil, 2011.  
_________________Que país é esse? In: Cinema Brasileiro Anos 2000, 10 
questões. Centro Cultural Banco do Brasil, 2011.  

 
ELIAS, Norbert; SCOTSON, John. Os estabelecidos e os outsiders. Rio de 

Janeiro: Jorge Zahar Editor, 2000.  
 
FEIXA, Carles; LECCARDI, Carmem. O conceito de geração nas teorias sobre 
juventude. Soc. estado., Brasília , v. 25, n. 2, Aug. 2010 .  

 
FEIXA, Carles. De Jóvenes, bandas y tribus. Antropología de la juventud. 

Barcelona, Ariel, 2006.  
 
FERNANDES, Florestan e BASTIDE, Roger. Brancos e Negros em São Paulo. 
São Paulo: Editora Brasiliense, 1971.  
 
FRANCH, Mónica. “Praticamente como um adulto”. Dilemas da transição de jovens 
pobres do Recife. In: ALVIM, Rosilene; FERREIRA JÚNIOR, Edísio; QUEIROZ, 
Tereza. (orgs.) (Re)construções da Juventude: cultura e representações 

contemporâneas. João Pessoa: Editora Universitária – PPGS/UFPB, 2004.  
 
GUIMARÃES, Antônio Sérgio Alfredo. Classes, raças e democracia. São Paulo: 
ed.34, 2002.  
__________________________________. Como trabalhar com "raça" em 
sociologia. Educ. Pesqui. [online]. 2003, vol.29, n.1, pp. 93-107. ISSN 1517-9702. 

doi: 10.1590/S1517-97022003000100008. 
__________________________________. Preconceito de cor e racismo no Brasil. 
Rev. Antropol. [online]. 2004, vol.47, n.1, pp. 9-43. ISSN 0034-7701. doi: 
10.1590/S0034-77012004000100001  
__________________________________. Preconceito e Discriminação. São 
Paulo, Editora 34, 2004.  
HAMBURGER, Esther. Violência e pobreza no cinema brasileiro recente. Reflexões 
sobre a ideia de espetáculo. Novos Estudos CEBRAP, São Paulo: CEBRAP, n.78, 

jul. 2007.  
 
LONGHI, Marcia Reis. Viajando em seu cenário: reconhecimento e consideração a 
partir de trajetórias de rapazes de grupos populares do Recife. Editora Universitária 
da UFPE, 2008.  
 
YOUSSEF, Alenxandre. Políticas Públicas e a juventude. Comunicações do Iser, 
ano 21, 2002.  
 



 

83 
 

 

MAGNANI, J. G.. Da periferia ao centro: trajetórias de pesquisa em Antropologia 

Urbana. São Paulo: Editora Terceiro Nome, 2012.  
_________________ Festa no Pedaço: Cultura popular e lazer na cidade. São 

Paulo, Hucitec/UNESP, 1998.  
 
MARIO FILHO. O negro no futebol brasileiro. Mauad Ed., 2004.  
 
MATOS, Teresa Cristina F. Representação racial no cinema dos anos 2000. In: XV 
Encontro Internacional da Sociedade Brasileira de Estudos do Cinema - 
SOCINE. Rio de Janeiro, setembro de 2011.  
 
MENEZES, Paulo. Problematizando a representação: fundamentos sociológicos da 
relação entre cinema, real e sociedade. In. RAMOS, Fernão. Estudos do cinema 
2000 – SOCINE. Porto Alegre, Sulina. 2001.  
 
NETO, Ana Maria Q.Fausto; QUIROGA, Consuelo. 2003. “Juventude urbana pobre: 
manifestações públicas e leituras sociais”. Revista Pensar BH/Política Social, n.7: 

19-22.  
 
NOGUEIRA, Oracy. Preconceito racial de marca e preconceito racial de origem: 
sugestão de um quadro de referência para a interpretação do material sobre 
relações raciais no Brasil. Tempo Social, São Paulo v. 19, n.1, 2007 Disponível em: 
<http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttex&pid=S010320702007100015&Ing=
pt&nrm=iso> 14 março 2009.  
 
PAIM, Eugênia. Forever young – a apropriação da imagem da juventude pela  
propaganda brasileira. Comunicações do Iser, ano 21, p. 57-61, 2002.  

 
PAIS, José Machado. A construção sociológica da juventude—alguns contributos. 
Análise social, p. 139-165, 1990.  
________________. Culturas Juvenis. Lisboa, Imprensa Nacional - Casa da 

Moeda, 2003. 
________________.A juventude como fase de vida: dos ritos de passagem aos ritos 
de impasse. In: Saúde e Sociedade. Vol.18, n 3, jul/set, o. 371/382, 2009.  
 
PAIVA, Lara Lima de Oliveira. O eu e o outro na representação fílmica da favela: 
uma análise de 5x Favela- Agora Por Nós Mesmos, Cinco Vezes Favela e Cidade de 
Deus. Dissertação de Mestrado em Comunicação. Universidade Federal de Goiás, 
2011.  
PEREIRA, Alexandre B. De rolê pela cidade: os pixadores em São Paulo. 
Dissertação de mestrado em Antropologia Social. Universidade de São Paulo, 2005.  
 
PINTO, Luis de A. Costa. O negro no Rio de Janeiro: relações de raças numa 

sociedade em mudança. São Paulo: Nacional, 1953.  
 
QUEIROZ, Tereza Correia da N. Culturas Juvenis, contestação social e cidadania: a 
voz ativa do hip-hop. In: ALVIM, Rosilene; FERREIRA JÚNIOR, Edísio; QUEIROZ, 
Tereza. (orgs.) (Re)construções da Juventude: cultura e representações 
contemporâneas. João Pessoa: Editora Universitária – PPGS/UFPB, 2004.  
 



 

84 
 

 

RAMOS, Fernão. Os novos rumos do cinema brasileiro (1955-1970) In. História do 
cinema brasileiro. Fernão Ramos (org). São Paulo: Art Editora, 1990.  
 
ROHDEN, Fabíola. Gravidez na adolescência: um debate contemporâneo. 
Comunicações do Iser, ano 21, 2002.  

 
RODRIGUES, J. Carlos. O negro brasileiro e o cinema. Rio de Janeiro, Pallas, 

2001.  
 
SANTANA, Gilmar. O Filme contextualizado diálogos entre sociologia e cinema. 
Revista Universitária do Audiovisual- Rua, v. 1, p. 1-1, 2008.  

 
SHOHAT, Ella; STAM, Robert. Crítica da imagem Eurocêntrica. Tradução: Marcos 

Soares. São Paulo: Cosac Naify, 2006.  
 
SILVA, Maria Nilza da . Território e Raça: Fronteiras urbanas numa metrópole 
brasileira. In: IV Encontro Nacional de Estudos Populacionais: desafios e 

oportunidades de crescimento zero, 2006, Caxambu - MG. IV Encontro Nacional de 
Estudos Populacionais: desafios e oportunidades de crescimento 
zero.https://wwws.cnpq.br/curriculoweb/pkg_menu.menu?f_cod=42E6CC1424962A0
001A4F7C8643B6583. Campinas: ABEP, 2006. p. 1-20.  
 
SILVA, Martiniano J. Racismo disseminado no esporte. In: Racismo à brasileira: 

raízes históricas: um novo nível de reflexão sobre a histórica social do Brasil. São 
Paulo; Anita Garibaldi, 2009  
 
SILVA, Rogério de Souza. A periferia pede passagem: Trajetória social e 

intelectual de Mano Brown. Tese de doutorado em Sociologia. Universidade 
Estadual de Campinas, 2012. 
 
SOARES, Diony Maria. Síndrome de Zilda: propondo uma ferramenta para análise 
da representação de mulheres negras pela mídia brasileira. 2008. Anais do 
Seminário Internacional Fazendo Gênero VIII. Universidade Federal de Santa 

Catarina. Florianópolis (SC).  
____________________ O cinema e a população afro-brasileira: desafios da 
autorrepresentação em Bróder e 5 x favela agora por nós mesmos. Revista Teias, v. 
12, n. 24, p. 12 pgs., 2011.  
 
SPOSITO, Marília Pontes. Prefácio. In: TEIXEIRA, Inês; LOPES, José; DAYRELL, 
Juarez. A juventude vai ao cinema. Editora autêntica, Belo Horizonte, 2009.  
 
STAM, Robert. Multiculturalismo Tropical: Uma história Comparativa da Raça na 
cultura e no Cinema Brasileiro. São Paulo: Edusp, 2008.  

 
TELLA, Marco Aurélio Paz. Atitude, arte, cultura e auto-conhecimento: o rap 

como a voz da periferia. São Paulo: PUC-SP, 1995. (Dissertação de Mestrado)  
_____________________. Reação ao estigma: o RAP em São Paulo. Revista 
enfoques, v. 5, n. 1, p. 24-45, 2006.  
 



 

85 
 

 

TELLES, Edward E. O Significado da Raça na Sociedade Brasileira. Princeton e 

Oxford: Princeton University Press; 2004.  
 
TORRES, Celia Cristina. Representações do Negro em Cidade de Deus: uma 
análise descritiva de quatro personagens do filme. Dissertação de Mestrado em 
Comunicação. Universidade Anhembi Morumbi, 2008.  
 
THIRY-CHERQUES, Roberto H. Pierre Bourdieu: a teoria na prática. RAP. Rio de 
Janeiro 40(1): 27-55, Jan./Fev. 2006.  
 
VALENTE, Eduardo. Que gêneros são nossos? In: Cinema Brasileiro Anos 2000, 
10 questões. Centro Cultural Banco do Brasil, 2011.  
 
WELLER, Wivian. O hip hop como possibilidade de inclusão e de enfrentamento da 
discriminação e da segregação na periferia de São Paulo. Caderno CRH, Salvador, 

v. 17, n. 40, p. 103-116, jan./abr. 2004. Disponível 
em:<http://www.cadernocrh.ufba.br/include/getdoc.php?id=878&article=9&mode=pdf
>.  
 
XAVIER, Ismail. Cinema Brasileiro contemporâneo: pensar a conjuntura e viver 
impasses na sociedade do espetáculo. In: BOTELHO, André / SCHWARTZ, Lilian 
Moritz (Orgs). Agenda Brasileira: temas de uma sociedade em mudança. São 
Paulo: Cia das Letras, 2011.  
 
ZAMPARONI, Valdemir. Imagens da África no Brasil. In: BOTELHO, André / 
SCHWARTZ, Lilian Moritz (Orgs). Agenda Brasileira: temas de uma sociedade em 
mudança. São Paulo: Cia das Letras, 2011.  
 
ZALUAR, Alba e ALVITO, Marcos (orgs). Um século de favela. Rio de Janeiro: 

Editora Fundação Getúlio Vargas, 1998. 
 
 
 
Documentos Eletrônicos  
 
Cinema Brasileiro Anos 2000, 10 Questões. Disponível em 
<http://www.revistacinetica.com.br/anos2000> (Acesso em 15 de abr. 2013).  
 
 
 
Sites  
 
http:// www.adorocinema.com.br/  
http://www.portalafro.com.br/  
http://jefersonde.blogspot.com.br/  
http://www.cinemateca.gov.br/  
http://globofilmes.globo.com/  
http://broderofilme.com.br/  
http://racabrasil.uol.com.br/  
http://revistadocinemabrasileiro.com.br/ 

http://revistadocinemabrasileiro.com.br/


 

86 
 

 

Filmografia  

 
ABOLIÇÃO. Dir. Zózimo Bulbul, Rio de Janeiro, MinC - Ministério da Cultura; 
Embrafilme - Empresa Brasileira de Filmes S.A.; Cinematográfica Equipe, 1988.  
 
AS AVENTURAS AMOROSAS DE UM PADEIRO. Dir. Valdir Onofre, Rio de Janeiro, 
Regina Filmes Ltda., 1976.  
 
AI VEM ALEGRIA. Dir. José Cajado Filho, Rio de Janeiro, Atlântida Empresa 
Cinematográfica do Brasil S.A., 1959.  
 
AMARELO MANGA. Dir. Cláudio Assis, Recife, Parabólica Brasil; Olhos de Cão 
Produções Cinematográficas, 2003.  
 
ANTONIA. Dir. Tatá Amaral, 2006.  
 
BAIXIO DAS BESTAS. Dir. Cláudio Assis, Recife, Parabólica Brasil, 2006.  
 
BARRAVENTO. Dir. Glauber Rocha, Bahia, Iglu, 1962.  
 
BOM DIA ETERNIDADE. Dir. Rogério de Moura, BR, Visceral Produções Artísticas, 
2010. 
 
BRÓDER!.Dir. Jeferson De, São Paulo, Glaz Entretenimento; Barraco Forte, 2010.  
 
CAMA DE GATO. Dir. Alexandre Stockler, São Paulo, A Exceção e a Regra 
Produções Artísticas, 2002.  
 
CARANDIRU. Dir. Hector Babenco, São Paulo, O2 Filmes; Videofilmes; Miramax 
International 2003.  
 
CAROLINA. Dir. Jeferson De, São Paulo, 2003.  
 
CARLOTA JOAQUINA – PRINCESA DO BRASIL. Dir. Carla Camurati, Rio de 
Janeiro, Quanta Central de Produção, 1995.  
 
O CATEDRÁTICO DO SAMBA. Dir. Noel Carvalho dos Santos; Alessandro Gamo, 
São Paulo, UNICAMP, 1999.  
 
O RAP DO PEQUENO PRÍNCIPE CONTRA AS ALMAS SEBOSAS. Dir.Paulo 
Caldas e Marcelo Luna, Recife, Raccord Produções Artísticas, 2000.  
 
CENTRAL DO BRASIL. Dir. Walter Salles Jr. São Paulo, Videofilmes; Riofilme; 
MACT Productions; E.S.R. Films Ltd.; Cinematográfica Superfilmes 1998.  
 
CIDADE DE DEUS. Dir. Fernando Meirelles, Rio de Janeiro, O2 Filmes; Videofilmes; 
Miramax International, 2002.  
 
CINEMA DE PRETO. Dir. Dandara, 2005.  
 



 

87 
 

 

CINCO VEZES FAVELA. Dir. Marcos Faria, Miguel Borges, Carlos Diegues, Joaquim 
Pedro de Andrade, Leon Hirszman, Rio de Janeiro, CPC – UNE, 1962.  
 
CINDERELAS, LOBOS E UM PRÍNCIPE ENCANTADO. Dir. Joel Zito Araújo, Rio de 
Janeiro, Casa de Criação Cinema e Propaganda Ltda., 2008.  
 
COMO NASCEM OS ANJOS. Dir. Murilo Salles, Rio de Janeiro, Empório de Cinema, 
1996.  
 
DE PASSAGEM. Dir. Ricardo Elias, São Paulo, Raíz Produções Cinematográficas, 
2003.  
 
DISTRAÍDA PARA A MORTE. Dir. Jeferson De, São Paulo, Cinematográfica 
Superfilmes, 2001.  
 
E O ESPETÁCULO CONTINUA. Dir. José Cajado Filho, Rio de Janeiro, Flama 
Cinematográfica S.A.,1958.  
 
ERA UMA VEZ... Dir. Breno Silveira, BR, Conspiração Filmes, 2008.  
 
ESTOU AI. Dir. José Cajado Filho, Rio de Janeiro, Cine Produções Fenelon; Cinédia 
S.A., 1949.  
 
O FALSO DETETIVE. Dir. José Cajado Filho, Rio de Janeiro, Flama Cinematográfica 
S.A., 1950. 
 
FAMÍLIA ALCÂNTARA. Dir. Daniel Santiago; Lilian Santiago, São Paulo, Daniel Solá 
Santiago Produções Ltda.; Documenta Brasil 2005.  
 
AS FILHAS DO VENTO. Dir. Joel Zito Araújo, BR, Asa Cinema e Vídeo, 2005.  
 
GANGA ZUMBA. Dir.Carlos Diegues, Rio de Janeiro, Copacabana Filmes, 1964.  
GÊNESIS 22. Dir. Jeferson De, São Paulo, ECA/USP - Escola de Comunicações e 
Artes da Universidade de São Paulo, 1999.  
 
O GUARANI. Dir. Antonio Leal, Rio de Janeiro, Labanca, Leal e Cia, 1908.  
 
O INVASOR. Dir. Beto Brant, São Paulo, Drama Filmes Ltda. 2001.  
 
LINHA DE PASSE. Dir. Walter Salles, BR- US- GB, VideoFilmes; Pathé International, 
2008.  
 
MADAME SATÃ. Dir. Karin Ainouz, Rio de Janeiro, Vídeo Filmes Produções 
Artísticas Ltda.; Wild Bunch; Lumiere; Dominant 7; Studio Canal 2001.  
 
MENINAS. Dir. Sandra Werneck, BR, 2006.  
 
NARCISO RAP. Dir. Jeferson De, BR, Barraco Forte Entretenimento; Glaz Cinema e 
Vídeo, 2004.  
 



 

88 
 

 

NA BOCA DO MUNDO. Dir. Antonio Pitanga, Rio de Janeiro, Lente Filmes Ltda, 
1978.  
 
A NEGAÇÃO DO BRASIL. Dir. Joel Zito Araújo, São Paulo, Casa de Criação, 2000.  
 
ÔNIBUS 174. Dir. José Padilha, Rio de Janeiro, Zazen Produções 2002.  
 
ORFEU. Dir. Carlos Diegues, Rio de Janeiro, Rio Vermelho, Globo Filmes, 1999.  
 
ORFEU NEGRO. Dir. Marcel Camus, São Paulo, Paris, Roma, Dispat Films, 1959.  
 
PIXOTE: A LEI DO MAIS FRACO. Dir. Hector Babenco, São Paulo, H. B. Filmes 
Ltda.; Unifilm, 1980.  
 
O PRISIONEIRO DA GRADE DE FERRO. Dir. Paulo Sacramento, São Paulo, Olhos 
de Cão, 2003.  
 
PRO DIA NASCER FELIZ. Dir. João Jardim, BR, Ravina Filmes; Tambellini Filmes; 
Globo Filmes, 2006.  
 
QUANTO VALE OU É POR QUILO? Dir. Sérgio Bianchi, BR, Quanta; Teleimage 
2005.  
 
QUASE DOIS IRMÃOS. Dir. Lucia Murat, Rio de Janeiro, Taiga Filmes, 2004.  
 
QUILOMBO. Dir. Carlos Diegues, Rio de Janeiro, CDK Filmes, Embrafilme, 1984.  
 
RAÇA. Dir. Joel Zito Araújo; Megan Mylan, BR – FR, 2013.  
 
RIO, 40 GRAUS. Dir. Nelson Pereira dos Santos,Rio de Janeiro, Nelson Pereira dos 
Santos e Ciro Freire Curi, 1955. 
RIO, ZONA NORTE. Dir. Nelson Pereira dos Santos, Rio de Janeiro, Nelson Pereira 
dos Santos Produções Cinematográficas, 1957.  
 
SINHÁ MOÇA. Dir. Tom Payne e Osvaldo Sampaio, São Paulo, Vera Cruz, 1953.  
 
SONHOS ROUBADOS. Dir. Sandra Werneck, BR, Cineluz Produções 
Cinematográficas Ltda., 2009.  
 
TODOS POR UM. Dir. José Cajado Filho, BR, Cine Produções Fenelon, 1949.  
 
TROPA DE ELITE 1. Dir. José Padilha, Rio de Janeiro, Zazen Produções 
Audiovisuais Ltda., 2007.  
 
TROPA DE ELITE 2 : O INIMIGO AGORA É OUTRO. Dir. José Padilha, BR, Zazen 
Produções Audiovisuais Ltda., 2010.  
 
UM É POUCO, DOIS É BOM. Dir. Odilon Lopes, Porto Alegre, Super Filmes Ltda., 
1970.  
 



 

89 
 

 

ÚLTIMA PARADA 174. Dir. Bruno Barreto, BR-FR, Moonshot Pictures; Movie&Art; 
LC Barreto; CFK Participações; Paramount Pictures; Globo Filmes; Lereby, 2008.  
 
XICA DA SILVA. Dir. Carlos Diegues, Rio de Janeiro, Terra, Embrafilme, Distrifilmes, 
1976.  
 
5 X FAVELA-AGORA POR NÓS MESMOS. Dir. Cacau Amaral, Cadu Barcelos, 
Luciana Bezerra, Manaira Carneiro, Rodrigo Felha, Wagner Novais, Luciano Vidigal, 
Luz Mágica Produções Audiovisuais, 2010. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

90 
 

 

ANEXO – Trilha Sonora 

 

Cabrochinha  
Artista: Quinteto em Branco e Preto  
Editora Trama  
 
O pataco tá pouco 
A muchima tá triste  
Eu não vou sambar  
Nem a minha Cabrochinha de fé  
Este ano não vai desfilar  
 
Chora, chora, chora Cabrochinha  
Chora mas não vai desanimar 
  
Ano que vem tu sai de volta Cabrochinha  
Saracutiando até cansar  
Ano que vem tu sai de volta Cabrochinha  
Saracutiando sem parar  
 
Saracutiando e rebolando na telinha  
Quero ver você sambar  
Mesmo que na bateria não seja a rainha 
Não precisa esquentar 
Só quero ver no teu compasso peteleco  
Fubaco telecoteco rebolando sem parar 
Tome cuidado somente no seu requebro 
Minha preta eu te peço  
Pra seu nego não quendá 
Fique sabendo que já tens o meu aval 
Pra que no outro Carnaval  
A gente possa então desfilar 
 
 
Rosa, um samba para excluídos  
Artista: Max de Castro  
Editora trama  
 
Rosa  
Rosa vive no gueto 
Poque ser rosa lhe é proibido  
A cidade se safa  
Assiste a farsa que existe  
Rosa  
Rosa vive no gueto  
Poque ser rosa lhe é proibido 
 
Tem gente que finge  
Tem gente que foge  



 

91 
 

 

Tem gente que brilha  
Tem gente que fode  
Tem gente que chora  
Tem gente que pode  
Tem gente que ama  
Tem gente que sofre  
Rosa 
Rosa vive no gueto 
Poque ser rosa lhe é proibido  
Pode se abrir minha flor  
Piscar os olhos se for  
Ocasião de pecar  
Rosa 
Rosa vive no gueto  
Poque ser rosa lhe é proibido 
 
 
Tijolo a tijolo, dinheiro a dinheiro  
Artista: Lucas Santtana  
Universal Music  
 
 
Orla do litoral  
alegria é geral 
mas o samba não é só anúncio  
propaganda de tv, compra aê, vende aê  
sempre no bom clima feito pra você 
não vou me preocupar porque  
só ando queimando brasa  
só baixo se for de graça  
se seu tênis importado é disputado no camelô  
já disse Nação Zumbi "...toalha nova não enxuga..." 
é assim que se faz a construção 
tijolo a tijolo, dinheiro a dinheiro  
 
o bolo vai crescer  
o pateta é você  
não participou da divisão 
vão indexar ao faturamento  
e o economês vai funcionar direito  
me diz quem é que defende a meta  
desse clube que calcula 
que investe que aplica  
porque quando abasteço ali na esquina  
o preço da gasolina já subiu de 1 para 2 reais  
é assim que se faz a construção  
tijolo a tijolo, dinheiro a dinheiro 
 
 
 



 

92 
 

 

Fim de Semana no Parque  
Artista: Racionais MC´s  
Cosa Nostra Fonográfica  
 
 
" A TODA COMUNIDADE POBRE DA ZONA SUL"  
Chegou fim de semana todos querem diversão  
Só alegria nós estamos no verão, mês de Janeiro  
São Paulo Zona Sul  
Todo mundo a vontade calor céu azul  
Eu quero aproveitar o sol  
Encontrar os camaradas prum basquetebol  
Não pega nada  
Estou à 1 hora da minha quebrada  
Logo mais, quero ver todos em paz  
Um dois três carros na calçada  
Feliz e agitada toda "prayboyzada"  
As garagens abertas eles lavam os carros  
Disperdiçam a água, eles fazem a festa  
Vários estilos vagabundas, motocicletas  
Coroa rico boca aberta, isca predileta  
De verde florescente queimada sorridente  
A mesma vaca loura circulando como sempre  
Roda a banca dos playboys do Guarujá  
Muitos manos se esquecem na minha não cresce  
Sou assim e estou legal, até me leve a mal  
Malicioso e realista sou eu Mano Brown  
Me de 4 bons motivos pra não ser  
Olha meu povo nas favelas e vai perceber  
Daqui eu vejo uma caranga do ano  
Toda equipada e o tiozinho guiando  
Com seus filhos ao lado estão indo ao parque  
Eufóricos brinquedos eletrônicos  
Automaticamente eu imagino  
A molecada lá da área como é que tá  
Provalvelmente correndo pra lá e pra cá  
Jogando bola descalços nas ruas de terra  
É, brincam do jeito que dá  
Gritando palavrão é o jeito deles  
Eles não tem video-game às vezes nem televisão  
Mas todos eles têm um dom São Cosme São Damião  
A única proteção.  
No último natal papai Noel escondeu um brinquedo  
Prateado, brilhava no meio do mato  
Um menininho de 10 anos achou o presente,  
Era de ferro com 12 balas no pente  
E fim de ano foi melhor pra muita gente  
Eles também gostariam de ter bicicleta 
 
De ver seu pai fazendo cooper tipo atleta  



 

93 
 

 

Gostam de ir ao parque e se divertir  
E que alguém os ensinasse a dirigir  
Mas eles só querem paz e mesmo assim é um sonho  
Fim de semana do Parque Sto. Antônio.  
(Refrão):  
Vamos passear no Parque  
Deixa o menino brincar  
Fim de Semana no parque  
Vou rezar pra esse domingo não chover  
Olha só aquele clube que dahora  
Olha aquela quadra, olha aquele campo  
Olha, Olha quanta gente  
Tem sorveteria cinema piscina quente  
Olha quanto boy, olha quanta mina  
Afoga essa vaca dentro da piscina  
Tem corrida de kart dá pra ver  
É igualzinho o que eu ví ontem na TV  
Olha só aquele clube que da hora,  
Olha o pretinho vendo tudo do lado de fora  
Nem se lembra do dinheiro que tem que levar  
Do seu pai bem louco gritando dentro do bar  
Nem se lembra de ontem, de hoje e o futuro  
Ele apenas sonha através do muro...  
Milhares de casas amontoadas  
Ruas de terra esse é o morro  
A minha área me espera  
Gritaria na feira (vamos chegando!)  
Pode crer eu gosto disso mais calor humano  
Na periferia a alegria é igual  
É quase meio dia a euforia é geral  
É lá que moram meus irmãos meus amigos  
E a maioria por aqui se parece comigo  
E eu também sou bam bam bam e o que manda  
O pessoal desde às 10 da manhã está no samba  
Preste atenção no repique atenção no acorde  
(Como é que é Mano Brown?)  
Pode crer pela ordem  
A número 1 de baixa renda da cidade  
Comunidade Zona Sul é dignidade  
Tem um corpo no escadão a tiazinha desce o morro  
Polícia a morte, polícia socorro  
Aqui não vejo nenhum clube poliesportivo  
Pra molecada frequentar nenhum incentivo  
O investimento no lazer é muito escasso  
O centro comunitário é um fracasso  
Mas aí se quiser se destruir está no lugar certo  
Tem bebida e cocaína sempre por perto  
A cada esquina 100 200 metros  
Nem sempre é bom ser esperto 
Schimth, Taurus, Rossi, Dreyer ou Campari  



 

94 
 

 

Pronúncia agradável estrago inevitável  
Nomes estrangeiros que estão no nosso meio pra matar M.E.R.D.A.  
Como se fosse ontem ainda me lembro  
7 horas sábado 4 de Dezembro  
Uma bala uma moto com 2 imbecis  
Mataram nosso mano que fazia o morro mais feliz  
E indiretamente ainda faz, mano Rogério esteja em paz  
Vigiando lá de cima  
A molecada do Parque Regina  
(Refrão)  
Tô cansado dessa porra de toda essa bobagem  
Alcolismo, vingança treta malandragem  
Mãe angustiada filho problemático  
Famílias destruídas fins de semana trágicos  
O sistema quer isso a molecada tem que aprender  
Fim de semana no Parque Ipê  
(Refrão)  
"Pode crer Racionais Mc's e Negritude Junior juntos  
Vamos investir em nós mesmos mantendo distância das  
Drogas e do alcool.  
Aí rapaziada do Parque Ipê, Jd. São Luiz, Jd. Ingá, Parque Araríba, Váz de Lima  
Morro do Piolho e Vale das Virtudes e Pirajussara  
 
É isso aí mano Brown (é isso ai Netinho paz à todos)" 
 
 
 
Café Preto  
Artista: Otto  
Editora trama  
 
Um café preto 
Sábado preto 
Malandro preso adoidado  
 
Um dia preto 
Tô satisfeito 
Um dia quase acabado  
 
São Paulo é um peito 
E o leite tava estragado  
Agora um jeito 
Ou o respeito acabado  
 
Mas que corvadia  
Membro esfacelado 
Mas como doía  
O leite estragado  
 
Um dia preto  



 

95 
 

 

Sabado preto  
Um café preto 
Com leite faz um pingado 
 
 
 
A ilha  
Artista: Nação Zumbi  
Editora Trama  
 
Amanhã bem cedo a vida vai levantar 
E quem quiser ir também  
Vai ter que se apressar,se apressar  
 
Pois os passos respiram  
O que a hora faz andar  
E a vontade empurrando  
Tudo isso pra acordar,pra acordar  
 
E provando os sabores e odores  
Dos melhores momentos  
Não sejam em vão  
Guardados na cabeça 
Os restos do tempo 
Deixados ali no chão 
  
A carne é fraca 
E o corpo 
Uma ilha a procura do sol 
A noite vem vindo  
E amanhã tudo de novo  
 
Quem vai até o amanhecer 
 Mais um amanhã  
E lembrar de não esquecer 
Quem são 
Quem vai  
 
De quem foi e de quem fez andar  
Tudo que ainda  
Vai fazer lembrar 
Quem foi  
 
Re- iniciei o dia  
Salvei as horas 
Garantindo o amanhã  
E a malícia do tempo  
Atiça o vacilo  
E a caída na tentação 
 



 

96 
 

 

 
Triunfo  
Artista: Emicida  
 
Não escolhi fazer rap não, na moral  
O rap me escolheu porque eu aguento ser real  
Como se faz necessário, tiozão  
Uns rimam por ter talento, eu rimo porque eu tenho uma missão  
Sou porta-voz de quem nunca foi ouvido 
Os esquecidos lembram de mim porque eu lembro dos esquecidos 
Tipo embaixador da rua  
Só de ver o brilho no meu olho os falso já recua  
Vários cordeiro em pele de lobo gritando que tá pronto, eu vi  
Não é de pegar o dinheiro igual puta faz ponto, aqui  
Teme o confronto, em si, me dá um desconto, aí  
Caminho nas calçada, sempre, nunca te vi  
Enquanto os otário se acha os valor se perde  
Sobra pra quem tem e falta, sem isso pra mim não serve  
Não mano! Não tô com os verme panguando  
Montando as track, eu e os muleque tamo trampando  
Burlando as lei, um bagulho eu sei  
Já que o rei não vai virar humilde eu vou fazer o humilde virar rei  
Me entenda nesse instante  
Essa cerimônia marca o começo do retorno do império 'Ashanti'  
Atabaques vão soar como tambores de guerra  
Meu exército marchando pelas rua de terra  
Pra tirar medalha dos canalha sem aura boa  
E o triunfo memo pra nóis é o sorriso da coroa  
Nóis quer mulher sim, quer um dim também  
Quer vê tudo os neguinho lá, vivendo bem  
Só que aí pra mim a luta vai além  
Quem pensar pequenininho tio, vai morrer sem  
Não pra ser mais que alguém não, só saí da lama  
Os que caiu foi porque confundiu respeito e fama  
Na minha cabeça não existe equívoco ameno  
O jogo é sujo, vai ganha mais quem errar menos  
Eu fiz meu próprio caminho e meu caminho me fez  
Não é qualquer dinheirinho que vai tira a lucidez  
Eu carrego na mente, tio  
Segunda chance é só no video-game então é bom ficar ligeiro viu!  
 
Na pista, pela vitória, pelo triunfo conquista, se é pela glória, uso meu trunfo *"A rua 
é nóiz, nóiz, nóiz"* 
 
Milhares de olhares imploram socorro na esquina 
No morro a fila anda a caminho da guilhotina  
Várias queima de arquivo diária com a fome  
E vão amontuando os corpo de quem não tem sobrenome  
Eu vi, com os próprios olhos a sujeira do jogo  
Minha conclusão é que muito buzo ainda vai pegar fogo  



 

97 
 

 

Aí, todo maloqueiro tem em si 
Motivação pra ser Adolf Hitler ou Gandhi  
E se a maioria de nóis partisse pro arrebento?  
A porra do congresso tava em chama faz tempo!  
Eu nasci junto a pobreza que enriquece o enredo 
Eu cresci onde os muleque vira homem mais cedo  
Com as mochila do aluno, presente, as tag com nome  
As garrafa de vinho nas costas dos neguinho  
Não vim pra trair minhas convicções, em nome das ambições  
E arrebatar multidões, ao diluir meus refrões  
Não! eu podia, e se eu quisesse vendia  
Mas sou tudo aquilo que pensaram que ninguém seria  
Se o rap se entregar favela vai ter o que?  
Se o general fraquejar soldado vai ser o que?  
Tem mais de mil muleque aí querendo ser eu  
Imitando o que eu faço, "tio, se eu errar fudeu!"  
Ser MC é conseguir ser H ponto aço  
No fim das contas fazer rima é a parte mais fácil  
Já escrevi rap com as ratazana passeando em volta  
Tio! goteira na telha, tremendo de frio  
Quantos morreu assim e no fim quem viu!?  
Meu, cês ainda quer memo ser mais rua que eu!?  
 
Na pista, pela vitória, pelo triunfo conquista, se é pela glória, uso meu trunfo  
*"A rua é nóiz, nóiz, nóiz"* 
 
 
 
Filosofia  
Artista: Noel Rosa  
Domínio Público  
 
O mundo me condena, e ninguém tem pena  
Falando sempre mal do meu nome  
Deixando de saber se eu vou morrer de sede  
Ou se vou morrer de fome  
Mas a filosofia hoje me auxilia  
A viver indiferente assim  
Nesta prontidão sem fim  
Vou fingindo que sou rico  
Pra ninguém zombar de mim  
Não me incomodo que você me diga 
Que a sociedade é minha inimiga  
Pois cantando neste mundo  
Vivo escravo do meu samba, muito embora vagabundo  
Quanto a você da aristocracia  
Que tem dinheiro, mas não compra alegria  
Há de viver eternamente sendo escrava dessa gente 
 Que cultiva hipocrisia 


