
                                                                                    

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

CENTRO DE CIÊNCIAS DA SAÚDE 

PROGRAMA DE PÓS GRADUAÇÃO EM ENFERMAGEM 

NÍVEL DOUTORADO 

 

 

 

 

 

ALYNNE MENDONÇA SARAIVA 

 

 

 

 

 

HISTÓRIAS DE MULHERES CUIDADAS POR PRÁTICAS 

INTEGRATIVAS E COMPLEMENTARES: 

 UM ESTUDO ETNOGRÁFICO 

 

 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA 

2015 

 

 

P
R

O
G

R
A

M
A

 D
E
 P

Ó

S-G
RADUAÇÃO EM ENFERM

A
G
E
M

 - C
C

S
/
U

F
P

B



2 

ALYNNE MENDONÇA SARAIVA 

 

 

 

 

 

 

 

HISTÓRIAS DE MULHERES CUIDADAS POR PRÁTICAS INTEGRATIVAS E 

COMPLEMENTARES: UM ESTUDO ETNOGRÁFICO 

 

 

 

Tese apresentada ao Programa de Pós-Graduação de 

Enfermagem, do Centro de Ciências da Saúde, da 

Universidade Federal da Paraíba, como requisito parcial 

para obtenção do título de Doutora em Enfermagem, área 

de concentração: Cuidado em Enfermagem e Saúde.  

 

Linha de pesquisa: Políticas e Práticas do Cuidar em 

Enfermagem E Saúde. 

 

Projeto de Pesquisa vinculado: Práticas de cuidar na rede 

formal e informal de saúde. 

 

Orientadora: Profa. Dra. Maria de Oliveira Ferreira Filha 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA 

2015 



3 

ALYNNE MENDONÇA SARAIVA 

 

Histórias de mulheres cuidadas por práticas integrativas e complementares: Um 

estudo etnográfico 

 

Tese apresentada ao Programa de PósGraduação de 

Enfermagem, do Centro de Ciências da Saúde, da 

Universidade Federal da Paraíba, como requisito parcial 

para obtenção do título de Doutora em Enfermagem, área 

de concentração: Cuidado em Enfermagem e Saúde.  

 

Aprovada em _____/______/2015 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

Profa. Dra. Maria de Oliveira Ferreira Filha 

Universidade Federal da Paraíba – UFPB/PPGEnf 

 

 

Profa. Dra. Maria Djair Dias 

Universidade Federal da Paraíba – UFPB/PPGEnf 

 

 

Profa Dra. Sandra Aparecida de Almeida 

Universidade Federal da Paraíba – UFPB/PPGEnf 

 

 

Profa. Dra. Maria de Fátima de Araújo Silveira 

Universidade Estadual da Paraíba - UEPB 

 

 

Profa. Dra. Berta Lucia Pinheiro Kluppel 

Universidade Federal da Paraíba – UFPB 

 

 

Prof. Dr.Thúlio Antunes Arruda 

Universidade Estadual da Paraíba-UEPB 

 

 

Prof. Dra. Lenilde Duarte de Sá 

Universidade Federal da Paraíba- UFPB/PPGEnf 

 



4 

DEDICATÓRIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

À luz divina que invade minha alma,  

clareia meus caminhos e aquece meu coração! 

 

À minha Senhora, face feminina do sagrado,  

a quem consagro meus dias e é minha fonte de amparo, fortaleza e amor! 

 

Àquelas que vieram antes de mim,  

em especial, minha avó Salomé e minha mãe Quinha,  

mulheres nordestinas, sertanejas, guerreiras e amorosas, 

 que se doaram e deixaram em mim marcas de coragem e ternura! 

 

 



5 

GRATIDÃO 

 

"Enfeite a árvore de sua vida com guirlandas de gratidão! 

Coloque no coração laços de cetim rosa,amarelo, azul, carmim. 

Decore seu olhar com luzes brilhantes estendendo as cores em seu semblante. 

Em sua lista de presentes em cada caixinha embrulhe 

um pedacinho de amor, carinho, ternura, reconciliação, perdão! 

Tem presente de montão no estoque do nosso coração e não custa um tostão![...]” 

(Cora Coralina) 

 

Aos meus irmãos queridos, Renata e Carlos César (para sempre em meu coração)... 

“Se eu pudesse escolher outra forma de ser, eu seria você...” 

 

Ao meu pai César que diante de suas fragilidades e ausências, me ensinou a perdoar, ter 

compaixão e saber que é “preciso amar as pessoas como se não houvesse amanhã...” 

 

Ao meu amado esposo Toshiyuki, pela admirável pessoa que é! Por toda parceria, 

companheirismo, compreensão, ajuda, cuidado, carinho e pelo “relicário imenso desse 

nosso amor!” 

 

Aos meus amigos-irmãos de ontem, hoje e sempre: Benjamim, Érika, Egberto, 

Priscila, Gigliola, Ana Luiza; e aqueles amigos que tive a sorte de encontrar no 

caminho e seguiram junto a mim: Mari, Jefinho, Lana, Rafinha,Camila, Elis, Samilla 

e Flavinha “Amigo é coisa pra se guardar, do lado esquerdo do peito, dentro do 

coração!” 

 

Aos educadores e professores com quem tive a oportunidade de aprender, compartilhar 

e crescer. “Os educadores, antes de serem especialistas  em ferramentas do saber, 

deveriam ser especilistas em amor: intérpretes de sonhos!” (Rubem Alves) 

 

A minha querida amiga e admirável Prof. Dra. Fátima Silveira, pelos ensinamentos, 

pelo amparo, pelo cuidado e por ser uma das pessoas em quem me inspirei para seguir o 

caminho da docência. 

 



6 

A minha orientadora Profa. Dra. Maria Filha, pela generosidade em ter me recebido 

como orientanda diante de tantas pessoas competentes. Obrigada por me instigar a 

buscar um novo ollhar para a saúde mental. 

 

Ao estimado Prof. Dr. Thúlio Antunes por me apresentar o maravilhoso mundo das 

plantas medicinais, fitoterapia e outras mezinhas. Obrigada por fazer parte da minha 

história acadêmica. 

 

A Prof. Dra. Berta Kluppel pelo respeito e disponibilidade em me receber de braços 

abertos, indicar novos caminhos e me ajudar a concluir essa etapa. 

 

A Prof. Dra. Sandra Almeida, pela oportunidade de conhecê-la e permitir que eu 

pudesse dividir esse momento singular em minha vida. Obrigada por todas 

demosntrações de gentileza e carinho comigo. 

 

A Prof. Dra. Djair Dias por me apresentar o universo apaixonante da História Oral e 

assim perceber que antes de contar é essencial saber ouvir. 

 

 Acredito que “Cada um que passa em nossa vida, passa sozinho, mas não vai só nem 

nos deixa sós. Leva um pouco de nós mesmos e deixa um pouco de si mesmo” (Antonie 

de Saint-Exupéry). Então, meu obrigada aqueles que deixaram um pouco si... 

 

Meus sogros Toshiyuki e Íris, pelo abraço sincero, pela acolhida, por toda torcida 

diante de cada etapa e pela ajuda cotidiana! 

 

A minha “guru”, Kátia, terapeuta querida que iluminou os caminhos para que eu 

pudesse retornar em minha história. 

 

As colegas do Grupo de Estudo em Saúde Mental Comunitária por todas as vivências, 

conversas, desabafos e alegrias: Vagna, Lawrencita, Camila Sena, Cidney e Lorena. 

 

Minha turma de doutorado, pelos maravilhosos momentos que vivenciamos. Pelas 

nossas agradáveis tardes à sombra da árvore, saboreando café e conversas filosóficas 

sobre o cuidar. Levarei todas em minha memória! 



7 

 

Aos professores e funcionários do Programa de Pós Graduação em Enfermagem da 

UFPB por todos encontros e colaborações nesses anos de estudo. Em particular as 

professoras Adelaide, Greicy, Miriam, Neusa, Lenilde e Jordana e a tão competente 

técnica adminstrativa Nathali, essa menina mulher de caráter íntegro e jeito doce que 

distribui sensatez, prontidão, compromisso e leveza no PPGEnf. 

 

A Felipe e Sr. Antônio por toda paciência e responssabilidade diante das minhas 

demandas de trabalho e por toda gentileza em me atender. 

 

A Universidade Federal de Campina Grande  pelas oportunidade concedidas e 

garantidas e aos meus colegas e profissionais do Centro de Educação e Saúde, por 

compartilharem comigo durante esses quatro anos, momentos alegres e tristes, mas de 

grande aprendizado e crescimento. Em especial a Waleska, Luciana, Glenda, Franci, 

Alana, Jocelly, Lilia, Ramilton, Maria, Flávio, Vital e Jardel. 

 

Os discentes que puderam vivenciar comigo etapas dessa construção de  conhecimento, 

que partilharam saberes e me ajudaram a crescer como pessoa e profissional, que me 

fazem ter a certeza, a cada dia, da profissão que abracei! 

 

Os profissionais que tive a satisfação de conhecer no Centro de Práticas 

Integrativas e Complementares “Equilíbrio do Ser”, que me proporcionaram momentos 

de muita luz e sabedoria...Sou muito grata principalmente a Geórgia, Lutércia, 

Sinfrônio, Chico, Fábio, Silvinha, Malu, Patrícia, Clarisse, Betânia, Mila e Eduardo. 

 

As Marias que encontrei, que conheci, que admirei, que ouvi, que partilhei e abracei. À 

essas mulheres feitas de dor e de amor, que me ensinaram muito mais do que eu podia 

imaginar, que revelaram suas histórias e que demonstraram que apesar de tudo “... nós 

podemos tudo, nós podemos mais, então, vamos lá fazer o que será!” 

 

 

 

 

 



8 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“[...]Todo mundo ama um dia todo mundo chora,  

Um dia a gente chega, no outro vai embora  

Cada um de nós compõe a sua história 

E cada ser em si carrega o dom de ser capaz  

de ser feliz.” 

(Trecho da Canção: Tocando em Frente/ 

 Composição: Almir Sater e Renato Teixeira) 



9 

LISTA DE ILUSTRAÇÕES 

 

 

FIGURA 1: Setores de Cuidado   30 

FIGURA 2: Centro de Práticas Integrativas e Complementares em Saúde   53 

FIGURA 3: Hall de entrada do CPICS   54 

FIGURA 4: Espaços para as práticas coletivas e individuais do CPICS   55 

FIGURA 5: Horta Mandala, Jardim Amanhecer do CPICS   56 

FIGURA 6: Diagrama representativo do itinerário das mulheres rumo às PICs 139 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



10 

LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 

 

ABRASCO: Associação Brasileira de Saúde Coletiva 

CAM: Complementary and Alternative Medicine 

CCS: Centro de Ciências da Saúde 

CEP: Comitê de Ética e Pesquisa 

CIPLAN: Comissão Interministerial de Planejamento 

CNES: Cadastro Nacional de Estabelecimentos de Saúde 

CNPq: Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico 

COFEN: Conselho Federal de Enfermagem 

CPICS: Centro de Práticas Integrativas e Complementares em Saúde 

EUA: Estados Unidos da América 

FIOCRUZ: Fundação Oswaldo Cruz 

FURNE: Fundação Universidade Regional do Nordeste 

GIPLAM: Grupo Integrado de Plantas Medicinais 

GMAP: Grupo de Medicina Alternativa da Paraíba 

INAMPS: Instituto nacional de Assistência Médica da Previdência Social 

LAPACIS: Laboratório de Práticas Alternativas, Complementares e Integrativas em 

Saúde 

MAC: Medicina Alternativa e Complementar 

MS: Ministério da Saúde 

MT: Medicina Tradicional 

NEPHF: Núcleo de Estudos e Pesquisas Homeopáticas e Fitoterápicas 

OMS: Organização Mundial de Saúde 

ONG:Organização não Governamental 

PET: Programa de Educação Tutorial 

PICs: Práticas Integrativas e Complementares 

PNPIC: Política Nacional de Práticas Integrativas e Complementares 

SMS: Secretaria Municipal de Saúde 

SUS: Sistema Único de Sáude 

TCLE: Termo de Consentimento Livre e Esclarecido 

UECE: Universidade Estadual do Ceará 

UFCG: Universidade Federal de Campina Grande 

UEPB: Universidade Estadual da Paraíba 

UERJ: Universidade Estadual do Rio de Janeiro 

UFF: Universidade Federal Fluminense 

UFRJ: Universidade Federal do Rio de Janeiro 

UNICAMP: Universidade de Campinas 

USF: Unidade de Saúde da Família 

  

 

 

 

 

 

 



11 

SARAIVA, Alynne Mendonça. Histórias de mulheres cuidadas por práticas 

integrativas e complementares: Um estudo etnográfico. 2015. 180f. Tese (Doutorado 

em Enfermagem) - Centro de Ciências da Saúde, Universidade Federal da Paraíba, João 

Pessoa, 2015.  

 

 

RESUMO 

As transformações socioeconômicas e culturais da sociedade engendraram, nas últimas 

décadas, uma cultura de individualismo e exclusão. Essas mudanças atingem, 

principalmente, as mulheres ao lhes provocarem desamparo, baixa autoestima e solidão. 

Tais sentimentos são revelados, muitas vezes, sob a forma de dor ou doença. Como 

consequência dessas agressões sociais, as mulheres vêm buscando recursos terapêuticos 

que possam dar uma resposta as suas necessidades físicas, psicológicas e espirituais. As 

práticas integrativas e complementares trazem essa proposta de cuidado integral e vêm 

sendo cada vez mais procuradas pelo público feminino. Nesse sentindo, esse trabalho 

teve como objetivo principal: analisar as histórias de mulheres que buscaram práticas 

integrativas e complementares, ressaltando os aspectos que foram significativos para a 

compreensão e participação delas no processo de cuidado. O estudo obedeceu os 

preceitos da Resolução 466/12, sendo aprovado pelo Comitê de Ética em Pesquisa sob 

CAA:39806114.0.0000.5188. Esta pesquisa foi conduzida segundo um referencial 

antropológico e de acordo com o método etnográfico. Para a produção de material 

empírico, utilizou-se a técnica da História Oral temática com 8 mulheres, usuárias do 

Centro de Práticas Integrativas e Complementares, no município de João Pessoa/PB. A 

análise e a interpretação do material foram feitas com base nas unidades de significado 

(temas) mais evidentes e constantes nas narrativas e no tom vital de cada história. 

Assim, foram elaboradas as seguintes categorias: a) Fontes e manifestações do 

sofrimento feminino, b) Itinerários terapêuticos e rituais de cuidado das mulheres e c) 

A reconstrução da identidade e produção de alteridade: caminhos para o protagonismo 

feminino. Nas histórias relatadas, observou-se que as mulheres buscaram cuidados pois 

referiam tristeza, baixa autoestima, solidão, cansaço, dor, desamparo, ansiedade e 

insegurança. Essas queixas estavam associadas aos sofrimentos vivenciados 

relativamente às perdas afetivas, sobrecarga de cuidados, migração, interrupção de 

projetos de vida, sobrecarga laboral e conflitos familiares. Os caminhos traçados na 

procura de cuidados foram influenciados, principalmente, pelo contexto sociocultural de 

cada colaboradora, de modo que muitas delas recorreram, primeiramente, aos serviços 

biomédicos. Embora nem todas as colaboradoras tivessem passado por esses serviços 

antes de recorrerem às práticas integrativas e complementares, elas evidenciaram 

divergências entre a abordagem da medicina alopática e as PICs, principalmente no que 

se refere à terapêutica empregada, à relação profissional-usuária e à crença na eficácia 

terapêutica. O cuidado por meio das práticas integrativas e complementares 

propiciaram, a essas mulheres, uma maior autonomia; favoreceram a construção de 

vínculos; o resgate da autoestima; promoveram o emponderamento e as levaram a 

ressignificarem suas vidas e suas histórias. 

 

Palavras-chave: Terapias Complementares. Saúde da Mulher. Antropologia. 

 



12 

SARAIVA, Alynne Mendonça. Stories of women cared by integrative and 

complementary practices: An ethnographic study. 2015. 180 sheets. Thesis 

(Doctorate in Nursing) - Center for Health Sciences, Federal University of Paraiba, João 

Pessoa, 2015. 

ABSTRACT 

 

Socioeconomic and cultural changes of society engineered in recent decades a culture of 

individualism and exclusion. These changes mainly affect women, causing them to 

helplessness, low self-esteem and loneliness. Such feelings are often embodied in the 

form of pain or disease. As a consequence of these social aggressions, women come 

seeking therapeutic resources that can respond to their physical, psychological and 

spiritual needs. Integrative and complementary practices bring this proposal for integral 

care and are being increasingly sought after by women. In this sense, the aim in this 

work was: analyzing stories of women who sought integrative and complementary 

practices. The study followed the precepts of Resolution 466/12, being approved by the 

Research Ethics Committee under CAAE: 39806114.0.0000.5188. This research was 

conducted according to a benchmark according to the anthropological and ethnographic 

method. For collection and production of the empirical material, there was used the 

technique of Oral History of life with 8 women users of the Center for Integrative and 

Complementary Practices, in the municipality of João Pessoa/PB. The analysis and 

interpretation of the material were made on the basis of units of meaning (themes) more 

evident and constants in the narratives and the vital tone of each story. Thus, the 

following categories have been developed: a) sources and manifestations of female 

suffering, b) therapeutic itineraries and rituals of care for women and c) reconstruction 

of identity and otherness: paths for the female protagonism. In the stories reported, it 

was observed that women have sought care, because they reported sadness, low self-

esteem, loneliness, fatigue, pain, helplessness, anxiety and insecurity. These complaints 

were associated with the sufferings experienced in respect of affective loss, workload of 

care, migration, interruption of life projects, and family disputes. The paths in search for 

care were influenced mainly by the socio-cultural context of each contributor, so that 

many of them resorted primarily to biomedical services. While not all employees had 

been through these services before resorting to integrative and complementary practices, 

they showed differences between the approach of allopathic medicine and the PICs, 

especially with regard to the applied therapy, to the professional-user relationship and 

the belief in the therapeutic efficacy. Care through integrative and complementary 

practices provided to these women greater autonomy; favored the construction of 

bounds; the rescue of self-esteem; promoted the empowerment and took them to 

reassure their lives and their stories.  

 

Descriptors: Complementary Therapies; Women's health; Anthropology. 

 

 

 

 



13 

SARAIVA, Alynne Mendonça. Historias de mujeres cuidadas por prácticas 

integradoras y complementarias: Un estudio etnográfico. 2015. 180f. Tesis 

(Doctorado en Enfermería) - Centro de Ciencias de la Salud, Universidade Federal da 

Paraíba, João Pessoa, 2015.  

RESUMEN 

 

Las transformaciones socioeconómicas y culturales de la sociedad han engendrado, en 

las últimas décadas, una cultura del individualismo y la exclusión. Estos cambios 

afectan principalmente a las mujeres, al provocarles desamparo, baja autoestima y 

soledad. Tales sentimientos se materializan a menudo en forma de dolor o enfermedad. 

Como resultado de estas agresiones sociales, las mujeres han estado buscando recursos 

terapéuticos que puedan darles una respuesta a sus necesidades físicas, psicológicas y 

espirituales. Las prácticas integradoras y complementarias traen esta propuesta de 

atención integral y están siendo cada vez más buscadas por el público femenino. En ese 

sentido, este estudio tuvo como objetivo: analizar historias de mujeres que buscaron 

prácticas integradoras y complementarias. El estudio siguió a los preceptos de la 

Resolución 466/12 y fue aprobado por el Comité de Ética en Investigación bajo CAA: 

39806114.0.0000.5188. Esta investigación se llevó a cabo bajo una referencia 

antropológica y de acuerdo con el método etnográfico. Para la recolección y producción 

de material empírico, se utilizó la técnica de la historia oral de vida con 8 mujeres, 

usuarias del Centro de Prácticas Integradoras y Complementarias, en la ciudad de João 

Pessoa/PB. El análisis y la interpretación del material se hicieron con base en las 

unidades de significado (temas) más evidentes y constantes en los relatos y en el tono 

vital de cada historia. Por lo tanto, se elaboraron las siguientes categorías: a) Fuentes y 

manifestaciones del sufrimiento femenino, b) Itinerarios terapéuticos y rituales de 

cuidado de las mujeres y c) La reconstrucción de la identidad y la producción de la 

alteridad: caminos para el protagonismo femenino. En las historias relatadas, se 

observó que las mujeres buscaron cuidados pues alegaban tristeza, baja autoestima, 

soledad, cansancio, dolor, desamparo, ansiedad e inseguridad. Estas quejas estaban 

relacionadas con los sufrimientos experimentados en relación con las pérdidas afectivas, 

sobrecarga de cuidado, migración, interrupción de proyectos de vida, sobrecarga laboral 

y conflictos familiares. Los caminos trazados en la búsqueda de cuidados fueron 

influenciados principalmente por el contexto sociocultural de cada colaboradora, por lo 

que muchas de ellas acudieron, en primer lugar, a los servicios biomédicos. Aunque no 

todas las colaboradoras hayan pasado por estos servicios antes de acudir a las prácticas 

integradoras y complementarias, ellas evidenciaron diferencias entre el enfoque de la 

medicina alopática y las PICs, especialmente con respecto a la terapéutica empleada, la 

relación profesional-usuario y la creencia en la eficacia terapéutica. El cuidado a través 

de prácticas integradoras y complementarias aseguró a estas mujeres una mayor 

autonomía; favoreció la creación de vínculos; el rescate de la autoestima; promovió el 

empoderamiento y las llevó a dar otro significado a sus vidas y sus historias. 

 

Palabras claves: Terapias Complementarias. Salud de la Mujer. Antropología. 

 

 

 



14 

SUMÁRIO 

 

1    Reflexões Iniciais 15 

1.1 A proximação com a temática e com o objeto 16 

1.2 O problema e o objeto em foco 19 

1.3 Objetivos 24 

2    Referencial Teórico-Conceitual 25 

2.1 A Antropologia no processo saúde-doença-cuidado 26 

2.2 Práticas Integrativas e Complementares em Saúde: definições e histórico 35 

2.3 Pesquisas e debates sobre as práticas integrativas e complementares 42 

2.4 As práticas integrativas e complementares em saúde no município de João 

Pessoa/PB. 

47 

3    Percurso Metodológico 49 

3.1 A Etnografia e a História Oral como caminhos entrelaçados 50 

3.2 Cenário da Pesquisa 53 

3.3 A inserção no campo e as vivências 57 

3.4 As colaboradoras da pesquisa 62 

3.5 Técnica para produção do material empírico e construção do corpus 

documental  

64 

3.6 Análise e interpretação do material empírico 68 

3.7 Considerações Éticas 70 

4    Histórias de Marias 71 

Maria Alice 72 

Maria Elis 75 

Maria Hellen 78 

Maria Joana 81 

Maria Júlia 86 

Maria Lívia 90 

Maria Rosa 93 

Maria Vitória 97 

5    Categorias Culturais: análise e discussão 102 

5.1 Fontes e manifestações do sofrimento feminino 104 

5.2 Itinerários terapêuticos e rituais de cuidado das mulheres 119 

5.3 Reconstrução da identidade e produção de alteridade: caminhos para o 

protagonismo feminino 

140 

6   Vidas Ressignificadas 150 

Referências 157 

Apêndice 170 

Anexos 172 

 

 

 

 

 

 

 



15 

 

   
Fonte: Google imagens, 2015 

O correr da vida embrulha tudo,  

a vida é assim: esquenta e esfria,  

aperta e daí afrouxa,  

sossega e depois desinquieta.  

O que ela quer da gente é coragem. 

(Guimarães Rosa) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1 Reflexões Iniciais 

 

http://www.google/


16 

“O cuidado deve ser entendido na linha da essência humana.” 
Leornardo Boff 

1.1 A aproximação com a temática e com o objeto 

 

Antes de iniciar uma descrição formal sobre o objeto e a problemática que o 

envolve, optei por dar conhecimento sobre o lugar histórico e social que venho 

ocupando na minha vida profissional, uma vez que parto do princípio weberiano de que 

toda investigação é permeada por interesses e valores. Nesse sentido, tomo o estilo 

etnográfico e descrevo minha trajetoria de vida para tomar, como ponto de partida, a 

minha vivência, onde revelo meus interesses e os valores que me guiaram. 

O caminho trilhado para chegar à temática desta pesquisa se entrelaça com 

minha história de vida. Nasci e, por dezessete anos, morei em Juazeiro do Norte, cidade 

do interior do Ceará, envolvida por rituais religiosos católicos e permeada pela fé dos 

romeiros em Padre Cícero, como é conhecido ainda hoje na região e no restante do país. 

Ouvi muitas histórias de cuidado, envolvendo benzeduras, simpatias e remédios 

feitos à base de plantas nativas do cariri cearense. Em meio a esse simbolismo de 

rituais, muitas vezes fui cuidada com esse arsenal de práticas terapêuticas nas aflições 

que atribulavam minha infância e observava que tais práticas repetiam-se para meus 

irmãos e primos. 

Mesmo tendo sido levada, algumas vezes, a consultórios médicos – 

principalmente como decorrênca das minhas crises asmáticas persistentes, - lembro-me 

que, durante a administração dos medicamentos, sempre havia um chá, lambedor, 

infusões e massagens no intuito de contribuir mais rapidamente para a minha melhora. 

Quando ingressei na Universidade Estadual da Paraíba (UEPB), para cursar 

Enfermagem, tinha um interesse aflorado pela disciplina de Fitoterapia. Durante o 

desenvolvimento do Trabalho de Conclusão de Curso, fui instigada a pesquisar sobre 

esses recursos terapêuticos presentes na cultura brasileira. Meu primeiro desafio foi 

encontrar algum professor que pudesse me orientar nessa temática, pouco abordada e 

muitas vezes desvaloriazada dentro da universidade. Para conseguir realizar o trabalho, 

fiz uma verdadeira peregrinação entre bibliotecas e internet, pois em 2003, poucos ainda 

eram os estudos produzidos nesta área. Por saber que seria um trabalho diferente, a 

dificuldade acabou por estimular ainda mais a busca por conhecimentos sobre a 

temática. Este estudo acabou sendo transformado em um capítulo de livro intitulado 



17 

Saberes Populares para o cuidado ao recém-nascido:identificação de práticas 

prejudiciais à saúde infantil, publicado pela editora EDUEPB no ano de 2008
(1)

 . 

 O interesse pelas práticas de cura e cuidado, não ficou apenas nos muros da 

universidade. Quando me formei, voltei para o Ceará, onde fui trabalhar como 

enfermeira na Estratégia Saúde da Família em uma unidade da zona rural, no município 

de Santana do Cariri. Pude aproximar-me mais profundamente dessas práticas e conheci 

outras, percebendo as diferenças existentes entre elas, em virtude da cultura regional, 

mas também suas confluências. 

Deparava-me constantemente, durante as visitas à comunidade, com uma grande 

diversidade terapêutica, a qual era utilizada para mitigar as mais diferentes formas de 

sofrimentos, doenças ou infortúnios apresentadas pelo povo, como também comecei a 

criar vínculos com as pessoas que detinham o poder da cura, como os cuidadores 

informais. 

Como enfemeira, tinha certa inquietação a respeito de como estreitar os laços 

com esses cuidadores informais, e questionava-me sobre o conhecimento dos 

profissionais da Atenção Primária em Saúde a respeito da relação entre os cuidadores 

informais e as pessoas que por eles eram cuidadas, e como se poderia estabelecer uma 

parceria de complementariedade entre as práticas de cuidado apreendidas na 

universidade e aquelas desenvolvidas no interior de cada comunidade. 

Foi cogitando esses questionamentos que, durante a especialização em Saúde 

Pública, pela Universidade Estadual do Ceará (UECE), procurei dar continuidade aos 

estudos da temática, o que resultou em um projeto para concorrer ao mestrado em 

enfermagem na Universidade Federal da Paraíba (UFPB), em meados de 2006. 

Ao ingressar no mestrado, fui instigada a direcionar meu olhar sobre as práticas 

não alopáticas e sua influência na saúde mental. A pesquisa se desenvolveu junto a uma 

Organização Não Gonvernamental (ONG), que trabalha com esses recursos, e as 

participantes do estudo foram as cuidadoras que realizavam essas práticas. A dissertação 

foi intitulada de “Práticas terapêuticas na rede informal com ênfase na saúde mental: 

Histórias de cuidadoras”. 

Para criar vínculos e obter a confiança das colaboradoras do estudo, como 

também para conhecer melhor esse universo tão peculiar, realizei cursos de capacitação 

na ONG, como também procurei um lenitivo para meus incômodos, principalmente 

através das massagens. Esses fatos possibilitaram-me resgatar e reviver meu passado e 

as práticas de cuidado que eu recebia quando criança, só que, naquele momento, eu 



18 

tinha um olhar investigativo e curioso. Bachelard
(2)

, já referia que a investigação remete 

à participação ativa na construção do conhecimento, é através do olhar investigativo que 

se constrói o espírito científico. 

Os resultados da dissertação permitiram-me observar que as cuidadoras 

identificavam-se com essas práticas integrativas, devido às experiências de vida que elas 

tiveram, através do processo de cura e do restabelecimento do equilíbrio promovido 

pela utilização desses recursos. Além disso, segundo o relato das cuidadoras, o que 

motivava as pessoas a buscarem os cuidados não alopáticos, era principalmente a 

insatisfação e não efetividade das ações de cuidado/cura prestadas pelo modelo 

biomédico
(3)

. 

Ainda em 2006, o governo federal institui a Política Nacional de Práticas 

Integrativas e Complementares, documento que me ofereceu um respaldo significativo 

no desenvolvimento da dissertação, como também possibilitou a disseminação desses 

recursos terapêuticos no Sistema Único de Saúde. 

Com o término do mestrado, em 2008, logo fiz concurso para docente da 

Universidade Federal de Campina Grande (UFCG), onde trabalho até hoje. Continuei a 

estudar a temática das práticas integrativas e complementares (PICs), o que favoreceu o 

embasamento para a formulação da disciplina: Terapias Complementares em Saúde, da 

qual sou a professora responsável.  

O trajeto acadêmico e profissional que venho seguindo na universidade está 

pautado no âmbito da saúde mental comunitária e das práticas integrativas. Estas 

temáticas vêm despertando o interesse de discentes e de outros profissionais da área da 

saúde e de educação, e, como resultado dessa busca por conhecimento, venho 

ministrando cursos de reflexologia, orientando Trabalhos de Conclusão de Curso, 

ministrando disciplinas e participando de eventos dentro dessas áreas de conhecimento. 

Com a abertura do curso de Doutorado no Programa de Pós Graduação em 

Enfermagem da UFPB, percebi uma nova possibilidade para prosseguir meus estudos. 

Consegui ser aprovada para a turma de 2012. Nesta época, o cenário relativo às PICS no 

município de João Pessoa-PB já tinho sido alvo de mudanças.  

Em 2010, foi lançado um projeto para a estruturação do primeiro Núcleo de 

Práticas Integrativas e Complementares da Paraíba. A proposta buscava disseminar 

essas práticas, bem como capacitar e ampliar a atuação de profissionais e terapeutas em 

outros espaços da cidade. Após a criação do Núcleo, foram inaugurados, no ano de 



19 

2012, dois Centros de Práticas Integrativas e Complementares em bairros distintos do 

município supracitado. 

A criação e a implementação de serviços voltados para as práticas integrativas 

dentro da rede formal de saúde, indicam, em primeiro lugar, que a sociedade está em 

fase de transição paradigmática, já que a abordagem desses recursos tem cunho vitalista 

e não fragmentador, referindo um antagonismo ao modelo biomédico hegemônico 

estruturante no campo da saúde nos dias atuais. Além disso, esses serviços instituem a 

ideia de aceitação dessas práticas por parte da comunidade e de outros profissionais da 

área, configurando-se um processo de complementariedade a outros recursos de saúde, 

de corresponsabilidade e integralidade do cuidado, do resgate da autonomia dos 

usuários, valorização da subjetividade, como também de uma possível quebra nas 

relações de poderes dentro do sistema de saúde. 

Essa transição paradigmática do setor de saúde, vem acontecendo através de 

revoluções nas várias dimensões do setor médico e científico. Segundo Thomas Khun
(4)

, 

a transição de um paradigma por outro geralmente é precedida por momentos de crises, 

e que só pode ser resolvida após o nascimento de um novo paradigma.  

Acredito que, ao enfocar na pesquisa de doutorado, as histórias de cuidado de 

mulheres que utilizam esses recursos, busco compreeender o processo de cura e cuidado 

como um fenômeno singular, pautado na reconstrução de significados, ressignificação 

do sofrimento, no autoconhecimento e nas relações dialógicas entre quem cuida e quem 

é cuidado.  

 

1.2 O problema e o objeto em foco 

 

Apesar de nos últimos anos o acesso à informação e a produção de bens de 

consumo terem crescido na área da saúde, as pessoas nunca se sentiram tão 

desamparadas e buscaram constantemente tantas práticas de cuidado e de cura fora dos 

padrões biomédicos
1
. Luz

(5)
 refere que essa busca de cuidado se relaciona, em parte, 

com a falta de perspectivas e de esperanças, de que padece o ser humano, e tal fato está 

vinculado à perda de referenciais de valores fundamentais à vida.  

                                                           
1
 Barros, NF. [Entrevista sobre eventos envolvendo as práticas integrativas e complementares na 

Universidade de Campinas (UNICAMP) e Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ)]. Associação 

Brasileira de Saúde Coletiva (ABRASCO). Entrevista a Bruno C. Dias. 



20 

Entendemos que essa demanda por cuidado, pode ser fruto da construção de 

sentidos produzidos pelas transformacões sócio-econômicas e culturais, que são 

internalizadas e compartilhadas na sociedade. Desse modo, a realidade social é vivida e 

ao mesmo tempo reelaborada pelas pessoas, que articulam suas experiências de 

adoecimento e as estratégias de cuidado ao contexto histórico e cultural no qual estão 

envolvidas. 

Barreto
(6)

 afirma que a demanda por cuidado surge, em parte, como um dos 

efeitos das transformações sociais e econômicas e que elas interferem, cotidianamente, 

na vida das pessoas. Segundo ele, tais transformações são fonte de uma política 

econômica excludente que provoca desiguldades sociais, empobrecimento cultural, 

desagregação dos laços sociais e perda de si mesmo. Ele conclui dizendo que essas 

agressões contextuais atingem a identidade pessoal e cultural, causando rupturas 

biográficas, provocando sentimentos de desamparo e insegurança, deixando marcas no 

corpo e na alma do ser humano. 

Para outros pesquisadores, esse sentimento de desamparo se alastra e atinge o 

nível individual, familiar e social. O desamparo provoca, também, um sentimento de 

abandono e de exclusão e, muitas vezes, ao ser confrontado com esse sentimento, o 

sujeito não encontra suporte necessário na família ou amigos e se dirige as instiuições 

públicas de saúde com queixas relacionadas à angústia, desesperança e solidão, 

encarnadas sobre a forma de dores difusas ou doenças sem causalidade 

fisiopatológica
(7)

. 

Geralmente, a procura é definida pela oferta e, nesse caso, a oferta maior de 

serviços nas instituiçoes públicas basileiras é vinculada ao modelo biomédico. No 

entanto, tal modelo tem sido alvo de críticas principalmente no que tange à 

resolubilidade de problemas de saúde que afetam a dimensão psicossocial e também 

porque apresenta uma visão fragmentada da pessoa, contrapondo-se ao modelo 

holístico, mais integral, que vem sendo buscado pelo Sistema Único de Saúde – 

SUS/Brasil. Luz
(5)

 acredita que, na medida que a doença passou a ser o objeto central de 

investigação do saber médico e a medicalização dos sintomas tornou-se a principal 

terapêutica, a medicina se afastou do ser humano sofredor como totalidade viva, e 

acabou por excluir outros fatores que interferem na vida das pessoas. 

É inegável que, diante da necessidade de encontrar soluções para os problemas 

que afetam a saúde, as pessoas procurem formas de cuidados, dentro ou fora do seu 



21 

ambiente familiar e que tais cuidados são tangenciados por crenças culturais e por 

aspectos econômicos que influenciam no caminho de busca do tratamento e da cura. 

No Brasil, o Ministério da Saúde, em 2006, adotou a Política Nacional de 

Práticas Integrativas e Complementares (PNPIC) criando uma legislação pioneira e 

avançada, para garantir a integralidade da atenção à saúde. A finalidade desta política é 

a de incorporar experiências que vinham sendo realizadas na rede pública de muitos 

municípios e estados, mas também de reconhecer a apoiar outras práticas terapêuticas 

oriundas de outros modelos de saúde, quebrando um pouco a hegemonia do modelo 

biomédico, considerado fragmentador, de alto custo e muitas vezes ineficiente
(8)

. 

Conhecidas como medicinas “alternativas”, “integrativas”, “naturais”, 

“holísticas”, “não convencionais”, “complementares”, “tradicionais”, “brandas”, 

“paralelas”, “não oficiais”, “não alopáticas”, essas práticas possuem uma estreita 

relação com os valores, culturas e formas de cuidado e cura presentes nas sociedades, 

bem como, estabelecem uma associação com as políticas do Estado de direito que 

determinam quem está autorizado e legalizado a tratar, diagnosticar e curar as pessoas
(9)

. 

Diante da pluridade de denominações, estas práticas serão referidas nesse estudo 

como práticas integrativas e complementares (PICs), pois esse é o termo institucional 

que vem sendo utilizado pelo governo brasileiro desde a construção e a implementação 

da Política Nacional de Práticas Integrativas e Complementares no Sistema Único de 

Saúde (SUS)
(10)

. Embora a PNPIC contemple apenas cinco modalidades de práticas, tais 

como a acupuntura, a fitoterapia, o termalismo social, a medicina antroposófica e 

homeopatia, aqui usaremos o termo PICs, para nos referir a outras práticas que não 

foram incorporadas pela PNIPIC, a exemplo da Permacultura, Biodança, Yoga, entre 

outras. 

No campo da saúde, a enfermagem foi a pioneira a reconhecer as práticas 

integrativas e complementares, como recursos promotores de cuidado. O 

reconhecimento dessas práticas pelo Conselho Federal de Enfermagem (COFEN)
2
 vem 

sendo importante na construção de saberes e no desenvolvimentos de pesquisas nesta 

área
(11)

. O (re)conhecimento desses recursos terapêuticos pelos enfermeiros, assim como 

também de outros profissionais da saúde, talvez possa indicar uma maior possibilidade 

de humanização e de amplitude na produção de cuidados. 

                                                           
2
 A Resolução COFEN n.197/1997, estabelece e reconhece as Terapias/Naturais/Tradicionais e 

Complementares/Não Convencionais como especialidade e/ou qualificação do profissional de 

enfermagem. 



22 

O conhecimento e a utilização das PICs pelos profissionais de enfermagem, 

permitem a (re)construção de uma ética no cuidado, principalmente por se voltar para o 

direito de escolha dos usuários em optar pela abordagem terapêutica, com o devido 

respeito e valorização da participação e autonomia do sujeito em relação à produção de 

saúde. Este direito de opção como condição ética é fundamental na prática de 

enfermagem, pois possibilita a expansão dos recursos de intervenção sobre o processo 

saúde-doença, favorecendo a construção de uma clínica ampliada
(12)

. 

A oferta das práticas integrativas e complementares nos serviços públicos de 

saúde além de favorecerem a disseminação e revalorização de valores culturais que vão 

influenciar as maneiras de encarar o processo saúde-doença-cuidado, possibilitam o 

acesso e a ampliação de outras formas de cuidar as pessoas que buscam esses serviços, 

conferindo-lhes novas possibilidades na escolha da terapêutica. 

Na atual conjuntura, a rede de cuidados na sociedade vem se delineando por dois 

caminhos culturalmente distintos, que podem ou não estar interligados: os serviços de 

saúde alicerçados no modelo biomédico hegemônico, que tem o médico no topo da 

hierarquia profissional e a indústria farmacêutica como a grande financiadora e 

estimuladora da medicalização social e os serviços que oferecem práticas integrativas de 

cuidado, que são pautados no acolhimento e na escuta qualificada, oferecendo um 

cuidado mais integral e corresponsável.  

Pesquisas realizadas em âmbito internacional por Nguyen
(13)

, Frass
(14)

 e 

Harris
(15)

, referem que a demanda por práticas integrativas e complementares aumentou 

consideravelmente em todo mundo, nos últimos anos. As razões mencionadas para a 

busca dessas práticas foram: os custos e a insatisfação com o tratamento biomédico, o 

desejo de uma abordagem mais holística ao tratamento e  não satisfação com as terapias 

atuais pautadas na medicalização. 

No entanto, não é apenas pela falta de resolubilidade do modelo biomédico, que 

as PICs ganharam notoreidade e estão sendo cada vez mais utilizadas. Essas práticas 

apresentam um grande potencial transformador das relações sociais existentes nas 

instituições de saúde, principalmente porque elas sustentam sentidos, significados e 

valores sociais diante do adoecimento, provocando mudanças de hábitos de vida.  A 

ação terapêutica dessas práticas reposiciona o sujeito que sofre como foco central do 

cuidado a ser prestado, estabelece a relação curador-doente como elemento fundamental 

da terapêutica, são menos onerosas e iatrogênicas, valorizam a subjetividade e a 

autonomia dos sujeitos no processo de cuidado
(16-18)

. 



23 

Partindo dessas afirmações e tendo vivenciado um processo de cuidar por 

práticas integrativas, foram elaboradas algumas questões que nos conduziram no 

processo de investigação. Em outras palavras, procuramos saber: como tinham sido as 

histórias de vida das mulheres que buscaram cuidados nas PICs? Quais foram as 

queixas e os motivos que as levaram às PICs? Qual(is) foi(ram) seus itinerários de 

procura? Que diferenças elas apontaram entre o serviço biomédico e o serviço que 

envolve as PICs? Quais as mudanças significativas que ocorreram em suas vidas após 

iniciarem o processo de cuidado através das PICs?                           

Considerando que, nas últimas décadas, a sociedade vem passando por 

transformações de origem sócio-econômica e cultural e que elas influenciam 

diretamente na compreensão do sujeito sobre o processo saúde-doença, bem como na 

valorização do cuidado que oferece maior possibilidade de resolutividade, esta pesquisa 

traz os seguintes pressupostos: 

a) A compreensão que cada mulher tem sobre o seu processo saúde-doença, está 

intimamente relacionada a sua história de vida, sendo esta pautada pelo 

sistema cultural no qual está inserida; 

b) A busca pelas PICs não se deve apenas à insatisfação com o modelo 

biomédico, embora isso influencie na escolha; 

c) As PICs, por estarem pautadas em uma cultura integrativa, possibilitam uma 

nova maneira de entender e lidar com o processo saúde-doença-cuidado, 

promovendo mudanças que melhoram o modo de viver das mulheres;  

Como as PICs fazem parte de uma remodelagem cultural que possibilita uma 

nova visão de mundo sobre o processo saúde-doença-cuidado, esta pesquisa, de caráter 

antropológico, foi delineada pelo método etnográfico e pela história oral de vida como 

técnica que permite o acesso às particularidades da vida de cada mulher, colocando-as 

como protagonistas de suas histórias, com o intuito de gerar instrumentos de validação e 

de defesa para a disseminação dessas práticas em diferentes espaços públicos. 

Como todo desenho de pesquisa é apenas um caminho idealizado, no decorrer da 

pesquisa de campo, o recorte da realidade que foi possível trazer à luz do conhecimento 

científico está baseado em histórias de mulheres cuidadas pelas PICs. Isso nos obrigou a 

aprofundar o conhecimento sobre a cultura de gênero, pois entendemos que o processo 

saúde-doença-cuidado, tem representações alicerçadas nessa cultura e que, se não 

adentramos nesse universo, podemos perder uma perspectiva importante na 

interpretação de sentidos atribuídos ao processo de adoecimento e de cura. 



24 

  Assim, esperamos que os resultados dessa investigação possam servir de 

subsídios para profissionais que atuam ou não nesse campo, de modo a abrir caminhos 

para o diálogo entre os dois modelos de cuidado: o biomédico e o integrador e, 

sobretudo, para aqueles que lidam cotidianamente com mulheres, muitas vezes 

carregadas de dor e de sofrimento. Elas não são o sexo frágil! Como veremos mais 

adiante. 

 

1.3 Objetivos 

 

1.3.1 Geral  

 

 Analisar as histórias de mulheres que buscaram práticas integrativas e 

complementares, ressaltando os aspectos que foram significativos para a 

compreensão e a participação delas no processo de cuidado. 

 

1.3.2 Específicos 

 

 Identificar as principais queixas e o motivos impulsionadores que levaram 

essas mulheres a buscarem as práticas integrativas e complementares; 

 Revelar o itinerário terapêutico traçado por elas na busca por cuidados; 

 Destacar as principais diferenças estabelecidas por elas, entre o cuidado 

recebido nos serviços biomédicos e no serviço de práticas integrativas e 

complementares; 

 Ressaltar as mudanças ocorridas na vida dessas mulheres durante o processo 

de cuidado por meio das PICs. 

 

 

 

 

 

 

 

 



25 

 

Fonte: Google imagens, 2015 

O que faz o mundo humano não são as coisas, são as relações. 

(Rubem Alves) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

2. Referencial Teórico Conceitual 

 

http://www.google/


26 

“ Umas coisas nascem de outras, enroscam-se, desatam-se, confundem-se, perdem-se, 

 e o tempo vai andando sem se perder a si”. 

Machado de Assis 

2.1 A antropologia no processo saúde-doença-cuidado  

 

 A antropologia tem como intento trazer um entendimento acerca da existência 

humana, através das variadas expressões do ser humano, seja na dimensão física e 

biológica, na produção de culturas ou nas relações estabelecidas em sociedade. Por 

estabelecer este campo vasto de investigação, que acompanha a história dos povos e de 

suas organizações, a Antropologia se encontra subdividida em: Antropologia Física ou 

Biológica,  Antropologia Filosófica e Antropologia Social e/ou Cultural. Embora esses 

campos de estudo tenham pontos de intersecção ao longo de suas linhas de discussão, a 

Antropologia Social e/ou Cultural é considerada o campo mais amplo da antropologia, 

justamente por declarar que as bases biológicas servem  de estrutura às capacidades  

culturais do ser humano
(19)

, e que o sentido da existência pode ser compreendido pela 

lente da cultura. 

 A antropologia Social e/ou Cultural, ainda que detenham o mesmo âmago, 

apresentam conotações distintas, conforme as linhas de estudo desenvolvidas, por 

emxemplo, no Reino Unido, onde predomina a Antropologia Social, e nos Estados 

Unidos onde a Antropologia Cultural se faz hegemônica. A diferença entre as linhagens 

se estabelece na maneira pela qual se concebe o papel da cultura nas sociedades. Nos 

estudos ingleses, a cultura é vista como um dos meios pelos quais os grupos sociais se 

organizam, enquanto que, na escola americana, atribui-se a cultura como um sistema de 

símbolos e significados, pelos quais os grupos interpretam o mundo que habitam.  

Constata-se, então, que apesar das diferenças instituídas, o homem e a cultura se 

desvelam como um foco em comum, por meio de perspectivas complementares e 

valiosas
(20)

. 

Assim sendo, objetivando conhecer e analisar as histórias de mulheres que  

buscaram práticas integrativas e complementares de cuidado, procurando identificar os 

motivos que as levaram a essa procura e os itinerários terapêuticos traçados, além de  

tentar descobrir que repercussões essas práticas exerceram na vida dessas pessoas, 

procuramos conduzir essa investigação pelo olhar da cultura. 



27 

A cultura, em seu caráter dinâmico, é considerada, então, como um constructo 

da condição humana vinculada a contextos específicos e capaz de proporcionar 

diferentes olhares sobre um mesmo fenômeno, como o processo saúde-doença-cuidado. 

Assim, o universo dos saberes antropológicos vem ao longo do tempo despertando a 

curiosidade dos profissionais e estudiosos da área da saúde e das ciências sociais, 

através da rica e encorpada relação existente entre cultura, saúde, doença e práticas de 

cuidado. 

 Os enlaces iniciais entre saúde e doença foram tecidos em meio a estudos 

voltados para as crenças mágico-religiosas das práticas de cuidado dos povos 

primitivos. Desse modo, as crenças místicas e os fenômenos sobrenaturais deixaram de 

ser encarados como fenômenos ilógicos e passaram a fazer sentido dentro do contexto 

cultural a que pertecem, sendo percebidos como condicionadores das doenças
(21)

. 

 Destarte, Saillant e Genest
(22)

 referem que, pelo fato das investigações 

antropológicas estarem arraigadas entre as cosmologias religiosas e as cosmologias 

médicas, a primeira antropologia voltada para as questões de adoecimento e cura foi 

uma antropologia simbólica e religiosa. Somente no decorrer das décadas de 50 e 60 do 

século XX, o interesse nas pesquisas sobre os sistemas de cura dos nativos, 

transformou-se, na verdade, em uma boa oportunidade para implantar a biomedicina, 

com o intuito de melhorar a saúde dessas populações. Foi por volta de 1970 que a 

antropologia médica foi nomeada como tal, e, embora seja considerada um ramo da 

antropologia social e cultural, ela acaba por agregar um corpus de conhecimento 

transdisciplinar, com o envolvimento da filosofia, história, psicanálise, entre outras
(23)

. 

A antropologia médica se debruça sobre as maneiras pelas quais as pessoas, em 

diferentes culturas e grupos sociais, explicam as causas de seus problemas de saúde, 

seus itinerários terapêuticos e a quem recorrem quando adoecem. Além disso, é de seu 

campo de estudo também, conhecer como as crenças e práticas podem se relacionar às 

mudanças biopsicossociais do ser humano no processo saúde-doença-cuidado
(20)

. 

 No entanto, esta mesma antropologia sofre críticas em relação à locução 

“médica”, por estar a reboque do domínio biomédico moderno, preservando, assim, o 

caráter hegemônico e epistemológico da medicina. Dessa forma, Nunes
(24)

 aponta que 

uma das críticas à Antropologia Médica são as interpretações culturalistas limitadas à 

clínica, fixando um olhar de descaso às dimensões sociais e políticas na produção do 

adoecimento. 



28 

 Ao se contrapor a esse caminho que a antropologia médica vinha delineando, os 

cientistas sociais franceses desenvolveram a Antropologia da Doença. Essa nova 

vertente considerava a doença como objeto empírico fruto da ligação entre a ordem 

biológica e a social. Os trabalhos desenvolvidos nessa perspectiva permitiram a 

elaboração e a análise de modelos etiológicos e terapêuticos para explicar a percepção 

da doença dentro de um determinado grupo social
(25-26)

. 

 Para uma melhor compreensão da diversidade dos discursos sobre o processo 

saúde-doença-cuidado, é importante conhecer quais as formulações que as sociedades 

fazem sobre a origem das doenças e, consequentemente, os modelos de cura que estas 

adotam. Nesse sentido, diante do pluralismo etiológico e terapêutico, o antropólogo 

francês Laplantine propôs uma análise das formas elementares da doença e da cura, sob 

uma ótica comparativa e metacultural
(27)

. 

 Entre as explicações para a doença, verifica-se o modelo racional, que vê a 

doença como uma desordem orgânica; o modelo endógeno, que estabelece a doença 

como uma criação do próprio corpo; o modelo exógeno, que refere a doença como algo 

externo ao organismo e o modelo benéfico/maléfico, que interpreta a doença como  um 

contraste de forças entre o bem e o mal que agem sobre o corpo. Quanto aos modelos de 

cura, o mesmo autor descreve: o modelo homeopático, que busca o equilíbrio interno do 

corpo; o modelo substrativo, que busca extrair o elemento causador da doença no 

organismo; o modelo adorcista, que combate o mal que está dando origem a doença e o 

modelo excitativo, que visa estimular o corpo a responder contra a doença
(26)

. 

 Assim, enquanto a Antropologia Médica se utiliza dos estudos antropológicos 

para esclarecer, pela lente da cultura, os fenômenos relativos à doença, a Antropologia 

da Doença traz reflexões importantes nos trabalhos em que a doença se constitui como 

objeto principal de investigação
(25)

. 

 Posteriormente, como fruto das discussões sobre as limitações e amplitudes da 

Antropologia da Doença, surge na América Latina e Europa o termo Antropologia da 

Saúde. O uso dessa expressão, para uns, implica em considerar o ser humano em uma 

unidade complexa, na qual não se pode separar os fatores biológicos, psicológicos, 

sociais e culturais, para  outros, envolve a concepção da saúde como fruto de uma 

produção social e política
(25, 28)

. 

 Fainzang
(25)

 acredita que as distintas denominações e interpretações geralmente 

estão arragaidas a uma base teórica precisa, no entanto, a expressão “Antropologia da 

Saúde e da Doença” vem sendo utilizada atualmente para designar este campo de forma 



29 

ampliada, já que tende a ser menos dogmático. Além disso, o termo muitas vezes é 

utilizado de forma indistinta à Antropologia Médica. 

 Como o objetivo desde estudo não é estabelecer uma discussão espistemológica 

sobre o termo mais adequado, corrobora-se com Nunes
(24)

 ao relatar que: 

O mais importante estaria na constatação de que a compreensão das 

realidades de saúde e de adoecimento se situa profundamente na interface 

entre experiências humanas de sofrimento, provocadas por eventos que 

afetam o corpo biológico, existencial e social, e contextos sociopolíticos 

particulares e ampliados que lhes permitem a traduçao em sentidos 

(individuais e coletivos) e em interpretações e explicações. 

  

Destarte, a partir das reflexões sobre qual realmente seria o campo de 

conhecimento da antropologia no processo saúde-doença-cuidado, duas ênfases teóricas 

foram fundamentais nesse processo de construção: As abordagens construtivistas, 

relacionadas à corrente interpretativa, na qual as narrativas ocupam lugar de destaque; e, 

as abordagens pós-estruturalistas, que estabelecem uma leitura social e política dos 

indivíduos, grupos e saúde. Essas duas abordagens, em uma pespectiva atual, são 

compreendidas como complementares e não opositoras
(24)

.  

A corrente interpretativa tem como principal representante Clifford Geertz, e 

concebe a cultura como uma construção simbólica, dinâmica, que está sempre em 

transformação e que permite aos indivíduos interpretar suas experiências e guiar suas 

ações, dentro de um determinado contexto, dando sentido a sua existência. Nessa 

perspectiva, considera-se que as percepções, interpretações e ações são culturalmente 

construídas
(29)

.  

Sendo assim, a corrente interpretativa da antropologia defende o determinismo 

cultural por meio de sistemas de cuidado à saúde, nos quais as práticas de cuidado são 

regidas por uma lógica própria da realidade sociocultural a qual as pessoas pertencem. 

Esses sistemas de cuidados são compostos por três setores interligados, que agregam as 

explicações da doença, as formas de tratamento e os agentes de cura
(30)

. 

Kleinman
(31)

 reconhece os seguintes setores de cuidados: O setor informal, sendo 

composto por cuidadores leigos, representados aqui, pela família e grupos de convívio, 

nos quais a experiência se constitui como principal fonte de saber. As terapêuticas 

utilizadas nesse setor incluem desde a automedicação ao uso de práticas tradicionais. 

Há, ainda, o setor popular que é ocupado por cuidadores especializados em curas 

sagradas. Os recursos de cuidados utilizados advém das práticas tradicionais, no 

entanto, são orientadas por um agente especializado. Por fim, o setor profissional ou 



30 

formal, que é representado pelos profissionais legalmente autorizados para desenvolver 

práticas de cuidado, em que o conhecimento científico é a principal fonte de saber e as 

práticas biomédicas de tratamento estão entre os recursos terapêuticos utilizados 

(figura1). 

FIGURA 1: Setores de Cuidado 

 

Fonte: Kleinman
(31)

. 

 

 Essa descrição possibilita reconhecer a co-existência de diferentes cenários 

socioculturais e paradigmas que delimitam o universo simbólico de práticas, saberes, 

formas de cuidados e representações do adoecimento, considerando também que os 

intinerários terapêuticos percorridos produzem singnificados singulares às situações 

vivenciadas dentro de uma perspectiva temporo-espacial
(32)

. 

Representantes da Antropologia Médica, como Kleinman
(31)

, Helman
(20)

 e 

outros, começaram a questionar explicitamente o conceito de doença e buscaram novas 

nomeações para dar conta das várias formas de adoecer, já que as pessoas doentes e os 

profissionais da medicina ocidental não compartilhavam das mesmas ideias sobre 

doença. Surgiu então, a distinção entre o que seria a experiência da doença (illness), 

expressa pelo doente, e, a patologia (disease), vista pelo médico. 

Diante das diversas pesquisas etnográficas realizadas em tempos e espaços 

diferenciados, os antropólogos perceberam que as doenças não eram entidades 

universais, ou seja, que se adoece e sofre-se de maneiras distintas em diferentes 

sociedades, culturas e tempos, e que há doenças/sofrimentos culturalmente específicos. 

 Na busca por compreender a experiência dos sujeitos face à doença e ao 

sofrimento e conhecer as maneiras utilizadas para aliviar ou sanar essa aflição, 

Kleinman, um dos principais representantes da antropologia médica, inicia uma nova 

vertente de estudos na antropologia, conhecida como a Antropologia do Sofrimento ou 



31 

Antropologia da Experiência, que tem como elemento central a análise dos problemas 

humanos a partir das realidades sociais
(24)

.  

Ao designar uma Antropologia do Sofrimento, Kleinmam
(33)

 compreende a 

doença como parte do sofrimento social, e refere que as mudanças políticas, econômicas 

e culturais da atualidade são as verdadeiras responsáveis pelas desigualdades, pela 

cronificação dos problemas mentais e sociais, pelo ressurgimento e banalização de 

doenças infecto-contagiosas e pelo colapso dos serviços de saúde, a partir do momento 

que elas afetam os fluxos das interações interpessoais nos microespaços sociais 

(famílias, insituiçoes e comunidade). Foi com base nesse entendimento que optamos por 

subsidiar esse trabalho na perspectiva da Antropologia do Sofrimento.  

Essa visão antropológica não se volta apenas para a análise das origens do 

sofrimento, mas busca investigar e problematizar as dinâmicas através das quais as 

forças sociais como pobreza, racismo, diferenças de gênero, migração e exclusão social 

são expressas nos corpos e nas falas dos sujeitos afetados
(34)

. 

Conforme aborda Roselló
(35)

, o sofrimento e o adoecimento são processos 

interrelacionados. Nesse sentido, o sofrer e adoecer, como constructos sociais, trazem 

implicações biológicas, psíquicas e sociais, e a maneira como cada sujeito interpreta 

essa experiênicia, possibilita compreender os valores, crenças e significados que 

moldam  o processo saúde-doença-cuidado. 

É nesse sentido que, torna-se fundamental observar como as forças políticas, 

econômicas e institucionais se entrelaçam na experiência pessoal e cotidiana e como as 

pessoas reagem aos eventos no dia-a-dia. Não se trata de um sofrimento individual, 

embora, na maioria das vezes, faça-se visível como tal, ou de um sofrimento corporal, 

ainda que se manifeste no conjunto da corporeidade, mas como uma experiência 

sociocultural. Assim, o sofrimento social não se define somente porque é gerado por 

condições socio-culturais, mas, sobretudo, como um todo, um processo social 

corporificado nos sujeitos históricos. É, assim, que a Antropologia do 

Sofrimento/Experiência, através do reconhecimento da sua especificidade, pode 

contribuir para a sua significação
(36)

. 

Ao abordar sobre a produção, o impacto do sofrimento no ser humano e na 

construção das relações sociais, a antropologia comunga com diversos ramos de sua 

área, como: antropologia das emoções, antropologia da família, antropologia das 

migrações, entre outras. 



32 

Considerando que o sofrimento social é, em grande parte, fruto das desigualdes 

sociais, acreditamos que as disparidades nas relações de gênero também se configuram 

como um fator agravante no adoecimento das mulheres. Nesse sentido, a cultura de 

gênero influencia diretamente no processo saúde-doença-cuidado. 

 

2.1.1 Cultura de Gênero no Processo Saúde-Doença 

 

O gênero, enquanto um dos eixos estruturantes das identidades humanas, define 

de forma diferenciada como os homens e as mulheres devem  “encarar a vida”. 

Geralmente, essas distintas maneiras são marcadas pela supremacia masculina em várias 

esferas da vida social, como o acesso ao poder e a riquezas. Sendo assim, a cultura de 

gênero tecida em cada sociedade produz crenças e comportamentos específicos que 

podem contribuir para a causa, a apresentação e o reconhecimento de várias formas de 

adoecimento entre homens e mulheres
(20, 37)

.  

 Em nossa cultura, a mulher desde cedo é ensinada a ter comportamentos dóceis, 

delicados, passivos, a ser submissa a uma figura masculina (pai, irmão, esposo). Em 

contrapartida, os homens são habituados a serem os dominadores, expressarem sua 

força e agressividade no cotidiano. A elas, cabem os sentimentos, as emoções, e 

sensibilidade, enquanto que, a eles, cabem a razão, a altivez e a superioridade. 

 Esses aspectos, propagados pela ideologia machista e patriarcal, constroem, 

solidificam e naturalizam as desigualdades entre homens e mulheres. O processo de 

naturalização considera as desigualdades de gênero como decorrentes das diferenças 

anatômicas e biológicas entre os sexos, em que a mulher por gestar, parir e amamentar 

deve ser destinada a vida doméstica, ao passo que o homem ocupa sua função na esfera 

pública, como o provedor do lar. A ordem patriarcal de gênero admite, então, a 

dominação e exploração das mulheres pelos homens, configurando a opressão 

feminina
(38)

. 

As autoras destacam que a relação de poder que estabelece o domínio masculino 

sobre o feminino foi impulsionada pelas tranformações socio-econômicas que tiveram 

origem da propriedade privada, quando o homem diante da necessidade de reconhecer 

herdeiros legítimos, para que seus bens econômicos fossem passados por herança, 

passou a controlar a sexualidade feminina, procurando certificar-se sobre a paternidade 



33 

de seus filhos. O patriarcado respondeu à necessidade dos homens de controlar as 

mulheres e assegurar a legitimidade de sua prole.  

O modelo patriarcal se alastra pela sociedade e pelo Estado, influenciando 

também no agir da medicina sobre o corpo feminino. Com o avanço da medicina, 

consolidada como saber científico, inicia-se um processo de normalização social, com o 

estabelecimento de regras morais ligadas aos trabalhos e aos hábitos cotidianos de 

higiene. Esse processo se inicia no espaço público e vai se interiorizando nos lares, no 

espaço privado das famílias. Por meio da regulação dos sujeitos, para adaptá-los a uma 

nova ordem, há a produção de características corporais, sentimentais e sociais. Assim, a 

formação da identidade feminina na medicina, destaca-se não apenas pela diferença 

anatômica, mas aos parâmetros de normalidade que lhe são conferidos, como o de 

reprodutora e educadora da sua prole
(39)

. 

Nesse sentido, Collig
(40)

 refere que a mulher estaria subjugada pelo poder 

repressivo dos homens, mas também pelo poder normativo da medicina, ambos ao  

difundirem numerosos discursos sobre a mulher, que lhes configurou sua posição e seu 

papel social. As concepções construídas sobre a natureza feminina impõem/levam a 

medicina a se apropriar das especificidades biológicas da condição feminina, vinculadas 

à capacidade reprodutiva, assumindo assim, o poder sobre o corpo da mulher. 

Com a consolidação do capitalismo, as condições de vida das mulheres 

começaram a mudar, indo em oposição com a prescrição dos papéis exclusivos de mãe e 

esposa. As mulheres começaram a demandar acesso à educação, a se engajarem nos 

debates públicos sobre direitos humanos, a se inserirem no mercado de trabalho, a se 

casarem mais tarde e a reduzirem o número de filhos. Enquanto os médicos esperavam 

definir a feminilidade como fixa e estática, ela se apresentava cada vez mais instável e 

fluida
(41)

. 

Ainda que a condição feminina muito tenha mudado desde o advento do 

capitalismo, com a participação da mulher no espaço econômico, político e social, as 

desigualdades de gênero pouco têm se modificado.  Com a inserção da mulher no 

mercado de trabalho, esta vem se tornando uma parte cada vem mais essencial da mão-

de-obra e, frequentemente, vem se constituindo na principal fonte de renda familiar. No 

entanto, ela continua a ser a principal responsável pelos trabalhos domésticos, 

desempenhando seu papel de esposa, mãe, educadora e cuidadora. Além das pressões 

impostas às mulheres devido à expansão de seus papéis, muitas vezes conflituosos, elas 



34 

são vítimas de discriminação sexual, concomitantemente à pobreza, à fome, à 

desnutrição, ao excesso de trabalho e à violência doméstica e sexual
(37, 42)

. 

 A multiplicidade de papéis desempenhados pela mulher é produtora e 

mantenedora das dissimetrias de gênero, causando sofrimento feminino influenciando 

de forma significativa o processo saúde-doença-cuidado.  

Como consequência desse sofrimento, houve um aumento do adoecimento 

feminino, apresentado muitas vezes sob queixas de dores difusas e problemas psíquicos. 

Porém, na medida em que o sistema de saúde atual ainda está voltado prioritariamente 

para o atendimento à mulher no que concerne a sua saúde reprodutiva e ao ciclo 

gravídico-puerperal, acaba por não levar em conta os problemas sociais que envolvem o 

adoecer feminino. O resultado é a prescrição desenfreada  de analgésicos e 

psicotrópicos
(43)

. 

As autoras também referem que, a prescrição de medicamentos para a população 

feminina, ainda é baseada na concepção de que a mulher é fraca, frágil e, por isso, 

necessita de maiores cuidados. Tendo em vista essa visão preconceituosa, a 

medicalização do corpo feminino passa a ser encarada pela sociedade como algo 

natural. Ou seja, é criada a necessidade de uso de algo que venha a silenciar as dores 

dessa mulher, reprimindo suas forças e delimitando seu papel social. 

Assim, além da dimensão de gênero relacionada ao processo saúde-doença-

cuidado da mulher, outras especificidades ligadas a sua inserçao social do ponto de vista 

de classe, raça e geração não são valorizadas como produtoras de demandas de saúde. O 

não atendimento às especificidades femininas afeta a construção de vínculo na relação 

terapêutica, a produção de cuidado, contribuíndo para o agravamento dos problemas
(44)

. 

A não resolutividade dos serviços biomédicos diante do sofrimento feminino faz 

com que muitas dessas mulheres, usuárias desses serviços, acabem construindo novos 

itinerários terapêuticos. Para Alves e Souza
(45)

, um itinerário terapêutico é um conjunto 

de planos, estratégias e projetos voltados para cuidado da saúde. As escolhas 

terapêuticas dependem da disponibilidade circunstancial e das explicações 

culturalmente aceitas pela mulher e seu grupo
(46)

. 

A busca por outras formas de cuidado, como as práticas integrativas, vem sendo 

um recurso amplamente difundido para o alívio do sofrimento e da dor
(36)

. A partir 

dessa perspectiva interpretativista, o universo sociocultural das mulheres que procuram 

práticas integrativas de saúde foi tomado como referência para  compreender os 

significados imbuídos no processo de escolha por essas formas de cuidado. 



35 

Com o intutito de aprofundar o entendimento sobre as práticas integrativas de 

saúde, no que tange as definições, sua inserção no sistema de saúde, o processo de 

legitimação e as pesquisas que vêm sendo feitas nos últimos anos, serão tecidas a seguir 

algumas considerações. 

 

2.2.  Práticas Integrativas e Complementares em saúde: 

definições e  histórico. 

 

Nas últimas décadas, observou-se uma acentuada demanda pelas chamadas 

“práticas alternativas”, principalmente nos países ocidentais. Com relação à 

denominação,  ainda não existe uma definição precisa. São várias as designações 

utilizadas pelos órgãos normativos em saúde e também pela população, como: práticas 

holísticas, complementares, naturais, não ortodoxas, não convencionais, não alopáticas, 

entre outras. 

 Conhecidas em diferentes espaços de saúde como “medicinas ou terapias 

alternativas”, essas práticas passam por algumas discussões conceituais de 

desdobramentos  médicos, políticos, históricos e filosóficos, que dificultam a elaboração 

de um conceito único. 

  Abordar essas práticas de cuidado em saúde como algum tipo de “medicina”, 

refere-se ao fato de elas possuírem dentro de seu campo de atuação a figura de dois 

atores: o usuário e o médico, tendo o profissional como aquele que faz aliviar as dores e 

sofrimento de quem busca por cuidados
(47)

.  

Porventura, outros autores preferem utilizar o termo terapia ao invés de 

medicina.  Terapia,  provém do grego therapeia, que significa prestar cuidados, tratar. O 

termo foi usado em medicina por Hipócrates e Galeno, que se referiram à terapia 

médica e cirúrgica para designar os cuidados com os enfermos visando a obter a cura 

das doenças. É comum observar na literatura o uso da palavra terapia como sinônimo de 

tratamento, dando uma duplicidade equivocada, já que tratamento seria o conjunto de 

terapias empregadas para debelar uma doença
(48)

. 

Estudiosos da temática estabelecem a medicina como sendo um corpo teórico 

organizado de produção de conhecimentos sobre saúde-doença, enquanto que as 

terapias seriam as terapêuticas utilizadas para o cuidado
(9)

. 



36 

Neste sentido, seja utilizando o termo medicina ou terapia, subentende-se que 

seriam práticas vinculadas somente aos cuidados médicos, deixando de lado outros 

terapeutas ou cuidadores, que não necessitam de formação médica para desempenharem 

tais recursos. 

Segundo Babenko
(49)

, as medicinas ou terapias alternativas correspondem a um 

conjunto de práticas terapêuticas de origens diversas, fundamentadas em preceitos 

filosóficos orientais, baseados em princípios holísticos, com concepções diferenciadas 

sobre o corpo, a doença e o cuidado. 

Porém, o termo “alternativo” vem sendo imbuído de forma pejorativa, no sentido 

de instituir uma outra opção terapêutica, caso a biomedicina não traga resultados, sendo 

então, rejeitado e negado pelos usuários e terapeutas. 

De acordo com National Center for Complementary and Alternative 

Medicine
(50)

, no fim da década de 1980 na Inglaterra e nos Estados Unidos, foi adotada 

a denominação Medicina Complementar, baseada na noção de uso concomitante com 

recursos do modelo biomédico, chegando então, ao conceito bastante utilizado pela 

classe médica e pela população - Medicina Alternativa e Complementar (MAC). 

Embora seja o conceito de MAC mundialmente conhecido, alguns 

pesquisadores, profisionais e adeptos dessas práticas, referem não ser o termo adequado 

para defini-las, já que sugere a idéia de alternação, assim, nem sempre  essas práticas 

são uma alternativa aos recursos biomédicos, mas complementares entre si
(51)

. 

De toda sorte, a Organização Mundial de Saúde (OMS), estabeleceu diferenças 

entre os conceitos de Medicina Tradicional (MT) e Medicina Alternativa e 

Complementar, dispondo que a medicina tradicional seria um termo amplo utilizado 

para designar práticas baseadas em teorias e experiências relacionadas a cultura de cada 

país, principalmente os orientais e árabes. O termo medicina alternativa e complementar 

seria um amplo conjunto de práticas e cuidados de saúde, o qual não faz parte da 

tradição cultural de certos países e não está integrado à medicina alopática
(52)

. 

Medicina alopática seria o sistema que utiliza as práticas de tratamento centradas 

na doença e não no indivíduo. O termo alopatia surgiu com Samuel Hahnemann, que 

definiu a prática alopata como forma de tratar a doença de maneira contrária a ela, 

designando o tratamento alopático em um contexto de luta: “a doença é hostil ao 

homem e é preciso responder com tratamento hostil à doença”
(53)

. A alopatia refere-se, 

neste estudo, a ampla categoria de práticas relacionadas ao modelo biomédico. 



37 

Com relação a medicina tracidional, Andrade
(54)

 refere que muitas vezes o termo 

“tradicional” ilumina uma oposição ao moderno, apontando para um vasto conjunto de 

práticas antigas, que são conservadas pelo povo. Cabe, no entanto, considerar que o 

“tradicional” pressupõe constantes apropiações, reapropriações e combinações a que a 

tradição de um povo está sujeita no contexto da modernidade. 

Em virtude da dificuldade de se estabelecer um único conceito, ultimamente, 

vem se utilizando o termo práticas terapêuticas não alopáticas para se referir a qualquer 

forma de cura que não seja propriamente biomédica ou alopática. 

Dentro desse caráter polissêmico, Luz
(5)

 emprega um outro nome a essas 

práticas, denominadas por ela de racionalidades médicas. Embasada em estudos sócio-

históricos, a autora define como racionalidades médicas somente aqueles sistemas 

médicos construídos racionalmente e empiricamente através da presença de cinco 

dimensões: morfologia humana, dinâmica vital, doutrina médica, sistema diagnóstico e 

sistema terapêutico, e descreve quatro sistemas médicos: a medicina ocidental, a 

homeopatia, a medicina tradicional chinesa e a ayurvédica. 

Atualmente, no Brasil, vem sendo utilizado o termo práticas integrativas e 

complementares em saúde, em virtude da Política Nacional de Práticas Integrativas e 

Complementares, que comtempla algumas racionalidade médicas, mas também outros 

recursos terapêuticos. 

No entanto, a grande dificuldade em se estabelecer um conceito definitivo destas 

práticas é que, na maioria das vezes, esse discurso classificatório reside no interior do 

modelo biomédico, ainda dominante, e em que se estabelece os parâmetros de 

discriminação e legitimação
(54)

. 

  

2.2.1  Um recorte da trajetória das Práticas Integrativas e 

Complementares em Saúde. 

 

 Embora algumas práticas integrativas estejam presentes na cultura de países 

orientais há séculos, aqui no Ocidente, pesquisas referem que alguns acontecimentos 

sociais, após a Segunda Guerra Mundial, contribuíram para a introjeção de um ideário 

“alternativo”, como o movimento da contracultura, na década de 1960, na América do 

Norte e na Europa, estendendo-se, logo depois, para os países da América Latina, na 

década de 1970, tendo seu auge nos anos 80 do século XX
(5, 55)

. 



38 

 A contracultura foi um movimento social e político de potencial revolucionário, 

constituído por intelectuais, jovens (hippies), grupos que lutavam pelos direitos civis. A 

luta empreendida por esse movimento era contra o estilo de vida americano da época, 

que incluía protestos contra a Guerra do Vietnã, a busca pela inclusão racial, luta pelos 

direitos femininos e dos homossexuais, pela consciência ecológica e pela mudança do 

sistema capitalista, que produzia alienação no trabalho, perpetuando o alto padrão de 

vida de alguns e o empobrecimento da grande maioria trabalhadora
(55)

. 

 Nesse sentido, esse movimento  social urbano exerceu forte pressão no campo da 

saúde, rejeitando culturalmente as tecnologias invasivas, antinaturais e antiecológicas 

apresentadas pela medicina e adotando práticas de cuidado advindas de sistemas 

médicos orientais ou mesmo privilegiando as práticas tradicionais de cuidado já 

existentes
(5)

. 

 Os debates em torno da saúde nos anos de 1970 ganharam força. Nessa época, 

discutia-se sobre um setor público ou privado na saúde, sobre uma possível intervenção 

na organização do modo de produção capitalista ou nos setores administrativos da 

saúde. A repercussão desses conflitos ecoaram na I Conferência Mundial de Atenção 

Primária, realizada em Alma Ata em 1978, que teve como tema “ Saúde para todos no 

ano 2000”, na qual se estabeleceu uma crítica ao modelo biomédico, e incentivou a 

inclusão de práticas tradicionais nos sistemas de saúde, reconhecendo seus praticantes 

como importantes aliados na organização e implementação de medidas para aprimorar a 

saúde da comunidade
(56)

. 

 Pode-se então afirmar que, foi a primeira vez, dentro de evento internacional de 

saúde, que se abordou a inclusão de práticas integrativas nos serviços de saúde, como 

forma de oferecer à população uma outra opção de cuidado, com recursos menos 

onerosos e com menores efeitos colaterais, além de incentivar o indivíduo a se 

responsabilizar e participar diretamente do seu processo terapêutico. 

Ainda no final da década de 1970, a OMS criou o Programa de Medicina 

Tradicional (MT), incentivando a formulação de políticas na área. Desde então, em 

vários comunicados e resoluções, a OMS expressa o seu compromisso em incentivar os 

Estados-membros a formularem e implementarem políticas públicas para uso racional e 

integrado da MT nos sistemas nacionais de atenção à saúde, bem como para o 

desenvolvimento de estudos científicos para melhor conhecimento de sua segurança, 

eficácia e qualidade
(57)

. 



39 

 A partir de 1980, com a aproximação do “fim do mundo” ou da “nova era”, 

conhecida como a Era de Aquário, houve a fusão dos ensinos metafísicos e um 

“despertar espiritual”, em busca de uma nova consciência humana. Estes fatos acabaram 

por influenciar na intensa divulgação das práticas integrativas em saúde, além de uma 

disseminação de número de praticantes. A imprensa estimulava a procura por esses 

recursos, principalmente baseada na utilização dessas práticas por pessoas famosas.  O 

aumento da demanda por esses recursos instigou muitos médicos a buscarem 

compreender esse fenômeno e o motivo pelo qual as pessoas estavam fazendo uso 

dessas práticas
(47)

. 

No Brasil, por intermédio do governo federal, o sistema médico tende a absorver 

algumas dessas alternativas terapêuticas. Essa absorção depende da demanda social e da 

pressão política em prol da legitimação das práticas integrativas. A coorporação médica, 

no entanto, opõe-se a tal legitimação, a não ser que se faça mediante especialidade 

médica, como foi o caso da Homeopatia e, posteriormente, de outras práticas como a 

Acupuntura
(58)

. 

 A batalha pela quebra da hegemonia biomédica e pela assimilação de um novo 

paradigma em saúde, que pudesse visualizar o indivíduo como agente protagonista do 

seu processo saúde-doença, conferiu uma maior autonomia sobre o corpo e possibilitou 

a integralidade do cuidado, o que acarretou não somente a proliferação das práticas 

alternativas em saúde, mas também uma mobilização em saúde por uma reforma 

política na saúde mundial. 

O Brasil, como um dos países pioneiros no reconhecimento das chamadas 

práticas ou terapias integrativas teve seus momentos de entraves políticos, 

especialmente nos anos de 1980, quando os debates acerca da Reforma Sanitária ainda 

ressoavam pelas ruas e acabou por impulsionar a VIII Conferência Nacional de Saúde, 

em que foi abordada a integração de terapêuticas alternativas nos serviços de saúde 

como uma maneira democrática dos usuários escolherem sobre o tratamento a ser 

utilizado no cuidado com a saúde
(10)

. 

Um dos primeiros eventos que se destacou na construção de políticas que 

envolvessem recursos alternativos, no Brasil, foi um convênio feito entre a 

Universidade Federal do Rio de Janeiro(UFRJ), a Fundação Oswaldo Cruz(FIOCRUZ), 

o Instituto Nacional de Assistência Médica da Previcência Social(INAMPS) e o 

Instituto Hahnemaniano com o objetivo de instaurar a homeopatia na rede pública de 

saúde
(10)

. 



40 

Neste cenário, as práticas integrativas tendem a conviver com as práticas 

biomédicas não apenas na sociedade civil, no “mercado da cura”, mas também nos 

serviços públicos, mediante a incorporação de recursos terapêuticos válidos, como 

dispõe a Constituição Federal de 1988
(5)

. 

Em 1988, uma comissão composta por secretários do Ministério da Saúde, 

Previdência e Assistência Social, Trabalho e Educação, denominada Comissão 

Interministerial de Planejamento e Coordenação-CIPLAN, formulou diretrizes para a 

implantação de algumas práticas integrativas, como: a homeopatia, Acupuntura, 

Termalismo e Fitoterapia, na rede formal de saúde
(57)

. 

Embora todos esses eventos tivessem a principal finalidade de legitimação 

dessas práticas nos serviços de saúde da rede formal, houve uma certa morosidade em 

sua implantanção, já que a corporação médica havia estipulado que somente os 

profissionais médicos poderiam exercer as práticas integrativas, mediante 

especialização comprovada.  

Luz
(58)

 afirma que há uma relação de poder hegemônico e exercício de domínio 

pelos médicos, quando refere que muitos profissionais como psicólogos, farmacêuticos, 

enfermeiros, assistentes sociais, biólogos, candidatam-se a formação de Terapias 

Integrativas”, abrindo uma porta no mercado de trabalho terapêutico, no qual os 

médicos querem exclusividade. 

Somente em 1995, a Vigilância Sanitária se propôs a controlar e regulamentar 

essas práticas de forma a implementar medidas para assegurar a qualidade dos serviços 

prestados e possibilitar o acesso seguro à população, através da instituição do Grupo 

Assessor Técnico-Científico em Medicinas não-Convencionais, por meio da Portaria Nº 

2543/GM. No ano seguinte, em 1996, na 10º Conferência Nacional de Saúde, foi 

aprovada a incorporação de práticas como fitoterapia, homeopatia e acupuntura no 

Sistema Único de Saúde e, dois anos depois, foram integradas na Atenção Básica, 

através da Estratégia Saúde da Família
(10)

. 

Ainda na década de 1990, emergiam os primeiros grupos de pesquisa sobre a 

temática na Universidade do Estado do Rio de Janeiro (UERJ). No município de 

Campinas/SP, foi implementado o primeiro ambulatório de Homeopatia na rede básica 

de saúde, tornando-se um dos municípios pioneiros no Brasil na introdução de 

terapêuticas integrativas, vindo, anos depois, a se tornar o centro de referências em 

estudo sobre práticas integrativas
(59-60)

. 



41 

Em 2000, foi criada a Associação Brasileira de Medicina Complementar e 

Estratégias Integrativas em Saúde, que  objetivava: promover o desenvolvimento de 

estratégias, não alopáticas, visando uma maior eficácia do tratamento clássico; 

promover trocas de experiências entre os médicos e cuidadores; esclarecer e informar a 

população sobre o uso dessas práticas como recurso terapêutico
(54)

. 

A inserção das práticas integrativas e complementares vem ganhando respaldo e 

incentivo pela Organização Mundial de Saúde, através do documento “Estrategia de la 

OMS sobre Medicina Tradicional 2002-2005”, que propõe o desenvolvimento dessas 

práticas nos sistemas nacionais de saúde, o conhecimento a respeito da qualidade e 

eficácia dessas práticas, seu acesso e uso racional por profissionais e consumidores
(52)

. 

Mesmo com esses incentivos da OMS, a corporação médica no Brasil 

incentivava o andamento do Projeto de Lei nº 25 de 2002, que instituía o  ato médico e 

estabelecia uma hierarquia entre a medicina e as demais profissões da área, uma vez que 

“todo diagnóstico e prevenção [estaria] sob controle dos médicos”, num claro objetivo 

de se manter exclusivamente no controle do mercado. Os temores dos outros 

profissionais de saúde eram, naturalmente, compartilhados pelos profissionais das 

práticas integrativas que anteviam um preocupante estreitamento do seu campo de 

atuação
(61)

.  

Em 2003, o Ministério da Saúde constituiu um grupo de trabalho com o objetivo 

de elaborar a Política Nacional de Medicina Natural e Práticas Complementares. Um 

ano depois, a temática foi incluída  na Agenda Nacional de Prioridades em Pesquisa, 

demonstrando assim que, o campo dessas práticas continuava a se expandir, mesmo 

diante das contraposições da conjuntura médica
(57)

. 

 Incentivada pelas recomendações da OMS,  foi aprovada a Política Nacional de 

Praticas Integrativas e Complementares no SUS (PNPIC), em 2006, contemplando, 

entre outras, diretrizes e responsabilidades institucionais para implantacão/adequação de 

ações e serviços de Medicina Tradicional Chinesa/Acupuntura, Homeopatia, Plantas 

Medicinais e Fitoterapia, além de instituir observatórios em saúde para o 

Termalismo/Crenoterapia
3
 e para a Medicina Antroposofica no Sistema Único de Saúde 

(SUS)
(62)

. 

                                                           
3
 A crenoterapia consiste na indicação e uso de águas minerais com finalidade terapêutica, atuando de 

maneira complementar aos demais tratamentos de saúde. 



42 

 Em consonância com estas diretrizes, e pela necessidade de fazer parcerias e 

buscar a cooperação internacional, em 2008, foi realizado, em Brasília,  o 1º Seminário 

Internacional sobre Práticas Integrativas e Complementares em Saúde, promovido pelo 

MS. Neste evento, fizeram-se presentes representantes da OMS, de 5 países (Cuba, 

México, Bolívia, China e Itália), e dos estados, municípios e instituições brasileiras com 

projetos e pesquisas na área
(63)

. 

 Durante este evento, representantes da OMS  revelaram que, até a década de  90, 

apenas cinco países possuíam regulamentação e políticas voltadas para práticas 

integrativas, em 2003, já somavam 44, e, em outros 51 países, políticas nacionais 

estavam em fase de elaboração. Além disso, revelaram que até 2007, 48 países já 

integravam esses recursos aos sistemas nacionais de saúde;  e em 62 países, já existiam 

institutos de pesquisas dedicados ao estudo das MAC
(63)

. 

No ano de 2008, existiam no país mais de 800 municípios realizando algumas 

práticas integrativas e complementares. Ainda que se conheça pouco acerca da Política 

Nacional de Práticas Integrativas e Complementares e sobre a oferta destas práticas nos 

serviços de saúde, algumas experiências já ocorriam no país, como nos Municípios de 

Campinas-SP, Florianópolis-SC, Recife-PE, João Pessoa-PB, entre outros
(63)

. 

Entre 2007 e 2011, o número de serviços que oferecem práticas integrativas e 

complementares em saúde registrados no Cadastro Nacional dos Estabelecimentos de 

Saúde (CNES) aumentou de 505 para 3.565, ou seja, 7,06 vezes, com predominância 

das práticas corporais e acupuntura
(64)

. 

 

2.3 Pesquisas e debates sobre as Práticas Integrativas e 

Complementares. 

 

No cenário internacional,  os termos “ Complementary and Alternative Medicine 

(CAM)”, ou ainda, “Integrative Medicine” são predominantemente utilizados para 

definir pesquisas sobre as práticas integrativas e complementares em saúde. Em grande 

parte dos estudos feitos no exterior, observou-se uma predominância de artigos que 

envolvem o uso de práticas integrativas relacionado às doenças crônicas, principalmente 

ao câncer. 

Segundo Velo
(65)

, a Alemanha, Áustria, Espanha e Inglaterra podem ser 

referenciados como principais países que desenvolvem pesquisas a respeito das práticas 



43 

integrativas, e onde também grande parte da população faz uso desses recursos, assim 

como os Estados Unidos da América (EUA) e Emirados Árabes.  

Foi observada, em revisão sistemática feita por Harris
(15)

 sobre a prevalência do 

uso de práticas integrativas pela população em geral que, apesar das limitações 

metodológicas dos estudos incluídos, esses recursos são realizados em proporções 

substanciais das populações gerais de uma série de países. Nesse levantamento de 

artigos, foi constatado que os estudos envolvendo essa temática são produzidos 

principalmente pelos EUA, Reino Unido, Canadá e Austrália, tendo também produções 

importantes advindas do Japão, Malásia e Coréia do Sul. 

As pesquisas de caráter internacional também revelam que mesmo com a 

crescente expansão da medicina ocidental, o interesse pelas PICs também aumentou 

dramaticamente ao longo da última década, revelando também uma expansão no uso 

desses práticas no últimos anos, nos EUA, Alemanha e Austrália
(14)

. 

Diante desse contexto, em novembro de 2008, em um Congresso sobre Medicina 

Tradicional, a OMS aprova a aplicação segura e eficaz da medicina tradicional entre 

seus Estados-membros e incentiva-os a implantar esses recursos junto as práticas 

integrativas nos sistemas de saúde de cada país
(65)

. 

No Brasil, as pesquisas desenvolvidas sobre as práticas integrativas e 

complementares realizadas por Madel Therezinha Luz e Nelson Felice de Barros, 

despontam no trabalho envolvendo essa temática em solo nacional. No entanto, existem 

outros nomes de tão igual importância que vêm delineando o caminho das práticas 

integrativas pelos estados brasileiros. 

Madel T. Luz aborda essa temática através de pesquisas, relatórios, livros e 

eventos, além de ser coordenadora de um grupo de pesquisa da Universidade Federal 

Fluminense (UFF), ligado ao Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e 

Tecnológico (CNPq), na linha de Racionalidades Médicas. 

 Esse grupo existe desde 1991 e abrange em níveis teóricos e práticos, 

comparações entre os sistemas médicos complexos, como a Medicina Tradicional 

Chinesa, Medicina Ayuverdica, Homeopatia, entre outros. Até o ano de 2011, foram 

produzidos 48 livros, 244 artigos, 37 dissertações e 25 teses vinculadas ao grupo e 

relacionadas com a temática em questão
(60)

. 

 Estes dados demonstram o interesse em desenvolver pesquisas que envolvam as 

práticas integrativas e complementares no país. Os estudos já realizados, implicam na 

aplicação de alguns desses recursos tanto na rede pública como na privada de cuidados 



44 

em saúde, em pessoas com doenças crônicas, demonstram a concepção dos profissionais 

a respeito do uso dessas práticas, relatam a implantação da política em âmbito 

municipal, revelam a abordagem dessas práticas nas insituições de ensino e discutem 

sobre a espistemologia dessas práticas. 

 Além das pesquisas na linha de estudo das racionalidades médicas, existe o 

Laboratório de Práticas Alternativas, Complementares e Integrativas em Saúde 

(LAPACIS), com grande visibilidade no Brasil.  O laboratório foi criado em 2008 e faz 

parte do Departamento de Medicina Preventiva e Social da Universidade de Campinas 

(UNICAMP), que tem como coordenador, Nelson Felice de Barros, e como membro 

colaborador, Charles Tesser, outro grande nome na pesquisa em práticas integrativas. 

 O interesse nas práticas integrativas, também fica evidente por meio dos 

variados eventos que acontencem de forma frequente no Brasil. Internacionalmente, em 

2008, foi realizado o I Seminário Internacional de Práticas Integrativas e 

Complementares em Saúde em Brasília; I Simpósio Internacional de Práticas 

Integrativas e Complementares na Atenção Básica à saúde, realizado em 2013 na cidade 

de Araraquara/SP; e também foi realizado em março, deste ano (2015), o I Simpósio 

Internacional de Práticas Integrativas e Complementares baseada em evidências, que 

aconteceu em Brasília. 

 Os eventos nacionais que merecem destaque foram o I Forum Nacional de 

Racionalidades Médicas e Práticas Integrativas em Saúde, realizado em 2012 em 

Niterói/RJ; o I Simpósio de Práticas Alternativas, Complementares e Integrativas e 

Racionalidades Médicas, realizado em 2011 e, em 2013, ocorreu a segunda edição, 

ambas em Campinas/SP. 

 Os eventos regionais ou estaduais são vários e correspondem ao 

desenvolvimento implantacão das PICs nos municípios brasileiros. Destes, pode-se 

fazer alusão ao I Seminário da Regional Sul de Práticas Integrativas e Complementares, 

em 2012; ao I Seminário Sudeste de Práticas integrativas e Complementares, realizado 

em 2013; e também, no mesmo ano, o I Encontro Nordestino de Práticas Integrativas e 

Complementares em Saúde, no Vale do São Francisco.  

 No Estado da Paraíba (PB), os movimentos realizados em prol das PICs se 

efetuaram de forma intensa dentro das instituições de ensino, antes mesmo de tomar 

força no âmbito dos serviços de saúde. 

 Entre os anos de 1975 e 1978, quando a FURNE (Fundação Universidade 

Regional do Nordeste), ainda não havia passado pelo processo de estadualização, em 



45 

que se tornou Universidade Estadual da Paraíba, em Campina Grande/PB, a professora 

Rinalda Araújo Guerra de Oliveira, farmacêutica, professora da disciplina de 

Farmacologia, iniciou seus estudos sobre homeopatia junto aos discentes. Os parágrafos 

a seguir foram construídos com base em informações concedidas pela professora 

Rinalda, sobre os caminhos traçados na busca pela visibilidade das práticas integrativas 

e complementares em João Pessoa/PB
4
. 

 Em 1979, já em João Pessoa, atuando como professora colaboradora da 

disciplina de Farmacologia, no curso de Medicina, que Professora Rinalda, 

questionada e instigada pelos discentes iniciou, juntamente com professora Zélia da 

Costa Madruga, odontóloga, também docente da disciplina, o que seriam os primeiros 

passos para os estudos das PICs dentro da Universidade Federal da Paraíba- UFPB. 

 Encabeçados pelos próprios discentes de medicina, o movimento sobre as PICs 

teve sua gênese em estudos feitos sobre a homeopatia e plantas medicinais, que 

culminou na criação do GMAP- Grupo de Medicina Alternativa da Paraíba. O grupo 

era formado majoritariamente pelos discentes de medicina, pelas professoras Rinalda e 

Zélia, que assumiram, respectivamente, as funções de secretária e tesoureira do grupo. 

Estudantes dos cursos de Farmácia e Enfermagem se faziam presentes de forma 

minguante. 

 O grupo tinha como objetivo estudar plantas medicinais, homeopatia, 

acupuntura e medicina antroposófica. O professor Clóvis Beltrão de Albuquerque, na 

época coordenador da disciplina de Farmacologia, autorizou os estudos sobre 

homeopatia e plantas medicinais, e estimulou a equipe. O grupo durou quase 5 anos, 

tempo em que os discentes envolvidos concluíram a graduação e saíram da instituição. 

Alguns médicos homeopatas de João Pessoa foram frutos daqueles anos, como Maria 

de Fátima Lacerda Guerra, e alguns outros profissionais interessados em homeopatia e 

fitoterapia também se destacaram, como Climério Figueredo, Socorro Sousa, Berta 

Kluppel e Virgínia Siqueira, todos médicos e professores da UFPB. 

 Somente em 1984, a Homeopatia foi instituída como disciplina optativa na 

UFPB, chamada Fundamentos da Homeopatia.  Ainda na década de 80, coordenado 

pelo Professor e doutor em antropologia José Maria Tavares de Andrade, surgiu o 

GIPLAM- Grupo Integrado de Plantas Medicinais. Esse grupo se desenvolvia dentro do 

                                                           
4
 Informações concedidas pela Professora Rinalda Araújo Guerra de Oliveira em 11 de dezembro de 

2014. 



46 

Centro de Ciências da Saúde CCS/UFPB,  e outros estudantes já haviam se 

interessando pela temática. O próprio Andrade
(66)

 em seu livro “Planta, remédio, 

América Latina” relata sua cumplicidade de ideias junto a professora Rinalda, quando 

fizeram parte de Centro de Informação e Formação em Plantas Medicinais na UFPB e 

enaltece a iniciativa da professora em democratizar os conhecimentos acadêmicos para 

a formação de uma nova geração de profissionais de saúde, através da 

institucionalização da homeopatia e da fitoterapia na academia. 

 Ainda segundo Professora Rinalda, após o GIPLAM, surgiu a possibilidade de 

construção do PET (Programa de Educação Tutorial) temático sobre Plantas 

Medicinais, que ficou sob a coordenação das Professoras Rinalda Oliveira e 

Margareth Diniz, posteriormente, com a saída dessas docentes, assumiu a Professora 

Leônia Batista. A partir desse programa de extensão, foram cultivados canteiros de 

plantas medicinais da universidade para estudos e taxonomia. Havia também feiras de 

exposição de plantas medicinais em vários locais e eventos da cidade, para que a 

comunidade também pudesse participar desse conhecimento. 

 Em 1991, foi criado, na UFPB, o Núcleo de Estudos e Pesquisas Homeopáticas e 

Fitoterápicas (NEPHF), com o objetivo de realizar e promover atividades de ensino, 

pesquisa e extensão nas áreas de Homeopatia, Fitoterapia, além da formação de grupos 

de estudos voltados para a Medicina Alternativa
(67)

. Em 1994, a Fitoterapia foi criada 

como disciplina e incorporada aos cursos de graduação de Enfermagem, Farmácia e 

Nutrição, tendo como primeiro professor concursado Climério Avelino de Figueredo. 

 Na Universidade Estadual da Paraíba, no fim da década de 80, a Professora 

Maria de Fátima de Araújo Silveira ao assumir o concurso para docente do curso de 

Enfermagem, leva suas experiências em plantas medicinais e farmácias vivas, 

desenvolvidas no município de Caruaru/PE, onde trabalhava, para a instituição de 

ensino. 

 A  partir de então, foi criada a disciplina de Fitoterapia para o Curso de 

Enfermagem da UEPB, na qual a professora Maria de Fátima de Araújo Silveira se 

estabeleceu como a docente pioneira no Brasil no ensino de Fitoterapia para 

Enfermagem
5
. Atualmente, a disciplina abrange outras práticas integrativas e está sob 

o nome: “Processo de Cuidar com Terapias Alternativas e Complementares”. 

                                                           
5
 Informações concedidas pela professora Maria de Fátima de Araújo Silveira em 09 de junho de 2014. 



47 

 Em ambas instituições de ensino os estudos e pesquisas sobre práticas 

integrativas continuam. Na UEPB, o livro do Professor Ivan Coelho, intitulado 

“Raizeiros” se tornou um campeão de vendas, sendo solicitado por importantes 

universidades e instituições de ensino de vários países como Alemanha, França, 

Inglaterra e Estados Unidos
6
. A UFPB, por sua vez, foi chamada a colaborar na 

formulação de uma política municipal para as práticas integrativas e complementares no 

Município de João Pessoa, que é uma das experiências exitosas no Brasil no que 

concerne a ampliação dessas práticas nos serviços públicos de saúde. Além disso, o 

ensino das disciplinas de Homeopatia e Fitoterapia é oferecido para os curso de 

Medicina, Farmácia, Enfermagem, Ondontologia e Nutrição. 

 

2.4 As Práticas Integrativas e Complementares em Saúde no 

Município de João Pessoa-PB. 

 

Como fruto do incentivo e da construção de conhecimentos sobre plantas 

medicinais e homeopatia dentro da UFPB, os profissionais, que dela foram formados, 

traçaram os primeiros caminhos sobre as PICs no município de João Pessoa/PB. 

Em conversa com a diretora do Centro de Práticas Integrativas e 

Complementares- “Equilíbrio do Ser”, ela referiu que foram várias as ações que 

culminaram no fortalecimento da PNPIC em João Pessoa. Dentre estas, o grande 

interesse pela fitoterapia e homeopatia, que vinham sendo praticadas em algumas 

Unidades de Saúde da Família (USF), como exemplo, a USF dos Ipês. Esta unidade, 

aos poucos se transformou em Núcleo de Fitoterapia dos Ipês, no entanto, além do 

horto de plantas medicinais, a médica da equipe era homeopata e o serviço já contava 

com uma dinâmica diferenciada dos demais, como a produção de fuxicos e contação de 

histórias na sala de espera
7
. 

A gestão política de 2005-2008 iniciou esforços para expandir as ações de 

fitoterapia e homeopatia no município, que previa a capacitação dos profissionais da 

rede de serviços da Atenção Primária. Para isso, foi elaborado um formulário com 

questões relativas ao conhecimento de fitoterápicos e homeopáticos, a ser preenchido 

                                                           
6
Informações contidas no site da Universidade Estadual da Paraíba(UEPB): http://www.uepb.edu.br/livro-

do-professor-e-botanico-ivan-coelho-e-torna-campeao-de-vendas-na-editora-universitaria-da-uepb/ 

 
7
 Informações concedidas por Patrícia Margarete Cavalcante Reis em 16 de janeiro 2015. 

http://www.uepb.edu.br/livro-do-professor-e-botanico-ivan-coelho-e-torna-campeao-de-vendas-na-editora-universitaria-da-uepb/
http://www.uepb.edu.br/livro-do-professor-e-botanico-ivan-coelho-e-torna-campeao-de-vendas-na-editora-universitaria-da-uepb/


48 

pelos profissionais de saúde e encaminhado à direção de todos os distritos sanitários. O 

processo de devolução dos formulários ocorreu de forma lenta e poucos profissionais 

tinham conhecimento sobre esses recursos, embora tivessem interesse na capacitação
(68)

. 

Então, com a criação da Coordenação de Medicinas Naturais e Práticas 

Complementares, foi elaborado um projeto para a construção de um Centro de Práticas 

Integrativas e Complementares em Saúde (CPICS), mas logo este arrefeceu, devido a 

questões de interesse político, organizacional e econômico. Somente em 2007, já com a 

criação da PNPIC, as discussões no município foram retomadas através da parceria com 

a UFPB. Em 2008, foi criada a Lei Municipal n. 1.665, fruto da organização da 

sociedade civil e dos sindicados dos Terapeutas da Paraíba. Esta lei dispõe sobre a 

normatização das práticas integrativas junto à população, através dos serviços públicos 

de saúde
(69)

. 

Entre os anos de 2009 e 2010, foram realizadas ações para a implantação da 

política de práticas integrativas em João Pessoa, por meio de oficinas de sensibilização 

para os profissionais da rede e da realização do I Seminário de Políticas Públicas e 

Práticas Integrativas, que contou com a participação da coordenadora da política 

nacional e atraiu mais de 300 profissionais de saúde dos serviços municipais
(68)

. 

Nessa conjuntura, foi criado em 2011, o Núcleo de Práticas Integrativas e 

Complementares, localizado no Parque Zoobotânico Arruda Câmara. Logo depois, em 

virtude da elevada demanda do núcleo, mais dois Centros de Práticas Integrativas e 

Complementares em Saúde foram inaugurados no ano de 2012, um no bairro dos 

Bancários e outro, de menor porte, no bairro Valentina de Figueiredo. Os centros 

realizam as práticas integrativas reconhecidas pelo SUS: Acupuntura, Fitoterapia, 

Homeopatia, Medicina Tradicional Chinesa, como também outras práticas ainda não 

legitimadas. 

Por fim, apesar grande difusão existente sobre esses recursos terapêuticos, ainda 

podemos encontrar lacunas no que se refere a orientação dessas práticas de cuidados, 

como parte das interações sociais existentes entre os saberes científicos e o senso 

comum.  

 

 

 

 

 



49 

Fonte: Google imagens, 2015 

Não há caminho errado. O aprendizado e a experiência estão em todos os 

caminhos... 

(Gasparetto) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

3. Percurso Metodológico  

http://www.google/


50 

“São os passos que fazem os caminhos.” 
Mário Quintana 

3.1 A Etnografia e a História Oral como caminhos 

entrelaçados 

 

Optamos por seguir o método etnográfico para analisar as histórias de mulheres 

na busca por cuidados, quando já estavam inseridas em um modelo de tratamento 

delineado pelas práticas integrativas e complementares. 

Associada ao referencial antropológico de produção de conhecimentos, a escolha 

da etnografia para este estudo fez-se como um recurso apropriado para apreender as 

expressões da vida cotidiana em suas variadas dimensões, a partir da inter-relação entre 

o pesquisador e as colaboradoras dentro de um contexto específico. 

A etnografia se configura em um processo investigativo que envolve um longo 

período de observação para ver, ouvir e registrar os eventos, visando entender e validar 

os significados das ações, a partir da descrição, análise e interpretação do material. 

Esses, a propósito, foram organizados  partindo do contexto mais amplo para o 

particular, favorecendo a microánalise, bem como a interpretação e explicação dos 

resultados
(70)

. 

O caminho etnográfico traz consigo as seguintes características: A pesquisa deve 

ser  desenvolvida em ambiente de vivência das pesssoas pesquisadas; o pesquisador é 

um observador, mas também, participante do cotidiano das pessoas em estudo; requer 

um compromisso a longo prazo; é indutivo, de modo a usar um acúmulo descritivo de 

detalhes para a construção de conhecimentos; é dialógico, a partir do momento que 

permite a interação entre o pesquisador e os participantes, e, é holístico, de modo buscar 

revelar o retrato mais completo do grupo em estudo
(71)

. 

Consideraremos então que a preocupação maior da etnografia é obter uma 

descrição densa e ampliada do evento social, em outras palavras, uma descrição 

criteriosa e detalhada do comportamento dessas mulheres, considerando seus olhares, os 

gestos, o tom da voz, as pausas, as interações, enfim, tudo que seja significante para a 

compreensão do mundo social em que estão inseridas.  

A pesquisa de campo etnográfico consiste em estudar o outro, como uma 

alteridade. A observação é, então, essa aprendizagem de olhar o outro para conhecê-lo, 

e, ao fazer isto, de certa forma acaba-se por conhecer a si próprio
(70)

. Cada percepção 



51 

apurada permite refletir conceitualmente o que Bachelard
(2)

 ensinou em sua obra de 

iniciação “A formação do espírito científico” sobre como vencer obstáculos 

epistemológicos imbuídos de uma cultura científica. Então, foi possível, ao recorrer às 

ideias científicas, ordenar as descobertas em uma lógica inteligente que provocaram o 

conhecimento sobre o observado, sobre a situação pesquisada e sobre as dinâmicas 

sociais investigadas.  

Por se tratar de um método de pesquisa que permite a interpretação dos 

significados e das ações a partir do ponto de vista de quem vive, a etnografia fornece 

aos profissionais de saúde a possibilidade de compreender a saúde e a doença sob os 

diversos olhares dos usuários dos serviços de saúde. Nesse sentido, ao permitir a 

valorização da subjetividade dos seres humanos, de suas percepções e condições sociais, 

nas quais se estabelece o processo de cuidado, os estudos culturais podem impulsionar 

benefícios para melhorias na qualidade dos serviços prestados
(72)

. 

Embora a saúde, a doença e o cuidado sejam fenômenos estudados 

predominantemente pelas ciências biomédicas, eles não podem ser entendidos fora do 

contexto em que ocorrem, por isso, exigem observação e descrição cuidadosa dos 

comportamentos, ações e pontos de vista para que seja possível compreender que tipo 

de interpretação as pessoas e os grupos sociais fazem a respeito do processo saúde-

doença e das práticas de cuidado. Constitui, portanto, uma das principais vantagens da 

pesquisa etnográfica para a saúde, o conhecimento do outro como base para a 

construção de um cuidado diversificado e eficiente
(73)

. 

Lenardt, Michel e Melo
(72)

 ainda acrescentam que, os estudos etnográficos além 

de possibilitarem que os profissionais de saúde adequem suas ações as necessidades e 

expectativas reveladas pela população, também estabelecem críticas diante das posturas 

e atitudes etnocêntricas reveladas por alguns profissionais de saúde ao imporem sua 

cultura aos usuários do serviço. 

Destarte, Geertz
(29)

 salienta que para que o texto etnográfico seja plausível é 

necessário que o autor penetre e se deixe impregnar no universo do outro. O material 

coletado pode ser em forma de narrativas ou histórias de vida, mas sem perder o ponto 

chave da etnografia que é a descrição densa e contextualizada do fenômeno pesquisado. 

Para Gomes e Mendonça
(74)

, os relatos produzidos pelas narrativas podem 

construir evidências qualitativas sobre o narrador, a doença e sua narrativa original, 

através da construção de significados da doença como alterações corporais e 

desintegração do mundo social; a reconstrução da história de vida; a explicação e o 



52 

entendimento da doença, a partir dos contextos individuais, culturais e sociais e a 

transformação do individual para o pessoal e deste para o coletivo. 

Ao dispor dos acontecimentos vividos, através de fontes orais, as lembranças dos 

acontecimentos podem trazer à tona a plenitude da consciência socioindividual, do jogo 

entre o real e realidade percebida, das contradições e ambiguidades existentes nas 

relações dos indivíduos, que têm suas concepções de mundo construídas 

historicamente
(75)

. 

 Sendo assim, para a produção do material empírico, utilizamos a técnica da 

História Oral, com base nos preceitos estabelecidos por Meihy
(76)

. O autor considera 

essa abordagem como promotora da subjetividade humana, capaz de reavaliar 

pressupostos muitas vezes legitimados por repetições historiográficas feitas sobre 

minorias, mas que nunca levaram em consideração a participação mínima dos sujeitos 

pesquisados. 

Nesta pesquisa, adotamos a História Oral de Vida, que é uma das vertentes da 

História Oral. A História Oral de Vida valoriza a experiência e a subjetividade de cada 

indivíduo, garantindo sentido social à vida do depoente e permitindo a compreensão de 

eventos, períodos e de práticas culturais e históricas, cujas trajetórias são registradas e 

analisadas precipuamente para revelar interações entre percursos individuais e processos 

coletivos
(77)

. 

Por compreendermos o processo saúde-doença como algo dinâmico e 

influenciado por fatores históricos, culturais, sociais, políticos, biológicos, psicológicos 

e econômicos, que decorrem da subjetividade de cada indivíduo, e que, deste modo, lhe 

confere significados próprios e peculiares, recorrendo a práticas de cura e cuidado que 

possam satisfazer as suas necessidades, conhecer a história de vida do indivíduo, 

referente ao processo de adoecimento e cura, é poder adentrar em um universo ímpar de 

representações, símbolos e rituais em busca da saúde e bem-estar. 

É nesse contexto, que as histórias de vida se fundem em uma perspectiva 

temporal de produção da realidade. Valencia
(78)

 refere que a construção de histórias de 

vida permite a reconstrução de significados em uma perpspectiva temporal porque 

vislumbram as formas de circulação da memória no interior de uma cultura. Além disso, 

a história de vida sempre produz uma seleção de acontecimentos do passado em relação 

ao presente, que são organizados de acordo com os significados. 

 

 



53 

3.2 O Cenário da pesquisa 

 

No município de João Pessoa-PB existem três serviços da rede pública de saúde 

que oferecem de maneira específica atendimento por meio de práticas integrativas e 

complementares. O local que escolhemos para o desenvolvimento dessa pesquisa foi o 

Centro de Práticas Integrativas e Complementares em Saúde (CPICS) “Equilíbrio do 

Ser”, por se configurar o maior espaço onde são desenvolvidas tais práticas e já possuir 

uma demanda bem definida. Tal local foi inaugurado em 31 de agosto de 2012 e está 

situado na Avenida Sérgio Guerra, no Bairro dos Bancários. 

 

FIGURA 2: Centro de Práticas Integrativas e Complementares em Saúde. 

 

Fonte: Arquivos da autora, 2015. 

 

O bairro dos Bancários, está localizado na zona leste do município de João 

Pessoa-PB e conta com, aproximadamente, uma população de 11.863 habitantes, 

conforme censo 2010
(79)

. O CPICS está localizado em um terreno amplo, voltado para a 

principal avenida de acesso ao bairro.  

O CPICS recebe usuários que chegam por demanda espontânea ou referenciada 

por outros serviços da rede SUS. As práticas oferecidas são: acupuntura, terapia 



54 

comunitária, resgate da autoestima, permacultura
8
, yoga, gestalt terapia, biodança, 

dança circular, tai chi chuan, meditação, cura e expressão pelas artes, oficina de teatro, 

medicina ayuverda, reiki, massoterapia, argiloterapia, homeopatia, auriculoterapia, 

fitoterapia, cromoterapia, terapia floral, quiropraxia, moxabustão, reflexologia, 

consciência corporal. 

O centro é totalmente diferenciado dos demais serviços de saúde, e já causa 

impacto àqueles que o procuram. A infraestrutura conta com ampla área verde na frente 

do espaço físico e estacionamento nas laterais. O ambiente é bem espaçoso, arejado e 

limpo. Ao adentrar, embora já se encontre o balcão de recepção logo à frente da porta 

principal, o que chama a atenção é a decoração e o jardim central.  

Do lado esquerdo encontram-se cadeiras dispostas em círculos para facilitar a 

acomodação dos usuários no momento de preencher a ficha de cadastro. Do lado direito, 

outras cadeiras dispostas em fileira se constituem no espaço de espera dos usuários 

(figura 3). Em frente às cadeiras, há uma grande janela que oferece acesso ao jardim, 

chamado “Jardim Amanhecer”, que tem uma fonte artificial de água. 

 

FIGURA3: Hall de Entrada do CPICS 

 

Fonte: Arquivos da autora, 2015. 

 

O CPICS ainda dispõe de oito consultórios específicos para as práticas 

realizadas individualmente. Os espaços tem nomes diferenciados que fazem alusão à 

                                                           
8
 Terapia que promove educação ambiental, através de ferramentas de autossustentabilidade e 

emancipação humana e social. Definição atribuída pelos profissionais do Centro de Práticas Integrativas e 

Complementares em Saúde. 



55 

natureza: Caminho do Vento, Margem do Rio, Terra Molhada, Chapéu de Sol, Olho 

D’água, Ser no Ninho, Brisa do Mar e Ponto de Luz. Cada consultório é composto por 

uma cama, uma mesa, duas cadeiras, utensílios e insumos destinados a cada prática 

específica (figura 4). 

 

FIGURA 4: Espaço para as práticas coletivas e individuais do CPICS 

 

Fonte: Arquivos da autora, 2015. 

 

Além dos consultórios, existem 5 grandes ambientes para as práticas que 

acontecem de forma coletiva, que são os espaços: Acorde, Amém e Viva, a Horta 

mandala e o área Jardim externo. Os três espaços são salas amplas, climatizadas, cada 

uma pintada de uma cor diferente em tom pastel, abrigando colchonetes, cadeiras, 

aparelho de som e armários para guardar material. Nessas salas, ao lado da porta, na 

parte inferior da parede, encontram-se placas com os dizeres “Liberte seus pés”, para 

que os usuários possam tirar seus calçados e ficar mais à vontade durante as práticas. O 

contato com o chão é valorizado principalmente nas práticas coletivas, como uma forma 

de aguçar os sentidos de conexão e pertencimento com a terra. 

A estrutura física ainda conta com a sala “Pequeno Beija Flor”, destinada ao 

trabalho com crianças; o auditório “Águia Dourada”, destinado para os momentos de 

escuta, para as reuniões com profissionais do próprio centro e para os cursos de 

capacitação; uma farmácia que dispensa medicamentos fitoterápicos (Alcachofra, 

Arnica, Castanha da índia, Centella asiática, Cáscara sagrada, Espinheira santa, Hera, 

Hipérico, Guaco, Valeriana, Isoflavona de soja, Óleo de barragem, Plantago). Há 



56 

também a sala para o arquivo de prontuários, sala administrativa, copa, banheiros para 

os usuários, e também para os profissionais, almoxarifado, sala de arquivos, sala da 

direção e cozinha. Os nomes dados aos espaços foram escolhidos pelos próprios 

terapeutas que lá trabalham no momento da criação do serviço. 

 A “horta mandala”, constitui-se de uma sala e uma área verde, onde são 

realizados trabalhos relativos as plantas medicinais e a permacultura (figura 5). No 

jardim externo, são realizadas algumas sessões de Tai Chi Chuan, como também a 

“Ferinha do Equilíbrio do Ser”, que reúne pequenos agricultores para a venda de 

produtos naturais orgânicos, um brechó, produtos artesanais e comidas naturais. A 

feirinha acontece na quarta-feira, a cada 15 dias, no horário das 9 horas da manhã às 16 

horas. 

 

FIGURA 5: Horta mandala e Jardim Amanhecer. 

 

Fonte: Arquivos da autora, 2015. 

 

O centro funciona das 8h às 21h, da segunda à quinta-feira. Na sexta pela manhã 

não é aberto ao público, pois ocorre reunião interna da equipe, mas, à tarde, o 



57 

atendimento é das 14 às 21horas. Os terceiro e quarto sábados de cada mês são 

reservado para cursos de formação em PICs.  

Durante o ano de 2014, foram realizados um total de 34.521 atendimentos, sendo 

8.042 consultas individuais e 26.476 usuários atendidos em práticas coletivas
9
. 

 

3.3 A Inserção no campo e as vivências 

 

Em fevereiro de 2013, já no segundo ano do curso de doutorado, e diante da 

necessidade de mergulhar no universo das práticas integrativas para que pudesse 

recortar e definir o objeto de investigação fui conhecer o Centro de Práticas Integrativas 

e Complementares em Saúde (CPICS)–Equilíbrio do Ser.  

 O local onde o centro está situado e a grande área verde que tem em frente, já 

provoca curiosidade e atrai a atenção das pessoas que por ali passam. O nome 

“Equilíbrio do Ser”, exposto em letras grandes e a peça artesanal, que parece ser uma 

mandala feita de terra e de grãos, instiga até os mais distraídos a indagar o que seria 

aquele local que destaca o equilíbrio em meio à instabilidade e correria do cotidiano? 

 

Diário de Campo, quinta-feira, às 14h 14min., 14 de fevereiro de 2013 

 

Ao entrar no espaço, confesso que fui tomada por uma admiração ainda maior, 

tanto pela limpeza, quanto pelo arranjo da organização. Receberam-me com muita 

cordialidade e logo pedi informações a respeito dos coordenadores do local. Enquanto 

esperava ser atendida, percebi que o público que procurava o serviço era diverso, entre 

homens, mulheres e crianças, de diferentes faixas etárias e classes sociais. 

 A diretora administrativa veio ao meu encontro de maneira muito solícita. 

Apresentei-me e conversamos informalmente sobre a oferta das PICs, os terapeutas, os 

usuários, enfim, como funcionava a dinâmica do serviço. Aproveitei para buscar 

esclarecimento sobre as condutas éticas e legais que deveria tomar para garantir o 

consentimento para realização da pesquisa, posteriormente. 

 A diretora solicitou um projeto de pesquisa para ser analisado pelos gestores do 

serviço, mas, previamente, já me sugeriu procurar os terapeutas para que eu pudesse 

participar de algumas terapias de grupo e conhecer como estas são desenvolvidas. 

                                                           
9
 Dados Concedidos pela diretora administrativa do CPICS. 



58 

 Conversei com dois terapeutas que desenvolviam práticas integrativas em grupo 

e eles me abriram a oportunidade para participar de alguns encontros de biodança e 

da cura por expressão. A experiência de interagir com as pessoas e participar daqueles 

momentos de cuidado, olhando e escutando o que se passava ao redor como 

observadora participante, proporcionaram-me novas reflexões acerca de como o 

processo terapêutico se construía. 

 Durante essa primeira etapa de observação participante, frequentei o serviço 

semanalmente por um mês. Depois me afastei, pois tive que me dedicar às atividades 

das outras disciplinas que ainda estava cursando e demandavam um tempo maior de 

estudo. Mas esse primeiro e breve contato com o contexto social no qual a pesquisa 

seria desenvolvida foi essencial para alicerçar o projeto de pesquisa e fazer os recortes 

necessários na delimitação do objeto a ser estudado. 

Essa “saída exploratória”, como refere Rocha e Eckert
(70)

, permitiu-me ter um 

contato ampliado, ainda que superficial, do espaço onde seria desenvolvida a pesquisa, 

como também possibilitou a aproximação com os gestores da instituição para a 

obtenção de informações relevantes sobre a estrutura organizacional, a dinâmica do 

serviço e os atores envolvidos. 

 Após a construção e finalização do projeto, esse foi encaminhado para a 

Secretaria Municipal de Saúde de João Pessoa-PB para conhecimento e consentimento 

da pesquisa e, posteriormente, para o Comitê de Ética em Pesquisa da universidade 

(UFPB). Com a autorização de ambas as instituições, retornei ao trabalho de campo em 

novembro de 2014. 

O fato de passar dois anos cursando as disciplinas necessárias para o processo de 

doutoramento, somado ao meu trabalho como docente em uma cidade distante do 

campo de pesquisa dificultaram o retorno ao CPICS, nesse ínterim. Ao retornar ao 

serviço, aparentemente à primeira vista nada tinha mudando, no aspecto estrutural do 

local. 

 

Diário de Campo, sexta-feira, às 15h 30min. 14 de novembro de 2014 

 

Enquanto esperava a coordenadora para reiterar sobre os objetivos da 

pesquisa, sentei-me alguns minutos no hall de espera e iniciei uma conversa com uma 

usuária que estava aguardando o início da yoga. Ela foi me contando 

espontaneamente, que estava ali porque “não queria ficar parada, sozinha em casa, 



59 

sem fazer nada! Tinha encontrado na yoga uma possibilidade de conhecer pessoas 

novas e movimentar o corpo.” 

A conversa continuou e se direcionou para outros assuntos, mas esse trecho, 

especificamente, inquietou meus pensamentos e me fez refletir que, embora aquele fosse 

um serviço de saúde, poderiam existir outras razões que levaram as pessoas a procurar 

as práticas integrativas e que não estavam necessariamente associadas à adoecimento, 

em sua dimensão física de expressão.  

A conversa foi interrompida com a presença da diretora administrativa que me 

chamou para conversar. Sugeri a possibilidade de ter um encontro com os terapeutas 

do serviço para que pudesse conhecê-los e apresentar os objetivos da pesquisa. Ela 

consentiu e achou a ideia muito oportuna. Marcamos a apresentação da pesquisa para 

uma sexta-feira pela manhã, pois era o dia da semana reservado para as reuniões 

internas da equipe. 

 

Diário de Campo, sexta-feira, às 10h 50min. 21 de novembro de 2014 

 

A reunião foi realizada na data e horário combinados, de forma breve, mas 

esclarecedora. Havia 17 terapeutas presentes, além da diretora e da coordenadora do 

serviço. Apresentei os objetivos da pesquisa, quem seriam os colaboradores, e como 

seria feita a produção do material empírico.  

Para evitar que as informações verbalizadas se perdessem, fiz um esquema 

contendo as principais informações da pesquisa e repassei para os terapeutas. Solicitei 

a contribuição deles, no sentido de me inserir nas práticas de grupo para que eu 

pudesse interagir com o grupo, como também pedi que eles indicassem os usuários que 

poderiam estar colaborando com o estudo, inclusive aqueles que estivessem realizando 

práticas individuais. Dessa forma, para relacionar os terapeutas com as práticas 

desenvolvidas por cada um de maneira específica, construí uma ficha para que eles 

pudessem se identificar, dizer quais práticas integrativas desenvolviam, bem como os 

dias e os horários que aconteciam. 

Essas informações foram substanciais para que eu pudesse estruturar um 

esquema que ajudasse no planejamento e organização dos horários de cada encontro 

da prática integrativa que fui consentida a participar. Vale ressaltar aqui, que todos os 

terapeutas que tive contato, foram acessíveis e prestativos durante todo o processo de 

inserção no campo e da produção do material empírico. 



60 

Durante as idas ao CPICS, tive conversas informais com alguns terapeutas que 

me revelaram que a procura das pessoas pelo serviço era impulsionada principalmente 

por queixas de dores difusas, muitas vezes de origem emocional e psicológica. No 

entanto, durante o tempo que frequentei o serviço, pude observar que algumas pessoas 

chegam ao centro sem conhecimento do que lá seja ofertado, impulsionadas muitas 

vezes pela curiosidade.  

Comecei participando inicialmente dos encontros de permacultura, que são 

abertas ao público em geral, nas terças e quintas-feiras. Fui me apropriando do espaço 

em si e tecendo aos poucos uma rede de interações com as pessoas do grupo. Rocha e 

Eckert
(70)

 revelam que este é um trabalho cuidadoso que deve ser construído pelas 

margens da vida cotidiana e ir se deslocando progressivamente para o interior dos 

dramas vividos. 

 

Diário de Campo, terça-feira, às 14h 40min. 02 de dezembro de 2014 

 

Os encontros de permacultura iniciavam-se com a harmonização do grupo, em 

que os usuários, junto com os terapeutas, formavam um círculo, e de mãos dadas 

agradeciam pelo momento presente, davam boas vindas e desejavam iluminação e 

positividade uns aos outros. Essa ocasião também era um momento de introspecção de 

cada usuário. De olhos fechados os terapeutas pediam que todos ali fechassem os olhos 

e respirassem profundamente, sentindo a energia vital que transcorria no local. 

Os momentos de harmonização eram feitos no início e no final de cada encontro 

de permacultura. Ao participar de outras práticas de grupo, observei que esta ação era 

realizada com frequência. 

Além da permacultura, tive a oportunidade e o deleite de partilhar experiências 

nas práticas de biodança, cura e expressão, terapia comunitária integrativa e 

consciência corporal. Essas práticas aconteciam mais de uma vez na semana e tinham 

grupos distintos de usuários. Antes que pudesse me inserir nesses grupos, os terapeutas, 

das respectivas práticas, indicaram os melhores horários e as turmas em que eu podia 

me inserir. 

Cada prática integrativa desenvolvida em coletivo, embora utilizem alguns 

recursos e rituais em comum, tem um modo peculiar de trabalhar o cuidado, de 

maneira integralizada, envolvendo as dimensões físicas, psíquicas, espirituais do ser 

humano. 



61 

Diário de Campo, quarta-feira, às 13h 45min. 03 de dezembro de 2014 

 

Além da experiência em vivenciar algumas sessões de práticas, tive a 

oportunidade de participar de um momento de escuta e acolhimento de duas usuárias 

que estavam chegando ao serviço. Durante todo o momento da escuta, que durou em 

média uns 25 minutos, fiquei a observar e a escutar atentamente a conversa que se 

dava entre terapeuta-usuário, e a fazer anotações que considerava importante. A escuta 

é realizada em uma sala reservada, onde o terapeuta inicia a conversa perguntando o 

motivo que trouxe ao serviço e  

o usuário vai contando sua história. As anotações mais relevantes são feitas no 

prontuário e após o relato, o terapeuta vai falando das práticas que são oferecidas ali. 

A relação terapeuta-usuário se estabelece de maneira interativa e o processo 

terapêutico é construído por ambos até chegarem a um consenso sobre a prática 

integrativa que trará maior benefício e resolutividade no cuidado. Caso o usuário não 

se identifique com a prática durante os encontros, ele pode solicitar mudanças para 

outra modalidade terapêutica.  

As idas ao Centro se tornaram regulares para que pudesse participar das rotinas 

dos grupos onde estava inserida e me inteirar das tramas da vida cotidiana. Rocha e 

Eckert
(70)

 descrevem que “entrar em campo” conota uma rica relação de ambiguidade, 

tanto para o pesquisador, que tem permissão para dispor dos sistemas de crenças e 

práticas dos usuários como objeto de produção de conhecimento, quanto para os 

usuários que aceitam e se deixam observar pelo pesquisador, que passa a partilhar de 

momentos importantes de suas vidas. 

Para o registro de todos os acontecimentos observados e vivenciados, bem como 

as impressões decorridas desses acontecimentos, o caderno/diário de campo foi 

fundamental. A utilização dessa ferramenta de pesquisa permitiu que pudesse organizar 

os horários que as práticas eram realizadas, descrever com mais detalhes sobre os 

encontros, as conversas e interações com os terapeutas e com os colaboradores do 

estudo, lançar notas sobre os rituais realizados nas práticas integrativas e anotar dados 

relevantes sobre o espaço onde se constitui a pesquisa. 

 

 

 

 



62 

3.4 As colaboradoras da pesquisa 

 

Quando o usuário chega ao serviço é feito, em um primeiro momento, um 

acolhimento por um dos terapeutas presentes, para conhecer o motivo da procura pelo 

serviço, histórias de vida, queixas. O diferencial nesse processo de escuta, é que é feito 

sem pressa, assim, o terapeuta se posiciona em frente ao usuário em uma postura de 

ouvinte e somente depois da história revelada, de forma harmônica e corresponsável, 

ambos constroem o caminho terapêutico a ser seguido.  

A ocasião da escuta é, na maioria das vezes, o primeiro contato entre o terapeuta 

e o usuário e se faz de maneira íntima, estando somente os dois na sala. O tempo 

estimado é relativo para cada indivíduo, podendo se estabelecer de 20 minutos à 1 hora. 

Após a escuta e a construção do processo terapêutico, o usuário retorna à 

recepção, onde é feita a marcação dos encontros das terapias sugeridas. Foi observado 

que, a escolha da prática integrativa não está vinculada somente a queixa inicial da 

pessoa, mas também, ao conhecimento e desejo prévio dela em realizar alguma prática 

específica. Daí se dá o processo de construção: terapeuta e usuário dialogam sobre que 

tipo de terapia traria melhores benefícios naquele momento, podendo posteriormente ser 

modificada. É interessante destacar, que a grande maioria dos usuários utiliza mais de 

uma prática integrativa no seu cuidado. 

Com relação ao tempo de permanência do usuário no serviço, este varia de 

acordo com o tipo de prática. As práticas individuais envolvem uma média de 8 a 10 

encontros ou sessões, sendo 1 (uma) encontro por semana. Caso as queixas dos usuários 

permaneçam, mesmo após esse tempo, eles podem ser encaminhados para outras 

terapias. As práticas coletivas não possuem um tempo definido para a finalização ou 

alta. O usuário pode ficar o tempo que achar necessário, desde que não se ausente sem 

justificativa. 

 Conhecendo o local de estudo foi possível definir a comunidade destino, como 

sendo usuários que buscam o Centro de Práticas Integrativas e Complementares em 

Saúde “Equilíbrio do Ser”, pois para Meihy e Holanda
(80)

 as pessoas que vivenciam um 

mesmo drama, ou possuem as mesmas afinidades, passam a ter destinos em comum e 

são sempre distinguidas pela repercussão dos fatos na vida comunitária, são 

consideradas constituintes de uma “comunidade de destino”. Assim a História Oral dá 

voz às narrativas de pessoas comuns para propor uma nova história de uma realidade 



63 

diferente que se contrapõe à visão majoritária, que geralmente detém a ‘versão oficial’ 

dos fatos.  

 Para a seleção das participantes da pesquisa foi necessária a ajuda dos terapeutas 

do serviço, a fim de indicar aquelas usuárias que conseguiram ressignificar suas 

experiências de sofrimento/adoecimento, através do cuidado pelas PICs. A indicação 

dos terapeutas se fez com base na observação e no relato das mulheres que eles 

acompanham durante os encontros. 

Além disso, ao participar de algumas terapias coletivas, pude ter um maior 

contato com algumas usuárias, que demonstraram interesse em contar suas histórias. Os 

momentos de participação nas terapias grupais foram fundamentais para maior 

aproximação com algumas dessas mulheres, como também para compreender e refletir 

sobre o cuidado exercido pelos terapeutas e como se estabelecia o processo terapêutico. 

 Dessa modo, a seleção dos participantes da pesquisa se fez com base nos 

seguintes critérios de inclusão: Mulheres maiores de 18 anos; que estivessem há mais de 

2 meses no serviços; que aceitassem participar livremente da pesquisa; que tivessem 

percebido mudanças significativas em sua condição saúde, através dos cuidados e 

práticas integrativas.  

Na História Oral, os participantes são chamados de colaboradores, pois eles são 

considerados ativos protagonistas da pesquisa. Embora as colaboradoras do estudo 

estivessem em um mesmo espaço de cuidado, suas histórias não têm uma vinculação 

direta. Dessa forma, neste estudo, a colônia foi formada pelas mulheres que procuraram 

as práticas integrativas e complementares no CPICS e a rede foi composta pelas 

mulheres indicadas pelos terapeutas do serviço e aquelas que espontaneamente se 

dispuseram a participar da pesquisa. 

A presença de homens no serviço era tímida e, embora tivesse me aproximado 

de alguns durante os encontros de práticas coletivas, apenas as mulheres se dispuseram 

e chegaram até mim de forma espontânea para contar suas histórias. Os terapeutas 

também me indicaram apenas mulheres. 

Para que pudesse me aproximar das colaboradoras que foram indicadas pelos 

terapeutas, eu me engajava nas sessões das práticas coletivas que cada uma estivesse 

frequentando. Apenas uma dessas colaboradoras estava, no momento, participando 

unicamente de uma prática integrativa de caráter individual. Para estabelecer uma 

relação com ela e falar sobre a pesquisa, o terapeuta que a acompanhava me repassou os 



64 

dias e horários que a colaboradora estaria no serviço. Cheguei antecipadamente, falei 

com ela, expus o objetivo da pesquisa e, assim, iniciamos um primeiro contato. 

 

3.5 Técnica para produção do material empírico e construção 

do corpus documental 

 

A pesquisa se desenvolveu com base no relato oral das histórias de oito 

colaboradoras. Para produção do material empírico, utilizamos a técnica da entrevista 

semi-estruturada. Como Meihy
(76)

 descreve, o ato de entrevistar é uma arte e que, 

através do diálogo, é possível se aproximar das pessoas e das verdades depositadas em 

cada um. Nesse sentido, durante a realização das entrevistas foram respeitadas as etapas: 

Pré-Entrevista, Entrevista e Pós-Entrevista. 

Inicialmente, estabeleci um contato preliminar com as colaboradoras que tinham 

sido indicadas pelos terapeutas. Àquelas que conheci durante as vivências das práticas 

coletivas, e que se dispuseram a contar as suas histórias, procurei conversar depois dos 

encontros. Após essa identificação e seleção das depoentes, iniciou-se a etapa da Pré-

entrevista, na qual essas mulheres foram convidadas e identificadas como 

colaboradoras. Nesta fase, pude esclarecer os objetivos da pesquisa, as etapas de coleta 

de material e relatar sobre os procedimentos éticos. Os contatos foram realizados por 

etapas sequencias, de acordo com cada depoente. 

Ainda nesta etapa, foram agendadas as entrevistas, de acordo com o local e 

disponibilidade de cada colaboradora, solicitando-lhes autorização para o uso do 

gravador. Foram inicialmente contatadas 11 colaboradoras, porém no decorrer dos dias, 

houve algumas desistências por parte de algumas mulheres que não estavam 

comparecendo as práticas de maneira contínua. Dessa forma, agendei entrevistas com  

oito colaboradoras. Destas, apenas uma solicitou que a entrevista fosse realizada em sua 

casa, pois se sentiria mais à vontade. As demais foram realizadas no próprio Equilíbrio 

do Ser. 

As Entrevistas foram realizadas em locais que pudessem garantir a privacidade 

de cada colaboradora e o mínimo de interrupções. Como os funcionários do serviço 

tinham conhecimento sobre a realização das entrevistas, geralmente me cediam alguma 

sala que estivesse vazia.  Nesta ocasião, antes de iniciar a entrevista propriamente dita, 



65 

apresentei o Termo de Consentimento Livre e Esclarecido (ANEXO A) e explicitei 

sobre os direitos garantidos a cada participante.  

Com a anuência e assinatura do termo, foram disponibilizados os contatos 

telefônicos da pesquisadora e da participante para quaisquer dúvidas ou eventualidades. 

As entrevistas tinham início com a ficha técnica, contendo os dados pessoais, local e 

hora do encontro de cada depoente, como também continham as seguintes questões de 

coorte (APÊNDICE A), relativas aos objetivos do estudo: 

 

- Conte-me sobre o motivo que trouxe você ao Centro de Práticas Integrativas e 

Complementares. 

- Você já tinha procurado outras formas de cuidado antes de vir para o Centro 

de Práticas Integrativas e Complementares? Quais? 

-Quais as diferenças que você percebeu entre o serviço de saúde tradicional e 

este serviço prestado no Centro de Práticas Integrativas? 

- O que mudou em sua vida desde que você começou a ser cuidada por meio das 

práticas integrativas de saúde? 

 

Para Meihy
(76)

 as entrevistas nas pesquisas de história oral de vida, devem ser 

amplas, colocadas em grandes blocos. O entrevistador deve ter o papel de estimulador e 

não de confrontador, e precisa falar apenas o necessário, deixando o depoente a vontade 

para relatar os fatos que marcaram sua história.  

As entrevistas duraram entre 40 a 80 minutos, dependendo do ritmo e limites de 

cada colaboradora. O processo de narrar aflorava emoções diversas, do choro à alegria, 

da tristeza ao entusiasmo, mas também se manifestavam momentos de silêncio e 

esquecimento, que segundo Delgado
(81)

 são essenciais no processo de ressignificação 

das memórias. 

Nos momentos de Pós-Entrevista, as depoentes foram informadas que as 

entrevistas seriam transcriadas e, posteriormente, apresentadas a elas para que pudessem  

conferir seus depoimentos, fazendo os ajustes necessários, além de autorizar ou não a 

utilização e divulgação dos relatos. 

À medida que foram colhidas as narrativas, foram sendo levantadas as questões 

pertinentes ao objeto de investigação. Dessa forma, foi possível observar os conteúdos 

divergentes e convergentes, que envolviam o contexto da pesquisa, de modo que, a 

produção do material empírico foi finalizada quando os objetivos foram sendo 



66 

respondidos e quando as histórias narradas foram dando significativas contribuições ao 

objeto de investigação proposto. 

Vale ressaltar que em uma pesquisa qualitativa, a produção do corpus 

documental ocorre também a partir da observação participante e contextualizada, além 

das anotações feitas no caderno de campo, com o intuito de realizar, uma descrição 

densa e detalhada de todo material. Conforme Meihy e Holanda
(80)

, o caderno de campo 

funciona como um dispositivo que permite registrar impressões e ilações feitas a partir 

dos vínculos estabelecidos com os colaboradores do estudo. 

Tanto a observação participante como o diário de campo, configuram-se como 

elementos indispensáveis de observação para ver, ouvir e registrar os eventos, visando 

entender e validar os significados das ações, a partir da descrição, análise e 

interpretação dos depoimentos. As narrativas, a propósito, foram organizadas partindo 

do contexto mais amplo para o particular, favorecendo a microánalise, bem como, a 

interpretação e explicação dos resultados
(32)

. 

Após a fase de construção do corpus documental, realizada por meio da reunião 

de todas as entrevistas, os áudios dos relatos foram transformados em texto, sendo 

submetido às seguintes fases, conforme Meihy
(76)

: 

 Transcrição: as entrevistas foram reproduzidas com fidelidade para a versão 

escrita. Foi seguido o roteiro gravado em áudio, ou seja, as indagações do pesquisador e 

o relato da depoente, respeitando-se os momentos de pausas, os vícios de linguagem, 

bem como as características de fala de cada colaboradora. Como as histórias narradas 

foram muito longas, necessitei de ajuda para transcrever as entrevistas. Para distinguir 

com mais facilidade as perguntas e falas da pesquisadora, essas foram dispostas em 

negrito, até para facilitar as supressões necessárias para a próxima fase. 

 Depois de todas as entrevistas transcritas ipsis litteris como no áudio, iniciou-se 

a fase da Textualização, na qual as perguntas de corte foram suprimidas e o texto 

passou a contar exclusivamente com a narrativa da depoente, que parece como figura 

única no texto. Foram retirados os vícios de linguagem, as palavras repetidas e ajustadas 

as concordâncias. Nesse momento, também foram destacados fragmentos de frase que 

pudessem se constituir como o tom vital, que representa a essência que cada mulher 

conferiu a sua história, ou seja, o núcleo de sua narrativa. 

 Transcriação: Essa é a fase em que ocorre a interferência do pesquisador na 

recriação do texto em sua versão final, para ser encaminhado para o momento da 



67 

conferência com os colaboradores. Aqui também foram acrescentadas anotações no 

caderno de campo e observações feitas por mim. 

 Esse é um momento laborioso por parte do pesquisador, pois como as narrativas 

eram longas, foram necessárias várias leituras de cada uma, para que se pudesse 

compreender os sentidos estabelecidos na trajetória individual de cada colaboradora e 

também transcriar de uma maneira que não descaracterizasse a história. 

 A recriação do texto produzido através dos relatos orais do outro, demanda 

tempo e sensibilidade, pois não é um trabalho de organizar cronologicamente os fatos, 

mas um processo que configura dar um sentindo ao que foi vivido dentro de uma 

temporalidade definida. 

 Delgado
(81)

 descreve que o processo de enredar uma história, faz-se ao perceber 

que o caminho pode seguir de forma linear, mas ao mesmo tempo é capaz de aceitar 

reviravoltas e interrupções, podendo se desdobrar em várias nuances, formando uma 

teia de significados, que envolvem o interesse do pesquisador e do pesquisado. 

 Logo após o término da transcriação, o texto foi levado às colaboradoras para a 

conferência, para que os ajustes finais, trocas e validações fossem feitas. Para definir a 

legalidade do uso da entrevista, foi apresentada as colaboradoras a Carta de Cessão 

(ANEXO B). Esta etapa da conferência foi sendo realizada à medida que terminava as 

transcriações. Apenas uma das colaboradoras fez algumas mudanças no texto final. 

 A devolução da narrativa a cada colaboradora afasta a visão de passividade 

diante da elaboração final da história e permite que ela seja protagonista do processo de 

elaboração e tome posse de suas memórias para que possam ser lembradas a qualquer 

momento
(82)

. 

Nesse momento, questionei a cada colaboradora como elas queriam se 

identificar. Algumas escolheram um nome fantasia para preservar sua identidade e 

outras deixaram ao meu critério essa escolha. Uma missão difícil, dar um nome que 

represente e traga características de alguém. Porém, ao escutar, ler e transcriar as 

histórias de vida, lembrei-me de uma canção que traz em seu imo, o reconhecimento, a 

força e a coragem da mulher... 

 

Maria, Maria  
 

É um dom, uma certa magia,  

Uma força que nos alerta  



68 

Uma mulher que merece viver e amar  

Como outra qualquer do planeta 

 

Maria, Maria  

É o som, é a cor, é o suor  

É a dose mais forte e lenta  

De uma gente que ri quando deve chorar  

E não vive, apenas aguenta 

Lêre,lare,lêre,lare.lêre,larê  

 

Mas é preciso ter força  

É preciso ter raça  

É preciso ter gana sempre  

Quem traz no corpo uma marca 

Maria, Maria  

Mistura a dor e a alegria  

 

Mas é preciso ter manha  

É preciso ter graça  

É preciso ter sonho sempre  

Quem traz na pele essa marca  

Possui a estranha mania  

De ter fé na vida 

 

(Composição Fernando Brant e Milton Nascimento) 

 

Revestida de uma representação atemporal sobre a mulher, que mesmo diante 

das amarguras da vida continua a sonhar e não se deixa abater, a música me inspirou a 

nomear as colaboradoras desse estudo de Marias. Cada mulher do estudo tem o nome de 

Maria seguido de outro codinome elas escolheram, ou que as ajudei a escolher. Desse 

modo, de maneira ambígua elas se igualam, enquanto mulheres e se distinguem diante 

de suas histórias de vida. 

 

3.6 Análise e Interpretação do material empírico 

 

A análise do material empírico foi se desenvolvendo a partir do primeiro 

encontro com cada colaboradora até o ato final de transcrever e transcriar as histórias 

narradas.  Como refere Janesick
(83)

, o principal propósito da análise é descrever e 

explicar a essência das experiências na vida dos participantes. Sendo assim, no intuito 

de compreender e interpretar essas vivências adotamos para análise, o método proposto 

pela própria autora, que consiste em: 



69 

a) Localizar na experiência pessoal de cada colaboradora, frases importantes ou 

declarações que remetam de maneira objetiva ao fenômeno em questão; 

b) Interpretar o significado dessas frases como leitor informado; 

c) Obter a interpretação das colaboradoras do estudo, se possível; 

d) Verificar os significados, por elas atribuídos, sobre as características 

essenciais e recorrentes do fenômeno estudado; 

e) Elaborar prováveis definições do fenômeno com base nas características 

essenciais e recorrentes identificadas. 

Com base nesse roteiro, buscamos nas histórias, as palavras, frases, declarações, 

ideias que se relacionassem com os objetivos do estudo. Procurou-se, então, interpretar 

os significados dessas frases e observar as unidades de significado mais evidentes e 

constantes entre as histórias relatadas. Assim, foi possível verificar o que há de comum 

entre elas, mas também evidenciar suas singularidades. 

Por meio nesta análise foi possível criar três categorias culturais, no intuito de 

responder aos objetivos da pesquisa e de retratar os momentos da vida de cada 

colaboradora com as particularidades de cada experiência. As categorias foram 

construídas após sucessivas leituras do material e foram guiadas pelo tom vital de cada 

narrativa e depois agrupadas para facilitar a compreensão e interpretação do material. 

São elas: 

FONTES E MANIFESTAÇÕES DO SOFRIMENTO FEMININO: Essa 

categoria foi subdivida em duas subcategorias: As origens do sofrer; A corporificação 

da dor. Nesta categoria, procurou-se atender o objetivo: Identificar as principais queixas 

e o motivos impulsionadores que levaram as mulheres a buscarem as práticas 

integrativas e complementares 

OS ITINERÁRIOS TERAPÊUTICOS E RITUAIS DE CUIDADO DAS 

MULHERES: Essa categoria corresponde aos seguintes objetivos: Revelar o itinerário 

terapêutico traçado por elas na busca por cuidados; Destacar as principais diferenças 

estabelecidas por elas, entre o cuidado recebido nos serviços biomédicos e no serviço de 

práticas integrativas e complementares. 

A RECONSTRUÇÃO DE IDENTIDADE E PRODUÇÃO DE ALTERIDADE: 

CAMINHOS PARA O PROTAGONISMO FEMININO. Buscou-se, então, com essa 

categoria responder ao objetivo: Ressaltar as mudanças ocorridas na vida dessas 

mulheres durante o processo de cuidado por meio das PICs. 



70 

Para Lenard e Michel
(84)

, é por meio da análise das categorias culturais que se 

podem buscar os padrões que existem nos registros etnográficos e só assim é possível 

descrever os comportamentos e conhecimentos da cultura estudada. As categorias 

culturais reduzem a complexidade da experiência humana ao possibilitarem que os 

símbolos e significados arraigados em cada história possam emergir e vir ao 

entendimento. 

Talvez seja essa também a principal dificuldade em construir tais categorias, 

pois cada história traz uma sucessão de acontecimentos que estão inter-relacionados e 

assumem diferentes significados dentro do contexto sociocultural de cada colaboradora.  

Como os recortes das narrativas só podem ser compreendidos mediante o conhecimento 

da história de cada mulher, precedemos alguns excertos com algumas considerações 

sobre história, o que nos possibilitou um maior entendimento e interpretação deles.  

 

3.7 Considerações Éticas 

 

Para a realização desta pesquisa foram respeitados os aspectos éticos dispostos 

na resolução 466/12, que trata de pesquisa com seres humanos. Inicialmente, o projeto 

foi enviado para a Secretaria Municipal de Saúde (SMS) do município de João Pessoa 

para obter a autorização institucional (ANEXO C).  Em seguida, o projeto foi enviado 

ao Comitê de Ética em Pesquisa (CEP) do Centro de Ciências da Saúde (CCS) da 

Universidade Federal da Paraíba (UFPB), juntamente com o termo de anuência da SMS. 

Após a aprovação do projeto pelo referido Comitê, com o registro CAAE: 

39806114.0.0000.5188 (ANEXO D), a pesquisa foi desenvolvida no CPICS.  

Durante a fase da coleta e produção de material, todas as colaboradoras do 

estudo tiveram acesso às informações do projeto, e assentiram participar da pesquisa, 

depois da leitura e assinatura do Termo de Consentimento Livre e Esclarecido (TCLE).  

 

 

 

 

 

 

 



71 

 

Fonte: Google imagens, 2015 

...Mas é preciso ter força 

É preciso ter raça 

É preciso ter gana sempre 

Quem traz no corpo a marca 

Maria, Maria 

Mistura a dor e a alegria 

 

Mas é preciso ter manha 

É preciso ter graça 

É preciso ter sonho sempre 

Quem traz na pele essa marca 

Possui a estranha mania 

De ter fé na vida. 

(Milton Nascimento e Fernando Brant) 

 

 

 

 

 

 

4. Histórias de Marias 

http://www.google/


72 

Maria Alice 

 

 

 

Nasceu em Catú-BA em julho de 1946. Tem o ensino fundamental incompleto e 

se diz católica não praticante. Casou muito cedo e teve 5 filhos. Seguiu seu marido 

durante anos pelo mundo afora e, há 25 anos, fixou residência em João Pessoa-PB, onde 

viu seu filhos casarem, seu esposo fenecer e sua vida se delinear por caminhos 

solitários. 

 Alice tem olhos claros e cabelos lisos e brancos que lhe dão um ar de bondade e 

mansidão. Emocionou-se várias vezes durante a entrevista, ora rindo, ora chorando. 

Frequenta o Equilíbrio do Ser há 2 anos, e fala com muita satisfação sobre as mudanças 

que ocorreram na sua vida, desde então...  

 

... Era muita tristeza! Tristeza de não ter feito amizades! 

 

Uma coisa que tenho é solidão! Por conta da minha vida mesmo... Quando era 

pequena, logo após a morte de meu pai, fui para um colégio de freiras numa cidade 

distante. Minha família e meus amigos passaram a ser as amizades do colégio... só que 

não fiquei muito tempo por lá, porque eu era muito rebelde! Também não gostava 

muito de estudar, então resolvi largar tudo e comecei a namorar. Pouco tempo depois 

casei e tive cinco filhos! 

Sou da Bahia, mas vivi pouco tempo por lá, porque meu marido era da 

construção civil e vivia na estrada. Pra onde ele ia, eu ia junto com os meninos e com a 

mudança! Há 25 anos, nós paramos aqui em João Pessoa. Sempre fui só dona de casa! 

Cuidava do marido e dos filhos...  aí, os filhos foram casando, meu marido faleceu e 

fiquei praticamente sozinha. 

Foi então que percebi que não estava bem! Porque meu marido passou 6 anos 

acamado, sofrendo... e eu cuidei dele sozinha durante todo esse tempo! Ele teve 

aneurisma, fez a cirurgia, mas ficou sem consciência. Chegou a passar um mês inteiro 

na UTI (unidade de terapia intensiva) e eu um mês inteiro dentro do hospital sem ver a 

luz do dia! Foi muita luta! De casa pro hospital, de casa pro hospital... Depois de um 

tempo, com a ajuda da fisioterapeuta, foi que ele voltou a caminhar devagarzinho. No 

início, foi muito custoso, porque até pra falar era difícil, ele ficou muito debilitado! No 

dia em que ele faleceu, o pensamento que veio em mim foi: “Ele descansou, mas eu 

também descansei!” Porque foram 6 anos de muita luta e muita dedicação! 

Nunca fui de ficar me lamentando, nem de dizer que Deus é isso ou aquilo... 

Acho que a morte é uma coisa que tem que vir para todos nós! Pra mim e pra qualquer 

um, porque ninguém nasceu pra ser semente! Mas, apesar de toda força e coragem que 

tinha, começou a bater a depressão... Comecei a me sentir fraca! Senti que não ia ter 

mais coragem, ia entregar os pontos! É uma coisa muito difícil de descrever... não 

tinha mais vontade de fazer nada! 

Como moro aqui perto e muita gente tava comentando desse serviço quando 

inaugurou, resolvi vir tentar, mas não tinha vaga. Aí, depois, minha filha pediu pra eu 

vir tentar uma vaga no reiki para o marido dela. Só que quando cheguei aqui, eu estava 



73 

muito mal, muito pra baixo e, durante a conversa com a menina da recepção, ela me 

disse: 

– A senhora tá tão pra baixo! Não quer tentar fazer uma terapia aqui pra ver se 

melhora? 

Eu disse: Quero! 

Tinha chegado muito pra baixo, muito pra baixo mesmo! Chorava e não 

conseguia conversar. Era muita tristeza! Tristeza de não ter feito amizades... fui me 

sentindo cada vez mais sozinha! Então fiz a escuta e me encaminharam para o grupo da 

autoestima com Sandra! 

Fiz também automassagem, com uma terapeuta muito boa, mas que ela teve que 

se afastar daqui. Hoje faço o resgate da autoestima e a consciência corporal, que 

também me ajudou bastante! Senti necessidade de ficar, porque achava que aqui ia ter 

acolhimento, e realmente tive! 

No início, eu tinha um caldeirão
10

 cheio de traumas. Traumas de infância! 

Muita coisa mesmo! E com o tempo fui melhorando... Quando chego em casa, fico 

pensando nas dinâmicas que teve aqui, ou na história que alguém contou e que tem a 

ver comigo e penso: “Eu passei por isso, e não vou mais sofrer!” 

Uma vez tive uma crise de choro muito grande! Uma dinâmica me fez recordar 

a morte de meu pai! Foi algo tão simples... era pra fazer uma florzinha e escrever uma 

lembrança, algo assim... Quando escrevi o nome de meu pai, me veio à memória o dia 

da morte dele, tudo que ele sofreu, o que eu vi e o que não me deixaram ver! Como foi 

triste pra mim não ter ido ao enterro dele porque ainda era criança e não podia! Uma 

florzinha despertou aquilo que nem eu sabia que tinha guardado dentro de mim e me 

deixasse sofrer tanto! Naquele dia chorei muito! Cheguei em casa, liguei pra minha 

irmã e contei tudo! Pronto! Pra mim, desse dia em diante a calma veio! Porque 

consegui botar pra fora, sem precisar me expor! 

O diferencial aqui é esse! Eles (terapeutas) têm um respeito muito grande pelas 

pessoas, pelos problemas de todos! Eles procuram descobrir problemas onde a gente 

nunca imagina que tenha! Dão coragem pra gente aceitar a vida do jeito que ela é! 

Aqui não tem comparação com lugar nenhum que já fui! Tem um acolhimento muito 

bom, muito bom! Todo mundo trata todo mundo por igual, não tem diferenciação! Além 

das dinâmicas, do sorriso, do discurso... Ninguém toma conta da vida de ninguém e ao 

mesmo tempo é uma responsabilidade que se tem como todos que aqui chegam! É uma 

coisa muito seletiva, muito humana... nunca tinha visto em lugar nenhum! 

Embora não conhecesse essas terapias daqui, já tinha feito massagem, mas 

sendo de fisioterapia, porque eu tinha muitas dores na coluna e dormência nas mãos! 

Fiz cirurgia do túnel do carpo e vivia nos médicos fazendo tratamento para os desvios 

na coluna, mas nunca tinha feito esse daqui! Tinha também muita dor de cabeça. Já 

tinha procurado médico e até fiz tomografia! Cheguei a tomar medicação, mas depois 

que vim pra cá, graças a Deus não sinto mais nada! As terapias daqui consolidaram 

minha saúde! Fico até dizendo assim: “Uma mulher da minha idade, pra não tomar 

remédio, só o Equilíbrio do Ser!” [risos] 

Hoje, quando tô em casa e tenho dor nas costas, eu inspiro. Se tenho dor de 

cabeça e sinto aquela pressão, massageio a cabeça, porque aprendi a massagear os 

pontinhos! Aprendi a me cuidar, ter consciência do meu corpo, a sentir que tenho que 

ter meu tempo, tenho que descansar! Aprendi que tenho que gostar primeiro de mim 

                                                           
10

 9 A palavra caldeirão é empregada aqui no sentido de metáfora para demonstrar que os sentimentos 

estão todos misturados. A linguagem metafórica era utilizada frequentemente pela terapeuta que atendia 

Maria Alice. 



74 

para depois gostar de meus filhos e de toda a humanidade... de ser essa pessoa boa, 

que acho que sou! Então tenho que ter saúde pra enfrentar a vida do jeito que ela é 

[risos]! 

Antes eu vivia só em função dos filhos, me desdobrava muito para ajudar a um e 

a outro! Agora faço relaxamento... comprei um cd de músicas de relaxar, me deito no 

colchonete, fico ouvindo e adormeço [risos]. Faço caminhada, procuro fazer ginástica, 

até já dancei, coisa que nunca fiz na vida! Teve um encontro dos primos em Salvador 

que me liberei e brinquei a vontade!  

Aprendi também a ter mais responsabilidade e limites em minhas atitudes! Por 

exemplo, se vou sair, tenho que dizer a minha filha para onde vou, porque hoje sei que 

ela se preocupa comigo! Tenho que dividir meus problemas com meus filhos também! E 

antes eu não fazia isso, tudo era pra mim! Também já fiz uma amizade, coisa que nunca 

tinha feito e isso também aprendi aqui! 

Posso dizer que antes eu era uma pessoa apagada, triste! Hoje sou feliz, cheia 

de saúde pra dar e vender! Coragem e saúde, foram as principais transformações que 

tive! Pra mim, essas terapias são como remédio, que eu não posso ficar sem! Só sei que 

também não posso me viciar, porque tudo na vida tem limites! É isso que as terapeutas 

ensinam aqui, que a gente tem que aprender a viver com nossas próprias pernas!  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



75 

Maria Elis 

 

 

 

 

 

Nasceu em maio de 1953, tem Minas Gerais como sua terra natal. É mãe de 

quatro filhos, segue a doutrina espírita e está aposentada. O trabalho como doula
11

 vem 

lhe trazendo muito prazer e realização. 

Mulher de cabelos curtos, olhos grandes, gestos tímidos, mas que expressa muita 

sensualidade ao dançar. Ao longo dos anos vem galgando trilhas em busca do 

autoconhecimento. Desde 2012, frequenta o Equilíbrio do Ser. A entrevista foi feita a 

céu aberto, perto do jardim, no espaço da permacultura! Demonstrava encantamento ao 

narrar as mudanças de sua vida e os seus planos para o futuro. 

 

...A vida começou a ficar ruim! Aí comecei a procurar ajuda! 

 

Quando era criança, eu era muito estranha. Tava sempre quieta, calada no meu 

canto. Sempre sofria minhas coisas sem externar. Aos poucos, a gente vai crescendo e 

fui deixando meus sonhos de lado. Queria fazer psicologia, mas aí casei, tive três filhos, 

separei, fiquei dez anos separada, criando meus filhos sozinha, então tive que 

trabalhar! Fiz o concurso para funcionária pública, passei! Depois conheci meu atual 

marido, fomos para o Espírito Santo e depois viemos pra cá, pra João Pessoa. 

Teve uma época, que minha vida estava uma confusão, uma miscelânea! Tinha 

muitos conflitos familiares... Eu estava no centro dessa confusão aparando todo mundo, 

mas ninguém me aparava, então comecei a não dar conta. Foi aí que comecei a ficar 

meio debilitada, meio fragilizada e tive que colocar limites em casa! 

No período que comecei a frequentar aqui, eu estava aposentada e começou a 

aparecer muitos problemas em casa, na família, com meus filhos e isso foi me 

desgastando... A vida começou a ficar ruim! Aí comecei a procurar ajuda!  

A princípio, quando vim aqui, foi por curiosidade e pra me conhecer também! Passei 

aqui em frente, vi e fiquei curiosa com o nome Equilíbrio do Ser, que achei muito 

sugestivo! Uma amiga me falou do local e eu vim conhecer. Quando cheguei foi bem 

mais do que esperava, por ser do SUS, ser uma coisa pública, fiquei encantada com o 

trabalho! Na época que inaugurou muita gente veio e não tinha vaga pra nada...  

Mas depois, como estava muito fragilizada, vi a necessidade de procurar ajuda! 

Fui muito bem acolhida por Adriana, que me encaminhou para Luiza, que também me 

acolheu muito bem. Comecei no resgate da autoestima, que era a única terapia que 

tinha vaga na época e depois me passaram os florais. Foi aí que começou meu resgate! 

O floral me ajudou bastante para que eu pudesse me desvencilhar de tudo que estava 

me fazendo mal, coloquei muita coisa pra fora, aqueles sentimentos que estavam 

escondidos, chorei muito. 

                                                           
11

 Doula é o nome aplicado às mulheres que oferecem suporte físico e emocional a outras mulheres antes, 

durante e depois do parto. 



76 

Fisicamente, eu também estava sentindo dores. Dores na coluna, na lombar. E 

percebo que o emocional acaba interferindo no físico, porque sempre que ficava 

emocionalmente abalada, sem dar muito valor à vida, as dores vinham maiores. Já tive 

muitos momentos difíceis, mas nunca tomei remédio pra depressão... gosto de procurar 

lugares onde eu sei que pode resolver, e como eu tinha vindo pra cá e tinha sido muito 

bem acolhida, fiquei mais tranquila! 

Hoje, estou fazendo além do resgate da autoestima e dos florais, faço a 

biodança, e constelação. Já fiz também o sagrado feminino, mas hoje não faço mais. O 

sagrado feminino me trouxe um resgate aos meus ancestrais. Tive alguns problemas 

com minha mãe enquanto ela era viva e que hoje eu percebo de forma diferente! Tenho 

gratidão pelas pessoas que vieram antes de mim, dou mais importância ao feminino, 

essa coisa da mulher, da fêmea... isso também me abriu as portas para meu trabalho de 

doulagem
12

. 

Eu nunca tinha feito terapias de grupo, e é muito interessante porque cada um 

tem o modo de ver, de perceber as coisas e isso me enriquece muito! O resgate da 

autoestima me permitiu isso... ter momentos de relaxamento, de poder falar e 

compartilhar com as outras pessoas. Inclusive até meu marido faz resgate da 

autoestima hoje. 

Na biodança, consegui desbloquear muita coisa! Às vezes ainda me sinto 

travada... talvez porque tive que ser pai e mãe durante muito tempo para criar meus 

filhos e acabou fazendo essa couraça em mim. Então, estou me conhecendo, resgatando 

minha vitalidade, o afeto através do abraço... Por isso resolvi fazer a formação em 

biodança! Ela possibilita esse resgate das coisas boas que têm dentro da gente... de rir, 

de dançar, de virar criança de novo, de ficar leve, de olhar no olho, falar 

baixinho...fora a afetividade que tem no grupo, onde você chora e é acolhido e você 

percebe o outro! 

A constelação também me ajudou muito nisso, principalmente a compreender 

minha mãe! Eu achava que minha mãe tinha que melhorar para que eu pudesse aceita-

la...e foi na constelação que percebi que eu é que tinha dificuldade de receber. Tanto é 

que durante uma sessão de biodança, quando abracei uma senhora... nossa! Senti como 

se minha mãe tivesse me abraçando e chorei muito! Não era um choro de tristeza, mas 

um choro de reconhecimento, de saber que posso e mereço receber, que não tenho 

apenas que doar! E como eu gosto de partilhar as coisas, de ajudar as pessoas, chamei 

todo mundo lá em casa pra se constelar! 

Antes de vir pra João Pessoa, eu conhecia outras terapias, só que individuais. 

Mas aqui é diferente, é mais aconchegante! Os terapeutas são mais afetivos, eles sabem 

sua história, conversam com você, te acolhem! Pra mim é muito diferente de outros 

serviços!  

Nos outros serviços, eles não te tratam assim...na verdade, é mais aquele 

negócio do sintoma...Você tá sentindo alguma coisa e já saiu com um punhado de 

pedido de exame e tal. Aí, você faz os exames, se deu alguma coisa, passa remédio e 

pronto! Aqui não... Você trabalha muito além disso. É trabalhado o porquê do sintoma. 

Agora percebo claramente que as dores que sinto são emocionais! Aqui a gente é 

induzido a perceber que o corpo fala muito mais do que a gente pensa... Que não é só 

uma dor, por trás tem um bocado de coisa e as terapias tratam exatamente isso! 

Hoje em dia, tenho essa percepção do meu corpo! Até uma dor que sinto, sei que 

pode ter sido de algum aborrecimento que tive... tenho percepção de tudo, da alegria, 

do sentir o toque, a afetividade... até espiritualmente, eu tenho um contato mais rápido 

                                                           
12

 Trabalho realizado pelas doulas. 



77 

com o sagrado, com o divino! Ajudou na minha espiritualidade, no meu 

autoconhecimento. E quando você se conhece, você se liberta! Comecei a ver as 

pessoas de modo diferente, ver o mundo diferente, com mais realidade, mas também 

com mais compaixão... Porque no dia-a-dia, muitas vezes não percebemos o quanto 

somos parecidos, temos as mesmas angústias, os mesmos problemas, as mesmas 

perguntas e nem sempre as mesmas respostas. 

Agora eu tenho sonhos, tenho coisas pra fazer, comecei a viver outra vez! Até 

pareço uma adolescente cheia de projetos de vida. Faço trabalho em um grupo espírita, 

faço doulagem, que também me preenche muito e me deixa muito feliz! Tenho uma 

vontade imensa de me relacionar com as pessoas, conhecer coisas novas, não ficar só 

naquela panelinha, pra mim o mundo hoje é bem maior que antes! 

Sei que tenho algumas feridas abertas ainda, por isso me emociono (olhos marejados), 

mas estou nesse processo de saber meus limites, saber me expor com mais 

tranquilidade. Acho que eu era medrosa, insegura, metódica, inibida e agora me vejo 

mais corajosa, mais livre, me entrego e deixo levar! Até meu marido percebe minha 

diferença. Ele e meus filhos têm respeito pelo que faço! Esse somatório de terapias e da 

doula vêm fazendo com que me sinta realizada! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



78 

Maria Hellen 
 

 

 

Dona de uma aparência que engana o tempo, Hellen traz consigo a maturidade 

de quem está na idade da loba. Tem o rosto redondo, cabelos finos e curtos que não 

conseguem disfarçar seu olhar desconfiado nem esconder seu sorriso no canto da boca.  

Quando a conheci, percebi que não era filha da terra, pois conserva um sotaque 

forte, com uma pronúncia interiorana que revela expressões típicas da terra da garoa. 

Natural de Santo André -SP, há muitos anos veio com o marido e os filhos para João 

Pessoa-PB. Há um ano, frequenta o Centro de Práticas Integrativas e Complementares. 

Em um primeiro palpite, poderia imaginar que era uma mulher que tinha 

experimentado as amarguras da vida, mas durante a conversa revelou que o bom humor 

era sua companhia constante, apesar de tudo...  

 

...quando você está com uma doença que não se vê, as pessoas não têm 

respeito... 

 

Um dos primeiros motivos que me fez vir até aqui (Equilíbrio do Ser), foi a 

enxaqueca! Minha enxaqueca era mensal, sempre tive... mas se tornou mais frequente 

depois que fiz uma histerectomia. Embora eu não menstrue, mas eu sinto tudo o que eu 

sentia antes... toda vez que é período do ciclo, a enxaqueca vem! 

Nunca procurei o médico pra isso, mas já tomei várias medicações! A 

enxaqueca que tenho é uma dor do lado esquerdo em cima do olho e vem acompanhada 

de enjoo. Ela maltrata mesmo! Porque você pode tomar tudo quanto for de remédio, 

que não passa! Como sempre falavam pra mim que os tratamentos alternativos eram 

bons, eu resolvi tentar! Ninguém me indicou, mas como eu morava perto daqui, 

passava na frente e via. Um dia, eu estava com meu marido e o chamei pra vir. Essas 

terapias me atraem, então pensei: “Ah, não custa”... Deixei meu nome e me chamaram 

depois de um ano... 

Durante esse tempo, muita coisa aconteceu em minha vida! Além da enxaqueca, 

também comecei a entrar em depressão, por outros motivos... Foi um período 

complicado da minha vida. Meu marido teve depressão, tentou suicídio e isso me 

deixou muito impactada! Porque somos casados há 25 anos e eu o via como uma 

pessoa forte. De repente, quando vi a cena, ele daquele jeito fragilizado como se fosse 

um menino me pedindo ajuda, fiquei muito mexida. Dei toda ajuda pra ele, aguentei o 

tranco
13

, mas quando ele melhorou, eu despenquei de vez!  

Eu tinha visto toda aquela cena e não tinha com quem dividir, aquilo me deixou 

muito angustiada. Ainda liguei pra minha irmã em São Paulo, chorando muito, 

contando tudo o que aconteceu... mas minha irmã fez foi dizer: “Olha mana, não posso 

fazer nada por você, só quem pode fazer é Deus...”. Isso me deixou decepcionada, 

                                                           
13

 Aguentar o tranco é o mesmo que suportar uma situação difícil. 



79 

porque eu estava desesperada... Só queria que alguém me ouvisse, me desse uma 

palavra de consolo, mas parecem que as pessoas não entendem isso!  

Depois de tudo, não quis mais falar com ninguém! Evitava sair de casa, só 

queria ficar deitada chorando, chorando muito. Foi aí que percebi que não estava bem, 

tinha alguma coisa. Procurei o médico e ele passou um antidepressivo pra mim. Mas 

não consegui tomar, porque os primeiros comprimidos que tomei, me deixaram tonta, 

zonza, não conseguia nem me levantar e parei, senão ia viver alienada!  

Somado a isso, tem o fato de eu me sentir muito só aqui! Sou de Santo André e 

meu marido é paraibano, mas nos conhecemos em São Paulo, casamos por lá e ele 

sempre me avisou que um dia voltaríamos. Mas quando se tem vinte e poucos anos, e 

está apaixonada, a gente só pensa no momento e não nas consequências... Ainda 

passamos 12 anos morando por lá depois do casamento, mas em 98, meu marido olhou 

pra mim e disse: “Chegou a hora!”. Quando ele falou isso, meu mundo caiu! Chorei 

muito, mas sabia que não tinha jeito...  

Viemos morar aqui, mas não me adaptei, chorava todos os dias, e resolvi voltar. 

Lá pra mim era o paraíso! Morava em frente à minha mãe, em um lugar maravilhoso e 

era cheia de amigas! A gente viajava junto, curtia a vida, e aqui não... Aqui as pessoas 

são muito fechadas, e não consegui fazer amizades. Só que meu marido ficou 

desesperado, porque ele não gostava de lá e me pedia pra voltar todos os dias. Foi aí 

que começou meu drama... Em 2003 retornamos pra cá e estamos até hoje! Vou 

tentando me adaptar... É uma luta diária, que me deixa muito pensativa, muito 

ansiosa...  

Ao mesmo tempo que eu pensava em ir embora, dizia pra mim mesma: “Não 

posso, tenho uma família, tenho que cuidar dos meus filhos!”. E o meu marido, 

coitado... às vezes me ponho no lugar dele e penso que é um sofrimento! Minha filha 

vira e mexe puxa a minha orelha, por conta disso. Porque meu marido é ótimo, vive pra 

mim! Então, ainda tem mais essa! Não posso nem demonstrar meus sentimentos, 

principalmente depois de tudo que ele passou. Ele ainda faz tratamento, não posso 

deixá-lo angustiado... Imagine, eu tendo que lidar comigo e com ele ao mesmo tempo? 

Mas isso também é uma das coisas que me deixa arrasada, saber que eles fazem tudo 

por mim e não correspondo da forma que devia...É um dilema! 

Então, como ainda não tinham me chamado no Equilíbrio do Ser, tive que me 

virar! Porque pra mim remédio controlado, só em último caso...Foi aí que me 

indicaram a homeopatia. Apesar de meu filho já ter feito tratamento homeopático e ter 

melhorado bastante, eu fiquei receosa, com aquelas bolinhas [risos]... mas resolvi 

tentar. Quando eu comecei a fazer o tratamento, não fiquei muito bem....Ai era que eu 

chorava. Fui conversar com o médico e disse: “Olhe doutor tem alguma coisa errada, 

porque eu tô chorando mais ainda!”. Ele riu e disse: “Não, meu bem! não é nada de 

errado, você justamente está pondo pra fora o que está te angustiando! Mas mesmo 

assim vou mudar a medicação, pra você se sentir melhor”. Tomei medicação 

homeopática uns quatro meses, até que me ligaram daqui...  

Quando cheguei aqui, tava meio depressiva, ansiosa... muito mexida! Então 

optei por fazer acupuntura para enxaqueca e comecei também a fazer tratamento com 

florais! Só que eu não acreditava muito nos florais não... [risos]. Ficava pensando: 

“Aquelas gotinhas?... não vai acontecer nada... [risos], mas eu vou fazer!”. E acabou 

que o floral me fez muito bem! Ajudou a me acalmar, tirou aquela ansiedade, a 

angústia... Pra quem não acreditava, eu fiquei abismada com os resultados. Mudou 

realmente minha forma de pensar, de agir 

Até falei pra terapeuta floral, que eu não dava a mínima credibilidade a essas 

gotinhas, mas que tinha ficado muito impressionada de como meu organismo tinha 



80 

agido rápido depois que comecei a usar! Ela mesmo se admira, porque meu encontro é 

a cada 2 semanas, então quando ela passa uma fórmula 15 dias depois a gente já vê 

resposta! Os florais junto com a acupuntura foi o casamento perfeito! Porque a 

acupuntura tem me ajudado muito, muito mesmo nas enxaquecas!  

Uma vez perguntei ao médico acupunturista se eu devia fazer uma tomografia, 

mas ele disse que provavelmente não ia mostrar nada. Porque às vezes, fico com medo 

de estourar uma veia na cabeça, de tanta que é a dor! Fico pensando “Meus Deus, 

minha cabeça vai estourar!”, é uma coisa enlouquecedora! Ainda tomo remédio, 

quando sinto que ela vai vir. Mas antes, mesmo com remédio, não conseguia segurar. 

Depois da acupuntura sinto bem a diferença! O terapeuta é muito bom e hoje a 

enxaqueca vem bem mais leve e dura bem menos...  

Aliás, uma das coisas que acho excepcional aqui, é a forma dos profissionais 

tratarem de maneira diferenciada. Eles te tratam tão bem, que você não acredita que é 

do SUS. Até fico a me perguntar se eles foram escolhidos a dedo [risos], se teve alguma 

coisa...porque desde a recepção até o terapeuta que vai falar com você, são todos muito 

atenciosos, muito carinhosos, se preocupam com você! Porque quando se chega aqui, 

geralmente a gente tá muito fragilizado... então aqui a gente se sente realmente 

acolhido! Acredito que essa é uma das coisas que chamam a atenção! Tanto é que eu 

espero ansiosamente pelo dia de vir!  

Às vezes você paga uma consulta caríssima e o médico nem olha pra você, e 

aqui te acolhem com maior carinho, respeito. O que percebo é que, quando você está 

com uma doença que não se vê, as pessoas não têm respeito, acham que é invenção ou 

não tem paciência... E aqui não, as pessoas te escutam! Cada consulta que você vem 

aqui, não é só passada a medicação, eles conversam com você, te falam as coisas, é 

muito bom! A conversa faz muita diferença no tratamento! Parece que aqui eles 

realmente vão lá no fundo e procuram saber o porquê você chegou naquele patamar 

que estava... eles vão buscar sua essência...  

Outra coisa que acho fantástica nas terapias, é não existir efeitos colaterais. 

Então só te faz bem! Se não te faz bem, mal é que não vai fazer... enquanto que os 

outros remédios, faz bem em uma coisa e descompensa outras. Então, é como falo...os 

terapeutas daqui são ótimos, fazem as terapias tanto com as medicações como com as 

palavras...  

Aquela Maria Hellen que chegou aqui, já não é mais a mesma! Sei que ainda 

tenho muito o que trabalhar em mim, pra viver melhor, mas eu tô me encontrando. Hoje 

estou mais calma, tento ver e procurar o melhor lado das coisas... e ainda tenho muito 

o que melhorar viu? [risos], mas busco fazer o que os terapeutas ensinam...pensar 

primeiro em mim, me cuidar, filtrar meus pensamentos, não levar a vida tão a sério, 

tentar mudar meu modo de vida...que é difícil! Então haja floral! [risos]... Ainda não 

estou completamente como eu gostaria de ser, mas melhorei bastante! 

E o que mais mudou em mim, foi o modo de ver a minha família! Cheguei a 

participar de umas sessões de terapia comunitária e uma das terapeutas me falou uma 

coisa que marcou muito, que foi justamente sobre a família... Na verdade ela não só 

falou, ela demonstrou... Primeiro me colocou no meio da sala, duas pessoas em minha 

frente e duas atrás de mim e depois me disse: “Olhe... se você passa sua vida inteira 

olhando pra trás, do jeito que você faz, olhando pro passado, se lamentando, você não 

vê o que está a sua frente! Então, você tem sim sua família de antes, mas hoje você tem 

que olhar pra frente e ver sua família de agora”. Só essa forma que ela demonstrou, já 

fez uma diferença enorme em minha cabeça! Então posso dizer que hoje dou mais valor 

à minha família! 

 



81 

Maria Joana 
 

 

 

Tem 24 anos, nasceu na capital paraibana e desde 2013 frequenta o Equilíbrio do 

Ser. Na primeira vez em que a vi, confesso que me surpreendi pela sua juventude. 

Descrevê-la é se deixar levar pelas canções que enaltecem a morena tropicana, cor de 

canela, de cabelos anelados, nariz afilado e olhos grandes. 

Mora com os pais e o irmão. Trabalha na área de marketing na qual é graduada e 

também faz o curso de Nutrição. Revela que atualmente não faz parte de qualquer 

doutrina religiosa, e, ao assumir uma postura unificadora, diz que segue o caminho do 

amor. 

Marcamos a entrevista no Centro de Práticas Integrativas, depois do horário da 

Permacultura. Ela me recebeu com um sorriso largo, olhar arteiro, típico de sua 

mocidade. Estava com um cheiro de terra molhada e segurava um ramo de plantas que 

ia cultivar em casa. Parecia muito à vontade quando começou a contar sua história.  

 

...Tem que ter outro caminho, tem que ter! 

 

Procurei as práticas integrativas porque eu queria resgatar minha saúde! Há 

dois anos eu frequento o “Equilíbrio do Ser”, mas minha história começa assim...  

Desde pequena, moro em uma granja com meus pais e meu irmão, que são 

evangélicos. Embora eu tivesse sido criada em meio à natureza, sempre fui muito 

presa! Não podia me sujar, não podia tomar banho de chuva... Isso tudo era dito pra 

mim como se fosse uma coisa ruim. Meus pais me privaram de algumas coisas...  

Comecei a trabalhar muito cedo para ajudar meus pais. Eles trabalham no 

ramo empresarial, e apesar de querer trabalhar na área da saúde, acabei indo por 

outro caminho. Me desviei totalmente do meu sonho! Acabei fazendo marketing e 

estava pretendendo montar uma empresa. Eu trabalhava muito! Tinha uma poupança 

“gorda” pra minha idade. Achava que precisava ganhar muito dinheiro para ter as 

coisas que eu queria. Quando terminei a faculdade, estava me programando para fazer 

intercâmbio, então comecei a trabalhar de domingo a domingo, não parava! Sempre fui 

muito ativa! Trabalhava numa empresa muito grande e tinha muita responsabilidade, e 

era meu primeiro emprego. Só que começou a aparecer uns problemas na empresa e eu 

não tinha maturidade suficiente para lidar e comecei a me preocupar. Eu estava muito 

vulnerável! 

Foi então que comecei a ficar muito irritada, muito irritada! Comecei a sentir 

dores nos ossos, uma fraqueza, insônia... Antes eu jogava futebol, vôlei, dançava e de 

repente não conseguia mais fazer nada! Tive que sair do emprego, porque eu não 

estava aguentando fazer minhas funções do dia-a-dia. Isso foi em 2011, tinha acabado 

de completar 21 anos! 

Eu era uma pessoa muito otimista, via o mundo cor de rosa! Estava muito 

empolgada, juntando dinheiro. Mas depois que as dores começaram, me tornei uma 

pessoa muito negativa. Fiquei muito estressada e achava que não ia mais conseguir 



82 

fazer as coisas. E pra piorar, minha madrinha, que eu tinha um apreço muito grande, 

faleceu de câncer e isso também acelerou o processo de minha doença. 

Comecei a procurar os médicos, mas eles não descobriam o que era. Fiz muitos 

exames e tomei muita medicação, porque doía tudo! Foram muitas ressonâncias, 

muitos exames de sangue, muita coisa e não dava nada! Chegou ao ponto do médico 

dizer: “Eu não posso mais encaminhar você, porque já atingiu o limite de ressonância 

e raio X”. Tomei relaxante muscular, anti-inflamatório por seis meses direto, foi então 

que os médicos me diagnosticaram com fibromialgia. 

Eu via que, apesar dos remédios, eu não estava conseguindo ter uma vida 

normal. Não conseguia escovar os dentes, não conseguia trabalhar, não podia ir pra 

festa, não conseguia usar salto alto, era horrível! Passei a depender de todo mundo, a 

esperar as pessoas me ajudarem até para pentear meu cabelo e eu não estava 

acostumada com isso. Então me deprimi muito, porque eu comecei a ser grossa e 

respondia mal as pessoas, e eu não era daquele jeito, aquela não era eu! Muita gente, 

por conta das crenças, começou até a dizer que eu estava com encosto, era um 

pesadelo! As pessoas com quem eu conversava, diziam que a marca da fibromialgia é o 

vitimismo, da gente achar que é a pior coisa do mundo e só a gente que sofre... era 

assim que eu me sentia. O médico até quis passar antidepressivo, mas eu não quis!  

Mas o que me deixou mais triste e depressiva foi ter que enfrentar a doença 

sozinha, isso me revoltou muito! Meus pais não gostam de falar sobre doença na 

família, eles não se envolvem. Me frustrei muito, porque meus maiores medos, minhas 

maiores tristezas, eram em relação aos meus pais. Sempre fiz tudo por eles e quando eu 

mais precisei, eles me rejeitaram. [Maria Joana, baixa a cabeça, engole seco e fica 

pensativa por alguns instantes]. 

Então me tornei outra pessoa, me isolei! Resolvi me afastar de mim, daquela 

pessoa super animada e me tornei uma pessoa super estressada. Me adaptei a 

pesquisar sobre a doença na internet, por que nem meus pais, nem os médicos me 

davam um apoio. Era só eu e o google! Muitas vezes o médico não explicava direito, 

não tinha uma conversa aberta, só dizia pra mim que era aquilo e pronto! Que eu ia 

depender totalmente dos remédios e dele... Só que pra mim, a ideia de depender de 

alguém era horrível! Outra vez em um hospital-escola, aconteceu do médico virar de 

costas pra mim e ficar conversando com os alunos. Fui muito maltratada!  

Teve um médico que chegou a dizer: “Olhe, é daí pra pior! O resto da sua vida 

vai ser assim!” Eu não quis aceitar e disse: “Tem que ter outro caminho, tem que ter!” 

Quando ele viu minha reação, falou: “Olhe, tem o caminho natural, alternativo.” Aí, 

ele me indicou a yoga. Eu nem sabia o que era isso, achava que era uma religião e na 

época eu era evangélica, então muita gente da Igreja me questionava com preconceito 

se eu realmente iria fazer. Mas eu resolvi ir pelo desespero. 

Na verdade, acabei tendo foi sorte. Porque terapia alternativa ainda é muito 

cara, e eu tinha investido toda a poupança em meu tratamento. Então quando eu resolvi 

fazer yoga, tinha acabado de abrir o Equilíbrio do Ser (Centro de Práticas 

Integrativas). Eu nem sabia direito como funcionava, mas fui logo ver se tinha vaga. 

Comecei a fazer yoga aqui no Equilíbrio do Ser, eu continuei com outros 

tratamentos. Tinha um médico que trabalhava com a técnica de Neurofeedback
14

, que é 

um tratamento feito através de ondas energéticas que atua no cérebro. De acordo com 

ele, esse tratamento tinha o efeito de uma meditação profunda e iria me ajudar. Ele me 

                                                           
14

 Neurofeedback é uma modalidade não invasiva de condicionamento operante que visa produzir 

melhoras em quadros clínicos e aumento sensação de bem-estar em pessoas normais, através da indução 

de alterações plásticas cerebrais. 



83 

incentivou a continuar no caminho das terapias. Aí, comecei a fazer acupuntura no HU 

(Hospital Universitário). Passei 8 meses conciliando essas três terapias. Mas eu 

confesso que, no início, nos primeiros 5 meses, foi um pesadelo, porque eu não estava 

tomando medicação e ainda não via resultado em nada, continuava a sentir dores. 

Eu não sei dizer o que me fez permanecer. Acho que era a vontade que eu tinha 

de ficar boa. Eu não conseguia imaginar aquela realidade pra mim. Veio uma sede em 

mim de querer adquirir todo conhecimento que tinha para que eu ficasse boa logo. Aí, 

fui lendo material sobre essas terapias na internet, via os benefícios e pensava: “eu 

tenho que ver essa melhora!”.  

A primeira vez que vim aqui, foi com minha mãe. Quando eu cheguei no serviço, 

que vi o jardim, a harmonia, as pessoas me recebendo bem, já me senti diferente. 

Então, eu comecei a ver o lado bom da coisa e me encantei! No início eu comecei só 

com a Yoga, porque eu estava muito desconfiada, era tudo muito diferente dos outros 

serviços, principalmente porque já vinha há dois anos passando de médico em médico, 

sofrendo em hospital. E quando cheguei aqui eu pensei: “Isso é o paraíso!”. 

Quando eu comecei a vir pra cá, os terapeutas falavam: “Olha, a gente vai te ensinar a 

se cuidar, vamos ensinar a você ser responsável por seu cuidado no dia-a-dia”. Por 

mais que eu tenho achado isso estranho, pra mim foi o máximo saber que estava em 

minhas mãos poder me cuidar e isso foi ótimo! 

Porque eu tinha uma visão muito errada do mundo. Era muito boazinha, não 

sabia dizer um não. Achava que ser bom era fazer tudo pelos outros. Eu pensava que 

não precisava que ninguém cuidasse de mim, então só eu ajudava, apoiava ou outros e 

não recebia nada de ninguém! Aí, veio a fibromialgia e colocou um espelho em minha 

frente. Tirou todas as máscaras e aí comecei a ver os dois lados da moeda. Foi quando 

entendi que a doença não era um castigo, ela veio pra me ensinar. Porque, 

infelizmente, a primeira impressão que se tem quando se é cristão, é que a doença vem 

por inveja, castigo, mau olhado. Mas quando eu comecei a me trabalhar como 

responsável por minha vida, eu percebi que tudo aconteceu porque eu permiti, eu atrai, 

porque eu precisava daquele aprendizado. Então, eu comecei a ver a doença como uma 

oportunidade de olhar pra mim! 

Hoje eu faço acupuntura, reiki, permacultura, me trato com florais, participo de 

um grupo de alimentação saudável, faço parte do grupo do sagrado feminino e ainda 

pratico yoga. Só que cada terapia é uma vivência! Depois de 1 ano, foi que comecei a 

sentir os efeitos da yoga. Comecei a dormir melhor, voltei a estudar, prestar mais 

atenção, a memória melhorou, porque com a fibromialgia, até para ler um livro era 

difícil! A yoga me trouxe foco, de me perceber como eu estou aqui, nesse momento, 

nesse lugar. Então, eu comecei a viver mais o agora. Outra coisa que aprendi foi a 

questão de quanto o pensamento influencia em minha vida, então eu comecei a avaliar 

mais meus pensamentos. De pensar de maneira positiva. E os mantras ajudaram a me 

acalmar. 

A acupuntura tem sido ótima pra mim! E uma coisa que me chama a atenção é o 

fato de ser muito diferenciado. A terapeuta me escuta, entende meu corpo, e fica o 

tempo que for necessário, aí quando ela vê que eu preciso, ainda aplica o reiki. Eu nem 

sabia que existia esse tipo de terapia, e tem me ajudado bastante! E a acupuntura tem 

me ajudado a encarar as dores. 

Na terapia com os florais, eu passei a sonhar mais, ter pensamentos diferentes, 

ter mais consciência. Fiquei mais sensível a tudo! Já o grupo de mulheres trabalha 

muito com a feminilidade. A gente trabalha com vários assuntos: TPM, sexualidade... 

Eu nunca fui muito vaidosa, pelo contrário! Acho que por ter trabalhado sempre com 

homens, era aquele negócio competitivo, racional, eu achava que tinha que ser a 



84 

mesma coisa e acabei ficando muito masculinizada. O sagrado feminino trabalhou isso 

em mim... ah, e me respeitar mais como mulher! Agora eu sou mais vaidosa, me cuido 

mais... voltei a dançar que era uma coisa que eu gostava e aprendi a respeitar os 

limites do meu corpo. 

Por conta da doença, eu me distanciei muito dos meus amigos, e na 

permacultura eu fiz um novo grupo de amigos. A gente se encontra, se abraça, 

conversa, entra em contato com a terra, todo mundo de pé no chão! O fato de ver todo 

mundo descalço, na terra, tomando banho de chuva, como uma coisa tão natural, 

quebrou algo dentro de mim! Me fez lembrar que a minha criança tá sempre ali, com 

aqueles desejos, aquela forma de ver a vida. Hoje, eu vou pra terra, brinco com meu 

cachorro, permito me sujar, isso faz parte da vida. A gente não pode perder essa 

ligação, essa liberdade! E, no trabalho em grupo, a gente passa a conviver com pessoas 

com várias limitações, e aí percebe que não é só a gente que sofre, mas que cada um 

lida com o sofrimento de um jeito diferente, e que eu posso influenciar o outro a partir 

do momento que eu dou um sorriso, um abraço, que eu me comunico. Quando venho 

pra permacultura, eu recebo um elogio, deixo um conselho, falo que possa contribuir... 

é uma troca. 

E tem outra coisa... sempre quando a gente chega aqui, recebe um abraço e isso 

cura muito! Com o tempo, percebi que as pessoas que eu mais abraçava estavam aqui. 

Na minha casa, não tinha esse hábito, então eu comecei a criar. Toda vez que a gente 

chega em uma sala pra fazer terapia, a gente se abraça e isso pra mim foi muito 

importante. Na fibromialgia, a gente fica com muito medo de ser tocada, porque dói 

muito. E eu ficava com muito medo quando as pessoas chegavam perto de mim. E toda 

vez que eu chegava, a primeira coisa que faziam era me abraçar, e isso foi quebrando 

muitas barreiras. 

Hoje, muita coisa mudou em minha vida. Primeiro, o mais importante, foi o 

respeito pela natureza. Comecei a ver que aquilo que estava em minha volta, era 

reflexo do que estava dentro de mim e que o que estava dentro de mim, fazia parte de 

uma natureza maior. Se eu quero estar em harmonia com o mundo, eu tenho que estar 

em harmonia comigo e com a natureza. Depois que comecei a enxergar dessa forma, 

meu Deus! tudo mudou! Até minha forma de ver o outro. Passei a olhar para as 

pessoas, como alguém igual a mim, que sofre, que tem problemas, que adoece, que 

muitas vezes não sabe lidar com os conflitos...  

Outra coisa que aprendi, é não ver mais a doença como um terror. Na verdade, 

eu não vejo mais nada assim, como algo que vá me prejudicar. Acho que tudo faz parte 

do processo, tudo de bom e de ruim. Isso faz parte de meu aprendizado, e onde eu 

chego eu também posso deixar um pouco da minha energia, seja boa ou ruim, porque a 

gente tem tudo. 

Eu também passei a me cuidar mais. Antes de dormir, se eu tiver muito agitada, 

eu mesmo faço minhas massagens, faço uma respiração. Todos os dias antes de 

levantar eu já começo fazendo relaxamento, me alongo. Aprendi a respeitar meus 

limites, sei até onde eu posso ir. Não deixo de fazer nada, mas faço com cuidado, me 

respeitando. Quando eu sinto que tô ficando estressada, a primeira coisa que eu faço é 

tirar as sandálias e ir pra terra. Aprendi que, com a terra, eu posso ter essa troca de 

energia. Quando estou preocupada, vou pra praia, tomar aquele banho de mar. Na 

verdade, me tornei uma pessoa mais espiritualizada. Quando eu vejo o sol, eu agradeço 

pela luz. Quando vou dormir, em minhas orações, imagino a luz dourada que é a luz da 

cura.  

Agora, eu me sinto bem comigo mesma, do jeito que eu sou! Quando eu comecei 

a ter esse olhar em relação a mim, ter confiança no que acredito, me vestir do jeito que 



85 

me sinto bem e até com relação à religião, eu tenho muito respeito por todas, porque, 

pra mim, foi uma libertação deixar de ser evangélica. Eu ia pra Igreja e não me sentia 

bem, por conta do ambiente, muita produção, muito status. Eu não sentia aquela 

generosidade, o amor. Então eu comecei a pular de Igreja em igreja, e pensei que o 

problema era eu. 

Como aqui tem cultura de vários países, dança, teatro...eu comecei a despertar 

também pra estudar outras religiões e aquilo foi me dando uma coisa boa, comecei a 

buscar meu crescimento. Comecei a me conhecer, estudar a filosofia budista, conhecer 

pessoas de outras religiões, da umbanda, budismo, que sempre foi muito discriminado. 

E percebi que são pessoas boas, que fazem o bem e que a religião não determina 

ninguém, então eu quis me libertar. Deixei de ser aquela pessoa preconceituosa, que 

julgava muito as pessoas e a mim mesma. Então, hoje eu vou para onde eu me sentir 

bem. 

Aqui, me influenciou muito, de forma positiva. Eu via as pessoas bem à vontade, 

falando o que sentia, com essa ligação com a natureza... Embora eu sempre tenha tido 

contato com a terra, tenha tomado muito o chá, me alimentava bem, raramente 

adoecia... mas eu nunca tive esse olhar que tenho depois que comecei a frequentar 

aqui. Eu me sinto em casa! Aqui a energia das pessoas é diferente. Não tem aquela 

coisa, eu sou médico e você é a paciente. Todo mundo se trata por igual, da recepção à 

limpeza. E eu acredito que para cuidar do outro você precisa estar bem. Quando 

converso com alguns funcionários, eles falam que tem um momento pra eles, e isso é 

muito importante num ambiente de saúde. O cuidador se cuidar, tratar de si para 

acolher a comunidade. E aqui eu sou muito bem acolhida! 

Até meus pais me apoiam pra eu vir pra cá! Eu comecei a conversar com eles e 

expus tudo que eu sentia... não sei se fez muito efeito neles, mas em mim fez! Porque eu 

comecei a entender que eles também tinham limitações e jamais eu vou poder mudar 

isso. Acho que eu estava cobrando muito de meus pais e agora eu vejo que posso ter o 

apoio de outras pessoas, de um amigo, até de um desconhecido, não precisa ser 

obrigatoriamente de casa. Até incentivo eles para virem pra cá. A minha mãe faz yoga e 

de vez em quando ela participa de mais alguma coisa, mas meu pai e irmão não vêm. 

Muitas pessoas até comentaram comigo, que é complicado às vezes trazer a família, 

por que ainda tem muita gente que tem preconceito, pelo modo de os terapeutas se 

vestirem, acham que tem religião no meio...não conseguem sair daquele padrão que a 

sociedade exige...  

Foi uma fase difícil... de muito amadurecimento, conflitos...mas me sinto uma 

pessoa muito melhor. Hoje vejo que a vida é simples, tudo é simples, a gente que 

complica. Continuo com muitos dos sonhos que eu tinha, mas de uma forma mais leve, 

mais tranquila... sem medo, sem ansiedade, sem aquela vontade de engolir o mundo de 

uma vez! Hoje estou caminhando e desfrutando da paisagem. Não estou só passando 

pela vida, eu sinto que realmente estou vivendo, aproveitando tudo! Me sinto mais 

liberta, mais espiritualizada. Estou seguindo o caminho do amor! 

 

 

 

 

 

 

 



86 

Maria  Júlia 
 

 

 

Tem 47 anos, é pedagoga, e revela ser católica carismática. Os olhos e boca 

curvados para baixo, revelam a tristeza de sua alma. Tem cabelos avermelhados, pele 

morena e um jeito tímido. Frequenta o serviço desde 2012, embora tenha se afastado 

por um tempo e tenha retornado no início desse ano. 

A morte da mãe ainda é uma ferida aberta em seu peito, que ela deixa 

transparecer durante toda a narrativa. Embora sua vida tenha marcas de rejeição e de 

desilusões, isso não a impediu de seguir sonhando e buscando seu lugar no mundo. 

 

Eu queria matar aquela dor que eu estava sentindo! 

 

Comecei a frequentar aqui, logo após o falecimento de minha mãe, em agosto de 

2012. Eu tinha perdido o amor, a segurança, toda a referência de vida, que foi minha 

mãe! Cheguei a um ponto que eu não suportava mais a dor, passei aqui em frente e me 

chamou a atenção o nome “Equilíbrio do Ser”. Não tinha nem noção do que era, nunca 

tinha ouvido falar nessas terapias, então aquilo despertou minha curiosidade. E 

equilíbrio era tudo que eu precisava naquele momento, porque nos serviços 

tradicionais, eu não conseguia mais... Não tinha palavra que a psicóloga falasse que 

acalmasse a dor que eu estava sentindo pela perda da minha mãe! 

Sinto muita falta de mamãe, porque toda minha formação veio dela. Uma vez 

quando estava na faculdade a professora contou uma história, sobre umas crianças que 

ficaram órfãs e a importância do abraço, do contato, do amor com o outro ser humano. 

Depois dessa história fui perguntar a minha irmã como tinha sido minha infância, 

quando eu era bebê...  

Minha irmã falou que eu ficava o tempo todo deitada na rede, durante um ano e 

meio eu passava muito tempo na rede, porque mamãe não podia cuidar de mim, pois 

tinha que trabalhar! Ela me disse que eu era triste, não sorria, era magra... Acho que 

foi por isso que demorei a andar, demorei a falar... Cheguei a perguntar a mamãe:– 

Meu Deus, como a senhora fez uma coisa dessas comigo? 

Ela disse: – Minha filha, eu tinha que fazer isso ou vocês iam passar fome! 

Então, ela me causou um mal sem intenção. Mas hoje, como eu não podia ser 

uma pessoa com problemas emocionais? Se eu passei um ano e meio em uma rede, sem 

contato, sem abraço, sem amor? É algo muito profundo! Precisa de um tempo pra ser 

curado! 

Mas, na verdade, acho que comecei a adoecer quando eu tinha 16 anos, quando 

comecei a namorar o pai do meu filho. Abri mão de minha vida para viver em função 

dele! Larguei tudo que tinha e fui morar com ele no Pará! Perdi meu trabalho, deixei 

minha escola, deixei minha família, perdi minha identidade por um amor que não valia 

à pena! Ele me agrediu, foi difícil! Foram 12 anos de escravidão! Ninguém nunca deve 

se anular por alguém, porque você adoece! Deixei de ser eu mesma, não vivi meus 

sonhos, meus anseios, pra viver os sonhos e os anseios dele. Um dia, me olhei no 

espelho e não me reconheci como pessoa, estava maltratada, mal vestida, mal amada, e 



87 

eu não merecia isso! Isso não é amor! Então resolvi vir embora com meu filho que 

tinha 7 meses, e até hoje tento reconstruir minha identidade!  

Tive outros relacionamentos depois! Mas em 2006, depois de uma desilusão 

amorosa, eu surtei! Fui internada, tomei lítio por 3 anos, porque disseram que eu era 

bipolar! Cheguei a conhecer outras pessoas, mas não davam certo, chegava a ficar de 

cama de 10 a 15 dias, mas a terapia com o psicólogo me ajudou nisso! Me ensinou a 

me proteger mais! Já surtei outras vezes, mas de maneira mais leve, por conta das 

dificuldades da vida mesmo! Por isso minha família fica com medo quando arrumo 

namorado. 

Depois que fiquei doente, minha mãe ainda cuidou de mim! Tomava café, 

almoçava e jantava na casa dela! Ajudou a criar meu filho. Ela me ajudou de todas as 

formas, sabe? Como se tivesse resgatando o tempo que ela não tinha como cuidar de 

mim. Tudo que ela não pôde fazer por mim quando eu era criança, ela fez na minha 

vida adulta! 

Quando mamãe morreu, fiquei muito desnorteada; não tinha mais paciência e 

acabei sendo demitida do trabalho. Eu era coordenadora de uma escola, vivia em 

função de cuidar do patrimônio dos outros, e acabei perdendo minha saúde, minha 

vida, meu lazer, perdi o tempo de ter vivido com mamãe, se eu soubesse que ela ia 

partir... mas a gente não tem bola de cristal, né? 

Eu estava sem mãe e sem emprego, então depois fui trabalhar como prestadora 

de serviço, como tutora, mas as condições que o governo oferece são precárias demais 

e eu não sei trabalhar com injustiça. Aquilo que você vai engolindo e não bota pra fora, 

acaba te adoecendo, aí, entrei em depressão de novo! Chorava, chorava muito!  

Depois disso tudo e com a morte de mamãe, passei 40 dias trancada em um 

quarto. Não aguentava aquela dor, pensei até em cometer suicídio! Porque eu queria 

matar aquela dor que eu estava sentindo. Comecei a fazer terapia semanal com a 

psicóloga. Ela me ajudou muito a enxergar que eu não dependia só dessa profissão de 

professora, que eu tinha capacidade de atuar em outra profissão. Também sou 

acompanhada por uma psiquiatra, que me passou antidepressivos.  

Quando vim pra escuta aqui, contei toda minha história e a terapeuta me 

encaminhou pra fazer reiki! A princípio não tinha vaga, mas aí encontrei uma amiga 

minha na recepção que me apresentou a terapeuta que fazia o reiki. Conversei com ela 

e tal... Ela viu que eu estava muito debilitada e me encaixou e foi aí que tudo começou... 

Comecei a me sentir bem, aquele alívio era como se fosse o mar... Eram muitas coisas 

que estavam presas em mim e ela disse, no decorrer de cada sessão, que eu tinha que 

me desapegar do meu passado, perdoar o pai do meu filho...  

Me encantei tanto com o reiki que vim até a fazer o curso! Foi um dia 

maravilhoso, mágico! Fiquei superencantada! Comecei a aplicar reiki em mim e 

percebi que as coisas em meu organismo aconteciam diferentes... Mas aí, no corre-

corre da vida, trabalho altamente depressivo, aquelas coisas todas, não fiz mais reiki e 

me afastei...  

Pra conseguir sair desse emprego, tentei uma oração de 21 dias de São Miguel 

Arcanjo, porque eu tinha que acreditar em alguma coisa! Fiz a oração durante 21 dias 

e logo depois uma colega minha me liga para trabalhar como promotora. Eu disse: Foi 

São Miguel Arcanjo que mandou! Assinei minha demissão e fui toda feliz mudar de 

vida! Mas acabou que não deu certo. Só que Deus sabe de todas as coisas, porque se 

não tivesse aparecido isso, eu não teria tido coragem de sair. 

Depois consegui trabalho em uma creche, mas acabei tendo problemas nas 

cordas vocais e fui transferida para a coordenação da educação infantil; isso era em 

agosto de 2013. Durante todo esse tempo fiquei sem fazer reiki, não vinha aqui nem 



88 

nada, porque eu estava em processo de luta pela sobrevivência, né? Comecei a 

aprender, a ganhar espaço, só que, aí, algumas coisas começaram a me incomodar e 

entristecer...  

A falta de reconhecimento, a insegurança, a falsidade no trabalho começaram a 

somatizar e foi isso que me fez voltar aqui. Nisso, aumentei de peso, ganhei 10 kilos a 

mais, e tive um problema de coluna. Eu tinha uma tristeza, uma saudade de mamãe, 

tava insatisfeita com o trabalho... sem perspectivas. Comecei a chorar, chorar, aí a 

terapeuta daqui disse que eu precisava por alegria em minha vida e me encaminhou 

pra biodança. Quando comecei a biodança, ainda chorava muito. As pessoas me 

abraçavam e eu chamava por minha mãe! Teve uma senhora que abracei, que senti 

como se estivesse abraçando minha mãe!  

Foi aqui na biodança que começou meu processo de cura, de aceitação da 

partida de minha mãe. No decorrer do tempo, fiquei mais fortalecida. Às vezes, eu 

vinha um bagaço do trabalho, mas quando chegava aqui, eu era tão amada, sentia 

aquela alegria! Aqui a gente conversa, a gente dança, a gente vive! E era assim que eu 

extravasava! Mesmo que no outro dia fosse difícil, mas eu me fortalecia e as recaídas 

da depressão diminuíram. 

Nessa época, meu pai adoeceu. E a biodança foi muito importante nesse 

processo, porque quando mamãe faleceu, eu não quis aceitar, não tive coragem de ficar 

com ela. E com papai, fui eu que cuidei dele, fiquei com ele no hospital, vi ele 

minguando, chorando querendo ir embora...E eu perguntava a Deus porque ele estava 

sofrendo tanto. Nesse período que eu fiquei com meu pai, fiz as pazes com ele, abracei, 

disse que amava... Conheci um pai que nunca tinha vivido na infância, esse senhor 

carinhoso, amigo, que me deu conselhos. Antes de falecer, abracei, disse que o amava e 

consegui fazer esse resgate e só consegui fazer isso por causa da biodança! Foi uma 

história bonita que vivi com papai por isso consegui reagir melhor à perda! 

Hoje, continuo fazendo biodança, cura e expressão e comecei a usar florais. 

Minha irmã queria que eu fizesse yoga pra melhorar da minha coluna, mas não deu 

certo. Acho que na yoga você precisa estar calma pra relaxar, e eu estava me sentindo 

era sufocada... por isso fiquei na biodança. 

A biodança é fantástica, me traz alegria, liberdade de dançar, muda meu 

metabolismo, muda a forma de encarar as coisas, não sei como explicar... A cura e 

expressão, que faço nas quintas-feiras, estão mais voltadas para meu crescimento, para 

ajudar a vencer meus bichinhos interiores. É fascinante porque dá a oportunidade de se 

expressar e eu gosto de falar muito! 

Quando estou na biodança, me sinto criança! É como se estivesse voltando por 

meu passado, pra aquela criança feliz que fui na infância, que não tinha complicação, 

que corria na rua, que brincava, que não se preocupava se alguém tivesse olhando. 

Aquela menina feliz que eu era! Onde a gente brinca, se solta, se abraça, se ama, sem 

pedir nada em troca! Então, é assim como uma regressão! Como se eu voltasse a ser 

criança e como se meus pais estivessem ali... E as músicas que são escolhidas, parece 

como se mamãe e papai estivessem falando comigo... é assim que me sinto. 

Na cura por expressão, embora seja muito cedo pra dizer, porque faz pouco 

tempo que estou nela, mas o que sinto é a parte da minha criança que não tem medo de 

nada! Embora ela tenha as frustações dela, ela fica de frente com os problemas! Aqui é 

onde ela se fortalece para vencer o que a impede de crescer. Na cura e expressão, essa 

criança tá se reconhecendo, porque ela foi forte, não tinha medo de nada, enfrentava 

tudo, era uma menina corajosa, que tinha sonhos, que tinha tudo! Então é o resgate 

daquela menina forte que existe dentro de mim! 



89 

Por isso eu acho que existe muita diferença dessas terapias com os outros 

serviços médicos. Uma das principais diferenças desse espaço para outros serviços é a 

afetividade no atendimento! A gente percebe a afetividade desde a recepção! É muito 

importante você ser bem recebida, valorizada, isso até aumenta seu bem-estar e 

melhora a recuperação de sua saúde! É muito triste chegar nesses hospitais, nos 

ambulatórios e não ser visto como ser humano. Acho que isso complica e dificulta a 

recuperação. A gente quer ser visto como gente, quer ser amado e isso aqui é um ato de 

amor. Quando o ato de amor é praticado todos os dias, ele é contagiante! Quanto mais 

você pratica, mais se sente feliz! 

Agora, eu também acho que a pessoa tem que acreditar! Por exemplo, meu 

professor de biodança é fantástico, muito ético e verdadeiro! Ele fala que muita gente 

tem dificuldade de abraçar, de receber um beijo... então, você precisa se permitir isso. 

No início ficava um pouco sem jeito, de olhar nos olhos, abraçar e comecei a praticar... 

Antes eu não olhava no olho de ninguém, mas hoje me parece uma coisa tão normal. 

Hoje, aprendi a olhar mais pra mim, a cuidar de mim, do meu filho... Às vezes, 

me olho no espelho e, se tô me achando feia, coloco uma música e me levanto! Não 

assisto mais televisão e quando quero relaxar, coloco uma oração e começo a 

meditar... É uma sensação maravilhosa, como se Deus estivesse ao meu lado! 

Essas terapias aqui, nos ajudam muito, muito mesmo! Isso é um conclusão minha, 

porque observo as minhas reações, mas cada pessoa é um caso! Tem pessoas que 

conseguem ficar totalmente curadas! Não sei com relação a mim, porque às vezes acho 

que essa depressão não tem cura, só controle... Porque eu não produzo mais serotonina 

e todo dia tenho um leão pra matar, então fica difícil... Cheguei a diminuir os 

antidepressivos por conta própria, depois que melhorei, mas não vou mais tirar não, 

porque tenho que me fortalecer, né? A depressão é traiçoeira, porque, por exemplo, se 

você deixa uma brecha, o que acontece em dia pode destruir tudo que você construiu na 

biodança...  

É muito bom! Não dá pra você sair de uma terapia que só faz somar, né? Que 

quando você chora, todo mundo te abraça! E eu sinto a energia do abraço, o calor 

humano, isso me fortalece muito, é muito curativo! Além disso, a gente faz amizades, 

né? Uma colega da biodança me chamou pra fazer dança de salão no espaço cultural, 

e eu vou assim que resolver minha situação no emprego, porque eu gosto muito de 

música e de dançar! 

Posso dizer que hoje sou uma estrela que brilha, porque antes eu era sem luz! 

Onde eu passo, as pessoas percebem essa luz! Não é por que tenho carro, ou pelo que 

eu ganho, mas porque estou em paz comigo mesma! A biodança resgatou minha alegria 

de viver, deu continuidade à minha vida, voltei a sorrir, porque depois da morte de 

mamãe parei de sorrir! A biodança me ajudou a aceitar que minha mãe viveu o tempo 

dela, a história dela! Embora ainda seja difícil vivenciar minha orfandade...  

Então, acho que as terapias são importantes, sim! Elas fazem a gente se 

libertar, é um espaço onde podemos ser nós mesmos! Porque, a todo o momento, 

estamos representando ser pessoas que não somos, para tentarmos ser aceitos. Porque, 

infelizmente, na sociedade, hoje, se você demonstrar quem você realmente é, você não é 

aceito! Então, na minha concepção, hoje as pessoas adoecem porque elas querem viver 

o que não são! E pra você ter as coisas, você tem que batalhar, ser honesto e cuidar de 

sua saúde! 

 

 

 

 



90 

Maria Lívia 
 

 

 

É paraibana, natural de Santa Rita! Tem 47 anos, cabelos curtos, nariz afilado, 

mas sua estrutura pequena e esguia disfarça sua idade. Parece ser uma mulher 

espiritualizada e fala, com serenidade, que segue a doutrina espírita. Frequenta o Centro 

de Práticas Integrativas desde junho de 2014. 

Conheci Lívia em um encontro de Terapia de grupo chamada de “Cura e 

Expressão”, que trabalha com movimentos corporais, dança, massagens, pinturas e artes 

como forma de expressar e libertar os sentimentos. Mostrou-se calada em um primeiro 

momento, mas, durante as apresentações dos membros do grupo, espontaneamente se 

prontificou a colaborar com a pesquisa. 

Os encontros na terapia permitiram a construção de um vínculo de confiança. 

Marcamos a entrevista no próprio serviço, onde, com muita calma, ela foi resgatando o 

passado e narrando sua história. 

 

...essas questões emocionais acabam enchendo e um dia estoura! 

 

Eu era muito presa! Minha mãe me protegia demais e não me liberava pra 

nada! Não brincava com outras meninas da minha faixa etária porque ela não deixava! 

Naquela época, a gente gazeava muita aula, e eu aproveitava esse espaço para ir à 

praia, me divertir... Fui uma pessoa trabalhosa, porque quando ela dizia não, se eu 

encontrasse a porta de casa aberta, saía. E assim, nós não conversávamos, porque pra 

ela tudo era proibido. Sempre tinha algum obstáculo pra eu não poder sair. Não 

participava de eventos, de aniversários, essas coisas... Nessa faixa etária, todo mundo 

gosta de sair, ir praia, essas coisas... E minha mãe não deixava!  

Ela me protegia demais! Foi então que comecei a encucar
15

 com umas coisas, 

que aconteciam dentro de casa e eu achava estranho... tudo que meu irmão pedia, ela 

fazia, e comigo não! Minhas coleguinhas e minhas primas, quando tinham raiva de 

mim, diziam “Você não é filha de tia Lourdes, você não é filha de tio Arnaldo! Fui 

então juntando as pecinhas e descobri a verdade! 

Tinha 13 anos quando descobri, por outras pessoas, que eu era filha adotiva! 

Ela me chamou pra conversar e disse: Olhe, eu não sou sua mãe biológica, mas eu sou 

sua mãe do coração, é como se você tivesse saído de mim! Mas eu não queria nem 

saber! Acabei magoando muito minha mãe, quando dizia: Quando eu crescer e tiver 18 

anos, vou embora, vou procurar minha mãe verdadeira, que a senhora né minha mãe 

não! E eu sei que isso machucava! ... E quando eu falava era com raiva! Era muito 

revoltada! Tivemos muitos conflitos! Já adulta, vinha em mim aqueles flashes do 

passado, era muito esquisito, às vezes tinha raiva dela, às vezes gostava. Em 2011, ela 

                                                           
15

 Ficar pensando em alguma coisa, preocupada. 



91 

faleceu! Mas graças a Deus que abriu meu coração, antes dela partir, nós conversamos 

e pedi perdão por tudo que fiz! Porque eu tinha uma trava dentro de mim! 

Estas questões emocionais, vão enchendo, enchendo e um dia estoura, né? E 

quando vai passando a idade, vão surgindo outros problemas também. Há 7 anos atrás, 

eu tive um problema hormonal Comecei uma menopausa precoce, aos 40 anos. É 

horrível! Mas hoje, não tô nem aí, já superei! Sei que vou passar por isso até morrer! 

Reposição hormonal, não tomo, isso foi uma opção minha! E nem recomendo pra 

ninguém, porque é uma faca de dois gumes! Às vezes tomo coisas naturais, como chá... 

Isso mexe muito com uma mulher! Em todos os sentidos! Vivia com calor, 

irritada, ansiosa, impaciente, mais do que já sou [risos], não conseguia dormir direito, 

não conseguia ter foco, nem estudar... não conseguia fazer mais nada! Estava casada 

com um rapaz, e isso abalou muito a relação! Começou uma indiferença, aquela falta 

de amor, de carinho... isso foi desgastando, desgastando até que acabou!  

Então, uma amiga minha que é terapeuta, me convidou para fazer tratamento 

com florais de Bach. Foi aí que comecei a conhecer as práticas! Nessa época eu 

estudava demais! Não parava! Quando eu deitava, às vezes procurava o que fazer 

porque a mente não parava! Arrumava qualquer coisa pra me ocupar, não relaxava! 

Isso tudo foi acumulando, acumulando até um dia estourar. Aí quando estoura, você 

procura socorro! 

Foi o que aconteceu! Ano passado, no mês de maio, tive uma convulsão, do 

nada! Minha pressão, minha glicemia estavam boas, eu estava super bem, não estava 

preocupada, não tinha nenhum grilo na cabeça... Depois da convulsão, fiquei como se 

tivesse ataques epiléticos. Fui ao hospital, fiquei em observação, mas como não tinha 

nenhum neuro de plantão, me encaminharam pra um. Fui ao médico, fiz uma 

ressonância magnética, mas não deu nada! Procurei outro neuro, que me passou uma 

medicação bem forte! Só que eu não comprei! aí tô tomando hidantal, que é mais suave, 

mais leve e não prejudica tanto! 

O médico me disse que eu estava muito acelerada e podia ter sido isso que 

causou a convulsão! No eletroencefalograma, deu um probleminha na parte elétrica do 

meu cérebro, por isso que ainda estou na medicação! Infelizmente, não posso ficar sem 

tomar o remédio, porque posso ter convulsão novamente! De 6 em 6 meses volto ao 

neuro pra fazer as avaliações, saber se fico com a mesma medicação, coisas desse 

tipo...  

Como sou estudante da pós graduação de naturologia, conheço umas pessoas 

que trabalham aqui no Equilíbrio do Ser, que me disseram pra vir aqui. Eu não 

conhecia o lugar, mas vim e fiz a escuta. Cheguei com muita ansiedade, bastante dor de 

cabeça, que foi justamente depois da convulsão, estava inquieta, muito crítica, 

impaciente, tinha um pouco de esquecimento, falta de amor próprio, um início de 

depressão... eu estava naquela de não confiar em si mesma, entendeu? Assim, como 

estivesse vegetando! Foi meio difícil pra mim! aí você entra nas práticas pra dar uma 

aliviada...  

Eu vim sabendo que minhas queixas tinham um fundo emocional! Na verdade, 

acho que precisava só de empurrão, pra confirmar. Comecei então a fazer o tratamento 

com a acupuntura auricular, entrei no tai chi e fiz também danças circulares...foi 

quando comecei a melhorar, bastante! Mas tive que parar por questão do horário. Pra 

vir de Santa Rita até aqui é meio complicado. Foi aí que apareceu essa oportunidade 

com a acupuntura, que é uma vez por semana pela manhã! Faltei ao trabalho mas não 

deixei de vir! Porque, é muito difícil, né? É muita gente pra poucos profissionais! 

Tentei o reiki, só que é muito difícil, mas vou continuar tentando! Porque é uma prática 

muito interessante, independente de religião, de idade e de sexo.  



92 

Atualmente, estou só no grupo da cura e expressão, nas quintas a noite, que é 

uma maravilha! Mas pretendo fazer outras! Porque eu não quero sair daqui não! Se eu 

pudesse, morava aqui! [risos]. De vez em quando ainda uso uns floraizinhos, pra dá 

uma equilibrada! [risos]. É uma melhora tão boa, que você não quer sair! É como se 

aqui fosse um centro de energia, que quando você coloca os pés aqui, sai mais leve! 

Hoje estou bem mais centrada menos impaciente e crítica, gostando mais de 

mim, dando mais valor à minha vida! A questão da alimentação mudou e melhorou 

bastante! Porque eu comia muita porcaria! Estou deixando aos pouquinhos de comer 

carne, tô comendo mais legumes, verduras, frutas. Estou dormindo melhor. Nunca 

precisei de ansiolíticos, mas às vezes tomo medicações naturais, como calman, essas 

coisas mais leves... As dores de cabeça diminuíram, enfim... hoje me sinto em sintonia 

comigo mesmo! Esqueço o mundo lá fora, esqueço até quem sou eu [risos], mas 

também procuro outras formas de melhorar, até espiritualmente... Quando não tem 

muito barulho no prédio, tento meditar. Não é com frequência, mas sempre que dá eu 

faço! 

Pra quem está do lado de fora, pode até não acreditar muito, mas como eu já 

acreditava ficou mais fácil pra mim, entendeu? É uma coisa fora do sério! E aqui no 

espaço, existem pessoas que são terapeutas de verdade! Eles têm compromisso, querem 

o bem do próximo! O cuidado aqui nem se compara com o cuidado lá fora! Tem a 

questão do afeto, do acolhimento, que lá fora não tem! Eles têm paciência em escutar a 

gente, um carinho em prestar atenção no que você fala, e isso influi muito! Aqui é bem 

melhor, é mais humano! A gente sente a energia das pessoas, quando chega aqui! O 

acolhimento, o toque... na verdade é um conjunto... porque o toque me traz a sensação 

de proteção, carinho... acho que pelo fato de ter sido adotada, eu nunca fui 

amamentada e o toque pra mim é essencial, me sinto muito bem! 

As práticas em si trabalham tanto o emocional quanto o físico. A cura e 

expressão, tem mais peso pra mim, porque eu consigo expressar com palavras e 

movimentos, entende? Independente de ter pessoas no espaço, você mostra o que está 

sentindo lá dentro, consegue colocar pra fora! A acupuntura trabalha mais com o 

físico, embora eu conversasse bastante com meu terapeuta antes das sessões, e o floral 

mexe muito com o emocional! Pra tudo tem uma saída, e hoje estou bem melhor! 

Essas terapias resgatam muito meu passado! Me trazem lembranças boas, e 

trazem também lembranças ruins, que é com isso que a gente vai evoluindo... Mas o que 

mais me traz são saudades de minha mãe! Não a biológica, mas sim a que me criou! 

Sinto muita saudades dela! Como sou espírita, sei que é uma saudade boa, não vai 

perturbá-la... Mas cada um tem seu caminho. A gente já vem com um caminho 

determinado. Depois eu vim entender porque a minha mãe era daquela forma. Tive que 

conhecer a história dela, a história de meu pai e a minha história pra saber onde 

consertar ou não. É por isso que digo, depois que conversei com minha mãe, que pedi 

perdão, meu emocional, meu coração melhorou bastante!  

A Lívia de antes era uma pessoa muito revoltada, problemática, imatura, 

teimosa, chata [risos] e hoje é uma pessoa mais consciente, menos crítica, que sabe 

escutar, que é mais carinhosa, está se dedicando mais... e essa transformação grande 

parte foi através das terapias integrativas. 

 

 

 

 



93 

Maria Rosa 
 

 

 

Natural de Caiçara-PB, veio ao mundo em agosto de 1958. Embora atualmente 

esteja aposentada, trabalhou a vida inteira como professora, e faz questão de enfatizar 

que tinha amor por sua profissão. Demonstra ser uma mulher de fé, e, em sua narrativa, 

fala de sua crença em um Deus vivo! Começou a frequentar o serviço desde 2012, 

quando buscava alívio para suas dores. 

Tem cabelos curtos, olhos grandes e um sorriso no rosto que parece ser 

incansável. Sua receptividade e benevolência possibilitou que a entrevista acontecesse à 

noite em sua casa. Extrovertida, dona de um sotaque cantado e ligeiro, Rosa narra sua 

história com ímpeto e vivacidade...  

 

A doença está na mente! 

 

Comecei a trabalhar muito nova, aos 18 anos, como professora. Trabalhava 

com crianças marginalizadas na antiga FEBEMA. Quando sai de lá, resolvi abrir 

minha escola. Não era uma grande escola, era pequena, funcionava do maternalzinho 

ao nono ano, mas você trabalha muito, porque tem que tomar conta de tudo! Eu era 

coordenadora, orientadora e quando faltava algum professor eu tinha que substituir... 

fui ficando sobrecarregada! Além disso, a gente tem que lidar com pais, professores, 

crianças, enfim... são muitos problemas que a gente enfrenta! 

Então chegou um certo tempo que comecei a sentir um peso em meu corpo. 

Enquanto eu ficava na escola, não sentia nada, porque estava vivenciando o dia-a-dia e 

fazia meu trabalho por amor! Mas o reflexo vinha à noite, porque não conseguia 

dormir sentindo dores! Nessa época, aconteceu um problema aqui em casa... meu 

esposo adoeceu. Foi tudo ao mesmo tempo, e isso pesou ainda mais em mim! 

Quando meu esposo adoeceu, passei por um grande sofrimento! Fiquei com 

trauma, mas já estou mais aliviada, graças a Jesus! Nós convivemos durante 37 anos, 

mas ele já vinha de outro casamento, era separado da primeira mulher, mas nunca 

tinha pedido o divórcio. Ai, de uma hora pra outra, ele sofreu uma queda e depois disso 

teve um AVC. Os filhos do primeiro casamento, são médicos e levaram ele para o 

hospital, teve que fazer cirurgia, mas depois... ele não conheceu mais ninguém! Então, 

a filha dele o levou para morar com ela... Isso foi muito sofrido pra mim! 

Fiquei assim... praticamente sem nada, sem nada mesmo! Eu tinha de tudo, 

porque ele vivia bem financeiramente e sempre deu assistência a mim e a nossa filha! 

Foi muito difícil, porque tive que tentar sobreviver de outras maneiras. Sei que ele 

errou muito em não ter se organizado, mas não tenho remorso, nem revolta com ele. 

Sempre vou visitar, mas é uma coisa que ainda dói muito, ver e aceitar uma situação 

daquela! Mas hoje eu já aceitei!  

Então, quando aconteceu tudo isso, meu corpo começou a ficar mais pesado, 

mais cansado! Já não conseguia dormir mais à noite e cheguei a ficar quinze dias sem 



94 

andar! Foi uma paralisação total! Meus joelhos incharam, meus ombros...era tanta 

dor!...Foi quando resolvi fechar a escola e fiquei mais em casa. Só que a cada dia que 

passava, aconteciam mais dores no corpo. 

Frequentei vários médicos! Todos os médicos que me indicaram eu fui! Meu 

corpo doía todo... meus ombros, meus braços, minhas costas... só não sentia dor de 

cabeça, isso não sentia! Ninguém podia tocar em mim e eu não podia fazer nada em 

casa, não conseguia. Quando ia dormir, tinha que colocar um travesseiro entre as 

pernas, porque não podia uma perna tocar na outra que doía. E devido a tanta dor, não 

conseguia dormir. Aí, ficava da cama pra rede a noite toda! Isso me angustiava, ficava 

com uma vontade de chorar, uma agonia... porque eu tomava remédio e não servia, me 

dava aquele desespero! 

A maioria dos médicos que fui, dizia que era tudo psicológico, porque tudo que 

eu sentia, não era compatível com o que eles tavam vendo nos exames. Realmente, eu 

tinha um problema nos ossos, mas não era tão intenso a ponto de passar a noite toda 

sem dormir. Então, eles passaram remédios tarja preta, mas não tomei! Porque eu 

acreditava que meu problema não era isso e se chegasse a tomar esses remédios, num 

ia me livrar nunca deles! Eu queria me livrar do meu problema! Mas antes de tomar 

esses remédios para curar meu problema, queria me curar de dentro pra fora, e foi isso 

que fiz, preferi não tomar! 

Teve um médico que mandou que trocasse o colchão, porque achava que 

poderia ser isso. Mas na verdade, eu precisava relaxar a mente, relaxar o corpo! E eu 

queria um tratamento alternativo, que me desse condição de fazer alguma coisa, de ter 

um diálogo, uma conversa, pra ver se melhorava... e isso não consegui com nenhum 

desses médicos. Na época, tinha plano de saúde, fui para os melhores médicos e não 

fiquei curada, isso aumentava mais minha angústia! 

Por último, fui a um médico que me disse: 

– Olhe, aqui em João Pessoa tá para abrir um espaço que vai ser muito 

importante pra senhora, é um centro de terapias alternativas! Só que ainda vai 

demorar um pouco, então antes de abrir você precisa seguir sua vida, rir mais, brincar 

mais, sair de dentro de casa e procurar amigos lá fora! Procure pessoas que não 

passem negatividade pra você! Vá pra uma roda de pessoas que te façam rir, brincar, 

dançar...  

Depois de um tempo, apareceu aquilo ali, com aquela plaquinha do SUS e foi 

muito comentário, todo mundo procurando, dizendo que era muito bom... Então fui lá 

me entrosar... Isso foi em uma sexta-feira à noite. Quando cheguei, fui acolhida por 

Magali, que é uma pessoa maravilhosa! Disse a ela que estava precisando de ajuda, 

que queria contar meu problema pra ver se lá tinha solução pra meu caso, e ela disse: 

– Com certeza, Rosa! Fique à vontade e conte tudo o que você precisa contar 

sobre sua história! 

Nós tivemos um diálogo de quase duas horas! Foi maravilhoso! Nunca tinha 

sido tão bem acolhida dessa maneira! Fiquei sendo atendida por ela durante quatro 

sextas-feiras, até que ela me encaminhou pra Lúcia, na terapia de consciência 

corporal. Nessa terapia com Lúcia, ela não explica como você vai ser curada, ela diz 

que você mesmo tem que se curar! Por sinal, quando a gente sente uma dor durante o 

relaxamento, ela pede que a gente trabalhe aquela dor mentalmente. A gente coloca o 

pensamento em cima daquela dor, e ela vai acompanhando, e a dor com certeza vai 

diminuindo. Foi assim que minhas dores sumiram! 

Além da consciência corporal, também comecei a fazer yoga, com João! Muito 

importante o trabalho da yoga, porque faz relaxamento, faz alongamento, faz vários 

tipos de exercícios, que mexem mesmo! É um relaxamento total, você viaja, fica 



95 

aliviada! E, na consciência corporal, além dos exercícios, a gente trabalha a mente, 

trabalha as dores... é maravilhoso! Não vou dizer que estou 100% curada, por que 

tenho um desgaste nos ossos e isso não se cura facilmente, só com cirurgia, só que eu 

não pretendo fazer cirurgia... então, digamos que eu esteja 90% curada! A gente só 

pode ficar na terapia até quatro meses, e eu já repeti várias vezes [risos] e não 

pretendo sair nem tão cedo! 

Antes, não conseguia relaxar, então aprendi os exercícios de respiração, que 

são muito importantes! A respiração facilita muito os problemas da gente. Como eu 

não sabia fazer a respiração, não tinha condição de fazer um relaxamento, então 

geralmente não relaxava, e quando relaxava adormecia! Agora consigo ficar acordada 

e relaxar. A gente fica flutuando, na penumbra e relaxa tranquilo! 

Aqui a terapeuta sempre diz: 

– Você é capaz de curar seu problema! 

Às vezes, até ficava assim apreensiva, quando ela dizia isso! Queria ser curada 

logo! Mas aí ela dizia que com o tempo a gente vai sentindo o que está precisando pra 

gente se curar! Essa é a principal diferença! Porque com os médicos, eles passam 

remédio. E nas terapias, não. A gente trabalha a mente! A doença está na mente! Se 

você estiver com mente livre, ampla, a gente cura toda doença! Se você cura a mente 

primeiro, depois as dores no corpo vão sumindo, porque sua mente está bem 

preparada! Então, nas terapias existe isso, você tem que querer! Você tem que se amar 

pra melhorar! 

Hoje aprendi a sorrir, porque eu não sorria! Na verdade, sorria angustiada, 

porque tinha que sorrir! Às vezes meu corpo doendo demais e chegava um pai, uma 

mãe, uma criança e eu tinha que sorrir, tinha que abraçar! Cantava, brincava, mas só 

Deus sabia o que eu estava sentindo por trás! Agora, não... agora sorrio, brinco, 

porque é aquela felicidade que realmente vem de dentro pra fora! 

Nisso, minha autoestima melhorou muito! Tenho vontade de mostrar às pessoas 

que elas devem ir atrás de uma melhora! Cada um tem que tentar se melhorar, e 

sempre mostro que se você estiver com um problema, você tem que procurar ajuda, tem 

que desabafar, chamar por um Deus vivo e procurar uma solução! Então procuro 

passar isso para as pessoas. Me sinto feliz porque estou me curando e passando meu 

exemplo para os outros! Me sinto realizada com isso que faço! 

Agora, em casa diariamente faço exercício! Primeiro o da respiração e Lúcia 

também ensinou um exercício da árvore
16

, que trabalha a mente e o equilíbrio, então 

faço isso diariamente pela manhã, logo cedo e depois dou uma caminhadinha de 40 

minutos. Faço também alguns exercícios de yoga, principalmente os alongamentos que 

aprendi no Equilíbrio do Ser. 

Minha filha notou minha mudança, na verdade ele sempre quis que eu fizesse 

tudo isso, mas era eu que não dava muito valor! Ela tem me ajudado a mudar a 

alimentação também, tirei a carne vermelha e já perdi 7 kg! Isso foi muito importante 

pra mim, porque sempre fui gordinha. Era um sacrifício pra sentar e levantar! Então 

tudo isso foi melhorando... você vai sendo outra pessoa, se amando mais! E eu me amo 

muito! 

Se não tivesse muita fé em Jesus, e não tivesse procurado rápido uma 

alternativa, acho que hoje em dia, eu nem era eu! Porque a depressão pesa muito, 

embora, graças a Jesus, não cheguei a ter realmente a depressão! Mas com as 

dinâmicas que Lúcia faz, sempre mexendo no caldeirão, consegui resgatar meu passado 

                                                           
16

 Dinâmica corporal realizada pela terapeuta. 



96 

e aceitar a vida como ela é! Antes chorava muito... mas agora não choro mais, não 

sofro! 

Antes tinha dinheiro, marido, escola, mas na verdade não era feliz! Hoje sou muito 

feliz, não tenho dinheiro, mas o que ganho dá pra mim e pra minha filha, sem pensar 

em grandeza! Hoje sou muito feliz, talvez mais que antes! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



97 

Maria Vitória 
 

 

 

Conheci Maria Vitória na roda de Terapia Comunitária Integrativa. Nasceu em 

São Gonçalo-PB, tem 57 anos e é evangélica. Com um jeito de falar pausado, dedos 

entrelaçados sobre as pernas, ela balançava os pés que não tocavam o chão. Embora seja 

pequena de estatura, sua fortaleza se estende para muito além...  

Sua postura vivaz e seu sorriso largo, não conseguiram ofuscar a tristeza e vazio 

de seus olhos. A vida lhe trouxe o sabor amargo das noites mal dormidas, das esperas 

em vão... O tempo se fez de maneira apressada, arrancando a metade de seu coração, 

fazendo-lhe carregar a mortalha do amor, assim como diz a letra da canção. 

 

Não posso ter meu filho de volta...mas preciso viver! 

 

Fui criada em São Gonçalo, no município de Souza. Sai de lá com 11 anos de 

idade e fui pra Arcoverde, perto do Recife. Morei 3 anos por lá e depois vim pra João 

pessoa. Casei e fui pra São Paulo, onde fiquei por 18 anos, morando em São Bernardo. 

Até hoje amo aquele lugar, sou apaixonada... 

Tive dois filhos, um filho e uma filha. Na verdade a minha neta, também conto 

como filha né? Porque desde a barriga da mãe dela, que é comigo. Me separei do meu 

marido, porque ele encontrou outra família lá em São Paulo, aí foi quando decidi vir 

embora e não voltei mais. Voltei também por causa de meu filho. Na época ele era 

adolescente, tinha 15 anos e presenciou uma morte, e o pessoal ficou atrás dele. Então 

fiquei com medo e mandei ele vir embora pra cá, pra casa de meus irmãos. Depois de 9 

meses que ele estava aqui, ligaram pra mim, pra avisar que ele tava na rua, jogado, 

sem apoio de ninguém. Foi quando ele conheceu a droga, a maconha e começou a 

beber. Então tive que abandonar tudo e vir embora! 

Quando ele bebia, eu tinha que buscar nos lugares, por que ele não atendia 

ninguém, somente a mim. Mas no outro dia, ele chorava, pedia perdão e me abraçava. 

Era aquele carinho todo! Apesar de tudo, era um bom filho e nossa relação era ótima! 

Depois de um tempo, já com uns 28 anos de idades, ele desistiu da bebida e tinha 

mudado totalmente! Mas há 1 ano e 6 meses, perdi meu filho! Tiraram a vida dele!... 

Parecia que minha vida tinha acabado, não tinha mais sentindo! [As palavras lhe 

saíam doídas, ela olhou pra baixo e suspirou profundamente]. 

Depois disso viajei, fui para Brasília. Quando voltei, fui na psicóloga do CRAS. 

Embora ela conversasse, quase não olhava pra mim! Me encaminhou logo para o 

psiquiatra, porque disse que eu tinha que tomar logo remédio! Quando fui ver o 

psiquiatra, ele começou a perguntar e comecei a falar tudinho. Perguntou há quanto 

tempo meu filho tinha falecido, como eu estava, porque tinha ido até lá, e se queria 

remédio pra dormir ou se acalmar. Então, eu disse:  

– “Olhe, na verdade o médico é o senhor, o psiquiatra é o senhor, não sou eu! 

Estou aqui porque preciso da sua ajuda! Mas se você não puder me ajudar, tudo bem, 

não tem problema. Tenho um Deus que é o médico dos médicos, Ele vai me ajudar!”  



98 

Ele começou a prescrever um remédio. Também de cabeça baixa tava e ficou! 

Me deu a receita, e eu quase rasguei e joguei na cara dele, de tanta raiva que fiquei! 

Eu já tava nervosa... Mas cheguei a tomar a medicação por um tempo, porque estava 

trocando a noite pelo dia. Quando chegava assim umas 8 horas da noite, vinha a 

lembrança de meu filho, e aí pronto, não tinha ninguém no mundo que me fizesse 

dormir, por isso tomava o remédio! Mas comecei a ficar dependente da medicação. 

Estava me sentindo pesada! Minha filha começou a me achar muito estranha em casa, 

porque eu andava esquecendo das coisas, não sabia por onde eu andava. Tinha hora 

que dava um bloqueio! Eu parava e não sabia onde estava, aí tinha que ligar para 

minha filha. Mas às vezes, não acertava nem fazer a ligação, tremendo. Então falei pra 

minha filha:  

– “Sabe de uma coisa? Esse remédio não tá me fazendo bem!” 

Voltei ao psiquiatra pra dizer que o remédio estava me fazendo mal. Eu não 

andava mais de tão dopada que ficava, estava fora do controle. O médico ainda quis 

diminuir a dosagem, mas minha filha queria que ele passasse um mais fraco, só pra 

amenizar a situação... Só que eu fui pra casa, rasguei a receita e procurei a médica do 

postinho, e ela me disse o seguinte:  

– “Olhe, não sou psiquiatra, mas já passei por isso na família. Por isso vou 

passar um remédio bem suavizinho, é o clonazepam, tem baixa dosagem e não vai lhe 

dopar. É só para lhe acalmar. A senhora vai tomar só um comprimido à noite antes de 

dormir. Quer fazer essa experiência?”. Então eu aceitei e foi o que amenizou. 

Na mesma época, minha sobrinha e minha neta, que frequentam a Igreja 

Batista, me indicaram uma psicóloga que tem lá e que também atende em um hospital. 

Fiquei uns 4 meses sendo acompanhada por ela, e isso foi ajudando a me libertar do 

remédio! Então eu mesma fui diminuindo a medicação. Porque às vezes, se me 

assustasse por alguma coisa, já achava que tinha que tomar o remédio. Estava muito 

dependente! 

Um dia encontrei uma colega minha, que me achou muito agitada, chorando 

muito e perguntou se o tratamento com a psicóloga estava me ajudando... Eu disse que 

já tinha me ajudado bastante, mas que era muita coisa pra eu melhorar assim tão 

rápido. Foi aí que ela me convidou pra vir pra cá (Equilíbrio do Ser). Disse que o local 

era maravilhoso, que já fazia tratamento aqui e perguntou se eu queria vir com ela. Eu 

disse:  

– “Vou! Da onde eu venho vou para qualquer lugar, menos o espiritismo!” 

Marcamos pra vir em uma segunda-feira. Essa minha colega passou lá em casa 

e viemos. Porque naquela época, eu não andava sozinha, minha filha tinha medo. 

Quando cheguei fui à escuta com a terapeuta e comecei a reclamar dos meus 

problemas. Ela me perguntou, se eu achava que ali encontraria alguma ajuda. E eu 

disse que tinha certeza que encontraria. Então, depois de conversamos, ela perguntou:  

– “Como você se sente melhor, onde tem muitas pessoas conversando, em 

terapias que se faz em grupo? Ou você prefere ficar em uma terapia mais tranquila, em 

um ambiente mais tranquilo?” 

Aí, eu disse que preferia ficar perto das pessoas, que me sentiria melhor assim 

do que em um lugar onde ninguém estaria perto de mim. Foi assim que ela me indicou 

a Terapia Comunitária. 

Como fui muito cedo, comecei na terapia no mesmo dia e fui recebida por Luiza. 

Mas confesso que, até o segundo dia, não gostei! Pensei assim: “Meu Deus, o que estou 

fazendo aqui, com esse povo todo falando de problemas se eu já estou cheia de 

problemas... agitada, nervosa, com insônia, chorando muito?”....Resolvi vir uma 

terceira vez, foi quando comecei a melhorar e a entender que ali eram pessoas 



99 

compartilhando suas dificuldades, as barreiras que superaram... além disso, comecei a 

gostar das dinâmicas que elas fazem pra tirar a gente daquela tensão... Daí em diante, 

não quis mais sair! Hoje cuido de minha saúde aqui, nessa benção! 

Então, o motivo de ter procurado aqui, foi esse, a depressão! Na verdade, não 

tinha nem noção do que era uma depressão, até passar por isso. Fiquei também com 

dores na coluna, minha pressão subiu, e, segundo os médicos, tinha a ver com o 

emocional também, com o sistema nervoso. Se ninguém chegar falando do meu filho ou 

das coisas que ainda estou enfrentando, passo a semana bem. Mas quando me deparo 

com alguma lembrança dele, já começo a sentir uma dor na coluna, como se o coração 

transmitisse pras costas.  

Por isso, além da Terapia Comunitária, também faço a auriculoacupuntura e 

tomo floral. Tenho vontade de fazer pilates, mas aqui não tem. Muita gente diz que 

ficou boa da coluna quando fez. Já tentei fazer reiki, mas não me identifiquei. Gosto 

muito é de massagem, conversa, dança. Aqui tem a biodança também, embora eu nem 

saiba como é! Preciso ver com alguém que faz pra me dizer... Quando eu terminar 

alguma terapia, vou pedir a Luiza para me colocar em outra. Porque minha mente 

ocupada, é muito bom! Talvez eu peça pra ir pra automassagem, porque a terapeuta é 

um amor! Ela é muito atenciosa e carinhosa! Fiz três vezes com ela e foi maravilhoso! 

Não pude ficar, porque é muito longe de onde moro, e estou com algumas dificuldades 

financeiras. Peço a Deus para não deixar faltar minhas passagens pra vir pra terapia, 

porque tá me ajudando demais! Mas, tirando isso, se pudesse vir todo dia, eu viria. 

Venho pra cá e saio totalmente diferente! Segunda e terça pra mim são os melhores 

dias e, o domingo, que é quando eu busco a presença do meu Deus!  

Na Terapia Comunitária, aprendi a me valorizar mais, a viver, viver o eu! As 

dinâmicas que as terapeutas fazem com a gente, nossa, são maravilhosas! São coisas 

que a gente gostaria de ter feito antes e não conseguiu, é muito interessante... Elas 

falam de coisas que lembram as palavras, os conselhos e o aconchego que minha mãe 

me dava. Lembro de muitas coisas boas e tenho certeza que isso me ajuda demais! Não 

tem explicação! Vir aqui me traz bem estar, para meu eu, para meu coração, para 

minha vida... Tenho mais é que continuar vivendo isso! 

  Teve uma dinâmica, que fizeram semana passada, que foi muito importante, 

falaram sobre as águas e a cachoeira... foi lindo! A história do cavalo
17

, também foi 

muito interessante, me tocou bastante! A gente acaba vivendo coisas que não 

imaginava viver, como se estivéssemos em outro mundo... fazendo algo que talvez 

                                                           
17

 A história do cavalo é uma das fábulas que são contadas na Terapia Comunitária Integrativa que diz o 

seguinte: “Um fazendeiro, que lutava com muitas dificuldades, possuía alguns cavalos para ajudar nos 

trabalhos em sua pequena fazenda. Um dia, seu capataz veio trazer a notícia de que um dos seus cavalos 

havia caído num velho poço abandonado. O fazendeiro foi rapidamente ao local do acidente, avaliou a 

situação, certificando-se de que o animal não se machucara, mas pela dificuldade e o alto custo de 

retirá-lo do fundo do poço, achou que não valeria a pena investir numa operação de resgate. Tomou 

então a difícil decisão: determinou ao capataz que sacrificasse o animal, jogando terra no poço até 

enterrá-lo ali mesmo. E assim foi feito. Os empregados, comandados pelo capataz começaram a jogar 

terra para dentro do buraco de forma a cobrir o cavalo. Mas à medida que a terra caía em seu dorso, o 

animal sacudia e ela ia se acumulando no fundo, possibilitando ao cavalo ir subindo. Logo, os homens 

perceberam que o cavalo não se deixava enterrar, mas ao contrário, estava subindo à medida que a terra 

enchia o poço, até que enfim, conseguiu sair. Sabendo do caso, o fazendeiro ficou muito satisfeito e o 

cavalo viveu ainda muitos anos servindo ao dono da fazenda.”  

 



100 

gostaria de ter feito no passado, mas não conseguiu. Cada vez a gente se surpreende 

quando entra na sala.  

Além disso, a auriculoacupuntura também tem me ajudado muito, 

principalmente nas dores físicas e musculares. Fazemos alongamentos, massagens com 

as sementinhas (sementes de mostarda), chega relaxa os nervos... como se tivéssemos 

tomado um remédio. A gente sente aquele peso quando começa a fazer, mas quando 

termina... parece que arrancaram tudo com a mão. O terapeuta também dá uma folha 

para que a gente escreva como foi nosso dia, o que sentimos com a massagem, na hora 

de inspirar e expirar, no alongamento... Ele também trabalha com os elementos, como 

o fogo, a água... Ah, e tem as folhas do alongamento, da alimentação... a gente vai 

aprendendo a cada dia. É uma qualidade de vida 100%! 

Não tomo mais remédio... só o floral! Às vezes, tomo chá de camomila, chá da 

folha de alface, suco de maracujá... mas a melhora mesmo, achei depois que comecei o 

floral! Porque me sinto mais tranquila, mais serena, me ajudou muito na insônia, 

anulou o remédio que tomei antes, que não teve nenhum benefício pra mim... O floral 

não tem efeito colateral, dá é tranquilidade e só me faz bem! Tanto é que Luiza vai 

passar uma nova composição pra eu continuar...  

Desde então, só tenho encontrado mudanças em meu interior. Aprendi a lidar 

com situações que antes não tinham controle. O processo de inspirar e expirar, me 

ajudou muito nisso, no autocontrole! Os exercícios me ajudam demais e faço em casa. 

Se por acaso tiver muito nervosa, procuro me sentar, fecho a porta e começo a fazer a 

inspiração e expiração. Tento ficar tranquila! E é assim que vem sendo, a cada dia 

tenho uma melhora. Acho que é essa a principal diferença... A maneira do atendimento 

lá, era errado, inadequado. Aqui, consegui o tratamento ideal, sem precisar me dopar. 

Encontrei uma ajuda extraordinária, com esses profissionais, que são pessoas que me 

atendem muito bem. Aqui você chega chorando e sai sorrindo, chega pesada e sai leve! 

Os terapeutas conversam me mostrando que existem formas da gente melhorar 

nosso eu... [Ela fica pensativa por um instante]. Não da forma que cheguei, culpando 

os profissionais da medicina, mas fazendo uma autoanálise, procurando um tipo de 

vida que nos leve a estar bem. O intuito deles aqui é nos ajudar conversando, fazendo 

essas dinâmicas, nos ensinando coisas boas, que nos levem a entender que realmente 

existem soluções onde a gente não imagina encontrar. 

Nunca tinha passado por cuidado parecido como esse, nem nunca tinha feito 

essas terapias. Sempre tomei muito chá, porque isso vem da minha mãe, é antigo, a 

gente aprende e não esquece, né? Tomei muito chá de erva doce, cidreira, capim santo, 

sempre gostei. A massagem eu já tinha feito uma vez ou outra com uma colega minha 

que trabalha em salão de beleza e faz massagem, mas é diferente da que faz aqui. A 

daqui é dez mil vezes melhor! Não se compara a automassagem, porque a gente 

aprende a fazer na gente mesmo! E eu acabo indicando outras pessoas pra virem pra 

cá! 

Graças a Deus, só tenho a dizer maravilhas daqui, do tratamento, do 

atendimento... Hoje dou meu depoimento para as pessoas! Aprendi a pensar mais em 

mim. Em primeiro lugar eu, segundo eu, terceiro eu! Sempre me preocupei demais com 

quem tava ao meu lado e esqueci de mim. E agora entendi que não é assim, que também 

preciso me cuidar! Preciso ver que o mundo não gira só em torno das outras pessoas, 

mas que também estou no meio onde ele gira. Sei que nunca vou esquecer meu filho, 

mas dependia de mim querer me ajudar!  

Minha filha chegou a dizer: “Mainha, a gente precisa da senhora. A senhora 

não pode se entregar! Senão o que vai ser da gente?” Isso me tocou muito! Decidi que 

não podia me acabar assim, de uma hora pra outra. Então, ainda continuo na batalha... 



101 

minha vida é essa aqui. Do mesmo jeito que estou aqui, sou fora! Me divirto com 

minhas irmãs, com as pessoas de bem que conheço, que me ajudam. Sei que ainda tem 

gente que faz oração por mim! Agora, meu coração tem tido paz, mas não vou dizer que 

é fácil... Não é fácil! 

Até as pessoas se surpreendem, me perguntam o que houve, achavam que eu 

estaria internada... e sempre digo que primeiro Deus tem zelado por mim, que faço 

tratamento psicológico, com a psicóloga da Igreja Batista e estou aqui no Equilíbrio do 

Ser. Meu coração ainda tá ruim, mas como eu estava, pra baixo, derrubada, ninguém 

mais me vê, não! Não tem uma pessoa que não veja minha mudança. Minha filha e 

minha neta disseram: 

– “Mãe, só em a senhora tá morando sozinha, já diz que a senhora tá bem!” 

 Elas me acharam diferente, porque estou enfrentando as dificuldades, 

enfrentando as lembranças de dentro de casa sem precisar tomar remédio! As 

terapeutas também veem minha mudança e fico toda feliz porque vejo que as pessoas 

estão percebendo... e assim vou indo, levando minhas vivências...  

Eu mesmo me vejo outra pessoa. Me olho e vejo que teve uma mudança de 

dentro pra fora! Ainda não é aquela mudança que gostaria... queria esquecer tudo e 

achar que foi um sonho... mas a mudança que houve é que aprendi a controlar meus 

impulsos emocionais, aprendi a pensar em minha filha e em minha neta, porque elas 

também precisam de mim! Sei que não posso trazer meu filho de volta, mas também 

preciso viver... mesmo com essa dor e com essa saudade...  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



102 

 
Fonte: Google imagens, 2015 

Eu sou aquela mulher 

a quem o tempo 

muito ensinou. 

Ensinou a amar a vida. 

Não desistir da luta. 

Recomeçar na derrota. 

Renunciar as palavras e pensamentos negativos. 

Acreditar nos valores humanos. 

Ser otimista. 

Creio numa força imanente 

que vai ligando a família humana 

numa corrente luminosa 

de fraternidade universal. 

Creio na solidariedade humana. 

Creio na superação dos erros 

e angústias do presente. 

Aprendi que mais vale lutar 

Do que recolher tudo fácil 

Antes acreditar 

Do que duvidar. 

(Cora Coralina) 

 

 

 

 

 

5. Categorias Culturais: análise  

http://www.google/


103 

“Com a palavra, o universo começou. Com a palavra, nós começamos. Somos poemas 

encarnados. Somos as estórias que moram em nós.” 

Rubem Alves 

 

Considerando que toda história contada é por definição interpretativa, neste 

capítulo, buscou-se analisar histórias de mulheres que recorreram às práticas 

integrativas e complementares para obter cuidado. Mediante o referencial teórico da 

antropologia interpretativa de abordagem construtivista, viu-se que, nas narrativas das 

mulheres, foi possível elucidar os elementos constituintes das histórias de vida, 

ressaltando o processo de adoecimento, bem como o itinerário que elas percorreram na 

busca por cuidados. 

Sabendo que as narrativas são uma construção em auto-organização permanente, 

como diz Esteves
(85)

, as histórias de vida refazem trajetos pessoais e permitem a 

reelaboração das experiências e das condições de vida que o narrador experimentou na 

sua diversidade afetiva e emocional. Assim, ao narrar suas histórias, as mulheres 

revelaram acontecimentos do passado que estavam arraigados em seu presente. Ao 

refazer esse caminho, elas reconstruíram suas experiências de maneira temporal, 

tecendo uma teia de significados e novos sentidos para suas existências. 

A trajetória individual de cada mulher traz significados peculiares de suas 

memórias vividas, mas também revelam momentos que estão imersos em um contexto 

histórico e social da memória coletiva. Sendo assim, cada história tecida traz pontos em 

comum com outras histórias, formando o tecido social no qual todas estão alinhavadas, 

como em uma colcha de retalhos. Por meio das narrativas, as mulheres atribuem 

sentidos ao adoecimento e rememoram os caminhos trilhados em busca do cuidado e da 

cura.  

Suas narrativas trazem em comum, o sofrimento, como um forte componente do 

processo de adoecimento. As origens do sofrimento se apresentam de forma peculiar e 

nos recortes das histórias as mulheres revelam o contexto temporal dos acontecimentos 

que marcaram suas vidas. Para trazer a margem essas vivências, elaboramos a categoria 

a seguir. 

 

 

 

 



104 

5.1 Fontes e Manifestações do Sofrimento Feminino 

 

 Já vimos que a antropologia do sofrimento compreende a doença como parte do 

sofrimento social e que ela não se dirige apenas para a análise das origens do 

sofrimento. Considera-se importante investigar e problematizar as forças sociais que são 

expressas nos corpos e nas falas dos sujeitos afetados. Tais forças podem ser: pobreza, 

racismo, diferenças de gênero, migração e exclusão social
(34)

. 

As mulheres que entrevistamos, estão em uma faixa etária entre 25 e 69 anos, 

são de classe média e baixa, têm estudo formal incompleto ou possuem ensino 

fundamental completo ou superior completo. São oriundas de cidades do interior da 

Paraíba e algumas moraram fora por muito tempo; outras vieram de outros Estados, 

portanto vivenciaram a condição de migrante. São de diversas correntes religiosas: 

espíritas, católicas e evangélicas. O tempo que frequentavam o Centro de Práticas 

Integrativas e Complementares variou de 3 (três) meses a 2 (dois) anos. 

As histórias reveladas se constituem de narrativas contadas exclusivamente por 

mulheres e têm como fio condutor o sofrimento e a busca por cuidados, este fato já 

permite identificar as implicações culturais construídas sobre comportamentos 

femininos.  De acordo com Helman
(20)

, as mulheres tendem culturalmente a externar o 

sofrimento de maneira mais emotiva, como também são elas as primeiras a recorrerem 

às práticas de cuidado. 

O sofrimento, assim como o cuidado, é inerente à condição humana, e, é por 

meio deles que o ser humano toma consciência de sua existência. Minkowski
(86)

 

menciona que o sofrimento humano por estar arraigado na dinamicidade da vida, pode 

ser traduzido de diversas formas. Nesse sentido, falar sobre sofrimento será sempre uma 

tarefa inacabada.  

Para Pussetti e Brazzabeni
(34)

, o sofrimento não pode ser discutido de maneira 

fragmentada das dinâmicas socioculturais. Analisar as causas sociais e as experiências 

individuais do sofrimento é propor um diálogo com as questões socioeconômicas, 

culturais, com especial atenção às suas repercussões nos corpos e nas palavras daqueles 

que estão afetados. É no âmago das experiências humanas de sofrimento inscritas no 

corpo biológico, existencial e social, e arraigadas em contextos socioculturais, que se 

torna possível compreender e interpretar os significados das realidades de saúde e 

adoecimento
(24)

. Com base nisto, elaboramos a seguinte subcategoria: 



105 

5.1.1 As origens do Sofrer 

 

O sofrimento faz parte da trajetória da vida humana.  Para muitos, ele é fonte de 

adoecimento, mas também de crescimento.  Há uma sabedoria popular advinda da 

experiência de vida que afirma: “Eu não nasci para sofrer, mas o sofrer me faz crescer, 

desde que eu tenha a humildade necessária para compreender”
(87)

. Apesar das 

adversidades, estas mulheres não se entregaram e quiseram compreender a própria 

trajetória de vida e o sentido de sua dor, até encontrar a saída para a superação da dor 

física e existencial.   

Nas histórias reveladas, observamos que o sofrimento foi o tema principal de 

todas elas, embora tivesse origens e vivências distintas. No decorrer de cada narrativa, 

ficou evidente que as perdas afetivas, a sobrecarga e precariedade no trabalho e os 

conflitos familiares, constituíam-se como principais fontes de padecimento dessas 

mulheres, muitas vezes surgindo de maneira entrelaçada ou desencadeante. Em virtude 

disso, elas apresentavam queixas de dores difusas, cansaço, fraqueza, tristeza profunda, 

baixa autoestima, insegurança, sentimentos de desamparo, vulnerabilidade e solidão, 

que as levaram a buscar por cuidado, como veremos a seguir: 

Iniciemos, então, pela narrativa de Maria Vitória, que diante da morte 

prematura do filho se vê tomada por uma tristeza que parece não ter fim e decide buscar 

ajuda: 

 

[...] há um ano e seis meses, perdi meu filho! Tiraram a vida dele!...Parecia 

que minha vida tinha acabado, não tinha mais sentido![...] Então, o motivo 

de ter procurado aqui, foi esse, a depressão! Na verdade, eu não tinha nem 

noção do que era depressão, até passar por isso[...] 

 

A perda da mãe, também foi fez com que Maria Júlia procurasse cuidado. Em 

sua narrativa, ela revela como foi sua relação com sua mãe e como esse luto trouxe 

implicações significativas em várias dimensões de sua vida: 

 

Comecei a frequentar aqui, logo após o falecimento de minha mãe [...] Eu 

tinha perdido o amor, a segurança, toda referência de vida, que foi minha 

mãe! [...] Fui perguntar a minha irmã como tinha sido minha infância [...] 



106 

Minha irmã falou que eu ficava o tempo todo na rede [...] Cheguei a 

perguntar a mamãe: ‘Como a senhora fez isso comigo? - Ela disse: ‘Minha 

filha, eu tinha que fazer isso ou vocês iam passar fome!’ [...] Como eu não 

podia ser uma pessoa com problemas emocionais? Se eu passei um ano e 

meio em uma rede, sem contato, sem abraço, sem amor? É algo muito 

profundo! Precisa de um tempo pra ser curado![...] 

 

 Para Maria Júlia e Maria Vitória, o sentimento de tristeza causado pelas 

perdas afetivas se constituiu como principal motivo na procura por cuidado. Por ser 

revestido de significados culturais, o luto assume diferentes sentidos a depender de 

como é vivenciado.  

 Na narrativa de Maria Vitória, a morte prematura e trágica do filho se 

constituiu como o drama central de sua vida. A mãe que perde um filho perde parte de si 

mesma. A dificuldade de desligar-se dos sentimentos em relação a um filho, 

principalmente diante da morte abrupta, gera sentimentos negativos diante da vida. O 

processo do luto pode durar horas ou dias, constituindo-se de desespero, impotência, 

amargura, isolamento, raiva e tristeza profunda
(88)

.  

Quando a morte se estabelece pela perda de um filho, altera o ritmo cronológico 

da vida, pois se espera que os filhos enterrem os pais, e não o contrário. Além disso, a 

mãe sente a necessidade de lembrar-se da perda, como uma forma de dar continuidade 

ao relacionamento rompido. Há, então, uma ânsia em expressar a dor e falar sobre a 

tragédia vivenciada como uma forma de tentar compreender o que aconteceu
(89)

. 

Para Maria Júlia, a perda da mãe denota também a perda de amor, de amparo e 

segurança. Sentimentos esses, culturalmente relacionados à figura materna como 

símbolo de proteção. Ela também revela como sua infância foi marcada pela ausência da 

mãe, que tinha que trabalhar para garantir o sustento familiar, deixando-a sozinha, 

abandonada na rede.  

Esse drama vivenciado pela colaboradora traz um panorama comum na 

sociedade brasileira, na qual o empobrecimento econômico vem acompanhado da 

fragilidade cultural e desintegração das relações sociais
(6)

. Portanto, a morte da mãe fez 

com que a colaboradora revivesse o sentimento de abandono provocado pelo 

rompimento desse laço, trazendo-lhe comprometimentos emocionais, psíquicos e 

sociais, como ela refere: 

 



107 

Quando mamãe morreu, fiquei desnorteada; não tinha mais paciência e 

acabei sendo demitida do trabalho [...]. 

 

Na história de Maria Júlia, percebemos de maneira evidente o enlace entre o 

individual e o social. Koury
(90)

 afirma que, a individualização do luto somada à 

indiferença e à banalidade no trato público da morte são características da experiência 

contemporânea do luto no social. O processo interiorização da perda traz o sofrimento 

para o plano íntimo do indivíduo, que passa a vivenciá-lo na solidão, aumentando o 

sentimento individual de exclusão social. O processo de luto estaria, então, tendo uma 

conotação ambígua entre a imposição cultural da discrição das emoções e à necessidade 

de enfrentamento da morte.  

Embora a tristeza também se faça presente na história de Maria Alice, na 

vivência do luto pelo marido e na saída dos filhos de casa, a fraqueza relacionada à 

sobrecarga no cuidado do cônjuge, enquanto este estava doente, foi um fator 

condicionante na sua ida ao CPICS.  

 

Uma coisa que tenho é solidão![...] Sou da Bahia, mas vivi pouco tempo por 

lá, porque meu marido era da construção civil e vivia na estrada. Pra onde 

ele ia, eu ia junto com os meninos e com a mudança![...] Sempre fui só dona 

de casa! Cuidava do marido, dos filhos... aí, os filhos foram casando, meu 

marido faleceu e fiquei praticamente sozinha. Foi então que percebi que 

não estava bem! Porque meu marido passou seis anos acamado, sofrendo... 

e eu cuidei dele sozinha durante todo esse tempo [...] Apesar de toda força e 

coragem que tinha, começou a bater a depressão...Comecei a me sentir 

fraca! Senti que não ia ter mais coragem, ia entregar os pontos![...] 

Quando cheguei aqui, eu estava muito mal [...] Tinha chegado muito pra 

baixo, muito pra baixo mesmo! Chorava e não conseguia conversar[...] 

 

Maria Hellen também relata em sua história, o adoecimento do esposo como 

um evento impactante em sua vida, trazendo-lhe sentimento de tristeza e ansiedade. 

Somado a isso, as crises de enxaqueca também se constituíram como as principais 

queixas que a fizeram buscar as práticas integrativas e complementares: 

 



108 

Um dos primeiros motivos que me fez vir até aqui (Equilíbrio do Ser), foi a 

enxaqueca! [...] Além da enxaqueca, também comecei a entrar em 

depressão, por outros motivos... Foi um período complicado em minha vida. 

Meu marido teve depressão, tentou suicídio e isso me deixou muito 

impactada![...] De repente, quando vi a cena, ele daquele jeito fragilizado 

como se fosse um menino me pedindo ajuda, fiquei muito mexida. Dei toda 

ajuda pra ele, aguentei o ‘tranco’, mas quando ele melhorou, eu despenquei 

de vez![...] Somado a isto, tem o fato de me sentir muito só aqui! Sou de 

Santo André e meu marido é paraibano [...] Viemos morar aqui, mas não 

me adaptei, chorava todos os dias [...]Lá pra mim era o paraíso! Morava 

em frente à minha mãe, em um lugar maravilhoso e era cheia de amigas! 

[...] Vou tentando me adaptar... É uma luta diária![...] Quando cheguei 

aqui, ‘tava’ meio depressiva, ansiosa [...] 

 

As histórias das colaboradoras mostram que a mulher ainda assume o papel de 

principal provedora de cuidados, o que condiciona e determina sua posição social dentro 

da família, trazendo um impacto negativo em sua saúde. 

Estabelecer o cuidado como responsabilidade inata da mulher, faz parte da 

cultura de gênero estabelecida em nossa sociedade. Um estudo feito por Batista
(91)

 sobre 

a influência do gênero na sobrecarga de familiares cuidadores mostrou que as mulheres 

sofrem muito mais consequências negativas, concretas e observáveis, decorrentes do 

papel de cuidador do que os homens. Maria Alice revela essa sobrecarga por meio de 

sentimentos de fraqueza e desânimo diante da vida. 

Apesar de todo envolvimento afetivo estabelecido no ato de cuidar, a sobrecarga 

emocional que acomete a mulher enquanto cuidadora está associada principalmente à 

perda da liberdade e renúncia da vida pessoal. Ou seja, o adoecimento de um ente traz 

prejuízos e distorções na vida da mulher e na dinâmica das relações familiares
(92)

. 

Essas alterações relacionais provocadas pelo adoecimento do cônjuge, também 

esteve presente na narrativa de Maria Hellen.  Em nossa cultura, o sofrimento mental 

se associa à fragilidade emotiva relacionando-se diretamente à figura feminina. Sendo 

assim, a depressão do marido causou uma inversão no papel de gênero, que considera o 

homem como símbolo de força e razão, modificando os significados culturalmente 

construídos e incorporados pela colaboradora e a deixando em desalento. 



109 

Outro evento em comum que aproxima as histórias de Maria Alice e Maria 

Hellen, que repercutiu significativamente na produção de seus sofrimentos, foi a 

vivência da migração. A solidão revelada nas falas das colaboradoras aponta muito 

mais do que o processo de mudança vivenciado por elas ao sair de sua terra natal para 

acompanhar seus maridos, demonstra também, a fragilidade em estabelecer raízes 

culturais e formar redes de apoio. 

A migração feminina é influenciada principalmente por motivações afetivas e 

familiares, sendo geralmente viabilizada e regulada pelo homem, que se configura como 

ator principal desse processo. Na maioria dos transcursos migratórios onde a mulher 

depende do marido, ela é tida apenas como um membro a mais na família, ficando 

limitada ao trabalho doméstico e ao cuidado dos filhos. Seus sentimentos, muitas vezes, 

são ofuscados e se tornam fontes de sofrimento e desamparo
(93)

. 

Ao cortar raízes com sua terra, com seus costumes e com as relações que tinha 

em seu entorno social, a mulher vai minguando em si mesma, tornando-se uma “alma 

penada”, como afirma Barreto
(6)

.  Para ele, o sentimento de abandono, injustiça e baixa 

autoestima são frutos de uma batalha silenciosa que deixa marca no corpo e alma dessas 

mulheres. A exclusão e o desamparo, provenientes desse desenraizamento, acabam 

desencadeando um desejo contínuo de inserção social. 

Além dessas vivências, outro fator evidenciado por Maria Hellen e que a 

conduziu ao Centro de Práticas Integrativas e Complementares, foi a dor relacionada à 

enxaqueca. Quando o corpo é abalado pela dor, precisa de um caminho para se 

reestabelecer. Isso porque, os significados atribuídos à dor não carregam apenas um 

valor informativo, mas também precedem a uma ação
(94)

. Ao identificar a causalidade 

da dor, há um meio de combatê-la. 

A dor também foi referida nas narrativas de outras colaboradoras, e se mostra 

como fruto da sobrecarga laboral, desvendando todo um contexto sociocultural na 

produção de sofrimento e na busca por cuidado, como percebemos nas falas de Maria 

Rosa e Maria Joana, respectivamente. 

 

Comecei a trabalhar muito nova, aos 18 anos, como professora. Trabalhava 

com crianças marginalizadas na antiga FEBEMA. Quando saí de lá, resolvi 

abrir minha escola [...] Eu era coordenadora, orientadora e quando faltava 

algum professor, eu tinha que substituir... fui ficando sobrecarregada!  

[...]Então chegou um tempo que comecei a sentir um peso em meu corpo. 



110 

Enquanto eu ficava na escola, não sentia nada, porque eu estava 

vivenciando o dia a dia e fazia meu trabalho por amor! Mas o reflexo vinha 

à noite, porque não conseguia dormir sentindo dores. Nessa época, 

aconteceu um problema aqui em casa... meu esposo adoeceu. Foi tudo ao 

mesmo tempo, e isso pesou ainda mais em mim![...] Então, quando 

aconteceu tudo isso,  meu corpo começou a ficar pesado, mais cansado! 

 

Comecei a trabalhar muito cedo para ajudar meus pais [...] apesar de 

querer trabalhar na área de saúde [...] Me desviei totalmente do meu 

sonho! Acabei fazendo marketing [...] Eu trabalhava muito! Tinha uma 

poupança “gorda” pra minha idade! Achava que precisava ganhar muito 

dinheiro para ter as coisas que eu queria! [...] comecei a trabalhar de 

domingo a domingo, não parava! [...] Trabalhava numa empresa muito 

grande e tinha muita responsabilidade[...] Só que começou a parecer uns 

problemas na empresa e eu não tinha maturidade suficiente para lidar e 

comecei a me preocupar. Eu estava muito vulnerável! Foi então que 

comecei a ficar muito irritada a ficar irritada, muito irritada! Comecei a 

sentir dores nos ossos, uma fraqueza, insônia [...]. 

 

Só podemos compreender a dor revelada por Maria Rosa, quando levamos em 

consideração o contexto de sofrimento vivenciado por ela. Em sua narrativa, 

percebemos que a angústia gerada pelo acúmulo de tarefas se mistura com o “amor” 

pela profissão. Essa relação de ambiguidade pode ser mais bem entendida através do 

desenrolar dos papéis atribuídos à mulher ao longo da história. 

Em pesquisa realizada com professoras do sertão nordestino, a docência é vista 

como uma profissão vinculada ao feminino. A mulher, ao se tornar educadora, 

continuaria com sua vocação de cuidar, como se fosse um prolongamento das funções 

domésticas e do instinto maternal. Além disso, o autor ainda identifica que o amor era 

um dos fortes componentes exigidos para cumprir a “missão” de educadora. O 

magistério era então desenvolvido, como uma atividade de amor e doação, por aquelas 

que realmente tivessem vocação
(95)

. 

Nesse sentido, a relação da mulher com a carreira docente se revela sob duas 

nuances de maneira associada: a questão da divisão do trabalho por gênero e a 

desvalorização do trabalho de professor. Esse último aspecto, também mostrado na fala 



111 

da colaboradora, ao expor os múltiplos trabalhos desenvolvidos enquanto educadora. 

Somado a isto, vale destacar que a mulher ainda carrega a incumbência dos afazeres 

domésticos, criação dos filhos e cuidado com o marido. Porém, essa realidade vem 

sendo mudada, paulatinamente, por meio do empoderamento financeiro e social da 

mulher nos espaços antes outorgados pelos homens. 

A angústia da colaboradora se pauta entre as condições precárias de seu trabalho 

e seu amor pela docência.  Seu padecimento se insere nesse paradoxo entre o fardo e o 

afeto de exercer a profissão e se exterioriza em seu corpo por meio de sobrecarga, peso 

e cansaço, como se seu corpo estivesse contendo um peso a mais, que precisa ser 

retirado. Os valores culturais estabelecidos em nossa sociedade também se configuram 

como fatores determinantes na produção de dor e sofrimento, conforme observamos na 

narrativa de Maria Joana.  

Segundo Helman
(20)

, a cultura pode ser um elemento protetor, mas também 

provocador do sofrimento.  Quando o sujeito fracassa ou se encontra fora dos padrões 

de comportamento esperados pela sociedade, ele pode experimentar os sofrimentos de 

cunho social, expressos pela sensação de vulnerabilidade e estresse. A sobrecarga 

laboral evidenciada pela colaboradora pode estar relacionada ao excesso de 

responsabilidade comparado à idade cronológica ou por priorizar o acúmulo de recursos 

no âmbito trabalhista.  

O relato oral de Maria Joana pode ser compreendido pela abordagem de 

Chies
(96)

 quando este afirma que, na cultura capitalista proeminente, a inserção 

prematura da mulher no mercado de trabalho se dá principalmente em fases de crise 

econômica na família e que isso contribui para a exploração trabalhista. Além disso, a 

cultura econômica ocidental favorece a valorização do ter em detrimento do ser. A 

colaboradora expressa bem essa influência em sua fala, principalmente ao revelar que se 

desviou de seu sonho para trabalhar em outra área, e que tinha um bom acúmulo de 

recursos para alguém de sua idade. 

Os contextos históricos e culturais nos quais essas mulheres estão imersas, 

influenciaram diretamente na reorganização dos projetos de vida e na redefinição de 

espaços sociais, afetando muitas vezes as relações interpessoais, nas várias esferas de 

sociabilidade e afetividade
(97)

. Verificamos essa situação na história de Maria Elis que 

procurou o Centro de práticas integrativas e complementares por se sentir desamparada 

e vulnerável. Em seu relato, ela sinaliza eventos de sua vida que a levaram a essa 

condição:  



112 

  

[...]Queria fazer psicologia, mas aí casei, tive três filhos, separei, fiquei dez 

anos separada, criando meus filhos sozinha, então tive que trabalhar! [...] 

Teve uma época, que minha vida estava uma confusão, uma miscelânea! 

Tinha muitos conflitos familiares... Eu estava no centro dessa confusão 

aparando todo mundo, mas ninguém me aparava, então comecei a não dar 

conta. Foi aí que comecei a ficar meio debilitada, meio fragilizada [...] No 

período que comecei a frequentar aqui, eu estava aposentada e começou 

muitos problemas em casa, na família, com meus filhos e isso foi me 

desgastando... A vida começou a ficar ruim! Aí comecei a procurar ajuda! 

 

Maria Elis desde cedo abdicou de seus sonhos por conta do casamento. Depois 

de alguns anos se divorciou e teve que começar a trabalhar para sustentar os filhos. 

Somente alguns anos depois é que veio a casar-se novamente. Essa situação em que, 

muitas vezes, a mulher se vê diante da limitação das possibilidades de ação e escolha é 

considerada, por Pussetti e Brazzabeni
(34)

, como grande produtora de sofrimento social.  

A cultura de gênero se mostra como condicionante na elaboração dos projetos de 

vida da mulher. A abdicação dos sonhos, principalmente relacionados ao trabalho e 

formação profissional em detrimento do casamento, ainda faz parte do contexto cultural 

em que vivemos em que a posição social da mulher está vinculada à esfera doméstica e 

à família. Nesse sentido, as mudanças no papel na mulher na sociedade estariam 

intimamente associadas às posições que elas ocupam na estrutura familiar. Essas 

transformações foram observadas na fala da colaboradora, que iniciou sua jornada no 

mercado de trabalho somente após divórcio, pela necessidade de manter-se 

financeiramente e de criar os filhos. 

Essa relação entre família e trabalho vem se desenhando intimamente ao longo 

da história e traz desdobramentos significativos nas relações de gênero. É diante da 

aposentadoria, que Maria Elis se volta novamente para a vida doméstica e se vê no 

papel de mediadora diante dos conflitos familiares que, até então, estavam ofuscados 

pela sua ocupação fora de casa. As mudanças ocorridas pela perda da proteção social 

vinculada ao trabalho e pelo abalo da dinâmica familiar, entendida aqui como um lugar 

de reconhecimento e pertencimento, ocasionaram na colaboradora a sensação de 

desamparo e sentimento negativo diante da vida. 



113 

Helman
(20)

 acredita que as alterações que têm efeitos mais prolongados na vida 

afetam de maneira mais profunda a mulher, gerando impactos negativos sobre sua 

saúde, trazendo implicações psíquicas graves. Nesse sentido, o autor descreve que os 

padrões de inter-relacionamento que envolvem os membros da família podem ter 

influências protetoras ou patogênicas, dependendo do contexto.  

Embora cada família apresente papéis e funções bem delimitadas e estipuladas 

pelos diferentes membros, estes podem sofrer constantes mudanças. A maneira como 

cada pessoa dá sentido às relações estabelecidas entre os entes é que irá influenciar na 

maneira como se comportam diante de situações conflitantes
(98)

. 

Na antropologia, as relações familiares são pensadas além da unidade biológica, 

dentro de um sistema de analogias que confere a comunicação como a principal aliança 

para estabelecer a relação de parentesco entre seus membros. No entanto, na maioria das 

sociedades ocidentais, o modelo familiar nuclear, que enfatiza os laços de 

consanguinidade e definem a família biológica, é o mais difundido
(99)

. Esse modelo 

cultural disseminado na nossa sociedade eclode como gênese de muitos conflitos e 

preconceitos no entendimento da família como uma aliança entre pessoas. 

  Esses conflitos são evidenciados por Maria Lívia, que ao contar sua história, 

estabelece-os como os grandes causadores para suas “questões emocionais”, e que as 

queixas de ansiedade, tristeza, baixa autoestima, insegurança, que a levaram a buscar 

ajuda eram frutos desses abalos. Em sua narrativa, a descoberta da adoção se faz como o 

fator principal que desencadeia seus sofrimentos. Porém, ela também menciona a 

menopausa e estresse da vida cotidiana como fatores agregadores. 

 

Eu era muito presa! Minha mãe me protegia demais e não me liberava pra 

nada! [...]Foi então que comecei a encucar com umas coisas, que 

aconteciam dentro de casa e eu achava estranho[...] Tinha 13 anos quando 

descobri, por outras pessoas, que era filha adotiva! Ela me chamou pra 

conversar e disse: ‘Olhe, eu não sou sua mãe biológica, mas eu sou sua 

mãe do coração, é como se você tivesse saído de mim!’ Mas eu não queria 

nem saber! [...] Tivemos muitos conflitos! [...] Estas questões emocionais, 

vão enchendo, enchendo e um dia estoura! E quando vai passando a idade 

vão surgindo outros problemas também [...] Comecei uma menopausa 

precoce, aos 40 anos. É horrível! [...] Isso mexe muito com uma mulher! 

Em todos os sentidos! [...] estava casada com um rapaz, e isso abalou muito 



114 

a relação[...] Nessa época eu também estudava demais! Não parava! 

Quando eu deitava, às vezes procurava o que fazer, porque a mente não 

parava! [...] Cheguei com muita ansiedade, bastante dor de cabeça [...] 

estava inquieta [...] impaciente, tinha um pouco de esquecimento, falta de 

amor próprio, um início de depressão...eu estava naquela de não confiar em 

si mesma [...]Eu vim sabendo que minhas queixas tinham um fundo 

emocional! 

 

A maneira como Maria Lívia descobriu que foi adotada fragilizou os laços 

afetivos que a uniam com a mãe adotiva e pôs em xeque sua definição de ser no mundo, 

gerando desgastes emocionais e psíquicos. Sarti
(99)

, baseada nas reflexões de Lévi-

Strauss, refere que o ser humano se faz social por meio das relações de parentesco entre 

os membros da família.  Essa relação de parentesco vai além dos “laços de sangue” e se 

configura através de um sistema de comunicação, no qual o sujeito se define em relação 

ao outro. É por meio dessa comunicação que se constitui o processo social afetivo. O 

fato da revelação não ter sido feita pelos pais causou uma quebra na comunicação entre 

pais e filha, e, assim, as definições sociais de pertencimento foram rompidas. 

Além disso, a menopausa precoce constituiu uma nova fonte de abalo na vida 

dessa colaboradora. Em estudo realizado por Costa e Gualda
(100)

, foi observado que a 

menstruação está relacionada a vários aspectos da vida feminina determinando o papel 

social e cultural das mulheres como mães, esposas e donas-de-casa. A presença da 

menstruação não só indica a possibilidade de procriar, mas interfere em sua vida sexual, 

de modo que sua ausência gera mudanças significativas em seus vínculos conjugais. 

O ritmo acelerado de vida foi outro aspecto citado por Maria Júlia, que ela 

associa as suas queixas emocionais. Percebemos em sua história que, os fatores 

relatados são carregados de significados socioculturais, sinalizando como as 

transformações biológicas, sociais e afetivas podem ser produtoras de padecimento e 

estão intimamente entrelaçadas. 

A fala da colaboradora traz outras conotações que nos mostra como ela 

compreendia seu sofrimento. Ao relatar que as questões emocionais vão “enchendo até 

estourar”, a colaboradora utilizou uma metáfora para revelar seu sofrimento, trazendo-o 

para a dimensão corporal, e o associando a uma máquina a vapor. Ela transmite, então, a 

ideia de uma pressão interna, que na ausência de uma válvula de controle, explode 



115 

drasticamente
(20)

. As emoções são expressas como o acúmulo de uma força que rompe 

as barreiras da mente e se instaura no corpo físico. 

O corpo é visto como fruto dos aspectos socioculturais de uma determinada 

sociedade, inscritos em um tempo histórico definido. São as relações estabelecidas entre 

o indivíduo e o entorno social, mediadas pela cultura, que vão constituir o corpo como 

um território singular da história pessoal do indivíduo. Sendo assim, ele assume um 

caráter polissêmico, inserido nas dimensões entre o individual/coletivo e 

biológico/social/cultural
(101)

. 

A partir dessa afirmativa, consideramos que as queixas que levaram essas 

mulheres em busca de práticas integrativas de cuidado estão arraigadas dentro do 

contexto sociocultural no qual cada uma estava inserida e que o sofrimento vivenciado 

se aflora, assumindo seu caráter público no conjunto da corporeidade, por meio da dor, 

seja ela física ou psíquica. 

Em nossa sociedade, o racionalismo científico e o saber médico influenciam os 

comportamentos e significados atribuídos ao processo saúde-doença-cuidado e 

sofrimento. Tendo o corpo como objeto de estudo e controle social, a medicina 

ocidental determina as causas e formas de adoecer, bem como os meios de se combater 

a doença. Nesse sentido, é através do corpo que o sofrimento pode ser legitimado.  

A maneira como cada mulher encarnou o sofrimento para que este pudesse se 

tornar visível, possibilitou a construção de uma subcategoria, no sentido de ampliar o 

olhar interpretativo sob esse fenômeno. 

 

5.1.2 A Corporificação da dor  

 

Percebemos que a dor foi referida em todas as histórias contadas nesta pesquisa 

e assume um sentido paradoxal, pois, ao mesmo tempo em que pode ser considerada 

como uma forma de manifestar o sofrimento, ela pode se fazer como cronificadora 

deste. Sendo assim, a dor se exprime como uma experiência limitadora da condição 

humana, conforme visto nas narrativas de Maria Rosa e Maria Joana, 

respectivamente. 

 

[...]Já não conseguia dormir mais à noite e cheguei a ficar quinze dias sem 

andar! Foi uma paralisação total! Meus joelhos incharam, meus ombros... 



116 

era tanta dor! ... Foi quando resolvi fechar a escola e fiquei mais em casa 

[...] Ninguém podia tocar em mim e eu não podia fazer nada em casa, não 

conseguia[...]  

 

Comecei a sentir dores nos ossos, uma fraqueza, insônia... Antes eu jogava 

futebol, vôlei, dançava e de repente não conseguia mais fazer nada! Tive 

que sair do emprego, porque não estava aguentando fazer mais minhas 

funções do dia a dia [...] Eu era uma pessoa muito otimista [...] Mas depois 

que as dores começaram, me tornei uma pessoa muito negativa. Fiquei 

muito estressada e achava que não ia mais conseguir fazer as coisas. 

[...]Passei a depender de todo mundo, a esperar ajuda das pessoas até para 

pentear meu cabelo e eu não estava acostumada com isso [...] Eu não era 

daquele jeito, aquela não era eu [...] me tornei outra pessoa, me isolei! [...] 

 

Os excertos das narrativas revelam que a dor, além de sua natureza restringente 

sobre os corpos, ocasiona uma desorientação do self. Como consequência, causa uma 

fragilidade dos laços sociais, a partir do momento em que o não reconhecimento de si 

influencia o olhar sobre o outro e vice-versa. Somado a isto, percebe-se o sentimento de 

impotência frente às atividades rotineiras e improdutividade em relação ao trabalho.  

É por meio das relações estabelecidas em seu entorno social que a mulher 

constrói o significado do adoecimento e orienta seus comportamentos. A doença ao 

propiciar a interrupção de atividades, o esfacelamento das relações e perda de papéis 

sociais, agride a identidade social e cultural dessas mulheres
(102)

.  

Embora seja um fenômeno de caráter privado e emocionalmente intenso, a dor 

só pode ser compreendida se for vista dentro de um contexto mais amplo de experiência 

do sofrimento. Fazendo uma alusão a Barreto
(6)

 consideramos que dores não se 

expressam no corpo, mas também na alma, assim como revela Maria Júlia. 

 

[...] com a morte de mamãe, passei 40 dias trancada em um quarto. Não 

aguentava aquela dor, pensei até em cometer suicídio! Porque eu queria 

matar aquela dor que eu estava sentindo! [...] 

 



117 

A dor referida na narrativa da colaboradora está associada à angústia vivenciada 

pela morte da mãe. O sofrimento psíquico assume, por meio da dor, um canal de 

comunicação, que conota a possibilidade de vir a ser reconhecido e amparado.  

Helman
(20)

 acredita que a experiência dolorosa implica necessariamente em uma 

relação social entre a vítima e uma ou mais pessoas, gerando uma expectativa quanto às 

respostas prováveis a sua dor e aos custos e benefícios de sua manifestação. A 

existência da dor se faz presente pela oralidade, mas também por meio de 

comportamentos, que podem incluir isolamento, jejum, reza, entre outros.  A tentativa 

de suicídio, nesse caso, apresenta-se como parte de uma narrativa não verbal de 

sofrimento. 

Vale destacar que as dores da alma, nem sempre assumem a mesma importância 

que as doenças físicas. O modelo biomédico ao fragmentar o ser humano em 

corpo/mente/espírito relegou a subjetividade, e os aspectos a ela relacionados, durante o 

tratamento/cuidado. Maria Hellen elucida este fato em sua narrativa: 

 

[...] O que percebo é que quando você está com uma doença que não se vê 

as pessoas não tem respeito, acham que é invenção ou não têm 

paciência[...] 

 

A necessidade de manifestar e trazer para o plano físico a angústia, a dor e 

outros sentimentos que corroem a esperança do ser humano, implica em dizer que eles 

já foram tolerados e não obtiveram alívio. Externar o sofrimento de maneira encarnada é 

comprovar para si mesmo, e para a sociedade, que o padecimento é válido e se instaura 

na lógica médica. 

Quando o serviço de saúde não dá suporte a essas “doenças invisíveis”, 

geralmente o sujeito procura outros recursos de cuidado que possam acolher sua dor. A 

busca por outros serviços se faz por meio de intercâmbio de conhecimentos e 

experiências entre amigos e vizinhos que já vivenciaram a mesma situação
(46)

. 

Verificamos que os profissionais de saúde, neste caso os médicos, não estão 

preparados para atender demandas de saúde mental que expressem sofrimento 

emocional.  Helman
(20)

 refere que apesar da medicina ocidental já admitir a existência 

da doença psicossomática, ela não valoriza os elementos sociais, culturais e 

psicológicos que envolvem o contexto da somatização. 



118 

Ao procurar o serviço biomédico por conta das dores e de outras alterações 

fisiológicas que surgiram após a perda do filho, Maria Vitória obteve a seguinte 

resposta: 

  

Fiquei também com dores na coluna, minha pressão subiu, e, segundo os 

médicos, tinha a ver com o emocional também, com o sistema nervoso [...] 

como se o coração transmitisse pras costas [...]. 

 

Observamos ainda que, ao tentar explicar o motivo de sua dor, a colaboradora 

atribui ao coração o significado de retentor de sua saúde. Esse fato é revestido de 

simbologia, em que a parte do corpo selecionada tem um sentido cultural para a pessoa. 

Prates
(103)

 revela que muito antes da descoberta da função fisiológica, o coração foi tido 

como centro da vida, da coragem e da razão, sendo seu símbolo, o mais universal entre 

todos. Ao citar o coração como fonte de seu sofrimento interno, Maria Vitória acaba 

por fazer uma alusão aos sentimentos pela morte de seu filho querido. 

A busca de uma definição para a dor, que a torne possível de ser localizada no 

corpo, influencia no modo como a vítima vai vivendo essa experiência e a maneira 

como vai levá-la ao conhecimento de outras pessoas. Quando a dor está associada ao 

irremediável, ou seja, quando seu significado se torna obscuro e seu aspecto simbólico 

não se realiza, gera sintomas de ansiedade, frustação, solidão e angústia pelo seu não 

reconhecimento
(94)

. Este fato é percebido na narrativa Maria Joana: 

 

[...] Fiz muitos exames e tomei muita medicação, porque doía tudo!! Foram 

muitas ressonâncias, muitos exames de sangue, muita coisa e não dava 

nada![...]  

 

 Maria Rosa também revela em sua história sua angústia diante da não 

identificação de sua dor: 

 

[...] A maioria dos médicos que fui, dizia que era tudo psicológico, porque 

tudo que eu sentia, não era compatível com o que eles tavam vendo nos 

exames[...]Na época, eu tinha um plano de saúde, fui para os melhores 

médicos e não fiquei curada, isso aumentava mais minha angústia!  

 



119 

As falas das colaboradoras revelam que diante da hegemonia do saber médico, 

que condiciona e estabelece as formas de adoecer, não obter uma resposta que 

classifique e identifique suas dores, e, por conseguinte, determine as formas de 

combatê-las, é furtar-lhes a possibilidade de obter uma cura e agravar ainda mais o 

sofrimento. 

Quando a medicina não consegue explicar a fundo a presença da dor através de 

mecanismos fisiológicos que possam ser visualizados ou respaldados através de exames 

ou outros meios diagnósticos, a atenção se volta para os determinantes psicológicos e 

sociais
(104)

. Nesse sentido, o profissional ao dizer que é “um problema psicológico” 

acaba por culpabilizar a usuária e remete a ideia que a mesma estaria imaginando ou 

inventando uma dor. Ao assumir essa postura o médico evidencia a fragilidade da 

medicina diante dos aspectos subjetivos que envolvem a dor e o sofrimento. 

Dentro do contexto sociocultural em que o sofrimento é vivenciado, os caminhos 

para a busca de cuidado só são traçados quando esse sofrimento assume forma no 

conjunto da corporeidade, ou seja, quando eles são exteriorizados seja pela linguagem 

ou pelo corpo. Neste sentido, elaboramos a seguinte categoria: 

 

5.2 Itinerários Terapêuticos e Rituais de Cuidado das 

Mulheres 

 

Para Alves e Souza
(45)

, o itinerário terapêutico envolve distintas trajetórias 

individuais dentro de um campo de possibilidades socioculturais e pode trazer 

elaborações de projetos específicos e, ao mesmo tempo, contraditórios. Logo a escolha 

pelo tipo de cuidado é influenciada pelo contexto cultural de cada indivíduo, mas essa 

escolha pode ser reatualizada a partir de novas vivências interpretativas. Assim, nesta 

pesquisa entendemos que os itinerários terapêuticos foram definidos e redefinidos a 

partir das relações estabelecidas por cada mulher em seu entorno social. 

Embora a maioria das colaboradoras desse estudo tenha iniciado seu itinerário 

terapêutico dentro do sistema formal de saúde, algumas já foram diretamente ao CPICS 

na busca por cuidado. Isso demonstra que, apesar do modelo alopático ainda ser 

hegemônico em nossa sociedade, estamos atravessando um momento de crise
(5)

, uma 

ruptura no paradigma biomédico que vem se reafirmando e abrindo espaço para uma 

nova cultura em saúde.  



120 

Na tentativa de compreender como foram delineados os itinerários terapêuticos, 

observamos que as interpretações do processo saúde-doença são estabelecidas nas 

relações das mulheres com seu entorno social, influenciado de maneira direta como, 

quando e onde elas devem buscar cuidado. 

Essa intervenção social se dá por meio de orientações específicas ou conselhos 

entre pessoas ligadas umas as outras por laços afetivos. A comunicação via 

aconselhamento se estabelece com base nas próprias experiências individuais que são 

compartilhadas dentro dessa rede
(20)

. Na narrativa de Maria Vitória, ela revela que, 

diante da sua angústia pela morte do filho, algumas pessoas ao seu redor 

recomendaram-na procurar um profissional de saúde para ajudá-la no enfrentamento de 

seu sofrimento: 

 

[...] minha sobrinha e minha neta, que frequentam a Igreja Batista, me 

indicaram uma psicóloga que tem lá e que também atende em um hospital. 

Fiquei uns 4 (quatro) meses sendo acompanhada por ela[...]  

   

Maria Rosa também deixa subentender que foi orientada a procurar os 

profissionais de saúde na tentativa de encontrar alívio para suas dores: 

 

Frequentei vários médicos! Todos os médicos que me indicaram eu fui! 

 

 Embora nas narrativas das colaboradoras o sistema formal de cuidado seja o 

primeiro setor utilizado na busca por cuidado, levamos em consideração que o sistema 

informal exerce forte influência nessa escolha, já que é por meio do aconselhamento e 

das indicações provindas dessa rede social de mulheres, que o itinerário começa a ser 

direcionado. 

 Essa prioridade pelos serviços formais de saúde é citada por Nabão e 

Maruyama
(105)

 ao referirem que na maioria das sociedades ocidentais os itinerários 

terapêuticos privilegiam o modelo biomédico, principalmente quando o sofrimento 

provoca alterações graves nas condições de saúde do indivíduo e, por consequência, 

interferem em sua rotina. Com base nessa premissa, destacamos nas falas de Maria 

Lívia, que diante de seu ritmo acelerado de vida, a procura pela medicina alopática só 

aconteceu após o surgimento das crises convulsivas: 

 



121 

[...] Ano passado, no mês de maio, tive uma convulsão, do nada! Minha 

pressão, minha glicemia estavam boas, eu estava super bem[...] Depois da 

convulsão, fiquei como se tivesse ataques epilépticos. Fui ao hospital, fiquei 

em observação, mas como não tinha nenhum neuro de plantão, me 

encaminharam pra um. Fui ao médico, fiz uma ressonância magnética, mas 

não deu nada. Procurei outro neuro, que me passou uma medicação bem 

forte![...]  

 

 Além da procura pelo serviço formal de saúde ter sido guiada pela interferência 

que a doença trouxe em seu cotidiano, a colaboradora revela a necessidade de obter uma 

justificativa que leve à causa de seu problema. O hospital é, na maioria das vezes, a 

primeira referência na busca por atendimento médico. Diante da não identificação da 

doença, a colaboradora procura outro médico que possa lhe oferecer alguma resposta 

frente ao seu adoecimento. 

 Essa peregrinação das mulheres em busca de tratamento médico mostra que a 

fragilidade do sistema de saúde, pautado no modelo médico, corresponde às variadas 

formas simbólicas de essas usuárias viverem a violência institucional
(106)

. Essa vivência 

também foi observada a história de Maria Joana, que mesmo após o diagnóstico de 

fibromialgia, continuou a se deparar com outros problemas dentro dos serviços de 

saúde: 

 

[...] Me adaptei a pesquisar a doença na internet, porque nem meus pais, 

nem os médicos me davam apoio. Era só eu e o google! Muitas vezes o 

médico não explicava direito, não tinha uma conversa aberta, só dizia pra 

mim que era aquilo e pronto! Que eu ia depender totalmente dos remédios e 

dele [...] outra vez em um hospital-escola, aconteceu do médico virar de 

costas pra mim e ficar conversando com os alunos. Fui muito maltratada! 

Teve um médico que chegou a dizer: ‘Olhe, é daí pra pior! O resto da sua 

vida vai ser assim! Eu não quis aceitar e disse: ‘Tem que ter outro caminho, 

tem que ter! 

  

 Na narrativa de Maria Joana a falta de amparo e apoio, tanto da família como 

do profissional de saúde, fez com que ela fizesse uso da internet como fonte de 

informação e auxílio para o enfrentamento de sua doença. Mattos
(107)

 refere que a 



122 

dificuldade em estabelecer um diagnóstico, no caso da fibromialgia, dificulta a relação 

terapêutica e põe em risco a credibilidade da doença para a família, ocasionando 

sentimentos de angústia e desamparo para a colaboradora. 

O esfacelamento da relação médico-usuária também se mostrou visível, 

principalmente na formação médica, pela postura desumana do profissional frente à 

condição de saúde da colaboradora. Fato este, que ela reporta ao dizer que foi 

maltratada. A dificuldade na comunicação com o profissional de saúde se mostrou como 

um dos aspectos que influenciam na busca por informações sobre saúde e doença nos 

meios virtuais, em pesquisa realizada por Silvestre et al
(108)

 com usuários do SUS em 

Santa Catarina. O estudo ainda revelou que as mulheres fazem uso desse recurso muito 

mais do que os homens.  

 Ao estabelecer um diagnóstico, o médico deve ter cuidado para não sentenciar o 

destino do usuário com a incurabilidade ou o controle da doença, já que o poder de 

previsão em relação à vida individual de um usuário pode variar muito. Diante das 

múltiplas dimensões que envolvem o sofrer e a capacidade de cura, não se devem 

reduzir as possibilidades interpretativas aos diagnósticos biomédicos, nem as 

possibilidades terapêuticas aos tratamentos cientificamente correntes. Essa 

absolutização dos limites pessoais e científicos podem gerar desengano dos doentes, 

frustações na relação profissional-usuário e iatrogenias simbólicas
(109)

. 

 Diante de tais considerações, verifica-se que o olhar médico objetificou a usuária 

e a reduziu aos seus sintomas. O processo terapêutico foi assim construído de maneira 

unilateral e de forma totalitária, deixando a colaboradora inconformada com a situação 

supostamente irremediável. A dependência médica e medicamentosa são enfatizadas e 

impostas à usuária como se fossem as únicas possibilidades de cuidado/tratamento 

disponíveis.  

  A visão da doença como uma perturbação indesejada colabora com a construção 

da saúde como valor social central, no qual o controle sobre os corpos e a medicalização 

social se constituem como características do modelo biomédico atual
(32, 110)

. A 

medicalização do sofrimento se fez presente na maioria das histórias aqui contadas. 

Maria Rosa, ao recorrer aos médicos na tentativa de que estes pudessem aliviar 

suas dores, foi surpreendida com a oferta de medicamentos: 

 

A maioria dos médicos que eu fui, dizia que era tudo psicológico, porque 

tudo que eu sentia, não era compatível com o que eles estavam vendo nos 



123 

exames [...] Então, eles passaram remédio tarja preta, mas não tomei! 

Porque eu acreditava que meu problema não era isso e se chegasse a tomar 

esses remédios, num ia me livrar nunca deles! Eu queria me livrar do meu 

problema! Mas antes de tomar esses remédios para curar meu problema, eu 

queria me curar de dentro pra fora, e foi isso que eu fiz, preferi não tomar! 

 

Na fala de Maria Rosa percebemos que apesar do profissional ter estabelecido 

uma relação entre o psíquico e o físico, ele não esboçou tentativas de interpretar ou 

compreender a experiência do sofrimento vivenciado por ela. Assim o tratamento foi 

direcionado para o silenciamento do sofrer através da medicalização. 

A cultura da medicalização deixa o ser humano em situação de desamparo e 

incompetência, relegando nas mãos do profissional o poder sobre seus corpos e seu 

sofrimento, na maioria das vezes tornando o processo terapêutico estranho à 

compreensão do doente
(109, 111)

. A atitude de não aceitar a prescrição médica mostra que 

houve uma rejeição, de Maria Rosa, da forma como se estabelecia a relação 

terapêutica, e conota, ao mesmo tempo, a sua necessidade em se fazer ativa no processo 

de cuidar. 

Durante a interação profissional-usuário as transações entre as explicações e 

interpretações do adoecimento envolvem divergências no conteúdo cognitivo, nos 

valores terapêuticos e nas expectativas de vida. Essas diferenças levam muitas vezes a 

não aderência ou ao abandono do tratamento
(112)

.  

Fato este também evidenciado na narrativa de Maria Hellen, que ao descobrir 

que o marido estava tentando suicídio, foi tomada por uma angústia e por um desespero 

que a levaram ao consultório médico em busca de ajuda.  Ela descreve o fato da 

seguinte maneira: 

 

[...]Procurei o médico e ele passou um antidepressivo pra mim. Mas não 

consegui tomar, porque os primeiros comprimidos que tomei, me deixaram 

tonta, zonza, não conseguia nem me levantar e parei, senão ia viver 

alienada![...] 

 

Maria Vitória também revela em sua história o uso da medicação como 

tentativa de ajudá-la a enfrentar o sofrimento causado pela morte de seu filho: 

 



124 

[...]Quando fui ver o psiquiatra, ele começou a perguntar e comecei a falar 

tudinho. Perguntou há quanto tempo meu filho tinha falecido, como eu 

estava, porque eu tinha ido até lá, e se eu queria remédio pra dormir ou se 

acalmar. Então eu disse: ‘Olhe, na verdade o médico é senhor, o psiquiatra 

é o senhor, não sou eu! Estou aqui porque preciso de sua ajuda! [...] Ele 

começou a prescrever um remédio. Também de cabeça baixa tava, e ficou. 

Me deu a receita, e eu quase rasguei e joguei na cara dele, de tanta raiva 

que fiquei![...] Cheguei a tomar a medicação por um tempo [...] Mas 

comecei a ficar dependente da medicação. Estava me sentindo pesada! 

Então falei pra minha filha:[...] ‘Esse remédio não tá me fazendo bem![...] 

 

Nos relatos percebemos que há um deslocamento da responsabilidade da cura da 

doença para o profissional. Porém, as colaboradoras procuram a ajuda do médico, 

porque na sociedade atual para que o sofrimento seja considerado legítimo deve ser 

passado pelo crivo da medicina. Em ambas narrativas, oferece-se apenas a medicação 

como forma de tratamento para a angústia. A postura profissional diante do sofrimento 

do outro, reflete ainda no despreparo em lidar com a subjetividade que envolve o sofrer. 

A procura por atenção à saúde revela a esperança e o desejo de encontro com um 

curador que possa conceber um caminho de melhora, que traga mais liberdade e mais 

saúde. No entanto, o conhecimento gerado na medicina ocidental vem deixando de lado 

a promoção da autonomia ao devotar-se somente para a intervenção material nos corpos 

e seus mecanismos fisiopatológicos, convergindo para a dominação e para a 

medicalização social do sofrimento
(109)

. 

 Freitas
(98)

 acredita que na sociedade atual há pouca tolerância com as expressões 

vinculadas à tristeza, frustração e perda, causando consequentemente uma dificuldade 

em lidar com os sentimentos. Com as transformações culturais do século, 

principalmente no que diz respeito à classificação e diagnósticos dos transtornos 

mentais e evolução dos psicotrópicos, houve a possibilidade de inclusão das causas 

subjetivas do sofrimento dentro da nosologia psiquiátrica. O conhecimento biomédico 

se apropriara, então, do corpo e da mente dos indivíduos por meio da psiquiatriação da 

vida
(113)

. 

As situações de desamparo vivenciadas pelas colaboradoras evidenciam um 

estado de dependência do outro para a satisfação das suas necessidades. É algo que 

conduz a condição de incompletude e fragilidade
(114)

. Nesse sentindo, elas não 



125 

procuraram se curar, mas queriam ser curadas. Nesse sentindo, os serviços médicos 

garantem a essas mulheres uma forma de proteção social, em que muitas vezes, mesmo 

não encontrando soluções para suas necessidades nas consultas, retornam ao serviço na 

busca de encontrar amparo
(34)

. Maria Vitória demonstra essa necessidade de apoio ao 

recorrer novamente ao profissional: 

 

Voltei ao psiquiatra pra dizer que o remédio estava me fazendo mal [...] O 

médico ainda quis diminuir a dosagem, mas minha filha queria que ele 

passasse um mais fraco, só pra amenizar a situação... Só que eu fui pra 

casa, rasguei a receita e procurei a médica do postinho, e ela me disse o 

seguinte: ‘Olhe, não sou psiquiatra, mas já passei por isso na família. Por 

isso vou passar um remédio bem suavizinho, é o clonazempam, tem baixa 

dosagem e não vai lhe dopar. É só pra lhe acalmar [...] Quer fazer essa 

experiência?’ Então eu aceitei e foi o que amenizou. 

 

Embora tenha voltado ao consultório médico para ajustar a posologia do 

medicamento, Maria Vitória não se satisfez com a nova prescrição. No entanto, 

compreendemos que sua insatisfação não se devia à medicação, mas sim a forma como 

foi atendida pelo médico, pois ao se dirigir a outra profissional, que lhe concede mais 

atenção e promove a troca de experiências, a colaboradora aceita a medicalização. 

Tesser
(115)

 revela que esse mito produzido pelo saber e pela verdade científica 

em querer controlar e objetivar o sofrimento humano gera uma crença cega na ciência, 

que empobrece a parceria envolvida na relação de cuidado, na qual de um lado fica o 

profissional imperativo, guardião do saber hegemônico e, do outro, o usuário à espera 

de uma medicação que possa aliviar seu sofrimento. Esses fatos reforçam a crítica feita 

por Illich
(116)

, desde a década de 70 do século passado, ao dizer que a medicina acabou 

tornando-se uma ameaça aos indivíduos, difundindo uma iatrogenia social e cultural na 

vida dos indivíduos, causando perda da autonomia, expropriação da saúde e destruição 

do potencial cultural para lidar com o sofrimento. 

Além da passividade no processo terapêutico, a medicalização conota um 

mascaramento dos problemas sociais dessas mulheres, muitas vezes, impedindo-as de 

usar seus recursos e competências contra as adversidades que as acometem. 

Configurando o processo de medicalização sob a perspectiva de gênero, 

percebemos que este fenômeno se instaura como um fator determinante no processo 



126 

saúde-doença cuidado e na posição social ocupada pela mulher. Maluf e Tornquist
(117)

 

referem que o modelo de saúde hegemônico se volta prioritariamente para as questões 

físicas e sexuais, que envolvem o corpo feminino, não levando em conta os aspectos 

subjetivos e socioculturais que permeiam o sofrimento feminino, proveniente, na 

maioria das vezes, de problemas sociais e desajustes familiares. 

A pesquisa realizada por Carvalho e Dimenstein
(43)

, com mulheres que 

utilizavam psicotrópicos e eram usuárias do serviço público de Natal-RN, revelou que a 

prescrição desse tipo de medicamento foi feita predominantemente para o alívio do mal-

estar, sem considerar o contexto sociocultural no qual estavam envolvidas, como um 

fator produtor de sofrimento. Essa relação estabelecida entre médicos e mulheres se 

apresenta como uma complexa rede que articula classe, gênero e raça/ etnia, de forma a 

se revelar como uma cadeia reprodutora de desigualdades e assujeitamento, bem como 

de uma “verdade” que aprisiona a mulher e requer forte resistência no seu 

enfrentamento. 

Outro aspecto que levamos em consideração foi a referência majoritária do 

profissional médico diante da procura por cuidado. Acreditamos que ao procurarem os 

serviços de saúde as colaboradoras foram condicionadas pela hegemonia do modelo 

biomédico em nossa sociedade, no qual o médico ainda é concebido como figura central 

do sistema formal de cuidado e detém (quase que exclusivamente) o poder de 

diagnosticar e prescrever. Essa situação vai de encontro com as propostas assentadas 

pelo SUS, de estabelecer o atendimento em uma perspectiva multidisciplinar, tendo 

como foco o sujeito. 

É importante salientar que a possibilidade de (re) construir um modelo de 

atenção à saúde, pautado na integralidade do cuidado, só pode ser possível por meio de 

articulação de diferentes saberes e práticas por parte de equipe multidisciplinar. Para 

tanto, é necessário o desenvolvimento de uma prática comunicativa orientada para o 

entendimento mútuo e com um sentido de corresponsabilidade para, assim, obter um 

maior impacto sobre os diferentes fatores que interferem no processo saúde-doença
(118)

. 

A procura das mulheres pelos serviços de saúde tradicionais foi impulsionada 

pela necessidade de legitimar o sofrimento e gerar outro tipo de sociabilidade ao 

pertencer a um novo grupo e status social- o de doente. Quando a sintomatologia 

expressa não se enquadrou dentro da lógica do serviço, ou quando o diagnóstico e a 

terapêutica não fizeram sentido, elas traçaram outros caminhos na tentativa de encontrar 



127 

quem amparasse seus sofrimentos, reintegrando-as ao seu contexto de crenças e 

proporcionando-lhes possibilidades de cuidado. 

Cada ato de escolha terapêutica está relacionado à imagem que o indivíduo faz a 

respeito do que vai ser ou como vai ser determinado tratamento, sendo influenciado pela 

rede de relações sociais na qual ele está inscrito. Essa rede é tomada como referência na 

elaboração de novas imagens e construção de significados sobre determinados tipos de 

cuidado e tratamento
(45)

. 

Atualmente, em nossa sociedade, o sistema de saúde vem atuando tanto 

perspectiva da medicina alopática, como também na oferta de práticas integrativas. A 

alopatia é hegemônica e legitima o modelo biomédico, e as PICs estão ancoradas ao 

paradigma holístico, porém ainda são minorias nos serviços de saúde. 

Nos relatos de algumas colaboradoras observamos que a busca por práticas 

integrativas e complementares foi feita com base na indicação médica, mas também foi 

influenciada pelo contexto relacional de cada mulher. Após a integração das PICs no 

Sistema Único de Saúde no município de João Pessoa, muitos profissionais, 

principalmente da Atenção Primária, indicaram os usuários para estes serviços. 

Na narrativa de Maria Rosa, ela revela que percorreu vários serviços alopáticos 

e não obteve sucesso para suas dores, fato esse que aumentava ainda mais sua angústia. 

Porém, ela revela que soube do Centro de Práticas Integrativas e Complementares por 

meio de um médico que a aconselhou a buscar essas práticas: 

 

Por último, fui a um médico que me disse: ‘Olhe, aqui em João Pessoa tá 

para abrir um espaço que vai ser muito importante pra senhora, é um 

centro de terapias alternativas! [...] 

 

Diante da ampliação no acesso às práticas integrativas, algumas colaboradoras 

tiveram a possibilidade de conhecer e utilizar essas práticas como forma de cuidado, 

mediante a recomendação de amigos, conforme segue relatos de Maria Lívia e Maria 

Vitória, respectivamente: 

 

Como sou estudante da pós graduação de naturologia, conheço umas 

pessoas que trabalham aqui no Equilíbrio do Ser, que me disseram pra vir 

aqui. Eu não conhecia o lugar, mas vim e fiz a escuta[...]  

 



128 

Um dia encontrei uma colega minha, que me achou muito agitada, 

chorando muito [...] Foi ai que ela me convidou pra vir pra cá (Centro de 

Práticas Integrativas e Complementares). Disse que o local era 

maravilhoso, que já fazia tratamento aqui e perguntou se eu queria vir com 

ela[...]  

 

Embora o atendimento no CPICS seja organizado por meio da demanda 

espontânea ou por encaminhamento feito por outros serviços da Atenção Primária, sabe-

se que ainda existe uma forte tensão no que concerne ao reconhecimento dessas práticas 

pelos atores que compõem a biociência, em especial, os médicos. Esse fato é descrito 

por Tesser
(115)

, ao dizer que entre a classe médica existe uma crença grosseira em um 

positivismo lamentável que leva à desconsideração de todas as outras práticas que não 

são produtos do saber científico biomédico. 

 Em um movimento paradoxal, o saber científico ao mesmo tempo em que 

desconsidera outras práticas que não sejam pautadas pela medicina ocidental, também 

direciona que a única forma de validação é o reconhecimento destas pela hegemonia 

biomédica. Andrade e Costa
(119)

 acreditam que na medida em que as PICs são ofertadas 

dentro dos serviços públicos de saúde, há um maior incentivo na sua utilização. Fato 

este também referido por Tesser
(120)

, quando diz que a institucionalização das PICs na 

esfera pública do setor de saúde, só é possível graças ao reconhecimento oficial de 

grande parte destas pela medicina. 

 Depois de institucionalizadas no SUS, algumas PICs tornaram-se mais 

acessíveis à população, que diante da oferta de novos produtos e serviços no “mercado 

da cura” busca interpretações que possam dar sentido ao seu sofrimento e respostas para 

suas questões existenciais, ofertas essas não encontradas nos serviços biomédicos
(120)

. 

Esse aspecto é revelado na narrativa de Maria Júlia ao afirmar que quando os serviços 

biomédicos já não atendiam mais as suas necessidades, resolvera conhecer o serviço 

CPICS: 

 

[...] passei aqui em frente e me chamou a atenção o nome “Equilíbrio do 

Ser”. Não tinha noção do que era, nunca tinha ouvido falar nessas terapias, 

então aquilo despertou minha curiosidade. E equilíbrio era tudo que eu 

precisava naquele momento, porque nos serviços tradicionais eu não 

conseguia mais [...] 



129 

 

  A narrativa revela que diante da insatisfação com os serviços biomédicos, a 

colaboradora decide ir ao CPICS, mesmo sem conhecer as práticas integrativas e 

complementares, seguindo a lógica do mercado de consumo de bens e produtos para 

manter a saúde, já que o próprio nome do serviço refletiu em sua interpretação sobre sua 

condição atual de que estar em desequilíbrio, é estar sem saúde.  

Pinho e Pereira
(121)

 acreditam que a experiência de cada sujeito é dinâmica, 

podendo ser modificada pelo agir no cotidiano e pela busca de soluções para o amparo 

de seu sofrimento. Muitas vezes, a escolha terapêutica se faz sem ter conhecimento 

sobre a lógica interna do sistema escolhido. 

Na história de Maria Elis, ela relata que já tinha feito uso de práticas 

integrativas e complementares anteriormente e que procurou o serviço integrativo 

porque se sentia fragilizada. Ela descreve este fato da seguinte maneira: 

 

A princípio, quando vim aqui, foi por curiosidade e pra me conhecer 

também! Passei aqui em frente, vi e fiquei curiosa com o nome Equilíbrio 

do Ser, que achei muito sugestivo![...] Na época que inaugurou muita gente 

veio e não tinha vaga pra nada [...] Mas depois, como estava muito 

fragilizada, vi a necessidade de procurar ajuda![...] 

 

Mesmo diante da possibilidade de se inserir em um novo serviço de saúde, o fato 

de Maria Elis ter escolhido o Centro de práticas integrativas e complementares como 

primeira opção para a busca de cuidado, já sugere que sua vivência ao utilizar as PICs 

em outro momento de sua vida, trouxe novos significados na sua compreensão de 

doença-saúde-cuidado. 

De acordo com Souza e Luz
(17)

, a busca pela uso das PICs na sociedade atual 

não pode ser associada somente à insatisfação e a ineficiência relativas à medicina 

científica, mas a escolha por essas práticas tem um fundamento cultural e terapêutico 

que desvelam transformações nas representações de saúde, doença, cura e produção de 

cuidados. 

A miscigenação trazida pelas PICs é referida por Andrade e Costa
(119)

 ao 

relatarem que essas práticas possuem um sincretismo cultural que agrega filosofias 

orientais, práticas religiosas, terapias nutricionais, naturalismo e a ecologia. São 

pautadas em um campo diversificado e agregam tecnologias leves de cuidado. Diante 



130 

desse pluralismo terapêutico, convivem diferentes sistemas, racionalidades médicas e 

crenças. 

Vale, ainda, ressaltar que esses setores de cuidado trazem consigo diferentes 

estratégias e recursos de enfrentamento do sofrimento, que não se excluem, ao contrário 

são plurais! Do mesmo modo que não segue uma cronologia ou esquema linear, o 

percurso vai sendo delineado com base nas possibilidades socioculturais, e, é marcado, 

muitas vezes, por projetos distintos e contraditórios
(121)

. 

A produção de cuidados por meio das práticas integrativas e complementares 

está arraigada nos rituais terapêuticos desenvolvidos, em que o principal aspecto social 

está na relação terapeuta-usuária. As colaboradoras deste estudo utilizavam mais de uma 

prática integrativa e complementar dentre as individuais e coletivas. 

As PICs são realizadas em rituais coletivos ou somente entre o usuário e o 

profissional, porém, esses rituais têm mediadores simbólicos em comum, como: a 

retirada dos calçados antes de adentrar no espaço terapêutico, a harmonização, a técnica 

da respiração profunda, além dos instrumentos específicos de cada prática. 

De acordo com Maluf
(122)

, todo ritual terapêutico geralmente é realizado em um 

espaço e cenário adequados, simbólicos que possibilitem uma atitude corporal favorável 

e uma interface de contato entre profissional-usuário. A produção desse ambiente se 

constitui em um aspecto importante na distinção entre o cuidado oferecido nas PICs e o 

tratamento biomédico. 

Além do espaço, existem alguns procedimentos que são adotados antes de iniciar 

a prática propriamente dita. Retirar os calçados geralmente é o procedimento inicial, 

seguida de uma harmonização, que é uma técnica de relaxamento ou meditação feita por 

alguns minutos, no intuito de fazer o usuário ter um “encontro consigo mesmo” e tentar, 

por alguns instantes, esquecer os problemas cotidianos que o impedem de fazer essa 

introspeção. A harmonização geralmente vem acompanhada de respirações lentas e 

profundas. Somente após essa etapa se desenvolvem os procedimentos específicos de 

cada prática. 

Maluf
(122)

 acredita que esse ritual estabelece uma dupla interface de contato: a) 

entre os pensamentos conscientes e inconscientes do usuário; b) na relação profissional-

usuário, a partir da repetição de gestos e partilha de experiências. Helman
(20)

 refere que 

os rituais desempenham funções psicológicas, sociais e protetoras, descritas do seguinte 

modo:  



131 

Parte da função de um ritual de cura é fornecer amparo e explicações para o 

sofrimento, ou seja, converter os sinais e sintomas em uma condição reconhecível 

culturalmente e legitimada por aqueles que fazem parte do mesmo ritual. Ao interpretar 

o sofrimento, de uma maneira que faça sentido para aquele que sofre, já diminui a 

ansiedade e o desconforto gerado pela vulnerabilidade. Nesse sentido, o ritual também 

exerce sua função protetora de lidar com a ansiedade e a incerteza associadas ao 

sofrimento. A função social atribui a criação de grupos de cuidado ao promover 

sentimentos de pertença, partilha e coesão social
(20)

. A fala de Maria Elis retrata esses 

aspectos: 

 

Eu nunca tinha feito terapias de grupo, e é muito interessante porque cada 

um tem o modo de ver e perceber as coisas e isso me enriquece muito!  O 

resgate da autoestima me permitiu isso... ter momentos de relaxamento, de 

poder falar compartilhar com outras pessoas [...]. 

 

Nos rituais terapêuticos em grupo, além da relação profissional-usuário 

estabelece-se a relação entre os participantes, através de uma linguagem em comum, das 

experiências compartilhadas e da crença no mesmo sistema de valores. Nesse sentido, 

para que ocorra a produção de cuidados, a partilha deve ser dinâmica, e acontecer a 

partir de arranjos e negociações, em que as formas de expressão sejam comuns a todos 

os participantes, seja em uma linguagem verbal ou não verbal
(122)

. 

Os rituais de realização das PICs, seja nas práticas individuais ou coletivas, são 

momentos de socialização que se fazem importantes no resgate da identidade 

sociocultural dos sujeitos envolvidos. Lacerda e Valla
(123)

 referem que por meio das 

trocas e envolvimentos nas relações sociais é que o apoio social se faz presente, 

possibilitando que os sujeitos enfrentem melhor as adversidades da vida. 

Diante das experiências de sofrimento, geralmente o sujeito se desorienta e 

interrompe, muitas vezes, a continuidade da vida.  O apoio social estabelecido na 

relação profissional-usuário e também nas relações com outras pessoas de um mesmo 

grupo é, muitas vezes, o ponto de partida para a elaboração de novos significados sobre 

os acontecimentos e ressignificação do viver. 

É por meio da partilha de valores e sentidos com os outros, que a permanência e 

adesão à prática terapêutica se faz, geralmente em longo prazo. Ou seja, não basta 

aprender os procedimentos de determinadas PICs, mas os sujeitos precisaram passar por 



132 

experiências que façam sentindo para suas histórias de vida, para que eles pudessem 

retornar e continuar
(122)

.  O depoimento de Maria Vitória revela esse fato descrito 

assim que ela chegou ao serviço e foi participar da Terapia Comunitária Integrativa: 

 

[...] Confesso que, até o segundo dia, não gostei![...] Resolvi vir uma 

terceira vez, foi quando comecei a melhorar e a entender que ali eram 

pessoas compartilhando suas dificuldades, as barreiras que superaram.... 

Além disso, comecei a gostar das dinâmicas que elas fazem pra tirar a 

gente daquela tensão... Daí em diante, não quis mais sair! 

 

Na narrativa de Maria Hellen, ela também revela que foi por meio de uma 

vivência, realizada em uma terapia de grupo, que ela conseguiu compreender os eventos 

de sua vida que estavam lhe angustiando: 

 

[...] Cheguei a participar de umas sessões de terapia comunitária e uma das 

terapeutas me falou uma coisa que me marcou muito, que foi justamente 

sobre a família... Na verdade, ela não só falou, ela demonstrou... Primeiro 

me colocou no meio da sala, duas pessoas em minha frente e duas atrás de 

mim e depois me disse: ‘Olhe... se você passa sua vida inteira olhando pra 

trás, do jeito que você faz, olhando pro passado, se lamentando, você não 

vê o que está a sua frente![...] Só essa forma que ela demonstrou, já fez uma 

diferença enorme em minha cabeça! 

  

Na relação terapêutica, a linguagem (verbal e não verbal), a experiência e os 

valores em comum estão interligados e só fazem sentido se forem compartilhados com o 

outro, ou com o grupo, mesmo que seja de forma não linear para cada participante. 

Porém, essas experiências vivenciadas de resgate da identidade sociocultural e do 

pertencimento não se limitam ao universo das PICs, mas é na cultura integrativa e 

complementar que elas ocorrem de maneira mais intensa devido à pluralidade das 

técnicas, das linguagens e das vertentes espirituais que compõe o processo terapêutico. 

Em algumas práticas onde as dinâmicas são utilizadas como mediadores simbólicos, é 

necessário  que o terapeuta tenha atenção com o vocabulário, formas de expressão e o 

sistema de valores dos usuários, principalmente no caso da religião
(122)

.   



133 

Como algumas PICs são norteadas com base na cultura oriental, elas comungam 

de concepções e crenças que podem ir de encontro com a religião do usuário. Fato esse 

observado durante a pesquisa, em que Maria Vitória, evangélica, recusou-se a 

participar do reiki, pois, referiu não se sentir bem com tal prática. A imposição das mãos 

feita no reiki pode ter sido interpretada como uma prática espírita pela colaboradora, 

uma vez que um dos rituais de cura do Espiritismo é o passe espírita, também 

evidenciado pela imposição das mãos sobre o sujeito, porém com conotação diferente 

da prática reikiana. 

É importante realçar que no serviço onde a pesquisa foi realizada e durante as 

observações do desenvolvimento dessas práticas, em momento algum, verificou-se que 

os profissionais persuadiam o usuário a qualquer tipo de crença religiosa. O processo 

terapêutico por meio das PICs envolve espiritualidade, mas não se atém a doutrinas ou 

rituais religiosos. 

Tesser
(18)

 revela que, na maioria dessas práticas, há uma valorização do 

autoconhecimento e uma comunicação mais fácil com valores espirituais das várias 

culturas, religiões e tradições dos usuários. Baseadas no paradigma holístico que 

confere uma visão integral do sujeito, as PICs trazem em seus pressupostos a 

possibilidade de um cuidar que integre as mais variadas dimensões do ser humano, bio-

psico-social-espiritual. 

As práticas integrativas e complementares permitem que o sujeito associe uma 

resposta integral às suas insatisfações, não apenas de ordem fisiológica, mas também 

sociais, psíquicas, espirituais e existenciais. Respostas estas que o racionalismo 

biomédico não se mostra capaz de dar
(26)

.  

As diferenças entre os recursos biomédicos e as práticas integrativas e 

complementares em saúde foram enunciadas pelas colaboradoras no decorrer de cada 

história. Observamos que essas discrepâncias foram baseadas em três aspectos 

vivenciados no CPICS: a não medicalização do sofrimento; o acolhimento, evidenciado 

principalmente na relação profissional-usuário; e a crença na terapêutica. Os relatos 

orais revelam esse contraste, conforme mostra Maria Vitória: 

 

Aqui consegui o tratamento ideal sem precisar me dopar![...]  

 

 Tal ênfase também se verifica no depoimento de Maria Hellen: 

 



134 

Outra coisa que eu acho fantástica nas terapias é não existir efeitos 

colaterais![...] 

 

 Maria Rosa enfatiza outra perspectiva: 

 

Essa é a principal diferença! Porque com os médicos, eles passam remédio, 

e nas terapias não, a gente trabalha com a mente![...]. 

 

As narrativas das colaboradoras entoam uma crítica ao modelo biomédico, no 

que diz respeito à medicalização de seus sofrimentos. As falas de Maria Vitória e 

Maria Hellen nos levam a entender que a melhor terapêutica é aquela que ela faz uso 

de maneira consciente e lúcida, não acarretando repercussões indesejáveis. Em outras 

palavras, a medicalização não era o modo desejado de sanar suas queixas.  

Os efeitos colaterais das terapêuticas utilizadas na medicina alopática são 

caracterizados por Magalhães e Alvim
(12)

, como um dos fatores que mais desagradam à 

população, juntamente com a abordagem tecnicista. Sendo assim, as práticas 

integrativas demonstram eficácia sem exercer efeitos contrários para isso.  

A medicalização do sofrimento, além de gerar efeitos nocivos pelas drogas 

utilizadas, promove a desvalorização da subjetividade, diminui a capacidade autônoma 

do indivíduo no enfrentamento do sofrimento, aumentando ainda mais sua angústia. 

Esse desalento impulsiona o indivíduo à procura de outras formas de cuidado. As 

práticas integrativas e complementares apresentam um sistema simbólico que dá sentido 

a novas formulações no processo saúde-doença, impondo a necessidade de repensar a 

produção de cuidados dentro de um novo espaço ético
(124)

. 

Essa nova maneira de perceber e interpretar a saúde-doença-cuidado é revelada 

na fala de Maria Rosa ao mencionar que as PICs “trabalham com a mente”, 

demonstrando que ela já estava assimilando alguns aspectos da cultura integrativa. 

Percebemos também que nos relatos orais de todas as colaboradoras dessa 

pesquisa, o acolhimento foi visto como uma característica essencial das práticas 

integrativas e complementares, configurando-se também como a principal diferença 

entre o cuidado ofertado no Centro de práticas integrativas e complementares e os 

serviços pautados no modelo biomédico. 

O acolhimento foi evidenciado principalmente na relação terapêutica, que era 

pautada pela atenção e valorização das experiências vividas por meio da escuta 



135 

qualificada, pelo apoio e suporte no enfrentamento dos problemas cotidianos e pela 

afetividade envolvida no processo de interação. Maria Hellen enfatiza o acolhimento 

como ponto principal na produção de cuidados. 

 

[...] Uma das coisas que acho excepcional aqui, é a forma dos profissionais 

tratarem de maneira diferenciada. Eles te tratam tão bem, que você não 

acredita que é do SUS [...] Porque quando se chega aqui, geralmente a 

gente tá muito fragilizado... então aqui a gente se sente realmente acolhido! 

[...] Ás vezes você paga uma consulta caríssima e o médico nem olha pra 

você [...] E aqui não, as pessoas te escutam![...] A conversa faz muita 

diferença no tratamento![...]  

 

Sendo reiterado pela experiência de Maria Alice: 

 

Eles (terapeutas) têm um respeito muito grande pelas pessoas, pelos 

problemas de todos![...] Dão coragem pra gente aceitar a vida do jeito que 

ela é! Aqui não tem comparação em lugar nenhum que já fui! Tem um 

acolhimento muito, muito bom! Todo mundo trata todo mundo por igual, 

não tem diferenciação!  

 

Em sua narrativa Maria Júlia também revela a importância do acolhimento e 

faz uma comparação com o atendimento nos serviços médicos: 

 

Uma das principais diferenças desse espaço para outros serviços é a 

afetividade no atendimento [...] É muito importante você ser bem recebida, 

valorizada, isso até aumenta seu bem-estar e melhora a recuperação de sua 

saúde! É muito triste chegar nesses hospitais, nos ambulatórios e não ser 

visto como ser humano. Acho que isso complica e dificulta a recuperação. A 

gente quer ser visto como gente [...] Agora, eu também acho que a pessoa 

tem que acreditar![...]. 

 

No depoimento de Maria Hellen, constatamos que o tratamento diferenciado 

dentro da esfera pública de saúde causa estranheza na colaboradora. A relação entre 

profissionais de saúde e usuários nos serviços públicos, em grande parte das situações, 



136 

já está tão desgastada que se tornou comum, gerando uma violência simbólica nos 

espaços de saúde. Nos relatos, as colaboradoras reforçam este fato ao descrever a 

postura do profissional médico, a não escuta durante as consultas e a sua repercussão na 

saúde dos usuários. 

Apoiando-nos nas reflexões de Venturini
(125)

, a relação terapêutica deve ser 

guiada pela atitude de responsabilidade, disponibilidade e no profundo respeito com o 

outro. Essa é a verdadeira arte do cuidado, que nasce da escuta, da capacidade de se 

fazer calar diante da história do outro, para assim poder acolher suas dores. 

Ao falar em cuidado, adotamos aqui o sentindo atribuído por Luz
(5)

, que o 

confere como uma ação integral, com significados e signos voltados para a 

compreensão de saúde como um direito de ser. Vai muito além do que a atenção ou um 

simples procedimento, mas inclui o tratar, o respeitar, amparar o ser humano em seu 

sofrimento, que em grande parte é fruto de sua fragilidade social. 

Constatamos nas narrativas das colaboradoras que o acolhimento se encontra no 

âmago da relação terapêutica, sendo compreendido por elas em seu sentindo genuíno, 

como a possibilidade de escutar o que elas têm a dizer, amparar seus sofrimentos e 

ajudá-las a serem protagonistas de suas vidas. A fala de Maria Júlia ainda traz o 

acolhimento no sentido de valorização e melhora na recuperação da saúde, que ela 

associa à promoção do bem-estar. Acolher, nesse sentido, significa a retomada subjetiva 

da pessoa, implicando em um reposicionamento dos objetivos do cuidado, não no 

sentido de reabilitação, mas como promotor do bem-estar
(125)

. 

Beserra et al
(126)

 referem que em uma relação de cuidado, o diálogo, a escuta, 

sensibilidade, empatia são aspectos importantes a serem valorizados, porque o ser 

humano sempre está em busca de sentido e, isso, faz parte do universo simbólico e das 

relações sociais construídas nas suas vivências. 

Para que haja escuta, é necessário primeiro permitir que essa mulher tenha voz. 

O processo de contar e o ato de ouvir possibilita interpretar e reconhecer a forma como 

cada mulher vivencia seu sofrimento, ao mesmo tempo em que favorece o protagonismo 

feminino, ao conceder-lhe autonomia, privilegiar sua subjetividade e valorizar sua 

história de vida. 

Outro aspecto narrado pelas colaboradoras, e que merece destaque, do ponto de 

vista antropológico, é a crença na eficácia das práticas integrativas como fator essencial 

para a cura, abordada na narrativa de Maria Júlia e também referenciada por Maria 

Lívia no trecho a seguir: 



137 

 

Pra quem está do lado de fora, pode até não acreditar muito, mas como eu 

já acreditava ficou mais fácil pra mim [...] O cuidado aqui nem se se 

compara com o cuidado lá fora![...] Aqui é bem melhor, é mais humano! A 

gente sente a energia das pessoas, quando chega aqui! O acolhimento, o 

toque... na verdade é um conjunto...porque o toque me traz a sensação de 

proteção, carinho... 

 

Para interpretar tal resultado, foi importante recorrer à explicação de Lévi-

Strauss
(127)

 ao abordar a eficácia dos tratamentos xamanísticos, revelando que a crença 

na magia faz parte do ritual simbólico de cura e da interação entre o feiticeiro e o 

doente. Segundo ele, a condição para o processo de cura se apresenta sob três aspectos: 

a crença do xamã no sucesso de suas técnicas; a crença do doente no poder do feiticeiro; 

e a confiança e a credibilidade das pessoas que já passaram pela experiência, 

constituindo uma crença coletiva. 

Fazendo alusão ao autor acima, a crença do terapeuta na prática integrativa que 

ele desenvolve, a crença do usuário no terapeuta e a crença no meio social do usuário 

dentro desse sistema de cuidado, faz parte do aspecto social da cura, e, 

consequentemente, do sucesso das PICs entre as colaboradoras. 

O toque referenciado pela colaboradora aparece como mais um aspecto que 

contribui na terapêutica, principalmente se este tiver um simbolismo peculiar para o 

usuário. Maria Lívia traz o toque como uma forma de proteção e carinho que se 

justifica pela sua história de adoção e o fato de não ter sido amamentada. 

Nas práticas integrativas, o toque se constitui como uma forma de expressão 

simbólica, uma linguagem não-verbal que faz parte da relação terapêutica. O toque é um 

modo de cuidado, permite a mobilidade do ser com quem se entra em contato
(128)

 e 

transmite a mensagem de que não se não está só diante da dor e do sofrimento. 

Consideramos então, que as práticas integrativas e complementares atuam em 

um sentindo ampliado de cuidado, e que as escolhas feitas por cada colaboradora por 

determinadas práticas são influenciadas pelo tipo de sofrimento que elas vivenciam, 

dentro do contexto histórico-cultural que elas estão inseridas. 

No entanto, vale salientar que não tivemos a intenção de detalhar os rituais e 

mediadores simbólicos específicos de cada prática integrativa e complementar utilizada 

pelas mulheres desse estudo, pelo fato de acreditarmos que essas práticas atuam de 



138 

maneira coesa, o sentido dessa sinergia depende dos significados que elas atribuem a 

essas vivências. 

Para elucidar de maneira objetiva as queixas e os motivos que impulsionaram 

cada mulher a buscar cuidados e estabelecer uma relação com as PICs utilizadas por 

elas, bem como com as transformações vivenciadas por elas, construímos um diagrama 

(Figura 6) que possibilita visualizar essas associações e o itinerário terapêutico. 

Ao buscarem o cuidado por meio das PICs, as colaboradoras se apropriaram de 

uma cultura diferenciada e construíram novas relações sociais pelas quais puderam 

partilhar suas experiências e ressignificar suas histórias. Essas mudanças são reveladas 

na próxima categoria. 



139 

FIGURA 6: Diagrama representativo do itinerário das mulheres rumo às Práticas Integrativas e Complementares. 

 

Fonte: Arquivos da autora 2015. 



5.3 Reconstrução da Identidade e Produção de Alteridade: 

caminhos para o protagonismo feminino. 

 

Durante as narrativas, percebeu-se que os itinerários percorridos pelas mulheres 

em busca de cuidado já se constituíam como parte importante no processo terapêutico, 

pois, permitiram que elas pudessem vivenciar terapêuticas diferenciadas, escolher as 

práticas que fossem mais significativas para seu universo cultural, construir uma nova 

rede de apoio social, partilhar experiências e ressignificar suas histórias.  

Após iniciarem o cuidado por meio das PICs, essas mulheres puderam dar um 

novo sentido as suas experiências de sofrimento e tiveram mudanças significativas que 

foram além do resgate à saúde, mas também possibilitaram uma reconstrução de si 

mesmas e das relações de alteridade. 

No decorrer do caminho, os sentidos do processo terapêutico foram se 

modificando
(122)

. Inicialmente, a atenção dada a essas mulheres foi feita de forma 

fragmentada pelo modelo biomédico e logo depois se deslocou para uma compreensão 

mais integral no CPICS, a partir da valorização de suas histórias e de seu “ser no 

mundo”.  A relação terapêutica deixou de ser conduzida pelo diagnóstico nosológico e 

pela medicalização, para ser pautada na subjetividade. Além disso, as colaboradoras 

deixaram de ser passivas na produção de cuidados e passaram a ser protagonistas de 

suas vidas, como mostra a narrativa de Maria Elis: 

 

Agora eu tenho sonhos, tenho coisas pra fazer, comecei a viver outra vez! 

Até pareço uma adolescente cheia de projetos de vida! Faço trabalho em 

um grupo espírita, faço doulagem, que também me preenche muito e me 

deixa muito feliz! Tenho uma vontade imensa de me relacionar com as 

pessoas, conhecer coisas novas [...] 

 

Chegando ao serviço, Maria Elis estava se sentindo fragilizada e desamparada, 

em virtude de seus conflitos familiares. Sua fala revela que as vivências com as PICs 

permitiram que ela mobilizasse suas competências e se fortalecesse diante dos desafios 

da vida. Ao construir novos projetos e ter se inserido na doulagem, a colaboradora 

resgata sua autonomia no cuidado de si e do outro, retomando seu papel de cuidadora, 

porém em outro contexto sociocultural, voltado para o protagonismo feminino. 



141 

 

Acreditamos que as práticas integrativas e complementares favorecem o cuidado 

em uma dimensão individual e coletiva, pois, conforme Lacerda e Valla
(123)

, elas 

proporcionam uma melhor percepção de si e do próximo, favorecendo um agir positivo 

diante das diversidades da vida e um agir social, tornando as colaboradoras mais 

solidárias, voltadas para o próximo e fomentando a construção de uma rede de apoio 

social.  

O acolhimento, a partilha de experiências, o protagonismo do sujeito, o resgate 

da identidade cultural, são valores construídos mediante as relações de cuidado 

estabelecidas nas PICs que favorecem a expansão da vitalidade e capacidade do agir, 

retomando o prazer em viver. Ao vivenciar esses valores, as colaboradoras se 

transformam e sentem a necessidade de transformar aqueles que estão à sua volta. O 

relato de Maria Rosa também demonstra que, além da transformação pessoal, essas 

práticas despertaram o desejo de repassar o cuidado adiante: 

 

[...]minha autoestima melhorou muito! Tenho vontade de mostrar às 

pessoas que elas devem ir atrás de uma melhora![...] sempre mostro que se 

você tiver com um problema, você tem que procurar ajuda, tem que 

desabafar, chamar por um Deus vivo e procurar uma solução! Então, eu 

procuro passar isso para as pessoas. Me sinto feliz porque estou me 

curando e passando meu exemplo para os outros!  

 

Esse desejo também é revelado na história de Maria Vitória: 

 

[...]Graças a Deus, só tenho a dizer maravilhas daqui [...] Hoje, dou meu 

depoimento para as pessoas! [...]Aprendi a pensar mais em mim[...]  

 

A recuperação da autoestima percebida nos relatos das colaboradoras favorece a 

(re) construção de vínculos. Ao revelarem o desejo de compartilhar suas vivências com 

outras pessoas, as colaboradoras imprimem aos outros sua singularidade e reconstroem 

suas identidades, abaladas pela vivência dos sofrimentos. Zago e Saeki
(129)

 afirmam que 

ao relatar suas experiências, a mulher se apropria de sua história, valoriza-se enquanto 

pessoa, e ao reconhecer sua capacidade, modifica sua vida e suas relações sociais. 



142 

 

Em um trabalho interpretativo sobre Marcel Mauss e seu escrito Ensaio sobre a 

dádiva, Sabourin
(130)

, acredita que as relações sociais são regidas pela reciprocidade, 

pois isto implica na preocupação com o outro e reproduz um valor ético de 

responsabilidade. 

Ao discutir a ideia de dádiva entre as culturas, e da relação entre o dar, receber e 

retribuir, Mauss
(131)

 refere que a formação de vínculos entre os grupos se dá a partir de 

uma expressividade coletiva e compartilhada, que envolve recursos afetivos, cognitivos, 

materiais e espirituais encontrados nos gestos e rituais. A dádiva encontrada nas PICs 

consiste em um conjunto de benefícios e trocas que circulam nos rituais terapêuticos e 

se estendem para outros espaços
(107)

. 

O cuidado recebido por Maria Rosa e Maria Vitória ajudou no enfrentamento 

e superação de seus sofrimentos. Suas vivências se tornaram um benefício que foi 

recebido e compartilhado com outras pessoas, para que elas pudessem usufruir do 

mesmo bem. A retribuição do bem recebido e compartilhado possibilita a transmissão 

de valores culturais e valorização das histórias de vida e formação de novos grupos de 

pertencimento. 

Para Machado, Pinheiro e Guizardi
(7)

, a disposição de Maria Rosa em levar para 

os outros seu exemplo é vista como uma produção de valores que estão relacionados à 

tríade solidariedade, amor e fé. Esse sentimento de solidariedade é em grande parte 

influenciado pela fé, demonstrando a integração de referências culturais e éticas nas 

concepções e práticas de saúde vivenciadas pela colaboradora. 

Ao compartilhar suas vivências com as PICs e também sua fé em um “Deus 

vivo”, como fatores que podem ajudar na solução dos problemas cotidianos, Maria 

Rosa revela suas crenças e imprime novos significados para sua história. Valla, 

Guimarães e Lacerda
(132)

 referem que a fé se constitui em uma importante estratégia de 

resistência ao sofrimento, alimentando a esperança de dias melhores. 

A fé e as crenças religiosas são formas de expressão da espiritualidade.  Porém, 

concordamos com Luz
(133)

 ao dizer que o aspecto espiritual aqui referenciado está ligado 

ao papel do sagrado na cultura. Entende-se, portanto, que a maneira como as 

colaboradoras descrevem suas experiências no processo terapêutico com as PICs, 

demonstra a ligação entre essas práticas e a espiritualidade. Podemos dizer que essa 

relação se estabelece a partir do paradigma holístico, ao qual essas práticas são 

ancoradas em que se valoriza a integração do ser humano com a natureza e o divino. 



143 

 

Nos rituais terapêuticos, foi possível perceber que os momentos de introspecção, 

de meditação pela respiração e a própria relação com o profissional, favorecem essa 

abordagem unificadora do sujeito, agregando mente/corpo e espírito. 

As narrativas a seguir mostram como algumas colaboradoras referem o 

afloramento da espiritualidade, das relações de alteridade e do autoconhecimento, a 

partir das experiências com as PICs. Assim, expressou-se Maria Joana: 

 

[...]eu comecei a despertar também pra estudar outras religiões e aquilo foi 

me dando uma coisa boa, comecei a buscar meu crescimento. Comecei a me 

conhecer, estudar filosofia budista, conhecer pessoas de outras religiões, da 

umbanda, o budismo, que sempre foi muito discriminado. E percebi que são 

pessoas boas, que fazem o bem e que a religião não determina ninguém. 

Então, eu quis me libertar! Deixei de ser aquela pessoa preconceituosa, que 

julgava muito as pessoas e a mim mesma. Então, hoje, eu vou para onde eu 

me sentir bem![...]  

 

Maria Elis reforça essa vivência, acrescentando novas nuances: 

 

Hoje em dia, tenho essa percepção do meu corpo! Até uma dor que sinto, 

sei que pode ter sido de algum aborrecimento que tive... tenho percepção de 

tudo, da alegria, do sentir o toque, a afetividade [...] Ajudou na minha 

espiritualidade, no meu autoconhecimento. E quando você se conhece, você 

se liberta! Comecei a ver as pessoas de modo diferente, ver o mundo 

diferente, com mais realidade, mas também com mais compaixão... 

  

A experiência de Maria Joana com as práticas integrativas e complementares 

possibilitou um despertar para aspectos de outras culturas e para uma maneira diferente 

de viver sua espiritualidade, fato este também relatado por Maria Elis. A conexão com 

o sagrado é mais acentuada, segundo Almeida
(134)

, em virtude do crescimento e 

absorção de aspectos da cultura oriental pelo ocidente. É nesse intercâmbio cultural que 

sobressai a alteração de sentido na relação com o divino, e isso ganha materialidade por 

meio da (re)apropriação da corporeidade a partir das PICs. 



144 

 

Essa transformação terapêutica se deve a uma ampliação da subjetividade 

humana para o sagrado e para o (re)encantamento do mundo, que é vivenciado de 

maneiras distintas, em virtude da diversidade de PICs e das crenças de cada pessoa
(54)

. 

Esse novo olhar sobre o mundo e nas relações de alteridade é, antes de tudo, fruto de 

uma reorientação do self, que agrega a busca pelo autoconhecimento e pela liberdade de 

ser. 

As práticas integrativas e complementares também estimularam o reencontro 

dessas mulheres consigo mesmas e um melhor conhecimento sobre seus corpos, já que 

este é o palco onde o sofrimento se expressa e se materializa. Maluf
(122)

 refere que todo 

o esforço desenvolvido no cuidado por meio das práticas integrativas e complementares, 

sejam estas desenvolvidas de maneira individual ou coletiva, tem como principal intuito 

superar o sofrimento e compreender suas causas. O resultado desse cuidado seria 

justamente a transformação pessoal, em que o “velho Eu” dará lugar a um “novo ser”. 

Isso é evidente nas falas de Maria Hellen e Maria Vitória, respectivamente: 

  

Aquela Maria Hellen que chegou aqui, já não é mais a mesma! Sei que 

ainda tenho muito que trabalhar em mim, pra viver melhor, mas eu tô me 

encontrando. Hoje estou mais calma, tento ver e procurar o melhor lado 

das coisas... e ainda tenho muito o que melhorar, viu? (risos), mas busco 

fazer o que os terapeutas ensinam... pensar primeiro em mim, me cuidar, 

filtrar meus pensamentos, não levar a vida tão a sério, tentar mudar meu 

modo de vida [...].  

 

[...] aprendi a me valorizar mais, a viver, a viver o eu![...] Aprendi a pensar 

mais em mim [...] Sempre me preocupei demais que com quem tava ao meu 

lado e esqueci de mim. E agora entendi que não é assim, que também 

preciso me cuidar![...] Eu mesmo me vejo outra pessoa. Me olho e vejo que 

teve uma mudança de dentro pra fora![...] Sei que não posso trazer meu 

filho de volta, mas também preciso viver...mesmo com essa dor e com essa 

saudade.  

 

As PICs propiciaram que cada colaboradora tivesse uma visão aprofundada de si 

mesma e de seu agir, como revelado na fala: “mas eu estou me encontrando”. Essa 



145 

 

reintegração do self, percebida nos relatos, manifesta-se principalmente nas ações de 

autocuidado e autoestima. 

O resgate da autoestima e a autonomia no cuidado são valores veiculados à 

cultura integrativa, evidenciados também em outras pesquisas envolvendo o uso das 

PICs
(12, 59)

. Essa transformação do self é incentivada e incorporada durante todo o 

processo terapêutico, que envolve essas práticas e se encontra no cerne da relação 

usuário-profissional, o que revela uma atitude ética na produção de cuidado e alteridade. 

Percebemos que autonomia no cuidado também se estabelece na medida em que 

as colaboradoras adotam atitudes diferenciadas nos seus estilos de vida, conforme 

apresentado no depoimento de Maria Lívia: 

  

Hoje estou bem mais centrada, menos impaciente e crítica, gostando mais 

de mim, dando mais valor à minha vida! A questão da alimentação mudou e 

melhorou bastante! Porque eu comia muita porcaria! Estou deixando aos 

pouquinhos de comer carne, tô comendo mais legumes, verduras, frutas. 

Estou dormindo melhor![...]   

 

E também reiterado na fala de Maria Alice: 

 

Hoje, quando tô em casa e tenho dor nas costas, eu inspiro. Se tenho dor de 

cabeça e sinto aquela pressão, massageio a cabeça, porque aprendi a 

massagear os pontinhos. Aprendi a me cuidar, ter consciência do meu 

corpo, a sentir que tenho meu tempo, tenho que descansar! [...] Agora faço 

relaxamento... comprei um cd de músicas de relaxar, me deito no 

colchonete, fico ouvindo e adormeço (risos). Faço caminhada, procuro 

fazer ginástica, até já dancei, coisa que eu nunca fiz na vida! [...] 

 

O autocuidado também foi percebido na história de Maria Júlia, ao revelar que: 

 

[...] Aprendi a olhar mais pra mim [...] Às vezes me olho no espelho e, se tô 

me achando feia, coloco uma música e me levanto! Não assisto mais 

televisão e quando quero relaxar, coloco uma oração e começo a meditar 

[...] 



146 

 

Nos depoimentos, o cuidado por meio das práticas integrativas e 

complementares adquiriu um espaço importante na transformação de ser e viver no 

mundo, levando as colaboradoras a incorporarem formas de cuidar que perpassam a 

aquisição de novos hábitos, sejam eles alimentares, de relaxamento e repouso; como 

também favoreceram mudanças na percepção corporal e na ideia de movimento, além 

de possibilitar uma maior aproximação com o sagrado. 

À medida que as mulheres ampliam suas experiências nos rituais com as PICs e 

nas relações estabelecidas com o terapeuta e com outros participantes, elas incorporam 

os comportamentos vivenciados nos rituais terapêuticos em seus cotidianos. Essas 

mudanças aos poucos vão influenciando outras escolhas e produzindo novos 

significados tanto no espaço privado, como no espaço público, que podem ir desde a 

reorganização da casa e na escolha de remédios à participação de cursos e na inserção 

em ambientes onde a cultura integrativa esteja presente. Em todos esses rearranjos 

cotidianos, o sentido está voltado para a cura
(122)

. 

A cura é entendida aqui, conforme a referência de Andrade
(54)

, como uma 

transformação pessoal, que consequentemente leva a uma mudança nas relações sociais 

e traz novos significados para o viver, incluindo o resgate da saúde. Sendo assim, a (re) 

construção de identidades e o resgate da autonomia são possíveis em virtude da 

integração afetivo-emocional, da consciência corporal e da adaptação aos diversos 

espaços sociais, nos quais a vida cotidiana ganha significado. 

Conforme pesquisa realizada por Mattos
(107)

 com um grupo de mulheres que 

participavam de práticas corporais, foi evidenciado que as relações interpessoais 

geradas por meio dessas práticas contribuíram de forma significativa para um estilo de 

vida saudável. As colaboradoras evidenciaram a produção de laços de amizade, como 

um fator essencial na ressignificação de suas trajetórias, conforme percebemos nos 

relatos de Maria Júlia e Maria Alice, respectivamente. 

 

É muito bom! Não dá pra você sair de uma terapia que só faz somar né? 

Que quando você chora, todo mundo te abraça! E eu sinto a energia do 

abraço, o calor humano, isso me fortalece muito, é muito curativo! Além 

disso, a gente faz amizades, né?[...]  

 



147 

 

[...] Também já fiz uma amizade, coisa que eu nunca tinha feito e isso 

também aprendi aqui! [...] Posso dizer que antes eu era uma pessoa 

apagada, triste! Hoje sou feliz, cheia de saúde para dar e vender! Coragem 

e saúde, foram as principais transformações que tive! Pra mim, essas 

terapias são como remédio, que eu não posso ficar sem! Só sei que também 

não posso me viciar, porque tudo na vida tem limites! E é isso que as 

terapeutas ensinam aqui, que a gente tem que aprender a viver com nossas 

próprias pernas!  

 

Ressalta-se, portanto, que as colaboradoras desse estudo não buscavam somente 

a cura, mas também construir novos laços sociais, diante do rompimento de muitos 

outros.  

Observamos durante a narrativa de cada mulher que, o desgaste e a perda de 

vínculos sociais se constituíram como principais fontes de sofrimento, mas que a 

possibilidade de tecer novas relações afetivas, por meio das PICs, fez ressurgir 

sentimentos de pertencimento e fez viver novos projetos de felicidade.  

Ao buscarem cuidado, as colaboradoras produziram e partilharam novos 

sentidos e significados sobre o sofrimento vivenciado e tornaram-se mais dispostas a 

encarar a vida com suas vicissitudes.  A construção de vínculos de amizade entre essas 

mulheres contribuiu para que uma identidade coletiva fosse formada, baseada no 

cuidado e em trocas afetivas
(107)

. 

No depoimento de Maria Alice, ao comparar as PICs como um remédio capaz 

de viciar, ela traz à tona a cultura da medicalização fortemente impregnada no modelo 

médico hegemônico. Porém, em seguida ela mesma faz um esclarecimento sobre a 

importância da autonomia propagada pelos profissionais (terapeutas) do CPICS. 

Observa-se que, apesar do sincretismo cultural presente na atualidade, aos poucos os 

comportamentos de um novo modelo cultural vão persistindo, afirmando-se e 

integrando-se a outros modelos já existentes. 

As PICs ajudam a preencher o vazio existencial deixado pelo desamparo e pela 

desagregação do tecido social por promoverem a construção de redes de apoio, 

sentimento de pertencimento e coesão social. Com isso, os serviços que oferecem essas 

práticas acabam por referendar uma proteção social para o sujeito, gerando uma 



148 

 

dependência do serviço, como se percebe nas falas de Maria Lívia e Maria Rosa, 

respectivamente: 

 

[...] Porque eu não quero sair daqui não! Se eu pudesse, morava aqui! 

(risos). É uma melhora tão boa, que você não quer sair!  

 

[...] A gente só pode ficar na terapia até quatro meses, e eu já repeti várias 

vezes (risos) e não pretendo sair nem tão cedo!  

 

Entre as colaboradoras da pesquisa, a maioria já frequentava o Centro de 

Práticas Integrativas e Complementares (CPCIS) há 1 (um) ano ou mais. Embora o 

serviço tenha um tempo estipulado para permanência em cada prática individual, que 

geralmente é de 8 (oito) a 10 (dez) encontros ou sessões, se o usuário ainda precisar de 

cuidado, ele pode ser encaminhado para outras PICs. As práticas coletivas possuem 

tempo indeterminado, porém o usuário não pode faltar sem justificativa prévia, caso 

contrário é desvinculado. 

A Organização Mundial de Saúde
(52)

 em documento publicado como "Estratégia 

da OMS Sobre Medicina Tradicional 2002-2005", já preconizava o aumento da 

disponibilidade e acessibilidade das PICs, mas também propunha o uso racional tanto 

por profissionais quanto para consumidores. Constata-se que há um desafio a ser 

superado, no sentido de evitar que o desenvolvimento dessas práticas entrem na mesma 

lógica que as práticas biomédicas, que geram dependência e controlam 

comportamentos. 

A ampliação dessas práticas no serviço público de saúde, juntamente com a 

renovação da relação profissional-usuário, na valorização da história de vida do usuário 

e numa postura ética que considere as diferenças culturais e sociais na produção de 

cuidados, poderia viabilizar um projeto de empoderamento dos sujeitos e construção de 

novos saberes. 

É importante ressaltar que as PICs não se colocam em oposição ao modelo 

biomédico, mas sim em uma dimensão de complementariedade. Nesse sentido, não se 

trata de desprezar a tecnologia científica e os avanços do conhecimento
(59, 135)

, mas de 

abrir espaços à produção de cuidados diferenciados que valorizem a diversidade 

cultural, em um verdadeiro movimento de alteridade dos cuidados. 



149 

 

Essa pluralidade terapêutica permite que a produção e a oferta de cuidados se 

deem de maneira ética, fomentadas na liberdade de escolha e na singularidade do 

sujeito, que se (re) coloca como protagonista de sua vida ao se responsabilizar e se 

corresponsabilizar pelo seu cuidado, em uma lógica promotora de saúde.  

Diante das histórias de vida das mulheres carregadas de sofrimento, mas também 

de superações, acreditamos nas concepções de Laplantine
(136)

 ao afirmar que, o 

surgimento dessa cultura integrativa em nossa sociedade, vai muito além do que 

possibilitar novos significados para o processo-saúde-doença-cuidado, mas se coloca 

como uma reação frente ao racionalismo científico e técnico, à massificação das 

sociedades, ao individualismo e ao modelo patriarcal, que assume frequentemente uma 

natureza repressiva, opondo-se a reintegração de um simbolismo feminino. 

 

 

 

 

 

 

  



150 

 

Fonte: Google imagens, 2015 

Vai sem direção 

vai ser livre 

A tristeza não, não resiste 

Solte seus cabelos ao vento não olhe pra trás 

Ouça o barulhinho que o tempo no seu peito faz 

Faça sua dor dançar 

Atenção para escutar esse movimento que traz paz 

cada folha que cair, cada nuvem que passar 

Ouve a terra respirar pelas portas e janelas das casas 

Atenção para escutar o que você quer saber de verdade. 

(Marisa Monte) 

 

 

 

 

 

 

 

 

6. Vidas Ressignificadas 

http://www.google/


151 

 

“A vida só é possível reinventada!” 

Cecília Meireles 

Para conhecer e compreender as histórias de vida de mulheres diante do 

processo saúde-doença-cuidado, foi preciso voltar o olhar para a cultura de gênero e 

estabelecer uma relação com as transformações sócio-econômicas e culturais vividas em 

nossa sociedade. Essas mudanças, frutos do avanço do capitalismo e do patriarcado nas 

estruturas sociais, atingiram de maneira peculiar a vida de cada mulher, principalmente 

no ambiente de trabalho e nas relações familiares, gerando sentimentos de desamparo, 

solidão, baixa autoestima, cansaço, dor e fragilidade nos laços afetivos e sociais. 

No panorama atual da nossa sociedade, onde o individualismo é tido como valor 

hegemônico, e a cultura do “ter” sobre o “ser” vem sendo incentivada principalmente 

pela intensificação da jornada de trabalho, a desagregação dos laços sociais se faz 

presente na esfera pública e privada da vida cotidiana. Percebemos que essa conjuntura 

social vem trazendo uma série de implicações nos papéis desempenhados pela mulher 

dentro e fora do mercado de trabalho, gerando o acúmulo de tarefas e sobrecarga física e 

emocional. 

O estudo evidenciou que os aspectos sócio-culturais que envolvem o público 

feminino no âmbito trabalhista ainda são pautados pela desvalorização do trabalho e 

pela divisão de tarefas e que algumas dessas mulheres tiveram que abdicar de seus 

projetos pessoais de vida para assumir papéis que lhes foram impostos culturalmente. 

O ambiente familiar de cada colaboradora também foi abalado por conflitos e 

rupturas, se constituindo também como fonte de padecimento. Vivências de luto, 

histórias de migração e desagregação nas relações de parentesco foram algumas 

situações relatadas nas narrativas que tiveram um impacto negativo em suas vidas. 

Essas perdas afetivas e os desgastes nas relações familiares vieram acompanhados de 

sentimentos de desamparo, perda da identidade pessoal e cultural, vulnerabilidade e 

solidão. 

Os motivos que levaram as colaboradoras a buscarem cuidados estão 

relacionados às particularidades dos sofrimentos vivenciados. Embora alguns desses 

sofrimentos tivessem sido impulsionados por eventos semelhantes, cada colaboradora 

interpretou, de maneira particular, dependendo do contexto no qual estavam inseridas. 

Ao manifestarem seus padecimentos, porém, no conjunto da corporeidade, essas 

mulheres comungaram o mesmo caminho de dor. Nesse sentido, elas se fizeram únicas 



152 

 

por suas histórias e iguais por suas experiências na condição de mulheres que 

precisavam de cuidados, fato confirmador do nosso primeiro pressuposto. 

Considerando que a cultura interfere no comportamento dessas mulheres diante 

da sociedade em que vivem, o ato de demonstrar o sofrimento e externar as emoções 

também é condicionado culturalmente. Mesmo que as mulheres sejam consideradas 

mais emotivas que os homens, a expressão dos sentimentos não é vista como algo 

adequado para os dias de hoje, pois conota sinal de fraqueza e improdutividade. 

Esse processo de interiorização e silenciamento dos afetos encontra, no corpo, 

um meio de se fazer visível, seja pela dor ou pela doença. A dor – seja ela física e/ou 

psíquica – se fez presente nas narrativas de todas as mulheres entrevistadas, abalando de 

maneira significativa suas identidades e, consequentemente, acarretando prejuízos 

laborais, desagregação de laços sociais e afetivos. 

Manifestar o sofrimento em sua forma encarnada foi a maneira encontrada pelas 

mulheres de tornar público seus padecimentos e, assim, possibilitar que fossem 

reconhecidos e legitimados. Assim, seus sofrimentos deixaram de ser de domínio íntimo 

para serem propriedades do saber médico. Quando não se consegue identificar e 

classificar a dor no âmbito da nosologia médica, muitas vezes lhe é estabelecida uma 

causalidade psicossomática, seguida de prescrição de psicotrópicos e analgésicos, os 

quais, geralmente, constituem a principal terapêutica. 

Esse fato foi vivenciado por algumas colaboradoras da pesquisa, que, diante do 

não enquadramento da sua dor dentro dos padrões biomédicos, se viram envolvidas em 

sentimentos de frustação e de ansiedade perante a impossibilidade de cura pelo modelo 

médico, aumentando e cronificando o sofrer. 

O itinerário terapêutico foi traçado mediante os significados que cada uma delas 

construiu sobre seu processo de saúde-doença. Esta construção foi influenciada 

principalmente pelas relações estabelecidas no entorno social, por meio de conselhos e 

orientações. 

Embora a maioria dos serviços públicos de saúde em nossa sociedade seja 

pautado no modelo biomédico, algumas mulheres recorreram ao serviço de práticas 

integrativas como primeira escolha terapêutica. As colaboradoras que optaram primeiro 

pelo caminho integrativo, já tinham utilizado algumas das PICs em outros momentos de 

sua vida. Aquelas que foram orientadas ou optaram por recorrer aos serviços médicos 

alopáticos, acabaram se frustrando diante da não resolução de seus problemas. Este 



153 

 

aspecto, observado na pesquisa, reafirma nosso segundo pressuposto de que a busca 

pelas práticas integrativas e complementares não se deve apenas à insatisfação com o 

modelo de saúde vigente, porém isso influencia a escolha. 

Corroborando com a constatação que a racionalidade científica – sobre a qual 

está pautada a cultura biomédica – interfere no modo de viver das pessoas, muitas vezes 

patologizando os acontecimentos naturais da vida e fazendo da medicalização a 

principal terapêutica a ser oferecida para combater o sofrimento vivenciado no 

cotidiano. Neste estudo, se fez comum, na maioria das narrativas, a prescrição e o uso 

de psicotrópicos na tentativa de “aliviar” o sofrimento. 

Vale salientar que os aspectos de gênero, que envolvem a medicalização 

feminina, são observados no controle social sobre o corpo da mulher, delimitando o seu 

papel na sociedade, afetando, diretamente, a sua identidade e a sua autonomia.  

Além da medicalização, a fragmentação do cuidado e não valorização da 

subjetividade se constituíram como fatores condicionantes para o colapso da relação 

médico-usuária, mas também como aspectos que influenciaram a busca de outras 

práticas de cuidado. 

Por serem baseadas em um paradigma holístico, as práticas integrativas e 

complementares favorecem uma abordagem diferenciada no cuidado. A oferta dessas 

práticas nos serviços públicos de saúde, além de promover um sincretismo cultural, 

possibilitou que as participantes desse estudo tivessem acesso a outras formas de 

cuidado que fossem mais condizentes com suas perspectivas. 

 A escolha de cada prática foi feita no momento da escuta, onde o processo 

terapêutico era construído pelo terapeuta juntamente com cada usuária. Além dos 

motivos que as levaram ao serviço, os valores culturais de cada mulher foram levados 

em conta na hora de direcioná-la para determinada prática. Essa horizontalidade da 

relação foi fundamental para se conhecer os significados que as colaboradoras 

estabeleciam frente à saúde-doença e cuidado.  

O aspecto social que envolveu a produção de cuidados por meio das práticas 

integrativas estava arraigado principalmente nos rituais terapêuticos desenvolvidos. As 

colaboradoras deste estudo utilizavam mais de uma prática integrativa e complementar 

dentre individuais e coletivas de forma simultânea. Neste estudo, não abordamos, de 

maneira específica, as práticas utilizadas, por acreditar que cada uma se desenvolve de 

modo muito peculiar, porém atuam de forma integrativa no cuidado.  



154 

 

Durante os rituais de cuidado, o uso de mediadores simbólicos era comum, como 

a retirada dos calçados antes de adentrar no espaço terapêutico, a harmonização, o uso 

de música, a técnica da respiração profunda, além dos instrumentos específicos de cada 

prática, tais como: dinâmicas de grupo; uso de metáfora, pinturas; dentre outros que se 

constituíram como elementos importantes na produção de cuidados.  

A escolha pelas PICs não excluiu que essas mulheres também pudessem fazer 

uso dos serviços e aparatos biomédicos, mas que pudessem dinamizar esses recursos 

conforme suas vivências, em um sentido de complementaridade. Porém, no decorrer de 

cada narrativa, as colaboradoras evidenciaram as diferenças entre as práticas 

integrativas e as biomédicas. Essas discrepâncias foram percebidas com base em três 

aspectos vivenciados durante a utilização das PICs: a não medicalização dos 

sofrimentos; o acolhimento do serviço e, principalmente, a relação terapeuta-usuária; e a 

crença na terapêutica. 

Observamos, por meio dos relatos, que durante o desenvolvimento de cada 

prática integrativa e complementar, as mulheres apropriaram-se de aspectos da cultura 

integrativa e puderam elaborar novos significados frente ao processo saúde-doença-

cuidado. Além disso, a partilha das experiências e a construção de vínculos se 

constituíram como pontos-chave para as mudanças significativas em suas vidas. 

Ao serem cuidadas por meio dessas práticas, as colaboradoras desse estudo 

puderam dar um novo sentido às suas experiências de sofrimento e tiveram 

transformações importantes que foram além do resgate da saúde. 

As mulheres envolveram-se nesses novos valores culturais, onde a integração ser 

humano-natureza-divindade se faz presente, e incorporaram formas de cuidar que foram 

além da aquisição de novos hábitos alimentares e de relaxamento, mas também 

favoreceram mudanças na percepção corporal e na ideia de movimento e possibilitaram 

uma maior aproximação com o sagrado. 

O autoconhecimento, o afloramento da espiritualidade, o resgate da identidade 

cultural e o cuidar de si foram valores construídos por meio de relações de cuidado 

estabelecidas pelas práticas integrativas e complementares, que favoreceram a expansão 

da vitalidade e da capacidade do agir, empoderando essas mulheres na ressignificação 

de suas histórias e se constituindo como práticas de protagonismo social. 

A cultura integrativa, ao promover a ideia de cuidado global, onde o cuidar de si 

também direciona para um “cuidar de nós”, favoreceu a retribuição e a disseminação 



155 

 

desse cuidado sob a perspectiva de uma remodelagem cultural, permitindo a construção 

de relações de alteridade. 

A oferta dessas práticas possibilitou que a produção de cuidados fosse feita de 

maneira corresponsável, estabelecendo uma ética do humano. No entanto, é 

imprescindível que a utilização e o desenvolvimento dessas práticas sejam feitas de 

maneira racional e responsável, evitando assim que recaiam nas mesmas fragilidades do 

serviço biomédico.  

Considerando que esta pesquisa se propôs a analisar histórias de mulheres na 

busca por cuidado, evidenciamos que as práticas integrativas e complementares 

possibilitaram que essas mulheres fossem vistas dentro de suas singularidades e não 

condicionadas apenas a um corpo reprodutivo ou a uma doença específica. Dentro desse 

ambiente, observamos que cada mulher havia (re) conquistado sua liberdade de ser e, 

com isso, puderam se erguer novamente, renovar sua coragem, resgatar suas 

competências e viver novos desafios. 

Os resultados dessa pesquisa se fazem relevantes ao constatar que o cuidado por 

meio das práticas integrativas e complementares é pautado no acolhimento do 

sofrimento, na valorização da mulher que assume a condição de protagonista de sua 

vida e na construção de novas redes de apoio social. O (re) surgimento dessa cultura 

integrativa amplia a visão de integralidade e de inteireza do ser, ajudando a preencher o 

vazio existencial deixado pelo desamparo e desagregação do tecido social e se coloca 

como uma reação frente às transformações socioeconômicas e culturais que afetam, 

principalmente, a população feminina.  

No entanto, cabe revelar que, dentre os limites dessa pesquisa, o fato de ter sido 

realizada apenas com mulheres, não permitiu evidenciar as particularidades do cuidado 

voltado para outros segmentos populacionais que também fazem uso das PICs, como os 

homens, crianças e idosos. Embora não fosse nosso objetivo descrever como se 

desenvolvia cada prática integrativa e complementar, seria interessante a realização de 

novas pesquisas que pudessem destacar os limites e potencialidades de cada uma delas 

na construção de um cuidado integral. 

Como enfermeira, considero que as práticas integrativas e complementares 

possam favorecer a renovação de um cuidado que vem se exaurindo diante da 

tecnicidade e mecanização das ações. No local da pesquisa, percebi que havia poucos 

profissionais de enfermagem desenvolvendo as PICs. Isso também demonstra que 



156 

 

precisamos ampliar nossos olhares para outras possibilidades de cuidar que possam ir 

além do emprego de técnicas e/ou construção de protocolos, mas um cuidado que seja 

pautado em gestos de solicitude, ética e amparo diante da dor dos outros. 

Nesse sentido, como docente e pesquisadora, afirmo que se faz necessário 

incentivar discussões sobre a emergência dessa cultura integrativa dentro das 

instituições formadoras de recursos humanos em saúde, para que os discentes possam 

conhecer outras maneiras de interpretar o processo saúde-doença-cuidado e assim 

buscarem compreender o sofrimento diante de novos contextos socioculturais. 

Como usuária das PICs, acredito que o potencial transformador desses recursos 

se deva não apenas ao seguimento de seus rituais, mas principalmente pela formação de 

laços solidários e da possibilidade de atribuir novos sentidos às nossas vivências, 

considerando a capacidade que cada uma de nós possui de se reestabelecer, se 

reinventar e de se reencantar com o mundo. 

Assim, ao mergulhar em cada narrativa, deixei-me levar por caminhos singulares 

da vida de cada uma delas e descobri que, em muitas partes, esses caminhos se cruzam 

em um movimento dinâmico que as aproxima e aproxima todas nós, mulheres diante 

dos laços e desenlaces da vida. 

 

“Ando devagar porque já tive pressa  

e levo esse sorriso porque já chorei demais 

Hoje me sinto mais forte, mas feliz quem sabe 

Só tenho a certeza de que muito pouco sei 

Ou nada sei 

É preciso amor,pra poder pulsar 

É preciso paz pra poder sorrir 

É preciso chuva para florir 

Penso que compreender a vida seja simplesmente 

Compreender a marcha e tocando em frente 

Como um velho boiadeiro tocando a boiada 

Eu vou tocando os dias 

Pela longa estrada eu vou, estrada eu sou 

 

Conhecer as manhas e as manhãs 

O gosto das massas e das maçãs 

Todo mundo ama um dia 

Todo mundo chora 

Um dia a gente chega 

No outro vai embora 

Cada um de nós compõe 

A nossa proópria história 

E cada ser em si 

Carrega o dom de ser capaz 

De ser feliz!” 

 

Canção: Tocando em frente 

Almir Sater/Renato Teixeira 

 

 

 

 



157 

 

 
Fonte: Google imagens, 2015 

Viver...e não ter a vergonha de ser feliz 

Cantar a beleza de ser um eterno aprendiz 

Eu sei, que a vida podia ser bem melhor e será! 

Mas isso não impede que eu repita:  

Ë bonita, é bonita e é bonita! 

(Gonzaguinha) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

6. Referências  

http://www.google/


158 

 

1.Saraiva AM, Silveira MFA. Saberes populares para o cuidado ao recém nascido: 

identificação de práicas prejudiciais à saúde infantil. In: França ISX, editor. Saúde 

humana: socializando mitos, saberes e práticas. 1 ed. Campina Grande: EDUEPE; 2008. 

p. 19-36. 

 

2.Bachelard G. O novo espírito científico. 3 ed. Lisboa: Tempo Brasileiro. 2000. 

 

3.Saraiva AM, Ferreira Filha MO, Dias MD. Práticas terapêuticas na rede informal com 

ênfase na saúde mental: histórias de cuidadoras. Rev Eletr Enferm. 2008; [Acesso em 

jan 2014]; 10(4):1004-14. Disponível em : 

https://www.fen.ufg.br/revista/v10/n4/pdf/v10n4a12.pdf. 

 

4.Kuhn T. Reconsiderações acerca dos paradigmas.  A tensão essencial. 1 ed. Lisboa: 

Ediçoes 70; 1989. p. 353-82. 

 

5.Luz MT. Novos saberes e prática em saúde coletiva: estudo sobre racionalidades 

médicas e atividades corporais. 3 ed. São Paulo: Hucitec; 2012. 

 

6.Barreto AP. As dores da alma dos excluídos no Brasil e a terapia comunitária. In: 

Grandesso M, Barreto MR, editors. Terapia comunitária: tecendo redes para a 

transformação social. 1 ed. São Paulo: Casa do Psicólogo; 2007. p. 19-28. 

 

7.Machado FRS, Pinheiro R, Guizardi FL. As novas formas de cuidado integral nos 

espaços públicos de saúde. In: Pinheiro R, Mattos RA, editors. Cuidado: as fronteiras da 

integralidade. 3 ed. Rio de Janeiro: IMS/UERJ/ABRASCO; 2006. p. 57-74. 

 

8.Ceolin T, Heck R, Pereira D, Martins A, Coimbra V, Silveira D. Inserción de terapias 

complementarias en el sistema único de salud atendiendo al cuidado integral en la 

asistencia. Enfermería Global. 2009; [Acesso em jun 2014]; (16):1-9. Disponível em: 

http://scielo.isciii.es/scielo.php?pid=S1695-61412009000200017&script=sci_arttext. 

 

9.Aureliano WA. Espiritualidade, saúde e as artes de cura no contemporâneo: 

indefinição de margens e busca de fronteiras em um centro terapêutico espírita no sul do 

Brasil [Doutorado]. Florianópolis, SC: UFSC; 2011; [Acesso em dez 2013];446f. 

Disponível em: https://repositorio.ufsc.br/xmlui/handle/123456789/95751. 

 

10.BRASIL. Secretaria de atenção a saúde. Departamento de atenção básica. Política 

nacional de práticas integrativas e complementares (PNPIC) no sistema único de saúde. 

Brasília. Ministério da Saúde; 2006. 

 

11.Conselho Federal de Enfermagem. Resolução COFEN número 197 de 19 de março 

de 1997. Estabelece e reconhece as terapias alternativas como especialidade e/ou 

qualificação do profissional de enfermagem. Brasília (DF), 1997. 

 

12.Magalhães MGM, Alvim NAT. Práticas integrativas e complementares no cuidado 

de enfermagem: um enfoque ético. Esc Anna Nery. 2013;[Acesso em dez 

2014];17(4):646-53. Disponível em: http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S1414-

81452013000400646&script=sci_arttext 



159 

 

13.Nguyen LT, Davis RB, Kaptchuk TJ, Phillips RS. Use of complementary and 

alternative medicine and self-rated health status: results from a national survey. Journal 

of general internal medicine. 2011;[Acesso em nov 2014]; 26(4):399-404. Disponível 

em: http://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/articles/PMC3055973/ 

 

14.Frass M, Strassl RP, Friehs H, Müllner M, Kundi M, Kaye AD. Use and acceptance 

of complementary and alternative medicine among the general population and medical 

personnel: a systematic review. The Ochsner Journal. 2012;[ Acesso em nov 2014]; 

12(1):45-56. Disponível em: http://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/articles/PMC3307506/ 

 

15.Harris P, Cooper K, Relton C, Thomas K. Prevalence of complementary and 

alternative medicine (CAM) use by the general population: a systematic review and 

update. International journal of clinical practice. 2012;[ Acesso em nov 2014]; 

66(10):924-39. Disponivel em:http://www.ncbi.nlm.nih.gov/pubmed/22994327  

 

16.Nascimento MC, Barros NF, Nogueira MI, Luz MT. The medical rationale category 

and a new epistemology in health. Ciência & Saúde Coletiva. 2013; [Acesso em jnov 

2014];18(12):3595-604. Disponível em: http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S1413-

81232013001200016&script=sci_arttext 

 

17.Souza EF, Luz MT. Bases socioculturais das práticas terapêuticas alternativas. Hist 

ciênc saúde-Manguinhos. 2009; [Acesso em jun 2013];16(2):393-405. Disponível em: 

http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S0104-59702009000200007&script=sci_arttext 

 

18.Tesser CD. Práticas complementares, racionalidades médicas e promoção da saúde: 

contribuições poucos exploradas. Complementary practices, medical rationalities, and 

health promotion: some overlooked. Cad Saude Publica. 2009;[ Acesso em jan 2013]; 

25(8):1732-42. Disponível em: 

http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0102-311X2009000800009 

 

19.Marconi MA, Presotto ZMN. Antropologia.  Antropologia: uma introdução. 7 ed. 

São Paulo: Atlas; 2011. p. 1-20. 

 

20.Helman CG. Cultura, saúde e doença. 5 ed. Porto Alegre: Artmed; 2009. 

 

21.Queiroz MS, Canesqui AM. Contribuições da antropologia à medicina: uma revisão 

de estudos no Brasil. Revista de saúde pública. 1986;[ Acesso em jun 2014]; 20(2):141-

51.Disponível em: http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0034-

89101986000200005 

 

22.Saillant F, Genest S. Introdução.  Antropologia médica: ancoragens locais, desafios 

globais. 1 ed. Rio de Janeiro: Fiocruz; 2012. p. 19-36. 

 

23.Frankenberg R. O passado, o presente e o futuro da antropologia médica na Grã 

Bretanha. In: Saillant F, Genest S, editors. Antropologia médica: ancoragens locais, 

desafios globais. 1 ed. Rio de Janeiro: Fiocruz; 2012. p. 285-323. 

 

24.Nunes MO. Da aplicação à implicação na antropologia médica: leituras políticas, 

históricas e narrativas do mundo do adoecimento e da saúde. Hist ciênc saúde-



160 

 

Manguinhos. 2014;[ Acesso em set 2014]; 21(2):403-20.Disponível em: 

http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S0104-59702014000200403&script=sci_arttext  

 

25.Fainzang S. Antropologia médica na França: uma disciplina em boa saúde. In: 

Saillant F, Genest S, editors. Antropologia médica: ancoragens locais, desafios globais. 

1 ed. Rio de Janeiro: Fiocruz; 2012. p. 159-76. 

 

26.Laplantine F. Antropologia da doença. 4 ed. São Paulo: Martins Fontes; 2010. 

 

27.Canesqui AM. Os estudos de antropologia da saúde/doença no Brasil na década de 

1990. Ciênc saúde coletiva. 2003;[Acesso em out 2013]; 8(1):9-124. Disponível em: 

http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S1413-81232003000100009&script=sci_arttext  

 

28.Backes MTS, Rosa LM, Fernandes GCM, Becker SG, Meirelles BHS, Santos SMA. 

Conceitos de saúde e doença ao longo da história sob o olhar epidemiológico e 

antropológico. Rev enferm UERJ. 2009;[Acesso em out 2013];17(1). Disponível em: 

http://www.facenf.uerj.br/v17n1/v17n1a21.pdf 

 

29.Geertz C. A interpretação das culturas. 1 ed. Rio de Janeiro: Guanabara; 1989. 

 

30.Campos EA. Aspectos socioculturais e as práticas de cuidados em enfermagem. In: 

Nakamura E, Martin D, Santos J, editors. Antropologia para enfermagem. 1 ed. Barueri: 

Manole; 2009. p. 59-81. 

 

31.Kleinman A. Culture, health care systems, and clinical reality.  Patients and healers 

in the context of culture: An exploration of the borderland between anthropology, 

medicine, and psychiatry. London: Univ of California Press; 1980. p. 24-70. 

 

32.Souza KMJ, Castellanos MEP, Sá LD, Palha PF. Experiência de adoecimento e 

narrativas: apontamentos teóricos e metodológicos. In: Melo LP, Gualda DMR, Campos 

EA, editors. Enfermagem, antropologia e saúde. 1 ed. Barueri: Manole; 2013. p. 188-

222. 

 

33.Kleinman AK. Today's Biomedicine and Caregiving: are They Incompatible to the 

Point of Divorce? 1 ed. Leiden: Universiteit Leiden; 2007. 

 

34.Pussetti C, Brazzabeni M. Sofrimento social: idiomas da exclusão e políticas do 

assistencialismo. Etnográfica Revista do Centro em Rede de Investigação em 

Antropologia. 2011;[Acesso em abr 2015]; 15(3):467-78. Disponível em: 

http://etnografica.revues.org/1036 

 

35.Roselló FT. Antropologia do cuidar. Petrópolis: Vozes; 2009. 

 

36.Victora C. Sofrimento social e a corporificação do mundo: contribuições a partir da 

Antropologia. RECIIS-R eletr de com inf inov saúde. 2011;[Acesso em mar 2015]; 

5(4):3-13. Disponível em: 

http://www.reciis.icict.fiocruz.br/index.php/reciis/article/view/764 

 



161 

 

37.Villela WV. Relações de gênero, processo saúde-doença e uma concepção de 

integralidade. BIS Boletim do Instituto de Saúde. 2009(48):26-30. 

 

38.Osterne MSF, Silveira CMH. Relações de gênero: uma construção cultural que 

persiste ao longo da história. O público e o privado. 2012; [Acesso em mai 2015]; 

(19):101-21. Disponível em: 

http://www.seer.uece.br/?journal=opublicoeoprivado&page=article&op=view&path%5

B%5D=345 

 

39.Costa T, Stotz EN, Grynszpan D, Souza MCB. Naturalização e medicalização do 

alização e medicalização do corpo feminino: o controle social por meio da reprodução 

eprodução. Interface-Comunic, Saúde, Educ. 2006;[Acesso em jun 2015];10(20):363-

80. Disponível em: http://www.scielo.br/pdf/icse/v10n20/07.pdf 

 

40.Colling A. A construção histórica do feminino e do masculino. In: Strey MN, 

Cabeda STL, Prehn DR, editors. Gênero e cultura: questões contemporâneas. Porto 

Alegre: Edipucrs; 2004. p. 13-38. 

 

41.Rohden F. Uma ciência da diferença: sexo e gênero na medicina da mulher. 1 ed. Rio 

de Janeiro: FIOCRUZ; 2001. 

 

42.Santos AMCC. Articular saúde mental e relações de gênero: dar voz aos sujeitos 

silenciados. Ciência & Saúde Coletiva. 2009;[Acesso em jun 2015];14(4):1177-82. 

Disponível em: http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S1413-

81232009000400023&script=sci_arttext 

 

43.Carvalho LF, Dimenstein M. A mulher, seu médico e o psicotrópico: redes de 

interfaces e a produção de subjetividade nos serviços de saúde. Interações. 

2003;[Acesso em jun 2015]; 8(15):37-64. Disponível em: 

http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1413-

29072003000100003 

 

44.Coelho EAC, Silva CTO, Oliveira JF, Almeida MS. Integralidade do cuidado à 

saúde da mulher: limites da prática profissional. Esc Anna Nery Rev Enferm. 

2009;[Acesso em jul 2015];13(1):154-60. Disponível em: 

http://www.scielo.br/pdf/ean/v13n1/v13n1a21 

 

45.Alves PCB, Souza IMA. Escolha e avaliação de tratamento para problemas de saúde: 

Considerações sobre o itinerário terapêutico. In: Rabelo MCM, Alves PCB, Souza IMA, 

editors. Experiência de doença e narrativa. 1 ed. Rio de Janeiro: Fiocruz; 1999. p. 125-

38. 

 

46.Gerhardt TE. Itinerários terapêuticos em situações de pobreza: diversidade e 

pluralidade Cad Saude Publica. 2006;[Acesso em jun 2015]; 22(11):2449-63. 

Disponível em: http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0102-

311X2006001100019 

 

47.Akiyama K. Práticas não-convencionais em medicina no Município de São Paulo 

[Doutorado]. São Paulo: Universidade de São Paulo; 2004. 



162 

 

 

48.Rezende JM. Terapia, terapêutica e tratamento. Revista de Patologia Tropical. 

2010;[Acesso em jul 2013]; 39(2):149-50. Disponível 

em:https://revista.iptsp.ufg.br/up/63/o/2010_39_2_149_150.pdf  

 

49.Babenko PC. Reiki: um estudo localizado sobre alternativas, ideologia e estilo de 

vida [Mestrado]. São Carlos: UFSCar; 2004. 

 

50.(NCCAM). E. Complementary, alternative or integrative health: whats in a name? 

2008; [Acesso em mai 2013]. Disponível em: http://nccam.nih.gov/health/whatiscam. 

 

51.Fontanella F, Speck FP, Piovezan AP, Kulkamp IC. Conhecimento, acesso e 

aceitação das práticas integrativas e complementares em saúde por uma comunidade 

usuária do Sistema Único de Saúde na cidade de Tubarão/SC. Arquivos catarinenses de 

Medicina. 2007;[Acesso em fev 2013];36(2):69-74.Disponível em: 

http://www.acm.org.br/revista/pdf/artigos/484.pdf 

 

52.Organização Mundial de Saúde. Estratégia de la OMS sobre medicina tradicional, 

Genebra: OMS; 2002. 

 

53.Diniz DS. A “Ciência das Doenças” e a “Arte de Curar”: trajetórias da Medicina 

Hipocrática [Dissertação]. Rio de Janeiro: Universidade do Estado do Rio de Janeiro; 

2006. 

 

54.Andrade JT. Medicina alternativa e complementar: experiência, corporeidade e 

transformação. 1 ed. Salvador: EDUFBA/EDUECE; 2006. 

 

55.Ferreira NM. Paz e amor na era de Aquário: a contracultura nos Estados Unidos. 

Cadernos de Pesquisa do CDHIS. 2005;[Acesso em jun 2013];33:68-74. Disponível em: 

http://www.seer.ufu.br/index.php/cdhis/article/view/102 

 

56.BRASIL. Secretaria de políticas de saúde. Projeto promoção da saúde. As cartas da 

promoção a saúde. Brasília. Ministério da Saúde; 2002. 

 

57.BRASIL. Secretaria de políticas de saúde. Departamento de atenção básica a saúde. 

Política Nacional de Medicina Natural e Práticas Complementares (PMNPC). Brasília. 

Ministério da Saúde; 2005. 

 

58.Luz MT. Contribuição do conceito de racionalidade médica para o campo da saúde: 

estudos comparativos de sistemas médicos e práticas terapêuticas. In: Luz MT, Barros 

NF, editors. Racionalidades médicas e práticas integrativas em saúde: estudos teóricos e 

empíricos. 1 ed. Rio de Janeiro: Cepesc/IMS-Uerj/Abrasco; 2012. p. 15-24. 

 

59.Nagai SC, Queiroz MS. Medicina complementar e alternativa na rede básica de 

serviços de saúde: uma aproximação qualitativa. Alternative and complementary 

medicine in the basic health system network in Brazil: a qualitative approach. Ciência & 

Saúde Coletiva. 2011;[Acesso em jun 2013];16(3):1793-800. Disponível 

em:http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1413-

81232011000300015  

http://nccam.nih.gov/health/whatiscam


163 

 

60.Nascimento MC, Nogueira MI, Luz MT. Produção científica em racionalidades 

médicas e práticas de saúde. Cadernos de Naturologia e Terapias Complementares. 

2012;[Acesso em jun 2013];1(1):13-21. Disponível em: 

http://www.portaldeperiodicos.unisul.br/index.php/CNTC/article/view/1000 

 

61.Marques A, Pereira Neto M. Das Medicinas Tradicionais às práticas integrativas de 

saúde: Caracterização dos recursos humanos nas práticas alternativas de saúde adotadas 

no Distrito Federal. Brasília: Universidade de Brasília, 2010. 

 

62.BRASIL. Secretaria de atenção a saúde. Departamento de atenção básica. Cadernos 

de atenção básica.Praticas integrativas e complementares:plantas medicinais e 

fitoterapia na atenção básica. Brasília. Ministério da Saúde; 2012. 

 

63.BRASIL. Secretaria de atenção a saúde. Departamento de atenção básica. [Relatório] 

Seminário internacional de praticas integrativas e comlementares em saúde (PNPIC). 

Brasília. Ministério da Saúde; 2009. 

 

64.Sousa IMC, Bodstein RCA, Tesser CD, Santos FAS, Hortale VA. Práticas 

integrativas e complementares: oferta e produção de atendimentos no SUS e em 

municípios selecionados. Cad Saude Publica. 2012;[Acesso set 2014];28(11):2143-54. 

Disponível em: http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0102-

311X2012001100014 

 

65.Velo CE. La medicina complementaria y alternativa desde el punto de vista del 

traductor. Panace. 2011;[Acesso em abr 2014];12(34):295-302. Disponível em: 

http://www.medtrad.org/panacea/IndiceGeneral/n34-tribuna-velo.pdf 

 

66.Andrade JMT. Planta, remédio, América Latina. 1 ed. 2008: MeA; 2008. 

 

67.UFPB, Resolução 22/91, cria o núcleo de pesquisas homeopáticas e fitoterápicas, 

(1991). 

 

68.Figueredo CA. A implementação da fitoterapia no SUS de João Pessoa, PB 

[Doutorado]: Escola Nacional de Saúde Pública Sergio Arouca - FIOCRUZ; 2013. 

 

69.JOÃO PESSOA. Secretaria municipal de meio ambiente/ Secretaria municipal de 

saúde.Núcleo de formação em práticas integrativas e comlementares em João Pessoa. 

Prefeitura municipal de João Pessoa; 2010. 

 

70.Eckert C, Rocha ALC. Etnografia: saberes e práticas. Iluminuras. 2008;[Acesso ago 

2013]; 9(21):1-23. Disponível em: http://seer.ufrgs.br/iluminuras/article/view/9301  

 

71.Angrosino M. Etnografia e observação participante: Coleção Pesquisa Qualitativa. 1 

ed. Porto Alegre: Bookman/Artmed; 2009. 

 

72.Lenardt MH, Michel T, Pereira Melo L. As pesquisas etnográficas em enfermagem 

nas sociedades complexas. 2011;[Acesso em ago 2013];42(2):70-7. Disponível 

em:http://www.bioline.org.br/pdf?rc11042 

 



164 

 

73.Nakamura E. O lugar do método etnográfico em pesquisas sobre saúde, doença e 

cuidado. In: Nakamura E, Martin D, Santos J, editores. Antropologia para enfermagem. 

1 ed. Barueri: Manole; 2009. p. 15-35. 

 

74.Gomes R, Mendonça EA, Pontes ML. As representações sociais e a experiência da 

doença. Cad Saude Publica. 2002;[Acesso em nov 2013];18(5):1207-14. Disponível em: 

http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S0102-311X2002000500013&script=sci_arttext 

 

75.Costa LPM. Contando história de paciente. Revista Interface: comunicação, saúde, 

educação. 2008;[Acesso nov 2013];12(24):73-86. Disponível em: 

http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1414-32832008000100007  

 

76.Meihy JCSB. Manual de história oral. 5 ed. São Paulo: Loyola; 2005. 

 

77.Silva VP, Barros DD. Método história oral de vida: contribuições para a pesquisa 

qualitativa em terapia ocupacional. Revista de Terapia Ocupacional da Universidade de 

São Paulo. 2010;[Acesso em dez 2013];21(1):68-73. Disponível em: 

http://www.revistas.usp.br/rto/article/view/14087. 

 

78.Valencia NM. Reconstrucción de memoria en historias de vida: Efectos políticos y 

terapéuticos. Revista de estudios sociales. 2010;[Acesso em jan 2015];(36):64-75. 

Disponível em: http://res.uniandes.edu.co/view.php/650/index.php?id=650 

 

79.IBGE. Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística. Cidades. João Pessoa.[Acesso 

em fev 2015]. Disponível em: 

http://cidades.ibge.gov.br/painel/painel.php?codmun=250750 

 

80.Meihy JCSB, Holanda F. História oral: como fazer, como pensar. 2 ed. São Paulo: 

Contexto; 2007. 

 

81.Delgado LAN. História oral: memória, tempo, identidades. 2 ed. Belo Horizonte: 

Autêntica; 2010. 

 

82.Montysuma MFF. Subjetividade e história oral: possíveis interações na autorização 

de cessão de uso de relatos. In: Laverdi R, Frotscher M, Duarte GR, Montysuma MFF, 

Montenegro AT, editors. História oral, desigualdades e diferenças. 1 ed. Recife: 

EDUFPE/EDUSC; 2012. p. 55-68. 

 

83.Janesick VJ. The dance of qualitative research design: Metaphor, methodolatry, and 

meaning. In: Denzin NK, Lincolm YS, editors. Strategies of qualitative inquiry. 

London: Sage Publications, Inc; 1998.[Acesso em mai 2015]; p. 35-55. Disponível em: 

http://www.researchgate.net/publication/232497144_The_dance_of_qualitative_researc

h_design_Metaphor_methodolatry_and_meaning 

 

84.Lenardt MH, Michel T. As pesquisas em enfermagem e o método etnográfico de 

spradley e McCurdy. In: Melo LP, Gualda DMR, Campos EA, editors. Enfermagem, 

antropologia e saúde 1ed. Barueri: Manole; 2013. p. 105-46. 

 



165 

 

85.Esteves AJ. Metodologia Qualitativa: análise etnográfica e histórias de vida. In: 

Esteves AJ, Azevedo J, editors. Metodologias qualitativas para as ciências sociais. 

Porto: Instituto de sociologia; 1998; [Acesso em jul 2015];p. 41-7. Disponível em : 

http://ler.letras.up.pt/site/default.aspx?qry=id022id1143&sum=sim 

 

86.Minkowski E. Breves reflexões a respeito do sofrimento. Revista Latino americana 

de Psicopatologia Fundamental. 2000;[Acesso em abr 2015]; 3(4):156-64. Disponível 

em: http://www.redalyc.org/pdf/2330/233017663011.pdf 

 

87.Barreto AP. Resiliência: quando a caarência gera competência.  Terapia comunitária 

passo a passo. 4 ed. Fortaleza: LCR; 2008. p. 101-20. 

 

88.Oliveira JBA, Costa Lopes RG. O processo de luto no idoso pela morte de cônjuge e 

filho. Psicologia em Estudo. 2008;[Acesso mai 2015];13(2):217-21.Disponível 

em:http://www.scielo.br/pdf/pe/v13n2/a03v13n2 

  

89.Alarcão ACJ, Barros Carvalho MD, Pelloso SM. A morte de um filho jovem em 

circunstância violenta: compreendendo a vivência da mãe. Revista Latino-Americana de 

Enfermagem. 2008;[Acesso em mai 2015];16(3):341-7. Disponível em: 

http://www.scielo.br/pdf/rlae/v16n3/pt_02.pdf 

 

90.Koury MGP. Sofrimento íntimo: individualismo e luto no Brasil contemporâneo. 

Revista Brasileira de Sociologia da Emoção. 2002; [Acesso em mai 2015];1(1):77-87. 

Disponível em: 

http://www.cchla.ufpb.br/grem/Sofrimento%20%CDntimo.%20KouryArtRBSEv.1n.1.h

tm 

 

91.Batista CMF, Bandeira MB, Quaglia MAC, Oliveira DCR, Albuquerque EPT. 

Sobrecarga de familiares de pacientes psiquiátricos: influência do gênero do cuidador. 

Cadernos de Saúde Coletiva. 2013;[Acesso em jun 2015];21(4):341-7. Disponível em: 

http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S1414-462X2013000400002&script=sci_arttext 

 

92.Angelo M. Cultura e cuidado da família. In: Nakamura E, Martin D, Santos J, 

editors. Antropologia para enfermagem. 1 ed. Barueri: Manole; 2009. p. 82-99. 

 

93.Tedesco JC. O Gênero na Imigração: Redefinições de Papéis e Dinâmicas Étnicas. 

Revista Latino-americana de Geografia e Gênero. 2011;[Acesso mai 2015];2(1):44-55. 

Disponível em: http://revistas2.uepg.br/ojs_new/index.php/rlagg/article/view/1713 

 

94.Le Breton D. Antropologia da dor. 1 ed. São Paulo: FAP-UNIFESP; 2013. 

 

95.Cruz ARS. Mestras do sertão: a carreira docente de mulheres formadas pela escola 

normal de feira de santana entre 1930 e 1949. In: Machado CJS, Santiago IMFL, Nunes 

MLS, editors. Gêneros e práticas culturais: desafios históricos e saberes 

interdisciplinares. Campina Grande: EDUEPB; 2010. p. 195-219. 

 

96.Chies PV. Identidade de gênero e identidade profissional no campo de trabalho. 

Revista Estudos Feministas. 2010;[Acesso em mai 2015];18(2):507-28. Disponível em: 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/ref/article/view/S0104-026X2010000200013 



166 

 

 

97.Oliveira C, Traesel E. Mulher, trabalho e vida familiar: a conciliação de diferentes 

papéis na atualidade. Disc Scientia. 2008;[Acesso em mai 2015];9(1):149-63. 

Disponível em: http://sites.unifra.br/Portals/36/CSAUDE/2008/14.pdf 

 

98.Freitas JL. Luto e fenomenologia: uma proposta compreensiva. Revista da 

Abordagem Gestáltica. 2013;[Acesso em mai 2015];19(1):97-105. Disponível em: 

http://pepsic.bvsalud.org/pdf/rag/v19n1/v19n1a13.pdf 

 

99.Sarti CA. "Deixarás pai e mãe": Notas sobre Lévi-Strauss e a família. Revista 

Anthropológicas. 2005;[Acesso em jun 2015];16(1):31-52.Disponível em: 

http://www.revista.ufpe.br/revistaanthropologicas/index.php/revista/article/view/48 

 

100.Costa GMC, Gualda DMR. Conhecimento e significado cultural da menopausa para 

um grupo de mulheres. Revista-Escola de enfermagem universidade de São Paulo. 

2008;[Acesso em jul 2015];42(1):81-9. Disponível em: 

http://www.scielo.br/pdf/reeusp/v42n1/11.pdf 

 

101.Melo LP, Ponte MPTR. Corpo e antropologia: uma reflexão. In: Melo LP, Gualda 

DMR, Campos EA, editors. Enfermagem, antropologia e saúde 1ed. Barueri: Manole; 

2013. p. 66-89. 

 

102.Adam P, Herzlich C. Sociologia da doença e da medicina. 1 ed. Bauru: EDUSC; 

2001. 

 

103.Prates PR. Símbolo do coração. História, Ciências, Saúde –Manguinhos. 

2005;[Acesso em mai 2015];12(3):1025-31. Disponível em: 

http://www.scielo.br/pdf/hcsm/v12n3/21.pdf 

 

104.Lima MAG, Trad L. Dor crônica: objeto insubordinado. História, Ciências, Saúde – 

Manguinhos. 2008;[Acesso jun 2015];15(1):117-33. Disponível 

em:http://www.scielo.br/pdf/hcsm/v15n1/07.pdf 

 

105.Nabão FRZ, Maruyama SAT. A experiência da enfermidade e o itinerário 

terapêutico vivenciado por uma pessoa com infarto. Revista Eletronica de Enfermagem. 

2009;[Acesso em jun 2015];11(1):101-9. Disponível em : 

https://www.fen.ufg.br/fen_revista/v11/n1/pdf/v11n1a13.pdf 

 

106.Deslandes SF. Frágeis deuses: profissionais da emergência entre os danos da 

violência e a recriação da vida. 1 ed. Rio de Janeiro: Fiocruz; 2002. 

 

107.Mattos RS. Fibromialgia e práticas corporais de saúde: um estudo etnográfico. In: 

Luz MT, Barros NF, editors. Racionalidades médicas e práticas integrativas em saúde: 

estudos teóricos e empíricos. 1 ed. Rio de Janeiro: Cepesc/IMS-Uerj/Abrasco; 2012. p. 

397-424. 

 

108.Silvestre JCC, Rocha PAC, Silvestre BC, Cabral RV, Trevisol FS. Uso da internet 

pelos pacientes como fonte de informação em saúde e a sua influência na relação 



167 

 

médico-paciente. Revista da AMRIGS. 2012;[Acesso jul 2015];56(2):149-55. 

Disponível em:http://www.amrigs.com.br/revista/56-02/original9.pdf  

 

109.Tesser CD. Medicalização social (II): limites biomédicos e propostas para a clínica 

na Atenção Básica. Interface-Comunic, Saúde, Educ. 2006;[Acesso em jun 

2015];10(20):347-62. Disponível em:http://www.scielosp.org/pdf/icse/v10n20/06.pdf  

 

110.Dethlefsen T, Dahlke R. A Doença Como Caminho. 17 ed. São Paulo: Cultrix; 

2007. 

 

111.Tesser C. Medicalização social (I): o excessivo sucesso do epistemicídio moderno 

na saúde. Interface comum. saúde educ. 2006 jan/jun;[Acesso em jun 2015]; 9 (18): p. 

61-76. Disponível em: http://www.scielo.br/pdf/icse/v10n19/a05v1019.pdf 

 

112.Kleinman A, Eisenberg L, Good B. Culture, illness, and care: clinical lessons from 

anthropologic and cross-cultural research. The journal of lifelong learning in psychiatry. 

2006;[Acesso em jan 2015];4(1):140-9. Disponível em: 

http://www.researchgate.net/publication/22514763_Culture_Illness_and_Care_Clinical

_Lessons_from_Anthropologic_and_Cross-Cultural_Research 

 

113.Leal EG. Os limites do sofrimento. Pulsional Revista de Psicanálise. 2005;[Acesso 

em mai 2015];183:55-71. Disponível em: 

http://www.editoraescuta.com.br/pulsional/183_06.pdf 

 

114.Macêdo KB. O desamparo do indivíduo na modernidade. ECOS-Estudos 

Contemporâneos da Subjetividade. 2012;[Acesso em mai 2015];2(1):94-107. disponível 

em: http://www.uff.br/periodicoshumanas/index.php/ecos/article/view/742 

 

115.Tesser CD. A verdade na biomedicina, reações adversas e efeitos colaterais: uma 

reflexão introdutória. Physis. 2007;[Acesso em jan 2015];17(3):465-84. Disponível 

em:http://www.scielo.br/pdf/physis/v17n3/v17n3a04  

 

116.Illich I. A expropriação da saúde: nêmesis da medicina. 3 ed. Rio de Janeiro: Nova 

Fronteira; 1975. 

 

117.Tornquist CS, Maluf SW. Nervos e Nervosas no Contexto das Aflições 

Contemporâneas: entrevista com Maria Lucia da Silveira.  Gênero, Saúde e Aflição: 

abordagens antropológicas Florianópolis: Letras Contemporâneas; 2010. p. 441-57. 

 

118.Penna CMM, Viegas SMF. A construção da integralidade no trabalho cotidiano da 

equipe saúde da família. Esc Anna Nery. 2013;[Acesso em jul 2015];17(1):133-41. 

Disponível em: http://www.scielo.br/pdf/ean/v17n1/19.pdf 

 

119.Andrade JT, Costa LFA. Medicina complementar no SUS: práticas integrativas sob 

a luz da antropologia médica. Saúde e Sociedade. 2010;[Acesso em dez 

2013];19(3):497-508. Disponível em:http://www.scielo.br/pdf/sausoc/v19n3/03.pdf 

 

120.Tesser CD. Pesquisa e institucionalização de práticas integrativas e complementares 

e racionalidades médicas na saúde coletiva e no SUS. In: Luz MT, Barros NF, editores. 



168 

 

Racionalidades médicas e práticas integrativas em saúde: estudos teóricos e empíricos. 1 

ed. Rio de Janeiro: Cepesc/IMS-Uerj/Abrasco; 2012. p. 251-83. 

 

121.Pinho PA, Pereira PPG. Itinerários terapêuticos: tragetórias entrecruzadas na busca 

por cuidados. Interface-Comunic, Saúde, Educ. 2012;[Acesso em jun 2015];16(41):435-

47. Disponível em: http://www.scielo.br/pdf/icse/v16n41/aop2612.pdf 

 

122.Maluf SW. Mitos coletivos, narrativas pessoais: cura ritual, trabalho terapêutico e 

emergência do sujeito nas culturas da" Nova Era". Mana. 2005;[Acesso em mai 2015]; 

11(2):499-528. Disponível em: http://www.scielo.br/pdf/mana/v11n2/27456.pdf 

 

123.Lacerda A, Valla VV. As práticas terapêuticas de cuidado integral à saúde como 

proposta para aliviar o sofrimento. In: Pinheiro R, Mattos RA, editors. Cuidado: as 

fronteiras da integralidade. 3 ed. Rio de Janeiro: IMS/UERJ/ABRASCO; 2006. p. 91-

102. 

 

124.Tesser CD, Barros NF. Medicalização social e medicina alternativa e 

complementar: pluralização terapêutica do Sistema Único de Saúde. Rev Saúde Pública. 

2008;[Acesso em abr 2015]; 42(5):914-20. Disponível em: 

http://www.scielo.br/pdf/rsp/v42n5/7115.pdf  

 

125.Venturini E. A desinstitucionalização: limites e possibilidades. Revista brasileira de 

crescimento e desenvolvimento humano. 2010;[Acesso em jul 2015];20(1):138-51. 

Disponível em: http://www.revistas.usp.br/jhgd/article/viewFile/19953/22033 

 

126.Beserra EP, Oliveira FC, Ramos IC, Moreira RVO, Alves MDS, Braga VAB. 

Sofrimento humano e cuidado de enfermagem: múltiplas visões. Esc Anna Nery Rev 

Enferm. 2014;[Acesso em jan 2015];18(1):175-80. Disponível em: 

http://www.scielo.br/pdf/ean/v18n1/1414-8145-ean-18-01-0175.pdf 

 

127.Lévi-Strauss C. Magia e religião.  Antropologia estrutural. 1 ed: Cosac Naify; 2008. 

p. 181-257. 

 

128. Boff L. Saber cuidar: ética do humano. 10 ed. Petrópolis: Vozes; 2004. 

 

129.Zago KSA, Saeki T. Terapia comunitária; uma forma de cuidar na perspectiva 

cultural. In: Melo LP, Gualda DMR, Campos EA, editors. Enfermagem, antropologia e 

saúde. 1 ed. Barueri: Manole; 2013. p. 228-315. 

 

130.Sabourin E. Marcel Mauss: da dádiva à questão da reciprocidade. Revista Brasileira 

de Ciências Sociais. 2008;[Acesso em jun 2015];23(66):131-8. Disponível 

em:http://www.scielo.br/pdf/rbcsoc/v23n66/08.pdf 

 

131.Mauss M. Ensaio sobre a dádiva: forma e razão da troca nas sociedades arcaicas.  

Sociología e antropología. São Paulo: Cosac Naif; 2003. p. 183-314. 

 

132.Valla VV, Guimarães MB, Lacerda A. Religiosidade, apoio social e cuidado 

integral a saúde: uma proposta de investigação voltada para as classes populares. In: 



169 

 

Pinheiro R, Mattos RA, editors. Cuidado: as fronteiras da integralidade. 3 ed. Rio de 

Janeiro: IMS/UERJ/ABRASCO; 2006. p. 103-18. 

 

133.Luz MT. Fragilidade social e busca de cuidado na sociedade civil contemporânea. 

In: Pinheiro R, Mattos RA, editors. Cuidado: as fronteiras da integralidade. 3 ed. Rio de 

Janeiro: IMS/UERJ/ABRASCO; 2006. p. 9-20. 

  

134.Almeida JRS. Um jogo de sentidos: a ocidentalização do Ioga como orientalização 

do Ocidente. Religião e Sociedade. 2006;26(1):158-73. 

 

135.Saraiva AM, Ferreira Filha MO, Dias MD. As práticas integrativas como forma de 

complementaridade ao modelo biomédico: concepções de cuidadoras. Rev pesqui cuid 

fundam. 2011;3(5):155-63. 

 

136.Laplantine F, Rabeyron PL. Medicinas paralelas. 1 ed. São Paulo: Brasiliense; 

1989. 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



170 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

APÊNDICES 



171 

 

APÊNDICE A 

 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE JOÃO PESSOA 

CENTRO DE CIÊNCIAS DA SAÚDE – CCS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ENFERMAGEM 

NÍVEL DOUTORADO 

 

TÍTULO DO PROJETO: HISTÓRIAS DE MULHERES CUIDADAS POR 

PRÁTICAS INTEGRATIVAS E COMPLEMENTARES: UM ESTUDO 

ETNOGRÁFICO. 

 

1. DADOS DA COLABORADORA 

Nome: 

Idade:            Religião:                        Estado Civil:                             

Escolaridade: Profissão: 

Data e Local de Nascimento:  

Endereço: 

Tempo que frequenta o Centro de Práticas Integrativas e Complementares: 

2. QUESTÕES DE CORTE: 

 

- Conte-me sobre o motivo que trouxe você ao Centro de Práticas Integrativas e 

Complementares. 

- Você já tinha procurado outras formas de cuidado antes de vir para o Centro de 

Práticas Integrativas e Complementares? Quais? 

-Quais as diferenças que você percebe entre o serviço de saúde tradicional e este 

serviço prestado no Centro de Práticas Integrativas? 

- O que mudou em sua vida desde que você começou a ser cuidada por meio 

práticas integrativas de saúde? 

 



172 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ANEXOS 



173 

 

ANEXO- A 

 
UNIVERSIDADE FEDERAL DE JOÃO PESSOA 

CENTRO DE CIÊNCIAS DA SAÚDE – CCS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ENFERMAGEM 

NÍVEL DOUTORADO 

 

TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO 

 

TÍTULO DO PROJETO:  HISTÓRIAS DE MULHERES CUIDADAS POR 

PRÁTICAS INTEGRATIVAS E COMPLEMENTARES: UM ESTUDO 

ETNOGRÁFICO. 

 

PESQUISADOR RESPONSÁVEL: ALYNNE MENDONÇA SARAIVA 

 

Você está sendo convidado (a) a participar do projeto de pesquisa acima citado. O 

documento abaixo contém todas as informações necessárias sobre a pesquisa que 

estamos fazendo. Sua colaboração neste estudo será de muita importância para nós, 

mas se desistir a qualquer momento, isso não causará nenhum prejuízo a você.  

 

 

 Este projeto de pesquisa atendendo o disposto na Resolução CNS 466/12, tem 

como principal objetivo: Analisar as histórias de mulheres que buscaram práticas 

integrativas e complementares, ressaltando os aspectos que foram significativos para a 

compreensão e a participação delas no processo de cuidado. 

 Os procedimentos adotados serão: inserção no campo de pesquisa para a 

construção de vínculos com os usuários, participação das práticas integrativas e 

complementares que estejam sendo desenvolvidas em âmbito coletivo para 

posteriormente realizar entrevista com os usuários que utilizam as práticas integrativas 

como forma de cuidado. 

Declaro que obtive todas as informações necessárias, bem como todos os 

eventuais esclarecimentos quanto às dúvidas por mim apresentadas. Dessa forma, estou 

ciente que: 

a) A participação neste projeto não tem objetivo de me submeter a um tratamento, bem 

como não me acarretará qualquer ônus pecuniário com relação aos procedimentos 

efetuados com o estudo; 



174 

 

b) Tenho a liberdade de desistir ou de interromper a colaboração neste estudo no 

momento em que desejar, sem necessidade de qualquer explicação. A desistência não 

causará nenhum prejuízo à minha saúde ou bem estar físico.  

d) Durante a entrevista será feito o uso do gravador de voz, para melhor compreensão 

das informações, podendo eu, solicitar a qualquer momento para que o entrevistador 

pare de gravar, sem nenhum prejuízo a mim; 

e) Os resultados obtidos durante este ensaio serão mantidos em sigilo, mas concordo 

que sejam divulgados em publicações científicas, desde que meus dados pessoais não 

sejam mencionados; 

f) Caso eu desejar, poderei pessoalmente tomar conhecimento dos resultados, ao final 

desta pesquisa. 

g) Caso me sinta prejudicada por participar desta pesquisa, poderei recorrer ao Comitê 

de Ética em Pesquisas em Seres Humanos, ao Conselho Regional de Enfermagem da 

Paraíba. 

João Pessoa/PB,________de _______________de 2015. 

 

(  ) Participante  __________________________________________ 

 

Testemunha 1:____________________________________________ 

 

                           __________________________________________ 

Alynne Mendonça Saraiva 

Pesquisadora responsável 

 

_________________________________________- 

Professora Dra Maria de Oliveira Ferreira Filha 

Orientadora (PPGEnf/CCS/UFPB) 

 

Contato: e-mail: alynnems@hotmail.com. Tel: 99763349. 

 

Endereço do Comitê de Ética em Pesquisa em Seres Humanos – CEP. Centro de 

Ciências da Saúde.Universidade Federal da Paraíba. Bairro Castelo Branco. João 

Pessoa-PB. CEP: 58.051-900. Tel: 3216 7791. E-mail: eticaccs@ccs.ufpb.br 

Polegar direito 

mailto:alynnems@hotmail.com
mailto:eticaccs@ccs.ufpb.br


175 

 

ANEXO B 

 
UNIVERSIDADE FEDERAL DE JOÃO PESSOA 

CENTRO DE CIÊNCIAS DA SAÚDE – CCS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ENFERMAGEM 

NÍVEL DOUTORADO 

 

TÍTULO DO PROJETO: HISTÓRIAS DE MULHERES CUIDADAS POR 

PRÁTICAS INTEGRATIVAS E COMPLEMENTARES: UM ESTUDO 

ETNOGRÁFICO. 

 

 

CARTA DE CESSÃO 

 

 

Eu, __________________________________________,___________________(estado 

civil)____________________(RG), declaro para os devidos fins que cedo os direitos de 

minha entrevista, transcrita, textualizada, transcriada e autorizada para que Alynne 

Mendonça Saraiva(PPGEnf-UFPB) possa usá-la integralmente ou em partes, sem 

restrições de prazos e citações, desde a presente data. Da mesma forma, autorizo o uso 

de terceiros para ouvi-la e usar citações, ficando o controle à pesquisadora, que tem sua 

guarda. 

Declaro ainda estar ciente do objetivo principal do estudo que compreende:  Analisar as 

histórias de mulheres que buscaram práticas integrativas e complementares, ressaltando 

os aspectos que foram significativos para a compreensão e a participação delas no 

processo de cuidado. 

Abdicando de direitos meus e de meus descendentes, subscrevo a presente. 

 

________________________________________ 

Assinatura do colaborador 

________________________________________ 

Assinatura do pesquisador 

________________________________________ 

Assinatura da Testemunha 

João Pessoa, ______ de _______________ de 2015. 



176 

 

ANEXO C 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE JOÃO PESSOA 

CENTRO DE CIÊNCIAS DA SAÚDE – CCS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ENFERMAGEM 

NÍVEL DOUTORADO 
 

TERMO DE AUTORIZAÇÃO INSTITUCIONAL 

 

João Pessoa/PB, ___ de _____ de 2014. 

Ilustríssimo (a) Senhor (a) 

Eu, Alynne Mendonça Saraiva, responsável principal pelo projeto de 

Doutorado, venho pelo presente, solicitar vossa autorização para realizar este projeto de 

pesquisa no Centro de Práticas Integrativas e Complementares em Saúde 

“EQUILÍBRIO DO SER”, para o trabalho de pesquisa sob o título HISTÓRIAS DE 

MULHERES CUIDADAS POR PRÁTICAS INTEGRATIVAS E 

COMPLEMENTARES: UM ESTUDO ETNOGRÁFICO, orientado pela Professora 

Dra. Maria de Oliveira Ferreira Filha.  

 Este projeto de pesquisa atendendo o disposto na Resolução CNS 466/12, tem 

como principal objetivo: Analisar as histórias de mulheres que buscaram práticas 

integrativas e complementares, ressaltando os aspectos que foram significativos para a 

compreensão e a participação delas no processo de cuidado.  

Os procedimentos adotados serão: inserção no campo de pesquisa para a 

construção de vínculos com os usuários, participação das práticas integrativas e 

complementares que estejam sendo desenvolvidas em âmbito coletivo para 

posteriormente realizar entrevista com os usuários que utilizam as práticas integrativas 

como forma de cuidado. Esta atividade não apresenta riscos aos sujeitos participantes. 

Apresentar, ainda, as providências que serão tomadas para minimizar ou eliminar estes 

riscos. Período previsto para coleta de material 

será_____________________________________________________________. 



177 

 

 Espera-se com esta pesquisa, possa divulgar os benefícios das práticas 

integrativas e complementares em saúde no intuito de contribuir para ações de cuidados 

mais integralizadoras nos serviços públicos de saúde. Qualquer informação adicional 

poderá ser obtida através do Comitê de Ética em Pesquisa em Seres Humanos do Centro 

de Ciências da Saúde da Universidade Federal da Paraíba e pelos pesquisadores através 

do e-mail: alynnems@hotmail.com tel: 99763349 e marfilha@yahoo.com.br. 

A qualquer momento vossa senhoria poderá solicitar esclarecimento sobre o 

desenvolvimento do projeto de pesquisa que está sendo realizado e, sem qualquer tipo 

de cobrança, poderá retirar sua autorização. Os pesquisadores aptos a esclarecer estes 

pontos e, em caso de necessidade, dar indicações para solucionar ou contornar qualquer 

mal estar que possa surgir em decorrência da pesquisa.  

Os dados obtidos nesta pesquisa serão utilizados na publicação de artigos 

científicos e que, assumimos a total responsabilidade de não publicar qualquer dado que 

comprometa o sigilo da participação dos integrantes de vossa instituição como nome, 

endereço e outras informações pessoais não serão em hipótese alguma publicados. Na 

eventualidade da participação nesta pesquisa, causar qualquer tipo de dano aos 

participantes, nós pesquisadores nos comprometemos em reparar este dano, e ou ainda 

prover meios para a reparação. A participação será voluntária, não fornecemos por ela 

qualquer tipo de pagamento. 

 

AUTORIZAÇÃO INSTITUCIONAL 

 

 Eu,______________________________________________________________ 

responsável pelos Centro de Práticas Integrativas e Complementares em Saúde do 

município de João Pessoa-PB, declaro que fui informado dos objetivos da pesquisa 

acima, e concordo em autorizar a execução da mesma nesta instituição. Caso necessário, 

a qualquer momento como instituição CO-PARTICIPANTE desta pesquisa poderemos 

revogar esta autorização, se comprovada atividades que causem algum prejuízo à esta 

mailto:alynnems@hotmail.com
mailto:marfilha@yahoo.com.br


178 

 

instituição ou ainda, a qualquer dado que comprometa o sigilo da participação dos 

integrantes desta instituição. Declaro também, que não recebemos qualquer pagamento 

por esta autorização bem como os participantes também não receberão qualquer tipo de 

pagamento. 

 Conforme Resolução CNS 466/12 a pesquisa só terá início nesta instituição após 

apresentação do Parecer de Aprovação por um Comitê de Ética em Pesquisa em 

Seres Humanos.  

Informamos ainda, que é prerrogativa desta instituição proceder a re-análise 

ética da pesquisa, solicitando, portanto, o parecer de ratificação do Comitê de Ética em 

Pesquisa em Seres Humanos desta Instituição (se houver).  

     

____________________________________________ 

Alynne Mendonça Saraiva 

(Pesquisadora) 

 

_____________________________________________ 

Prof. Dra. Maria de Oliveira Ferreira Filha 

(Orientadora/PPGEnf/CCS/UFPB) 

 

 

_____________________________________________ 

Responsável pelo Centro de Práticas Integrativas e Complementares em Saúde 

João Pessoa/PB 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



179 

 

 

 

 

 



180 

 

 

 

 

 



181 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


