UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAIBA
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
UNIVERSIDADE FEDERAL DO RIO GRANDE DO NORTE
PROGRAMA INTEGRADO DE DOUTORADO EM FILOSOFIA

ELIANA HENRIQUES MOREIRA

A DESCONSTRUCAO DA ESTETICA E O LUGAR DA ARTE A PARTIR DO
PENSAMENTO DE MARTIN HEIDEGGER: DA VIVENCIA A EXISTENCIA, DA
FORMACAO A BEWAHRUNG

JOAO PESSOA
FEVEREIRO DE 2016



ELIANA HENRIQUES MOREIRA

A DESCONSTRUCAO DA ESTETICA E O LUGAR DA ARTE A PARTIR DO
PENSAMENTO DE MARTIN HEIDEGGER: DA VIVENCIA A EXISTENCIA, DA
FORMACAO A BEWAHRUNG

Trabalho apresentado como requisito parcial ao
Programa Integrado de Pds-Graduacdo em
Filosofia da Universidade Federal da Paraiba —
UFPB, curso de Doutorado em Filosofia, na linha
de pesquisa: Metafisica, sob a orientacdo do prof.
Dr. Miguel Antonio do Nascimento.

FEVEREIRO DE 2016



M838d Moreira, Eliana Henrigues.

A desconstrucdo da estética e o lugar da arte a partir do
pensamento de Martin Heidegger: da vivéncia a existéncia, da
formacdo a Bewahrung / Eliana Henriques Moreira.- Jodo
Pessoa, 2016.

146f.

Orientador: Miguel Antonio do Nascimento

Tese (Doutorado) - UFPB/CCHLA

1. Heidegger, Martin, 1889-1976 - critica e interpretacgéo.
2. Filosofia - critica e interpretacdo. 3. Estética. 4. Arte.




ELIANA HENRIQUES MOREIRA

A DESCONSTRUCAO DA ESTETICA E O LUGAR DA ARTE A PARTIR DO
PENSAMENTO DE MARTIN HEIDEGGER: DA VIVENCIA A EXISTENCIA, DA
FORMACAO A BEWAHRUNG

Tese apresentada ao Curso de Doutorado em Filosofia da UFPB, do Programa de Poés-
Graduacao em Filosofia, na linha de pesquisa Metafisica, que foi avaliada e aprovada em 26

de fevereiro de 2016, pela banca examinadora constituida pelos seguintes professores:

Prof. Dr. Miguel Antonio do Nascimento — Orientador - UFPB

Prof.2 Dra. Caroline VVasconcelos Ribeiro — Examinadora — UEFS

Prof. Dr. Gilfranco Lucena dos Santos— Examinador — UFPB

Prof. Dr. Iraquitan de Oliveira Caminha — Examinador - UFPB

Prof. Dr. Robson Costa Cordeiro — Examinador — UFPB

JOAO PESSOA-2016



As considerac0es (...) concernem ao enigma da Arte, 0 enigma que a
Arte em si mesma é. Longe de nos a pretensao de resolver tal enigma.
A tarefa consiste em ver o enigma (HEIDEGGER, 1989).



AGRADECIMENTOS

Agradeco a todos os funcionarios do Programa Integrado de Doutorado em Filosofia
da UFPB. Agradeco aos professores que participaram da realizacdo da banca, Professora
Caroline Ribeiro, Prof. Iraquitan Caminha, Prof. Gilfranco, Prof. Robson Cordeiro e em
especial meus agradecimentos ao meu orientador, prof. Miguel Antonio do Nascimento.

Agradeco as musas, a Gléria em especial!

Agradeco a Erika Lucena, pelas contribuicdes no aprendizado da dificil tarefa da
traducéo,

Ao Flavio, pelas conversas animadoras nos momentos de maior dificuldade,

Ao Vicente de Paulo Ferreira pelas contribui¢fes no trato com a lingua portuguesa,

A amiga irma Viviane Paiva e suas sempre acolhedoras escutas,

Ao colegiado de ciéncias sociais da UFT de Porto Nacional pelas contribuicdes e
paciéncia nesta caminhada, em especial aos professores André Demarchi, Janaina Capistrano
e Marcelo Cleto, e a querida Luzirene.

Dedico aos meus pais Jaime e Nilda e a meu filho Matheus.



RESUMO

Este trabalho objetiva examinar a relagdo que se estabelece entre a questdo da Arte e a
Formacdo a partir do pensamento de Martin Heidegger. Trata-se de buscar compreender o
lugar ontologico da Arte e como ela se torna 0 modo mais proprio da habitagdo humana na
Terra, 0 que € pensado por Heidegger principalmente a partir da influéncia da obra poética de
Holderlin. Heidegger faz uma critica a Estética e ao seu modo de entender a Arte e a
Formacdo estética, oriunda do pensamento metafisico ocidental. A critica atenta para a
necessidade de uma desconstru¢do do ambito da Estética tal como se procedeu em Ser e
Tempo com a proposta de desconstrucdo da historia da ontologia. Desconstrugdo ndo como
demoligdo, mas no sentido de voltar as origens, aos fundamentos de onde foram hauridos os
conceitos da Estética, e ndo para repetir o passado, mas para possibilitar novas vias de
interpretacdo. Mediante sua retomada a partir da ontologia tem-se que, desde sua origem, a
Arte pode ser vista como um fundamento que contribui para o surgimento de um modo
préprio de ser-no-mundo para o homem, o que acontece quando hé o estabelecimento de um
pertencimento a um solo préprio, a patria. A Arte, mais especificamente a poesia, € para
Heidegger a linguagem originaria através da qual um povo pode se expressar originariamente,
autenticamente. Sendo assim, a poesia ganha uma dimensdo primordial na medida em que néo
€ sO coOpia, imitacdo ou representacdo de uma realidade dada e ndo busca expressar somente
0s sentimentos de um sujeito, mas é um dizer originario que faz surgir uma realidade nova.
De tal questdo tem-se que a Arte ndo é apenas um entretenimento ou um objeto de deleite para
0 sujeito, mas ela é um fundamento, o que possibilita a unido de um grupo em um
pertencimento (Bewahrung) em comum, fazendo surgir o sentido de comunidade histérica.
Portanto, para pensar a Arte e a formagdo em Heidegger, € preciso considerar essa ideia de
comunidade historica, que, para o fildsofo, ndo se identifica com a nocéo geral de sociedade,
como um conjunto de individuos sem elo em comum. A Arte, ao erigir um mundo e
possibilitar a um povo a comunhdo em sua verdade, possibilita uma saida do @mbito do
impessoal, que a todos circunda, para um modo proprio de existéncia, que une um povo em

um destino comum.

PALAVRAS-CHAVE: Arte. Ontologia. Formacédo. Bewahrung.



ABSTRACT

This paper aims to examine the relationship established between the issue of Art and
Education from the thought of Martin Heidegger. It is seeking to understand the art of
ontological place and how it becomes the most proper way of human habitation on Earth,
which is thought by Heidegger mainly from the influence of the poetry of Holderlin.
Heidegger criticizes the Aesthetics and his way of understanding art and aesthetic formation,
coming from the metaphysical thought. Criticism attentive to the need for the aesthetic
context of deconstruction as it proceeded in Being and Time with the proposed deconstruction
of the history of ontology. Deconstruction not as demolition, but in order to return to the
origins, the foundations of which were the concepts of aesthetics, and not to repeat the past
but to enable new avenues of interpretation. Upon his recovery from Heidegger's ontology, it
has to be, since its inception, the art can be seen as a foundation that contributes to the
emergence of a particular way of being in the world for man, what happens when there is the
establishment of belonging to their own land, the homeland. The Arts, more specifically
poetry, is for Heidegger the original language through which a people can express originally,
authentically. Thus, poetry gains a crucial dimension in that it is not only copy, imitation or
representation of a given reality and not only seeks to express the feelings of a subject, but is a
saying that originating gives rise to a new reality. Such question has that art is not just an
entertainment or a treat from object to subject, but it is a foundation, which enables the union
of a group on a membership (Bewahrung) in common, giving rise to the sense historical
community. So to think of Art and Formation in Heidegger, we must consider the idea of a
historical community, to the philosopher, is not identified with the general notion of society as
a set of individuals with no common bond. The Art, to build a world and enable a people to
communion in his truth, enables the output under the impersonal, all that surrounds it, to its

own mode of existence which unites a people in a common destiny.

KEY WORDS: Art. Ontology. Formation. Bewarung.



SUMARIO

[N EEI0] 516 107:Y0 IR 10
1 EXISTENCIA, HISTORICIDADE, FORMAGCAO E ARTE.....ccoooiieeveeeeeeeesesrene 23
1.1 EXISTENCIA € AT ...ttt bbbt et bbb beeneens 25
1.2 FOrMAGA0 € VEIAAAE........c.eeiveeieieie ettt ettt sttt e te e ne e sreesneenne e 41
1.3 Historicidade & PertenNCIMENTO ........ooveriiiiriiierie e 54
2 OPODER DA ARTE E A LINGUAGEM ........ccoctiieeeie sttt 59
2.1 P0OESIA € HINQUAGEIM ...ttt bbbttt 60
2.2 Arte, Bewahrung e impess0alidade. ..........coeiiiiiiiieieie e, 69
2.3 A Arte, 0 artista € @ VEIdade..........ccveieieieie e 73
2.4 O artista e a disposicdo fundamental da Arte...........ccocovevieiieieiic i 82
3ESTETICA, ARTE E A QUESTAO DA VERDADE ........ccooiiiiieiieeerereerseesensinens 87
3.1 A critica a Estética e a formacao eStELICaA..........ccvvereiiieiieie e 88
3.2 A Estética como Formacéo da existéncia histdrica do homem...........ccccceoeiiieciccienen, 95
3.3 Estética, a Formacdo como instrucdo para a vivéncia e a Besinnung............cccccoeeveeneenee. 103
3.4 Sobre 0 Movimento Arte-Educagdo ou educagao pela Arte..........ccocvvvverenenenenenennn 115
3.5 Arte como experiéncia fundamental —saida do Impessoal.............cccocroveiiniiiiicicienn, 119
3.6 Bewahrung e historicidade versus FOrmagao e Cultura ..........ccoccovvveveiiininiienesiesees 128

L000] 0 [0d [0 (o J OSSPSR 138

REFERENCIAS . ... oo oottt e e et e e e e e es e e e et e e e et e et e e et e et e et e e e e es e e e e et ees e, 142



10

INTRODUCAO

Este trabalho tem como objetivo examinar como se estabelece a relagéo entre a Arte e
a Formacao a partir do pensamento de Martin Heidegger. Pensar a Formacdo do homem tem
sido uma questdo que acompanha a filosofia desde seus primoérdios. Em Platdo, a Paideia, ou
Formacdo era, segundo Heidegger (A doutrina de Platdo sobre a verdade, 2013 a), a
reconducdo da alma inteira para um novo modo de olhar, pautado na direcdo das ideias e do
ideal, até alcancar a verdade. Mas para Heidegger (Ciéncia e pensamento de sentido, 2010), o
sentido da nocdo de Formacdo, desde Platdo, tornou-se comprometido com um ideal
previamente estabelecido e colocado como modelo a ser seguido. Na modernidade, isso se
desdobra numa conviccdo de que o mundo é apenas o objeto de conhecimento e lugar de
dominio do homem, e este o sujeito que controla e domina. Por isso o filésofo pensa ndo a
Formacdo, mas a constituicdo mais prépria do homem, e esta se faz através da sua ontologia
fundamental, ao evidenciar a questdo do ser do homem como o Dasein, e este é
essencialmente um ser-no-mundo. Assim, da questdo da Formacdo volta-se para a questdo do
ser do préprio homem, de modo a evidenciar sua natureza constitutiva e como ela pode ser
vista como formadora numa leitura heideggeriana. A arte se faz presente nessa existéncia e
constituicdo mais prépria, ndo se referindo a uma formacéo para o belo e agradavel, como
seria no pensamento estético de cunho metafisico, mas sendo o fundamento para o sentido de
pertencimento do homem a um mundo de sentidos e significados. A arte é portanto um modo
de saida do impessoal para uma via auténtica de sentido. Assim justificamos a importancia
maior da arte no pensamento de Martin Heidegger, ser um modo de apropriagéo, de tornar
auténtico o Dasein como ser-no-mundo que é.

O filésofo possibilita pensar uma desconstrucdo! da Estética, que se faz a partir da
desconstrucdo do pensamento da metafisica moderna. Seu pensamento apresenta esta via da

desconstrucdo como o caminho de retomada do sentido da Arte em dmbito originario, que se

1O sentido de desconstrugdo da Estética, de cunho metafisico, estd na mesma direcdo de sentido da destruigdo da
histéria da ontologia tal como empreendida em Ser e Tempo no § 6, que ndo significa propor sua aniquilagéo,
mas desconstrucdo que, para o filésofo, tem ai a acepcdo de uma constante reapropriacdo, no sentido de: “se
abalar a rigidez e o enrijecimento de uma tradi¢do petrificada e se remover os entulhos acumulados”, e a
destruigdo néo tem o sentido de arrasar com a tradi¢do ontologica, mas de “definir e circunscrever a tradi¢do em
suas possibilidades positivas e isso quer dizer em seus limites, tais como de fato se ddo na colocacdo do
questionamento e na delimitagdo (...), negativamente a destruicdo ndo se refere ao passado, a sua critica volta-se
para o “hoje” e para 0s modos vigentes de se tratar a historia da ontologia (...) Em todo caso, a destrui¢do ndo se
propde a sepultar o passado em um nada negativo, tendo uma intengéo positiva” (Cf. HEIDEGGER, 1995, p.
41). Portanto ¢ desde essa retomada que uma “desconstrucdo” pode ser pensada.



11

mostra para o pensador através do &mbito ontoldgico. Nesta leitura ontoldgica heideggeriana,
0 sentido maior da Arte € que esta se mostra como um modo de apropriacdo da existéncia, de
saida do ambito do impessoal, em que predominantemente nos encontramos, para um ambito
préprio, originario e fundamental, de onde tudo vem a ser. Trata-se de entender esse papel da
Arte, 0 que se faz através da compreensdo da disposicdo fundamental da poesia, que cria o
sentimento de pertencimento do homem a um mundo, um mundo de sentidos e significados
que irrompem e constituem seu ser-no-mundo.

Ha um deslocamento do lugar da Arte na Formacéo do homem. Do lugar do vivenciar
estados de alma, do sentir, para o lugar do pensar. E do lugar da Formagdo como
escolarizacdo ou treinamento para o vivenciar (0 que o filésofo denominou de
Erlebnisschulung), temos a importancia da salvaguarda/Bewahrung para o surgimento de um
pertencimento proprio. No lugar do sujeito moderno, como um composto de sentidos e razao,
evidenciam-se as disposi¢des fundamentais que tomam o homem e o fazem ser o que é. A
énfase disso é na existéncia, no Dasein que estad disposto no mundo, compreendendo e
interpretando num discurso o ser dos entes com 0s quais se ocupa e 0 que ele mesmo é. Dai a
linguagem enguanto escuta e siléncio ser o principio de tudo, e por isso o fundo mesmo para o
surgimento da criacdo da obra de arte. A linguagem ndo s6 transmite, ndo s6 expressa, mas
possibilita ser, sendo necessario retomar essa importancia na discussdo ontolégica para
devolver a Arte seu lugar essencial, o de ser o fundamento, a origem para a constituicao
histérica de um povo.

A ideia de uma instrucdo para a vivéncia acontece através do conhecimento da historia
da Arte e também da ida a museus, onde o que esta previamente assentado como Arte € 0 que
guia a compreensdo da Arte mesma. Para o filésofo, neste modo de entender e vivenciar a
Arte ndo se deixa a obra ser em sua verdade, ja que se tem um modo derivado de encontro
com ela, e neste ela é o objeto das vivéncias e deleites de um “sujeito soberano”. Porém, o
filésofo ndo propde outro modo para pensar a Formacdo em Arte em contraposicao a vivéncia
(ou Erlebnisschulung), mas deixa ver a necessidade do estabelecimento de uma relacéo livre
com a obra, com o deixar ser a obra em sua verdade. Portanto o filésofo abala a nogdo comum
de Arte como entretenimento e distracdo para pensar a Arte em sua verdade, como morada
humana mais propria no mundo.

Para o filésofo, o problema é que vistas desde o horizonte estético as obras ndo sao
mais “clareiras de ser”, mas sdo parte daquilo que ja é previamente planejado e pensado como
sendo a Arte. Assim as obras ocupam 0s espacos de antemdo reservados a elas, e desde a

visdo de algo como objeto de gosto e apreciacdo e como parte do mundo habitual e nédo



12

fundando o inabitual, que para o fil6sofo é o que caracteriza uma obra como obra de arte
mesmo. O que reforca que neste &mbito estético ndo se deixa ser a obra em sua verdade, ja
que ela se mostra como parte do funcionamento do previamente planejado e calculado para
ser.

A importancia da Arte para o filésofo é que esta possibilita a instauracdo de um novo
mundo, e essa instauragdo possibilita a0 homem histérico fundar sua habitacdo sobre a Terra
(HEIDEGGER, 1989). A obra abre a possibilidade de pertencimento do homem a um mundo
de sentidos e significados que sem ela sequer existiria e que ndo voltara a ser depois.

E necessario delimitar nosso trabalho no contexto do pensamento deste fildsofo, ja que
reconhecidamente? pode-se falar em um primeiro e em um segundo Heidegger, ou em um
pensamento anterior e um pensamento posterior a virada (Kehre). Nosso trabalho situa-se na
segunda fase de seu pensamento, a fase da virada (Kehre). Sem a pretensdo de entrar na
questdo especifica e ainda polémica dessa virada, mas é valido considerar que o prdprio
filésofo disse que seu pensamento passou por modificacbes ao longo de sua trajetoria
filosofica.

Entretanto, cabe afirmar que a virada ndo significa uma mudanca em suas posi¢oes,
sendo uma reordenacao do seu pensamento. Por isso é valido considerar o que o filésofo disse
acerca de Ser e Tempo (1927) no prefacio da 72 edicdo de 1953, considerada uma obra da
primeira fase do pensador, quando o fildsofo fala a respeito da supressdo da indicacdo
“primeira metade” contida nas edi¢Oes anteriores até ali de Ser e Tempo, esclarecendo que
depois de um quarto de século, ndo se pode acrescentar a segunda metade sem se expor de
maneira nova a primeira. Muito embora esse reconhecimento, o filosofo enfatiza que o
caminho intentado em Ser e Tempo “permanece ainda hoje um caminho necessario sempre

que a questdo do ser tiver que mobilizar a nossa presenca” (Cf. HEIDEGGER, 2006, p. 33).

2 Michel Haar, a respeito da “virada”, lembra que em Ser e Tempo Heidegger acredita que o projeto de sua
ontologia fundamental colocard em novas bases a metafisica, restituindo-lhe a esséncia esquecida do homem: “o
esquecimento do ser encontra-se reduzido ao esquecimento da finitude do Dasein (...). Uma vez acrescentada
novamente esta pega que falta, a metafisica sera de novo estabelecida sobre uma base sélida”. Entretanto, lembra
Haar, que ja na Introducdo a Metafisica (obra de 1929) o filésofo dira: “E o proprio ser que langa 0 homem na
via de um desprendimento que, forcando o homem a movimentar-se para la de si mesmo como aquele que esta
sempre em marcha (der Ausriickender), o liga ao ser para o poér em a¢do”, sendo este o sentido da virada, e por
isso diz Haar: “ndo ha uma necessidade cega que persiga o homem para o arrancar ao seu acampamento, ao seu
repouso numa natureza prépria, mas a luz historial que Ihe ordena o pér a verdade em agd0”, o que deixa ver um
“movimento de despossessdo ¢ desapropriagdo do homem, assim dird Heidegger: “N@o somos nds quem joga
com as palavras, mas o ser da lingua que joga conosco” (que significa pensar ) e ainda: “N&o nos enganamos, é 0
ente que, dissimulando um outro ente, nos desvia, ou antes, ¢ o ser que se recusa” (Cf. HAAR, 1990, p. 25-26).



13

Portanto é desde esse “caminho necessario” que também partimos para discutir a
questdo da existéncia do homem de modo a relaciona-la com a questéo da Arte®, pois optamos
em trabalhar a questdo da existéncia enquanto Dasein no contexto de Ser e Tempo, ainda que
ndo sé nesta obra, pois trabalhamos também a partir de Sobre a esséncia da verdade (1930) e
Carta sobre o humanismo (1948), obras da segunda fase de seu pensamento.

Também em Carta sobre o humanismo o filésofo refor¢a a validade que o projeto da
analitica existencial realizada em Ser e Tempo tinha. Pois a analitica enfoca a relacdo do
homem com a “compreensdo do ser”, e este ¢ o unico modo em que a analitica existencial
pode ser pensada como: “a relag@o ec-statica com a clareira do ser” (HEIDEGGER, 1983a).

E por isso a tarefa posterior, diz ainda o filésofo em Carta sobre o humanismo, que ¢é
muito mais a de “repetir ¢ acompanhar, de maneira adequada e suficiente, este outro pensar
que abandona a subjetividade”, 0 que é enfatizado em todo seu pensamento, e que portanto
une* todo seu pensamento, tanto no primeiro quanto no segundo Heidegger. Nesta obra ele diz
ainda que na conferéncia Sobre a esséncia da verdade, pensada e levada a publico em 1930,
ele ja havia tocado nesta questdo da virada, esclarecendo que no pensamento intentado em Ser
e Tempo para “Tempo e Ser” ndo se tratava de uma mudanga do ponto de vista de Ser e
Tempo, mas, nesta virada, para ele o pensar alcancava o lugar do &mbito a partir do qual Ser e
Tempo foi compreendido e, “na verdade, compreendido a partir da experiéncia fundamental
do esquecimento do Ser” (HEIDEGGER, 198 a p. 354).

A discussdo sobre a Arte® realmente ndo é feita em Ser e Tempo, sdo apenas duas
passagens em que é feita a referéncia a Arte. Entretanto, esta obra contribui para a
compreensdo da questdo da existéncia e do ser no pensamento do filésofo, e por isso optamos

por utiliza-la, afinal nela o filésofo se ocupa em construir a analitica do Dasein®. E o ser do

3 As conferéncias sobre a Arte realizadas em 1935-36 e publicadas somente em 1950 sob o titulo de A origem da
obra de Arte demonstram uma continuidade de Ser e Tempo, pois estd em questdo o0 homem e 0 mundo, porém,
como diz Inwood, o foco de interesse alterou-se, e em A origem da obra de Arte o filésofo faz outra pergunta:
como, antes de tudo, é um mundo estabelecido? E o ponto central é que o Dasein ndo pode ocupar o centro de
tudo o que ha (cf. INWOOD, M. 2002, p. 152-154).

4 Gadamer diz algo neste sentido: “Possui algo certamente elucidativo dizer que o caminho de pensamento de
Martin Heidegger se apresenta como uno, mesmo que haja ai tantas voltas e viradas. De qualquer modo, pode-se
manter em vista, desde o principio, a direcdo da meta desse pensamento: a superacdo da subjetividade do
pensamento moderno” (Cf. GADAMER, 2007, p. 11).

5> A referéncia a Arte aparece de modo brevissimo em Ser e Tempo, no § 27, quando o filésofo aborda o Ser-si,
mesmo cotidiano, e o impessoal, e no § 34, quando aborda o Dasein e fala. “Dasein e discurso. A linguagem”
(Cf. HEIDEGGER, 1995, 827 e §34).

& A expressdo Dasein, para Heidegger, busca caracterizar o ser do homem em seu constante exercicio de ser,
sendo que o Da- tem este sentido de abertura, abertura para ser -sein. Para Heidegger, é essencial levar em conta
de fato a caracteristica essencial do Dasein de ser “sempre meu”, diz o pensador, e ainda deve-se considerar que
o0 Dasein pertence desde sempre ao mundo, alids, ha um co-pertencimento homem-mundo que é fundamental, o
homem é desde sempre um ser-no-mundo. Explicitaremos mais a frente 0 modo como Heidegger interpreta a
relacdo entre sentidos e razdo no ser desse ente. Elucidamos que usamos a traducéo de Ser e Tempo de Marcia de



14

Dasein ndo é indiferente a questdo da Arte. Esta € um fendmeno do ser-no-mundo. Nesta obra
o fildsofo apresenta e discute de modo fundamental a questdo da existéncia em conexdo com a
questdo do ser, evidenciando as caracteristicas da existéncia do homem a partir do que o
pensador chama de modo proprio pessoal, ou modo auténtico, e 0 modo proprio impessoal, ou
modo inauténtico, da existéncia do Dasein.

Em Sobre a esséncia da verdade e Carta sobre o humanismo o fildsofo apresenta uma
nova composicao para caracterizar a nossa existéncia, no sentido de reforcar esta relacdo com
o0 ser, enfatizando a dinamicidade constitutiva de ser e de Dasein. A existéncia vai ser
denominada de ec-sisténcia, enfatizando o carater de relagdo ec-statica com a verdade do ser.
(HEIDEGGER, 1983, p. 365a). E tal posicionamento sobre o homem, sobre a existéncia, se
faz via de acesso para a recolocacdo da questdo fundamental, que é a questdo do ser mesmo.
Assim também essa discussdo da existéncia é importante na recolocacdo da questdo da Arte
desde sua relagdo com o ser em sua verdade, da Arte em seu ser. Como reforga o filésofo no
suplemento publicado ao final da Origem da obra de arte (1956), a meditacdo sobre o que a
arte é esta inteira e decisivamente apenas determinada pela questdo do ser, e na sequéncia o
filésofo diz ainda que o que seja a arte é das perguntas que a nenhuma resposta se pode dar e
0 que parece ser uma resposta é apenas um sinal que guia a pergunta (HEIDEGGER, 1989, p.
72).

Por isso temos ainda que ter em vista que o filésofo ndo propde uma nova definicéo de
arte, mas muito mais um caminho meditativo, alternativo ao pensar vigente, que busca
mostrar como a Arte se faz presente sempre numa conexdo fundamental com a existéncia e
com a verdade, com um sentido do ser, e este visto como o fundamento, que é a0 mesmo
tempo desvelador e velador de tudo aquilo que € e vem a ser. Neste sentido é que a Arte
cumpre o papel fundamental de contribuir para a apropriagéo da existéncia de modo proprio, &
medida em que a fundamenta.

A partir da analitica em Ser e Tempo, a existéncia € vista a partir da condicdo de ser
uma abertura’, de ser aberta ao ser, onde o compreender® assume papel principal na existéncia

humana desde este horizonte, que € o horizonte ontoldgico, e se faz 0 caminho mesmo de

Sé& C. Schuback (1995) em algumas citaces, e, nesta obra, a tradutora optou por traduzir a expressdo Dasein por
presenca, por isso quando usamos essa referéncia mantivemos o termo “presenga” (nas cita¢des) € ndo “Dasein”
como em todo corpo do texto.

7 Sobre a ideia de abertura o filosofo aponta que esta é a “claridade da presenga” e € somente nessa claridade que
se torna possivel qualquer visdo (HEIDEGGER, 1995, p. 230).

8 A compreensdo, que aqui ndo se confunde com um modo de conhecimento, mas lhe antecede e é um existencial
fundamental, vem sempre acompanhada da disposi¢do e do discurso, formando o Da, o ai do Dasein. (Cf.
HEIDEGGER, 1995, Quinto capitulo, 1995).



15

repensar a ideia tdo presente e comum do homem como o animal racional. E desde a
consideracao da retomada de sentido do homem, que ndo é visto mais como um composto de
sentidos e razdo, mas como o Dasein, € que Arte é também considerada. Para tal discusséo,
como ja dissemos, langamos mao de Ser e Tempo, mas também de obras da segunda fase
como Sobre a esséncia da verdade e Carta sobre o humanismo, que ndo se contrapdem, mas
complementam as posic¢des de Ser e Tempo.

Na ontologia heideggeriana a discussao sobre a Arte se faz a partir do didlogo com o
pensamento da tradi¢cdo metafisica de onde vem a nocéo classica da Arte atraves da Estética.
De modo introdutdrio e em termos gerais, a Estética, como parte constituinte do pensamento
metafisico, considera a Arte desde a perspectiva de um objeto, um objeto de apreciacdo e
deleite das vivéncias® de um sujeito, que tem como “funcio” agradar (ou mesmo desagradar,
mas de qualquer modo lhe tocar) a este sujeito, a sua sensibilidade e as emocdes.

Neste modo de pensamento da Estética, as obras aparecem como objetos do
funcionamento das coisas no mundo da arte. Neste &mbito, diz o filésofo, criticos e
conhecedores de arte ocupam-se delas, o0 comércio zela pelo mercado da arte e a investigacao
em historia da arte transforma as obras em objetos de uma ciéncia (HEIDEGGER, 1989, p.
31). O problema é que, segundo o filésofo, neste &mbito de “diversa manipulacdo as préprias
obras ja ndo vém ao nosso encontro” (Ibidem, p. 31). Neste horizonte estético, a vivéncia do
individuo/sujeito é que vai delimitar o horizonte de sentido da Arte.

Trata-se de desconstruir o ambito da Arte do modo em que este esta atrelado a visao
da Estética, e a Estética vista enquanto a ciéncia que tem como seu objeto o belo e seu sentido
na vivéncia, também ndo se trata de toda e qualquer estética. Ndo se trata, entretanto, de
desmerecer ou ndo considerar a validade do &mbito da Estética e de outras ciéncias que lidam
com o fato artistico, mas qualquer teoria que prescinda da discussdo filosofica é sempre
derivada e fragmentaria.

Em A origem da obra de arte (1989) Heidegger aponta que a importancia da arte ndo
estd fundamentalmente em ser agradavel aos sentidos e a sensibilidade do sujeito e de suas
vivéncias. Mas, para o fil6sofo, a importancia da Arte esta justamente no fato dela ser uma

origem (Ursprung), e isso quer dizer muito, ja que origem é “aquilo a partir do qual uma coisa

® Para o fildsofo, a relagdo bésica da arte com o homem na perspectiva da estética tem na “vivéncia” (Erlebnis)
seu sentido. Em Ser e Tempo o termo é associado pelo pensador a ideia de um acontecimento interno, psiquico,
como intrinsecamente separado do corpo e do mundo externo e para o fildsofo: “conceber a si mesmo em termo
de vivéncias implica ou que ele é perpassado por vivéncias intrinsecamente distintas e momentaneas ou que ele é
um fio subjacente que persiste inalterado através de suas vivéncias” (INWOOD, 2002, p. 60).



16

vem a ser o que ela é e como é, origem é fundamento da esséncia, de onde tudo vem a ser
(HEIDEGGER, 1989 p. 46).

Ao ser uma origem a obra inaugura um mundo. A Arte abre uma possibilidade de
pertencimento para 0 homem a um mundo novo, inaugural, que sem ela ndo existiria e que
ndo voltara a ser depois, e esta abertura de mundo torna assim o mundo humano habitéavel, e
essa pode ser a melhor contribuicdo da Arte para a existéncia humana, ser um solo de onde
tudo vem a ser.

De tal questdo tem-se que a Arte pode ser importante por varios motivos — ser
agradavel, despertar sentimentos e estados de alma e etc. — mas, fundamentalmente, a Arte é
importante por colocar a possibilidade de fundamento para a constituicdo do homem histérico,
de um povo, a partir de onde tudo vem a ser. Portanto, desde a perspectiva da arte
heideggeriana, o pertencimento a historicidade € aquilo que a Arte inaugura e funda, como
possibilidade do homem histérico habitar o mundo.

Desde esse horizonte ontoldgico, a Arte aparece como “formadora” de mundo, de um
novo mundo em que o0 homem pode assim habitar, mas é preciso entdo compreender a ideia
de mundo e qual a compreensdo de habitar e habitacdo, além da prépria nocdo essencial da
Arte e de historicidade, o que faremos a partir da discussdo de A origem da obra de Arte e
também a partir do didlogo que o filésofo estabelece com o poeta Holderlin, que tematiza em
seus poemas a ideia de mundo e de arte, no caso, de poesia, como o0 verdadeiro habitar
humano na Terra e que tem seu sentido a partir do vinculo com a ideia de patria.

Ao falar sobre a relacdo Formacdo e Arte em Heidegger ndo queremos dizer com isso
que o sentido de Formacdo seja discutido pelo filésofo, ou que seja 0 mesmo sentido dado
pela tradicdo de pensamento ocidental, cabendo, pois, enfatizar que o filésofo ndo objetiva
evidenciar outra via de Formacdo em Arte que ndo a da Estética, mas acreditamos que, ao
criticar a Erlebnisschulung e enfatizar o carater da historicidade e da Bewahrung, como seus
elementos fundamentais, temos ai uma possibilidade de entender essa relacdo da Arte com a
existtncia humana de modo fundamental, que repercute sim em uma
constituicdo/configuracdo do Dasein em um modo de ser-no-mundo. Talvez o melhor seria
dizer que a arte propicia ndo a Formagdo mas a des-formacéo, ao tirar o homem da visdo do
habitual e do impessoal para entrar em sua verdade. A Arte é um poder, ela possibilita a

criagdo de um pertencimento fundamental para o homem.



17

Mas pensar a maneira de ver a Arte e apreender um sentido fundamental a ela no
mundo atual envolve uma decisdo'® (Entschlossenheit), diz Heidegger, ja que a Arte de modo
essencial é instauracdo da verdade, e instauracdo no sentido de erigir, de fundar, que pde
fundamento para o habitar humano na Terra'l. O que segundo o fildsofo aconteceu de modo
fundamental no horizonte grego e que foi decisivo para 0 que posteriormente denominou-se
Arte, muito embora com transformacdes ao longo da histéria (HEIDEGGER, 1989, p. 61).

N&o se trata de repetir o passado, mas, ao retomar as origens desde onde 0s conceitos
fundamentais foram hauridos, o filésofo pretende situar-se num modo de pensar ainda mais
inicial do que foi pensado inicialmente, o que ndo quer dizer uma vontade de renovar o
passado, mas quer ser uma preparagdo para um novo pensar. Por isso trata-se muito mais de
rever as possibilidades de relacionar a Arte com a existéncia humana desde seus fundamentos.

Heidegger adverte que as obras que estdo presentes no mundo atual, de modo geral,
estdo presentes apenas como acréscimo no sentido de decoragdo, “instaladas” como parte do
mundo habitual, e ndo fundando o inabitual. E, para o filsofo, quando isso acontece é porque
0 estar em si mesmo da Arte ja ndo acontece. Pois desde sua ontologia fundamental a obra de
arte deve causar estranheza, ja que a obra, quando acontece, tem exatamente esse poder de
tirar o homem do modo habitual, do comum pertencer, e valorar para pertencer a verdade que
acontece na obra, possibilitando o surgimento de um novo mundo de sentidos e significados,
que é sempre compartilhado, o que quer dizer que é fundamento de sentido para um grupo,
uma comunidade mesmo, este sim seu sentido fundamental. A Arte se mostra como
possibilidade de saida do ambito impessoal, da co-existéncia impropria.

A obra é, segundo esta filosofia, da ordem do extraordinario, onde nds também
pertencemos, e ela nos possibilita voltar a ver isso, e quando deixa ja 0 modo do inabitual,
guando a obra se acomoda, se enquadra, no museu, na histdria da arte e etc., ela deixa para

tras esse “estar em si”, esse permanecer em si e passa a fazer parte da historia e da tradicgéo,

10 Decisdo (Entschlossenheit- ndo fechamento) ndo significa aqui uma escolha individual do sujeito que agora
decide que ndo mais sera assim e serd de outro modo, a decisdo tem a ver com o carater de destinagdo essencial
daquilo que em uma época histérica vem a ser de um determinado modo. Decisdo tem a ver com “abertura” do
Dasein, a partir do aprisionamento no ente, para a patenteacdo do ser. Todavia, lembra o filésofo, 0 homem em
sua existéncia ndo sai de um dentro para um fora, mas a existéncia é ela mesma a instancia que se expbe na
essencial expansdo da clareira do ente (Cf. HEIDEGGER, 1989, p. 54).

11 A nocdo de Terra é fundamental na A origem da obra de Arte: é o contra-conceito do mundo, termo ja bastante
trabalhado em Ser e Tempo, e para Gadamer foi no empenho em compreender a estrutura ontoldgica da obra,
independentemente da subjetividade de seu criador ou contemplador, que Heidegger, ao lado do conceito de
mundo, ao qual pertence a obra e 0 qual a obra instala e abre, utiliza este contra-conceito Terra; este refere-se ao
cobrir-se e encerrar-se em contraposi¢ao ao abrir-se, e ambos estdo ai na obra de arte, o abrir-se e o encerrar-se.
O que vem a frente na obra é justamente seu ser encerrado e seu encerrar-se, onde Terra ndo € matéria, mas
aquilo desde onde tudo vem a frente e para onde tudo se recolhe (Cf. GADAMER apud MOOSBURGUER,
2007, p. 74).



18

mas o poder da obra como obra, esse se foi, e nem a mudanca de lugar pode fazé-la voltar a
estar em si mesma. Assim, o &mbito da Arte ndo envolve somente o ambito dos sentidos e
sentimentos, mas do ser do homem como um todo indissociavel, por isso a conexdo com a
Bewahrung que aparece na Origem da obra de arte e possibilita entender o sentimento de
pertenca, como o entrelagcamento essencial que une um grupo, uma comunidade, a partir da
obra e que pela obra acontece.

A Arte enquanto abertura de surgimento do mundo é um acontecimento da verdade em
ambito originario. A verdade é aquilo mesmo que a arte traz e mostra. A noc¢édo de verdade ai
é para o filésofo a da aletheia, o desvelamento, e deixa ver o ambito da ontologia como uma
via possivel para a promocdo de uma leitura na qual ela é importante para a existéncia
enguanto experiéncia fundamental.

A verdade e Arte sdo completamente imbricadas. Afinal qual o critério ou o que define
uma obra como obra de arte, isto é, o que é Arte verdadeiramente? O que faz com que uma
obra seja de fato uma obra de arte? O que € a verdade na arte? Tal questdo é pertinente e
sempre atual, ja que as obras, vistas como objetos, e como parte desse mundo da arte, séo
feitas, e muitas vezes, servem ao mercado, ao gosto e entretenimento diversos. Mas desse
modo, pode ficar subsumida sua condicdo e o papel essencial mesmo da obra de arte, no que
esta deve ser em sua verdade, ou seja, evidenciar sua propria verdade. Tratamos essa
discussdo sobre a questdo da verdade em Heidegger nas obras Sobre a esséncia da verdade, A
origem da obra de Arte, e A doutrina de Platdo sobre a verdade, e também a partir da obra A
Republica, de Platdo, e da Metafisica, de Aristoteles, além de A origem da verdade na Grécia
Arcaica, de Marcel Detiene, de modo a situar a questdo da verdade como aletheia desde o
horizonte grego.

O filésofo do ser evidencia que ha sempre o risco de, em meio a compreensdo estética
da Arte que é vigente, se dissimular ou esconder ou mesmo ndo atingir um sentido
fundamental da Arte mesma, seu sentido verdadeiro. Um sentido que ndo se associa somente
ao valor de mercado e a uma cultura do entretenimento. Um sentido mais fundamental da
Arte, que seria 0 mais original, ou seja, um sentido que ela teria que ter, de acordo com o que
ela foi em seu comeco fundamental, e que € por isso 0 mais importante a ser retomado, néo
para repetir o que foi mas para justamente possibilitar outras vias de acesso a sua
compreensdo e das obras de arte e ndo somente o que as vé como objeto de deleite e prazer,

pelo menos é o que propde esta leitura heideggeriana da Arte.



19

Se 0 que a Arte erige é um espaco aberto, que ¢é a propria possibilidade de instaurar'? a
habitacdo humana na terra, 0 que s6 a partir dela é possivel, nao é a “formagdo” para o
sensivel e a sensibilidade, para o gosto, que permite o encontro com a Arte deste modo
fundamental. A relacdo do artista e daqueles que participam da obra em sua verdade se
aproxima mais da Bewahrung, ou seja, é saber ver e saber escutar a partir da propria obra no
que ela mostra, o que significa deixar a obra ser em sua verdade, numa relagdo livre com o ser
obra da obra.

Ao retomarmos a importancia da consideracdo da Arte desde o horizonte da ontologia,
tal como Heidegger a empreende, trazemos as implicagcOes dessas consideraces para se
pensar o sentido mais proprio de mundo e de comunidade histérica. Pois a Arte, segundo o
filésofo, se mostra como um ambito privilegiado que cria pela primeira vez um pertencimento
para 0 homem, algo novo, que funda sempre novamente e assim configura um modo
fundamental de seu habitar na Terra, fundamentando, portanto, a existéncia de um povo
historico.

Temos assim uma leitura da Arte que ndo é focada no individuo, mas na comunidade,
e esta &€ uma proposta para se pensar a Arte em sua relacdo com o homem, que ndo estd
centrada no sujeito. A questdo de mundo e também a da Terra como elementos fundamentais
no erguer-se da obra como obra, serdo abordadas em conexdo com a nogdo de comunidade
histérica a partir de A origem da obra de Arte e com a discussao da poesia de Holderlin, que o
fil6sofo elabora nos textos Hinos de Holderlin, Explicacdes da poesia de Holderlin, Para que
Poetas?, Poeticamente habita o homem, que abordam o sentido fundamental de arte e de
comunidade historica a partir da nocdo de patria.

Um modo de existir se abre para 0 homem e acontece no encontro com a Arte. Esta
funda o inabitual, o extraordinario. Se com a ascensao e dominio do pensamento estético fica
comprometido esse modo de considerar a importancia da Arte, retoméa-lo torna-se uma via de
entendimento para sempre de novo pensar a Arte e a existéncia humana.

Pela relevancia da discuss@o sobre a existéncia e Arte, comegamos nosso primeiro
capitulo, intitulado “Existéncia, Historicidade, Formacdo e Arte”, abordando essa relagéo,
focados no modo de ser desse ente que nés mesmos somos, mostrando como o entendimento
do homem a partir da nogdo do animal racional pde em evidencia uma separacao de seu ser

em sentidos, por um lado, e na razdo, de outro lado, e 0 @mbito da Arte € ai visto como

12 A Arte ¢ instauragdo da verdade em sentido triplo, diz o filésofo: “instaurar como oferecer, instaurar como
fundar e instaurar como comecar, a verdade que se abre na obra ndo € atestavel nem deduzivel a partir do que até
entdo havia, 0 que a arte instaura ndo pode ser contrabalangado com o que existe pois tal instauragdo € um
excesso, uma oferta” (Cf. HEIDEGGER, 1989, p. 60), por isso ela funda o inabitual, o extraordinario.



20

destinado ao &mbito dos sentidos, do agrado e do belo, do entretenimento, e como tal é
pensada sua Formag&o, ou seja, como formacéo para o belo e prazeroso. Em contraposicéo a
isso, a compreensdo, a disposicdo e o discurso sdo os fendmenos existenciais que buscam dar
conta da dinamica da existéncia do Dasein, que ndo se separa em sentidos e razdo e ndo se
contrapde ao mundo, mas é sempre ser-no-mundo. Evidenciamos a nocdo heideggeriana de
historicidade, como algo proprio ao Dasein em sua constituicdo de ser, de modo a relacionar a
Arte como modo de inauguracao desta historicidade propria ao Dasein como ser-no-mundo.

A existéncia € o modo de ser deste ente que nés mesmos somos, diz Heidegger. O
termo existéncia tem para o pensador uma importancia fundamental, de ser algo que néo se
aplica aos outros seres viventes, que ndo tém as caracteristicas do ser humano. Somente o
homem é o ente que compreende 0s outros entes, € o0 ente que esta ai jogado no mundo, sendo
no mundo e com o mundo, e, além disso, s6 ele pode escolher apropriar-se da prépria
existéncia, j& que esta nao Ihe é dada, mas também pode, escolhendo, eleger uma via prépria e
pessoal, bem como pode permanecer em uma via propria mas impessoal. 1sso porque, desde
gue ha o homem este estd sempre em uma compreensdo prévia de ser, em que se move e que
o0 determina previamente.

A existéncia se faz num movimento de cadéncia e de-cadéncia (ou de propriedade e
impropriedade), em que estd em jogo a possibilidade de apropriacdo de si mesmo, de saida do
impessoal, diz o filésofo. O sair da cadéncia, que € um modo caracteristico de nosso ser e para
0 qual ndo se tem saida definitiva, pode acontecer, mas, inclusive, pode acontecer do Dasein
permanecer sempre neste modo da de-cadéncia. Porém, neste modo, que na maioria das vezes
se da no cotidiano, o homem fica “preso” (submetido) a um modo de ser comandado pelo
impessoal (Das Man); este modo também lhe é préprio, mas € um préprio impessoal, que é
possivel ultrapassar. E nesse sentido a Arte é vista como uma das fontes de ultrapassamento
do mundo dominado pelo impessoal, j& que ela, para o pensador, “arranca do habitual,
suspende nosso comum valorar, conhecer e observar para permanecer na verdade que
acontece na obra” (HEIDEGGER, 1989, p. 53). Ao criar a possibilidade de constituicdo de
um novo mundo, a Arte envia-se como fundo mesmo de onde tudo ganha sentido.

Para discussdo da Formacdo humana, trabalnamos com as noc¢des de Paidéia e da
Bildung, ou mais propriamente dizendo, a interpretacdo da Bildung que a tem como modelo
paradigmatico na Educacdo moderna e que influencia a concepc¢éo estética da Arte. Fazemos
tal discussdo a partir das obras: a Republica, de Platdo, a Paideia, de Jaeger, e Carta sobre 0
humanismo, onde Heidegger tece criticas a ideia deste humanismo de tradicdo ocidental, de

onde a nocdo de Formacdao tem sua origem. Trabalhamos também com a obra A doutrina de



21

Platéo sobre a verdade, onde Heidegger faz a discussdo da nogéo da Paideia a partir do livro
sete da Republica, de Platdo, e nos orientamos ainda nessa questdo no texto Ciéncia e
pensamento de sentido, onde o filésofo faz consideracdes sobre a Bildung como modelo de
formacéo humana.

Para o filésofo, o encontro com a Arte exige um saber, porém ndo se trata
propriamente de um conhecimento da historia da Arte, mas trata-se muito mais de um saber,
um saber muito proprio, que advém de uma escuta e uma visao atentas ao que deve ser, algo
gue advém muito mais de uma obediéncia ao que deve ser do que de imposi¢ao.

Sobre este tema do saber da arte, que se da como o0 modo de se relacionar com ela a
partir do que nos vem ao encontro, emerge para o fildsofo a questdo do saber ver e de saber
escutar, que abordamos no segundo capitulo do trabalho, que se intitula “Sobre o poder da
Arte e a Linguagem”. Neste capitulo desenvolvemos a questdo da Arte a partir da perspectiva
heideggeriana de modo a compreender o tipo de saber que esta em questdo no saber do artista
e daqueles que participam da verdade da obra, assim como discutimos a compreensédo
heideggeriana para o processo de criar, de produzir da obra de Arte, que tem na palavra
techne seu horizonte.

Nesse capitulo trabalhamos mais detidamente também sobre a questdo da intrinseca
relacdo entre Arte, Verdade e Linguagem. Trazemos ainda a discussdao da nocdo de
comunidade, que é o sentido mesmo do termo Bewahrung, que para Heidegger seria o sentido
legitimador da Arte em sua verdade, em seu ser, e ndo o critico ou especialista; alias, tudo do
“mundo da Arte” fica suspenso em prol de um ambito mais originario que a fundamente em
seu ser. Trabalhamos além da obra A origem da obra de Arte, Sobre a esséncia da verdade e
Cartas sobre o humanismo.

Buscamos evidenciar como Heidegger interpreta a questdo do tratamento dado pela
tradicdo de pensamento ocidental a noc¢do de “Formacdo” “propiciada” pela Arte. Tal
discussdo é feita com base na critica que o pensador tece a compreensdo histérica Greco-
romana da Paideia e da tradicdo que a ela se seguiu como 0 humanismo no pensamento
ocidental, a partir de Carta sobre o humanismo e também da obra Besinnung (1997), onde
aparece a sua critica a Formacao da Arte pela Estética através do que o filésofo denominou de
Erlebnisschulung, uma instrucéo ou escolarizacdo da vivéncia.

Retornar a questdo mais propria do ser € fundamental, segundo o pensador, para se
possibilitar uma visdo do homem diferente da concepgéo tradicional de cunho metafisico, e
essa questdo pde a descoberto o problema do humanismo, que é o de ter um entendimento

derivado de homem e somente neste estar centrado. Necessario é que o homem cuide do que €



22

humano, de sua prépria humanidade, diz Heidegger, para quem o pensamento ndo deve mais
se chamar humanismo, ja que este ndo colocou bastante alto a questdo mais digna de ser
pensada, a questdo do ser, e delimitou o horizonte do humano como o Unico e préprio
fundamento de si mesmo e de tudo o que é.

No terceiro capitulo, abordamos mais detidamente a nogdo de Estética de tradicdo
metafisica, focando nossos estudos em autores classicos como Baumgartem, Hegel, Kant e
Schiller, e as obras de Heidegger: A origem da obra de Arte, Nietzche | e Nietzche II, As
cartas de Schiller sobre a educacao estética do homem, A arte na época do acabamento da
modernidade (Besinnung), dentre outras. Abordamos a questdo da Formacdo estética tal como
empreendida no pensamento de Heidegger, através da critica a uma ideia de instru¢do ou
escolarizacdo para a vivéncia (Erlenisschulung), como fim e objetivo da Formacdo para a
Arte. Para finalizar apontamos a necessidade de se pensar a Arte a partir das nocdes da
Bewahrung e da Historicidade em contraposi¢do ao pensamento da Formacgéo e da cultura
moderna ocidental, de modo a evidenciar o lugar privilegiado da Arte na existéncia humana e
na possibilidade de uma “formacdo” como constituicdo do Dasein pela Arte, a partir de uma
leitura ontoldgica.

A retomada da questdo da Arte desde a via ontoldgica evidencia a necessidade de
reconsideracdo da Estética classica de tradicdo metafisica, que passa a ser vista como uma
compreensdo derivada da Arte. Da questdo da conexdo entre Arte e existéncia tem-se que a
Arte, para este filésofo, pode contribuir com o Dasein, ndo s6 no sentido de lhe propiciar
momentos de prazer e deleite, mas no sentido de possibilitar a instauracdo de um ambito
préprio para seu ser, ao inaugurar um mundo novo de sentidos e significados, e que possibilita

sua saida do &mbito impessoal em prol da apropriagéo de seu ser.



23

1 EXISTENCIA, HISTORICIDADE, FORMACAO E ARTE

Iniciamos este capitulo com uma consideracdo de Holderlin sobre a questdo da

influéncia da Arte na Formagéo do homem:

J& se disse muito sobre a influéncia das Belas-Artes na Formagdo dos
homens, mas o resultado foi sempre como se ninguém estivesse a falar a
sério, e isso era natural, porque ndo pensaram na natureza da Arte e, em
especial, na da poesia. As pessoas atinham-se apenas ao seu lado exterior,
pouco exigente, que evidentemente é inseparavel da sua esséncia, mas que
pouco corresponde ao carater total dela; ela foi considerada um jogo, porgque
aparece na figura modesta do jogo, e, assim, como é razoavel, ndo podia
decorrer dela nenhum outro efeito que ndo o do jogo, a saber, a distracéo, o
gue é quase exatamente o contrario do seu efeito, onde ela existe na sua
verdadeira natureza. E que, entdo, o Homem recolhe-se junto a ela e ela da-
Ihe calma, ndo a calma vazia, mas sim a calma viva, onde todas as forcas
estdo em atividade e s6 por causa da sua harmonia intima ndo sdo
reconhecidas como ativas. Ela aproxima os homens e reline-0s, mas ndo
como o jogo, onde s6 estdo reunidos porque cada um se esquece de si
mesmo e ndo vem a superficie a peculiaridade viva de cada um deles
(HOLDERLIN apud HEIDEGGER, 2004, p. 15).

Se a questdo da influéncia da Arte na formacdo do homem vem sendo discutida ha
muito tempo, para Holderlin esta discussdo ndo se da de modo “sério”. E importante levar em
conta o que diz o poeta, ou seja, para tal discussdo € preciso ndo considerar a Arte somente
como entretenimento e distracdo. A importancia da retomada da discussdo da Arte advém da
necessidade de discussdo da sua “verdadeira natureza”, de sua origem, ou seus fundamentos, e
é desde essa colocacdo, que também Heidegger parte para tratar a tematica da Arte em suas
obras e em todo seu pensar e é 0 que esta em questdo neste trabalho.

A formacdo da razdo e a formacdo sensivel perfazem o sentido de Formacdo do
homem. Sendo a Arte ai compreendida como o elemento principal de formac&o do sensivel,
da sensibilidade. Deixa-se assim de pensar a Arte na existéncia como algo mais fundamental,
que se refere a um modo da constituicdo mais prépria do homem em uma maneira de ser
fundamental, que € o pertencimento a um solo préprio, a um habitar.

Mas para entender essa proposta que desconstroi o modo tradicional de relacionar a
Arte e a Formacao, é preciso reconsiderar essa visdo do homem como um “composto” de
sentidos e razdo. Por isso é importante considerar a analise da existéncia proposta por

Heidegger a partir da analitica do Dasein,*® realizada em Ser e Tempo (1927). Nesta obra o

13 A expressdo Dasein, para Heidegger, busca caracterizar o ser do homem em seu constante exercicio de ser,
sendo que o Da- tem este sentido de abertura, abertura para ser -sein. Para Heidegger, é essencial levar em conta



24

sentido de existéncia é o de ser um nome reservado para falar da existéncia humana, por isso
s6 0 homem existe, ao passo que todos 0s outros entes apenas vivem. Existir é para Heidegger
um privilégio do homem, que ndo sé € ou esta ai, mas vem a ser, sempre e a cada vez de um
modo determinado. A diferenca maior é que na tradicdo de pensamento ocidental a nocdo de
existéncia se refere a tudo aquilo que é vivo e o que Heidegger buscou foi distinguir e ao
mesmo tempo delimitar a vida humana em sua concretude e especificidade de toda outra
forma de vida, ja que apenas o ser humano é e a0 mesmo tempo sabe que &, € 0 ser que esta ai
e a0 mesmo tempo déa sentido a este estar ai no mundo.

E em Sobre a esséncia da verdade (1930), obra considerada da “segunda fase” de seu
pensamento, o filésofo usa nova cunhagem para expressar melhor esse sentido de existéncia,
gue passa a ser denominada como ec-sisténcia, que indica o0 modo como o homem se
apresenta em sua propria esséncia ao ser. A ec-sisténcia € o insistir para (fora), muito embora
este para fora ndo signifique que o Dasein sai de si para fora, pois para o filsofo, o Dasein,
ser-ai, j& € desde sempre esse estar voltado para..., enquanto ser-no-mundo que é.

E preciso, portanto, considerar que a no¢do de Dasein ndo é somente uma nova
nomenclatura para nomear 0 homem. A compreensdo de nosso ser com a referéncia a palavra
“homem” ja remete, segundo o filésofo, a uma compreensdo que se faz a partir da no¢do do
animal racional, que tem origem no pensamento de Aristoteles, do zoon logon ekon, e que se
cristalizou na tradicdo de pensamento ocidental, tornando-se parte do senso comum e também
do modo cientifico de tratar o homem, como um animal que possui a razdo, e esta lhe
caracteriza e diferencia dos outros animais que sdo inferiores por ndo serem racionais. A
nocdo de razdo na modernidade passa a ser vista a partir da relacdo com a utilidade e o célculo
do homem numa relagdo de dominio da natureza, vista como seu objeto de conhecimento e
controle (HEIDEGGER, 1999, Introducgéo a Metafisica).

A nocdo de Dasein ndo corresponde a outro nome para 0 homem, mas possibilita
compreender este ente que ndés mesmos somos a partir da sua relagdo fundamental com o ser,
com um sentido de ser que se da a cada vez, o que deixa ver o Dasein como o lugar da

diferenca ontoldgica.

de fato a caracteristica essencial do Dasein de ser “sempre meu”, diz o pensador, e ainda deve-se considerar que
o0 Dasein pertence desde sempre ao mundo, alids, ha um co-pertencimento homem-mundo que é fundamental, o
homem é desde sempre um ser-no-mundo. Explicitaremos mais a frente 0 modo como Heidegger interpreta a
relacdo entre sentidos e razdo no ser desse ente. Elucidamos que usamos a traducéo de Ser e Tempo de Marcia de
Sa C. Schuback (1995) em algumas citacGes, e, nesta obra, a tradutora optou por traduzir a expressdo Dasein por
presenca, por isso quando usamos essa referéncia mantivemos o termo “presenca” (nas citagdes) e ndo “Dasein”
como em todo corpo do texto.



25

Para Heidegger, ndo tem sentido separar o sensivel e o racional no homem, mas
considerar o homem como um ser que esta ai, lancado no mundo, disposto, compreendendo e
interpretando os entes com 0s quais Se ocupa € a si mesmo, enquanto um ser-no-mundo*4,
Disposicdo (Befindlichkeit), compreensédo (Verstand) e discurso (das Rede) s@o os existenciais
fundamentais que possibilitam ao Dasein saber de si e do mundo enquanto parte de si mesmo,
enquanto ser-no-mundo.

Tratamos a seguir essa questdo do Dasein e do modo de considerar sua existéncia em
conexdo com as noc¢des fundamentais de historicidade como sua constituicdo mais propria e
fundamental, em contraposi¢do a ideia de Formacdo advinda do pensamento da tradigcdo
metafisica ocidental.

1.1 Existéncia e Arte

No inicio da analitica existencial realizada em Ser e Tempo (1927), Heidegger diz que
a tarefa dessa analitica era necessaria, pois ele considerava que 0s questionamentos e as
investigacdes ja desenvolvidas sobre o homem ndo alcancaram o problema propriamente
filosofico, muito embora tenha havido resultados objetivos nas diversas ciéncias que o
tematizam, como no caso da antropologia, da psicologia e da biologia. (HEIDEGGER, 1995,
p. 81).

A analitica, orientando-se historicamente, recoloca a questdo negligenciada por
Descartes, que € a questdo do “sum” do “cogito”, pois embora 0 “sum” seja proposto de
maneira tdo originaria quanto o cogito, ndo foi pensado, diz o filésofo (HEIDEGGER, 1995,
p. 82). Um dos propdsitos da analitica é, por isso, mostrar que o principio de um eu e sujeito,
dado como ponto de partida, deturpa, de modo fundamental, o fenbmeno do Dasein.
(HEIDEGGER, 1995, p. 82). Este questionamento da subjetividade moderna centrada no
cogito perpassa o pensamento de Heidegger, dos primeiros escritos e tambem apos a virada
(Kehre).

Do mesmo modo, Heidegger critica Husserl por este considerar que a pessoa ndo €

uma coisa, uma substancia ou um objeto, mas que a pessoa existe apenas no exercicio de atos

14 Com a expressdo ser-no-mundo Heidegger procura caracterizar a intrinseca relagdo do homem com o mundo,
buscando caracterizar este fenbmeno enquanto unidade que ndo se dissolve em seus elementos; o ser em um
mundo significa que o ente que eu mesmo sou habita, mora, detém-se junto ao mundo, como algo que, de um ou
outro modo me ¢ familiar. “O ente, ao qual pertence o ser em, neste sentido, ¢ o ente que sempre eu mesmo sou,
eu sou significa eu moro e me detenho junto.” (Cf. HEIDEGGER, 1995, p. 92).



26

intencionais, uma pessoa sO € a medida que executa atos intencionais ligados pela unidade de
um sentido, o que, para Heidegger, fica sem questionar é o sentido ontolégico do executar, e
como se deve determinar de modo ontologicamente positivo o0 modo de ser da pessoa
(HEIDEGGER, 1995).

Essas questdes remetem, para Heidegger, a necessidade de retomada do sentido do
ente homem, e a interrogar sobre a combinacdo corpo, alma e espirito, de como ela ndo da
conta da determinacdo mais essencial do homem:

Quando, porém, se coloca a questdo do ser do homem, ndo é possivel
calcula-lo como soma dos momentos de ser, como alma, corpo e espirito
que, por sua vez, devem ser determinados em seu ser. E mesmo para uma
tentativa ontoldgica que procedesse desta maneira, dever-se-ia pressupor
uma ideia do ser da totalidade (HEIDEGGER, 1995, p. 85).

Para Heidegger o que caracteriza a existéncia humana ndo pode ser compreendido
mediante a indicacdo de um conteddo essencial, j& que ela nunca € algo dado, e nunca se
completa no sentido de encontrar a perfeicdo. A esséncia humana estd na existéncia, se
encontra no fato de ser a cada vez em uma determinacdo possivel, o Dasein se determina
sempre de alguma modo, porque ndo se determina cabalmente, nunca se acaba enquanto
existe, mas sempre esta a se fazer de algum modo possivel. Existéncia é antes “dever sempre
assumir o proprio ser como seu”, diz o filésofo, assumindo as possibilidades de ser-no-
mundo. Na analitica da existéncia, Heidegger denomina de Dasein esse ente que é “pura
expressdo de ser”, buscando assim caracterizar esse ente (ou melhor seria dizer esse sendo, ja
que s € a medida que exerce seu ser em um modo de ser possivel) no seu modo fundamental
de existir (HEIDEGGER, 1995, p. 39). O homem é o Unico ente que ndo sé existe, mas sabe
que existe, e por isso ele estabelece uma relacéo privilegiada com o ser de tudo o que é.

A compreensdo de si mesmo apresenta-se como uma caracteristica deste ser que nos
mesmos somos, compreensdo ndo como fruto de conhecimento intelectual, mas como aquilo
que nos caracteriza fundamentalmente; afinal, desde sempre 0 homem se move dentro de uma
determinada compreensdo que abre a possibilidade de estar no mundo, de dar um sentido a si
e ao que seja 0 mundo. O homem nédo € o ser, mas ele exerce 0 seu ser, ele € o lugar
privilegiado para a compreensao de ser.

E necessario entender que o &mbito que Heidegger evidencia a existéncia ndo através
de categorias, que buscariam expressar 0 que 0 homem €& em si mesmo ou essencialmente,
este € o caminho da tradicdo de pensamento ocidental, mas para o filésofo, a compreenséo,
enquanto existencial fundamental do Dasein, fornece a estrutura da dindmica de exercicio de

ser. A compreensdo € um existencial, é algo inerente a nossa existéncia e é assim que deve ser



27

considerada. A compreensdo se d& desde uma disposicdo e ambas possibilitam uma
interpretacdo que acontece como discurso. Muito embora o filésofo tenha se ocupado
primeiro das discussdes sobre a compreensdo e a disposi¢cdo em Ser e Tempo, ele diz no § 34
—“Dasein e discurso. A linguagem” — o seguinte:

O fato de somente agora se tematizar a linguagem deve indicar que este
fendmeno se radica na constituicdo existencial da abertura do Dasein. O
fundamento ontoldgico-existencial da linguagem é o discurso. Embora
tenhamos excluido esse fendmeno de uma andlise tematica, dele nos
servimos continuamente nas interpretacfes feitas até aqui da disposicao,
compreensao, interpretacéo e proposicdo (HEIDEGGER, 1995, p. 219).

A linguagem j& é admitida como algo essencial, mas ainda ndo é o foco das
investigacdes do pensador do ser, ja que, ele mesmo diz que em Ser e Tempo a investigacdo
da linguagem ali tinha por tarefa “apenas mostrar o ‘lugar’ ontoldgico desse fendmeno dentro
da constituicdo ontolégica do Dasein” (lbidem, p. 226). Em Sobre a esséncia da verdade
(1930), é que o filésofo dedica especial atencdo a questdo da linguagem, que culminara na
identificacdo entre a linguagem enquanto linguagem originaria com a propria ideia de Arte,
mais especificamente de poesia, enquanto modo fundamental de dizer, que possibilita uma
compreensdo inaugural mesmo do ser. Aqui a linguagem aparece como a casa do ser.

O discurso €é visto em Ser e Tempo do ponto de vista existencial, e ndo categorial,
esclarece o fil6sofo. Sendo o discurso que permite a compreensibilidade, que ja estd sempre
articulada antes mesmo de qualquer interpretacdo apropriadora. O discurso é a articulacdo
dessa compreensibilidade:

A compreensibilidade do ser-no-mundo, trabalhada por uma disposicao, se
pronuncia como discurso. A totalidade significativa da compreensibilidade
vem a palavra. Das significacdes da compreensibilidade brotam palavras. As
palavras, porém, ndo sdo coisas dotadas de significados (lbidem p. 219).

Aparece assim, para Heidegger, a linguagem como “o pronunciamento do discurso”.
Dessa linguagem discursiva fazem parte a escuta e o siléncio. A escuta é fundamental no
sentido de que ela possibilita demonstrar a legitimidade da conexdo entre discurso e
compreensdo. A escuta € um dos modos mais importantes do discurso, de que € algo inerente.

Para o fildsofo, o escutar revela inclusive o mais proprio do Dasein enguanto ser-com:

Escutar é o estar aberto existencial do Dasein enquanto ser-com 0s outros.
Enquanto escuta da voz do amigo que todo Dasein traz consigo, o escutar
constitui até mesmo a abertura primordial e propria do Dasein para 0 seu
poder-ser mais préprio. O Dasein escuta porque compreende. Como ser-no-
mundo articulado em compreensdes com 0s outros, 0 Dasein obedece na



28

escuta a coexisténcia e a si proprio pertencente a essa obediéncia
(HEIDEGGER, 1995, p. 222).

O fenébmeno existencial do discurso se compbe de um referencial do discurso
(Beredete), aquilo sobre que se discorre como tal (Geredete), a comunicagdo e o anuncio, e
estes se mostram para Heidegger ndo como propriedades que sO se pudessem reunir
empiricamente na linguagem, mas sdo caracteres existenciais arraigados na constituicao
ontoldgica do Dasein, e que tornam possivel a estrutura ontologica da linguagem. (Ibidem p.
221).

E interessante notar que no §34 intitulado “Dasein e discurso. A linguagem” (Dasein und
Rede. Die Sprache p. 218), aparece rapidamente a referéncia a Arte, mais especificamente a
poesia como um tipo de discurso, o discurso poético. Diz o filésofo que “a comunicacdo das
possibilidades existenciais da disposicao, ou seja, da abertura da existéncia, pode-se tornar a
meta explicita do discurso ‘poético’ (der dichtenden rede, Ibidem p. 221). Aqui o discurso
poético pode ter como meta comunicar essas possibilidades existenciais da disposi¢do®®
(Befindlichkeit).

A outra possibilidade constitutiva do discurso é o siléncio, e possui 0 mesmo
fundamento existencial da escuta. O fato de alguém silenciar em um discurso pode querer
dizer muita coisa, e por outro lado, diz o filésofo, o falar muito ndo assegura em nada uma
compreensdo maior, 0 que costuma ser o contrario. E se ndo se tem nada a dizer também néo

se tem a possibilidade de se calar, por isso o siléncio quer dizer muito:

Silenciar em sentido préprio s6 € possivel num discurso auténtico. Para
poder silenciar, o Dasein deve ter algo a dizer, isto é, deve dispor de uma
abertura prépria e rica de si mesma. Pois sO entdo é que o estar em siléncio
se revela e, assim, abafa a ‘falagdo’. Como modo do discurso, o estar em
siléncio articula tdo originariamente a compreensibilidade do Dasein que
dele provém o verdadeiro poder ouvir e a convivéncia transparente
(HEIDEGGER, 1995, p. 224).

O siléncio é a origem do verdadeiro poder ouvir e ser-com o0 outro Dasein. O discurso é
entdo constitutivo do ser do Dasein, € o Da (ai), diz Heidegger, para quem “o Dasein possui
linguagem” (Ibidem p. 224), o que mudara nas obras posteriores a Kehre, em que a linguagem
vai tomar uma espaco maior da reflexdo heideggeriana, e ai Heidegger dira que a linguagem é

que possui 0 Dasein, ela passa a ser chamada de “casa do ser”, e 0 homem passa a ser Visto

15 embramos que junto com a disposicdo temos a compreensao e o discurso, que sdo existenciais que participam
do modo como homem e mundo se ddo juntos, pertencem-se intrinsecamente.



29

ndo como aquele que possui mas aquele que tem a guarda da linguagem, sendo entéo o pastor
do ser.

O Da do Dasein, possui trés existenciais fundamentais, todos essenciais e interdependes:
a compreensdo, a disposicao e o discurso. Ser-no-mundo é ser-em um discurso (Ibidem p.
224). Mas a compreensdo desde sempre existente para 0 homem, esta que sempre ja se deu a
medida em que o0 homem ¢ e esté ai, é na verdade uma compreensdo prévia, o que o fildsofo
denomina de pré-compreensdo. E uma compreensdo que vista desde a perspectiva mais
préxima, ou o que o pensador denomina de pré-ontologicamente, essa compreensao exibe a
tendéncia de que o Dasein se veja a partir do mundo, como aquilo que Ihe é mais proximo, e
que se relaciona e comporta de modo essencial (HEIDEGGER, 1995, p. 42-43). Desse modo
0 mundo é visto como algo que esta oposto ao homem e que pode ser seu objeto.

Esta tendéncia constitutiva de se ver a partir do mundo e o fato da constituicdo propria
do homem, enquanto Dasein, geralmente permanecer encoberta para ele se deve, para
Heidegger, ao primado ontico ontolégico do Dasein, por isso o fildésofo afirma que
onticamente o Dasein é 0 que estd mais proximo de si mesmo, mas ontologicamente € o que
estd mais distante e ainda pré-ontologicamente o Dasein ndo é estranho a si mesmo. O que é
importante perceber é que uma interpretacdo variada de si mesmo desde sempre ja se deu,
assim diz o pensador:

A presenca sempre dispde de uma interpretacdo variada de si mesmo, na
medida em que uma compreensao do ser ndo apenas lhe pertence como ja se
formou ou deformou em cada um de seus modos de ser (HEIDEGGER,
1995, p. 43).

Por estar mergulhado cotidianamente em modos de ser-no-mundo o
homem forma-se primariamente como ele mesmo neste modo, compreendendo e
interpretando a si mesmo a partir do mundo. Essa compreensdo que lhe “forma”, diz o
fil6sofo, também o “deforma” (HEIDEGGER, 1994, p. 43).

A saida da compreensdo pré-ontoldgica e dntica para uma compreensdo ontoldgica € a
saida para que o Dasein aproprie-se de si mesmo de modo auténtico, de modo pessoal e ndo
mais ao modo proprio impessoal, diz o filosofo. Isso significa ndo mais compreender-se a
partir do mundo, como algo que se contrapde ao ser do préprio homem, mas compreender a si
mesmo como ser-no-mundo e se “atentar” para si proprio como o “ambito” de percepcdo da
diferenga mesma entre o ser e os entes, a diferenca ontoldgica, e por ser ele em si 0 &mbito

privilegiado de compreenséo de ser.



30

Retomar o tema do ser implica, para o filésofo, voltar & questdo do ser do proprio
homem desde seus fundamentos essenciais. E esse caminho mesmo de compreensdo do
homem exige uma desconstru¢ao daquilo que ja estd desde sempre “compreendido” pré-
ontologicamente e onticamente para uma construcao a partir da referéncia a verdade do ser,
que pertence ao ambito ontoldgico.

Para esta mudanca, o distanciamento de si mesmo é necessario, ou seja, a reflexdo
sobre aquilo que esta mais proximo mas que nem sempre é captado. E o que torna possivel
perceber a si mesmo e a0 mundo ndo como coisas (res), mas como partes constitutivas de um
movimento do devir, em que homem e mundo vém a ser conjuntamente, a cada instante e
sempre de algum modo (Ibidem, p.180). Se uma compreensdo e interpretacdo de si proprio ja
sempre se “formou” e “deformou” (HEIDEGGER, 1995 p. 43), cabe ao Dasein perceber essa
“formacdo”, mas para tal é necessario esse distanciamento. Distanciamento disto que é o mais
préximo cotidianamente, mas nao propriamente o mais conhecido ontologicamente.

J& que o homem (o Dasein) tem esta tendéncia de se ver a partir do que ele ndo €, do
mundo, diz Heidegger, isso Ihe ¢é algo constitutivo. O filésofo afirma entdo que para rever esta
tendéncia natural se faz necessario o conhecimento ontoldgico. O conhecimento ontoldgico é
necessario para que o conhecimento que o Dasein disp8e de si mesmo ndo deixe encoberto o
seu ser mais proprio em prol de uma compreensdo ontica de si a partir do mundo. O ambito
do conhecimento ontoldgico é o &mbito do pensar, ou da filosofia, que, para Heidegger, tem o
sentido de perpassamento da Metafisica, desde onde seus conceitos fundamentais foram
hauridos, de modo a possibilitar o surgimento de um novo comeco. E é este ambito do pensar
como tarefa que possibilita ao homem a apropriacdo de si mesmo, de seu Dasein, pelo menos
tal como colocado em Ser e Tempo. Necessario € que 0 homem reveja essa sua tendéncia
natural de se ver a partir do que ele mesmo ndo &, ou seja, do mundo.

A tarefa do pensamento deve possibilitar assim a saida de uma compreensao cotidiana,
que sempre “j4 se formou e deformou”, e sua “des-constru¢cdo” se faz em vista de outro
pensar. Nesse outro pensar estd em questdo fundamentalmente repensar o ser, fazer
novamente que essa questdo soe com a devida importancia e dignidade. Sendo assim, a
analitica da existéncia e o constructo Dasein sdo colocados como primeiro passo na

recolocacédo da questdo do ser. Diz o filésofo:

Se a presenca tiver apreendido sua possibilidade de ndo s6 tornar
transparente para si mesma sua possibilidade de ndo sO tornar
transparente para si mesma sua existéncia, mas também de questionar o
sentido da existencialidade em si mesma, isto é, de investigar



31

preliminarmente o sentido do ser em geral e, nessa investigacao, alertar-
se para a historicidade essencial da presenca, entdo serd inevitavel
perceber que a questdo do ser, apontada em sua necessidade éntico-
ontologica, caracteriza-se em si  mesma pela historicidade.
(HEIDEGGER, 1995, p. 49).

A historicidade como elemento determinante, central mesmo, evidencia o carater da
existéncia desde o movimento de ser no tempo, de temporalizar, j& que somos constante devir.
O tempo assume uma importancia fundamental, pois ser no tempo € nosso fundamento, e ser
no tempo € historicizar, é fazer histéria. A historicidade como modo fundamental da
existéncia traz em si um apelo para uma visdo ndo mais da ciéncia da Histéria, da
historiografia e do historicismo, a histéria é revigorada através da nocdo de Geschichte que
para o filésofo indica a histdria enquanto destino.

A énfase de Heidegger ao Da de Dasein, (que remete a um “aqui” ou “la), como 0 que
sempre ja se deu e que por ser algo dinamico sempre possibilita o vir a ser, cumprindo assim
as ek-stases temporais deste ente em seu ser, de modo que, 0 passado sempre se faz presente
no projetar de possibilidades que € o Dasein, uma abertura que, a cada vez, irrompe, na
temporalizacdo do tempo, no vigorar do tempo. O homem tem uma compreensao de si mesmo
e do mundo, que desde sempre ja se deu e é desde essa compreensdo, que €, na linguagem
heideggeriana, entdo uma pré-compreensdo, o que possibilita a ele dar sentido a si mesmo e
ao mundo, e que o faz tanto sentir-se em casa ou mesmo nao sentir-se em casa.

A constituicdo do Dasein é ser desde sempre situado no mundo, disposto, ocupando-se
com os entes e pre-ocupando*®-se com os outros entes que se lhe assemelha, os outros Dasein,
COM quem nunca se ocupa mas sempre se pre-ocupa, ja que estes entes nao estdo ao lado de
nos como coisas, mas co-existem. O Dasein é na verdade um Mitdasein em sua origem, um
ser-com 0s outros seres humanos. A radicalidade da questéo para Heidegger pde em evidencia
a necessidade de se pensar a compreensdo do homem, em que o outro ser humano nunca é
algo dado ao modo de coisa. Por isso diz o filésofo que “o ente com o qual o Dasein se
comporta enquanto ser-com,(...) ele mesmo é Dasein. Desse ente ndo se ocupa, com ele se
preocupa” (Ibidem, nota 37. P. 173).

Além dos entes que vém ao encontro dentro do mundo, que Heidegger chama de 0s
instrumentos manuais e a natureza simplesmente dada (Ibidem, p.168), 0 mundo do Dasein

libera estes “entes que sdo e estdo no mundo em que VEmM ao encontro segundo o modo de ser-

16 A preocupagdo ou a cura (Fursorge) ndo tem um sentido Ontico mas caracteriza nosso modo de ser
ontologicamente, referindo-se ao modo préprio do homem para com outros homens (Dasein), que ndo sao
coisas, mas sao também parte do proprio ser do Dasein que € na verdade um Mitdasein, um ser-com 0s Outros
seres humanos com quem ndo se ocupa mas pré-ocupa-se (Cf. HEIDEGGER, 1995, sexto capitulo).



32

no-mundo”. Nao sendo nem instrumentos & mdo nem algo simplesmente dado, s&o como o
proprio Dasein liberador, diz o filésofo, sdo portanto, Mitdasein. A caracterizacdo do
encontro com o0s outros também se orienta segundo o proprio Dasein. O outro aqui ndo deve,
porém, ser confundido com a ideia de um outro sujeito, os outros nao significam todo o resto
dos demais além de mim, do qual o eu se isolaria.

Este outro, diz Heidegger, é aquele do qual ninguém se diferencia propriamente, mas
se estda com. O Ser-com € uma determinacdo do Dasein e deve ser entendido em sentido
existencial, diz o filésofo, ndo se trata de uma constatacdo Ontica de que 0 eu ndo estd
sozinho, ou que ocorrem outros como nds. Mesmo se 0 outro ndo é percebido ou ndo esta ai
ele é determinado existencialmente pelo Ser-com. Até mesmo o estar sO, diz Heidegger, s
para um Ser-com € que o outro pode faltar, o estar s6 € entdo um modo deficiente de Ser-com.
Muito embora o fato de estar so para o filésofo nao ¢é eliminado porque “junto” a mim ocorre
um outro exemplar de homem, mesmo com outros tantos ainda se pode estar sé, j& que a
presenca do outro pode se dar ao modo da indiferenca e da estranheza (Ibidem, p.172).

As modalidades de ser com o outro podem ndo ser todas positivas como o faltar com o
outro e a auséncia, ou como quando nos adiantamos ao outro, quando negamos ao outro. Ser-
com &, no entanto, uma determinagdo do Dasein :

Ser Mitdasein caracteriza a presenga de outros na medida em que, pelo
mundo da presenga, libera-se a possibilidade para um Ser-com. A propria
presenga sO € na medida em que possui a estrutura essencial do Ser-com,
enquanto Mitdasein que vem ao encontro de outros (HEIDEGGER, 1995, p.
172).

Portanto o Dasein é na verdade um Mitdasein, um Ser-com o outro ser humano com
guem sempre nos preocupamos e ndo ocupamos. E € pelo fato do Dasein se compreender a si
mesmo que ele pode também compreender o ser de outro Dasein, 0 que ndo quer dizer o
mesmo que conhecer, mas & um modo de ser. Assim diz Heidegger:

A abertura do Mitdasein dos outros, pertencente ao Ser-com, significa: na
compreensdao do ser da presenca ja subsiste uma compreensao dos outros
porque seu ser é Ser-com. Essa compreensdo ndo é, assim como toda
compreensdo, um conhecimento, nascido de um reconhecimento. E um
modo de ser originariamente existencial que sé entdo torna possivel
reconhecimento e conhecimento. Este conhecer-se estd fundado no Ser-com
que compreende originariamente. Ele se move, de inicio, segundo o modo de
ser mais imediato do ser-no-mundo que é com, no conhecimento
compreensivo do que a presenca encontra e do que ele se ocupa na
circunvisdo do mundo circundante (Ibidem p. 175).

A compreensdo em que o Dasein se move, de modo mais imediato, € uma

compreensdo advinda do que ele encontra e do que ele se ocupa nessa visdo abrangente, a



33

circunvisdo do mundo circundante (Ibidem, p.176). Por isso a preocupagdo com 0S outros
(Mitdasein), de inicio e na maioria das vezes, diz o filésofo, se mantém em modos deficientes
ou ao menos indiferentes — na indiferenca do passar ao largo um do outro: é que o conhecer-se
mais imediato e essencial necessita de aprender a conhecer-se. E mesmo quando o conhecer-
se se vé perdido nos modos de retracéo, alerta o filésofo, escondendo-se e equivocando-se, a
convivéncia (fenémeno da convivéncia, Miteinandersein) necessita de caminhos especificos
para se aproximar do outro ou para “subjuga-lo” (Ibidem, p. 176).

Em Ser e Tempo Heidegger considera que o resultado ontoldgico da analise do § 26 —

“O Mitdasein dos outros e o Ser-com cotidiano” — esta em perceber que:

O ‘carater de sujeito’ da propria presenca dos outros se determina
existencialmente, ou seja, a partir de determinados modos de ser. Nas
ocupagBes com o mundo circundante, 0s outros nos vém ao encontro naquilo
que séo. Eles sdo o que empreendem (Ibidem, p. 178).

A questdo é que, na maioria das vezes o encontro com o outro e a ocupagdo no mundo
circundante se ddo ao modo do impessoal:

Nas ocupacbes do que se faz com, contra ou a favor dos outros, sempre se
cuida de uma diferenca com o0s outros, seja apenas para nivelar as diferengas,
seja para a presenca, estando aquém dos outros, esforcar-se por chegar até
eles, seja ainda para a presenca, na precedéncia sobre 0s outros, querer
subjuga-los. Embora sem perceber, a convivéncia é inquietada pelo cuidado
em estabelecer esse intervalo (Abstandigkeit). Em termos existenciais, ela
possui o carater de espacamento. Quanto mais este modo de ser ndo causar
surpresa para a propria presenca cotidiana, mais persistente e originaria sera
sua acéo e influéncia (Ibidem p. 179).

Na cotidianidade mediana o Dasein esta exposto as possibilidades de ser de modo
pessoal, mas também de modo impessoal. O predominio do impessoal quando conhecido e
reconhecido pode possibilitar uma apropriacdo de si mesmo, ja que o impessoal prevalece
quando ficamos sob a “tutela” dos outros, quando o arbitrio dos outros dispde sobre as
possibilidades cotidianas de ser do Dasein, como assevera o filosofo (Ibidem, p. 179).

Heidegger entende que até a maneira de nos divertirmos e de vermos e julgarmos a
Arte e a Literatura pode ser predominantemente vinda desse ambito impessoal
(HEIDEGGER, 1995, §27). O fil6sofo justifica isso dizendo do problema da ndo apropriacdo
daquilo com que lidamos. Diz ele:

Tudo o que é originario se vé, da noite para o dia, nivelado como algo de ha
muito conhecido. O que se conquista com muita luta, torna-se banal. Todo
segredo perde sua forca. O cuidado da medianidade desentranha também
uma tendéncia essencial da presenca, que chamaremos de nivelamento de



34

todas as possibilidades de ser. Espagamento, medianidade, nivelamento
constituem, como modos de ser do impessoal, 0 que conhecemos como a
opinido publica (Offentlichkeit) (Ibidem, 8§27, p. 180).

Até a Arte é primeiramente vista desde o impessoal, e neste modo ela ndo é captada
desde sua esfera propria. O modo de ser cotidiano implica um nivelamento, mas a
medianidade ndo €, porém, um mal que deva ser eliminado, mas € uma possibilidade prépria
da existéncia do homem. A questdo é que nem sempre se percebe essa dinamica no
movimento da existéncia, de necessidade de constante apropriacdo e asseguramento do que

sempre vem a Ser.

A espacialidade existencial da presenca que lhe determina o “lugar” ja esta
fundada no ser-no-mundo. O pre é a determinagdo daquilo que vem ao
encontro dentro do mundo. “Aqui” e “la” sdo apenas possiveis no “pre” da
presenga, isto €, quando se da um ente que, enquanto ser do “pre” da
presenca, rasgou espacialidade. Em seu ser mais proprio, este ente traz o
carater de ndo fechamento. A expressdo “pre” refere-se a essa abertura
essencial. Através dela, esse ente (a presenca) esta junto ao presente do
mundo e se faz presenca para si mesmo (HEIDEGGER, 1995, p. 186).

O ser do Dasein “rasga espacialidade™, isso quer dizer que ele ndo esta no espago como as
coisas simplesmente dadas, mas é no distanciamento e na aproximacao que tudo aparece ao
Dasein.

Uma apropriacéo de si mesmo é caracteristica da propria natureza ontical’ e a0 mesmo
tempo ontoldgica do Dasein, seu primado ontoldgico, por ser o lugar privilegiado para a
compreensdo de ser e a efetiva determinagdo do ser de algum modo possivel, que mostra o
movimento de seu ser, um constante vir a ser para ser. A sua natureza ontoldgica néo fica ai
esquecida, em prol de sua natureza éntica, mas se revela nesse movimento, nessa tensao.

Ja que o Dasein é essencialmente compreensdo de ser, para o filésofo ele pode
experenciar a sua esséncia mesmo a partir dessa sua compreensédo, a partir do momento em
que se coloca a tarefa de apreender e observar 0 homem sob determinado ponto de vista
(HEIDEGGER, 2001, p. 182-188). Compreender o modo de ser do Dasein, que caracteriza-se
por ser “sempre e cada vez meu”*®, é uma tarefa primordial, ja que ele ndo é indiferente a si

mesmo, diz o filésofo, e assumir-se implica em escolhas, e mesmo o ndo escolher ja é, em

17 Do ponto de vista ontico, o Dasein se distingue, para Heidegger, por em seu ser, isto é, sendo, estar em jogo
seu proprio ser, ja que o Dasein estabelece uma relagdo de ser com seu préprio ser e se compreende sendo. A
compreensdo é entdo algo determinante em seu ser e o distingue dos outros seres como carater também
ontoldgico, ja que se relaciona com o ser e s6 assim ha ser (Cf. HEIDEGGER, 1995,83).

18 (Cf. HEIDEGGER, 1995, 89 e §12).



35

certo sentido, uma escolha (HEIDEGGER, 1995, p.78). Desse modo, enquanto exercicio de
ser, 0 Dasein cumpre-se em seu ndo acabamento enquanto é.

O Dasein sempre vem a ser de algum modo possivel, suas possibilidades sdo
aberturas e somente isso, mas aberturas que sempre se determinam de um ou outro modo. Este
estado de “abertura” é o que possibilita, para 0 Dasein, toda percepcao e toda sensagéo, toda
compreensdo possivel que vem a se configurar de algum modo.

Se a expressdo ser-no-mundo procura caracterizar a intrinseca relacdo do homem com o
mundo, buscando caracterizar este fendbmeno enquanto unidade que nao se dissolve em seus
elementos, 0 mundo ndo pode ser visto somente como totalidade, ou como um coisa que esta
oposta ao homem. O mundo ndo é sem 0 homem e 0 homem néo é sem o mundo, e ser-no-

mundo € habitar junto a algo de familiar:

O ser em um mundo significa que o ente que eu mesmo sou habita, mora,
detém-se junto ao mundo, como algo que, de um ou outro modo me é
familiar. O ente, ao qual pertence o ser em, neste sentido, é o ente que
sempre eu mesmo sou, eu sou significa eu moro e me detenho junto (Cf.
HEIDEGGER, 1995, p. 92).

O homem mora no mundo e se detém junto a ele como algo familiar. Ser-no-mundo
expressa essa familiaridade como algo intrinseco da vida humana em seu “dar-se”, 0 homem
ndo é sem o mundo, e 0 mundo ndo é sem o homem, um ndo é sem o outro. Morar esta
relacionado a este deter-se junto ao mundo, para o pensador.

O homem ¢ sempre devir, é sempre projeto e como projeto ele ndo pode ser visto
como algo ja pronto, acabado, feito, per-feito, mas um ser sempre a se fazer, voltado para o
futuro, re-atualizando o passado no presente num lancar-se. O homem é o ser aberto ao ser,
que compreende a cada vez e de cada modo o ser. Este sim o privilégio do homem, de seu
Dasein, o de compreender o ser dos entes com o0s quais lida e o que ele mesmo &, privilégio
este que caracteriza a prépria existéncia, para Heidegger: o constante existir.

Com o constructo Dasein, Heidegger pensa numa ideia de existéncia que se desdobra
ao mesmo tempo como um processo formativo, no que este ndo quer significar
“humanizagdo” ou Formacgdo no sentido da tradicdo do pensamento ocidental, mas significa
que no “processo” de existir mesmo, como projeto que estd sempre e em constante devir, este
se “forma” e “deforma” junto ao mundo, o que deixa ver uma formacdo que se da & medida
mesmo que existe. Existir & exercitar o ser que é seu fundamento, existir € ser sempre e a cada
vez de algum modo possivel, é possibilidade que sempre se atualiza de um outro modo. E por

isso que estamos dizendo que tem-se ai uma espécie de processo formativo, ja que € na



36

existéncia mesmo que o Dasein tem que existir que ele se “forma” e “deforma” a cada vez.
Ao assumir a tarefa de escolher-se a si mesmo, apropriar-se da prdpria existéncia, o Dasein
pode vir a cumprir uma destinacdo propria de ser, saindo de uma compreensao “deformada”
para um ambito préprio.

Em Ser e Tempo, o processo de apropriacdo de si mesmo, de saida do impessoal, se d&
através de uma disposicdo especial, que é a angustia. N&o depende em nada de outro, algo que
irrompe e pode ou ndo favorecer esse despertar de si mesmo, a angustia libera 0 homem dos
modos improprios de ser, que sdo os fincados numa relacdo pré-ontoldgica e Ontica, para o
despertar ontoldgico, mas coisa nenhuma garante essa apropriacdo auténtica de si mesmo e
nem t&o pouco sua estabilidade.

Esse dissolver de todo o habitual para desencobrir seu proprio ser, como
distanciamento e como estranhamento € um exercicio para o0 homem realizar-se em si mesmo.
Neste conhecimento de si, evidencia que nega toda e qualquer determinagdo como fonte de
compreensdo de si, deixando a possibilidade de um salto para que tudo venha a ser
apropriado.

Neste salto apropriador de si mesmo o homem enquanto Dasein carrega em si a

possibilidade de criar a si mesmo, mas numa relacéo livre com o ser, com o devir do ser:

A presenga se constitui pelo carater de ser sempre minha, segundo este ou
aquele modo de ser. De alguma maneira, sempre ja se decidiu de que modo a
presenca € sempre minha. O ente, em cujo ser, isto é, sendo, estd em jogo o
proprio ser, relaciona-se e comporta-se com 0 Seu Ser, COMO a sua
possibilidade mais prépria. A presenca € sempre sua possibilidade. Ela ndo
“tem” a possibilidade apenas como uma propriedade simplesmente dada. E é
porque a presenga é sempre essencialmente sua possibilidade que ela pode,
em seu ser, isto é, sendo, “escolher-se”, ganhar-Se ou perder-se ou ainda
nunca ganhar-se ou sO ganhar-se “aparentemente”. A presenca sO pode
perder-se ou ainda ndo se ter ganho porque, segundo seu modo de ser, ela é
uma possibilidade propria, ou seja, € chamada a apropriar-se de si mesmo.
Os dois modos de ser propriedade e impropriedade — ambos 0s termos
foram escolhidos em seu sentido verbal rigoroso — fundam-se no fato de a
presenca ser determinada pelo carater de ser sempre minha. A impropriedade
da presenca, porém, nio diz “ser” menos nem um grau “inferior” de ser. Ao
contrario, a impropriedade pode determinar toda a concrecao da presenca em
seus oficios, estimulos, interesses e prazeres (HEIDEGGER, 1995 p. 78).

A medida que existimos é que pode estar em jogo nosso Proprio ser, existir & exercer o
ser, 0 homem é mais propriamente um sendo, aquele que esta sendo e, enquanto esta sendo, é
seu préprio ser que estd em jogo. Em nossa existéncia estd em jogo sempre uma possibilidade

de apropriacédo de si mesmo, e a esta 0 homem € de certo modo “chamado”. Esse “chamado” €



37

um “chamado” para cumprir as possibilidades mais proprias de ser, e estas incluem ser
proprio e, do mesmo modo, ser impréprio, j& que este também lhe pertence mais
propriamente, de modo que pode inclusive determinar todo o seu ser, através do modo préprio
impessoal.

A constante necessidade de apropriacdo de si mesmo vem do fato de, na maioria das
vezes, 0 homem ter essa interpretacdo variada de si mesmo, na medida em que “uma
compreensdo do ser nao apenas lhe pertence como ja se formou ou deformou”
(HEIDEGGER, 1995, p. 43), como apontou o filésofo, indicando ser esse o ambito cotidiano,
perpassado pela compreensdo 6ntica e pré-ontoldgica. Ou seja, é nesta primeira instancia em
que sempre nos encontramos, cotidianamente, que estabelecemos todas as relagdes e modos
de ser-no-mundo, que “formamos” a nds mesmos, que vimos a Ser 0 que nds somos, seja na
forma propria pessoal ou préopria, mas fundada no impessoal.

Se a compreensao que geralmente se tem neste &mbito cotidiano € uma compreensdo
ontica e pré-ontologica, caminhar para o ambito de compreensdo desde a ontologia,
recolocando a questdo do ser, revela-se como a tarefa do pensamento, tarefa que pode levar o
entendimento do homem das suas estruturas constitutivas mais proprias, que sdo antes,
possibilidades de ser e ndo modos fixos de ser.

Isto que o pensador chamou de a tarefa do pensamento deve ser feita em favor de
pensar sempre de novo a questdo do ser. Nessa tarefa, deve sobressair o entendimento da
importancia do “lugar” especial que o homem ocupa na compreensdo de ser. O
reconhecimento da diferenca ontoldgica € um passo importante para a questdo fundamental a
ser considerada nessa retomada da discussdo do ser, ja que 0 homem ndo é o ser, mas o ser sO
ganha sentido na medida em que ha homem.

Desse modo é tarefa do pensamento cumprir o papel de evidenciar e mostrar como sua
“formagao” e sua “deformacdo”, advindas do viver cotidiano, envolvidas que estdo com um
modo proprio-impessoal, fazem o homem se ver e viver na maior parte das vezes, a partir de
uma compreenséo de si derivada do mundo e principalmente do impessoal (Das Man).

Se 0 homem é o ser que sempre esta ai, se ocupando com entes, ele mesmo ja se deu,
mas nessa pré-compreensdo que lhe advém como algo de fora, do mundo, também Ihe
encobre seu modo de ser mais proprio, que é na verdade o de ser apenas possibilidade de ser,
projeto de ser, e nunca ser algo pronto, acabado, feito, perfeito. Por isso que, ao evidenciar o
homem como projeto, como ter de ser, Heidegger busca reforcar a necessidade de sempre de
novo se assegurar do que a aparéncia sempre encobre, seu préprio ser, como indeterminado, ja

que se determina de algum modo sempre e a cada vez.



38

“Existir é estar exposto ao carater desvelado do ente enquanto tal”, é o que diz o
filésofo em Sobre a esséncia da verdade, que, conforme abordamos anteriormente, é onde o
filosofo retoma a existéncia, enquanto Dasein, agora com a nomenclatura da ec-sisténcia

historial:

No Dasein se conserva para 0 homem o fundamento essencial,
longamente ndo fundado, que lhe permite ec-sistir. “Existéncia” ndo
significa aqui existentia no sentido do acontecer da pura “subsisténcia” de
um ente ndo humano. “Existéncia”, porém, também ndo significa o
esforgo existencial, por exemplo, moral, do homem preocupado com sua
identidade, baseada na constituicdo psicofisica. A ec-sisténcia enraizada
na verdade como liberdade é a ex-posicdo ao carater desvelado do ente
como tal. Ainda incompreendida e nem mesmo carecendo de
fundamentacdo essencial, a ec-sisténcia do homem historial comeca
naquele momento em que o primeiro pensador é tocado pelo
desvelamento do ente e se pergunta o que é o ente. Nessa pergunta o ente
é pela primeira vez experimentado em seu desvelamento. O ente em sua
totalidade se revela como physis, natureza, que aqui ndo aponta um
dominio especifico do ente, mas o ente enquanto tal em sua totalidade,
percebido sob a forma de uma presenca que eclode. Somente onde o
préprio ente é expressamente elevado e mantido em seu desvelamento,
somente 14 onde tal sustentacdo é compreendida a luz de uma pergunta
pelo ente enquanto tal, comeca a historia. O desvelamento inicial do ente
em sua totalidade, a interrogacéo pelo ente enquanto tal e 0 comego da
historia ocidental sdo uma e mesma coisa; eles se efetuam ao mesmo
“tempo”, mas este tempo, em Si mesmo ndo mensuravel, abre a
possibilidade de toda medida (HEIDEGGER, 1983 p. 337).

Onde o ente é desvelado em sua totalidade comeca a histdria e assim se abre a
possibilidade de toda medida, diz o filésofo. A ec-sisténcia esta totalmente relacionada com o
desvelamento do ente enquanto tal e este é histérico e esta enraizado na verdade como
liberdade.  Assim aparece a vinculagéo radical da existéncia com a questdo da verdade e da
liberdade:

A esséncia da verdade se desvelou como liberdade. Esta é o deixar-ser ec-
sistente que desvela o ente. Todo comportamento aberto se movimenta no
deixar-ser do ente e se relaciona com este ou aquele ente particular. A
liberdade ja colocou previamente 0 comportamento em harmonia com o ente
em sua totalidade, na medida em que ela é o abandono ao desvelamento do
ente em sua totalidade e enquanto tal. Esta disposi¢do de humor néo se
deixa, entretanto, conceber como “vivéncia” ou como “estado de alma”. Pois
ela é desviada de sua esséncia quando compreendida a partir de nocoes que
(como “vida” e “alma”) ndo podem elas proprias pretender uma dignidade de
esséncia sendo aparentemente e enquanto se distorce e falsifica o sentido da
disposicdo de humor (Ibidem, p. 338).



39

Verdade e liberdade n&o coincidem com as ideias tradicionais que colocam o
fundamento da liberdade no arbitrio humano e identifica verdade com verdade proposicional.
Esse € o problema da interpretacdo do homem como 0 sujeito “portador e realizador do
intelecto”, ai a verdade vai ser considerada somente como a concordancia entre a coisa e 0
intelecto desse sujeito, a verdade vai ser vista como a adequacdo, e assim € vista como algo

evidente, mas ndo é realmente compreendida em seus fundamentos, é o que diz Heidegger:

Pode parecer que esta concepcdo da esséncia da verdade seja
independente da interpretacdo relativa & esséncia do ser de todo ente: esta
altima inclui, entretanto, necessariamente uma interpretacdo
correspondente da esséncia do homem como sujeito que é portador e
realizador do intellectus. Assim, a formula da esséncia da verdade
(veritas est adaequatio intellectus et rei) adquire, para cada um e
imediatamente, uma evidente validez (Ibidem, p. 332).

Assim, o caminhar de volta para a compreensdo da existéncia a partir da relacdo do
homem com o ser traz para o fil6sofo a necessidade de reconsideracdo nao sé da questdo da
existéncia humana, mas também a sua relacdo com a questdo da verdade, ja que esta ndo pode
ser s6 uma adequacdo, ja que para que haja a adequacao algo ja tem que estar manifesto, algo
tem que se fazer presente, e isso que se mostra e se manifesta é mais originario e fundamental
que a adequacado. A verdade é entdo o ndo encobrimento, o desvelamento do ente em seu ser.

E se o acontecimento da verdade é de diversas maneiras histérico (HEIDEGGER,

1989, p. 49), a Arte se mostra um dos seus modos essenciais:

Um modo essencial como a verdade se institui no ente que ela mesma abriu
é 0 pbr-em-obra-da-verdade. Outro modo como a verdade esta presente é o
acto de fundacdo de um Estado. Outro modo ainda como a verdade vem a
luz é a proximidade do que, pura e simplesmente, ndo € um ente, mas antes o
mais ente entre os entes. Ainda um modo como a verdade se funda é o
sacrificio essencial. Ainda outro modo como a verdade passa a ser € através
do perguntar do pensar que, enquanto pensar do ser, designa este no seu ser-
digno-de-pergunta (HEIDEGGER, 1989 p. 49-50).

O pensador destaca a arte dentre as formas de acontecimento da verdade
fundamentais, que séo poucas, como a fundagdo de um estado e a filosofia. Ja a ciéncia, para
0 pensador, move-se em um ambito ja aberto, em uma verdade ja instaurada, e sempre que
ultrapassa o correto em direcdo a um desvelamento essencial, ela é filosofia (Ibidem, p. 50).

O modo como este filosofo retoma a questdo da Arte, desde o horizonte ontologico,
exige a consideracdo da sua importancia ndo mais como um modo de representar a realidade

do mundo existente, e ndo mais como instrumento de Formacéo, como algo para (ou seja que



40

tem uma funcdo pré-determinada, a de agradar ou “tocar” o sujeito), mas atentar para o poder
da propria Arte na existéncia, no sentido de que ela instaura, pde fundamento para o homem
em seu ser-no-mundo.

Em A origem da obra de Arte, Heidegger aborda a questdo da Arte de modo a
relaciona-la intrinsecamente com a questdo da verdade. Mas ora, até entdo a Arte estava
voltada a sua relacdo com o belo, a beleza, sendo expressdo desta. Por isso o carater inovador
e radical ao mesmo tempo em tratar a Arte, ja que, ndo s6 busca dar um “outro sentido” a ela,
mas também e do mesmo modo fundamental, retoma a questdo da verdade em ambito
originario, o que faz retomando o sentido da verdade como aletheial®, desvelamento. Essa
nocgédo de verdade que, como acontecimento do ser em seu sentido, deixa ver o jogo de claro e
escuro de seu aparecer, ja que, a verdade como desvelamento ndo se identifica com a ideia de
uma proposicdo, uma adequacdo de uma coisa ao Seu ser, € antes 0 desvelamento que
possibilita primeiramente o aparecer e s6 assim pode-se ter uma referéncia a verdade como
adequacdo, a verdade como desvelamento é sempre associada ao velamento.

Logo de inicio, nesta obra em questdo, o pensador situa a circularidade do pensar, ja que,
do mesmo modo que a Arte € a origem das obras e dos artistas, mas a Arte ndo é sem a obra e
0 artista, a obra ndo é sem a Arte, por isso diz que ndo é possivel apreender o que a Arte seja,
nem através dos predicados das obras de arte existentes, nem a via da deducdo a partir de
conceitos superiores da conta, pois a deducdo ja tem de modo prévio o que seja a Arte, e

assim conclui:

Qualquer um nota com facilidade que nos movemos em circulo. O senso
comum exige que se evite este circulo, porque constitui uma violagao
I6gica, mas percorrer este circulo ndo é nem expediente ante a dificuldade
nem imperfeicdo, mas o circulo constitui o caminho para alcangar o que
seja a arte em sua esséncia. Nao s6 o passo principal da obra para a Arte
é, enquanto passo da arte para a obra, um circulo, mas cada um dos
passos que tentamos se move neste circulo (HEIDEGGER, 1989, p. 12).

A circularidade do pensamento ndo ¢ um problema mas “a festa” do pensamento,

diz o pensador.

19 Aletheia, diz Heidegger, “¢ o nome que os gregos chamavam o desvelamento e nés dizemos verdade e
pensamos bastante pouco com isso a palavra. Na obra, se nela acontece uma abertura do ente, no que é e no
modo como ¢é, estd em obra um acontecer da verdade. Na obra de Arte pde-se em obra a verdade do ente. “Por”
significa aqui erigir. A esséncia da Arte seria entdo o por-se em obra da verdade do ente” (HEIDEGGER, 1989,
p. 27).



41

A Arte é uma origem (Ursprung)?, e origem para o filésofo significa “aquilo a
partir do qual e através do qual uma coisa é o que é, e como é. Origem é fundamento,
desde onde ganha sentido homem e mundo. E neste sentido a importancia da Arte na
existéncia humana relaciona-se fundamentalmente com a historicidade propria, como o
pertencimento mesmo que a Arte possibilita ao Dasein como sentido mais proprio. A
seguir abordamos a questdo da Formacao vista desde a tradicdo metafisica e da verdade da

Arte em seu ser.

1.2 Formagao e verdade

A nocdo de “Formag¢dao humana”, muito presente no pensamento ocidental, remete a
nocdo de Bildung, que, segundo o visdo do helenista Werner Jaeger, remete, por sua vez, a
nocgdo da Paideia®! grega, e em ambas esta presente a ideia de educar, de formar, de moldar o
ser humano, dar forma a ele, delimita-lo e com isso fazé-lo vir a ser (em alguma determinacéo
possivel), de modo a ndo so repetir a tradicdo a que se pertence, mas melhora-la (JAEGER,
2001, p.15-18).

Na tradicdo de pensamento ocidental, considera-se que 0s gregos nao sé deram
continuidade aos ensinamentos que foram instituidos pela tradicdo a que pertenciam e que por
isso a ela se moldavam, mas eles foram os primeiros a refletir sobre como formar o homem
(JAEGER, 2001, p.12). Platdo na Republica, onde esta Formacdo comecava a ser idealizada,
se refere a Paidéia no que esta diz respeito a esséncia do homem em seu ser, sendo ela
responsavel por aquilo que o faria sair da “ignorancia”, da apaideusia, para adquirir a virtude
humana mais dificil de adquirir, a Paidéia, que veio posteriormente, na tradicdo de
pensamento ocidental, a ser caracterizada atraves da ideia de Formacdo mesma. Sobre tal

questdo assim diz Jaeger:

Constituido de modo correto e sem falha, nas méos, nos pés e no espirito,
tais sdo as palavras pelas quais um poeta grego dos tempos de Maratona e
Salamina descreve a esséncia da virtude humana mais dificil de adquirir. S6
a este tipo de educacéo se pode aplicar com propriedade a palavra Formacao,

20 Ursprung, como sentido de origem, remete ai, para o filésofo, a um salto (Sprung) original, primordial (Ur), o
gue permite projetar, fundar cada vez a histéria. Origem ndo &, portanto, sindbnimo de comego como uma causa
identificavel, um tempo interpretado de forma linear ou génese empirica (Cf.: INWOOD, 2002, p. 127).

2L Inicialmente paidos referia-se a criacdo de meninos, e esta se limitava a ginastica e a musica (que abrangia
histéria, eloquéncia, danca, religido e a misica propriamente dita). Fundada primeiramente na oralidade, o
resumo da civilizacdo grega arcaica foi compilado por Homero na lliada e na Odisséia, contribuindo para
organizar e eternizar essas tradigdes.



42

tal como a usou Platdo pela primeira vez em sentido metafisico, aplicando-a
a acdo educadora (JAEGER, 2001, p. 13).

A Formacéo envolvia todo o ser do homem “dos pés e maos ao espirito”, e essa N0¢ao
de Paidéia na construcdo da ideia de Formagdo como processo estabeleceu-se e firmou-se
essencialmente com a tradigdo de pensamento que se seguiu a partir dos escritos de Platéo.
Inicialmente Paidéia era somente a referéncia a conducdo da crianca, € a nocao de Arete,
geralmente traduzida por exceléncia ou virtude, é que estava ligada a ideia de cumprimento do
propdsito ou destino em que cada um realiza a sua esséncia (JAEGER, 2001, p. 7).

E para os alemdes, a palavra Bildung?? foi a que posteriormente veio a designar, de
modo mais aproximativo essa ideia de Formag&o, ou educacgédo, no sentido grego e platonico
(Ibidem, p.15). Sendo assim, sua influéncia vai ser ampla, e, para Jaeger, “sempre que o
espirito humano abandona a ideia de um adestramento em funcéo de fins exteriores e reflete
na esséncia prépria da educacdo, ele, de certo modo, se liga a esta heranga grega” (JAEGER,
2001, p.13).

A Paideia, como ideal de Formacdo, é tradicionalmente vista como uma das primeiras
manifestaces do humanismo ocidental. Para Jaeger, este primeiro humanismo foi fundado
com bases em “um espirito comunitario” e numa relacdo de pertencimento entre as pessoas de
uma comunidade. Desta forma se consolidou aquilo que posteriormente designou as bases e o
espirito da Paideia, e a partir dessa experiéncia grega, mas nem sempre considerando ou
levando em conta esta relacdo de pertencimento mais proprio a um povo como quesito
fundante da Formacéo, tém-se que a Paideia tornou-se um modelo no pensamento ocidental
sobre Formacao ou educacdo (JAEGER, 2001, p.7-17).

Foi a heranga romana que deu continuidade e, com Varrdo e Cicero, se consolidou
uma ideia de humanismo que se tornou o humanismo classico, significando, no dizer de
Jaeger, a educacdo do homem de acordo com uma determinada visdo de uma verdadeira

forma humana, a Formagéo de seu “auténtico ser” (Ibidem, 2001, p.14).

22 Originalmente, segundo Britto, o termo Bildung deriva do alemé&o arcaico bildinge, significando, de modo um
tanto impreciso, a forma de uma ideia, ou uma ideia figurativa. Especialmente apds a mistica de Jacob Bohme,
entre os séculos XVI1 e XVII, ele assumiu uma dimens&o um pouco mais precisa, ainda que dupla, caracterizando
tanto a forma de uma imagem mental quanto de uma imagem objetiva. J& na primeira metade do século XVIII o
verbete Bildung aparecia no dicionario Zedler e, ja na passagem do barroco a Aufkidrung, segundo 0 novo
modelo das ciéncias naturais. Sindbnimo do latim formatio, ele tinha ali dois sentidos: o primeiro, que reunia
homens e criaturas (Menschen und Vieh), referia-se a constituicdo dos embrifes nos ventres das maes, e se
incluia, mais precisamente, entre 0s conceitos de conceptio e generatio. O sentido relacionado a fisica e a
guimica, era sindbnimo de Gestalt oder Form. E mesmo ao se referir mais especificamente ao processo de
formacao espiritual dos homens, descrito no verbete Bildung des Menschen, as metaforas naturais serviam de fio
condutor (ZEDLER, J. H. Grosser vollstandiger Universal- lexicon aller wissenschaften und kunste- verbete
Bildung in: BRITTO, L. F. Soldados e centauros: educacéo, filosofia e messianismo no jovem Nietsche. RJ:
MAUAD X, RJ: FAPERJ, 2015).



43

J& que foi considerada tdo importante e fundamental, o legado da Paideia Grega foi
usado como modelo, mas nele se considerava 0 homem de modo genérico e tendo validade
universal e normativa (Ibidem, p. 15). O ideal de homem proposto na Paideia ndo era o de um
esquema vazio, independente do espaco e do tempo, mas tratava-se, de acordo com Jaeger,
de:

Uma forma viva que se desenvolve no solo de um povo e persiste através das
mudancas histdricas, recolhe e aceita todas as transformacdes do seu destino
e todas as fases do seu desenvolvimento histérico. O humanismo e o
classicismo de outros tempos ignoraram esse fato, ao falarem da
humanidade, da cultura, do espirito dos Gregos ou dos antigos, como
expressdo de uma humanidade intemporal e absoluta (JAEGER, 2001, p.
15).

O posicionamento quanto a ideia de “Universalidade” dos gregos como universalidade
do povo grego, do homem grego, e ndo de todo povo, ou seja, dos barbaros ou de qualquer
outro povo em qualquer época é importante por considerar que todo povo tem raizes
historicas especificas e Unicas, singulares, e que isso € essencial. Sendo assim, para 0s gregos,
0 que ligava o homem a comunidade era dado através da Paideia, e essa Formacdo se dava
com o cultivo da vida em comum, j& que a vida comunitaria era sempre a mais importante.
Jaeger nos fala da crenca em uma forca superior do povo grego advinda desse sentido de

comunidade. Assim diz ele:

A superior forga do espirito grego depende do seu profundo enraizamento na
vida comunitaria, e os ideais que se manifestam nas suas obras surgiram do
espirito criador de homens profundamente informados pela vida super
individual da comunidade. O homem que se revela nas obras dos grandes
gregos é o homem politico. A educagdo grega ndo é uma soma de técnicas e
organizagdes privadas, orientadas para a Formagdo de uma individualidade
perfeita e independente. Isto s6 aconteceu na época helenistica, quando o
Estado grego ja havia desaparecido — época da qual deriva em linha reta a
pedagogia moderna (JAEGER, 2001, p. 16).

O foco da educacéo grega era centrado na Formacéo voltada para a polis, na formacao
politica do homem, e é essa Paideia que influenciara todo futuro humanismo. Jaeger nos diz

que:

Todo o futuro humanismo deve estar essencialmente orientado para o fato
fundamental de toda a educagdo grega, a saber: que a humanidade, o “ser do
homem” se encontrava essencialmente vinculado as caracteristicas do
homem como ser politico (Ibidem, 2001, p.17).



44

Esta questdo essencial da ligacdo a um povo também é considerada por Heidegger,
para quem essa relacdo é essencial, o pertencimento a uma terra natal, a um pertencimento
préprio, ja que o Dasein é desde sempre um ser-no-mundo, que nasce num tempo e época
determinada e vive e convive num determinado meio.

Para Heidegger, a definicdo essencial dada por Platdo a Paideia € de que esta significa
a conducdo do homem inteiro, em sua esséncia, para uma reorientagcdo. E a palavra aleméa

Bildung é a que mais se aproxima da Paideia:

A palavra alemd Bildung ainda é a que melhor traduz o termo Paideia,
embora de modo nenhum inteiramente. Com isso, certamente, temos de
devolver a essa palavra a sua forgca nomeadora original e esquecer a falsa
interpretacdo que lhe coube no final do século XIX. Bildung tem dois
sentidos: é, por um lado, um formar no sentido da cunhagem de um caréater
que leva ao desabrochar. Contudo, simultaneamente, esse “formar” (Bilden)
“forma” (cunha) a partir de uma tomada de medida antecipada em uma
imagem paradigmatica, que, por isso, é chamada protétipo (Vor-bild). Acima
de tudo, Bildung é cunhagem e orientacdo através de uma imagem. O oposto
da Paideia é apaideusia, a falta de formacgdo. Nela, nem o desabrochar da
atitude fundamental é despertado nem a imagem paradigmatica €
estabelecida (HEIDEGGER, 2013a, p. 5).

Na critica de Heidegger a Vor-Bild, a ideia de um paradigma, de algo prévio proposto
como ideal é exatamente a parte mais necessaria a ser considerada no processo de Formacéo,
tal como pensado pela tradicdo. Nesta tudo depende do que é posto como ideal e como
modelo a ser seguido, pois é dai que a ideia de Formacéo fica limitada desde um horizonte
finalistico e objetivo, essencialmente ligada a um ideal paradigmatico que ndo aparece e ndo é
conhecido reflexivamente, mas € o que de fato, ontologicamente, funda um modo de ser
“determinado” do homem (HEIDEGGER, 2013a, p. 7-8).

A ideia de um fundamento inquestiondvel proposto como ideal pressup8e a nogdo de
um mundo constituido e pronto e assim desconsidera exatamente o mais préprio do mundo,
que é o processo da mudanca e a transformacdo constante, ja que o mundo nédo é dado ao
homem ao modo de uma coisa, ou como um objeto, mas 0 mundo mundifica, ou seja, torna-se
mundo.

A radicalidade da analitica existencial expressa essa caracteristica de ser-com como
um traco essencial que fundamenta o Dasein em seu ser de todo modo. Mesmo em situacoes
extremas como o exilar-se da companhia dos outros, so se faz isso por se considerar antes de
tudo parte deste outro, por querer nega-lo ou esquecé-lo. O outro (Dasein) é parte intrinseca

da existéncia do homem em seu ser-no-mundo, 0 que torna a existéncia, uma co-existéncia. E



45

com este outro ndo se ocupa mas se pre-ocupa, ndo no sentido usual de preocupacéo, pois 0
que o filésofo pretende € mostrar que previamente j& contamos com o outro.

Porém, 0 modo em que na maioria das vezes esse outro vem ao encontro se da num
modo proprio, mas num modo proprio impessoal, que faz parte da cadéncia®® e de-cadéncia da
existéncia. Quando em de-cadéncia, ou seja, no inicio e na maioria das vezes, 0 homem ja se
“perdeu” em seu “mundo”, em que os outros e ele proprio ndo se veem a partir de si mesmos,
mas a partir do mundo (HEIDEGGER, 1995, p. 290). O problema € que na maioria das vezes
este mostrar-se dos entes se da ao modo da aparéncia, a0 modo de uma ndo verdade e ndo se
mostram em si mesmos, em sua verdade (Ibidem, p. 290).

Heidegger adverte que o sentido de de-cadéncia ndo esta associado a toda e qualquer
“valoragdo” onticamente negativa ja que o fechamento e o encobrimento pertencem a
facticidade do Dasein. Desta forma o Dasein “é e esta na verdade” da mesma forma que ele
“é e esta na ndo verdade” (Ibidem, p. 290). Este é o posicionamento ontoldgico existencial
que sustenta a relacdo originaria e fundamental do homem com a verdade, como verdade do
sefr.

O problema é que, na maioria das vezes a verdade ndo se mostra em si mesma, mas o
modo da aparéncia encobre a verdade, isso exige que o homem tome um posicionamento
perante sua prépria existéncia. O encobrimento, a ndo verdade, exige, segundo Heidegger:
“Tomar posse do que se descobriu contra a aparéncia e a distor¢do e sempre se reassegurar da
descoberta” (Ibidem, p. 291).

Essa necessidade de “tomar posse”, ndo no sentido de garantir uma apropriacao solida
e definitiva da verdade, ja que isto mesmo ndo é possivel, ja que o reino da aparéncia e da
distorcao é parte constitutiva do velar e desvelar do ser, a verdade (descoberta) deve entéo ser
“arrancada” primeiramente dos entes, diz o filésofo (Ibidem, p. 291). E necessério, tanto
quanto “tomar posse”, dela sempre se reassegurar.

O encobrimento desse fendbmeno originario da verdade tem sua origem na
compreensdo de que é o homem que tem a posse da verdade, mas, para Heidegger, essa

equacdo se transforma, ndo € o homem que tem o dominio da verdade, mas € a verdade que

23 Em Cartas sobre o humanismo (1948), Heidegger retoma essa questdo do sentido da de-cadéncia ja apontado
em Ser e Tempo (1927), e diz que a ‘de-cadéncia’ ndo se refere a uma queda do homem, entendida sob o ponto
de vista da ‘filosofia moral’ e a0 mesmo tempo secularizado, mas sim que ela nomeia uma rela¢do essencial do
homem com o ser no seio da referéncia do ser a esséncia do homem. Por conseguinte, as expressdes
preparatérias ‘cadéncia’ (ou autenticidade) e ‘de-cadéncia’ (ou inautenticidade), usadas como prelddio, ndo
significam para o filosofo uma distingdo moral existencialista, nem ‘antropologica’, diz ele, mas “a relagdo ‘ec-
statica’ do ser humano com a verdade do ser que ¢ a primeira a ter que ser pensada, porque até agora oculta para
a filosofia” (Cf. HEIDEGGER,1983a).



46

torna ontologicamente possivel que nds sejamos de modo a “pressupor” alguma coisa. A

verdade possibilita pressuposicoes:

“No6s” pressupomos verdade porque “nds”, sendo no modo de ser da
presenga, somos ¢ estamos “na verdade”. Nos ndo a pressupomos como algo
“fora” ou “sobre” noés, frente & qual nos comportamos junto com outros
“valores”. Nao somos nos que pressupomos a “verdade”, mas € ela que torna
ontologicamente possivel que nés sejamos de modo a “pressupor” alguma
coisa. A verdade possibilita pressuposicdes (Ibidem, p. 297).

Mas o que significa pressupor? Para o pensador, significa “compreender alguma coisa
como a base e o fundamento do ser de outro ente” (Ibidem, p. 297).
Essa compreensdo dos entes em seus nexos ontoldgicos s6 é possivel com base na

abertura, ou seja, no ser-descobridor do Dasein:

Pressupor “verdade” significa pois, compreendé-la como alguma coisa em
funcdo da qual a presenca €. Presenca no entanto — e isso reside na
constituicdo ontoldgica de cura — ja sempre precedeu a si mesmo. Ela é um
ente que, em seu ser, estd em jogo o poder-ser mais proprio. A abertura e o
descobrimento pertencem, de modo essencial, ao ser e ao poder-ser da
presenga como ser-no-mundo. Na presenca esta em jogo 0 seu poder-ser-no-
mundo e, com isso, a ocupagdo que descobre na circunvisdo o ente
intramundano. Na constituicdo ontoldgica da presenga como cura, no
preceder a si mesmo, reside o “pressupor” mais originario. Porque esse
pressupor a si mesmo pertence ao ser da presenca, “nés” devemos pressupor
também a “n6s” como algo que se determina pela abertura. Esse “pressupor”
radicado no ser da presenca ndo se comporta com os entes ndo dotados do
carater da presenca, mas unicamente consigo mesmo. A verdade
pressuposta, o “se da”, pelo qual se deve determinar o seu ser, possui 0 modo
e o0 sentido de ser da propria presenca. Devemos “fazer” a pressuposi¢do de
verdade porque ela ja se “fez” com o ser do “nds”. Devemos pressupor a
verdade. Ela deve ser enquanto abertura da presenca assim como em si
mesmo este deve ser este e sempre meu. Isso pertence ao estar-langado no
mundo, essencial a presenca. Sera que a presenca ja sempre se decidiu
livremente enquanto si mesmo e sempre podera decidir se quer ou ndo vir a
presenga? “Em si” ndo se pode perceber porque o ente deve ser descoberto,
porque deve haver verdade e presenca. (...) Da mesma forma que ndo se
pode refutar um cético, ndo se pode “provar” o ser da verdade. (...) A
verdade ndo se deixa provar em sua necessidade porgue a presenca nio pode
ser colocada para si mesmo a prova. Do mesmo modo que ndo se comprova
que “verdades eternas” se ddo, ndo se comprova que “se d&” um cético

“real” (Ibidem, p. 298).
E importante considerar que em Ser e Tempo a verdade ja tinha o sentido de
desvelamento, como algo que torna possivel a existéncia humana, e aqui ser e verdade séo co-

originarios com o Dasein, que é o Unico ente que compreende ser. Este é seu privilégio, o de

compreender e ndo exatamente de ser o Unico referencial de tudo o que ha.



47

Em Introducdo a Metafisica (1999) o fildsofo se refere ao que considera ser o lugar do
homem e de sua importancia no universo. Mostra como somos pequenos na imensiddo do
universo e por isso ndo tem sentido pretender ser o Unico sujeito que conhece e domina.

Assim diz o fildsofo:

Que importancia tem afinal, esse ente? Imaginemos a terra na imensiddo
escura do espago no cosmos. Comparativamente, constitui apenas um
minusculo grdo de areia, separado de outro seu igual por um quilémetro e
mais de vazio. Na superficie desse minUsculo grdo de areia vive um rebanho
de animais atordoados, rastejando uns por entre 0s outros, pretensamente
inteligentes, e que por um instante inventaram o conhecimento?. E o que é a
duracdo de uma vida humana no curso temporal de milhdes de anos? Pouco
mais do que uma pulsacdo do ponteiro de segundos, um sopro de respiracao.
Dentro do ente no seu todo ndo se pode encontrar nenhuma legitimacéo para
destacar justamente aquele ente a que se chama homem e ao qual nés
proprios por acaso pertencemos. No entanto, ao colocar-se 0 ente no seu
todo na questdo mencionada, estabelece-se sempre, reciprocamente, uma
relacdo extraordinaria, porque unica, entre este e o questionamento. E
somente pelo questionamento que se revela o ente no seu todo como tal,
sendo aberto na direcdo ao seu possivel fundamento e assim se mantendo em
questdo. (HEIDEGGER, 1999, p. 12-13).

O ser da verdade e o0 Dasein tém um nexo originario, ndo ha primazia do homem:

O Ser da verdade encontra-se num nexo originario com a presenca. E
somente porque a presenca é, enquanto 0 que se constitui pela abertura, ou
seja, pela compreensdo, é que se pode compreender 0 ser e gque uma
compreensao ontoldgica é possivel. O Ser — e ndo o ente — s6 “se da” porque
a verdade é. Ela s6 é na medida e enquanto a presenca é. Ser e verdade
“sd0”, de modo igualmente originario. SO se pode questionar concretamente
0 que significa dizer o ser “¢” e de onde ele deve se distinguir de todos os
entes, caso se esclareca o sentido de ser e a envergadura da compreensdo
ontolégica. O que ndo significa ainda que vem a se determinar totalmente,
mas sempre e a cada vez que corresponde a um modo de ser (1995, p. 299).

Assim, a resposta a questdo do sentido do ser em Ser e Tempo traz a demanda da
questdo da verdade originaria que n&o se identifica com a noc¢do de verdade como certeza ou
concordancia proposicional. E, segundo Heidegger, ha uma ambiguidade na nocdo de
verdade, que é compreendida como desvelamento, mas também como proposicdo, adequacao.
Na leitura de Heidegger, essa ambiguidade da nocdo de verdade ja aparece em Platdo e é

fundamental para o desenvolvimento posterior do ideal da Paideia e da Bildung.

24 (NIETZSCHE, Uber Wahrheit und Liige im aubermoralischen Sinne/1873 apud HEIDEGGER, 1997, p. 12-
13).



48

Platdo, no livro VII da Republica (1996), diz, logo no comeco da alegoria da caverna,
que falarad da Paideia ou da falta dela, a apaideusia, e diz ser a Paideia exatamente a correcdo
da visédo, que deve olhar do mundo dos sentidos para 0 mundo das ideias, que € 0 mundo do
verdadeiro ser, e para isso 0 homem deve sair da caverna (ou do mundo sensivel) para o
mundo das ideias, ou do inteligivel, centrado na ideia do bem, representado pela luz solar
(PLATAO, 1996, p. 253).

Na leitura de Heidegger, € nesta alegoria que Platdo formula sua doutrina sobre a
verdade, que se fundamenta no processo do assenhorear-se da ldeia sobre a Aletheia®® (ou
verdade do ser, ndo esquecimento, desvelamento). Platdo diz ai que “a Ideia mesma ¢ senhora,
na medida em que garante desvelamento (a0 que se mostra), garantindo igualmente a
apreensdo” (do que ¢ desvelado) (PLATAO apud HEIDEGGER, 2013a, p. 4). Para

Heidegger, € ai que estd a mudanca:

A Aletheia pGe-se sob o jugo da ideia. Na medida em que afirma que a ideia
é a senhora que permite desvelamento, Platdo esta fazendo remissdo a algo
ndo dito, a saber, que dai em diante a esséncia da verdade ndo se desenvolve
propriamente como esséncia do desvelamento a partir da plenitude essencial
prépria, mas se desloca para a esséncia da Ideia. A esséncia da verdade
abandona o trago fundamental do desvelamento (Ibidem, 2013a, p.5).

Na critica de Heidegger, em cada atitude em relacdo ao ente, dentro da caverna, pelas
sombras e depois fora dela pela luz solar, dependia-se da ideia, do avistar da evidéncia, e por
isso tem-se que se ter todo o esforgo para ver, para corrigir a visdo e olhar de modo correto, e
¢ exatamente por isso que se da o privilégio para a verdade como correcdo e ndo mais como

Aletheia. Assim diz o pensador:

Surge, a partir da preeminéncia da ideia e do ideal sobre a aletheia, uma
transformacdo na esséncia da verdade. Verdade torna-se corre¢do da
apreensdo e da expressdo. Com essa mudanca na esséncia da verdade
consuma-se a0 mesmo tempo, um deslocamento da verdade. Como
desvelamento, ela ainda é um traco fundamental do proprio ente. Como
correcdo do olhar, contudo, ela se transforma na caracteristica distintiva do
comportamento humano em relacgdo ao ente (HEIDEGGER, 2013a p. 7).

Mas embora Platdo tenha compreendido a verdade como verdade proposicional, ele
ndo eliminou a compreensdo da verdade desde essa perspectiva do desvelamento,

desencobrimento (aletheia), diz Heidegger. Por isso trata-se da existéncia de uma

%5 Aletheia é um termo essencial na obra de Heidegger e tem como intuito preservar o nome originario,
fundamental da nocéo grega de verdade que a relaciona com a ideia de ndo esquecimento (lethe- esquecimento),
sendo que a possibilidade de ser de algo é a possibilidade do seu aparecer, que s6 é possivel por sua vez por
existir algo que se vela ao mesmo tempo que algo se desvela, sair do esquecimento é trazer ao ser.



49

ambiguidade na forma que ele abordou a constituicdo mesma da verdade, que embora tenha
elevado a ideia ao “realmente real e verdadeiro”, mas a verdade ou desvelamento continuou
sendo, existindo como um carater do ente, como no proprio exemplo que a alegoria mostra:
“os degraus em dire¢ao ao verdadeiramente real sdo porque estdo, de algum modo,
desvelados, embora obscurecidos, mas sdo, estdo de algum modo desvelados”(HEIDEGGER,
20133, p.8).

Do mesmo modo que Platdo ainda deixa ver a presenca dessa ambiguidade na nogédo
de verdade, é necessario atentarmos para a presenca dessa questdo em Aristoteles, para quem
a verdade tanto € a verdade do ente como é também a verdade ontoldgica, numa linguagem
heideggeriana, que elucidaremos melhor. Heidegger traz a discussdo da ambiguidade na
nocdo de verdade presente na obra Metafisica (1970) de Aristoteles, onde este discute 0s
diferentes modos de se dizer o ser do ente (Cf. HEIDEGGER, 2013a, p. 13).

No seguinte trecho da Metafisica (1970), Aristoteles traz essa discussdo. Diz ele: “é
verdadeiro o dizer que concorda com a coisa e comete erro aquele cujo pensamento esta em
contradigdo com as coisas”, mas por outro lado afirma ele, existem as coisas que nao podem
ser de outro modo, e destas “ndo se pode dizer as vezes a verdade e as vezes a mentira, mas a
mesma opinido serd sempre verdadeira ou sempre falsa”. Aristoteles diz entdo que nem o
verdadeiro € 0 mesmo nestas e em outras coisas assim tampouco como 0 Ser ndo € 0 mesmo.

Ja em outro trecho da sua Metafisica, Aristdteles diz: “a rigor, o falso e o verdadeiro
ndo estdo nas coisas (mesmas), mas no entendimento” (ARISTOTELES, 1976, E 4, 1027 b
25s, p. 313-315). Deste modo esta questdo da verdade aparece como aquilo que resulta de
uma relacdo, uma concordancia, mas de modo diverso, aparece como aquilo que sempre é, e
ndo pode deixar de ser, onde ndo ha contradi¢do, nem falsidade, mas tdo somente pode haver
ignorancia.

Recorrendo ainda a Detienne (1993), sobre essa questdo da verdade, temos que a
Aletheia é 0 nome grego para a verdade no pensamento arcaico, e que nesta concepcao ndo
podemos falar em verdadeiro frente ao falso. A Unica oposicdo significativa a Aletheia, € a
lethe (0 esquecimento). A lethe é parte da Aletheia, é a sombra que encerra a luz, a sombra da
Aletheia. A lethe é o desdobramento da verdade. Primeiramente a verdade era privilégio de
alguns grupos humanos, os poetas, os adivinhos e os reis de justica. A palavra que estes
pronunciavam era carregada de eficacia; uma vez articulada a palavra, esta se tornava uma
poténcia, uma agédo, uma realidade (DETIENNE, 1992).

A forca dessa palavra ndo estava em quem a proferia, ela era sobre-humana, era

através das deusas da memdria que a palavra era pronunciada. Ela se funda em um dom de



50

vidéncia. Quem a articula é verdadeiramente um inspirado. Este tipo de palavra era a Aletheia,
a verdade para o grego arcaico (DETIENNE, 1993, p.32).

Mas, segundo Detienne, a esta ambivaléncia da palavra eficaz nas obras mais antigas
do pensamento grego, sucede, entretanto, na cidade grega classica, uma ambiguidade da acé&o.
Frente ao risco permanente que cada decisdo coletiva apresentava — guerra ou paz, expedicéo
“colonial” ou desbravamento de terras, a cidade elabora lenta e progressivamente a palavra
didlogo. O didlogo dos grupos sociais que se enfrentam no terreno politico, dialogo dos
oradores, que propdem tal ou qual decisdo. A palavra eficaz vai perdendo sua soberania
(DETIENNE, 1993, p. 32-37).

Para Detienne, ¢ assim que a “verdade” entra no mundo do relativo, como instrumento
de didlogo, este tipo de palavra ndo mais obtém sua eficacia através do jogo de forcas
religiosas que transcendem os homens. Estd fundado essencialmente no acordo do grupo
social, que se manifesta pela aprovacao e desaprovacao (Ibidem, p.37). Deste modo temos que
a verdade era algo dado a alguns homens, e ndo a quaisquer homens, mas os adivinhos, poetas
e reis de justica, que eram homens especiais e que por isso proferiam a verdade.

Sendo assim, a pertinéncia da necessidade de reconsideracdo da compreensdo da
nocdo de verdade, provoca a revisdo da compreensdo derivada da verdade preposicional de
tradicdo grego-romana, e a re-colocacdo dessa discussdo, para Heidegger, se da com a
consideracao dessa base dntico ontoldgica.

Acompanhando esse desenvolvimento da no¢do de verdade na tradicdo depois de
Platdo e Aristoteles, a partir deles e ndo propriamente neles, € que se tem essa modificacao
radical e o esquecimento mesmo dessa ambiguidade na compreensdo da no¢do de verdade,
prevalecendo a compreensdo da veritas ou mesmo da verdade dntica®®, proposicional, ainda

vigente no modo de pensamento oriundo da Metafisica ocidental.

26 Os conceitos de verdade presentes na tradicdo de pensamento ocidental séo cinco, segundo Abbagnano, o
primeiro é o da verdade como correspondéncia, sendo este 0 mais antigo e divulgado, conforme enfatiza, tendo
no Crético de Platdo a sua primeira formulacdo, onde diz “Verdadeiro é o discurso que diz as coisas como séo;
falso é aquele que diz as coisas como no sdo” (PLATAO, 385 b Apud BBAGNANO, p.994), e ainda Aristoteles
o utiliza: “Negar aquilo que ¢ e afirmar aquilo que ndo é, é falso, enquanto afirmar o que € e negar o que ndo ¢, é
a verdade” (ARISTOTELES Metafisica, IV, 7, 1011 b 26ss apud ABBAGNANO, 2000, p.994). J4 em Santo
Agostinho tém-se a coexisténcia de dois conceitos de verdade, a teoria da correspondéncia é acompanhada pela
teoria da verdade como manifestacdo ou revelacdo, e Tomaz de Aquino, retomando uma definicdo de Isaac Bem
Salomon, do século IX, define a verdade como “adequacgio entre o intelecto e a coisa” (Apud ABBAGNANO p.
995). A segunda concepcdo de verdade a considera como manifestacdo ou revelacdo e tém-se duas formas
fundamentais: uma empirista e outra metafisica ou teologica (ABBAGNANO, 2000, p. 995-996). Neste segundo
modo a “evidéncia” se mostra a0 mesmo tempo a defini¢do e o critério de verdade. A terceira concepgdo de
verdade estaria na verdade como conformidade com uma regra ou um conceito, e foi Platdo o primeiro a
anuncia-la: “Ao tomar como fundamento o conceito que considerado mais solido, tudo o que me parega estar de
acordo com ele serd por mim posto como verdadeiro, quer se trate de causas, quer se trate de outras coisas
existentes; 0 que ndo me pareca de acordo com ele sera por mim posto como nio verdadeiro” (PLATAO, Fédon,



51

Nessa tradicdo de pensamento ocidental, a verdade passa a ser buscada como o ideal,
deixando-se a sua compreensdo enquanto manifestacdo ou desvelamento no esquecimento.
Tal questdo reflete no modo de entender a Formacéo, que passa a ser um caminho em busca
do ideal, do verdadeiro, da perfeicéo.

Porém, ndo se pode encerrar numa completude um processo formativo, j& que este é
essencialmente devir, e enquanto houver Dasein havera aprendizado, havera mudangas, e isso
ndo pode ser esquecido, suprimido ou ignorado. Sendo assim, a no¢do de uma constancia e a
consideracdo de imutavel propostos por uma ideia de razdo é um modo de entender o ser, 0
ser do real em seu devir e ndo o prdprio devir em seu ser.

Se por um lado temos a critica de Heidegger a nocdo de Bildung como processo
formativo, por outro, temos que o pensador contrap6s a essa no¢do de Formacédo a nogédo de
“Besinnung”, termo traduzido por “pensamento do sentido” (CARNEIRO LEAO, 2010, p.
58). Besinnung é um termo comum usado para consciéncia, reflexdo, mas também podemos
destacar a referéncia da palavra Be — sinn- ung, em que o sinn se sobressai, e remete a palavra
sentido, sendo sinnlich palavra que alude a sensual, sensorial, fisico, sensivel, e sinnlos o0 sem
sentido, o estupido, absurdo, insensato, sem senso.

Assim, na palavra mesma que se refere ao pensamento como reflexao, a Besinnung, a
“consciéncia”, a meditagdo, temos junto o sentido, o sensorial, 0 sensivel inserido. E sentido,
Sinn, algo que se capta, o sensivel, fisico, sensorial, vale comentar ainda a palavra Sinnbild,
imagem de sentido literalmente que quer dizer simbolo, emblema na lingua alema.

Ressalta-se aqui que a filosofia heideggeriana mostra a importancia da conexdo entre
sentidos e pensamento de todo modo, por isso ndo se trata de separar 0 homem em razéo e
sentidos, e se privilegiar os sentidos, ja que até a modernidade o privilégio se deu para o
horizonte da razdo, mas trata-se de rever o modo de considerar o ser do homem.

N&o mais ao modo de oposi¢do, mas sentidos e razdo em conexao no devir, e ndo se
separando. “Pensar o sentido”, levando em conta esta conexdo do ser-no-mundo, percebé-la,
atentar-se ao fato de que razéo e sentidos sempre se deram ao considerar o Dasein em sua

existéncia. Heidegger analisa que “pensar o sentido” é muito mais do que estar somente no

apud ABBAGNANO, 2000, p. 997). A quarta no¢do de verdade é a que a vé como coeréncia, e aparece no
movimento idealista inglés da segunda metade do século XIX e é compartilhada por todos 0s que participaram
desse movimento na Inglaterra e nos Estados Unidos; aparece primeiramente na Logica ou Morfologia do
conhecimento (1888) de B. Bosanquet e sua difusdo se deve a F.H. Bradley, Appearance and Reality (1893). A
quinta e ultima concepcéo de verdade tem como definicdo e critério a nocéo de utilidade. O primeiro a formula-
la foi Nietzsche: “Verdadeiro em geral significa apenas o que ¢ apropriado a conservagdo da humanidade. O que
me faz perecer quando lhe dou fé ndo é verdade para mim: é uma relagdo arbitraria e ilegitima do meu ser com
as coisas externas” (NIETZSCHE, Wille zur Macht, apud ABBAGNANO, 2000, p. 998).



52

ambito da consciéncia, mas trata-se “da serenidade de pensar o que é digno de ser pensado”
(HEIDEGGER, 2010, p. 68), e 0 mais digno é que ha ser.

Contrastando com esse “poder irresistivel de uma razdo universal”, trata-se de
recuperar o valor do sensivel e sua importancia enquanto parte do modo de ser do Dasein,
perceber que ndo se separam razéo e sentidos e os sentidos ndo séo inferiores, pelo menos
desde esta colocacéo da filosofia heideggeriana.

E preciso retomar e rever a propria compreensdo do que é o homem, ja que a
concepcao de animal racional®’, posta pela tradicdo de pensamento ocidental, ndo sendo nem
falsa nem errbnea, mas ndo da conta de compreender 0 modo de ser deste ente desde 0s seus
fundamentos, essa nogdo do homem como animal racional € uma nocdo derivada
(HEIDEGGER, 1981, p. 14). Ja Schiller (1991, p. 130) fazia uma critica nesse sentido, dizia
ele que ser animal racional ainda néo é ser homem propriamente (carta XXIV, 1991, p. 130),
ja que este é sempre um ser determinavel e ao se determinar se torna homem propriamente.

A compreensdo da nogdo de “Formagdo” humana esta comprometida com a visao do
homem que se tem na sociedade moderna de “inspira¢ao” cartesiana, OU Seja, Com uma nocao
de Formacdo que busca privilegiar a Formacdo da razdo, o pensamento do calculo e das
medidas, a exatiddo, o rigor e a certeza como caminho, e isso se faz em detrimento da
Formac&o da sensibilidade, que é considerada um plano inferior, pois se liga aos sentidos, e 0s
sentidos podem levar ao erro e ao engano. A modernidade vai se caracterizando assim, por
uma ideia de razdo como instrumento e dominio do conhecer pautado pela ideia de célculo e
medida. A Formacdo é para a razdo, que coloca em segundo plano a Formacdo da
sensibilidade, dos sentidos, como se tratasse de um ambito inferior, j& que neste ndo ha
garantia nem certeza e dominio sobre uma verdade.

A palavra alemd Bildung?® generalizou-se, mas ainda se refere a uma nogdo de
Formagcdo?®, de Educacéo, que remete a algo a mais que a cultura. Ela “se destacou” de uma

determinada compreensdo de cultura (Kultur) na tradi¢do alema.

21 E importante levar em consideragdo que no pensamento ocidental, a determinagio da esséncia do ente
“homem” aconteceu a partir das definigdes gregas e do paradigma teoldgico, e constituiu-se como base para uma
antropologia tradicional, e, para Heidegger, ficou esquecido nesta determinacdo o questionamento mais préprio,
0 ser do homem (Cf. HEIDEGGER, 1995, p. 86).

8 Um exemplo interessante da influéncia da atuacdo pratica da Bildung estd ligada a sua adesdo nas
universidades, como é o caso da Universidade de Géttingen, criada em 1734, que em seu programa educacional
tinha como objetivo “a educagdo plena e harmoniosa do individuo integral, a Formagdo de personalidades
esteticamente harmoniosas”, “cultivadas”. Caracteristicas de que o ensino implicava algo mais que a Formacéo
intelectual. O contato com as fontes classicas objetivava transformar o carater integral do estudante, converté-lo
num novo homem (Cf. RINGER, 2000, p. 33).

2% Numa tentativa contemporanea de dar conta do movimento da Bildung, Suarez aponta que elase refere
genericamente ao grau de "Formacao" de um individuo, ou “um povo, uma lingua, uma Arte”, e ¢é a partir do



53

Para Schiller (1991), que foi um dos mais importantes representantes da Bildung, seu
sentido se faz como Formacdo da razdo e dos sentimentos, visando a necessidade de
considera-los de modo harmonioso no ser humano, ja que a falta deles tem como
consequéncia dois modos de ser opostos: 0 da selvageria e o do barbarismo, pois para ele o
homem ¢ um “selvagem” quando seus sentimentos (Gefiihle) imperam sobre seus principios
(Grundsdtze) ou ele ¢ um “barbaro” quando seus principios destroem seus sentimentos. J& um
homem Formado (Der gebildete Mensch,) (SCHILLER, 1986, p. 14), é aquele que “faz da
natureza sua amiga e respeita sua liberdade, na medida em que apenas pbe rédeas a seu
arbitrio” (SCHILLER, 1991, p. 46).

O conceito de Bildung, a partir de sua conotagdo classica do século XVIII, distanciou-
se da sua tradicdo humanista para receber uma reorientacdo geral a partir dos anos 60 do
século XX, Por um lado Bildung voltou-se para a area de analises empiricas com pesquisas
nas areas de “habilidades, socializa¢do, escola e curriculo”, €, por outro lado, foram
introduzidos termos a partir das ciéncias sociais e da psicologia, tais como “identidade,
competéncia, emancipacao, aprendizado’; e outros termos como “qualificagdo, socializacao e
integragio” também sdo usados em alguns casos como substitutos da Bildung (MOLLMANN,
2010, p.10-12).

O tipo de Formacdo individual que passa a existir na modernidade € voltada para uma
individualidade “padronizante”, além do que, o termo Bildung foi também se reduzindo a
ideia de instrugdo (WIMMER apud MOLLMANN, 2010, p. 12). A mudanca no modo de

entender a Bildung relaciona-a também a um discurso econdmico:

Ha uma colonizacgdo do discurso sobre Bildung por um modo econémico que
visa sua produtividade, capacitando os individuos para se adaptarem a
mudangas societarias e novas expectativas em seus locais de trabalho.
Critérios de avaliacdo educacionais aqui sdo qualidade, eficiéncia e
performance, sempre com relagdo ao retorno do investimento
(MOLLMANN, 2010, p. 12).

horizonte da Arte que se determina, no mais das vezes, a Bildung (Suarez, 2005, p. 123.). Sobretudo considera-se
que a palavra alema Bildung tem uma forte conotacdo pedagogica e designa a Formagdo como processo. No
romance de Goethe, Os anos de juventude de Wilhelm Meister, seus anos de aprendizado, onde ele aprende a
formar-se (sich bilden) é exemplar como Bildung (Ibidem, p. 123). E sobre a influéncia da Bildung, nas
discussdes pedagogicas e educacionais brasileiras, temos que, no periodo de 2000 até 2010, um total de 9,72%
dos trabalhos apresentados na Anped (Associacdo Nacional de Pedagogia), no GT de filosofia da Educagéo,
tinham a Bildung como tematica central, e de 2007 a 2009, 40% da producdo voltava-se sobre Formagdo e
docéncia (Cf. MOLLMANN, 2010, p. 25)



54

A Bildung tornou-se um termo utilizado para vérias concep¢des e propostas
educacionais®®, mas em sua maioria, nestas se perde a ideia mais ampla de Formagdo na
medida em que esta se associa, cada vez mais, com 0s propdsitos de uma sociedade movida
pela mercantilizacdo de tudo. Assim a Formacdo também sofre essa influéncia, e questdes
como “eficiéncia”, “competéncia” e “vantagem” passam a ser dominantes nas discussdes da
Formagéo.

Na obra de Heidegger, quase ndo aparece essa discussao sobre a Bildung (ou
Formacdo), mas conforme vimos, o filésofo faz uma critica a esse modelo de Formacao, tal
como este acontece na atualidade. Entretanto, o fildsofo, ao evidenciar a existéncia a partir da
analitica do Dasein, mostra que este se “forma” e “de-forma” na compreensio cotidiana. Dai
a ideia de Formacédo fazer parte do Dasein enquanto dinamica inerente da existéncia, ndo
como na tradicdo de pensamento ocidental, ndo no sentido de estar vinculada a um ideal, ndo
no sentido de algo que Ihe fornega uma capacitacdo de um saber ou habilidade, mas no existir
mesmo.

Porém, é necessario que o Dasein se atente para a tarefa de se apropriar da sua
existéncia, para que esta “formacao” deixe de ser “de-formagao” e para tal € necessario o
conhecimento e reconhecimento da sua historicidade propria. A historicidade propria do
Dasein, que ndo se refere & compreensdo tradicional da historia, como ciéncias dos fatos
passados, mas como 0 acontecimento mais préprio do homem, assume papel essencial na
constituicdo do homem de modo fundamental.

A seguir, tratamos essa questdo da historicidade como modo fundamental de dar-se do
Dasein, que ndo visa substituir a ideia tradicional de Formacédo, mas que chama a atencao para
a historicidade como fundamento mesmo do existir do homem, como algo que lhe determina

essencialmente.
1.3 Historicidade e pertencimento
A questdo da historicidade®! (Geschichtlichkeit) do Dasein se diferencia de um

pensamento “historicista”, que foi criticado por Heidegger, sendo a nogéo de historicidade um

elemento fundamental para a compreenséo da Arte e da nogéo de Bewahrung.

30 para Mollmann, adquirir qualificages que tragam vantagens sociais e econdmicas tem sido outro processo de
encolhimento do conceito de Bildung com uma reducéo do mesmo a mera instrucao (Méllmann, 2010, p. 13).

31 Geschichtlichkeit — historicidade, tem o sentido da temporalizacdo do Dasein, ja que esse acontece sempre no
tempo, se temporalizando, historicizando, o que é diferente de uma série de acontecimentos e fatos da historia
universal, diz o filésofo (Cf. HEIDEGGER, 1995, p. 48).



55

Em Ser e Tempo, a historicidade do Dasein apresenta-se com um sentido fundamental,
sendo considerada como aquilo que é o mais proprio deste ser em seu exercicio cotidiano de
ser-no-tempo, nas suas ocupagdes com as coisas e preocupagdo com 0S outros, nos Seus
afazeres e atribuicdes, sendo no mundo e desde o mundo (HEIDEGGER, 1995, p. 48).

Sendo assim, a historicidade ndo remete propriamente a fatos histdricos, datas
importantes, mas esta presente desde sempre em que ha ser e em que h& Dasein, em que o ser
se dd em uma configuracdo possivel. Assim, o ser temporaliza-se nas concretizacdes
humanas, sejam elas seus feitos tedricos ou praticos, ou tedrico-praticos. O exercicio de ser
cumpre o papel de tecer a historicidade propria a cada um e a todos (HEIDEGGER, 1995, p.
48-50).

A relacdo do homem no mundo se da essencialmente como co-pertencimento, sendo
assim, ndo h4 homem sem mundo nem mundo sem homem, ja que mundo, segundo este
pensador, ndo é originalmente a totalidade das coisas existentes, dadas, e mundo também néo
pode ser visto somente como somatorio. Sendo assim, para o filésofo, mundo ndo €, mas
torna-se mundo, ou mundifica (Welt weltet, HEIDEGGER, 1989, p.35), e “é algo mais do que
o palpavel e apreensivel, em que nos julgamos em casa”. O mundo é parte constitutiva do
homem, e como co-pertencimento e interdependéncia é no mundo e com o mundo que se da a
existéncia humana que s6 assim vem a ser, e assim se funda historicamente. Ndo ha
primeiramente um sujeito conhecedor de um lado e um mundo ja pronto de outro lado a
espera para ser conhecido e dominado. Primeiramente ha uma doacdo de sentido do ser que
possibilita a0 homem ser-no-mundo de um determinado modo, mas homem e mundo se co-
pertencem desde sempre.

E que o homem é desde sempre exposto num modo e num mundo ja previamente
instituido e “dominado” ou “conhecido”, o que se da através do pertencimento a uma tradigéo,
tradicdo esta que ndo pode e ndo deve ser somente repetida, mas apropriada por cada
existente, isso ¢ 0 que garante uma apropriagdo auténtica de si mesmo, um poder ser “si
mesmo” que ndo é centrado somente na individualidade, mas que se faz em referéncia ao
pertencimento a um povo, para o fildsofo.

O sentido de tradicdo,*? para Heidegger, evidencia que ndo se deve repetir somente

aquilo que é dado ao homem como algo prévio, pois cabe ao homem descobri-la e dela se

32 A ideia de tradicdo esta ligada ao entendimento da histdria. Inwood fala em seis sentidos de histéria em
Heidegger: o primeiro seria a ciéncia da historia, o segundo sdo as “realizagdes efetivas” do trabalho em um
problema ou filosofia, € a historia como o passado (das Vergangene), o que aconteceu, em sua totalidade,
particularmente as realizagBes individuais e sociais dos homens, ja o terceiro diz respeito & tradi¢do: “Falar de



56

apropriar autenticamente, o que ndo significa seguir somente, mas desvenda-la, investigando-
a para dela se libertar, pois se desde sempre 0 homem se constitui pela historicidade, ela pode,
no entanto, ficar encoberta em seu modo de ser mais proprio.

O que caracteriza especificamente o questionamento € 0 modo de ser dos fatos
historiogréficos, para Heidegger, ndo se desliga de modo algum do homem. A historia factual
sO pode ser porque no seu fundamento o homem ¢é historicidade. O pensador estabelece uma

diferenciacéo entre Historie (como histdria fatual) e historicidade:

A histéria fatual (Historie) ou, mais precisamente, a fatualidade
historiografica (Historizitaet) s6 é possivel como modo de ser da pre-senga
que questiona porque, no fundamento de seu ser, a pre-senca se determina e
constitui pela historicidade. Se a historicidade fica escondida para a pre-
senga e enquanto ela assim permanecer, também se lhe nega a possibilidade
de questionar e descobrir fatualmente a histéria. A falta de historia fatual
(Historie) ndo é uma prova contra a historicidade da pre-senca mas uma
prova a seu favor, enquanto modo deficiente dessa constituicdo ontoldgica.
Uma época s6 pode ser destituida de fatos historicos por ser “historica”
(HEIDEGGER, 1995, p. 48-49).

A historicidade é a marca do homem no tempo, e 0 seu desconhecimento é uma “falta”
para 0 homem, ja que seu passado ndo o segue mas lhe precede. O carater ontoldgico da

historicidade € evidente, mas nem sempre € explicitamente conhecido, diz o pensador:

Historicidade indica a constitui¢cdo ontoldgica do “acontecer” proprio da pre-
senga como tal. E com base na historicidade que a “historia universal”, e
tudo que pertence historicamente a histéria do mundo, se torna possivel. Em
seu ser de fato, a pre-senca ¢ sempre como e¢ “o que” ela ja foi.
Explicitamente ou ndo, a pre-senca é sempre 0 seu passado € nao apenas no
sentido do passado que sempre arrasta “atras” de si e, desse modo, possui,
como propriedades simplesmente dadas, as experiéncias passadas que, as
vezes, agem e influem sobre a pre-senca. Ndo. A pre-senca “€” o seu
passado no modo de seu ser, 0 que significa, a grosso modo, que ela sempre
“acontece” a partir de seu futuro. Em cada um de seus modos de ser, a pre-
senga sempre j& nasceu e cresceu dentro de uma interpretacdo de si mesmo
de imediato a partir da tradicdo. Essa compreensdo lhe abre e regula as
possibilidades de seu ser. Seu préprio passado, e isso diz sempre o passado
de sua “geragdo”, ndo segue, mas precede a pre-sencga, antecipando-lhes os
passos (HEIDEGGER, 1995, p. 48).

tribos e povos sem historia ndo significa que eles ndo estudem historia, que ndo possuam ancestrais reais, ou que
ndo sejam o produto de uma realidade precedente, e sim que ndo possuem tradicdo (Tradition), eles ndo se
‘sentem’ como sucessores de geragdes anteriores”. Essa Tradi¢do € a histéria como o passado prdprio de
alguém, que se carrega constantemente consigo, se preserva e renova (Vol. 59, Phdnomenologie der
Anschauung und des Ausdrucks. Theorie der philosophischen Begriffshildung, org. C. Strube -1993, aulas de
1920 apud INWOOD, 2002, p. 83).



57

A circularidade da temporalidade indica que o passado, 0 presente e o futuro
aparecem imbricados, que eles se co-pertencem. Essa temporalidade circular € a fonte que ndo
segue, mas precede o Dasein, antecipando-lhe os passos, constituindo sua historicidade.

Para Heidegger é por isso que a propria tradicdo pode desviar o homem a medida que
este deixa de questionar por si mesmo, de indagar por si mesmo, ficando sem a capacidade de
se guiar por si mesmo, o que caracteriza um modo proprio de seu ser, porém um modo proprio

impessoal. O problema é entdo o de-cair no mundo, o de-cair na tradicéo e a ela se ater:

A tradicdo assim predominante tende a tornar tdo pouco acessivel o que ela
‘lega’ que, na maioria das vezes e em primeira aproximacao, o encobre e
esconde. Entrega o que é legado a responsabilidade da evidéncia, obstruindo,
assim, a passagem para as “fontes” originais, de onde as categorias ¢ os
conceitos tradicionais foram hauridos, em parte de maneira auténtica e
legitima. A tradicdo até faz esquecer essa proveniéncia. Cria a convicgdo de
gue é inutil compreender simplesmente a necessidade do retorno as origens.
A tradicdo desarraiga de tal modo a historicidade da pre-senca que ela acaba
se movendo apenas no interesse pela multiplicidade e complexidade dos
possiveis tipos, correntes, pontos de vista da filosofia, no interior das
culturas mais distantes e estranhas. Com esse interesse, ela procura encobrir
seu proprio desarraigamento e auséncia de solidez. A consequéncia é que,
com todo o seu interesse pelos fatos_historiograficos e em todo o seu
empenho por uma interpretacdo filologicamente ‘objetiva’, a pre-sencga ja
ndo é capaz de compreender as condi¢cGes mais elementares que possibilitam
um retorno positivo ao passado, no sentido de sua apropriacdo produtiva
(HEIDEGGER, 1995, p. 49-50).

Retorno positivo ao passado, a sua apropriacdo produtiva € fundamental para
Heidegger, muito mais importante do que compreender diferentes tipos e correntes filosoficas
ou mesmo conhecer fatos historiograficos.

A historicidade propria ao Dasein ndo pode constituir-se sem a apropriacao produtiva
de seu passado, ja& que seu pertencimento ndo nasce do conhecimento dos fatos
historiogréficos, mas dessa apropriacdo do passado. O risco de se mover apenas em interesses
externos reforgca, para Heidegger, o desarraigamento do homem, o que impede uma
apropriacédo produtiva deste passado, um pertencimento fundamental.

Michel Haar considera a relagdo da historicidade a ideia de pertencimento
fundamental em Heidegger, para quem o homem s6 € homem se ele estiver inserido em um

povo, e mais precisamente:

No mundo de um povo, numa época determinada da sua histéria, numa
relacdo com uma terra “natural”, quer dizer, familiar (pois esta pode ser
adotiva), onde se enlagcam e se conjugam, abertos em projeto, um imemorial
e uma tradicéo historial (HAAR, 1990, p. 27).



58

Sempre se vive com um povo e numa época determinada, é a partir dai que tudo o
mais deve ser pensado. Essa ideia de pertencimento € essencial para compreensdo da Arte. A
partir da proposta de Heidegger, 0 pertencimento em comum € 0 que mais propriamente a
Arte possibilita. Na analise heideggeriana, a “grande Arte grega”, a de Homero, Pindaro,
Esquilo e Sofocles, trouxe esse pertencimento primeiramente. O pensador diz que nesse
periodo as obras “falavam por si mesmas”, e isso significa que mostravam o lugar a que o
homem pertence (Gehore), quer dizer, as obras tinham um papel fundamental, o de deixar o

homem perceber a si mesmo em uma determinagao:

Deixavam perceber de onde recebe 0 homem sua determinacgdo. Suas obras
ndo eram expressdo da situacdo entdo existente nem desde logo descricdes
de vivéncias da alma (HEIDEGGER, 2003, p. 65).

Essa nocdo de pertencimento (Gehore) é aquilo que primeiramente determina o
Dasein, ja que este € um projeto a ser realizado e por isso ndo € nunca algo ja determinado,
mas sempre a se determinar, de um ou outro modo.

O acontecer do ser é propriamente a histéria, para o filésofo do ser. A historicidade é
essencial porque faz parte do nosso modo de ser no tempo. A historicidade acontece num
modo de pertencimento, em que o Dasein assegura-se de si mesmo e do mundo numa
configuracdo determinada (HEIDEGGER, 1995, p. 48).

O acontecer da vida do homem se da como ser histérico, a historicidade é fruto da relacéo
do ser-no-mundo, que é sempre temporal; 0 Dasein (0 sendo) s6 é no tempo, e ser no tempo é
historicizar, afirma Heidegger.

O vir a ser constitui, na visdo do pensador, o processo mesmo de transcendéncia®® do
homem. Para o fildsofo, a transcendéncia ndo é vista como um “ir além de si”, mas como o
jogo de apropriacdo do homem de si mesmo, isso que o faz ser, sempre e a cada vez, iSso em
que o faz ao se ocupar com 0S outros entes e se pre-ocupar®* com os outros, que tm o seu

mesmo modo de ser. Facticidade, historicidade, pertencimento a um mundo, e a

3 Transcendéncia, para Heidegger, é o aspecto distintivo do Dasein no movimento ou no exercicio do seu ser
como ser-no-mundo, ja que este vem a ser a cada vez em um modo de ser justamente porque ndo é algo dado e
pronto, mas porque transcende a si mesmo no devir para ser sempre e a cada vez em um modo determinado de
ser. A transcendéncia do Dasein estd intrinsecamente ligada a compreensdo, que é, para Heidegger, uma
caracteristica essencial deste sendo/ente, seu modo préprio de abertura (Cf. HEIDEGGER, 1995, §7 e 31).

34 Ocupacéo é o modo de ser do Dasein para com as coisas, ou aquilo que ndo tem o carater de outro Dasein, ja
gue com o Dasein ndo se ocupa, mas se pre-ocupa. A pre-ocupacdo caracteriza 0 modo de lidar do Dasein com
o0s outros entes semelhantes ao proprio Dasein. O sentido maior da pre-ocupacao se expressa na cura (das Sorge)
no cuidado, que caracteriza 0 modo humano de existir e cumprir seu destino. Sendo assim o carater do cuidado
mesmo apresenta-se como o0 modo fundamental do humano consigo mesmo e com 0s outros no mundo, o que
também se expressa na falta de cuidado e descuido e exagero no cuidado, quando se toma o lugar do outro, pelo
outro (Cf. HEIDEGGER, 1995, §41, p. 257).



59

transcendéncia fazem parte do “jogo” do ser, do ser langado (Geworfenheit), constituindo a
historia das realizagGes de seu ser-no-mundo.

Na historicidade, acontece o sentido mesmo de pertencimento e apropriacdo do homem
como ser no mundo. O homem ¢ aquele que “deve dar testemunho do que é”, diz Heidegger,
através da leitura de um eshoco fragmentario de uma poesia® de Hélderlin datado de 1800.
Dar testemunho do que é tem o sentido de reportar e a0 mesmo tempo responder, ao reportar,
pelo reportado, mas ser testemunho nao quer dizer uma expressao posterior e acessoria do ser-
homem, mas ajuda a constituir o seu estar ai. O testemunho que o homem deve dar € o de seu
proprio pertencimento a terra, e o pertencimento consiste em ser o0 homem “herdeiro e o
aprendiz em tudo que €”, conforme o poema hdélderlidiano (HEIDEGGER, 2013, p. 44).

Mas, como tudo que é se encontra em conflito®, conforme diz Hélderlin neste
fragmento de poema, que denomina de Intensidade, conflito que ao mesmo tempo separa e a
tudo une, dar o testemunho do pertencimento a tal intensidade acontece por meio da criagéo
de um mundo e do seu emergir, assim como pela destruicdo e declinio deste mesmo mundo.
Ser testemunha deste pertencimento no ente, no seu todo, acontece por isso, conforme
Heidegger, como histéria mesma, e, segundo ele, para que a histéria seja possivel, foi dada ao
homem a lingua, que é ao mesmo tempo seu maior bem e seu maior perigo (HEIDEGGER,
2013, p. 46-47). A seguir, tratamos dessa intrinseca relacéo entre a historicidade, linguagem,
Arte e verdade.

2. O PODER DA ARTE E A LINGUAGEM

Nos Hinos de Holderlin (1934/1935), Heidegger alude ao poder da Arte, no caso, da

poesia®’, como um poder de despertar o homem histérico e, ao despertar desde o fundo esse

35 0 trecho do poema é o seguinte: Mas em choupanas vive o0 homem, e embrulha-se em vestes pudicas, pois ele
¢ mais intenso (Inniger), mais atento também, e seu entendimento é que ele conserve o espirito, como a
sacerdotisa a chama celeste. E por isso lhe foi dado a ele, ao homem semelhante aos deuses, o arbitrio e poder
superior de errar e executar, € 0 mais perigoso dos bens, a lingua, para que ele, criando, destruindo, e afundando-
se, e regressando a eternamente viva Mestra e Mde, dé testemunho do que &, do que dela herdou e aprendeu, o
que de mais divino ela possui, 0 Amor que tudo mantém (HOLDERLIN, 1V, 246 In: HEIDEGGER, 2013, p.45-
46).

% A heranca heraclitica que propde uma luta (polemos) na constituicdo de tudo que é se faz presente
decisivamente na poesia de Holderlin. Para tal questdo conferir COSTA, S. A. C. Terra, mundo e Verdade:
Holderlin, Heidegger e a obra de Arte. Tese de Doutorado. Jodo Pessoa, CCHLA/PPGFIL/UFPB, 2014.

37 A Poesia é destacada por Heidegger por se constituir essencialmente como obra da linguagem, e enquanto
linguagem originaria ser fundamento de sentido comum para um grupo, um povo. A importancia da poesia na
constituicdo de um povo ja havia sido estudada por Herder, que em 1778 publicou um ensaio sobre a influéncia
da poesia nos costumes dos povos nos tempos antigos e modernos. O principal argumento de Herder era de que a
poesia possuira outrora uma eficacia (lebendigen wirkung), depois perdida. A poesia tivera essa a¢do viva entre
os hebreus, os gregos e os povos do norte em tempos remotos. Era um tesouro da vida, tinha fungdes praticas.



60

homem historico, diz ele: “o sentido mesmo de comunidade ja estd dado”. A historicidade
como fundamento prdprio do homem remete a um fundamento proprio para um povo. O
sentido de comunidade é fundamental para a constituicio do Dasein em sua existéncia,
perpassada por uma tradi¢do que na maioria das vezes mais encobre que mostra este sentido,
mantendo-0 no dmbito do impessoal (Das Man). A seguir, abordamos a intrinseca relacdo
entre a poesia, o sentido de comunidade e a linguagem.

2.1 Poesia e linguagem

As origens do Dasein sdo despertas pelo poder da poesia, diz Heidegger, para quem a
poesia ndo € s6 um descanso e nao propicia um esquecimento de si mesmo do homem, ao
contrario disso, ela deve despertar seu ser para sua historicidade propria, que pode vir a ser

fundada originariamente, por isso ela ndo pode ser s jogo:

A poesia ndo é nenhum jogo, a relacdo com ela ndo € o descanso jocoso que
faz com que uma pessoa se esquega de si propria, mas o despertar e a
concentracdo da esséncia mais intima do individuo, pela qual ele recua ao
fundo do seu Dasein. Se cada individuo vier de 14, a verdadeira concentracdo
dos individuos numa comunidade primordial ja antecipadamente aconteceu.
A interligacdo grosseira de muitos numa pretensa organizagdo é apenas uma
medida proviséria, mas ndo a esséncia (HEIDEGGER, 2004, p. 15).

Despertar a pessoa de modo que ela recue ao fundo do seu Dasein, e se ela vier de
la, “antecipadamente o sentido de comunidade ja aconteceu”, deixa claro que o sentido de
comunidade liga-se ao homem enquanto parte de um povo. E tudo isso pela Arte,
compreendida de modo mais fundamental. Uma comunidade néo &, para Heidegger, 0 mesmo
que “a interligagdo grosseira de muitos numa pretensa organizagdo”, isto €, uma verdadeira
comunidade, auténtica, é formada, é unida por ser-em comum a partir da Arte (no caso, da
poesia). A Arte é um fundamento de pertencimento, de sentido da comunidade.
(HEIDEGGER, 2004, p. 15).

Com a escuta atenta de um trecho do poema de Holderlin, In lieblicher Blaue,

Heidegger caracteriza esse sentido proprio do modo humano de ser. O poema diz: “Cheio de

Herder chegou a sugerir que a verdadeira poesia faz parte de um modo de vida particular, que seria descrito
posteriormente como “comunidade organica”. Segundo Burke, o que parecia estar implicito no tal ensaio era que
no mundo pés-renascentista, apenas a cancdo popular conservava a eficacia moral da antiga poesia, visto que
circulava oralmente, era acompanhada de misica e desempenhava fungdes praticas, ao passo que a poesia das
pessoas cultas era uma poesia para a visdo, separada da musica, mais frivola que funcional. Conforme disse
Goethe, Herder nos ensinou a pensar na poesia como o patriménio comum de toda a humanidade, ndo como
propriedade particular de alguns individuos refinados e cultos. (BURKE, 1989, p. 35)



61

méritos, mas poeticamente, habita o Homem esta Terra” (HOLDERLIN apud HEIDEGGER,
2004, p. 42). Na anélise heideggeriana, 0 mérito e a necessidade estdo na causa de tudo o que
0 homem produz, mas tudo isso ndo tem a ver com o seu modo préprio de habitar a terra, que

€ 0 ““ser poético”, e o sentido de poético por sua vez ¢ a propria exposicao ao ser:

Aquilo que sustenta de raiz a estrutura do ser do homem enquanto ser-ai
historico no meio da totalidade do ente. “Poético” — isto ndo é uma “Fagon”
de embelezar a vida, mas é um estar exposto ao Ser e, como tal, o teor
fundamental do ser-ai histérico do homem. No entanto, os homens e um
povo podem estar expulsos deste habitar poético, mas, mesmo nesse caso,
ainda sdo homens, ainda é um povo. Isto aponta no sentido de o ser histérico
do homem ser permeado de ambivaléncia, e de assim acontecer de uma
forma especial. O homem é e, mesmo assim, ndo é. Parece ser e ndo o é. O
mesmo se passa com a poesia (HEIDEGGER, 2004, p. 43).

Se a poesia é aquilo que sustenta de raiz a estrutura do Dasein historico, Heidegger
justifica que o homem pode estar expulso desse poder da poesia €, mesmo assim, ainda ser um
homem e ainda existir um povo, por isso 0 pensamento sobre 0 homem como ser historico e
também sobre a poesia mostra-se um pensamento ambivalente.

Por isso a necessidade de se repensar a questdo do ser em conexdao com a Arte, pois
este caminho se torna a possibilidade de a poesia ser novamente um poder essencial que
“toma forma como dureza e determinacdo do saber pensante e questionante”, é o que almeja®

Heidegger, e para tal s6 Holderlin poderia ser este poeta:

A poesia de Holderlin nem é para todos, nem é para estetas. Holderlin é
arauto e mensageiro para aqueles a quem tal diz respeito e que se encontram,
eles proprios, colocados numa vocagdo, como construtores na nova
construcdo do mundo (HEIDEGGER, 2004, p. 208).

Para Heidegger, a poesia de Holderlin ndo sintetiza a esséncia universal de toda e
gualquer poesia. A esséncia a que Heidegger se refere ndo € a esséncia enquanto algo
alcancado por uma consideracdo comparativa da maior variedade possivel de poemas e

formas poéticas, algo que tenha validade para muitos casos do mesmo modo. Para o filosofo,

38 Para Heidegger Holderlin seria o “poeta do poeta” (Heidegger, 2013, p. 44), porque sua poesia é sustentada
pela determinacdo poética de poematizar especificamente a prépria poesia. Ele ocuparia uma posicdo singular e
uma missao histdrica, sendo o poeta dos alemdes. Para o filésofo, Holderlin teria ido mais longe ao projetar o ser
alemdo porque “foi buscar a chave ao fundo da experiéncia da pentria mais profunda da retirada e da vinda dos
deuses”. O tempo de penuria ou da auséncia do deus ¢, para Heidegger 0 tempo do esquecimento do ser,
esquecimento no qual o ser é abandonado mesmo, em prol do ente. Holderlin é o poeta que cabe aos alemaes
enfrentar para fazer um futuro diferente do presente que agonia sem destino pela auséncia dos deuses, e 0 poeta é
aquele que justamente anuncia o vazio e pressente um novo tempo que cabe instaurar (HEIDEGGER, 2004, p.
207).



62

o0 universal, no sentido daquilo que vale para muitos, enquanto a esséncia, como esse algo que
pode ser reunido em um conceito geral e que vale para toda poesia do mesmo modo, ¢ “o
indiferente”. Trata-se de uma esséncia que nunca pode tornar-se essencial (HEIDEGGER,

2013, p. 44). A poesia de Holderlin ndo é uma poesia universal nesse sentido:

N&o no sentido de um conceito valido atemporalmente. Essa esséncia da
poesia pertence a uma época especifica. Mas ndo para apenas adequar-se a
uma época ja constituida. E antes o caso que Hélderlin determina pela
primeira vez uma nova época, conforme funda novamente a esséncia da
poesia (HEIDEGGER, 2013, p. 58).

O que Heidegger pretende em seu didlogo com a poesia holderlidiana ¢ “dar o
primeiro passo no caminho que nos leva até la, até onde correspondemos apropriadamente ao
destino que a poesia de Holderlin ¢ (Ibidem, p.11). Este primeiro passo tem como sentido a
busca do “lugar da proximidade”, que ¢ a patria, o solo natal de Holderlin.

A poesia de Holderlin se mostra, para Heidegger, como um destino que espera que 0s
mortais Ihe correspondam (lbidem, p.11). A palavra que Holderlin traz a descoberto é o
“Sagrado”, e esta palavra fala sobre a fuga dos deuses e, ao se pronunciar sobre este destino,
Heidegger pretende pelo menos que: “alcance o arredor da localidade na qual, talvez, o ‘Deus
supremo’ aparega” (Ibidem, p.11). Se for o destino aquilo mesmo que o poeta deve
captar e dizer, ele deve captar o destino na sua “unicidade” (HEIDEGGER, 2004, p. 191).
Para captar esse destino é decisivo o conhecimento ouvinte da origem originaria no seu
nascer, e a pergunta pela esséncia do destino €, mesmo que ndo exclusivamente, diz

Heidegger, uma pergunta pela esséncia da origem como tal:

A poesia enquanto projeto (enraizamento e salvacdo) do Ser funda o ser-ai
do Homem, na Terra e perante 0s deuses. A poesia obtém, enquanto
instituicdo, o fundamento da possibilidade do Homem morar, na Terra, entre
ela e os deuses, isto €, tornar-se historico, o que equivale a poder ser um
povo. O que o Homem, uma vez sediado em tal solo, faz e arrecada, pode
ser-lhe atribuido como mérito, mas o seu ser propriamente dito — o proprio
fato de estar sediado, de ter os pés no chdo — este habitar é fundado na e pela
poesia, isto €, & “poético”. Por isso Holderlin diz, naquele poema do tempo
da sua suposta loucura e que comega por “Num azul ameno floresce, com o
telhado metalico, o campanario da igreja” o seguinte sobre o ser do homem:
“cheio de méritos, mas poeticamente habita o Homem esta Terra”
(HEIDEGGER, 2004, p. 191).

A poesia é a instauragdo por meio do dizer por que ela funda um modo de ser para o

homem. Mas, para o entendimento comum, e no dia a dia, a poesia aparece como algo de



63

irreal, que é contrério ao modo de ser real, cotidiano. Esta questdo se explica pelo préprio
poder da linguagem. Por ser linguagem a poesia aparece como ‘“a mais inocente das
ocupagdes”, mas ¢ também o mais perigoso dos bens, como Holderlin ja dizia e Heidegger
lembra no seu texto, Holderlin e a esséncia da poesia (1944): “E por isso lhe foi dado (...) o
mais perigoso dos bens, a lingua, para que ele (....) dé testemunho do que € (...) (IV, 246).
(HOLDERLIN apud HEIDEGGER, 2013, p. 43.)

A lingua é um bem perigoso, mas ndo se trata de qualquer perigo, e aqui Heidegger
chama a atencdo para o carater de perigo “supremo”, ja que ¢ “a ameaga, mediante o ente, ao
ser”. Por outro lado, ¢ gracgas a lingua que o homem “se expde a algo manifesto, que como
ente assedia e inflama o homem em seu estar-ai, e como ndo ente o engana e decepciona”,
enfim, a lingua Ihe foi dada para dar seu testemunho do que € (ibidem, p.43), e assim sendo,
ela tem que suportar o lugar de todo aparecer, inclusive a falsa aparéncia, o errar, que é tdo

constitutivo do homem quanto a poesia:

A lingua cria pela primeira vez o lugar de ameaca ao ser e de erro, e assim a
possibilidade de perda do ser, isto é, de perigo. Mas a lingua ndo é sé o
perigo dos perigos, mas abriga em Si mesma e para Si mesma,
necessariamente, um perigo continuo. A tarefa da lingua é tornar manifesto o
ente, como tal, na obra e conserva-lo. Na lingua vém a palavra tanto o mais
puro e 0 mais recondito quanto o mais turvo e comum. De fato, a palavra
essencial até deve tornar-se comum, para que se torne compreendida e, desse
modo, uma posse compartilhada. (Ibidem, p. 43).

A lingua é um bem, mas é também por onde se perdem as referéncias e se compreende
mal, por isso ela precisa ser considerada desde essa importancia vital e sem esquecer que isso
é continuo, que sempre pode acontecer, logo trata-se de um constante apropriar-se do que se

fala e se ouve, ja que a palavra tem essa ambiguidade:

Uma palavra essencial se presta a ser tomada, na sua simplicidade,
frequentemente como se fosse algo de ndo essencial. Por outro lado, aquilo
que, em seus adornos, da a impressdo de ser essencial é apenas uma récita ou
uma referéncia. Assim, a lingua deve se postar constantemente no interior de
uma aparéncia produzida por ela mesma e, por isso, ameagar o que lhe é
mais proprio, o dizer auténtico (HEIDEGGER, 2013, p. 47).

Este perigo de queda da lingua é algo continuo, estd continuamente presente na
medida em que para tudo dependemos da linguagem, por isso é preciso prestar atengdo ao
dizer, para que o dizer seja auténtico. E preciso sempre se apropriar da linguagem, pois n&o ha

garantias, ja que a palavra pode ser tomada pelo que ela ndo é, visto que a lingua, ao criar pela



64

primeira vez, ao fazer ser, elabora também a possibilidade da ameaca, do erro, e isto lhe é
constitutivo do mesmo modo. Heidegger j& havia apontado em Ser e Tempo para a questdo da
ambiguidade da linguagem, que aparece na referéncia a linguagem enquanto Arte, enquanto

poesia. A prépria lingua possibilita e ao mesmo tempo ameaca o dizer auténtico:

A lingua ndo é um instrumento, dentre muitos outros que 0 homem possui,
mas antes garante, em geral e pela primeira vez, a possibilidade de erguer-
se no meio da abertura do ente. S6 onde ha lingua, ha& mundo, ou seja, 0
circulo em constante transformacéo da decisdo e do trabalho, do ato e da
responsabilidade, mas também da arbitrariedade e do ruido, da decadéncia
e da confuséo (Ibidem, p. 48).

O pensamento comum que temos de que a lingua é somente um instrumento para
comunicacdo pode omitir essa questdo fundamental: que € a propria lingua que torna possivel
haver compreensao e interpretacdo articuladas em um sentido, e mesmo o sem sentido sé o
sabemos pelo dizer da linguagem. O zelo com a lingua é necessario porque efetivamente ela é
0 que torna possivel dizer, dizer do que é que € e também do que ndo é que ndo é. O poeta
torna-se o0 mediador que possibilita aos outros essa nova possibilidade de lidar com a
linguagem, como que pela primeira vez, com seu dizer inaugurador, para fazer ver.

E s6 na linguagem que o ser se abre ao homem, por isso o dizer originario do poeta
ndo ¢ ou nao deve ser nenhuma invengao arbitraria, mas “o colocar-se a si proprio debaixo das
tempestades dos deuses, a fim de captar os seus acenos, 0 relampago, na palavra e no devir
palavra e, assim, colocar no meio do povo a palavra com todo o seu oculto poder de fazer

surgir”. A lingua € ela mesma, para Heidegger, a poesia:

Vista de uma forma essencial, a lingua é em si a poesia mais originaria, € 0
que é poetizado nela no sentido mais restrito — aquilo a que chamamos
concretamente “poesia” — € a linguagem originaria de um povo que, a seguir,
se espalha como prosa, perde em profundidade ao espalhar-se e faz com que
a poesia pare¢a uma excegdo excéntrica (HEIDEGGER, 2004, p. 205).

O poder da poesia esta em despertar o homem: “A poesia desperta a aparéncia de
ineficacia e do sonho em contraste com a realidade palpavel e sonora na qual acreditamos
estar em casa”. E, contudo, o real ¢ bem antes o contrario.

Para se ouvir 0 outro é necessario tanto a proximidade quanto esta distancia, e isso
acontece pela lingua, € dela a possibilidade de instauracdo originaria do ser. O dialogo
adquire, portanto, um sentido fundamental, é o acontecimento necessario do estar exposto ao
ente, ndo é s6 um meio de comunicacdo, o didlogo originario € poesia, que é 0 mais perigoso

dos bens. Diz Heidegger:



65

A poesia é a estrutura fundamental do Dasein historico. A lingua enquanto
didlogo é o acontecimento fundamental do Dasein histérico. A poesia
enquanto dialogo originario é a origem da lingua, com a qual, sendo o seu
bem mais perigoso, 0 Homem se aventura em dire¢do ao ser como tal, ai
resiste ou sucumbe e, na decadéncia do falatorio, se envaidece e estiola
(HEIDEGGER, 2004, p.77-78).

E na poesia que ele pode tanto de-cair quanto elevar-se. Mas se a poesia é linguagem
originaria, a prépria lingua tem a sua origem no siléncio, que ndo é um mero calar. Diz o

filosofo:

O siléncio precisa ter sido acumulado, “algo como “Ser”, para depois ser
pronunciado como “mundo”. Esse siléncio pré-mundano é mais poderoso
gue todos os poderes humanos. Nenhum homem alguma vez inventou uma
linguagem por si sO, ou seja, foi suficientemente forte para quebrar a
violéncia daquele siléncio, a ndo ser que a tal fosse constrangido por um
deus. Nés, humanos, somos constantemente atirados para o interior de um
discurso falado e dito e apenas n6s podemos calar na retirada dessa fala, e
mesmo isso raramente Se consegue. Se nos mantivermos no ser-ai, nos
proprios ndo passamos de um dialogo e experimentamos nele algo como um
mundo (HEIDEGGER, 2004, p. 205-206).

E enquanto dialogo, caracteristica fundamental humana, que o homem pode
experimentar algo como um mundo, e o ouvir é o fundo, o fundamento mesmo para o dizer,
conforme Holderlin: “Desde que somos um coléquio e podemos ouvir um dos outros”
(HEIDEGGER, 2013, p. 49). E, conforme interpreta Heidegger, onde a faculdade da lingua
humana estd disponivel a médo e assim é exercida, ndo se da sem mais 0 acontecimento

essencial da lingua — o diélogo:

Donde a poesia jamais toma a lingua como um material ja disponivel a médo
que pode ser trabalhado; melhor dizendo, a poesia torna a lingua possivel
pela primeira vez. A poesia é a lingua origindria de um povo historico
(HEIDEGGER, 2013, p. 56).

O ouvir precisa do siléncio, este sim, que possibilita todo o dizer, que cabe ao poeta

ouvir:

S6 o poeta consegue levar a efeito aquela audicdo que se detém junto da
origem e que, detendo-se, ouve sua esséncia e abriga aquilo que ouviu na
permanéncia da palavra poética. Mas esta audicdo que se detém diante da
origem ndo sO pensa poetizando a origem no seu nascer, mas, a0 mesmo
tempo, como aquilo que nasceu (HEIDEGGER, 2004, p. 215).



66

Estar exposto ao ser € a esséncia do ser poético, e a participacdo na poesia € ela mesma

uma busca pelo saber do homem de si proprio, diz Heidegger:

N&o compreendemos a poesia se a medirmos pelo que por acaso soubermos
melhor e a quisermos dominar com isso. Excluimo-nos do poético, enquanto
estrutura fundamental do ser-ai histdrico, se ndo comegarmos por deixar a
questdo “quem somos” tornar-s€ uma questdo no nosso ser-ai, que
coloquemos efetivamente, ou seja, aguentemos por todo o curto tempo da
nossa vida (HEIDEGGER, 2004, p. 62).

Muito longe esta, para Heidegger, o simples vivenciar estados da alma como modo de
participacdo na poesia, na Arte. A participacdo na poesia passa por sua vez, essencialmente,
pela linguagem. A poesia ¢ ela mesma a linguagem essencial pela qual o homem “nomeia o

ser”, e a lingua acontece como didlogo, como diz Heidegger:

Nos somos um acontecimento linguistico, e este acontecimento é temporal,
mas ndo o é apenas no sentido exterior de decorrer no tempo, de ser
mensuravel, respectivamente, segundo os critérios de inicio e a causa do
verdadeiro tempo histérico do homem. Este didlogo nédo se inicia algures no
meio do decurso de acontecimentos “histdricos”, pelo contrario, s6 desde
gue decorre tal dialogo, o tempo e a Histdria sdo. Este didlogo que se inicia,
contudo, é a poesia e ‘poeticamente habita o homem esta terra’. O seu ser-ai
enquanto acontecimento histérico tem o seu fundo permanente no dialogo da
poesia (HEIDEGGER, 2004, p. 72).

A linguagem é essencial para o desvelamento do ser, ela é um bem do homem, e a
linguagem originaria, fundante, é poética. O fil6sofo toca numa questdo essencial sobre o
dialogo, considerando sua importancia, ja que é a partir dele que nosso ser acontece, por iSso
diz: “a frase o nosso ser acontece como um didlogo deve ser entendida literalmente”. E na
pior das hipoteses esse dialogo acontece como um falatdrio, que € o contrario do didlogo da
poesia. O dialogo também ndo é o da informagdo de uns com 0s outros sobre as vivéncias,
mas, como diz Holderlin: “desde que somos um didlogo e podemos ouvir uns dos outros”
(HOLDERLIN apud HEIDEGGER, 2004, p.73).

O fato de o ente ser evidente de antemao para qualquer um é o0 pressuposto para que
alguém possa ouvir alguma coisa sobre o outro, este outro que pode ser algo que nos nao
SOomos - “natureza”, ou algo que nos proprios somos - “historia”, diz Heidegger (1995, p. 48).
Mas a capacidade de ouvir ndo cria a relacdo entre um e outro, a saber, a comunidade, antes a

pressupde, diz o pensador, para quem essa comunidade origindria ndo surge sO do



67

estabelecimento de contatos muatuos — assim, distingue Heidegger, s6 surge a sociedade —

mas, pelo contrério, o surgimento de uma comunidade se da:

Pela ligacdo primordial de cada individuo com o que constrange e define
superiormente a cada individuo. Algo deve estar aberto, que ndo seja, nem o
individuo por si s6, nem a comunidade como tal. (...) S6 podemos ouvir uns
dos outros se qualquer um for, antes disso, colocado na proximidade e a
distancia da esséncia das coisas. Isso, contudo, acontece pela lingua, ndo
enguanto meio de comunicag¢do, mas sim enquanto a instauracdo originaria
do ser. S6 quando regressarmos a nos, depois de termos experimentado o
poder essencial das coisas, vimos para junto uns dos outros, e Somos uns
com 0S outros e uns para 0s outros - de livre vontade, e no sentido mais
estrito da expressao “de livre vontade” (HEIDEGGER, 2004, p. 75).

Mas esse dialogo, Heidegger adverte, ndo € o didlogo enquanto notificacdo, mas como
o acontecimento fundamental do “estar exposto ao ente”. O poeta ¢ aquele que se aventura
nesse didlogo em dire¢do ao proprio ser. No fundo, ¢ a propria poesia um “acontecimento
peculiar” no meio do acontecer da linguagem que constitui o ser do homem enquanto ser

historico, e este acontecimento é a propria estrutura fundamental do homem. Diz Heidegger:

A poesia é a estrutura fundamental do Dasein historico, e tal significa agora:
a lingua enquanto tal constitui a esséncia originria do ser histérico do
homem. N&o podemos comegar por definir a esséncia do ser do homem e, a
seguir, acessoria e posteriormente, atribuir-lhe a lingua como acrescento,
pois a prdpria lingua é a esséncia originaria do seu ser. Agora, ja se nos torna
mais facil compreender que ndo é acaso nenhum se, ao colocarmos a questao
sobre a nossa identidade, somos remetidos para nos aventurarmos no dialogo
da poesia. A poesia e a lingua, aqui, ndo sdo duas coisas distintas, visto que
ambas sdo a mesma estrutura fundamental do ser historico (HEIDEGGER,
2004, p. 70).

A propria lingua € a esséncia originaria do homem, do seu Dasein, aqui ndo é mais o
homem que possui a linguagem, mas esta é que possibilita o ser dar-se para 0 homem, pois
sem linguagem ndo ha compreenséao de ser. E a poesia e a lingua sdo identificadas, s&o como
uma e mesma estrutura fundamental do nosso ser histérico.

A possibilidade do didlogo é a possibilidade mesma de constituicdo de uma
comunidade, e para tal, o poeta é aquele que primeiramente traz a luz esse novo dizer que dito
se torna modo comum de pertencer, de ser-no-mundo, configurando uma comunidade
historica. O poeta precisa ouvir de um modo bastante peculiar, e esse ouvir originario é o
proprio fundamento de tudo que vem a ser.

O sentido de uma comunidade ¢ possibilitado pelo que a Arte traz e mostra, pelo que

faz com que o homem tenha a possibilidade de realizacdo de seu ser de modo préprio pessoal.



68

O sentido de uma sociedade, por sua vez, aparece para Heidegger como contraponto ao
sentido de comunidade exatamente. Assim, para o0 pensador, uma sociedade pode ser
identificada com o “estabelecimento de contatos mutuos”, mas nao ¢ o mesmo que uma

comunidade. A comunidade € 0 mesmo que a patria:

Por isso temos de p6r de lado a ideia que hoje temos da natureza, se é que
ainda temos tal ideia, quando se fala de rio e de 4guas. A Terra e a péatria sdo
referidas num sentido histérico. O rio é histdrico. Por isso ndo é, apenas, um
simbolo, retirado da natureza, do ser dos semideuses; pelo contrario, 0
pensar poético deste Ser é que cria, primeiro, 0 pressuposto para
experimentarmos o rio e a patria naquilo que sdo, isto €, como historicos. Por
isso, 0 poeta ndo s6 pode como também deve falar alternadamente do rio e
do destino, sendo que ndo entende por rio uma imagem tornada sensivel e
por destino o conceito abstrato que lhe esta associado, mas sim, com ambos,
uma e a mesma coisa. O Rio Reno é um destino, e o destino s6 se realiza na
Histdria deste rio. Qualquer tentativa de distinguir, aqui, entre a imagem e o
conceito falha necessariamente a verdade poética (HEIDEGGER, 2004, p.
186).

Os conceitos habituais de natureza e histéria geralmente separam estes ambitos como
opostos. O histdrico e o natural seriam distintos, sendo que o rio aparece como algo que é
parte da natureza, e é usado como simbolo e imagem dela. O que o pensar poético de
Holderlin mostra possibilita a reconsideracdo do rio, que aparece como histéria e historia
fundamental, e esta ¢ como destino: “como destino s6 se realiza na Historia deste rio”
(HEIDEGGER, 2013, p. 186).

A unicidade é a forma e a objetividade da esséncia da historia, diz Heidegger, do
destino de um povo e esta unicidade precisa ser considerada e, para tal, “a individualidade do
individuo precisa ser quebrada”, argumenta o pensador (HEIDEGGER, 2004, p. 214).

Também na poesia de Georg Trakl, Heidegger vé um sentido mais elevado de histéria,
que deixa ver também esse sentido de patria, ja4 que sua poesia “canta o destino e envio do
batimento que embate, ou seja, salva a geracdo humana para a esséncia, para 0 seu vigor ainda
retraido” (HEIDEGGER, 2008, p. 69). Assim como a poesia de Holderlin, a poesia de Trakl
tem o poder de salvar a geragcdo humana para a esséncia.

Se a Arte traz o0 homem para sua esséncia, ainda que para tanto seja preciso “que o
poetizar também seja um assunto do pensar”, isso ¢ algo que, para o filésofo, “temos que
comegar a aprender neste momento mundial” (HEIDEGGER, 2013, p.7). A arte se mostra
como tarefa do pensamento, pois ela ndo é s6 um acessorio, uma decoracdo, por isso seu
poder esta em possibilitar o surgimento de um pertencimento fundamental, que é a

Bewahrung, assunto que trataremos a seguir.



69

2.2 Arte, Bewahrung e impessoalidade

A legitimidade da Arte se faz através do estabelecimento de um pertencimento
comum, o que Heidegger chamou de Bewahrung, termo geralmente traduzido pela palavra
salvaguarda. Trata-se de um pertencimento comum que é possibilitado e s6 acontece na obra,
e que fundamenta o sentido mesmo de comunidade e de Dasein historico. Por ser importante
na ontologia da Arte heideggeriana, trazemos alguns desdobramentos dessa questdo, ja que
ela se liga diretamente a fundamentacéo da Arte, daquilo que da legitimidade a sua existéncia.

A instauracio® da Arte é a instauragdo de um mundo de sentidos e significados. Com
a Arte se inaugura uma verdade, se desvela algo, por isso seu sentido originario de instauracdo
da verdade do ser. Esta verdade € relacionada ou mesmo equiparada por Heidegger a um
saber, o saber mais préprio do que vem a ser, e se difere do que seria um simples
conhecimento. O saber aqui se associa mesmo a um querer, este é que no fundo garantiria, na
ontologia da Arte heideggeriana, que a obra seja o0 que ela é, sem forca-la a interpretacfes e
sentidos exteriores a ela mesma, e isso tudo é parte da salvaguarda.

Para o pensador, s6 assim pode-se dizer que a obra funda o mundo, funda
historicamente o Dasein como ser-no-mundo, 0 que realmente faz com que a obra seja o0 que
ela é, em sua esséncia. A instauracdo da verdade, a desocultagdo do ser na obra funda a
historia que é sempre primeiramente, a historicidade do Dasein como ser-no-mundo, assim a

obra funda o pertencimento que é sempre algo comum, assim diz:

Este saber que, enquanto querer, radica na verdade da obra, e sO assim
permanece um saber, ndo arranca a obra do seu estar-em-si, ndo a arrasta
para 0 &mbito da mera vivéncia e ndo a rebaixa ao papel de um estimulante
de vivéncias, mas fa-los antes entrar na pertenga a verdade que acontece na
obra, e funda assim o ser-com-e-para-os-outros (das Fir-und
Miteinandersein), como exposicdo (Ausstehen) histérica do ser-ai a partir da
sua relacdo com a desocultagdo. Em absoluto, o saber no modo da
salvaguarda nada tem a ver com aquele conhecimento do erudito que
saboreia o aspecto formal da obra, as suas qualidades e encantos. Saber,
enquanto ter-visto é um ser-decidido; é instdncia no combate que a obra
dispbs no rasgdo (HEIDEGGER, 1989, p. 55).

% Instauragdo da verdade, para Heidegger, tem um sentido triplo: “Instaurar como oferecer, instaurar como
fundar e instaurar como comegar, todavia, lembra o filosofo, a instauragdo s6 é real na salvaguarda” Cf.
HEIDEGGER, 1989, p. 60.



70

A legitimidade da Arte estd garantida, por sua vez, ndo pela autoridade de um critico
ou pelas teorias estéticas, mas pela sua capacidade de fundar este ser-com-e-para-0s-outros
(das Fur-und Miteinandersein), de propiciar essa fundacdo em comum, que geralmente na
vivéncia ndo acontece ja que esta se situa na esfera do sujeito, do individuo e de suas emocdes
e sentimentos. Isto que é o comum, mas ndo € ainda o fundamental, j& que a necessidade da
Arte, de acordo com a ontologia heideggeriana, se mostra como “um caminho e uma estadia
do homem onde a verdade do ente na totalidade, o incondicionado, o absoluto se lhe abre”
(TAMINIAUX, 2000, p. 226), ou seja, algo muito mais abrangente e essencial do que o gostar
ou n&o gostar de uma tela de um pintor famoso, mas o deixar conduzir-se pela obra e a partir
da obra mesmo.

E preciso destacar na nocdo de salvaguarda/Bewahrung, enquanto uma legitimidade
garantida pelo estabelecimento de um pertencimento em comum ao modo fundamental de ser
do Dasein, que ai se estabelece uma relacdo entre a Arte e a existéncia que € do mesmo modo
fundamental, j& que a Arte € propiciadora de um modo de ser do homem no mundo, do
estabelecimento de uma verdade, e que € a partir dela que tudo vem a ser de modo inaugural.

A Arte permite a exposi¢do ao ser na obra e pela obra. No encontro com a obra a
existéncia ¢ reinventada. O que faz “viver o extra-ordinario no ordinario”, como diz
Heidegger, que com a Arte um “choque irrompe no abismo habitual”, e a partir dela tudo se
reinventa. E a propria Arte plasmadora de um modo comum de vida entre os homens, e isto de
um modo fundamental, mas para que este modo venha a ser é preciso deixar a obra ser e este
é um exercicio antes de tudo de liberdade, de ndo forcar, de ndo dominar e se precipitar a
dizer o que a obra é. A partir da Arte tudo se reinventa, ela fundamenta um modo de ser do
Dasein. O que ndo quer dizer que com a obra o Dasein encontra um fundamento dltimo, mas
a constante tensdo de ser, inerente & existéncia, encontra na obra um espaco de embate
fundamental para que tudo venha a ser.

Na leitura heideggeriana, ja que a Arte funda um modo em comum para um grupo de
pessoas, que a partir dela passam a ter um pertencimento em comum, as pessoas Sdo Co-
responsaveis para a continuidade da existéncia do estar em si mesmo da obra como obra.
Ressalta-se essa intrinseca relagdo com o outro no encontro e no contato, enfim na
salvaguarda da obra, como um dos fatores essenciais para sua legitimacdo e que sustenta ao
mesmo tempo um modo de considerar a Arte, ndo mais centrada na visdo moderna do homem
como sujeito do conhecimento. Nesse descentramento do sujeito e centramento no ser-com,

destaca-se 0 que é essencial para o surgimento da obra e para aquilo que a legitima, um



71

sentido profundo e originério de comunidade e de tradigdo que se ergue, da forma a um modo
de ser de um povo mesmo.

A relacdo humana no mundo, através da nocdo do Mitdasein, o ser-com (0 outro) é
essencial mesmo que na maioria das vezes, esse ser-com se dé na forma do ser-contra o outro,
ou que sé se considere 0 outro na perspectiva da utilidade ou mesmo como uma coisa ou um
objeto. A questdo essencial a considerar na Arte é que o que a legitima é a capacidade de
fundar esse ser-com-e-para-os-outros (das Fir-und Miteinandersein). Na leitura de
Heidegger, a “vivéncia” como unica forma de encontro com a Arte ndo propicia essa
possibilidade ao se situar somente na esfera do individuo, como na compreensao da Estética
cléassica ocidental.

J. Zadzik, em um comentario a Origem da obra de Arte, reforca essa importancia que
tem no pensamento heideggeriano a nocao da salvaguarda da obra, atento a este elemento de
unido de um grupo de pessoas que ela possibilita. A obra é o que une os homens em um
pertencimento comum, funda uma verdade para uma comunidade, e Zadzik usa o termo
“solidariedade” como o fundamento de sentido desta unido entre os homens em sua relagcao
com o desocultamento, como fundamento da Arte em Heidegger (ZADZIK, 1963 p. 127).

O processo de criacdo da obra € um momento fundamental do devir do ser, um
momento fundado na liberdade que se funda na escuta e também na visdo, no apelo do ser,
daquilo que ¢é imprescindivel para o surgimento da obra e ai se mostra o essencial da Arte em
seu ser. Nesse sentido, vale ressaltar que é e ndo é um ato arbitrario do sujeito, que enquanto
artista exerce o ato de escolha livre do que deve ser, ja4 que a obra ¢ quem “diz” o que deve
ser, mas a obra por sua vez sO € obra gracas a arte, e a circularidade da questdo ndo é um
problema, mas parte do modo de compreendé-la.

Este modo de compreender a Arte, retirando o0 sujeito da posi¢do de senhor absoluto,
mostra outra relagdo entre criagdo e saber na obra de Arte, de modo a ver a Arte ndo através
da nocgdo de sujeito, conforme a proposta de compreensdo do homem no pensamento da
metafisica ocidental. E com Heidegger resguarda-se novamente um ambito de mistério®, um
qué de sagrado que envolve o dar-se da Arte como um fendmeno do mundo.

Diferente do modo de pensar o ser do homem e sua Formacdo na modernidade atraves

do ensino para a vivéncia, a Erlebnisschulung®, Heidegger enfatiza o processo de

40 Em A origem da obra de Arte, Heidegger fala que todo o ensaio tem como intengéo discutir a questéo da Arte,
mas sabendo que longe de esgotar tal questdo trata-se de “ver” o mistério, o enigma que a Arte ¢ em si mesma
(Cf. HEIDEGGER, 1989).

41 Erlebnisschulung é o termo utilizado por Heidegger para caracterizar o modo de Formagdo em Arte na era da
técnica, que sera abordado no capitulo 3 deste trabalho.



72

singularizacdo do “Dasein”, e este processo aparece como uma forma de constante
apropriacdo e retomada do ser proprio de cada um, ja que o Dasein “é sempre meu” e esta
sempre em exercicio de ser, ou seja, estd sendo em algum afazer, alguma tarefa, se
empenhando em ser.

A Arte € l6cus privilegiado que possibilita que 0 homem venha a ser, ou pode-se dizer,
venha a se determinar em uma configuracao possivel, de modo originario, inaugural. E isto no
que este se liga ao seu modo de ser fundamental, que é caracterizado por Heidegger por ser-
com, com outro, que constitui o sentido primordial de um povo, uma comunidade, a patria.
Fundando uma tradi¢do, um pertencimento em comum.

Na atualidade, o exercicio da Arte como apreciacdo estética estd cada vez mais
presente na vida dos povos. Ha uma “estetizagdo” da propria existéncia, no sentido de que a
vida é cada vez mais perpassada por valores do belo, agradavel e prazeroso. A estética cuida
para estabelecer e fixar modelos e padrdes de beleza e perfeicdo que fazem com que as
pessoas (no sentido mais impessoal, Das Man) se identifiguem e passem a valorar, sentir e
querer tal qual “alguns” propdem.

A compreensdo da Arte fica restrita, entretanto, ao chamado nivel da vivéncia
individual, o que limita o alcance de contato e da experiéncia com a Arte, que é vista somente
como producdo e criacao arbitraria de um sujeito que precisa expressar a Si mesmo, e que tem
como objetivo agradar aos sentidos e ao gosto, como geralmente se considera.

O acontecer da Arte na visdo ontologica de Heidegger, ou seja, vista desde sua
esséncia, proporciona mais do que o contato na forma da vivéncia, mas, como o pensador
afirma, deve provocar um choque; e neste choque ¢ que “suspendemos” a maneira de ver a
nos mesmos e ao mundo, para entrar na verdade da obra, e € ai entdo que tudo se transforma.
Nesse sentido a Arte deve: “nos arrancar do habitual (...) alterar nossas relagdes habituais com
0 mundo e a terra e, a partir de entdo, suspender o comum fazer e valorar, conhecer e
observar, para permanecer na verdade que acontece na obra” (HEIDEGGER, 1989, p. 43), e
assim “deixar que uma obra seja uma obra”, a salvaguarda (Bewahrung) da obra.

A partir dessa consideracdo sobre a salvaguarda/Bewahrung, o sentido maior do ser da
obra de Arte em Heidegger € que ela possibilita este pertencimento, que é ele mesmo um
enraizamento do ser do homem no mundo. E ja que o homem ¢ sempre “uma abertura”, um
ser aberto ao ser, “um projeto de ser”, a Arte promove um modo desse ser € estar no mundo
de modo inaugural, ja que através dela suspende-se 0 modo costumeiro de estar no mundo. A
obra traz o “enraizamento” do homem, e caracteriza-se em estabelecer uma relacdo auténtica

do homem consigo mesmo e com 0s outros, um modo de ser que promove a trans-formacéo



73

de seu ser, seus valores e habitos, e assim possibilita ao homem um processo de

singularizacdo, de abrir-se para perceber novas possibilidades de ser:

Mas, sé tal como o préprio poeta se torna senhor e servo da poesia, a saber,
por uma luta, é que ganhamos, para além do poema existente, 0 espago da
poesia. A luta pela poesia no poema é a luta contra nos proprios, na medida
em que, na trivialidade cotidiana do Dasein, estamos expulsos da poesia,
estamos sentados na praia cegos, coxos e surdos e ndo vemos nem ouvimos
nem sentimos a ondulacdo do mar. No entanto, a luta contra nds proprios ndo
significa de modo algum um olhar absorto sobre nos proprios, curiosos e
analisador da alma, nem uma repreensdo “moral” contrita, antes tal luta
contra nos é o trabalho de travessia do poema (HEIDEGGER, 2004, p. 31).

A obra tira da trivialidade cotidiana, perpassada que é pelo ambito do impessoal, em
que se estd expulso do poder da poesia, mas para tal € preciso entrar em luta com o poema.
Assim a obra causa estranhamento, e se ha algo que ela provoca é a suspensao de valores até
entdo vigentes, a fim de corresponder a verdade na obra. A Arte em sua esséncia deve,
portanto, nos arrancar do habitual, o encontro com a Arte deve primeiramente propiciar
estranhamento, a suspensao do ja sabido e ja valorado para deixar a obra ser e s assim cria-se
0 proprio pertencer a obra, a salvaguarda, a medida em que se participa da obra em sua
verdade, deixando que a obra seja 0 que ela é.

O modo de consideracdo da Arte através do que ela proporciona enquanto vivéncia, a
Erlebnisschulung, que é, segundo o filésofo, 0 modo da Estética, corresponde ao tipo de
sociedade moderna®?, a sociedade industrial, dominada pela cibernética e pela tecnologia
cientifica, onde “o homem se remete somente apenas a si mesmo” (HEIDEGGER, 1983 p.
376). Desse modo fica comprometida a promocgéo dessa suspensdo de valores de modo a

possibilitar o surgimento de um novo modo de habitar do homem na terra.

2.3 A Arte, o artista e a verdade

Neste topico, abordamos a leitura heideggeriana do sentido da verdade relacionado
com a producdo e o saber da Arte e sobre seu produtor/criador, de modo a discutir as

caracteristicas do que seja o saber, 0 artista e a propria producgéo nesta via ontoldgica da Arte.

42Santos alerta para o fim tragico do desaparecimento das comunidades, da tradicdo em prol da modernidade
padronizadora. Santos diz que a negacdo da histdria e da memoéria em favor de uma suposta modernidade
condena as malhas urbanas tradicionais, as construgdes histdricas oficiais, os marcos e as referéncias das
cidades, os conjuntos singelos de casario, a arquitetura vernacular e a arquitetura modernista, os bairros e as
sedes rurais, as capelas, os chafarizes, os sitios arqueologicos, as paisagens, as estagdes de estrada de ferro, os
cinemas, as pragas e com eles (contando com o crescimento dos meios de comunicacdo de massa) as festas,
tradi¢des, enfim, a alma das comunidades, o que ocasiona o desaparecimento da memoria coletiva e de
identidades compartilhadas (Cf. SANTOS, 2001, p. 16).



74

Heidegger busca diferenciar a nogdo corrente de verdade que a entende como um
processo de adequacgédo da verdade entendida como desvelamento. O pensador relaciona a
questdo desse desvelamento, dessa verdade, a questdo da Arte. A Arte € um acontecimento,
um desvelamento de verdade. Mas o pensador mostra como ao longo do pensamento
ocidental a Arte vinculou-se ao pensamento metafisico, chegando esse a interpretacdo até a
modernidade, e dai a compreensdo da Arte tornou-se “somente” um modo de vivéncia do ser
do homem, deixando de ser um modo de acontecimento dessa verdade (originaria), ou da
instauracdo mesma do ser.

Assim, a retomada da nogdo de Aletheia, como verdade originéria, é vinculada a
problematica do ser, e tem o sentido de pensar sobre a Arte de certo modo “fora” dos moldes
da metafisica, mas numa fundamentacdo ontoldgica ou fenomenoldgica (Heidegger, 1989, p.
65).

A compreensdo heideggeriana da existéncia de uma verdade originaria, também
chamada desvelamento, tem o sentido de fazer a retomada de algo que sempre se mostrou,
mas que, devido a sua evidéncia, ndo foi suficientemente pensado, considerado, a de que o ser
manifesta-se e sO assim ele é.

E se o ser manifesta-se, no caso da Arte, é preciso que a obra venha a ser para que haja
essa manifestacdo, entdo ela é colocada em obra, e assim ela existe, e tudo 0 mais do mundo
da Arte pode vir a ser, assim como o artista se torna realmente artista.

A Arte, 0 que une artista e obra, e a obra é feita, € produzida, e nas suas origens gregas
essa producdo era denominada de techne. Por isso Heidegger retoma esse sentido grego de
techné, de produzir como desencobrimento da verdade, e verdade como manifestacdo,
producdo. O mais importante a ser considerado nessa leitura, € que este nome inicial e fonte
originaria de sentido mesmo da Arte é ele proprio indicativo de um modo de saber e estar na
verdade.

Importante essa ligacdo a um saber, que é um modo de instituicdo da verdade. Este
saber € 0 mais importante, j& que ele ndo se assemelha a um conjunto de conhecimentos
técnicos que estdo na base do fazer da Arte, e que sdo necessarios também, mas é um saber
originario, como diz Heidegger: “possibilita a instituicdo de um mundo, na obra e pela obra”
(HEIDEGGER, 1989, p. 76). Sendo assim, a techné ndo remete somente ao aspecto técnico da
obra, como se poderia supor, mas refere-se muito mais a um saber, que é um modo de
desvelar do ser, de estar na verdade.

Dessa forma, a materialidade e o fazer, o dar forma & matéria, embora fundamental,

nao concentra todo o sentido e muito menos o sentido central da obra de Arte, e sim esse



75

saber especial que move o fazer e que faz surgir a obra. Este saber que néo se assemelha a um
simples conhecimento advém, nesta ontologia, fundamentalmente de uma escuta e de uma
visdo atentas para 0 que deve ser, ou seja, no processo de producdo da Arte trata-se muito
mais de se ter uma obediéncia que impor o que deve ser a obra como obra da Arte. Este seria
0 saber maior para o artista e para tal ndo ha técnica a aprender se ndo o aprender a ouvir e a
ver com atencdo e cuidado aquilo que vem a ser, e tudo 0 mais, a técnica e etc., sO pode surgir
a partir desse inicio.

No exemplo da Madonna Sixtina, Heidegger fala sobre essa imagem e afirma que
nesse caso Bild (imagem) quer dizer apenas rosto, no sentido de um “olhar-que-vem-ao-
encontro” como chegada. A imagem, entendida dessa maneira, ainda ¢ anterior a sua
diferenciagdo como “pintura de uma janela” ou como “quadro”; ela “¢ mencionada de forma
prévia a interpretacao estética que qualquer das restantes designagdes pressupoe”, para ele

esta imagem é o mais fundamental:

No acontecimento Unico desta imagem Unica, a imagem ndo aparece de
modo adicional através de uma janela ja existente. Pelo contrario, é somente
a imagem que, por si mesma da-imagem & janela. E por isso mesmo que
aquela ndo é um mero retabulo (Altarbild) em sentido corrente. E imagem do
altar (Altar-Bild) num sentido muito mais profundo (HEIDEGGER, 1989 a,

p. 5).

Este dar imagem é para Heidegger o locus proprio da Aletheia, sendo, como tal,
descobrimento que “a imagem exerce a sua esséncia”’. O modo do seu descobrir-se (da sua
verdade) é o aparecer ocultante da proveniéncia do Deus-Homem. “A verdade da imagem ¢ a
sua beleza” (HEIDEGGER, 1989, p. 6).

Se 0s gregos usaram o termo techne para a producdo da Arte, ja a partir da Idade
Média, a nogdo de producdo, ou de criacdo da Arte, vincula-se ao pensamento tradicional da
Metafisica, e tem sua origem vinculada a uma compreensdo biblica da totalidade dos entes
como algo criado, sendo a atividade criadora de Deus diferenciada da criagdo do artifice por
um grau de originalidade, a verdade é revelacdo divina ao artista que obedece aos designios
maiores do que deve ser. Esse pensamento da criacdo, aliado a teoria de Tomaz de Aquino —
da associagdo da concepcdo de materia e forma advinda do pensamento grego como
constituinte de todo ente — junto com esta ideia de criacdo vinda da Biblia, tornou esta
compreensdo normativa e fundamental para o ser do ente, deixando este caminho como
heranca para a modernidade (HEIDEGGER, 1989 p. 22).



76

Assim formou-se a compreensdo do ser de todo ente através da ideia de ser criado, e
esta criagdo por sua vez é formada por um constructo, o da matéria e da forma, j& que tudo
que é, tudo que existe, é constituido em seu ser de matéria e forma, por isso também estas se
tornaram a denominacdo fundamental para as obras de Arte. Dai que este pensamento
ocidental moderno sustenta-se numa tradicdo que sO aparentemente esta esquecida, alerta
Heidegger (Ibidem, p. 22).

Da idade Média para a Idade Moderna temos que o complexo de matéria e forma
continuou sendo o fundamento para a compreensdo da obra de Arte e para o ser de todo ente
como tal, sendo que posteriormente a ideia de criagdo acabou ficando esquecida em suas
origens, porém continuou como o referencial para se pensar sobre o surgimento e a origem do
ser de todo ente, e da Arte também. A nocdo do ser da criacdo e do criar ja esta previamente
assegurada e assentada ai numa fundamentacdo que remete a uma comparacao da criacao
original de Deus para a criagdo humana (Ibidem, p. 22-23).

S6 posteriormente com a Renascenga*® o conceito de criacdo artistica comegou a ser
pensado e a ser aceito, €, mesmo assim, ainda no século XIX se negava ao homem o poder de

criar, que ainda era exclusividade do divino, conforme diz Jimenez:

A reflexdo sobre a ideia de criagdo artistica e a aceitagdo de um agir humano,
criador de obras e de valores, revelam-se em contradi¢cdo com a filosofia
religiosa. Até os tempos modernos, no despontar do século XIX, antes que se
imponham as concepcdes de Kant e de Hegel, essa filosofia continua a negar
ao homem o poder de criar. Quando ela reconhece nele um poder criador
qualquer, é para valorizar melhor a onisciéncia e a onipoténcia divinas. O
homem permanece criatura, Deus permanece criador, incriado (JIMENEZ,
1997, p. 35).

Contrapondo a esta ideia de criacio moderna, temos o sentido originario e
fundamental de criar através da retomada da nogédo da techne, como a origem da producéo do
ser de toda obra, e ndo vista simplesmente como técnica, mas como uma episteme, ja que esta
tem seu sentido como um “entender-se com alguma coisa”, como um conhecimento origindrio

(HEIDEGGER, 1989, p. 27). Sendo, portanto, a techné um modo desse entendimento, um

4 Marsilio Ficino foi um dos mais importantes representantes do humanismo italiano a quem se considera ter
primeiramente valorizado o artista como um “génio”. O génio ¢ alguém especial por representar a beleza e a
harmonia tal qual ela se apresenta no universo, como obra divina. Na obra, De Amore, comentario a El Banquete
de Platdn (1594), considera a capacidade de criagdo humana através da criacdo da beleza, ja que “a beleza é
prépria das coisas visiveis. Tal como a harmonia o é das coisas audiveis. Mas 0 amor nasce de uma Unica
poténcia cognitiva, isto é do rosto (...) um material e 0 outro espiritual e o primeiro é aquele que vulgarmente se
chama rosto o outro ¢ aquela capacidade da alma pela qual se afirma termos correspondéncia com os anjos”.
Para Ficino o artista ¢ um “génio” ou um “verdadeiro artista” quando ¢ capaz de recriar num microcosmo (numa
obra) o macrocosmo (universal) numa perfeicdo e harmonia visivel e audivel. CARVALHO, M. Guimaraes B.
Estética e Arte. Disponivel em http://www.anpof.org/portal/index.php/pt-BR/2014-01-07-15-22-21/xvi-
encontro-nacional-da-anpof, acesso em 26 de novembro de 2015.



77

modo de conhecimento originario, um saber fundante e por isso um modo de desvelamento,
de desencobrimento da verdade, do ser.

Neste contexto, a techne como constituinte de toda obra, de todo fazer, tém, na
ontologia heideggeriana, a primazia de sentido do que se designa com o processo de “criar”,

de produzir mesmo da Arte. Diz Heidegger:

Se compreendermos pela palavra “Arte”, de maneira totalmente genérica,
todo tipo de capacidade de producdo humana e concebermos, além disso,
esse poder e essa capacidade como ainda mais origindrios do que um
conhecimento, entdo justamente essa palavra “Arte” também correspondera,
em sua significacdo ampla, ao conceito grego de techne (HEIDEGGER,
2010, p. 76).

Esse modo de ver a questdo difere, portanto, da compreensédo do artista e da Arte vista
somente como fruto de expressao da interioridade do sujeito, como acontece na modernidade,
a partir do pensamento da Estética advinda do pensamento metafisico. Este enfatiza a
consideracdo do artista como o talento individual, Unico responsavel pelo processo de criacdo
da obra, que agora ndo mais se vincula a um sentido religioso, mas s6 a subjetividade mesma
do artista. Na visao classica, a verdade ndo é o aparecer, mas o corresponder da obra aquele
que a domina.

Ja o processo do produzir, para Heidegger, envolve fundamentalmente a consideracao
gue se da ao que se V& e ao que se escuta, sendo a obra fruto dessa escuta e visao, e estas é que
perfazem o ser artista do artista. E 0 saber escutar e saber ver é que captam o que deve vir a
ser, 0 que surge a partir de si mesmo, tendo no artista uma espécie de instrumento para tal.
Para Heidegger, o artista anula-se a si na prépria criacdo, ndo sendo esta o fruto de
exteriorizacdo de seus sentimentos interiores, mas o fundo em que homem e mundo vém a ser
de um modo originario, onde o Dasein é impelido a escolher, a participar ou ndo da verdade
aberta pela obra (HEIDEGGER, 1989, p. 31, 52-55).

Biemel (1996, p. 7) se refere a importancia da reflexdo da nocdo de verdade em
Heidegger no que esta buscou nos remeter para uma dimensao que “precede a Arte ¢ lhe
garante o que lhe é proprio”, a dimensdo da Aletheia, a ocorréncia fundamental da historia
como tal. Esta questdo fundamental que norteia ndo so a reflexéo sobre a Arte, mas todo o
pensamento do filésofo é imprescindivel numa discussdo sobre Arte, pois, para o fildsofo,
nosso conhecimento da verdade geralmente ¢ “por demais pequeno e obtuso, o que ¢
evidenciado na negligéncia com que nos abandonamos ao uso desta palavra tdo fundamental”

(HEIDEGGER, 1989 p. 39).



78

Aristételes falava da techné como uma disposi¢do da verdade. O criar é o sentido
proprio da produgdo, seja uma mesa, uma escultura ou uma poesia. A obra é fruto de um
saber, diz Aristételes, para qguem a techné é uma disposicéo racional da capacidade de fazer, e
ndo ha techne alguma que ndo seja uma disposicdo relacionada com fazer, envolvendo um
método verdadeiro de raciocinio (ARISTOTELES, 1996, p. 218). Assim, a techné é para
Aristételes tanto uma disposicao para a verdade quanto uma forma de saber:

S&o cinco as disposi¢fes em virtude das quais a alma alcanca a verdade, por
meio da afirmacdo ou negagdo: a techné, a episteme, o discernimento,
phrénesis, sabedoria filosofica e a inteligéncia (nous), deixemos de lado o
julgamento e a opini&o, pois podem induzir-nos em erro (ARISTOTELES,
1996, p. 218)

Em Aristoteles, a techne é uma disposicdo da capacidade de fazer, envolvendo um
método verdadeiro de raciocinio, e toda techné se relaciona com a producdo/poiesis, e
dedicar-se a uma “Arte” (techné) é estudar a maneira de fazer uma coisa que pode existir ou
n&o e cuja origem esta em quem faz e ndo na coisa feita (ARISTOTELES, 1996, p. 218).

Heidegger vai além da colocacdo de Aristoteles, pois para ele, a techné ou o produzir,
¢ a0 mesmo tempo um trazer, um retirar e um receber no interior da relagdo com a
desocultacdo, o que implica que o criar ndo estd todo retido no ambito de dominio de um
sujeito, ja que este o recebe e o retira no interior de uma relagdo com o préprio mundo.

Para Heidegger, essa visdo da Arte como algo que ndo se encerra na subjetividade do
artista € essencial. O “receber” algo ¢ parte do trabalho do artista, e essa visdo esta presente na
compreensdo de varios artistas, como em Picasso e no diretor de cinema Federico Fellini, a
guem recorremos para trazer essa questdo da producdo da Arte que tem na obediéncia, na

escuta, 0 que deve ser o papel do artista. Na verdade, trata-se de uma correspondéncia:

O co-responder, em que o0 homem escuta propriamente o apelo da
linguagem, € a saga que fala no elemento da poesia. Quanto mais poético um
poeta, mais livre, ou seja, mais aberto e preparado para acolher o inesperado
é seu dizer; com maior pureza ele entrega o que diz ao aparecer daquele que
0 escuta com dedicacdo, e maior a distancia que separa o seu dizer da
simples proposicdo, esta sobre a qual tanto se debate, seja no tocante a sua
adequacdo ou a sua inadequacdo (HEIDEGGER, 2010, p. 168).

A acolhida aquilo que o poeta escuta é o mais importante, uma escuta dedicada
daquele que capta a obra, que assim estabelece uma relacdo originaria com ela. A lingua

possibilita uma aproximacdo e ao mesmo tempo um distanciamento do que vem ao encontro.



79

A disposicdo (Befindlichkeit) da poesia é uma disposicdo fundamental que ndo se liga
somente a ideia de sentimentos de um sujeito.

A disposicdo (Befindlichkeit) aparece em Ser e Tempo como caracteristica ontoldgica
do Dasein, e se desdobra na afinagdo/no humor (Stimmung*). Nessa obra, a disposico
fundamental abordada € a angustia, que possui uma funcdo de mostrar ao Dasein seu modo de
ser mais préprio, j& que na disposicdo da angustia se desfaz todas as relagdes do homem com
0s entes, e sobressai 0 nada como o proprio fundo sem fundo (abgrund) que a tudo possibilita
ser. Ja através da poesia de Holderlin, Heidegger busca situar a disposicdo fundamental da

poesia, e como esta se caracteriza essencialmente como um afinagéo:

(...) A voz do dizer tem de estar afinada que o poeta fala partindo de uma
disposicao interior, que define o territorio e impregna o espaco, sobre o qual
e no qual o dizer poético instaura um ser. Chamamos a esta disposi¢do a
disposicdo fundamental da poesia. No entanto ndo entendemos por
disposi¢do fundamental um sentimentalismo precério que se limite a
acompanhar o dizer; pelo contrario, a disposi¢ao fundamental abre o0 mundo
que recebe, no dizer poético, a marca do ser (HEIDEGGER, 2004, p. 81).

A disposicdo fundamental da poesia ndo se confunde com um sentimentalismo
precario, o que reforca a necessidade de deslocamento da ideia da poesia como algo que se
delimita no transmitir e despertar sentimentos e emocdes do artista para seu publico. Para
Heidegger, o entendimento da Metafisica ocidental sobre a noc¢éo de sentimento deixa muito a
desejar. Ele considera que em sua esséncia metafisica o sentimento ndo é sequer
experimentado nem muito menos compreendido e justificado, e tal questdo se explica pelo
modo como 0 pensamento moderno pensa habitualmente e da forma vulgarizada de
experimentar o cotidiano nos dias que correm (HEIDEGGER, 2004, p. 85).

A nocéo da disposicdo desmonta a ideia mesma de um sujeito de um lado e o objeto

gue causa sentimentos de outro, mostrando que ha algo mais dindmico que perfaz o existir:

Da disposicdo faz parte, por um lado, aquilo que a provoca em seguida
aquilo que estd disposto na disposicdo e, finalmente, a forma como o
disposto e o que dispde se relacionam um com o outro. E necessario termos
em mente que ndo existem, & partida, um objeto e um sujeito, entre 0s quais,
a seguir, se intromete uma disposi¢do que passa a oscilar entre o sujeito e 0
objeto, mas que a disposicdo, e a sua ascensao ou descida, € o elemento

44 Stimmung, segundo Schuback, na tradugdo de Ser e Tempo (1995), se refere ao étimo alemédo Stimme (a voz, o
voto) e constitui, na experiéncia que exprime, uma fonte de indmeras derivagdes e composi¢cdes. Como
Stimmung designa o estado e a integracdo dos diversos modos de sentir-se, relacionar-se e de todos o0s
sentimentos, emocOes e afetos bem como das limitagdes e obstaculos que acompanham essa integracdo. A
traducdo por Humor empobrece, segundo Schuback, essa riqueza conotativa, ndo obstante presta-se melhor do
que “estado de alma”, “estado de animo” (Cf. HEIDEGGER, 1995, p. 321).



80

primordial que comeca por introduzir o objeto na disposicgdo e transforma o
sujeito no que se encontra disposto. Pensadas as coisas de modo mais
profundo, porém, o relacionamento entre sujeito e objeto, tal como é
comumente imaginado, ndo € aqui suficiente para compreendermos a
esséncia da disposicdo. Esse relacionamento foi estabelecido tendo em
consideracdo a relacdo de representacdo entre ambos, e a disposi¢do
enquanto sentimento, nesse caso, € apenas um adereco — a tonalidade
(HEIDEGGER, 2004, p.83-84).

A disposicdo fundamental da poesia que se apresenta a partir de Hélderlin se

r

caracteriza pelo sagrado, este ¢ “aquilo que ¢ isento de proveito proprio”, algo que na leitura
heideggeriana ndo é util nem indtil, se visto na perspectiva da utilidade. Esta disposi¢cdo
fundamental é caracterizada por Hdélderlin com a nocdo de sentimento, ndo mais visto do
modo metafisico tradicional, o que eleva a compreensédo de sentimento em sua complexidade.
Diz Holderlin:

O homem procura, portanto, em vao, tanto num estado por demais subjetivo,
como num estado por demais objetivo, cumprir 0 seu destino, que consiste
em reconhecer-se como uma parte integrante do que é divino e
harmoniosamente oposto e, a0 mesmo tempo, em reconhecer o divino, uno e
harmoniosamente oposto, como uma unidade contida em si proprio. E que
isso apenas € possivel num sentimento belo, sagrado e divino, num
sentimento que é tdo belo porque nem é somente agradavel e feliz, nem
somente elevado e forte, nem somente uno e pacifico, mas tudo isso ao
mesmo tempo, e s6 o0 pode ser; num sentimento que € sagrado porque, nem
esta dedicado ao seu objeto de uma forma isenta de proveito prdprio, nem
repousa apenas de uma forma isenta de proveito préprio no seu fundamento
interior, nem se limita a pairar de uma forma isenta de proveito proprio entre
o0 seu fundamento interior e 0 seu objeto, mas € tudo isso a0 mesmo tempo e
SO 0 pode ser; num sentimento que é divino porque, nem é mera consciéncia,
mera reflexdo (subjetiva ou objetiva) com a perda da vida interior e exterior
(HOLDERLIN apud HEIDEGGER, 2004, p. 86).

A disposicdo fundamental é sagrada, € isenta de proveito proprio, e o luto ¢é parte desta
disposicao, que aparece no hino de Holderlin, chamado Germania, que comeca exatamente

com o “Nio a eles”®, referindo-se aos deuses antigos que ja ndo estdo mais ai, onde a

4 0 trecho € o seguinte: “Nao a eles, os bem-aventurados que apareceram em tempos idos, / As imagens divinas
no Pais antigo, / A eles ja ndo posso invocar de forma alguma; se no entanto, / O &guas da pétria! Agora
convosco carpe 0 amor do coracdo, que mais quer ele, em luto sagrado? / E que pleno de esperanca jaz o pais, e
como em dias quentes / Rebaixado, nos ensombra hoje / O saudosos! Um céu premonitdrio / Cheio esta ele de
promessas €, me parece, / Ameagador também, mas quero ater-me a ele, /E ndo deixar que a alma me fuja para
tras / Para junto de vés, passados! Que me sois caros em demasia. / € que ver o vosso rosto belo, / Como outrora,
receio que seja mortal, / E dificilmente é permitido acordar os mortos. (HOLDERLIN apud HEIDEGGER, 2004,
p.18).



81

auséncia dos deuses ergue-se como luto sagrado. O luto sagrado por sua vez esté ligado a
auséncia da patria. Sobre tal questdo diz Heidegger:

O luto ndo configura nem uma lamdria isolada sobre esta ou aquela perda,
nem, tdo pouco, aquela tristeza difusa sobre tudo e sobre nada, fugaz e,
todavia, pesada, a que chamamos de melancolia e que, por seu lado,
consoante a sua profundidade e o seu alcance, pode ser fundamentalmente
diferente, pequena e grande. Mas também esta caracteristica do sagrado ndo
esgota a esséncia da disposi¢cdo fundamental que aqui predomina. (...). O
lamento e, com ele, por maioria de razdo, o luto, lamentam-se e estéo de luto
“com” a patria. Que quer isto dizer? Serd porventura, que o poeta projeta os
seus sentimentos de alma sobre os processos naturais, o fluir da agua, o
sussurrar da floresta e por ai fora e, assim, simboliza a vivéncia interior,
impossivel de captar com os sentidos, através de algo de exterior que se
encontre ao alcance dos sentidos? Depois de tudo o que dissemos,
dificilmente estaremos ainda inclinados a resolver as questdes de poesia com
tanta ligeireza e a perguntar sequer nesta direcdo. O “eu” que aqui fala,
lamenta-se com a patria, porque este Eu (Ich-selbest), na medida em que se
encontra centrado em Si mesmo, experimenta-se a si mesmo como algo
pertencente a patria — ndo como mero local de nascimento nem como mera
paisagem familiar, mas sim enquanto poder da Terra, que o Homem,
consoante o0 seu ser-ai Historico, “habita poeticamente”. Esta patria nem
precisa que se lhe atribuam disposicdes afetivas, porque esta bem como esta,
e estard tanto mais imediata e permanentemente certa quanto mais o
Homem, numa disposi¢cdo fundamental, esteja radicalmente aberto aquilo
que é. O centramento do luto em si préprio € uma atitude de abertura em
relagdo aquilo que impregna e circunda o Homem. (....) S6 em tal pétria, o
Homem sente-se como pertencente a Terra, que ele ndo coloca por empatia
ao servico das suas disposicdes interiores; pelo contrario: s6 a partir dela se
Ihe torna experimentavel que o Eu (Ichheit) isolado, que comega por se opor
a tudo para o conceber como simples objeto de sua graca e nele projetar as
suas vivéncias, ndo é nada. (HEIDEGGER, 2004, ps. 83-89).

O “Eu”, a medida que se encontra centrado em si proprio, experimenta-Se a Si mesmo
como algo pertencente a patria, e o luto pela patria é ao mesmo tempo uma atitude de abertura
em relacdo aquilo que impregna e circunda o ser do homem.

A disposicdo fundamental da poesia de Holderlin apresenta-se como um luto sagrado
pela patria e como tal esta disposi¢do ndo se confunde com os sentimentos despertos de um
sujeito isolado. Por isso o filosofo adverte que ndo sdo as disposi¢es que sdo colocadas no
sujeito ou nos objetos, que ndo somos nos quem é deslocado juntamente com o ente para as
disposi¢des. As disposicdes, estas sim, sdo “o poder que tudo atravessa e envolve, vindo, em
simultaneo, sobre nos e as coisas”. Isso pode parecer fantastico, diz o filésofo, mas o que
demonstra ser mais fantastico que isso para ele é a ideia de homem como ser corporal provido
de alma. Esta pode ser uma ideia comum com que estamos familiarizados, mas, para o

filosofo, ela “falha rotundamente” no caso de se conceber a esséncia da disposi¢do. O luto



82

sagrado como lamento pela péatria ndo é um acaso, mas para Heidegger o que estd dito
poeticamente é algo de fundamentalmente essencial sobre o ser (HEIDEGGER, 2004,
p.89/90).

A seguir, apresentamos algumas consideracdes sobre o artista Federico Fellini e sua
relagdo com a Arte, de modo a caracterizar ainda essa disposi¢do fundamental do artista no
modo de criagdo da Arte, mostrando sua proximidade com o proposto pelo pensamento de

Martin Heidegger.

2.4 O artista e a disposi¢ao fundamental da Arte

O processo de criacdo, de producdo da Arte acompanha desde muito cedo o artista

Federico Fellini. Assim diz o diretor de cinema sobre seu processo de produgéo:

Eu ndo parto do exterior. Parto do interior das coisas. Meu cinema ndo é
socioldgico, ideoldgico ou intelectual. E um cinema pictérico. Como 0s
pintores, eu fago, desfaco, cancelo, refaco. Minha palheta e minhas cores sdo
neste caso as cidades reconstruidas, sua normalidade desrealizada (FELLINI,
1990, p. 13).

Fellini na escola ndo era diferente de outros tantos meninos da Rimini da época, ndo se
destaca nem mais nem menos, mas desde novo ja colecionava historias, as “Corriere dei
Piccoli”, que eram historias muito bem desenhadas e com personagens marcantes, como o
famoso gato Felix, e também muitos personagens italianos. Para Kesich (1992), biografo de
Fellini, a Formacao artistica de Fellini foi profundamente marcada pela visdo de mundo assim
como pelo estilo e humorismo dessas historias de “Corriere dei Piccoli”, e ainda a predile¢éo
pelo fragmento em contraposicéo a historia completa, as personagens recorrentes e a escolha
da forma breve, fragmentaria e serial de seus filmes (KESICH, 1992, p. 21).

E Fellini mesmo quem diz da importancia ou a falta de importancia da escola e da
familia na sua Formag¢do, numa pagina do seu livro de Kafka ele assim escreve: “Segundo
minhas experiéncias, na escola como em casa faziam de tudo para apagar nossa
peculiaridade” (KESICH, 1992, p. 25). E exatamente a importancia de se considerar essa
peculiaridade, essa singularidade, que faz com que Fellini ndo veja a escola com bons olhos.

Por um desses textos, o Giochi di societa, Fellini é muito elogiado:



83

Uma veia crepuscular e meditativa € o0 que reencontramos na cena de
Federico Fellini; ele utiliza uma ideia eficaz... que lhe permite penetrar no
intimo de cada individuo e recuperar a sinceridade dos primeiros tempos, as
esperancas, 0s sonhos, as aspiracbes que a vida, aos poucos, foi
insensivelmente apagando. A maravilhosa maquina de Fellini promove o
encontro do homem de outrora com 0 homem de hoje e este sente uma
grande piedade de si mesmo, mal consegue se reconhecer, apds tantos anos,
0 homem velho ndo consegue mais apertar a mao do jovem que ele foi... A
cena de Fellini encontra o caminho do sorriso gracas ao pleno acerto de um
didlogo divertido e a introducao de alguns tipos agradaveis (KESICH, 1992,
p. 63).

Nesse texto se percebe como a producdo de Fellini ja esta delineada em seu sentido, no
modo que levara para fazer seus filmes, no jeito de abordar a vida e o cotidiano e suas
historias, ao mesmo tempo ordinarias e fantasticas, ao mesmo tempo reais e mais que reais,
tratando o0 homem de modo a realcar seu ser no devir, respeitando o estranho, o obscuro, 0
irreal, e onde o passado esta sempre reverberando no presente, onde a memoria se faz presente
de algum modo resgatando a infancia, a adolescéncia, a passagem da vida mesmo do homem
em seu ser.

Em um jornal de 1946, Ié-se “Mas, o mais solicito de todo depois de Rosselini, é o
jovem roteirista, argumentista, desenhista, pintor, jornalista Federico Fellini”, e criou-se até
um slogan na época: “enquanto vocés dormem, Federico trabalha” (KESICH, 1992, p. 111).

A 1ideia do artista como “privilegiado” por talento, por dom, ndo se sustenta sozinha; o
gue se percebe no percurso de vida do artista € uma vida dedicada ao trabalho, sim, a Arte
enquanto trabalho que norteia seu fazer. Desde seus estudos de desenhos e caricaturas na
adolescéncia até quando recebeu o Oscar, Fellini teve uma trajetéria de mergulho no fazer da
Arte.

Do mesmo modo podemos dizer de muitos artistas, que ndo se veem como
“privilegiados” por inspiragdes que outros mortais nao alcangam, pois ndo se trata de um criar
diferenciado, mas, como diz Picasso, “inspiracdo existe mas ela tem que te pegar
trabalhando”. Trata-se, portanto, do envolvimento do artista com aquilo que ele faz, e no caso
de Fellini fica claro seu interesse e vontade pelo produzir da Arte desde muito cedo. Mas de
que trabalho se trata? De algo inutil, se considerado desde uma perspectiva utilitarista, mas
essencial para a vida. Assim diz Laub sobre Fellini e a Arte:

De Os Boas-vidas a Amarcord, passando por A doce vida e Qito e meio, 0
espectador assiste a um teatro da memodria instilado de poesia daquilo que foi
e passou e, sobretudo, daquilo que podia ter sido e ndo foi. Muitas vezes, e
nos melhores momentos, essa poesia fica inarticulada porque encontra sua
expressao na presenca pura, isto é, numa linguagem cinematica pura. Afinal,



84

como disse um dos grandes cinéfilos de nosso tempo, o cubano Cabrera
Infante, a falar de Fellini: “O cinema ¢ precisamente a Arte de ndo ter nada
que dizer”. E dizé-lo memoravelmente, podemos acrescentar (LAUB, 2003,
p. 57).

A “poesia” da linguagem cinematografica de Fellini traz a tona a realidade do homem,
do homem e da vida de Rimini, do homem e da vida de Roma, enfim do homem e do viver no
mundo, do que ele faz e de como vive, se tem e como lida com sua patria, como constitui sua
morada e como lida com o outro, se ocupa ou se pre-ocupa. Fellini consegue trazer as suas
préprias raizes historicas, numa Italia do inicio do século XX, encantada com 0s progressos
tecnoldgicos, encantada inclusive com a linguagem filmica, no encontro e confronto com a
modernidade ainda na sua estranheza inicial. De sua pequena cidade natal, Rimini, para uma
Roma que irrompia em avangos progressivos pela técnica, o tema do homem, do seu modo de
se relacionar com o outro, da infancia, da velhice, das bizarrices humanas, das suas buscas, da
sua identidade, estdo todos presentes na poética de Fellini.

A linguagem poética instauradora de sentido em Federico Fellini deixa ver a
ambiguidade, o lado escuro e a claridade, 0 movimento mesmo do ser no devir, que é feito de
apropriacdes devidas e indevidas, mas sempre em modos possiveis de ser, a Arte € um modo
sempre inaugural de dizer aquilo que €. A linguagem como poesia é instauradora de mundo,
mantendo o fundo misterioso, a dadiva do dar-se do ser no devir.

A visdo do artista como a de um ser privilegiado pelo talento individual da criacdo, no
sentido de que é alguém capaz de conciliar a esfera interna, subjetiva, das emocdes e
sentimentos, com a esfera externa, a partir da “realidade” captada do “mundo”, colocando em
obra a expressao de seus sentimentos, “sua criagdo”, ndo se sustenta sozinha. O artista ¢ tudo
isso, € claro, mas antes disso é aquele que melhor obedece ao que deve ser, aquele que sabe
escutar e sabe ver o que ha de ser. E nesse sentido a obra é quem funda a rede de relagdes da
Arte.

Na leitura de Heidegger, a Bewahrung, ou o pertencimento, ndo é dado como algo
externo ou exterior. E a relacdo viabilizada pela obra que une, e dessa unido forma-se um
“povo”, um “grupo”. As obras sdo aquilo que possibilita a criacdo e o desenvolvimento de um
sentimento de pertencimento, de um modo de ser pertencente a uma comunidade. H4 uma
unido, e ndo € a toa que o nome Arte, do latim ars, vindo do sénscrito, tambem significa unir,
fazer juncoes.

A critica heideggeriana a consideracdo da énfase a subjetividade na Arte na
modernidade se insere na sua critica maior ao tratamento dado pela tradi¢do do pensamento



85

ocidental a questdo do homem, isto €, este modo de considerar o homem somente desde a
perspectiva da existéncia de uma relacdo do conhecimento, da relagdo entre 0 homem como
um sujeito versus o mundo como o objeto (HEIDEGGER, 1995, p. 102). Nesse pensamento, a
critica do filésofo se aplica a concepgdo de Arte em que esta seria somente o objeto de
provocacao para estimulos sensoriais do expectador, um objeto de sua representacdo como
tantos outros, que provoca vivéncias e somente isso.

Neste pensamento da tradi¢do ocidental, diz Heidegger, considera-se 0 homem como
estando em uma “esfera interior” da qual “sai” para se situar no mundo, conceituado como a
esfera externa, a “realidade”, mas como se faz este “comercium” entre esfera interior e esfera
exterior, ndo ha clareza no modo de pensar metafisico. Essa critica vem desde Ser e Tempo
(1927), onde ja se apontava para a necessidade de se rever a compreensao da nocdo do ser —
do homem e do mundo. Questiona-se ai sobre o conhecimento como sendo a porta de entrada

do sujeito para o “mundo”. Diz Heidegger:

N&o é o conhecimento quem cria pela primeira vez um “comercium” do
sujeito com um mundo e nem este “comercium” surge de uma acéo exercida
pelo mundo sobre o sujeito. Conhecer, ao contrario, € um modo da pre-senga
fundado no ser-no-mundo (HEIDEGGER, 1995, p. 102).

A retomada por Heidegger da nocdo de mundo, diferente da visdo metafisica, que o
considera como totalidade dos entes ou como “objeto”, como aquilo que estd oposto ao
sujeito, é essencial para ir aléem da compreensdao moderna, que difere da compreensao grega e
também da compreensdo medieval.

Na interpretacdo grega do ente, este € 0 que esta presente (das Anwesende), e 0 que
esta presente esta ai, se chama também de hipokeimenon, sendo que esta palavra foi traduzida
para o latim como subjectum, embora ainda ndo seja o sujeito, o eu cartesiano moderno. Até o
periodo medieval, objectum é ser jogado para, no caso, para a representatio; objeto é entdo
aquilo que ¢ representado, como no exemplo “montanha dourada” (HEIDEGGER, 2001, p.
143).

Ver um ente como sujeito, e este 0 sujeito homem, e ver como objeto tudo que é
contraposto a este sujeito sdo modos modernos de compreender o ser de tudo o que ha. O que
indica que sdo construcdes e como tal necessitam ser compreendidas em seus limites. Sendo
assim, o limite da nogdo de sujeito versus objeto, ou homem versus mundo, é o limite do

conhecimento que o homem criou, visto como o0 espa¢o de dominio sobre a natureza, assim



86

objetivada, e ai mundo néo é visto como algo que faz parte da dindmica do ser, mas é algo
para seu dominio e conhecimento.

A nocdo do Dasein como sendo uma “abertura”, implica rever a nog¢do de sujeito e de
subjetividade, mas, através dessa leitura, repensar a esséncia mesma do homem sob a luz de
uma nova perspectiva, a que nao o vé somente como o sujeito ou mesmo o “animal rational”.
Esse caminho leva a questionar as nog¢des tanto de “razdo”, quanto de “sensibilidade” (tida
nesta tradigdo como sendo o oposto da “razao”), vistos como os componentes do homem a
partir dessa visdo.

Quando Fellini diz que nédo escolheu tornar-se diretor de cinema mas que o cinema o
escolheu (in LAUB, 2003, p. 37), demonstra essa questdo que Heidegger nos apresenta ao
dizer que ndo € o sujeito que impde o0 que deve ser, mas a obra, enquanto um acontecimento
da verdade do ser, é que reivindica sua criacao.

O diretor de cinema diz que escreveu alguns de seus roteiros a medida que as
filmagens foram acontecendo, mas, antes de comecar o filme, ele viajava para conhecer

lugares, o que considerava um bom passeio, e ai comecavam a vir ideias:

Antes de comecar um filme, procuro sempre criar as condi¢cGes para um
alegre periodo de férias que ¢ disfarcado sob o nome de “Pesquisa de
locagdes”. Um ritual do cinema muito simpatico. A gente parte com o
cinegrafista, o assistente do diretor, um representante da producéo, sabendo
ja de inicio, pelo menos no meu caso, que vou acabar reconstruindo tudo
dentro de um estldio e ndo me afastarei de Cinecitta (FELLINI, 1990, p.
5).

Fellini produziu a sua obra a partir dessa disposicao (Befindlichkeit) fundamental de
seu ser-no-mundo. Esse passeio disfarcado de pesquisa capta sentidos e horizontes, além disso
traz memorias, pois ir a lugares fazer “pesquisas” ¢ escutar a realidade nas suas
concretizacOes. Essa prévia toda ndo culmina ja no escrever o texto, o roteiro, ja que, em
algumas obras, ele escreve os dialogos a serem filmados a cada dia, ou, como ele diz, o filme

vai se fazendo. Para o diretor, é o filme que o dirige:

Como eu lhe disse, é o filme que me dirige, e eu me limito a segui-lo.
Comovido e admirado por esse grande milagre que é o cinema. Basta uma
ideia e tudo entra em movimento, e ndo uma ideia que um escritor em sua
residéncia, ao amanhecer, bota no papel, com uma caneta na mao, sozinho —
mas uma ideia conjunta, que nos mobiliza em torno de toda essa grande
méaquina que vocé vé, e de tudo aquilo que vocé ndo vé — produtores,
capitais, acordos escritos e verbais — mas que existe e tem seu peso. Tudo
baseado na esperanca, tudo por uma ideia (FELLINI, 1990, p. 15).



87

Para Fellini, o saber sobre o filme ndo estd no dominio de um roteiro prévio ou nas
técnicas de filmagens, etc., 0 seu saber é ndo saber que vai se construindo junto, a partir dessa
obediéncia; esse deixar ser, esse sim é o ouvir disponivel, disposto aquilo que chega, e a partir
dai constroi-se a obra. Fellini ndo acredita em improvisdo, para ele, “o termo ¢ impreciso,
irritante até, vocé tem € de estar disponivel para o que nasce, algo que é disforme, confuso,
enigmatico” (LAUB, M. 2003 p. 13).

A verdade da Arte mostra-se, e o artista € aquele que sabe melhor ouvir aquilo que deve
ser, que deve vir a ser em sua verdade. Mas, na visao da Estética tradicional, a Arte vale como
algo do ambito do belo; j& o verdadeiro cabe ao &mbito da logica. A seguir, passamos a
abordar a critica heideggeriana ao modo da Estética se relacionar com a Arte e as implicacGes

deste pensar para 0 modo de Formacao pela Arte.

3. ESTETICA, ARTE E A QUESTAO DA VERDADE

Heidegger traz em suas obras, Ser e Tempo (1927), Sobre a esséncia da verdade
(1930), Cartas sobre o humanismo (1948) e outras, a necessidade de repensar a nogdo
tradicional de homem. Essa visdo do pensamento da tradicdo ocidental do homem como o
animal racional, que separa e opBe razdo e sentidos, promoveu um modo de compreender a
questdo do sensivel e da sensibilidade com implicacbes essenciais na educacdo estética
ocidental, e tornou o ambito do sensivel um tanto problematico, como pondera Gerd
Bornheim:

A sensibilidade foi reduzida pelo humanismo ocidental a um fenémeno
puramente subjetivo, subordinado a um intelectualismo que o condena a ser
mera fonte de opinido, e isso tudo vai calar profundamente na educacéo
estética do homem (BORNHEIM, 2001, p. 138).

Ja que 0 homem foi visto e compreendido como sendo um composto de partes, a razao
e a sensibilidade, o &mbito da sensibilidade foi deixado em segundo plano por ser considerado
inferior, mera fonte de opinides e ndo de “conhecimentos verdadeiros”, conforme a tradigdo
de pensamento ocidental. A sensibilidade e as emogdes passaram a ser vistas como o0 ambito

que precisa ser “formado”, “educado”, elevado do mundo da opinido para o reino da razao, €

de modo a promover um refinamento do gosto e da apreciacdo do sujeito ao objeto belo. H& 0



88

entendimento de que a Arte forma a sensibilidade do sujeito para aprecié-la, e ai deixa-se de
pensar a Arte como modo fundamental da existéncia. A seguir, tratamos da critica a Estética e

a nocdo de Formacao Esteética.

3.1 A Critica a Estética e a Formacao estética

Como consequéncia deste modo de pensar que opGe e privilegia a razdo aos sentidos,
o valor e a condicdo da Estética enquanto promotora de conhecimentos, enquanto ciéncia
mesmo, Vai se tornar necessario, correspondendo aos anseios do pensamento moderno de a
tudo conhecer e dominar, e vai comecar a despontar e se afirmar a partir de 1750 com
Alexander Gottlieb Baumgartem e a publicacéo da sua Estética — a logica da Arte e do poema
(1993), mas ainda ai o conhecimento da Estética é visto como conhecimento inferior.
Baumgartem nomeia a Estética a ciéncia das sensacOes, e esta como uma teoria do belo.

Assim ele diz:

E evidente 0 bastante que as coisas sensiveis ndo equivalem somente aos
objetos das sensacdes, uma vez que também honramos com este nome as
representacdes sensiveis de objetos ausentes (logo, 0s objetos da
imaginacdo). As coisas inteligiveis devem, portanto, ser conhecidas através
da faculdade do conhecimento superior, e se constituem em objetos da
l6gica; as coisas sensiveis sdo objetos da ciéncia estética (epistemé
aisthetiké), ou entdo, da Estética (BAUMGARTEM, 1993, p. 53).

Justificar a existéncia e importancia do sensivel como objeto de ciéncia, nesse
momento historico do racionalismo prevalecente, torna-se uma necessidade. Baumgartem
considera que a parte inferior da faculdade cognitiva € sensitiva, e a existéncia do sensivel

num discurso “cientifico e intelectual” é uma suposi¢ao necessaria, ja que, segundo ele:

Como nenhum filésofo alcanca tamanha profundidade que lhe permita
contemplar todas as coisas com o intelecto puro, sem se deter no nivel do
conhecimento confuso; do mesmo modo, quase nenhum discurso chega a ser
cientifico e intelectual que ndo se encontre uma sé ideia sensivel ao longo do
seu encadeamento. Por consequéncia, aquele que se dedica antes de tudo ao
conhecimento distinto pode encontrar quaisquer representacdes distintas
num discurso sensitivo; este Ultimo, no entanto, permanece sensitivo, assim
como o discurso cientifico permanece abstrato e intelectual
(BAUMGARTEM, 1993, p.12, grifo nosso).

Trata-se de elevar o valor da parte sensivel da faculdade cognitiva, mas, claro, ela era

ainda considerada como algo inferior, como conhecimento inferior, j& que ndo era possivel



89

contemplar todas as coisas com “o intelecto puro”, e a propria palavra “puro” deixa ver que o
sensivel é considerado somente por uma necessidade, mas limita-se a dar o dado para que o
intelecto o trabalhe.

Para Baumgartem, o poema € um discurso sensivel perfeito, e o conjunto das regras as
quais ele deve se submeter é a Poética. A ciéncia da Poética é a Poética filosofica, e a aptidao
para elaborar um poema é a Arte da Poesia, e aquele que possui esta aptiddo € um Poeta
(Ibidem, p.13). Baumgartem nomeia a faculdade de sentir como sensibilidade, que tem um

lado interno e um externo, como diz:

A sensibilidade representa tanto o estado de minha alma, quando entdo é
chamada de sentido interno; quanto o estado de meu corpo, quando recebe o
nome de sentido externo. A partir disto, uma sensa¢do tanto € interna, se ela
deve sua atualizagcdo ao sentido interno (que € a consciéncia no sentido
estrito); quanto é externa, se ela deve sua atualizacdo ao sentido externo
(Ibidem, p. 66).

A explicacdo de Baumgartem representa bem a compreensdo do animal racional,
daquilo que é usual quando se fala em sentido externo e interno de sensibilidade. Esse modo
de ver ainda é presente na mentalidade do animal racional.

Baumgartem buscou combater as objecBes a sua teoria, procurando mostrar a

necessidade do sensivel:

Objecbes poderiam ser feitas a nossa ciéncia, a saber: as percepc¢des
sensitivas, 0 imaginario, as fabulas, as perturbacfes das paixdes, etc. sdo
indignas do fildsofo e situam-se abaixo do seu horizonte. a) O fil6sofo é um
homem entre os homens e ndo julga bem se considerar tdo extensa parte do
pensamento humano alheia a ele; b) A teoria geral dos belos pensamentos
confunde-se com a prética e com a realizacdo particular (Ibidem, p. 96).

E sobre a objecdo de a Estética ndo ser uma ciéncia e sim uma Arte, responde

Baumgartem que estas ndo séo opostas:

A Arte e a ciéncia ndo sdo maneiras de ser opostas. Quantas Artes, que
outrora eram apenas Artes, agora sdo tambem ciéncias? A experiéncia
provara que nossa Arte pode ser demonstrada. E evidente a priori que a
nossa Arte merece ser elevada a categoria de ciéncia porque a psicologia e
outras ciéncias fornecem certos principios e porque as aplicagdes,
mencionadas nos 83, 4 e outros, o demonstram (Ibidem, p. 97).

A Arte era vista como conhecimento ainda inferior, e alcar o grau de ciéncia era para
Baumgartem e para sua época “elevar” a Arte, e para tal ele se respaldava com a colaboragao

da psicologia e de outras ciéncias que lhe forneciam principios.



90

Hegel, na Introducdo da sua Estética (1997) considera que esse aparecimento e
afirmagdo da palavra Estética com Baumgartem aconteceu numa época em que a
consideragdo da Arte a tinha como algo de uma “trivialidade impressionante”, num tempo em
que se tratava a Arte como o “despertar de sensac¢des agradaveis”, portanto num momento de
“decadéncia” da Arte, e que o termo Estética indicava a ciéncia das sensacdes, esta como
teoria do belo. E para ele, essa palavra sé era primeiramente familiar aos alemées, pois 0s
franceses tinham “théorie des arts” ou “des belles lettres”, ¢ os ingleses tinham a “critic”
(HEGEL, 1997, p. 34).

Para Hegel, o termo Estética ndo é dos melhores, e haviam sido propostos outras
denominagdes, tais como: “teoria das belas ciéncias”, “das Belas-Artes” — que ndo foram
aceitas e, segundo ele, “com razao”. O termo “calistica” também foi um dos termos pensados,
mas ao final, Hegel diz ter deixado o termo Estética por considera¢do, pois “este termo
adquiriu direito de cidadania na linguagem corrente, o que € ja um argumento em favor da sua
conservacdo” (HEGEL, 1997, p. 34).

Hegel coloca a crescente importancia do dominio conceitual num mundo em que as
pessoas apresentavam maiores dificuldades de viver, provenientes da crescente complexidade
da vida social e politica. Para ele, a aten¢do das pessoas tinha sido absorvida por “interesses
mesquinhos e visdes utilitarias que tiraram a alma aquela serenidade e aquela liberdade que

proporcionam o gozo desinteressado da Arte”, e acrescenta:

Tal como é, a nossa cultura veio a ficar inteiramente dominada pela regra
geral, pela lei. A estas determinacdes gerais se deu 0 nome de conceitos e 0
conceito tornou-se, por seu turno, uma determinacdo abstrata. Disse Schiller,
a este respeito, as palavras precisas: todos contam por um, triste é o poder
que sobre eles o conceito exerce (HEGEL, 1996, p. 39).

E Hegel transcreve a citacdo em que Schiller ja colocava esta problematica, em nota

de rodapé, citacdo que vale a pena aqui reproduzimos:

Numerosos sdo os bons e os inteligentes, mas todos contam por um/ pois
todos sdo dominados pelo conceito mas nao, infelizmente, pelo coracdo
amante/ triste € o império do conceito: tem mil formas mudaveis. / Sé
fabrica, pobre e vazio, uma Unica. / Mas a vida e a alegria erguem-se
plenamente onde a beleza / Reina; o Uno reaparece em mil formas
(SCHILLER apud HEGEL, 1996, p. 39).

Reiterando Schiller, para Hegel, o mundo sensivel, da vida, do sentimento e do belo,
estava asfixiado pelo crescente envolvimento no mundo do conceito, da esfera do intelecto, e,

para ambos, a Arte tinha este papel a cumprir: a de elevar, pela sensibilidade, 0 homem a


http://www.sinonimos.com.br/dominio/

91

plenitude, j& que até entdo sO ao intelecto se voltava. Vai-se constituindo esta tradi¢cdo que
separa e opde sentidos e razdo e aquilo que os forma, a Arte como aquela que tem a funcdo de
preencher esta lacuna, o educar os sentidos e a sensibilidade.

Nessa tradicdo de pensamento metafisico, a consideracdo da Arte sob a égide da

Estética é determinada pela relagdo do homem com o sentir. Diz Heidegger:

A palavra Estética é cunhada de maneira correspondente a aisthesis
episteme: conhecimento do comportamento sensivel, sensorial e afetivo,
assim como disso por meio do que ele é determinado. O que determina tanto
0 pensar, a légica, quanto isso em relagdo ao que ele se comporta é o
verdadeiro. O que determina a postura e o comportamento do homem, assim
como isso em relagdo ao que ele se comporta, € o bem. O que determina o
sentir do homem, a estética, assim como isso em relacdo ao que ele se
comporta, é o belo. O verdadeiro, 0 bem, o belo sdo objetos da l6gica, da
ética, da estética. De acordo com isso, estética é a consideracdo do estado
sentimental do homem em sua relagdo com o belo, é consideracdo do belo na
medida em que ele se encontra em ligacdo com o estado sentimental do
homem. O belo mesmo ndo é nada além do que o que produz esse estado por
meio de sua apari¢cdo. Mas o belo pode ser da Arte e da natureza. Porquanto
a Arte produz o belo a sua maneira, na medida em que a Arte é a “Bela
Arte”, a meditagdo sobre a Arte se transforma em estética (HEIDEGGER,
2010, p. 72).

A relacdo da Estética como consideracio sobre o belo — com a criacdo da Etica como
consideracdo sobre o bem e da Ldgica como consideracdo do verdadeiro — é para Heidegger
um “sintoma” do mesmo caminho: assim como o comportamento humano e suas leis estéo
ligados a légica e a ética, o0 comportamento sensivel, sensorial e afetivo, esté ligado a estética;
e 0 belo é 0 que suscita esse comportamento humano. Mas, para Heidegger, tomado em
sentido estreito, o estado sentimental ndo ¢ “estético”, ao contrario, ele s6 se chama estético
porque “visa de antemao ao estado sentimental suscitado pelo belo, porque liga todas as
coisas a esse estado e as determina a partir dai” (HEIDEGGER, 2010, p. 72).

A vivéncia aparece neste contexto em que a obra torna-se o0 objeto para o despertar do

sujeito, como diz Heidegger:

Uma vez que a obra de Arte é determinada no interior da consideragéo
estética da Arte como o belo produzido pela Arte, a obra é representada
como 0 que suporta e suscita 0 belo no que diz respeito ao estado
sentimental. A obra de Arte é estabelecida como “objeto” para um “sujeito”.
A ligacdo sujeito-objeto é normativa para a sua consideracdo, com efeito,
como uma ligagdo sentimental. A obra torna-se objeto em sua superficie que
esta voltada para a vivéncia (Ibidem, p. 72).



92

Mas para Heidegger, embora o titulo “Estética” usado para definir essa meditacdo
sobre a Arte e sobre o belo seja recente e remonte ao século XVIII com Baumgartem, no
entanto “a coisa mesma que ¢ denominada de maneira precisa pelo nome, o modo de
questionamento da Arte e do Belo a partir do estado sentimental daquele que frui e daquele
que produz”, esta ¢ antiga, diz o pensador. Esse aparecimento da Estética se deu mesmo para
Heidegger ja com Platdo e Aristoteles e é ja um indicador de um periodo de decadéncia da
Arte e da filosofia, quando ndo mais se tem as grandes obras nem a grande filosofia que lhe

corresponde, mas se fala sobre elas. Diz Heidegger:

Nos gregos, a grande Arte e a grande filosofia corriam, a principio,
paralelamente. A estética s6 comegou ai, por sua vez, no instante em que a
grande Arte, assim como a grande filosofia chegaram ao seu fim. Por esse
tempo, na época de Platdo e Aristoteles, foram cunhados no contexto da
estruturacdo filoséfica como um todo os conceitos fundamentais que
futuramente passaram a delimitar o campo de visdo de todo guestionamento
sobre a Arte (HEIDEGGER, 2010 b, p. 74).

A Estética, para Heidegger, esta relacionada com uma interpretacéo derivada da Arte,
gue a tem como objeto da vivéncia e do gozo estético. Para ele, a tentativa da construcdo da
obra de Arte total de Wagner é um exemplo dessa relacdo sentimental como objetivo da Arte,

e esta fracassou, como diz o pensador:

O fracasso da tentativa wagneriana deveu-se com isso, antes de tudo, a
concepcao e a avaliacdo da Arte a partir do mero estado sentimental, assim
como a crescente barbarizagdo do proprio estado sentimental, que acabou
por se tornar mera efervescéncia e ardor do sentimento entregue a si mesmo.
Por outro lado, foi possivel considerar essa excitagcdo da embriaguez afetiva
e o desencadeamento dos “afetos” como uma salvagdo da “vida”, sobretudo
em face do crescente empobrecimento e desertificacdo da existéncia por
meio da indlstria, da técnica e da economia em conexdo com um
estiolamento e esvaziamento das forcas conformadoras do saber e da
tradicdo; e isso para ndo falar da total falta de todo e qualquer
estabelecimento de uma meta grandiosa para a existéncia. Foi preciso que a
ascensao até a efervescéncia dos sentimentos oferecesse o espaco faltante
para uma posi¢cdo fundamentada e articulada em meio ao ente, o tipo de
coisa que somente a grande poesia e 0 grande pensamento podem criar
(Ibidem, p. 81).

Num mundo de “desertificacdo da existéncia por meio da industria”, onde

3

principalmente falta “uma meta grandiosa para a existéncia”, a Arte cumpre o papel de

“salvar” a vida, fornecendo momentos sentimentais, mas, para Heidegger, sem haver essa



93

“meta grandiosa para a existéncia”, toda a tentativa da Arte restrita a “efervescéncia de
sentimentos” fica subsumida em seu poder.

Esta via de compreensdo da Arte a partir de seu papel social numa existéncia
desertificada tem repercussdes na estética. Por exemplo, na Estética marxista, a arte cumpre a
funcdo de desalienacdo do individuo, ela serve para a causa social. J& Marcuse vai dizer que a
arte ndo pode servir para nada de outro. Quando discute uma “dimensdo estética”, ele se
refere ao potencial da propria Arte como revolucionario, que ndo depende de nada de outro.
Para ele, a Arte ndo pode estar subsumida no objetivo da luta de classes, pois o poder
revolucionario da Arte tem que estar nela mesma, diz ele, que considera que a Arte abre uma

dimensdo que de nenhum outro modo aconteceria:

A Arte reflete esta dindmica na sua insisténcia na verdade de um mundo por
ela criado, que ndo é o mundo da realidade social nem o tem por solo. A
Arte abre uma dimenséo inacessivel a outra experiéncia, uma dimensao em
gue os seres humanos, a natureza e as coisas deixam de se submeter a lei do
principio da realidade, hoje dominante. Sujeitos e objetos encontram a
aparéncia dessa autonomia que lhe é negada na sua sociedade. O encontro
com a verdade da Arte acontece na linguagem e imagens distanciadoras, que
tornam perceptivel, visivel e audivel o que ja ndo é ou ainda ndo é percebido,
dito e ouvido na vida diaria (MARCUSE, 1999, p. 74).

A Arte é, enquanto origem, um modo de fazer ver, em que 0s sujeitos se reconhecem e
reconhecem o que ndo é percebido no cotidiano, diriamos mesmo, no impessoal.

Jimenez, em sua obra O que € Estética, fala das dificuldades da Estética ao longo de
sua historia, pois, como reflexdo filosofica sobre a Arte, a Estética “apresentava-se
prematuramente envelhecida” (JIMENEZ, 1999, p. 9). Para este filosofo francés e professor
de Estética, a palavra Estética carrega em si diversos significados, mas para ele ela atualmente
tem o significado de “compreender e explicar a ambiguidade da Arte”, sendo este o desafio do
esteta (estheticien) (Ibidem, p. 11).

Para Jimenez, a ambiguidade da Arte esta ligada ao fato de ela ser ao mesmo tempo
racional, que supde materiais, instrumentos e projeto, e também irracional, na medida em que
permanece “afastada das tarefas cotidianas que ocupam a maior parte da nossa existéncia”; ¢
0 que considera ser o “irracional”. Para Jimenez, o descrédito da Estética ao longo de sua
historia se deve ao fato de que alguns estetas quiseram, por vezes, impor regras aos artistas,
seja ao fixar normas que permitissem julgar o belo ou o feio, 0 harmonioso ou desgracioso, o
gue levava sempre a um academicismo. E, para Jimenez, esses academicismos estdo sempre

sujeitos a aparecer, mas, para ele, os estetas hoje tentam evitar “propor uma codificacao



94

incompativel com o espirito de criatividade e de inovagdo que caracteriza a pratica da Arte”
(Ibidem, p. 12).

Uma histéria da estética é concebivel, para Jimenez, somente se pensar nao a historia
de teorias e doutrinas sobre a Arte, o belo ou sobre as obras, mas “a historia da sensibilidade,
do imaginario e dos discursos que procuram valorizar o conhecimento sensivel, dito inferior,
como contraponto ao privilégio concedido, na civilizacdo ocidental, ao conhecimento
racional” (Ibidem, p. 25).

Em sua Estética, Jimenez comenta sobre “um horizonte estético” que vé existir em

Heidegger, e neste comentario diz que o filésofo permaneceu dominado por uma repeticao:

Repeticdo excepcional, por parte de alguns homens de elite, poetas,
filésofos, homens de Estado, marcados pelo sinete de um destino fora do
comum e capazes de reproduzir, durante um certo tempo, o que foi vivido
outrora, na Grécia, de Heraclito, 2.500 anos antes da nossa era (JIMENEZ,
1999, p. 323).

Na compreensdo de Jimenez, Heidegger teria feito todo o esfor¢co de pensar a Arte
para somente promover o retorno a sua fonte originaria, no caso, a Grécia antiga, e repeti-la.

A leitura de Jimenez ndo se atenta para o fato fundamental da questdo do ser, questao
norteadora de todo o esforco de pensamento de Heidegger, que também comanda todo o
movimento de suas colocagOes sobre a Arte, e por isso mesmo fazem Heidegger questionar as
pretensdes da Estética sobre a Arte e o belo de modo a promover ndo uma “mera repeti¢ao”,
mas uma “nova origem” a partir da recoloca¢do da questdo essencial do ser no que esta se
relaciona com a Arte em sua verdade.

Para Jimenez, Heidegger também ndo aprovava a Arte moderna®, teria inclusive se
confessado confuso diante dessa questdo (lbidem, p. 323). E se Heidegger elegeu Holderlin
como “arauto da alma germanica e de suas aspiragdes”, diz Jimenez, isso reside no fato de
que Holderlin falava exatamente de “volta a terra”, “aos antepassados”, ao “solo alemdo”, que
realmente sdo questdes primordiais a Heidegger.

Jimenez discorda de Heidegger quando diz, por exemplo, que este rejeita a Arte

moderna. Mas consideramos que a postura de Heidegger seria antes questionar a base da

% A esse respeito concordamos com Gadamer quando chama a atencdo para uma leitura equivocada de
Habermas sobre a ideia de uma ndo aceitacdo, por parte de Heidegger, da Arte moderna. Diz Gadamer: “Eu, em
todo caso, leio com espanto a afirmacdo de Habermas de que as representacGes heideggerianas da Arte séo
determinadas por sua predilecdo pelo classico e isso por mais que se saiba de seu interesse decidido por Van
Gogh, Franz Marc, Paul Klee, Giacometti, Paul Celan e René Char’(GADAMER, 2007, p. 84). A diversidade de
obras de interesse do fildsofo, que vdo desde o templo grego até a poesia de Jorge Trakl, passando por esses
artistas citados e tantos outros, deixa ver como sdo complicadas as generalizagBes e simplificacBes do seu
pensamento.



95

constituicdo da prdpria modernidade, assentada que estd no cogito cartesiano, e que leva
diretamente ao questionamento do projeto crescente que vivemos de dominagdo da natureza
pela ciéncia e pela técnica. Questionar as bases da modernidade € questionar a base do
conhecimento centrado na relagdo sujeito versus objeto, homem versus mundo, que sao Vvistos
como “coisas” opostas. Questionar a ciéncia e a técnica como Unico destino é tentar uma via
alternativa para que realmente possa ainda haver possibilidades e novos horizontes de
constituicdo de sentido e de mundo para 0 homem em seu devir historico.

Questionar a modernidade é perceber que ha algo anterior, prévio, a esse modo de
conceber o homem em sua relagdo no mundo, ndo s6 desde o cogito cartesiano, desde o
homem como sujeito, e que esse modo precisa ser levado em consideragdo. Por isso, para
Heidegger, ndo se trata de revalorizar o ambito do sensivel, trata-se de rever o modo de
considerar o homem em sua constituicdo fundamental, que é considera-lo desde sempre como
um ser-no-mundo. Sob a égide da compreensdo metafisica entdo vigente, sob a égide da
ciéncia e da técnica modernas, a Arte fica como “responsavel” por educar o sensivel e restrita

a esse ambito da vivéncia, este sim é um problema, a partir da leitura de Heidegger.

3.2 A Estética como Formacao da existéncia histérica do homem

Se na antiguidade classica a questdo da Formacdo pela Arte € impulsionada por
Platdo*’, que se torna a grande influéncia para o Ocidente, na modernidade é Friderich
Schiller quem ocupa um lugar especial na referéncia da discussao sobre a importancia da Arte
na Formacdo humana. Na leitura de Heidegger, o problema maior da proposta de Schiller de
uma educacao estética é que esta ndo foi bem compreendida por toda uma tradicdo, que
considerava a Formagdo do homem estético como se esta se desse ao lado da Formagéo do
homem politico e etc., 0 que, segundo Heidegger, ndo é verdadeiro, pois quando Schiller trata
da “condigdo” estética ele dird que ¢ formar o homem para sua humanidade, para ser de fato

um homem.

47 Platdo considera a necessidade de purificacdo da Arte e ndo sua eliminacdo da sociedade ideal. No livro Il da
Republica, ja se reporta & musica e a ginastica, e propde o inicio do contato das criancas com as narrativas
homeéricas devidamente modificadas, a partir de trés anos de idade, para que ja se iniciasse o cultivo da Paideia,
da virtude mais essencial, o sentido de pertencimento, de ser parte de um todo, de um grupo. Platdo favoreceu o
entendimento da necessidade de ndo consideracdo dos sentidos na relagdo com o conhecimento verdadeiro, ja
gue os sentidos é que levam ao erro e no mundo do intelecto, da razdo, sdo as ideias que levam a verdade. Assim,
0s sentidos e o sensivel sdo parte inferior que levam ao erro e por isso devem ser abolidos. Na modernidade, isso
vai ressoar num modo de cultivar separadamente corpo ou mente. O cultivo da espiritualidade independe dos
cuidados com o corpo, ja que este é o instrumento mesmo de decadéncia (Cf. PLATAO, 1996, capitulo 111).



96

Schiller, nas suas Cartas Sobre a educacdo estética do homem (1991), pensa a
possibilidade de uma educacéo estética que deveria ser considerada como uma mediacao para
0 que ele denominou de impulsos (Triebe), ndo mais faculdades ou partes, mas simples
impulsos: os impulsos da razdo e os impulsos dos sentidos, de modo a que a razdo
“controlasse” os impulsos do estado sensivel do ser humano.

Para Schiller, essa educagéo era uma necessidade premente de seu tempo, que tanto
progresso tornou possivel pelo desenvolvimento da razdo, mas ndo contribuiu com o
desenvolvimento do homem mesmo, o que o leva a reconsiderar a Formacdo humana, agora a

partir da educacgéo do sentimento, como ele diz:

A educacdo do sentimento, portanto, é a necessidade mais urgente de nosso
tempo, ndo somente por ser um meio de tornar ativamente favoravel a vida o
conhecimento aperfeicoado, mas por despertar ela mesma o aperfeicoamento
do saber (SCHILLER, 1991, p. 62).

A educacdo dos sentimentos é necesséria, e ndo a eliminacdo deles. Para Schiller, o
homem € um ser determinavel, e as sensacdes sdo determinantes de seu ser. Sendo assim, as
capacidades sensoriais humanas sdo vistas como poderes, tais como o poder de ouvir, 0 poder
de cheirar, o poder de tatear, o poder de ver, o que Kant chamou de capacidades de
receptividade. Essas capacidades sdo determinaveis e se determinam sempre de um ou outro
modo.

Na leitura de Heidegger, quando Schiller trata da educacédo estética do homem, entéo
ele trata de uma educagdo do homem para uma bem determinada condicdo de si mesmo, de
seu ser — para uma condicdo que € a Formacdo da existéncia historica do homem, da sua
cultura. (HEIDEGGER, 2005, p. 18).

Essa consideracdo de Heidegger evidencia que educar é educar para “uma bem
determinada condi¢do de si mesmo”, o essencial na “formacdo” é o voltar-se sob si mesmo
que ela possibilita, um conhecimento que €, primeiramente, conhecimento de si mesmo como
ser-no-mundo e ndo simplesmente como sujeito ou individuo.

Nao se trata, portanto, de educar o homem para ser um “homem estético”, pois esta €,
segundo Heidegger, uma leitura equivocada das cartas de Schiller, como € a leitura feita por
Kierkgaard e pela maioria dos pensadores do século XI1X, de suas propostas de uma condi¢do
estética (HEIDEGGER, 2005, p. 27). A condigdo estética ¢ para Schiller a condicdo da “real e
ativa determinabilidade do homem”, afirma ele na Carta XX (1991). Portanto, a condigéo



97

estética ndo € uma entre outras, e sim o que a determinabilidade do homem deveria, de modo
geral, formar como o homem historico é.

Essas consideracGes acima sdo essenciais para se pensar de que modo pode-se
relacionar, numa perspectiva heideggeriana, a questdo da Formagdo humana com a Arte, ja
que Heidegger ndo s6 concorda com Schiller como também considera que toda uma tradicao
ndo soube ler e interpretar o carater fundamental da sua Formacdo do homem estético, que
ndo deve ser vista como um tipo de Formacédo, como se tem a Formacao do homem politico,
por exemplo.

A condicdo estética é, para Schiller, uma condi¢do fundamental do processo de
Formacdo do que é mais proprio do homem, da sua humanidade mesma. Assim, como para
Heidegger, se 0 homem é ser-no-mundo, desde sempre situado, transcendendo a si mesmo
como projeto de existéncia, a Arte vai contribuir para possibilitar uma apropriacdo de sentido
auténtico ao Dasein, que pode ou nao se efetivar.

A condicéo estética é a condigdo essencial para fundar e formar a historia, assim como
é a condicdo fundamental da possibilidade do saber e do agir, ndo sendo nem fuga nem
abstracdo da realidade, mas possibilidade desta, diz Heidegger da sua leitura das Cartas de
Schiller. Para Schiller, a condicdo estética € a verdadeira origem do homem livre histérico, e
esta condicdo é determinada pela beleza. O homem, para Schiller, é transformado na condicéo
estética, que representa a beleza através da Arte.

A visdo de homem de Schiller enquanto a de um ente determinavel tem afinidades
com a compreensdo de Heidegger do Dasein, ja que este é simplesmente um ente aberto a
possibilidade de ser, um projeto. Para Heidegger, dizer que o Dasein é determinavel implica
dizer que ele ndo é ainda algo pronto, determinado, por isso ele se determina, ou seja, ser
determinavel ¢ dizer, em termos heideggerianos, “ser abertura para”, “ser projeto de”. A
determinabilidade é assim o estar aberto do homem no espaco temporal. (HEIDEGGER, 2005
p. 28).

Para Heidegger, Schiller avanca com relacdo a questdo da visdo de oposicao entre 0s
sentidos e razdo ao mostrar que ambos sdo extremos opostos, mas que ambos dependem um
do outro, ou que um ndo € sem o outro. Este seria o olhar transcendental de Schiller, em
contraste com o olhar da metafisica classica. A metafisica classica perguntaria: de onde vém
sentidos e razéo, e como eles se formaram? Exatamente o que fez a ciéncia natural do século
XIX, que pesquisou a sensorialidade e a razdo como partes componentes do homem. Ja na
pergunta transcendental, o importante, complementa Heidegger, ndo é como a sensorialidade



98

se forma, por que existe, e sim até que ponto € possivel o conhecer para 0 homem e como
essas partes estdo envolvidas (HEIDEGGER, 2005, p. 50).

Schiller mostra a dependéncia do homem aos sentidos, porém é necessario 0 que ele
chama de “passo atras”, que € uma real apropriacao dessa sensorialidade, ja que a ela deve ser
elevada e ndo suprimida. Para Heidegger, € neste retorno a sensorialidade que nasce a origem
da liberdade num sentido transcendental em Schiller.

Heidegger aproxima-se de Schiller nessa consideracdo do ser do homem enquanto
determindvel, ou enquanto um poder ser, e enquanto “dependente” dos sentidos. Heidegger
fala que na sensorialidade temos uma abertura para todo o experiencial. Para Heidegger,
quando ndés sentimos algo, simultaneamente sentimos a nds proprios em uma condic¢do, 0 que
foi sentido é sempre um se sentir (HEIDEGGER, 2005, p.18, traducdo nossa).

Schiller, ao propor a sintese harmonica entre sentidos e razéo, que se da através do
desenvolvimento da condicdo estética humana, indica que essa sintese é o que possibilita ao
ser humano desenvolver nada mais nada menos do que sua propria humanidade, e, desse
modo, sentidos e razdo se “anulam mutuamente”, ou se “neutralizam”. Schiller ainda depende
da definicdo metafisica de homem como animal racional como base para a compreensdo do
homem, porém ele avanca ao considerar que sentidos e razdo ainda ndo descrevem a esséncia
humana, o que se da somente com a condicdo estética.

Sendo assim, a condicdo ou disposicdo estética tem uma enorme importancia para a
Formacdo, ndo sendo essa condicdo estética nada aléem de uma condicdo ou disposicdo. Se
ndo for desenvolvida, formada, o ganho que se tem com essa Formacdo € o de ser livre. A

Arte permite ao homem ser livre, e ser livre é tornar-se o que deve ser, como diz Schiller:

A disposicéo estética — como Estado intermediério, de plena liberdade ludica
— restitui-nos, pois, as virtualidades humanas enquanto meras virtualidades,
pelo fato de anularem-se mutuamente as oposi¢des da necessidade natural e
de necessidade moral. Esta descricdo do estado de “indiferenca”, de
neutralizagdo mdtua e indeterminacdo importa uma negacdo de efeitos ou
intencdes imediatos de ordem moral ou religiosa, ou de qualquer outra
espécie, no uso da Arte. Mas a0 mesmo tempo atribui & Arte altissima
funcéo educativa, ainda que indireta, visto ela restituir ao homem a liberdade
de tornar-se aquilo que lhe cabe tornar-se (SCHILLER, 1991, p. 113).

A disposicdo estetica é entdo algo essencial para a Formagdo humana no que esta tem
de mais proprio, segundo Schiller, e sé ai 0 homem é verdadeiramente livre para poder agir e
ser. O resultado da Arte é a beleza, desvinculada de valores ou intences de ordem moral ou

religiosa ou mesmo mercadologica.



99

A beleza se apresenta como que uma segunda criadora do homem, diz Schiller, que a
compara com a natureza, nossa criadora original, e ai esta posta a necessidade de Formacao
como imperativo vital, que deixa ver, nesta visdo schilleriana, 0 homem como um ente a se
fazer, j& que a natureza nao nos deu nada além de “aptiddo para a humanidade”, uma
faculdade, cujo uso, no entanto, fica dependente da decisdo de nossa propria vontade. E a
funcdo educativa da Arte “¢é grande, porém indireta ja que ela possibilita ao homem ser livre
para tornar-se aquilo que deve ser” (Ibidem, p.113), cumprindo assim seu nao acabamento.
Nas Cartas, Schiller expde o problema da Formacdo humana em sua época, uma Formacéo

que j& se mostrava parcial e fragmentaria para formar o homem e o cidad&o. Diz ele:

(...) quando honra num cidaddo somente a memoria e noutro apenas o
entendimento de tabelas, num terceiro a habilidade mecéanica (...) quando
exige uma intensificacdo da habilidade isolada igual a restricdo que impde ao
sujeito, ndo pode admirar que as restantes disposi¢des do espirito sejam
preteridas, que os cuidados todos se voltem para uma Unica, respeitada e
recompensada. Embora saibamos que o génio poderoso ndo faz de sua
profissdo os limites da sua atividade, é certo que o talento médio consome no
encargo que lhe tenham atribuido toda a parca soma de suas forcas.
(SCHILLER, 1991, p. 53).

A parcialidade da Formacdo se da pela valorizacdo das habilidades que se afirmam
apenas na medida em que estas servem ao trabalho do cidadao e ndo a seu ser como um todo.
Schiller reclama da vida em sua época (século XVIII), comparando-a ao esplendor da vida no
mundo grego, substituido pelo que ele considera ser em sua época “uma engenhosa
engrenagem de uma vida mecanica, uma totalidade formada por infinitas particulas sem
vida”, lamenta a separacdo entre “trabalho e gozo”, entre a “lei e os costumes”, “o meio da
finalidade”, e o “esforco da recompensa”, temas ainda muito atuais em nossa sociedade
contemporanea. Considera ainda 0 homem na sua época como estando acorrentado a um todo,
sendo uma particula desse todo, sendo o som desse mundo mecéanico algo como um

incomodo. Diz ele:

Ouvindo eternamente 0 mesmo ruido monotono da roda que ele aciona, o
homem ndo desenvolve a harmonia de seu ser, e, em lugar de desdobrar em
sua natureza a humanidade, tornou-se mera cépia de sua ocupacao, de sua
ciéncia (Ibidem, 1991, p. 53).
A condigdo estetica se liga diretamente a Formacdo do individuo, por isso sua
necessidade premente, ja que sua falta implica exatamente a perda da conquista da prépria

humanidade do homem, que passa a se tornar “mera copia de sua ocupagdo”, de “sua ciéncia”.

Esta Formag&do humana ou a falta dela tem a ver, em Schiller, com a falta de valorizagdo do



100

sensivel, sendo que esta ndo valorizagdo do &mbito do sensivel, da sensorialidade, culminou
com o advento das atrocidades advindas da Revolugdo Francesa. E este €, para o pensador, 0
momento em que a razdo mais foi enaltecida, exigida, mas faltou a unido entre razdo e
sensibilidade, o que, segundo ele, s6 € possivel através da condi¢do estética, condicdo
intermediéria, mas essencial para a Formagdo humana.

Assim como Schiller defendia a existéncia de uma condicdo estética como
possibilidade de Formacdo do homem, Heidegger também considerou a Arte como um lugar
“privilegiado” na existéncia do Dasein em seu ser-no-mundo. Se o homem é um fazer-se, se
ele é sempre um “sendo”, ou seja, este constante “exercicio de ser”, de apropriagdo de si
mesmo em um mundo compartilhado com outros seres, a Arte surge como lécus privilegiado
para esta realizacdo do exercicio de ser de um modo préprio e auténtico, e este ndo se revela
como um homem fragmentado, dividido entre sentido e razao.

Para Heidegger, esse modo de considerar o homem como um composto — por um lado
os sentidos e por outro a razdo, caracteristico da tradicdo de pensamento ocidental —
culminou, na modernidade, com o desenvolvimento de um pensamento sobre 0 homem em
gue vige uma nocdo de razdo, que o pensador chamou de ratio, cujo fundamento esta na
no¢do da razdo humana desde uma perspectiva utilitarista, e se diferencia de uma visdo mais
abrangente da noc¢éo de razdo, que vem desde a perspectiva primordial do logos grego.

Na nocdo moderna, a ratio ¢ uma razdo universal de “poder irresistivel de dominio
sobre a natureza, seu objeto”, sendo essa razdo também considerada como uma razdo
calculante, ja que a tudo considera somente a partir da perspectiva do célculo e do dominio do
sujeito pensante. E Heidegger evidencia o pensamento de Descartes que afirma e determina o
pensamento moderno. A “razao”, como esse ambito privilegiado para o conhecer, se faz
melhor e em detrimento dos sentidos, ja que estes somente levam ao erro e ao engano
(HEIDEGGER, 1995, p. 142).

Na leitura de Heidegger, sem considerar de modo ‘“ontologicamente adequado”,
Descartes ndo teve acesso e nem condi¢Ges de ver o carater fundado de toda percepgéo
sensivel e intelectual enquanto uma possibilidade de ser-no-mundo. Descartes apreendeu o
homem do mesmo modo que a res extensa, isto €, como substancias que estdo dadas dentro do
mundo, este visto como a totalidade das coisas. (HEIDEGGER, 1995, p. 43).

E importante levar em conta a consideracdo de Heidegger de que para se compreender
0 homem é preciso capta-lo no seu modo mais comum e cotidiano, naquilo que sempre ja se
deu, e 0 que ressalta nesse modo é que sempre ha uma compreensdo de ser no ato mesmo do

existir do homem no mundo; mais do que uma coisa, 0 homem é um ente que exerce Seu Ser.



101

O fendbmeno da compreensédo pertence, portanto, desde sempre a este sendo/ente como uma
abertura, ou seja, um ente que é aberto e que sempre compreende a si mesmo e ao mundo de
um ou outro jeito.

Os sentidos s6 podem ser estimulados, ou mesmo sé se pode ter sensibilidade para, diz
0 pensador, de maneira que o estimulante se mostre na afeccdo, porque eles pertencem, do
ponto de vista ontologico, a um ente que possui 0 modo de ser disposto no mundo
(HEIDEGGER, 1995 p. 192). Desconsiderando a importancia de se entender o homem como
essa abertura, que estd disposta e compreende o ser, a tradicdo de pensamento moderno
ocidental seguiu neste caminho no qual a nogdo de “razdo” ¢ tida como superior, e os sentidos
sdo importantes s6 como captacdo das sensa¢cdes do mundo externo, porém sdo eles causa do
erro e do engano, necessitando ser “abolidos”.

Mas, para Heidegger, 0 homem ndo é um ser pensante que também quer e que além
disso, teria sentimentos acrescentados ao pensar e ao querer e isso com a finalidade de

embelezamento ou de embrutecimento:

Ao contrario, o estado do sentimento € originario, mas o é de tal modo que a
ele copertencem o0 pensar e 0 querer. A Unica coisa importante agora é ver
gue o sentimento tem o carater do abrir e do manter aberto, e, por isso,
sempre & sua maneira, também o carater do fechamento (HEIDEGGER,
2010, p. 49).

O sentimento tem o carater de abertura, por isso ele é originario e ndo secundario, e 0
querer é ele mesmo um trazer-se a si mesmo ¢ com isso um “encontrar-se em meio ao para-
fora-de-si, um manter-se no impeto para fora de algo e em dire¢do a algo(...) no querer vamos
ao encontro de nds mesmos como aqueles que propriamente somos” (HEIDEGGER, 2010, p.
49).

Da leitura da Arte de Heidegger temos que esta é responsavel pela Formacdo humana
no seu sentido mais originario e fundamental, que é o modo criador que institui um mundo, e
assim um modo para o Dasein (enfatizado pelo seu carater de pertencimento — como
MitDasein), por isso € um dizer inaugurador, a partir de onde tudo vem a ser. Sendo assim
podemos dizer, com Heidegger, que a Arte vai contribuir de modo fundamental para o
processo de singularizacdo (Einzelne), de tornar-se proprio do Dasein, ja que este é sempre
este Mitdasein.

Schiller enfatizava a Arte como lécus privilegiado para o exercicio de ser livre, que
implica dizer que, para ele, o ser humano deve criar a si prdprio, vindo a ser em uma

determinacdo, que €, ela mesma, um ambito privilegiado de Formacgdo humana, que é sua



102

condicdo estética. Muito embora as diferencas entre Schiller e Heidegger, ambos colocam o
fundamento da arte na liberdade. Para Heidegger, a liberdade tem o sentido fundamental do
deixar ser, daquilo que vem ao ser, ndo se tratando de liberdade do individuo de fazer ou ndo
0 que quer, mas deixar ser aquilo que vem ao ser e ndo manipular e dominar como sujeito
soberano.

A liberdade € a liberdade de surgir, de vir a ser, algo que ndo existia antes e que ndo
existira depois, mas que, a partir de seu surgimento, ocasiona transformacées, novos modos
de ser. Assim, em Heidegger, a Arte esta fundamentalmente ligada a liberdade e a condicao
do homem. Desse modo Heidegger considera a importancia da Arte para a educagdo do
homem em Schiller, como uma possibilidade de chegar a uma condicdo que ndo necessita

mais de Formacéo, pois é a condi¢do de se tornar livre:

O homem é educado ndo através de muitos outros, mas além disso através da
Arte, e sim somente através da Arte. A Arte é a verdadeira educagdo para
iss0, que 0 homem va a uma condicdo na qual ele ndo precise mais de uma
educacéo, e sim torna-se livre para o precisar, para o vivenciar e o avaliar e 0
atuar/fazer — uma educacao para isso, que ele vem a uma condicdo, condicdo
que historicamente forma a base do seu Dasein (HEIDEGGER, 2005, p. 46
traducao nossa).

Nas Cartas de Schiller, o homem na sensorialidade deve ser transportado para a
condicdo estética e entdo deve assim tornar-se livre. A condicao estética é fundamental, ja que
é 0 que torna 0 homem, homem de fato. Schiller diz que o homem é homem de fato, é real,
quando pode ele atuar, produzir, e para tal € mister ser livre, mas ser livre ndo é ser isento de
regras, mas dar a si mesmo as regras, a lei.

A producéo da obra, sua criacdo, remete, para Heidegger, ao sentido de deixar emergir
(Das Hervorgehenlassen) num produto (Das Hervorgebrachter). Esse deixar emergir tem um
sentido essencial de liberdade segundo o filosofo. O emergir da obra se d& ao modo do
desencobrimento: o desencobrir é o acontecer da verdade na obra. Na medida em que a obra
vem a ser, na medida de seu desencobrimento, ela instala um mundo e produz a terra, diz
Heidegger, trazendo estes dois elementos que respondem por esse acontecimento, pela
instauracao do ser da obra.

Esses termos “terra” e “mundo” buscam redimensionar o conjunto de relagdes que se
instauram com o estabelecimento da obra de Arte, que, na tensdo de mundo e terra, por isso,
pode ser em si mesma, pode repousar em si mesma. As nogdes de mundo e terra visam tirar o

foco da producdo da obra do tradicional constructo “matéria e forma” para a ideia de



103

“combate entre mundo e terra” como o fator de constituigdo de mundo inaugurado na obra

(HEIDEGGER, 1989, p. 43). Por isso diz Moosburguer:

O ser-ai encontra seu lugar no mundo, como o ser-no-mundo que ele proprio
é. A bem dizer, a Befindlichkeit, a Stimung, desarmam a separacéo entre uma
faculdade da paixdo e outra do pensamento racional, pois enraizam o
existente na existéncia que ele tem de existir. A proveniéncia de tudo aquilo
que é encontra seu limite — e inicio — na abertura de mundo que ja sempre é
compreensao e afinacdo (MOOSBURGER, 2007, p. 97).

Heidegger diz em vaérias ocasides e enfatiza na analise das Cartas de Schiller que uma
obra de Arte é sempre algo aberto, ela é sempre comunicativa (0 termo € zuganglich), se a
apresentacdo da obra é da obra mesma, e diz:

O que significa, agora, que aqui a0 mesmo tempo a apresentacdo da obra
transformou-se, que sem missdo/tarefa (Auftrag) e sem materiais caros, sem
tornar publico essa folha, como obra pode ser apreciada, reconhecida
(Gewurdigt) (HEIDEGGER, 2005, p. 108, traducao nossa).

Nessa conclusdo feita apos a andlise dos desenhos de um coelho, um do bestiario
medieval e outro feito por Albert Durer, foi a abertura da obra que possibilitou seu
reconhecimento, ndo sendo porque ela ¢ feita de “materiais caros” ou mesmo “tem grande
conhecimento pelo publico”, mas € a obra, e somente a obra, que diz do seu ser, pois escutar o
que ela tem a dizer e deixa-la ser significa percebé-la, e deixa-la ser é fundamentalmente um
exercicio de liberdade, esses sdo alguns pontos cruciais dessa leitura ontoldgica da Arte e que
apontam seu fundamento.

A seguir abordamos a questdo da Estética e da Formacgdo estética como

Erlebnisschulung.

3.3 A Estética, a Formagdo como instrugdo para a vivéncia (Erlebnisschulung) e a

Besinnung

A referéncia a obra de Marcel Duchamp (1887-1968), a Fonte (1917), é importante e
criou o conceito do que viria a ser o ready made e que engatilhou 0 movimento daquilo que
na década de 60 e 70 do século XX foi chamado de Arte conceitual. Duchamp, ao inscrever
uma obra industrializada, um mictorio, para a exposi¢do no Saldo dos Artistas Independentes

de Nova York, em 1917, causou estranhamento e provocou o tema que seu tempo ja exigia, a



104

questdo da obra no mundo da producdo de objetos em série, provocando discussdes e
polémicas sobre a Arte na era industrial.

Quase completando 100 anos do mais famoso ato de Duchamp, esta obra continua
polémica, como lembra Affonso Romano de Santana (1997), pois a obra que Duchamp enviou
para 0 Saldo dos Artistas e foi recusada desapareceu, ndo foi sequer devolvida. Em 1940,
Duchamp fez varias cdpias dessa obra para varios museus, e uma delas foi vendida para a
Tate Galery por um milhdo de libras (SANTANA, 1997, p. 3). A polémica sobre a obra que
saiu nos jornais da época foi, também ela, provocada por Duchamp, sua amante Beatrice
Wood e seu marchand, Arensberger.

E em 1993, outro artista francés, Pierre Pinnocelli, numa exposi¢cdo da Fonte em
Nimes, o artista diz se “apropriar” da obra e urinou nela, dizendo que depois disso tinha
direito a obra, portanto pegou um martelo e a quebrou, afirmando que assim havia se
apropriado dela conceitualmente. Pinnocelli foi processado pelo Estado Francés, mas, em
2005, numa exposicdo em Beaubourg, Paris, Pinnocelli novamente atacou a obra (Ibidem, p.
4).

Tal questdo paradigmatica exerce importante influéncia na Arte até hoje, e
basicamente lida com a pergunta essencial apontada também por Heidegger, que € a
problematica da Arte no mundo técnico, da reproducdo e da producdo em que tudo ja esta
previamente computado, ordenado. Permeado pelo fazer e pelo carater instrumental do fazer
voltado para algo, de acordo com o previamente calculado e planejado, a sociedade moderna
vai modificando o modo de ser e viver em sua esséncia (HEIDEGGER, 2010, p.30).

Na consideracdo de Heidegger a questdo da Formacdo em Arte se faz presente e é
vista como algo essencial na propagacdo da Arte na sociedade contemporanea. Na obra
Besinnung (1938) Heidegger trata da Arte e da Formacao para a Arte que se da no contexto
desta sociedade, caracterizada por ele pela chamada maquinacdo (Machenschaft). Essa € uma
“fazecao” de tudo, e onde tudo o que ¢ feito ¢ colocado ao modo de “instrumento” para o que
ja estd previamente disposto, estabelecido, posto, colocado de antem&o como o que deve ser
(HEIDEGGER, 1997, p. 30, traducéo nossa).

Nesse modo, a “natureza” (Natur) e mundo publico sdo vistos como formas de
obtengdo dessa maquinacao. Heidegger cita como exemplo dessa maquinacdo: “estradas”,
“hangares em campos de aviagdo”, “pistas de salto”, “usinas de energia”, “fabricas”, etc.; a
natureza se transforma, assenta-se nela e aparece somente nela, retida em seu horizonte,

tornando-se, através desta, bela a sua maneira (HEIDEGGER, 1997, p. 30, tradugdo nossa).



105

A beleza é ainda a determinacédo bésica, de acordo com o acabamento da Metafisica, e
o carater da Arte — o belo é entdo “aquilo que agrada e deve agradar ao ser de poder do
homem animal predador” (Raubtiers Mench) (HEIDEGGER, 1997, p. 30, traducdo nossa).
Aqui Heidegger radicaliza a questdo do homem nao mais como o animal racional, mas o que
ele denomina como o animal predador, este que explora e domina até a exaustdo a natureza
em beneficio apenas dele préprio. J& que a maquinacao € um feito e um fato, um destino a que
ndo se pode ignorar, trata-se de ponderar ai o sentido mesmo deste sempre mais querer
dominar do homem sobre a natureza, o que dd a Heidegger a ousadia de chaméa-lo de
predador, aquele que em nome da maquinacgéo vai destruindo a natureza e consequentemente
a si mesmo.

O que acontece verdadeiramente ai ¢, segundo o pensamento de Heidegger, “a
consagragao do completo abandono do ser do ente em proveito da pura maquinagao” (Ibidem
p.32). E mediante isso, para o pensador, escapa assim toda a possibilidade de procurar por um
sentido que essa Arte possa ainda cumprir por tras de ou sobre suas criagdes. “A Arte torna-
se, em seu acabamento, uma techné, mas na forma da Técnica e da Histéria Moderna. Ela é
entdo um estabelecimento incondicional do ente na forma de sua ajustabilidade para a
Magquinag¢ao” (Ibidem, p. 30).

Heidegger diz também que os géneros de Arte ainda existentes persistem somente sob
o titulo de “sem futuro”, “irreal area de atuagdo que chega muito tarde” (unwirkliche
Beschaftigungsbezirke zu spat gekommen), ou “Romantiker”, por exemplo, a elaboragdo de
poesias (Gedichten) e dramas, as obras musicais, pintura e plastica. O problema é que o que
agora a Arte faz surgir ndo € tal obra que doa uma clareira de ser, ou seja, as criacles
(Hervorbringungen) sdo “pre-disposi¢des”, sdo formas do estabelecimento do ente, “daquilo
que ja esta previamente dado”, critica o filésofo (Ibidem, p. 31).

Poesias (Dichtungen) passam a ser vistas entdo como manifestacbes do apelo, na
medida j& dada, para a “garantia publica”, assim “palavra, tom e imagem sdao meios de
classificagdo e movimento e aglomeracdo das massas” (Ibidem, p. 31). Kitsch, segundo
Heidegger, ndo séo os filmes, mas o que eles, de acordo com a maquinagdo do vivenciar,
oferecem e espalham como sendo valores a serem vivenciados, portanto “Kitsch ndo é Arte
ruim, mas o melhor poder, mas do vazio e ndo essencial” (Ibidem, p. 31).

Do mesmo modo o museu ndo é mais o lugar do armazenamento do passado, mas,
segundo o fil6sofo, neste contexto, é o lugar do treinamento, da escolarizacao do ja planejado.
No previamente planejando, a paisagem € vista de antemdo tecnicamente, de forma que os

quadros, formas técnicas, concordem com ela. A exposicao das obras no museu ja fixa o que €



106

obra de Arte, as criagdes tornam-se entdo, para Heidegger, uma espécie de “instrumentos”
para o atendimento das necessidades publicas e das “medidas" (Ibidem, p.33).

A maquinacdo é que determina de antemdo o produzido (Geschaffene) a pre-
disposicao, ao estabelecimento do que é, com a certeza da disposi¢do fundamental da forca
em uma discri¢ao do célculo (Ibidem, p. 33). Ao carater de “estabelecimento” das produgdes
(Hervorbringungen) corresponde o modo do “representar” do mesmo ¢ o convivio com ele:
dominio, enquadramento — e este como vivéncia (Erlebnis) —, o treinamento, a instrucédo para

a vivéncia (...), completa Heidegger, que fala com desencanto:

Nada mais a procurar por tras ou acima do ente, porém, também ndo um
vazio a sentir, mas a Unica e superior execucdo possivel de vivenciar, a
prépria vida. (...). Estabelecimento e treinamento/instrucdo da vivéncia
(Erlebnisschulung) pertence a esséncia da maquinavel certeza do ente na
totalidade, certeza e asseguramento do proprio homem. (Ibidem, p. 34).

Assim, para o filésofo, essa espécie de Formacdo ou instrucdo para a vivéncia, a
Erlebnisschulung é o modo de Formacdo possivel sob a égide da Estética na modernidade e
pertence a esséncia mesma do pensamento da maquinabilidade.

O que acontece com o Ser nesta época? Para Heidegger, ndo s6 o esquecimento, mas o

abandono mesmo do ser, como ser historico (Seysngeschichtlich). Assim diz o pensador:

A explicita observagdo com a Arte e a ocupacdo com ela (até a historia da
Arte), movimentar-se-4 em outras categorias do pensar, nomeadamente
naquelas, que através da superioridade do homem como “subjektum” sdo
exigidos através da interpretacdo do ente homem em sua completude como
“vida”, a Arte vale como expressdo (Ausdruck) da “vida” e ela ¢ julgada
segundo isso, 0 quéo ela funciona; em que, o0 que a vida é, é co-determinado
ao mesmo tempo através do modo de criagdes artisticas (kunstlerischen)
(Ibidem, p. 31).

A ideia de uma “superioridade do homem como “subjektum” é sempre o alvo da
critica do filésofo, pois neste horizonte, para ele, a Arte vale como expressao da vida e ela é
julgada ja previamente segundo isso, pelo quanto ela “funciona”; e o que a propria vida € vai
ser também co-determinado através de criagOes artisticas, ou seja, a propria Arte esta no
processo de Formacéo deste dominio, do qual 0 homem quer e deseja expressar a Si mesmo, a
partir de algo ja de antemao considerado, sua “superioridade” (Ibidem, p.31).

A interpretacdo da Arte como “expressao” d4, porém, ao mesmo tempo, a indicagdo de
que ela deve satisfazer a esséncia do estabelecimento (ainda que interpretado segundo o

carater historico da obra e a viabilizacdo do gozo), cuja apropriagdo, diz Heidegger: “quao



107

barata”, s6 pode acontecer através do “Erlebnisschulung” (instrugdo para a vivéncia) (Ibidem,
p. 34).

Segundo Heidegger, a ciéncia tornou-se algo completamente diferente do que ela
poderia ser e ha muito tempo. Nenhum fundamento e nenhum caminho de fundamento de um
conhecimento essencial, e sim um estabelecimento técnico do treinamento para a seguranga
da vivéncia frente ao maquinavel. Por isso as formas de elaboragdo da moderna ciéncia e,
entre elas, as universidades, sdo, segundo cada direcionamento, ainda auxiliares modos de
instrucdo, comparaveis as empresas de pesquisas, estabelecimentos e escolas técnicas de
instrugéo de todos os tipos (Ibidem, p. 34).

A Arte torna-se assim também ela “o apropriado formar” (Ausbilden) dos modos de
representacdo e producao do maquinavel. A Arte é representada de maneira que tal formar da
“completa servidao” dos modos de producdo delimita a questdo e admite como “material
pragmatico” somente o “maquinavel planejavel” (HEIDEGGER, 1997, p. 34, tradugdo nossa).
A Arte é entdo o0 estabelecimento das pré-disposicdes da produtibilidade (Machsamkeit) de
todo ente, por isso, de antemao, “sem decisao”. Mas, ao contrario disso, ser um espaco de
“decisdo”, de decisdo essencial, este sim ¢ o sentido verdadeiro da Arte para o filésofo.

A Arte deixa de ser o espaco de decisdo essencial para ser o ambito de dominio de
uma éarea especifica, quando assume, na equidade da esséncia de técnica e historia, 0
estabelecimento do ente, cujo ser como maquinacdo € decidido de antemao. Por isso a Arte
ndo ¢ de modo nenhum: “espaco de decisdo de jogo” (Entscheidungs spielraum). O pensador
lembra que sua colocacdo ndo é algo que seja facil de ser percebido, ja que a Arte esta ai cada
vez mais presente. “Essa esséncia da Arte ¢ agora, no horizonte da comparagdo historica da
Arte dificil de ver e fica ainda mais dificil de visualizar, contudo nela a completude da
esséncia metafisica da Arte”, diz o filosofo (Ibidem, p. 35).

Por isso a necessidade de se recolocar a questdo da Arte no ambito ontoldgico-
historial, como aponta Heidegger, para quem a esséncia da Arte como “colocar em obra da
verdade do ser” (ins werk setzen des Seyns) significa um avanco em outra historia
(Geschichte), e s6 abusivamente pode-se interpretar, a partir daqui, a histéria metafisica da
Arte. Contanto que nesta Arte também seja formado (Gestaltet) o ser do ente, pode ser
interpretada a esséncia historica (seynsgeschichtlich) da Arte, por agora, a partir da memoria
historica, em que também essa interpretacdo ja ndo mais pensaria metafisicamente, e sim,
historicamente o ser (seynsgeschichtlich) (Ibidem, p. 36).

A Arte moderna, diz Heidegger: “teve que se agigantar sobre isto, o que Hegel

destrocou visto como Arte e 0 que o século XIX tentou, é assinalada através do ente com o



108

carater de instalacdo, estabelecimento, que nao transcende as cria¢des” (Ibidem, p. 37). A
questdo do deslocamento da Arte anunciado por Hegel esta ligada a sua perda no estatuto de
valor absoluto, ja que ela ndo estava mais vinculada a algo diverso, seja o sagrado, a religido
ou outro. A Arte deixa de representar o absoluto e se converte em mais um empreendimento
humano, como tantos outros, o que, para Hegel, a colocava em um papel inferior mediante a
ciéncia, para ele a herdeira do conhecimento verdadeiro.

Junto a isso ha, e em parte do mesmo espirito desejado e beneficiado, uma
continuacdo historica das formas de Arte do século XIX, diz Heidegger, que considera essa
valorizagdo no ambito cultural e politico, mas permanece ainda “irreal/abstrato e somente um
sinal que em todas as suas possiveis cores, um historismus” (Ibidem, p. 37). E Heidegger
diferencia a necessidade de um “Pensamento de sentido” de forma a debater a possibilidade
de uma mudanca essencial da Arte frente a esse movimento estético. Assim diz Heidegger se
tratar de uma decisdo entre o que se tem, que é o pensamento da maquinabilidade, ou o que
ele propde, que é a consideracdo do que € fundamental mesmo para a Arte, a verdade do ser:

E além disso esconde-se um estético — de gosto, certo cuidado e apreciador
das tradicGes histéricas da Arte ocidental, na maioria das vezes
amparada/guiada através da propagacdo referente a Formagdo do trabalho
historico da Arte. Ao contrario, ndo pode ser procurado um “Pensamento de
sentido” (Besinnung) da Arte em tudo isso, pois tal reflexdo ndo pode
debater um caminho/direcionamento e modo da até entdo Arte e de suas
possibilidades, e sim (pode debater) uma mudanca da esséncia da Arte que
deve ser colocada a decidir. Isto porém de mais a mais somente a partir das
decisGes basicas sobre a dominancia/senhorio do maquinavel ente e a
fundamentacdo da verdade do ser (Ibidem, p. 36).

Trata-se de contrapor a0 modo de dominio da Formagdo em Arte como
Erlebnisschulung, que é essa Formacdo que se da através da instrugdo da vivéncia, ndo a outro
modo de Formag&o para a Arte, mas com o questionamento mesmo da Arte em sua esséncia,
no que se trata da necessidade de uma decisdo imprescindivel sobre os fundamentos do ser de
todo ente — do homem, do mundo e, claro, da Arte também.

Tal proposta de “Pensar o sentido” (Besinnung) €, para Heidegger, algo exterior as
teorias da Arte, e para ele falar em superacdo da Estética ¢ algo que s6 pode ser dito “entre
paréntesis”’, € mesmo assim algo que pode ser mal interpretado. Nao se trata de enfatizar a
obra em si frente ao artista ¢ ao “contemplador” (Aufnehmed) e aos condicionantes historicos,

circunstancias e concatenacdo da obra, pois segundo o pensador:



109

Também essa énfase da Metafisica (...) ndo precisa sobressair, assim a obra é
compreendida somente como objeto. O questionamento histérico do ser (Die
Seynsgeschichtliche) sobre a “obra” tem, contudo, um sentido
completamente diferente, tanto que esta é vista, em sua esséncia, junto ao
préprio ser e a fundamentacgdo de sua verdade (lbidem, p. 37).

Assim caracterizada, a questdo essencial da Arte no pensamento de Heidegger deve ser
a de ver a Arte a partir de seu proprio ser e de sua verdade, ndo sendo a obra objeto, mas
“clareira do ser”; e falar de clareira € remeter ao carater de decisdo que inclui inclusive pensar
outra esséncia do homem. Portanto, para Heidegger, a Arte: “tem agora o carater do Dasein,
ela desentranha cultura de todos os esfor¢os”, ndo pertence ao homem da “execucao razoavel”

nem da “apropriacdo razoavel”, ela é um lugar de decisdo (Ibidem, p. 37). Diz o pensador:

A obra é a unido do puro singular sobre o sem fundo do ser. O criar ndao é
comovido nem pelo resplendor, nem pela ndo-consideracdo, permanece
destituido a esséncia do publico assim como pelo jogo privado e pertence a
inconstancia em queda, que sozinha pode tornar-se historia fundamental
(Wesengerecht), que deixa para tras uma clareira de ser. A completa falta de
referéncia da obra ao ente e seus costumeiros estabelecimentos afianca em si
um pertencimento conjunto como criador/criante, produzinte, que este ndo
associa aquele biograficamente na obra, e sim, lanca ao sem-fundo o seu
Dasein como sacrificio (opfer) (Ibidem, p. 38).

Trata-se nao de um espaco de dominio do homem, mas “um lugar do sacrificio do seu

Dasein”. O sacrificio por sua vez ndo € algo de fora, imposto:

Mas também o sacrificio ndo pode mais tornar-se objeto de um
entristecimento e de uma admiracdo, pois também tal memoria refletiria
ainda em uma espiritualizada elaboracdo da Arte? A esséncia do sacrificio,
qual o nome a partir do até agora permanece muito facilmente
incompreendido, consiste em uma silenciosa inconstancia do deixar para tras
da verdade do ser, como aquele que tem a luta entre a réplica e a discordia
(...). Dai é somente obra, 0 que a esséncia do deus e do homem entre o
alternado chamado da Terra e do Mundo, em sua esséncia coloca em decisdo
(Ibidem, p. 38).

O erguer-se da obra como obra se dd em meio a essa tensao, a tensdo entre terra e
mundo, sendo a terra o préprio mistério que permite o desvelar constante, o vir a ser, € 0
mundo o préprio do desvelamento que a obra possibilita no aberto de sua verdade. Na tenséo
entre terra e mundo, a obra vem a ser, em sua verdade, uma deciséo essencial do ser.

E importante a consideracdo do filsofo sobre a relagdo entre historia e decisdo. O
pensador diz que toda instrucdo histdrica sobre a Arte anterior ou atual j& se abstraiu, por isso,
de toda decisdo, se ela ndo ousar desbravar caminhos antes de todos e em cada intermediacao

do conhecimento do “Pensamento de sentido” (Besinnung), pois: “aqui o saber do essencial



110

tornou-se desconhecido” e é impossivel algum impulso/pontapé inicial para a Besinnung a

partir das ciéncias humanas historicas®e:

Do ente apodera-se a maquinacdo e coloca o esquecimento do ser no
ilimitado direito/razdo. Sobre o ser (ideal e valor) baseiam-se as anteriores
acBes culturais (da maneira judaico-cristd, classicista-formadora,
democratica Ocidental e americana). Maquinacédo e area cultural colocam o
ente e 0 ser em um externo exagero conforme oposto como o competente e
levam consigo, a0 mesmo tempo, respectivo a eles, a exigéncia de
consideracdo e cuidado. A maquinabilidade do ente incorpora a area da
cultura como meio de forca em seus planejamentos. Da mesma maneira
arroga-se o democratico otimismo cultural e redencéo e libertacdo da massa
e aproveita-se e fomenta a técnica em todos 0s seus progressos. A era que
comega torna-se de historica a sem limitagdes, alternadamente “zugespielt”
atribuicdes da diferenca metafisica do ente e do ser, e para esta atribuicdo é
essencial, que ela necessite para 0 cumprimento de suas préprias esséncias a
ndo-reflexdo sobre si mesmo e faga todas as interpretagbes e chamamentos
de sua esséncia a partir da contraposi¢cdo aos seus adversarios, que sé
aparentemente estdo em primeiro plano (lbidem, p. 39).

A cultura ndo fica neutra neste modo da maquinagdo, mas também faz parte dela, fica
subsumida ao modo de producdo de tudo aquilo que ja é, sendo também um modo de
continuidade desta era de dominacdo humana no mundo. Na leitura heideggeriana, a
concepcao tdo usada do termo “cultura” estd totalmente relacionada com o pensamento

moderno. Diz Heidegger:

“Cultura” so6 existe a partir do inicio do periodo moderno; iniciou no
momento em que veritas se tornou certitudo, quando o homem colocou-se
por si mesmo e criou a si mesmo, pela sua propria “cultivagdo”, cultura, e,
pelo seu proprio “trabalho criativo”, tornou-se um criador, isto é, um génio.
Os gregos nao conhecem nem algo como “cultura”, nem algo como “génio”.
(...) O que é chamado cultura no periodo moderno é uma organizagdo do
“mundo espiritual” produzido pelo poder proprio do homem. “Cultura” ¢ o
mesmo, essencialmente falando, que tecnologia moderna; ambas sdo, num
sentido estritamente grego, ndo miticas. Pensando de modo grego, “cultura”
e tecnologia séo formas de barbarismo (HEIDEGGER, 2008, p. 105-106).

A cultura é, vista deste modo, como um termo que para o pensador ndo contribui para
ir ao fundo da compreensdo mesma de Arte. Discutimos mais sobre a tematica da cultura no

pensamento de Heidegger no proximo topico deste trabalho.

48 Segundo Colli, na obra, O que é Arte (2002): “O historiador busca critérios para evitar o julgamento de valor,
Taine (...) dira que é necessario colocar-se entre paréntesis o julgamento para se chegar a compreensao objetiva,
mas o historiador de Arte ndo consegue evitar inteiramente os critérios seletivos, pois o0 conjunto de objetos que
estuda supde uma escolha. Privilegiard um autor que parega a seus olhos e aos de seus contemporaneos mais
importante, consagrando-lhe um maior ndmero de paginas, aprofundando mais a analise. Uma histdria da
literatura brasileira dedicara forcosamente varias paginas a Machado de Assis, e poderd excluir Tereza de
Souza”, completa Colli (2002, p. 37). As ciéncias historias e as ciéncias em geral j& pressupdem um ambito de
considerac¢do dado previamente em que se move o “objeto” e tudo o mais no “mundo da Arte”.



111

Ainda sobre o homem, os sentidos e os estados sentimentais, a percepg¢ao, o querer,
néo séo considerados por Heidegger como “fendmenos” separados em uma esfera especifica e
oposta de outra esfera, que seria a esfera da razdo. Para Heidegger, é exatamente a partir do
equivoco da consideracdo do homem visto deste modo, que advém da visdo metafisica do
homem como o animal racional, como composto de corpo versus alma, que se estabelece um
“esquecimento” de seu estado de abertura originaria, e da constante necessidade de ter de se
apropriar de si mesmo. O que levou a uma cristalizacdo da compreensdo de homem e de
mundo, e nesta cristalizacdo é o que é o mais proprio do homem que deixa de ser questionado.
A implicacdo mais direta se percebe em uma compreensdo de Formag¢do humana, no caso, no

que se refere a Formacéao dos sentimentos de modo analogo a Formacéo lo6gica para o pensar:

N&o é de se espantar que nos Ultimos séculos a estética como tal tenha sido
conscientemente empreendida e fundamentada. Essa é também a razdo pela
qual somente agora surgiu 0 nome para um tipo de consideracdo que foi
preparado ha muito tempo. No campo da sensibilidade e dos sentimentos, a
“estética” deve ser o mesmo que a logica no ambito do pensamento; é por isso
que ela também ¢ chamada de “logica da sensibilidade” (Ibidem, p.77).

Esta visdo da Arte, que € a da consideragdo estética e se refere a Formacdo do estado
sentimental do belo que ela desperta, enseja, portanto, uma forma dicotdmica de ver o homem
e a forma de educé-lo, sendo que neste modo ha uma hierarquia de importancia definida pelo
caréater de objetividade do sujeito, que é o da calculabilidade e dominio sobre 0 mundo.

Com o advento da modernidade, a perda do vinculo da Arte ao absoluto*® contribui
com uma afirmacdo para a autonomia da Arte também, mas nesta autonomia se manteve o seu
lugar como um objeto, como objeto de fruicdo para um sujeito, fruicdo do estado sentimental
provocado pelo belo, o belo como objeto posto para as vivéncias — as vivéncias de estados
emocionais e sentimentais desse sujeito.

“Na medida em que a techne ¢é colocada expressamente em ligacdo com a producéo
de coisas belas e de sua representacdo, a meditagdo sobre a Arte ao longo do caminho sobre o
belo se volta para o ambito da Estética” (HEIDEGGER, 2010, p. 76). A meditacdo sobre a

Aurte passa a ser relacionada para “o interior da ligagdo com o estado sentimental do homem,

4 A questdo do fim da Arte como modo de apresentacdo do absoluto aparece na Estética de Hegel, e com Walter
Benjamin a Arte aparece desmistificada, dessacralizada pela sua reprodutibilidade técnica, e a obra perde sua
“aura”. O problema, em Heidegger, ¢ que, mediante a perda dos deuses, ou do absoluto, o homem se colocou
como o Unico absoluto, o Gnico fim, e na Arte isso se reflete num modo de entendé-la como algo voltado
somente para a vivéncia desse homem visto como o sujeito. A obra é entdo o objeto de apreciagdo e gosto,
objeto da vivéncia do sujeito, e nesse ambito ja ndo se estabelece mais uma relagdo com o “mistério” e o
“sagrado”, enfim com o ser.



112

com a aisthesis”, diz 0 pensador. Mas esta separacdo sentidos versus razdo precisa ser
repensada, diz o fil6sofo.

Os sentidos e os sentimentos sdo essencialmente ligados a abertura do Dasein. Todo
sentir ¢ um “sentir-se” e esta ligado ao modo de ser afinado®® (Stimmung) do Dasein, ja que
este, em cada comportamento junto ao ente, se mostra de um ou de outro modo. Dai
Heidegger dizer que um sentimento é o modo no qual nos encontramos em ligacdo ao ente e

conosco mesmos simultaneamente. Para o pensador:

No sentimento abre-se e mantém-se aberto o estado no qual nos encontramos
concomitantemente em relagdo as coisas, em relacdo a n6s mesmos e em
relacdo ao ente que ndés mesmos somos. Sentimento — tem o carater do abrir
e do manter aberto, e por isso, sempre a sua maneira, também o carater do
fechamento (HEIDEGGER, 2010 p. 48).

O sentir, 0s sentimentos e 0s sentidos ndo sdo somente estados interiores a um sujeito.
Na perspectiva heideggeriana, sdo parte do ser do Dasein como ser-no-mundo. O Dasein é
sempre relacdo com o mundo e desde o mundo. N&o existe antes 0 homem enquanto ser
pensante, enquanto ser de razdo e, depois, 0 mundo. Desde sempre existe ja a relacdo, a tensdo
de ser de um modo ou de outro, prépria ao Dasein como ser-no-mundo. Em todo modo de
comportamento do Dasein em meio ao ente ja existe algo prévio, possivel porque houve ja
uma abertura de mundo; e em todo comportamento, em todo modo de sua existéncia temos
uma determinacdo temporéaria, que se da sempre e a cada vez de algum modo. Isto é, para
Heidegger, estar sob o0 modo de uma afinacdo, um estar assim ou assim, deste ou daquele
jeito, mas sempre de algum modo.

A ideia de “sentimento subjetivo” como algo que estd presente somente no interior do
sujeito € questionado por Heidegger, para ele o sentimento diz respeito a todo 0 meu ser-no-
mundo. Sendo que a afinagdo (Stimmung) ndo é algo que exista por si, mas é parte do ser-no-
mundo como um ente que € desde sempre interpelado pelas coisas. Para o pensador, afinagdo
e ser-relacionado sdo um sd, e todo novo “ser afinado” ¢ sempre apenas uma mudanca da
afinacdo que ja esta sempre presente em todo comportamento (HEIDEGGER, 2001, p. 217).

“Paixdo, afeto e sentimento” sdo modos fundamentais sobre os quais repousa o Dasein,
trata-se de como o Dasein confronta o “Da”, a abertura e 0 velamento do ente no interior do

qual ele se encontra (HEIDEGGER, 2010, p. 42). Para o filésofo, o fato de afeto, paixdo e

%0 Stimmunng se refere a “afinacdo” ou tonalidade afetiva, ¢ um termo central para a compreensio do modo de
dar-se do Dasein, ja que este esta e se encontra sempre de um ou de outro modo, mas sempre de algum modo.
Este termo remete, segundo Heidegger, em termos 6nticos, ao estado de humor, sempre presente no modo
humano de ser (Cf. HEIDEGGER, 1995, § 29).



113

sentimento circunscreverem o chamado “lado ndo racional da vida psiquica” pode ser uma

representacdo corrente e habitual, mas isso ndo ¢ o suficiente “para um saber que esta

empenhado em determinar o ser do ente” (Ibidem, p. 42). Para o pensador os afetos, as

paixdes e 0s sentimentos ndo se separam do corpo humano:

N&o se pode negar que o que é apoderado pela fisiologia — determinados
estados do corpo, alteragbes da secrecdo interna, tensGes musculares,
processos nervosos — também pertence aos afetos, as paixdes e aos
sentimentos. No entanto, é preciso que se pergunte se todos esses estados
corporais e se 0 corpo mesmo sdo concebidos ai de uma maneira
metafisicamente suficiente, de modo que, com um estalar dos dedos, se
possa tomar um material emprestado da fisiologia e da biologia (...) aqui é
fundamental levar a0 menos uma coisa em consideracdo: ndo ha
absolutamente nenhum resultado de uma ciéncia qualquer que possa algum
dia encontrar emprego imediato na filosofia (Ibidem, p. 42).

Paixdo, afeto e sentimento fazem parte do ser do Dasein, um ser que ndo tem um

corpo como algo acrescido a ele, mas que, segundo Heidegger, “corporifica” ou “corpora”

(Leiben des Leibes®?). O estar afinado (Stimmung) em meio ao ente indica o0 modo de ser que

se da sempre e a cada vez, ja que a gente sempre se encontra de um ou de outro modo. O

sentimento é entdo, para Heidegger, esse modo em que nos encontramos tanto em relagédo ao

gue ndo SOMos quanto ao que SOMos:

No sentimento abre-se e mantém-se aberto o estado no qual nos encontramos
concomitantemente em relagdo as coisas, em relacdo a n6s mesmos e em
relacdo aos homens que convivem conosco. O sentimento é efetivamente
esse estado aberto para si mesmo, no qual nossa existéncia se agita (Ibidem,
p.42).

Sobre a consideracdo do homem como sendo um composto de sentidos, responsaveis

pelos sentimentos, e de razdo, responsavel pelo intelecto, o pensador tece 0 seguinte

comentario:

(...) talvez o sentimento ou estado afetivo tenha mais razoabilidade, quer
dizer, se aperceba mais, porque é mais aberto ao ser do que toda a razdo que,
entretanto, se tornou ratio, e foi falsificada pela interpretacdo racional
(HEIDEGGER, 1989, p. 18).

Essa compreensdo do homem como animal rational®?, como fruto da leitura romana

do pensamento grego tardio, mais especificamente da leitura feita a partir da obra de

51(Cf.: HEIDEGGER, 2001, p. 114).
52 A nogdo de “animal racional”, para Heidegger, advém da interpretagdo posterior do zoon logon echon de
Aristoteles. Na interpretacdo de Heidegger, ainda em Avristdteles, o zoon logon echon como o modo de ser do



114

Aristételes, quando este afirma que o homem é o “zoon logon echon’3, é, para Heidegger,
um dos grandes problemas da tradi¢o®*, problema de interpretacdo da tradigdo em relagéo ao
pensamento de Aristoteles, pois foi na tradugdo/interpretacdo romana para “animal racional”
que se alterou o sentido originario do termo logon, que foi traduzido por ratio, razdo,
perdendo o sentido de reunido e acolhimento, que é também sua acep¢do mais originéria.
Portanto, o sentido primordial de logon é que interessa, sendo retomado na leitura da

existéncia do Dasein:

Logos é o reunir-se e concentrar-se do homem na conjuntura que pde, pela
primeira vez, o ser do homem em sua essencializacdo e o exp0e, assim, ao
gue nao lhe é familiar, de vez que o familiar é dominado pela aparéncia do
habitual, corriqueiro e superficial. Logon também remete a legein, ao
recolher, e a reunido e o recolher possuem o carater fundamental do abrir e
manifestar (HEIDEGGER, 1999 p. 191).

O logos como reunido e acolhimento deixa ver melhor esta relacdo de receptividade a
algo que vem ao ser, sendo propriamente o logos expressdo que deixa manifestar o que vem a
ser. Sendo assim, o logos ndo se identifica com o modo de considerar a razdo desde a
perspectiva da razdo moderna, isto €, razdo, intelecto, mundo dos conceitos, uma razéo
instrumental que ndo mais acolhe o que vem a ser, mas que domina e determina o ser daquilo
que €.

A visdo do homem embasada na ideia deste “animal rational” considera o homem
como um composto de corpo e alma ou mesmo mente ou espirito ou razdo e sentidos, onde a
razdo e os sentidos séo vistos como partes componentes do homem, partes estas que estdo por

sua vez em oposicdo, e a razdo ¢ tida como o “guia” dos sentidos, que sdo tidos como

homem ¢ visto como “o ente que emerge de si mesmo, de um tal modo que neste desabrochar (physis), e em
favor dele, recebe a palavra. Na palavra, o ente que chamamos homem se relaciona com o ente no todo, em meio
ao qual o homem, ele préprio, é. Zoon significa ente vivente, e sd na interpretacdo posterior € que se refere a
“vida” no sentido “biolégico” moderno, como na zoologia. Essa interpretagdo do “ente vivente” foi transformada
pela interpretagdo romana e tornou zoon em animal, e logos se tornou ratio. Para Heidegger, no pensamento
moderno, ratio, razdo, “¢ a esséncia da subjetividade, isto é, da egoidade do homem. Para Heidegger, a esséncia
da palavra, para o grego, tem seu fundamento e eminéncia “no fato de que palavra e legenda deixam aparecer
desencobrimento e encobrimento, o descoberto e o encoberto”, a palavra ndo é “ordem, proclamagio, doutrina,
mas um modo de preservacdo reveladora do desencobrimento e encobrimento dos entes” (HEIDEGGER, 2008,
p. 102-103).

5 Cf.: ARISTOTELES, Etica a Nicomaco — Livro | (1996), Metafisica — Livro | e Livro 1V (1970).

54 Sobre essa questdo é pertinente trazer a ponderacdo de Stein, que alerta que muitas vezes ndo nos damos conta
das “severas consequéncias” que teve no pensamento antropolégico do Ocidente essa defini¢do aristotélica do
homem como zoon logon echon. Para Stein, a ideia de animal racional passou a ser a justificativa para se definir
o ser humano de tal modo que ele se diferenciasse totalmente dos animais em geral, tradi¢cdo que foi incorporada
na Filosofia e também assumida pela tradi¢@o cristd para acentuar “a dignidade do ser humano em contraste com
os animais”. Mas, para Stein, o problema desta defini¢cdo ndo consiste no fato de ela ser certa ou errada, porém
no fato de ela ter consolidado uma imagem dualista do homem na filosofia e nas ciéncias da cultura ocidental”(
STEIN, 2010, p. 30 ).



115

impulsos cegos e barbaros. Essa concepgao se consolidou no pensamento ocidental, e por isso
também na Estética e na educacdo na modernidade.

E foi nesse caminho que surgiu, no século XX, uma proposta de retomada da importancia
da Arte para a Formacdo humana. Tal proposta teve em Herbert Read um dos mais
importantes expoentes. A seguir, tratamos um pouco sobre esse movimento de retomada da
Arte-Educacdo de modo a tentar circunscrever afinidades e diferencas dessa proposta com o

pensamento da ontologia da arte heideggeriana.

3.4 Sobre o movimento Arte-Educacéo ou educacao pela Arte

Em 1943, Herbert Read™ langou a obra A educacado pela Arte, e nesta buscou retomar
os principios platonicos da importancia e funcdo da Arte para a educacdo. Read sustenta a tese
de que “a Arte deve ser a base da educacdo”. Para ele, esta tese, que ¢ de Platdo, nao foi
entendida corretamente, pois ndo houve uma real compreensdo do que ele quis dizer com Arte
e, em segundo lugar, porque houve uma incerteza quase contemporanea quanto ao objetivo da
educacdo (READ, 2001, p. 1-2). Read tem seu ponto de partida na consideracdo da existéncia
de uma “sensibilidade estética” (Ibidem, p. 11): a Arte € uma representagdo e a ciéncia uma
explicacdo — da mesma realidade (Ibidem p. 12). Diferente de Heidegger, para quem a Arte
ndo € representacdo mas apresentacao do real, possibilidade de constituicdo do real mesmo.

A relevancia da estética, para Read, se deve a necessidade do desenvolvimento do
crescimento expressivo do sujeito, que se da através de cultivo de “signos e simbolos audiveis
ou visiveis”. A Educagido ¢ entdo definida como o cultivo dos modos de expressdo, que se faz
a medida que ensina criancas e adultos a produzir “bons sons”, “imagens”, “movimentos”,
“ferramentas” e “utensilios” (Ibidem, p. 13). E bem educado, para Read, o0 homem que sabe

fazer bem essas coisas, e ainda:

Se ele é capaz de produzir bons sons, € um bom falante, um bom musico, um
bom poeta; se consegue produzir boas imagens, € um bom pintor ou escultor;
se pode produzir bons movimentos, um bom dancarino ou trabalhador; se
boas ferramentas ou utensilios, um bom Artesdo. Todas as faculdades, de
pensamento, légica, memoria, sensibilidade, e intelecto, s&o inerentes a estes
processos, e nenhum aspecto da educacdo esta ausente deles. E sdo todos
processos que envolvem a Arte, pois esta nada mais é que a boa producéo de
sons e imagens etc. Portanto, o objetivo da educacdo é a Formacdo de

55 Herbert Read (1893-1968) foi um importante poeta e critico de Arte e de literatura britanico. Além de
Educagéo pela Arte escreveu O significado da Arte (1931) e A forma na poesia moderna” (1932). Encabegou o
movimento de educacgdo pela Arte.



116

artistas — pessoas eficientes nos varios modos de expressdo (READ, 2001, p.
13).

Se for capaz de produzir bons sons e boas imagens temos um artista, um homem bem
formado, eis os principios de Read, que, para tal, se apoiou nos estudos de Freud, mas
principalmente de Jung, e que ainda teve influéncia dos fisidlogos Kretschmer e Pavlov. Ele
diz ainda que o esteticista tendera a confiar no fisiélogo, particularmente nestes supracitados,
j& que estes “correlacionam modos de expressdo e processos semanticos nos sistema
endocrino e nervoso” (READ, 2001, p.13). Read se refere também a influéncia, necessaria
para o estudo da Arte, da psicologia da Gestalt, e faz referéncia a obra, A Psychology of the
creative Eye, de Rudolph Arnheim, de 1954.

A ideia de formar pessoas “eficientes nos varios modos de expressdao” aparece
reafirmando o condicionamento sofrido pela Arte, vindo da compreensdo de influéncia
metafisica, que a considera como expressdo. No caso de Read, como dissemos acima, as
influéncias das ciéncias humanas, principalmente psicologia, delimitou previamente o campo
da Arte a esfera de expressdes e sentimentos de um sujeito.

Para Read, a Arte tem a peculiaridade de nos atrair pelos sentidos. Assim ele diz:

A Arte é uma dessas coisas que, como 0 ar ou o solo, estdo por toda a nossa
volta, mas que raramente nos detemos para considerar. Pois a Arte ndo é
apenas algo que encontramos nos museus e nas galerias de Arte, ou em
antigas cidades como Florengca e Roma. A Arte, seja 1a como a definimos,
esta presente em tudo que fazemos para satisfazer nossos sentidos. Logo
veremos que existe uma espécie de hierarquia em Arte, e que muitas
qualidades se fazem necessarias para que uma obra de Arte seja da mais alta
categoria. Mas ndo existe obra de Arte genuina que nao atraia, basicamente,
0S nossos sentidos, nossos Orgdos fisicos de percepcdo, e quando
perguntamos “o que € Arte?” estamos, na verdade, perguntando qual ¢ a
gualidade ou peculiaridade de uma obra de Arte que atrai nossos sentidos.
(READ, 2001, p. 16).

A amplitude do conceito de Read ndo deixa ddvida da ligacdo da Arte com todo fazer
que propicie a “satisfacdo dos nossos sentidos”, estabelecendo uma hierarquia de qualidade a
partir deste critério, qual seja, a atracdo dos sentidos. A relacdo entre Arte e educacdo ou
Formacdo humana, a partir dessa perspectiva de Read, traz a tona a questdo fundamental que
Heidegger critica, qual seja, o problema de se considerar a Arte como o objeto de “satisfacdo
dos sentidos”, e somente enquanto tal ter interesse a sua Formagao. Realidade condizente com
a proposta da Metafisica classica, mas que precisa ser questionada em suas bases.

Tal modo de entender a Arte como algo para “agradar aos sentidos” ou a ideia de uma
arte atil para algo de outro, seja para ornamentar, seja para imitar a natureza, ou a ideia de arte

como desempenho técnico de qualidade, etc., comega muito cedo também no Brasil. A



117

criagdo, em 1816, da Academia Imperial de Belas Artes, no Rio de Janeiro, tornou-se entéo a
instalagdo oficial de ensino de Arte e, como ndo poderia deixar de ser, esse modelo ja
comecou copiando os canones que se celebravam nesse periodo histérico na Europa. Fusari
diz:
Nessa época a maior parte das academias de Arte da Europa procurava
atender a demanda de preparacdo e habilidades técnicas e graficas,
consideradas fundamentais a expansao industrial. Aqui, como na Europa, o
desenho era considerado a base de todas as Artes, tornando-se matéria
obrigatdria nos anos iniciais de estudo da Academia Imperial. No ensino
primério o desenho tinha por objetivo desenvolver também essas habilidades
técnicas e o dominio da racionalidade. Nas familias mais abastadas, as

meninas permaneciam em suas casas, onde eram preparadas com aulas de
musica e bordado, entre outras (FUSARI, 1999, p. 29-30).

Os canones estéticos ja estavam envolvidos completamente com o mundo industrial, e
desde entéo véo delineando a forma de se ver a Arte e sua relagdo com a Formagdo humana.
Para Fusari (1999), no inicio do século XX, o ensino da Arte no Brasil ainda era
completamente tradicional, o que quer dizer que tinha o sentido de preparacdo técnica para o
trabalho, com repeticdo de modelos, cépias, desenhos geométricos, voltados tanto para
atividades em fébricas quanto servicos artesanais (FUSARI, 1999, p. 30).

Na area de Arte, temos o desenvolvimento dos estudos e pesquisas de Ana Mae
Barbosa®®, que teve, além de Paulo Freire e de John Dewey, a influéncia de um movimento de
Arte desenvolvido nos Estados Unidos chamado DBAE (Disciplined Based Art Educacion),
no final da década de 80 (século XX). A proposta, de modo geral, esta ligada a articulacdo
entre os seguintes momentos educativos: “fazer artistico”, “historia da Arte”, “estética” e
“critica da Arte” (FUSARI, 1999, p. 35).

Aqui no Brasil Ana Mae desenvolveu a chamada “proposta triangular” no ensino da
Arte, que ¢ embasada no DBAE e, segundo Fusari, “estd interferindo qualitativamente no
processo € melhoria do ensino de Arte” (Ibidem, p. 35).

O problema é se as questfes sobre a Arte e Formacdo humana sé@o direcionadas para,

no fundo, o0 modo de pensamento classico da Arte como objeto da Estética com tudo o que

% Dentre as obras publicadas de Ana Mae na area de Arte destacamos: Arte-Educac&o no Brasil (1978), Recorte
e colagem: influéncias de John Dewey no Ensino de Arte no Brasil (1982), Arte-Educacéo: conflitos e Acertos
(1984), Histéria da Arte-Educacdo (1986), O Ensino da Arte e sua Historia (1990), Arte-Educacéo: leituras no
subsolo (1997), obras que vém fazendo o movimento Arte-educacdo e influenciando no ensino de Artes nas
escolas. E para Ana Mae Barbosa, a partir dos anos 80, a Arte passou a ser concebida nos projetos de ensino da
Arte, como cognicdo, que inclui a emog¢do, e ndo unicamente como expressdo emocional, diz a autora. A Arte
também, segundo ela, “passou a priorizar a elaborag@o e ndo apenas a originalidade”. E dai temos presente ainda
a ideia de Arte como campo de expressdo, algo que, segundo Ana Mae, sO esta sendo modificado a partir dos
anos 80 do século XX, no Brasil.



118

isso implica, ou seja, a negacdo ou exclusdo de pensar a Arte fora desse parametro estético
que sequer coloca o modo de ser ontoldgico da arte em sua verdade.

Esta em questdo a necessidade de ndo se reduzir a Arte a um objeto que tem o sentido,
ou a funcéo de ocasionar um modo de sentir, que se resume a ser um simples prazer subjetivo
pela atracdo do belo na Arte. Mas visto desde a perspectiva da ontologia, tal como se
apresenta no pensamento de Heidegger, a Arte deve ser compreendida como esse l6cus
privilegiado para a verdade acontecer e assim tornar-se historica, e isto no sentido de fundar a
historia, onde esta implicada a constru¢do de um sentido de pertencimento para a existéncia
do homem no mundo, que é o sentido mesmo do que Heidegger chama de a salvaguarda
(Bewahrung®’) da obra, que é o &mbito essencial em que a obra vige e vigora como obra,
enquanto acontece essa salvaguarda.

A Bewahrung, para Heidegger, é o unico modo em que a Arte torna-se histérica: na
medida em que encontra aqueles que a salvaguardam, ela funda um modo de ser para um
povo, um grupo, e € somente por ser esse espago fundador, criador da verdade, ser um locus
formativo e formador por natureza, a obra pode ser também o espaco de fruicdo estética,
criadora de estados subjetivos, dai a possibilidade de retomar a discussdo da Arte vinculada a
ontologia, de modo a se pensar a Arte, 0 Dasein e sua Formacéo.

Portanto, esta discussdo ontoldgica da Arte, de Heidegger, possibilita rever a nogao de
Arte em conexdo com o sentido do homem, da sua existéncia e da importancia da Arte nessa
existéncia. No questionamento do sentido de Formacdo em prol da constituicdo do Dasein
como ser-no-mundo, a ontologia da Arte, de Heidegger, propds o estabelecimento de um novo
paradigma na Arte, mas ndo se trata de um paradigma que supera a Estética, trata-se, antes, de
recuperar as compreensdes estéticas desde seus fundamentos, ao retomar a ontologia em
referéncia ao pensar sobre a Arte.

Sobre a questdo dos critérios estéticos para o julgamento de uma obra de Arte, por
exemplo, podemos perceber como a tradicdo de base metafisica considera um “locus”

especifico para julgamento, a fala do critico®® e do especialista em Arte, e tudo 0 mais que

57 A discusséo sobre a Bewahrung foi abordada mais detalhadamente no segundo capitulo deste trabalho.

5 Para Argan em “Arte e Critica de Arte” (1988), o termo “critica” enquanto atividade do especialista em
Arte, em sentido cientifico e profissional, surgiu na Inglaterra no século XVIII, no dmbito da cultura do
lluminismo que, ao recusar qualquer dogmatismo, negava o valor das teorias da arte e do belo, assim como a
autoridade do modelo histérico do antigo. Se a obra de arte jA ndo é passivel de avaliacdo a partir da
conformidade a um ideal formal dado, diz Argan, s6 a partir da analise do seu contexto, ou seja, do modo em que
é feita, se podera deduzir se é verdadeiramente artistica. Argan diz ainda que o nascimento da Critica de arte se
relaciona com a necessidade de protecdo do mercado artistico inglés da invasdo dos “falsos” das “copias”, dos
“refugos” provenientes em sua maioria da Italia, e foi S. Richardson quem, segundo Argan, primeiramente falou
da necessidade dessa “ciéncia”. Ainda segundo Argan, esta ciéncia vai buscar reconhecer a autenticidade da obra
de arte e ai o conceito de “qualidade” toma o lugar do conceito de “Belo” como defini¢do do valor artistico, o



119

considera a obra desde uma perspectiva de objeto. Na contraméo disso, para Heidegger, a
legitimidade da Arte se da através dela mesma, pois é a obra que funda, que fundamenta um
modo de ser para um povo. Assim, 0 pensamento dessa ontologia ndo deixa consolidar uma
compreensdo coisificadora da obra, a partir do momento em gue a considera ndo como mero
objeto, mas como um poder, algo vivo e atuante em um povo. Sobre a questdo dos critérios de
julgamento da Arte, diz Heidegger:

E que ndo podemos retirar do mundo atual os critérios para julgar a estética e
a sua relagdo com a Arte; pois o decisivo para a medida segundo a qual a
Arte se mostra ou ndo em uma época como formadora de histéria é, em
verdade, o fato de se e de como uma época esta presa a uma Estética, de se e
de como ela se relaciona com a Arte a partir de uma postura estética
(HEIDEGGER, 2010, p. 73).

Essas consideracdes se mostram importantes para se pensar em discutir a questdo da

Arte e da sua legitimidade em diversas comunidades e contextos.

3.5 Arte como experiéncia fundamental — saida do impessoal

Pois 0 homem s6 se torna livre num envio, fazendo-se ouvinte e ndo
escravo do Destino (HEIDEGGER, 2010, p. 28).

Na ontologia da Arte heideggeriana, parece que o0 saber necessario para 0 encontro e
conhecimento com a obra de Arte é basicamente 0 mesmo saber necessario ao artista quando
estd em processo de producdo, ou seja, este saber envolve o ver e o escutar, ou melhor, o
saber ver e 0 saber escutar, como fatores essenciais que constituem o encontro com a obra,
tanto no processo para sua producao quanto no encontro e ocupagao com a obra.

Os elementos que fazem parte do saber que institui a obra também sdo exigidos
daqueles que participam dela enquanto obra, enquanto salvaguardadores (o0 termo para
Heidegger é Bewahrung em Origem da obra de arte), que fazem com que ela tenha sentido e
validade, e que é o fundamento de sentido comum, necessario para participar de sua verdade,
de seu ser.

Na relacdo que o artista estabelece com o seu fazer, a escuta é tida enquanto algo

primordial no processo de surgimento da obra, o que difere de um modo de pensamento mais

gue permanece até hoje como o conceito fundamental da critica. Para Argan Arte significa entdo um certo tipo
de processo e a obra de arte é o resultado de um procedimento ou de um comportamento artistico ou das diversas
“maneiras” dos artistas, o que pode permitir ao critico, agora especialista, como “conhecedor”, reconhecer que
uma dada obra ¢ “autenticamente” artistica (Cf. ARGAN, 1995, p. 133).



120

tradicional que historicamente privilegia o ver como o modo primordial para o fazer criador.
E importante salientar que nesta escuta pertinente ao processo criador, ha uma relagio de
obediéncia muito mais do que de imposic¢do na producdo da obra de Arte, de modo a tornar
possivel o vir-a-ser da obra, o trazé-la, retirando-a do ndo ser, do esquecimento. Sendo assim,
a obra é produzida de acordo com o que é essencial, a saber, no modo do deixar ser, e ndo
como fruto de um ato arbitrério do sujeito soberano.

A escuta, aqui vista como parte do discurso®®, € um modo essencial de articulagdo da
compreensibilidade do Dasein. Em Heidegger, temos que a percep¢do acustica se funda na
escuta e esta acontece como compreensdo, por isso argumenta o pensador que ndo é por acaso
que dizemos que ndo compreendemos quando ndo escutamos bem. Para o fildésofo, escutar é o
estar aberto existencial do Dasein enquanto ser-com 0s outros. O Dasein escuta porque

compreende e ndo o contrario, como se poderia pensar:

Como ser-no-mundo articulado em compreensdes com 0s outros, a pre-senca
obedece na escuta a coexisténcia e a si propria, “pertencente” a essa
obediéncia. O escutar reciproco de um e outro, onde se forma e elabora o
ser-com, possui 0s modos possiveis de seguir, acompanhar e os modos
privativos de ndo ouvir, resistir, defender-se e fazer frente a. E com base
nessa possibilidade de escutar, existencialmente primordial, que se torna
possivel ouvir (HEIDEGGER, 1995, p. 222).

Esta escuta compreensiva ndo se confunde com a simples sensacdo de sons e a
percepcao de tons, diz Heidegger, mas também o ouvir possui um modo de ser de uma escuta

compreensiva, ja que para ele primeiramente ndo escutamos ruidos e complexos acusticos,

29 C¢ 99 ¢¢

mas sim sons de alguma coisa, “o vento do norte”, “o pica-pau batendo”, “o fogo crepitando”.
Para se ouvir um “ruido puro” € necessdria uma atitude artificial e complexa, completa

Heidegger. A escuta é assim primordial para a compreensao:

Mesmo na escuta expressa do discurso do outro, compreendemos de
imediato o que se diz, ou melhor, n6s ja nos encontramos antecipadamente
com o outro junto ao ente sobre o que se discorre. O que se da em primeiro
lugar ndo é, pois, 0 que se pronuncia na articulagcdo sonora. Mesmo quando o
dizer ndo é claro ou quando a linguagem € estranha, 0 que escutamos, em
primeiro lugar, sdo palavras incompreensiveis e nunca uma variedade de
dados sonoros (Ibidem, 1995, p. 223).

%9 Discurso (Rede) é o fundamento ontoldgico-existencial da linguagem para Heidegger e junto com a disposicéo
(Befindlichkeit) e compreenséo (Verstehen) perfazem o modo de ser do Da (o ai) do Dasein (Cf. HEIDEGGER,
1995, §34, p. 219).



121

A escuta é a fonte mais originaria da linguagem, e evidencia como 0 homem j& é desde
sempre um ser-com 0s outros seres, sendo a escuta mais propriamente um modo de
pertencimento, de constituicdo de um mundo que é sempre com-partilhado com 0s outros
seres humanos. A escuta assume assim um lugar de destaque na linguagem originaria,
fundante, no exercicio de ser e existir do Dasein no mundo.

A temaética da escuta e sua importancia foi uma questdo retomada no seminario do
semestre de verdo de 1943, em que Heidegger analisou e discutiu sobre alguns dos fragmentos
de Heréaclito, e que foi posteriormente publicado com o titulo: “A origem do Pensamento
Ocidental — Heraclito”. Faremos referéncia a dois desses fragmentos, o primeiro diz: “E
assim o saber propriamente dito consiste em dizer e fazer o que se desvela, numa escuta
pertinente, ao longo e de acordo com o que se mostra surgindo a partir de si mesmo”
(HERACLITO apud HEIDEGGER, 1998, p. 261).

Aqui a escuta se relaciona com a sabedoria, ja que esta, para Heréclito, est4 tanto no
dizer (Aeyerv) quanto no fazer (zoisrv) 0 que se desvela, e ambos necessitam da escuta como
sua iniciacdo. A escuta acolhedora e apropriativa tem o sentido préprio ao to sophon, ao
saber, e saber aqui indica estar na direcdo, saber a diretriz, estar devidamente preparado para
agir e fazer, sendo que tudo isso se da a partir de uma escuta pertinente.

Essa ideia ¢ reforcada pelo outro fragmento que diz: “Se voc€s ndo tiverem
simplesmente ouvido a mim, mas tiverem auscultado obedientes ao logos, e tiverem se
tornado obedientes, e forem obedientes, entdo ¢é (iniciagdo no) o saber propriamente dito”
(Ibidem, 1998, p. 260). Mais uma vez a iniciacdo ao saber passa pela ausculta obediente, e é 0
logos o que se deve ouvir.

Entretanto ndo podemos confundir a no¢do de uma experiéncia fundante de uma
escuta origindria com a escuta compreendida simplesmente como fungdo do aparelho
auditivo. Ou, como diz Heidegger, com o “simples ouvir” e ao “ouvir por ai” (HOrenund
Herumhdren), mas o auténtico escutar que é “auscultar, seguir ¢ ser obediente ao que se ouve
(Horig-sein)” (HEIDEGGER, 1999, p. 154). O ver assim como o escutar s3o essenciais para o
saber tanto da Arte quanto da filosofia, pois estes estdo na base do saber que esta na origem da
instituicdo de sentido do ser. A escuta do logos, eis 0 que 0 sabio ouve. Mas o0 que é ser sabio
para Heidegger?

Mas o que diz e significa ‘sabio’? Significara apenas o saber dos antigos
s&bios? O que sabemos deste saber? Se este saber for um ter visto, cuja visdo
ndo pertence aos olhos da carne, tampouco como ter escutado pertence ao
aparelho auditivo, entdo pode-se presumir que ter visto coincide com ter
escutado. Ver e escutar ndo dizem mera apreensdo e sim uma atitude. Mas



122

qual? Aquela atitude que se atém a morada dos mortais. Trata-se de uma
morada que se mantém no disponivel que a postura acolhedora cada vez pde
a disposicdo. Assim, pois, 0 copov diz 0 que se pode aviar do ja
proporcionado (HEIDEGGER, 2010, p. 192).

A sabedoria estd no modo de ver e de escutar, e nesta experiéncia tém-se que estar
disponivel, numa postura de acolhimento do que vem a ser.

Conforme Heidegger, os sentidos ndo séo considerados como simples canais de
captacdo das sensacBes que nos chegam: imagens, sons, cheiros, etc. Para o filésofo, é a
disposicao que possibilita aberturas, e nestas o ser do Dasein pode “ver” e “escutar” o ser dos
entes que antes ja se abriram. Sendo assim, € esta possibilidade de captar algo através de um
saber especial que faz surgir a obra de Arte, e o0 artista se torna realmente artista.

Sobre o fendmeno do ver, diz Heidegger:

Ver significa ndo s6 ndo perceber com os olhos do corpo como também néo
apreender, de modo puro e com os olhos do espirito, algo simplesmente dado
em seu ser simplesmente dado. (...) Toda visdo se funda numa compreensao.
(HEIDEGGER, 1995, p. 203).

Essa visdo que Heidegger privilegia € compreensdo no sentido de uma apropriacédo
genuina dos entes com 0s quais 0 Dasein pode se comportar e assumir uma atitude, segundo
suas possibilidades ontoldgicas essenciais (HEIDEGGER,1995).

Em Ser e Tempo (1995), Heidegger ja enfatizava a questdo da visdo, que aparece no
modo de lidar cotidiano do homem em seu ser-no-mundo, modo que ele denomina de
manualidade. Esta manualidade se d& na ocupac¢do com 0s entes que vém ao encontro no
mundo e nasce mais propriamente de uma circunvisao, ou Vvisao de conjunto, que possibilita
ao Dasein ja estar desde sempre envolvido em algo. A circunvisdo € constituida da Riick-
sicht, que indica uma maneira de ver (sicht) que leva em conta a diferenca e a importancia de
tudo com que se leva nas costas (Ruck). Traduzido por Schuback (1995) pelo termo
“considera¢ao”, indicando um modo especial de ver — que é também ter consideracédo
(HEIDEGGER, 1995, p. 314).

Ja o termo Nach-sicht, que também compde a circunvisdo, exprime o empenho de
correr atras, aceitando as tensdes, os limites e as caracteristicas diferenciais das situagdes e
modos de ser, sendo que a tradugdo brasileira utilizou o termo “tolerancia” (Idem, p. 314). Por
fim a expressdo Durch-sicht e seus derivados remetem para a forca e a acdo penetrante da
visdo que permite ndo apenas perpassar obstaculos e graus diferentes de densidade como
possibilita a integracdo respeitosa de uma visdo de conjunto, sendo traduzida por

“transparéncia” (Ibidem, p. 314).



123

O Ruck-sicht/consideragdo, o Nach-sicht/tolerancia e o Durch-sicht/transparéncia
remetem entdo a essa circunvisdo, essa visao de conjunto que perfazem uma compreensao,
uma reunido de sentido. Um modo de ver complexo que estd longe de se remeter somente ao
enxergar.

Mas ha outro modo de ver, que também faz parte do ser do Dasein. Porém, neste
modo, ndo se da uma reunido de sentido pela compreensdo, mas ha uma dispersdo, diz o
filésofo, pois trata-se do fendmeno da “curiosidade”. Neste modo de ver, porém, “ndo se
procura compreender 0 que se vé, para chegar a ele num ser, mas apenas para ver”, diz

Heidegger. Esta curiosidade é algo que busca o novo pelo novo:

Busca apenas o novo a fim de, por ele renovada, pular para uma outra
novidade. Esse ver ndo cuida em apreender nem em ser e estar na verdade,
através do saber, mas sim das possibilidades de abandonar-se ao mundo. E
por isso que a curiosidade se caracteriza, especificamente, por uma
impermanéncia junto ao que esta mais proximo. Por isso também ndo busca
0 6cio de uma permanéncia contemplativa e sim a excitagdo e inquietacdo
mediante 0 sempre novo e as mudangas do que vem ao encontro. Em sua
impermanéncia a curiosidade se ocupa da possibilidade continua de
dispersdo. A curiosidade nada tem a ver com a meditacdo que admira os
entes, 0 taumatzen. Ela ndo se empenha em se deixar levar para 0 que nao
compreende atraves da admiragdo, do espanto. Ela se ocupa em providenciar
um conhecimento apenas para tomar conhecimento (Ibidem, p. 232-233).

Esta impermanéncia e esta dispersdo provocadas pela curiosidade levam, por sua vez,
a outro fendbmeno, que é o desamparo, e este, por fim, é responsavel pelo proprio
desenraizamento do ser do homem, diz o filésofo. Ao contrario do desenraizamento, a arte
deve possibilitar o enraizamento do homem no mundo, num modo proprio de habitar o
mundo.

A Arte possibilita o ver pela primeira vez. A poesia, por exemplo, possibilita ver
através das palavras. Ela € um modo privilegiado de ver que acontece na e pela linguagem,
gue assim faz surgir um mundo. A poesia torna 0 mundo visivel, traz a tona a possibilidade do
ver pela primeira vez. Reproduzimos aqui uma passagem que Heidegger cita do livro
Anotacgdes de Malte Laurids Brigge, de Rainer Maria Rilke, onde o ver da poesia faz ver a

propria nocao heideggeriana de ser-no-mundo:

Serd que as pessoas acreditardo que existem tais casas? Nao, elas dirdo que
estou falseando. (...). Casas? Para ser exato, porém, tratava-se de casas que
ndo existiam mais. Casas que tinham sido destruidas de cima a baixo. O que
se achava presente eram as outras casas, as casas que se achavam ao lado
delas, altas casas vizinhas. Evidentemente, elas estavam correndo o risco de



124

cair, desde que se tinha retirado tudo o que havia ao lado; pois toda a
estrutura de postes longos, alcatroados, estava obliqguamente cravada entre o
solo da lixeira e 0 muro desnudado. N&o sei se ja disse que tenho em vista
este muro (...).O odor doce, longo de bebés tratados com desleixo estava ai,
assim como o cheiro do medo das criangas, que vdo para a escola, e a
umidade das camas de rapazes nubeis. (...). Ora, eu disse que as pessoas
tinham derrubado todos os muros até o Ultimo deles? Mas agora estou
falando constantemente deste muro. As pessoas dirdo que eu teria ficado
parado durante muito tempo diante dele; mas juro que comecei a andar logo
que reconheci 0 muro. Pois isto € o terrivel: o fato de eu o ter reconhecido.
Eu reconheco tudo isto aqui e, por isso, tudo entra simplesmente em mim:
tudo isso esta em casa em mim (RILKE apud HEIDEGGER, 2012, p. 252 a
254).

A poesia traz a tona uma rede de relacGes e conexdes que a tudo enlaca, a tudo tece, e

0 poeta traz isso ao ser através da palavra. Heidegger assim conclui:

E preciso atentar para o quio elementar é aqui o mundo, isto &, o ser-no-
mundo, Rilke o denomina a vida — que salta e vem em nossa direcéo a partir
das coisas. Aquilo que Rilke deduz aqui com suas frases do muro desnudado
ndo é inserido no muro por meio de sua poesia, mas, ao contrario, a
descrigdo s6 é possivel como interpretacdo e iluminacdo daquilo que é
“efetivamente real” nesse muro, aquilo que emerge dele na relagdo natural
com ele (Ibidem, p. 254).

A descricdo do muro deixou ver essa conjuntura de significancias que fazem parte da
existéncia do Dasein. Assim o dizer poético faz ver o mais préprio do mundo em suas
conexdes e relacBes no tempo e no espaco. Antes disso falamos sobre a nogdo do ver a partir
do fenbmeno da curiosidade. Estas tematizaces do fendmeno do ver mostraram-se como
elementos importantes no pensamento heideggeriano. Saber ver e saber ouvir sdo fatores
essenciais para o ser do homem e, claro esta, para a producdo da obra, e demonstram uma
sintonia, mas ndo uma sintonia qualquer, mas com o logos, fundamento mesmo de sentido
para o ser.

E aqui retomamos a referéncia ao artista Federico Fellini e sua Arte, o cinema —
surgida e devedora do desenvolvimento das tecnologias numa sociedade industrializada e
complexa. Fellini também tematizou sobre o ver e 0 escutar nessa sociedade, no ultimo filme
que fez em 1982 chamado A voz da lua, que resumimos a seguir.

O personagem principal é lvo Salvini (Benigni), um poeta, que chega a um poco envolto
pela névoa da Roma anoitecida e uma voz o chama, ele procura e nada vé. O filme é todo
permeado por um procurar: “E a curiosidade que me faz acordar de manha”, diz Ivo em um
certo momento do filme, e também pergunta: “Para que nascer? Eu ndo compreendo, o que

fazemos aqui? No fim a gente se cansa, ha ou ndo ha esse paraiso?”



125

Com personagens sempre muito caracterizados, até bizarros, cores fortes, humor, tem-
se uma busca e um constante ndo encontrar. Os ambientes abertos, a amplidéo, imensidéo, Ivo
vai andando sem rumo em direcdo ao sonho que tem todos os dias, de compreender sua vida.
No caminho, choca-se com a modernidade e com a figura esquisita, o ex-prefeito Gonella
(Paolo Villaggio). O barulho das maquinas perturbam o som do vazio, a musica moderna
ruidosa impede 0 prosseguimento da estabilidade das coisas, 0 sonho e pesadelo se fundem e
confundem num enredo real, fantastico e ao mesmo tempo absurdo. O absurdo das imagens
surrealistas combina com o sem sentido das mentalidades e posi¢6es que Fellini oferece.

A musica de Nicola Piovani esta presente neste e em varios filmes de Fellini, dando-
Ihe uma peculiaridade ainda maior, as préprias imagens que se sucedem tém uma cadéncia
melddica que ddo a sensacdo de sonho, de estranhamento. Em certo ponto surge a questdo:
para onde vai a musica apos seu fim? Aonde vao as notas ap0s serem tocadas? Essas questoes
que Fellini aborda com respeito, davidas imortais que ndo devem ser jamais respondidas
(CHAMY, F. 2007). O ponto central do filme é o rapto da lua, que foi capturada por trés
pessoas, desencantando o que restava, como na ciéncia, “mas ndo ha mais nada a revelar”,
pois tudo ja& foi revelado pela igreja, diz Salvini, que também diz “nada se sabe, tudo se
imagina”.

As cenas da lua capturada sdo desconfortaveis, angustiantes até, toda uma cidade
paralisada para ver essa maluquice e todos se estranham, se confrontam, brigam, alguém
chega a atirar na lua, os representantes da igreja se retiram e tudo segue assim meio confuso,
com ruidos, barulhos de maquinas, cenas com mausicas americanas barulhentas numa Roma
cadtica, e Ivo Salvini, ao ver a lua de volta no céu, pergunta: “Que querem? Nao vocés ndo
compreendem, vocés s0 devem escutd-la” — e finaliza heideggerianamente, dizendo: "Se
houvesse mais siléncio, talvez pudéssemos compreender algo”.

Esta dltima obra de Fellini mostra exatamente o problema da sociedade
contemporanea, permeada de desenvolvimento tecnologico, mas barulhenta e cadtica, e cada
vez menos capaz de escutar e de perceber o siléncio fundamental, originario para o humano
em seu ser.

A visdo e a escuta, para Heidegger, assim como para Fellini, também ndo podem ser

consideradas somente como parte da sensibilidade despertada pela obra:

Desde o tempo em que despontou uma reflexdo expressa sobre a Arte e o
artista tal reflexdo se chamou estética. A estética toma a obra de Arte como
um objeto e, mais precisamente, como o0 objeto da aisthesis, da apreenséo
sensivel em sentido lato. Hoje esta apreensdo denomina-se vivéncia (Erleben).
O modo como a Arte é vivenciada pelo homem é que deve fornecer a chave



126

sobre a esséncia da Arte. Vivéncia é a fonte determinante, ndo apenas para o
apreciar da Arte, mas também para a sua criagdo. Tudo € vivéncia. Todavia,
talvez a vivéncia constitua antes o elemento em que a Arte morre. O morrer
ocorre tdo lentamente que leva alguns séculos (HEIDEGGER, 1989, p. 65).

Tem-se como consequéncia que a Arte, ficando somente ao nivel da vivéncia, tem seu
sentido limitado, pois este se esgota na busca de despertar as sensagdes no “contemplador”,
daquele que, por exemplo, vai até o museu apreciar 0s quadros. A questdo é: que
consequéncias essa Visdo traz para o artistico enquanto tal? Segundo o filésofo, esse pode ser
o proprio fim da Arte, o que j& havia sido dito por Hegel, nas suas licGes sobre Estetica, e

assim diz Heidegger:

(...) Pode certamente esperar-se que a Arte se eleve e se aperfeicoe sempre
mais, mas a sua forma deixou de ser a necessidade suprema do Espirito. (...).
Em todas estas conexdes, a Arte é e continua a ser, do ponto de vista da sua
mais extrema destinacdo, algo que, para noés, ja passou (HEGEL apud
HEIDEGGER, 1989, p. 66).

Mas, se a Arte “morreu” enquanto ‘“necessidade suprema do Espirito” (como ja
anunciou Hegel), ergueu-se, e ha Arte, e como objeto da Estética. Ergueu-se a Arte como
parte de um mundo industrializado, mercantilizado, e, neste contexto, o seu lugar e o seu
papel ja estdo previamente delimitados, o horizonte do mundo da Arte, e tudo o0 mais que dai
decorre, museus, exposicoes, instalacbes etc. — em resumo, a cultura assume um papel
importante e a Arte aparece como o seu elemento mais préprio etc.

Mas o problema dessa compreensdo da Arte, que € o modo de compreensdo da
Estética, sequndo Heidegger, é que esta continua a promover uma visdo da Arte como algo
destinado ao prazer e gozo estético do sujeito, a0 modo de provocar vivéncias e estados
emocionais ligados ao belo como fruto da Arte.

Buscar recuperar o olhar da Arte pela ontologia, saindo do olhar “derivado”
promovido pela compreensdo estética metafisica, € considerar a Arte como acontecer
historico inaugurador de sentido para um povo, um grupo ou uma comunidade. Promovendo
assim um apelo para o modo fundamental que advém com a Arte, 0 proprio sentido de
comunidade é essencial. E isso porque o Dasein ja é desde sempre um ser-com. Essa nogdo é
fundamental e deve ser considerada, ja que “o outro” ¢ parte intrinseca do modo de ser do
homem, de seu Dasein.

O fato de ser-com (0s outros seres humanos) faz parte da constituicdo fundamental do
homem, que nunca é completamente s6, e mesmo que se isole, o faz exatamente para nao

estar com (0s outros), pois ja o é desde sempre. Por isso, pelo fato de ser um ser-com, um ser



127

com-0s-outros seres humanos e com estes formar (ou mesmo desformar ou trans-formar ou
in-formar ou des-formar seu ser), esse é 0 seu modo de ser mais proprio, até mesmo na maior
das impropriedades, num olhar vago e distante, individual, mas ndo singular. A Arte é um
espaco de poder que permite que se dé um modo de ser em comum no exercicio do Dasein.

A retomada da Arte, desde a perspectiva da ontologia fundamental mostra-se para a
contemporaneidade como um modo de pensar a Arte que a retira do &mbito convencional da
“vivéncia”, trazendo a tona a sua dimensao mais fundante e essencial que ¢ a de inaugurar um
novo sentido ao Dasein como ser-no-mundo. Trata-se, portanto, de recuperar o valor da Arte
como necessidade suprema do ser, tarefa esta que se liga diretamente a experiéncia da
salvaguarda da obra. Ai a Arte mostra-se como uma experiéncia fundamental. A Arte
fundamenta um modo comum, uma comum unidade, uma comunidade que SO existe gracas a
ela.

A Arte mostra-se como um ambito privilegiado que torna possivel o “encontro com o
ser” mesmo, na obra e somente pela obra, o que de outro modo nao aconteceria, por isso ¢ um
modo “privilegiado” de acesso ao ser, a verdade. Mas mantendo-se as devidas consideracdes
sobre o ser tal como compreendido a partir da leitura heideggeriana: o ser ndo mais entendido
como um fundamento estatico, algo como um substrato, mas como o velar e desvelar
enquanto a dindmica propria que faz a realidade ser, o ser como fundo velado que se desvela,
mas nunca se esgota nesse desvelar, o que alude a algo de misterioso, que permanece nao
descoberto e que possibilita ser.

Com a obra, portanto, hd uma instauracdo de sentido que é trazida, na acepcao de ser
tirada, retirada e é assim que esta vem a ser, e vem a ser huma obra, e somente nesta obra é.
Retirada do velamento, deixa de ser esquecimento para ser lembrada, do néo ser para o ser. O
ser da Arte traz em si aberturas ou possibilidade de vir a ser, mas € somente no encontro com
aqueles que a salvaguardam que a obra ganha sua legitimidade.

A partir de uma obra é possivel descortinar e conhecer uma realidade, uma realidade
primordial, que ndo existiria se ndo fosse pela abertura por ela possibilitada. Podemos chamar
esse contato do homem com a obra de uma experiéncia reveladora, com a obra produz-se a
verdade.

Porém a nocao de verdade revelada, posta em obra, e que é a0 mesmo tempo a origem
e o fim da obra, ndo pode jamais ser confundida com a concepgéo de verdade na compreensdo
advinda do pensamento da metafisica tradicional, a verdade considerada como adequacgéo de
uma coisa ao objeto. Verdade aqui remonta ao sentido grego de Aletheia, que tem o sentido de



128

des-ocultacdo, de des-velamento; verdade é um modo de saber, e verdade e saber sdo,

segundo o pensador:

Denominando-se o estar intimamente no verdadeiro com a palavra ‘saber’,
que deve ser tomada em sentido amplo e rico, entdo a techne é uma espécie
de saber que ilumina, que da ‘claridade’. A tradugdo corrente de techne pela
palavra “Arte” € incorreta e equivocadora, sobretudo quando entendemos
‘Arte’ como a palavra que acompanha e distingue “Arte” de “ciéncia”
(HEIDEGGER, 1999, p. 215).

A Arte é um saber que ilumina, que da claridade, faz ver. O ver, como ja foi
observado, €é decisivo para o saber da Arte, ¢ uma forma primaria para a instituicdo de seu
sentido. E é dessa forma que a Arte proporciona ao Dasein se compreender como ser-no-
mundo. O fato de a obra ser uma totalidade, um todo significativo, nos exige a tarefa de
interpreta-la, naquilo que ela é, a partir dela.

Uma visdo de mundo nos é descoberta no encontro com a obra, encontro que exige de
nos a obediéncia, a escuta, a visdo, o deixar que a obra nos diga o que ela é, ao invés de nos
apressarmos a denomina-la e conceitua-la como na perspectiva de um sujeito do
conhecimento. Desse modo nos situamos na verdade que acontece na obra, desse modo a Arte
possibilita criar um modo de ser e pertencer do Dasein como ser-no-mundo.

Das discussdes ontoldgicas da Arte podemos extrair importantes consideragdes sobre
a questdo do “produzir” da obra de Arte e da sua intrinseca relagdo com o processo de
constituicdo do homem. A partir de Heidegger, a proposta de reconsiderar a esséncia

fundamental da Arte envolve a discussao das no¢des de Formacao e Cultura.

3.6 Bewahrung e historicidade versus Formacéo e cultura

A Bewahrung, segundo Heidegger, acontece como sentido de pertencimento
instaurado pela Arte para o Dasein historico de um povo. Compartilhando um mundo em
comum, a Arte contribui na “saida” de um mundo cristalizado, pronto, controlado pelo
impessoal (Das Man). Desse modo a Arte é o fundamento mesmo de um modo de ser para o
homem, um modo em que se institui historicamente a partir e com a obra. A Arte seria entéo
aquilo que possibilita um solo proprio, um fundamento para a constituicio de uma
comunidade. Por isso, para Heidegger, a compreensdo da Arte como manifestacdo de

sentimentos, o prazer estético, pode ser uma ma compreensao da Arte:



129

Assim se diz, querendo-se dizer com isso que a relacdo basica com a obra de
Arte € o “prazer”, o sorver de “comogdes da alma” e o chapinhar em
sentimentos simpaticos. Mas, no caso do “prazer estético” ser uma ma
compreensao da Arte e de ndo podermos procurar o prazer na poesia, afinal,
também ndo ha nada gque possa ser seriamente dissecado e posto em perigo
pelo ato de falar. Isto sem falar que pode existir um falar de poesia que, ndo
s0 Ihe esteja adequado, mas que ela até exija. Talvez se possa falar da poesia
poeticamente, 0 que, todavia, ndo quer dizer em versos e rimas. Por
conseguinte, falar de poesia ndo tem de ser forcosamente um ocioso falar
“em torno de” e “sobre” poemas (HEIDEGGER, 2004, p. 13).

E necessario repensar a ideia de prazer como “fun¢do” ou “sentido” de ser da Arte,

esta ndo deve ser delimitada somente desde o ponto de vista de ser uma “expressao da alma” e

de provocar “vivéncias” no “contemplador”. Tal modo de considera-la, inclusive este que a

coloca como expressao mesmo da alma de um povo, de sua cultura, e as teorias que tentam

provar isso, podem ndo ser errados, mas ndo constituem o essencial, diz Heidegger. Aqui a

cultura é tida como uma forma que também néo contribui para a compreensao fundamental da

Arte. Diz Heidegger:

Como é gue se encara no meio de tudo isso, a poesia em que se concentram
as vivéncias? Ela é representada como uma expressdao de vivéncias,
expressdo da qual o poema é, entdo, o condensado. Estas vivéncias podem
ser concebidas como as vivéncias de um individuo isolado, portanto, de
forma “individualista”, ou como expressdo da alma das massas, ou seja, de
um modo “coletivista”, ou, na acepc¢do de Spengler, como expressdo da alma
de uma cultura, ou, na acepcdo de Rosenberg, como expressdo da alma de
uma raga, ou como expressdo da alma de um povo. Todas essas concepcdes
da poesia, por vezes ainda misturadas, movimentam-se dentro de limites de
um Gnico modo de pensar. Colocarmos as massas no lugar do individuo, a
cultura no lugar das massas, ou a raga ou 0 mundo no lugar da cultura, ndo
afeta em nada a ideia fundamental que conduz 0s Nnossos pensamentos.
Continua a ser decisivo o fato que a poesia é concebida como expressdo da
alma e da sua vivéncia. O que é mais estranho é que todas essas concepc¢des
se prestam a ser, em qualquer altura, reivindicadas como certas e, até, a
serem comprovadas. Mas o0 que esta certo, ainda ndo é, s6 por isso,
verdadeiro. Todo este modo de pensar €, em qualquer das suas formas,
profundamente destituido de verdade e esséncia. (...) Se Spengler concebe a
poesia como expressao da alma cultural de cada povo, 0 mesmo se aplica ao
fabrico de bicicletas e automoveis. Aplica-se a tudo, o que é como ndo
aplicar-se a nada. Esta definicdo transporta, ja pelas suas premissas, a poesia
para uma area onde a hipdtese mais remota de concebermos a sua esséncia
estd irrevogavelmente perdida. Tudo isto é de uma superficialidade tdo
desoladora que nos custa mencionéa-lo (HEIDEGGER, 2004, p. 35).

Heidegger critica a nogédo de vivéncia e de expressao da alma como fundamento para a

Arte e sua compreensdo. O pensador evidencia que tratar de modo generalizado a Arte, como

expressao da cultura de um povo, ndo acrescenta muito para o saber especifico dela, ja que



130

deste modo se caracteriza também outras producGes de um povo, como no exemplo do
“fabrico de bicicletas e carros”.

Essa questdo da cultura como resposta para a totalidade da produgdo humana néo
contribui para o ambito especifico que o pensador deseja esclarecer, qual seja, o que é a Arte
em seu fundamento. A oposi¢cdo a esse modo de falar generalizado da cultura é, para o

pensador, algo que “mais atrapalha que esclarece”:

Este modo de pensar ndo diz respeito apenas a poesia, mas a todos 0s
acontecimentos e a todas as maneiras de ser do ser-ai humano, razdo pela
qual é facil construir, com o auxilio deste fio condutor, edificios filoséfico-
culturais e mundividenciais. Segundo, este modo de pensar ndo se baseia na
superficialidade aleatoria e na incapacidade de pensar deste ou daquele
individuo, sendo antes, devido, essencialmente, & maneira de ser do homem
do século XIX e da modernidade em geral. (...) A poesia € assim, um
fendmeno imediatamente encontravel que coexiste com outros tantos e que,
tal como todos os outros, é concebido, atraves da definicdo igualmente
indiferente, como uma “expressao da alma” que fervilha por detras dela. (...)
Assim, este modo de raciocinar celebrou verdadeiras orgias, por exemplo,
entre os historiadores da Arte e na historiografia da Historia das ideias
(Ibidem, p. 36).

O entendimento, mesmo que correto, da Arte como expressdo da cultura, ndo constitui
o “verdadeiro e o essencial”, para o pensador, porque esse modo de pensar a Arte como
expressdo da cultura, que surgiu no século X1X, e ainda é vigente, mesmo nao sendo errado, é
“derivado” enquanto mostra a Arte como estimulo de vivéncias interiores da alma, e o que o
pensador busca é ir aos fundamentos, a origem mesma que possibilitou aquilo que veio a ser a
Arte, e, para tal, 0 mais importante, segundo ele, é que é preciso deixar a obra ser em sua
verdade e ndo precipitar-se a interpretar ou mesmo s distrair-se desinteressadamente com ela.
Na critica do entendimento da Arte como expressdo da cultura, Heidegger comenta
outro problema, a questdo da historia da Arte, que, segundo ele, “celebrou verdadeiras orgias”
entre 0s seus historiadores. Se atentarmos que a histéria da Arte Ocidental foi concebida
dentro deste parametro da Arte como expressao do belo, e como tal algo ligado ao despertar
de sentimentos, ao prazer, temos, portanto, algo direcionado pela visdo e pelo gosto do
historiador mesmo (e dai uma via subjetivista).
Jacob Burckhardt® escreveu Die Kultur der Renaissance in Italien (1860), a primeira
grande obra que se concentra na Italia do século XV, tomando a histdria desse lugar e dessa

época como “Um forum em que os problemas gerais da histéria da civilizagdo foram

60 Jacob Burckhardt (1818-1897) historiador, filésofo da histéria e da cultura suico, professor de Histéria da Arte
nas Universidades de Basileia e Zurique.



131

discutidos pela primeira vez e tratados com mais vigor” (HEXTER, Renascenga, 1970, p. 7).
Burckhardt®! traz a tona sua compreensio de Arte enquanto algo ligado “ao imediato
sensivel”, algo que, segundo ele, “o fazia feliz”’, mais do que “o rigor das ciéncias” (Ibidem,
p.7). Fica nitida aqui a separacdo Arte e ciéncia tal como esta se apresenta na modernidade, a
Arte passando a ocupar o lugar do sensivel e que através deste se tinha a possibilidade da
felicidade, e, por outro lado, a ciéncia com sua frieza e rigor mas sem alegria.

Na sua apropriacdo, Burckhardt caracteriza a histéria da Arte como objeto de estudo,
se ndo de “ciéncia”, talvez nem mesmo de “filosofia”, mas ao mesmo tempo algo que o “fazia
feliz”, pois “experimentava e sentia a histéria num nivel mais baixo”. Aquilo que era negado
por Hegel, o “meio de sensagdo imediata”, era onde se movia Burckhardt (IN HEXTER,
1970, p.2). Assim, a histéria da Arte é demarcada ao mesmo tempo com esse “espirito” de
atividade prazerosa, de satisfacdo do sensivel pelo belo e em contraposicdo a seriedade das
ciéncias.

A obra de Burckhardt é até hoje considerada como uma das primeiras grandes obras
sobre “a cultura” ou “a civilizacdo” do Renascimento na Italia. Burckardt caracteriza um
momento crucial do Renascimento italiano. Momento este que, pela primeira vez, se deu
conta de ser uma nova época, diferente do que ja existia. Diz Hexter:

Os egipcios do Reino Antigo, Reino Médio e Novo Império e os europeus da
Idade Média ndo pensavam em si mesmos como vivendo naqueles periodos
particulares. Mas muitos dos lideres do Renascimento estavam
absolutamente conscientes de estarem vivendo em uma nova histéria da
humanidade, uma era cuja caracteristica primordial ndo era sua organizagao
politica ou sua religido, mas sua cultura (HEXTER, 1970, p.1).

No Renascimento, ocorre o comec¢o de uma mudancga essencial no modo de entender a
Arte. Um conceito de criagdo que comega a aparecer como privilégio e talento individual,

ainda que atrelados ao poder do criador divino. Sobre isso Jimenez nos diz que:

61 Embora Burckhardt tenha permanecido desdenhoso da obra de Hegel ao longo de sua vida, o respeito
comandado pelo pensamento de Hegel havia for¢cado Burckhardt a enfrenta-lo constantemente. Assim, ele
rejeitou a necessidade, proposta por Hegel, de substituir o estudo de contingéncia, com uma filosofia ontoldgica.
Ele advertiu a um amigo pré-hegeliano: “Especulagdes de um outro homem jamais poderia me satisfazer, e ainda
menos me ajudar, mesmo se eu fosse para adota-las... Deixe-me a experimentar e sentir a histéria neste nivel
mais baixo em vez de compreendé-lo do ponto de vista dos primeiros diretores... As riquezas interminaveis que
fluem em cima de mim com o meio inferior do sentimento imediato ja estdo me fazendo feliz além da conta e
certamente ird me permitir alcancar algo, embora ndo necessariamente de forma cientifica, e talvez até mesmo o
filoésofo serd capaz de fazer uso”. O "meio da sensacdo imediata ", que foi igualado a contingéncia que Hegel
procurou eliminar, tornou-se o tema central da escrita histérica de Burckhardt. Ele enfatizou Artes visuais, teatro,
literatura e outros artefatos que apelavam para os sentidos como os objetos proprios de estudo para um
historiador (mimeo).



132

No século XVI, o artista afirma-se como criador, dotado de talento e
suscetivel de ser reconhecido como um génio. A religido, é verdade, pode
considerar que ele é apenas o executante de um poder divino, simples
instrumento animado por uma inspiracdo que ndo comanda. Mas tal
restricdo, objeto de disputas teoldgicas, em nada transforma o problema. Séo
de fato o pintor, o escultor, o arquiteto, autores temporais, simples mortais,
gue sdo venerados por seus contemporéneos e que serdo celebrados pela
posteridade. A questdo “quem cria?” parece resolvida: é o artista. Todavia,
uma interrogacgdo subsiste: que forcas o impelem para a criagdo, 0 incitam
para a inovacdo? Serd a razao ou entdo a sensibilidade, o sentimento? Objeto
de &speras controvérsias e de especulagdes complexas durante o classicismo
e 0 século XVIII, antes que a estética de Kant proponha sua solugao, este
problema reaparece, sob suas diversas formas, em certos teéricos do século
XX (JIMENEZ, 1999, p. 44).

O Artista no século XVI afirma-se como o criador, com talento que o leva a ser
chamado de génio, mas tudo ao final é para celebrar o divino. O principio dos artistas é o de
“imitar” a natureza no que esta representa a criagao e obra de Deus, que ¢ a0 mesmo tempo o

belo, o perfeito. Esta imitacdo por sua vez ndo é mera copia, mas, segundo Jimenez:

O principio de imitagdo, que se impde na Renascenca e permanece em vigor
até as primeiras vanguardas do século XIX, ndo € um ato servil em relacdo a
um poder transcendente e coercitivo, que seria 0 de Deus, nem um
testemunho de pura e simples submissdo do artista a natureza. O artista €
dependente da natureza para melhor glorificar aquele que a criou, isto é,
Deus (Ibidem, p. 45).

Giorgio Vasari (1511-1574), um dos primeiros historiadores da Arte, vai expressar
essa questdo da criagdo a partir do estudo de Gioto. Assim diz: “Os pintores estdo sempre na
dependéncia da natureza: ela lhes serve constantemente de modelo; eles tiram partido de seus
melhores elementos e 0os mais belos para se esforcarem a copia-la ou a imita-la” (VASARI,
1981 apud JIMENEZ, 1999, p.45).

E interessante perceber que a questio do “génio”, neste periodo do Renascimento,
passa pela ideia de um conhecimento racional ou mesmo “da matematizagao da Arte”, ja que
os artistas da Renascenca retomam o valor da matematica a partir dos pitagéricos, associando
0 numero como modo de compreensdo do universo, como saber, e esse saber ndo é senao
“harmonia e beleza”, diz Jimenez, para quem: “Os artistas da Renasceng¢a aprendem li¢des de
Pitagoras, cujo nome aparece com frequéncia nos documentos da época; sentem eles um
idéntico fascinio por essa cosmologia do numero” (Ibidem, p.46).

Mas o desenvolvimento do pensamento matematico ndo significou excluir a
sensibilidade, diz Jimenez (1999, p. 46). E interessante observar aqui a leitura de Cristoforo

Landino, um pintor e filésofo florentino, amigo de Alberti, ja que ele este faz “retratos” dos



133

artistas de seu tempo (segundo Jimenez, em termos ainda hoje usuais) e deixa ver o que é
considerado como “sensibilidade”, como “fator pessoal”, que, junto com o conhecimento

matematico, é tido como o génio mesmo do artista. Diz Landino:

Masaccio era um excelente imitador da natureza, com um sentido muito
completo de relevo, de composicéo correta e de pureza, sem ornamentos. (...)
Fra Filippo Lippi pintava com graca e ornamento; era excessivamente habil e
foi excelente (...) igualmente para 0s ornamentos tanto ao imita-los quanto
ao inventa-los. Andrea Del Castagno foi um grande mestre do desenho e do
relevo, gostava particularmente das dificuldades de sua Arte e dos efeitos de
perspectiva; era cheio de vida e muito rapido, tinha uma grande facilidade de
trabalho. (...) Fra Angelico era alegre, devoto, muito ilustrado e dotado da
maior facilidade (LANDINO apud JIMENEZ, 1999, p. 47).

2 13 2 (13

Fatores como ‘“cheio de vida”, “alegre”, “excessivamente habil” e até “devoto” sdo
termos ligados a esta caracteristica pessoal do génio, sua peculiaridade, que se junta ao
conhecimento exato das proporcdes e formas, que todos ja devem possuir como pré-requisito
basico para 0 empenho e bom desempenho na Arte. A beleza, como resultado da Arte do
génio ¢ resultado da perfeicdo de formas, da harmonia, que “imita” a natureza honrando a
Deus. E além da beleza aparece a “graga”, este “além do que”, “algo a mais™ da Arte, causado
por afetos e sentimentos, diz André Félibien em sua obra sobre a vida de antigos e modernos

pintores, escrita entre 1659 a 1685:

A beleza nasce das proporcOes e da simetria que se encontra entre as partes
corporais e materiais. A graca é engendrada pela uniformidade dos
movimentos interiores causados pelos afetos e pelos sentimentos da alma.
(...) Para bem demonstrar que a graga € um movimento da alma, € que ao
vermos uma bela mulher, julgamos, em primeiro lugar, sua beleza pela justa
relacdo que ha entre todas as partes de seu corpo, porém ndo é possivel
julgar sua graca se ela ndo falar, se ndo rir, ou se ndo fizer algum movimento
(FELIBIEN apud JIMENEZ, 1999, p. 62).

Félibien separa o belo da graga, a graca ¢ algo mais, e ¢ causada por “afetos” e
“sentimentos da alma”; ja a beleza se revela na simetria e proporcionalidade. A historia da
Arte comega a existir e se firmar como um ambito em que “sensibilidade” e “beleza” sdo as
expressGes importantes a serem dimensionadas, e, como tal, cada historiador da Arte tem 1a
suas singularidades e predilecGes, caracterizando e marcando a Arte em cada povo e época.

A ideia mais contemporanea, a do génio como competéncia do autor, dara origem a
ideia de obra prima, e esta, que, segundo Colli (2002), primeiramente era considerada a partir

do aprendizado de um oficio, se modifica, e seus critérios sdo bastante diversos:



134

S&o tantos os fatores em jogo e tdo diversos, que cada discurso pode tomar
seu caminho. Questdo de afinidade entre a cultura do critico e a do artista, de
coincidéncia (ou ndo) com os problemas retratados, de conhecimento mais
ou menos profundo da questdo e mil outros elementos que podem entrar em
cena para determinar tal ou qual preferéncia. Dird um que Wagner é
compositor desmedido ou de prolixidade vazia, outro invocard seu génio
harmdnico a servico de uma dramaticidade filosofica, etc. (COLLI, 2002, p.
18).

Dai se percebe como preferéncias e gostos vao ser elementos que se destacam para a
producdo e apreciacdo de obras de Arte ao longo da Histdria, caracterizados pela valorizacéo
subjetiva.

Kant foi um importante filésofo na consolidacdo de uma nocdo classica de Estética,
que se pauta na capacidade de julgar, propria do homem e fundamental para a defini¢do do
juizo de gosto, ou faculdade de julgar, enquanto elemento imprescindivel no exercicio da
apreciacdo da Arte. Kant separa a existéncia de uma Arte agradavel da ideia de uma Arte bela,
e considera que o prazer causado pela Arte bela ndo pode ser simplesmente 0 mesmo que da
Arte agradavel, ou seja, somente um prazer sensivel, mas deve ser para Kant um “prazer de
reflexdo”®?.

Para o filésofo de Kdnisberg, ndo ha uma ciéncia do belo, mas uma critica do belo, e 0

que ocasionou o termo “ciéncias belas” foi o ter-se observado que, para a perfei¢do da “Arte

bela”, é necessario muita ciéncia. Assim ele diz ser indispensavel:

Por exemplo o conhecimento de linguas antigas, conhecimento literario de
autores que sdo considerados classicos, historia, conhecimento da
antiguidade etc., e por isso estas ciéncias histéricas, pelo fato de constituirem
a preparacao necessaria e a base para a Arte bela, em parte também porque
nelas foi compreendido mesmo o conhecimento dos produtos da Arte bela
(oratdria e poesia), foram por um equivoco terminolégico chamadas ciéncias
belas (KANT, 2005, p. 151).

Kant fala ainda da necessaria Formacao para o conhecedor da Arte bela, que muito
deve ao passado e a historia, sendo necessario o maior conhecimento possivel das obras e
artistas anteriores e do modo como estes resolveram as questdes da Arte, 0 que, por sua vez,

ndo € ja o trabalho do génio, mas sdo elementos importantes no produzir da Arte. Se Kant

62 A interpretacdo kantiana do “prazer da reflexdo” como fundamento da Arte é vista por Heidegger com
entusiasmo. Ele considera que, com esta questdo, Kant penetrou em um estado fundamental do homem no qual
“ele chega pela primeira vez a plenitude fundada de sua esséncia”, sendo este estado o que Schiller concebeu
como condicdo de possibilidade da existéncia histdrica, fundadora de histéria do homem (HEIDEGGER, 2010,
p.103). Schiller, para Heidegger, foi o Gnico a compreender algo essencial nessa teoria do belo e da Arte em
Kant, muito embora seu conhecimento tenha sido “soterrado por meio das doutrinas estéticas do século XIX”
(HEIDEGGER, 2010, p. 98).



135

inviabiliza uma ciéncia do belo, fala de uma critica do belo. A Arte agradavel é distinta da

“Arte bela”, e esta é que tem por medida a faculdade de juizo reflexiva:

E um modo de representacao que é por si propria conforme a fins e, embora
sem fim, todavia promove a cultura das faculdades do animo para a
comunicacdo em sociedade. A comunicabilidade universal de um prazer ja
envolve em seu conceito que o prazer ndo tem de ser um prazer do gozo a
partir de simples sensacdo, mas um prazer de reflexdo; e assim a Arte
estética €, enquanto Arte bela, uma Arte que tem por padrdo de medida a
faculdade de juizo reflexiva e ndo a sensacédo sensorial (Ibidem, p. 151).

Kant considera que somente a Arte bela “promove a cultura das faculdades do danimo
para a comunicacao em sociedade”, o que envolve um conceito de prazer que nao € o prazer
ocasionado por simples sensagdo, mas ¢ “um prazer da reflexdo”. A Arte como objeto de
prazer simplesmente é Arte agradavel.

A Arte bela é fruto do génio, mas o génio para Kant é o talento (dom natural), o que
difere do pensamento da tradicdo, principalmente crista, e o talento € o que da a regra a Arte.
Mas ndo nos enganemos, 0 génio kantiano ndo se encerra na subjetividade do sujeito, o
talento ndo depende do artista, pois ndo estd no dominio de um querer, pois ele é como que
“tomado” pelo que faz. Esse receber algo, que ¢ algo vindo da natureza, ndo esta no dominio
do homem, assim 0 génio ¢ “a inata disposi¢cdo de animo pela qual a natureza da a regra a
Arte”, diz Kant. O génio tem como primeira caracteristica o produzir original, ainda que o seu

poder ndo se encontre nele mesmo, em seu dominio. Diz Kant:

O génio, ele préprio ndo pode descrever ou indicar cientificamente como ele
realiza sua producao, mas que ela como natureza fornece a regra; e por isso 0
préprio autor de um produto, que ele deve a seu génio, ndo sabe como as
ideias para tanto encontram-se nele e tampouco tem em seu poder imagina-
las arbitréria ou planejadamente e comunica-las a outros em tais prescrigdes,
que as ponham em condic¢do de produzir produtos homogéneos (lbidem, p.
153-154).

O génio ndo tem como transmitir o saber da Arte, pois este ndo lhe pertence, ele lhe
advém, a natureza € quem o “empodera”, por isso ¢ um “dom natural” mas ndo ¢ do dominio
total do artista. Kant associa a nogdo de génio com a palavra genius, de onde deriva, e quer
dizer “espirito peculiar”, “protetor” e “guia”, dado conjuntamente a um homem por ocasido
do nascimento, e de cuja inspiracdo aquelas ideias originais procedem, sendo a natureza quem
realmente da as regras a Arte (Ibidem, p. 154).

A nocéo kantiana de génio adota o reino da natureza como o fundamento que d& ao

génio o “dom” de sua Arte, como algo que foge ao enquadramento da ciéncia e ao controle e



136

dominio humano. Mas o génio kantiano se revela, assim como a ideia do génio do
Renascimento, j& que ambos fornecem a ideia de génio na Arte, de que algo de fora (seja
Deus ou Natureza) é que impulsiona a Arte e conduz o artista.

Um pouco parecido com esse modo de entender o produzir da Arte vemos em
Pasternark, autor de Dr. Jivago, falando sobre o seu ato de escrever. Ele diz acreditar existir
um momento em que sente que o “espirito da linguagem toma a frente” e ndo ¢ mais ele quem
escreve. Do mesmo modo, Ivor Richards, em Ars poética, diz: “Minha lingua materna sabe
muito mais do que eu proprio” (Richards apud Barbosa, 2002, p.38). Alguns exemplos que
mostram qudo complicado e falar do ser do artista como Unico e verdadeiro subjectum na
producdo da Arte em seu ser.

A questdo da historia da Arte caminha para o século XIX com desencanto, com 0
crescente avango das ciéncias da natureza e a tentativa de enquadramento da Arte nesse
modelo. Assim diz Michelet: “ndo criamos mais, a histéria matou a Arte” (MICHELET apud
JIMENEZ, p. 277). Ao mesmo tempo, o século XIX ¢ o século que produziu o “homem
estético”, que ¢, na visdao de Dilthey, o homem que também se preocupa com os sentimentos.

Diz ele:

O homem estético busca realizar em si e nos outros equilibrio e harmonia
dos sentimentos; a partir dessa necessidade, ele conforma seu sentimento de
vida e suas intuicbes de mundo. Assim, sua avaliacdo da realidade é
dependente de em que medida a realidade mesma garante as condic¢Ges para
tal existéncia (DILTHEY apud HEIDEGGER, 2010, p. 83).

O homem estético €, para Dilthey, 0 homem que conforma sentimentos numa vida
equilibrada, harmonica. Este homem estético vincula-se ao pensamento e a visdao da
psicologia prevalecente, que, segundo Heidegger, submete estados sentimentais a observagoes
e mensuracao, critica o filésofo, para quem esse € um momento historico de decadéncia da
Arte, a0 mesmo tempo de ascensdo da Estética. O que se altera ai € o saber da Arte no século
XIX, e do mesmo modo acontece uma crescente “impoténcia” do saber metafisico na

experiéncia e na investigacao dos fatos da historia da Arte. Por isso diz Heidegger:

O que se encontrava na época de Herder e de Winckelman a servi¢o de uma
grandiosa automeditagdo da existéncia histérica é empreendido agora em
virtude de si mesmo, a saber, como disciplina; a investigacdo da historia da
Arte propriamente dita comega — figuras como Jacob Burckhardt e Hippolyte
Taine, que entre si sdo totalmente diferentes, ndo se deixam, certamente,
medir com o aparelho de medicao do aparato disciplinar. A investigacdo da
poesia ganha o ambito da filologia (...), a estética transforma-se em
psicologia que trabalha em termos de ciéncias naturais, isto €, estados
sentimentais sdo submetidos por si mesmos ao experimento, a observacgéo e



137

a mensuracdo como fatos que ocorrem (...) a histdria da poesia e das Artes
plasticas consiste em que pode haver uma ciéncia de tais estados emocionais,
uma ciéncia que traz a luz conhecimentos importantes e mantém desperto ao
mesmo tempo um cultivo do pensamento. O cuidado dessas ciéncias é
tomado como a realidade propriamente dita do “espirito”. A prépria ciéncia,
tanto quanto a Arte, ndo é sendo um fendmeno e um campo de atividade
cultural (HEIDEGGER, 2010, p. 83).

A inviabilidade da Metafisica como ciéncia e o fortalecimento das ciéncias naturais
levaram a Arte para a aproximacao com o ambito das ciéncias, que somente assim poderia ser
valorizada e considerada. Um exemplo disso é o que vimos com a proposta de Arte-Educacéo
de Herbert Read, que busca se fundamentar na psicologia, na fisiologia e em outras ciéncias,
de modo a dar sustentacdo a suas ideias sobre a Arte e a sua necessidade na sociedade.

Assim a poesia e a Arte em geral passam a ser investigadas como objetos de ciéncia
aos moldes das ciéncias naturais, o que leva, para Heidegger, a uma tentativa de “mensurar
sentimentos”. O pensador fala sobre a Bildung como “tentativa grandiosa de automedita¢do da
existéncia historica no passado”, mas que infelizmente agora esta sob a égide da ciéncia.

Tanto o &mbito da Arte quanto o &mbito da ciéncia, agora ja como ciéncias do espirito,
passam entdo a ser vistos como fendmenos de atividade cultural do humano, e, de modo
genérico e habitual, a cultura vai ser entdo caracterizada como o espaco em que se desenrola a
“atividade espiritual e criadora do homem”, por isso nela se insere tanto a ciéncia como a
Arte, mas, para Heidegger, neste modo de pensar em “nada se percebe de sua esséncia”’, nem
da Arte nem da ciéncia, pois, para ele, nem uma nem outra Se resumem a Ser apenas
desempenhos culturais do homem, mas sdo antes: “modos decisivos de se apresentar tudo o

que ¢” (HEIDEGGER, 2010, p. 39).



138

CONCLUSAO

“Doengas sdo poemas presos” (Viviane Mosé)

Das consideracdes sobre a Arte e a sua relagdo com a formacéo a partir do pensamento
do filésofo Martin Heidegger, temos que a Arte pode ser considerada uma das mais
importantes fontes para a constituicdo do homem em um modo de ser ou devir fundamental.
Pois a Arte promove, segundo o pensador, uma mudanca e possibilita algo de novo vir a ser,
como diz o filésofo: a Arte “arranca do habitual, suspende nosso como valorar, conhecer ¢
observar para permanecer na verdade que acontece na obra” (HEIDEGGER, 1989, p. 53).

Quando h& verdadeiramente Arte nesse sentido primordial, h4& uma mudancga radical,
esse sim o carater essencial da Arte para a constituicdo do homem em seu constante devir. O
processo de criar, 0 produzir da Arte, € um momento em que o homem capta uma nuance de
sentidos e significados e os materializa, vindo ao ser 0 que ndo existiria sozinho, mas que
também ndo reflete somente simples estados subjetivos e ndo deve provocar somente “meros
estados sentimentais”.

O que se promove é uma des-formacdo do homem, na medida em que a obra provoca
um choque no habitual, possibilitando um novo modo de instituicdo de sentido para seu ser
enquanto ser-com 0s outros, que leva em conta essa sua caracteristica. A arte ndo forma mas
des-forma, tira a forma do habitual para possibilitar novamente que uma configuragdo de
sentido se torne possivel, fundamentando o homem com um solo préprio, saindo do mundo
fundado no impessoal.

A salvaguarda (Bewahrung), como critério de legitimidade, é essencial para a
continuidade do estar em si mesmo da Arte. E para que esta se realize é necessario haver
aqueles que ndo s6 contemplam a obra como expectadores, mas aqueles que co-participam da
sua verdade mais fundamental.

Assim, a partir da leitura heideggeriana, tem-se que a Arte ndo traz primeiramente o
sentido de ser um objeto para contemplacéo ou admiracdo, mas contém o sentido de permitir
que o ser venha a ser através da producdo, do fazer. E este fazer é especial por promover algo
novo, mas que tem a ver com o ser em comum de um povo.

Né&o se trata primeiramente de agradar aos sentidos, de ser aprazivel. Sentidos versus

razdo, homem versus mundo, sdo maneiras derivadas de entender o ser e por este modo néo se



139

chega as origens do jeito de ser da Arte. Mais que sentidos versus razdo, o homem é
compreensdo. Quando o mundo nos chega, j& vem carregado de sentidos e sentimentos, néo
sendo possivel separar sentidos e razdo. Portanto ndo se trata de promover o sensivel, ja que a
razdo sempre foi mais valorizada na Formacao; trata-se antes de rever tal postura e nessa
revisdo fica patente como a consideracao estética da Arte é derivada e 0 quanto € necessario
uma leitura ontol6gica, mesmo que desta ndo se possa fazer grandes conclusdes, mas sempre
recolocar a questdo do que € o ser da Arte enquanto tal.

Heidegger retomou a questdo da Arte desde suas origens, e tal questionar envolveu a
pergunta maior sobre o ser do préprio homem e a prépria constituicdo do que seja 0 mundo, o
real e o verdadeiro. Podemos perceber a possibilidade de um processo de constituicdo do
homem através da Arte que ndo se funda mais em parametros estéticos e nem no ideal da
Formacdo como Bildung, ja que este também decaiu na época atual. Mas para aquém destes
modelos formativos, a compreensdo do sentido ontoldgico da Arte exige a revisdo da questdo
fundamental da filosofia, a questdo da verdade, para o entendimento da Arte, ela mesma como
um modo de instauracdo da verdade.

Como instauracdo da verdade, que a partir de si fundamenta um modo de ser do
homem como ser-no-mundo, a Arte contribui para que o homem aproprie-se de si mesmo, e
participe da obra enquanto exerce a salvaguarda dela. Mas, saber se ainda havera obras que
terdo essa capacidade, esse poder, é algo que ainda ndo pode ser previsto, mas que, para
Heidegger, precisa acontecer, deve ser esperado, pois o0 surgimento da obra pode viabilizar a
possibilidade de novos modos de ser e estar no mundo.

A Bildung como modo de Formagéo, segundo Heidegger, evidencia o paradigma de
uma ideia de homem (visto como animal racional) e de racionalidade universal imutavel,
proposta como ideal a ser conquistado. Desse modo ndo se pergunta sobre o que € o ser do
proprio homem, ja que se lhe pressupde como algo ja compreendido, resolvido. A valorizacdo
exacerbada que o homem faz da sua raz&o culmina com a consolida¢éo da nossa era como a
Era da Técnica. Para Heidegger, nesta era, tudo o que ha, até as relacbes humanas, passa a ser
pautado pelo pensamento do célculo e pelo uso e consumo a partir da planificagdo, em que até
0 homem torna-se um ser apenas técnico (HEIDEGGER, 1967, 2001, 2010).

Se 0 homem se caracteriza muito mais por ser um ser ai, que esta jogado, lancado no
mundo, sendo a cada vez e a cada tempo de um modo determinado, ndo cabe considera-lo
somente a partir da sua racionalidade, ja que esta se tornou uma racionalidade instrumental,

da parte e ndo mais do ser humano como um todo. Na critica a falta de discussdo sobre o ser



140

do homem e a vigéncia da Unica compreensdo do homem como animal racional, Heidegger
evidencia a fragilidade das discussdes sobre o ser mais proprio do homem.

A compreensdo, como carater ontoldgico primordial do ser do Dasein, acompanhada
da disposicdo e da linguagem séo importantes fendbmenos existenciais e permitem evitar 0 uso
dos termos da tradicdo como a ideia de animal racional e da constituigdo humana somente
desde a perspectiva da separagdo corpo versus alma, sentidos versus razdo e etc. A critica
heideggeriana mostra-se importante também para a compreensao e a discussdo da questdo do
tratamento dado a tudo que se refere aos sentidos, aos sentimentos e ao corpo na histéria do
pensamento ocidental.

Neste sentido é facil perceber o privilégio que se deu a Formacdo da razéo, e isso em
detrimento da Formacéo dos sentidos, do corpo mesmo, ja que este depende dos sentidos, e 0s
sentidos podem levar ao erro e ao engano, o que fez com que o corpo fosse tratado e ainda o é
até hoje como algo de segundo plano, o que se desdobra em vérios problemas de salde na
modernidade.

Na medicina moderna, por exemplo, trata-se s6 a doenca ou mesmo o 6rgdo doente, o
ser € como que isolado e foca-se a doencga, mas ndo se trata o ser como um todo. Separa-se,
por exemplo, doenca psiquica e doenca fisica, e nos casos de patologias como gastrite e
Ulceras, trata-se na medicina tradicional ocidental com drogas industrializadas, e nada se fala
sobre a intensa influéncia das emocbes e dos sentimentos nesse adoecer. O fato de se
estabelecer uma relacdo saudavel com o proprio corpo € ainda controverso para nés
ocidentais. Hoje em dia existe até o termo “consciéncia corporal”, algo que ¢ necessario
adquirir, pois o desconhecimento do préprio corpo e seu funcionamento € uma das principais
causas de seu mau desempenho e adoecimento, ja que nos falta Formacdo e educagdo em
relacdo ao préprio corpo.

A Arte “tira do habitual e suspende o comum valorar para deixar a obra ser”, diz
Heidegger, evidenciando-se seu valor formativo, ou poderiamos mesmo dizer, des-formativo.
Pois o carater de obra da obra traz em si mesmo esta suspensao do ja sabido, do ja valorado, e
é sO nesta suspensdo que pode acontecer o mais auténtico erguer-se da obra, o seu deixar ser.
Portanto a Formacédo que acontece ai ndo deve ser aquela que parte previamente de um ideal,
mas aquela que deixa ser, ja que é somente por forca da propria Arte que ela se estabelece. E a
visdo estética da Arte como objeto de fruicdo para os sentidos e 0 gozo dos sujeitos atinge
somente em aparéncia o ser da Arte.

Assim a obra ndo pode ser compreendida pela via da subjetividade, do homem visto

como o “sujeito”, da visdo do criador como o génio, pois, na ontologia heideggeriana, a Arte



141

sO existe se existirem aqueles que a fazem manter-se no que ela € em si mesma, ndo
importando ai o fato de a obra ter sido feita por um artista popular, conhecido, desconhecido
ou tal, ja que deve ser a obra e ndo o artista a sustentar a verdade da obra e dizer de si mesma
a partir dela propria o que ela é.

Num mundo globalizado, o acesso a cultura e as obras de arte se abre
vertiginosamente, inclusive através do mundo virtual. A leitura estética da arte estd cada vez
mais presente, orientando a relacdo da arte com o homem através do despertar de emocdes e
prazer. Mas o que prevalece como fundamental na Formacéo ou na constituicdo do homem é
a necessidade do reconhecimento de suas raizes historicas, de sua historia e pertencimento, s6
depois de se apropriar da propria existéncia, de ter solo préprio, é que vem a capacidade de
olhar tudo o mais, tudo de outro que ndo seu proprio ser.

O Dasein é ser-com 0 outro, e com 0 outro ndo se ocupa, mas Se preocupa
previamente. O outro ocupa um papel completamente relevante na existéncia, esse outro deve
ser visto como parte da minha propria existéncia. A arte evidencia isso, possibilita o
surgimento desse sentimento de pertenca a algum grupo, uma coletividade, constitui uma
comum unidade, uma comunidade. Eis seu privilégio, seu lugar e seu poder. Heidegger
responde a Hegel que este estava errado ao afirmar que a arte chegara a um fim, e diz que se a
arte havera de decair para um “instrumento de policiamento cultural” ou se a arte ainda havera
de pdér em obra a verdade, isto ¢ uma questdo de ‘“decisdo”; o resultado ¢ incerto

(HEIDEGGER, 1989 apud INWOOD, 2002, p. 10).



142

REFERENCIAS

ABBAGNANO, N. Dicionario de Filosofia. Traducdo: Ivone C. Beneditte. 5. ed. S&o
Paulo: Martins Fontes, 2007.
ARISTOTELES. Metafisica. Trad.: Valentim Garcia Yebra. Madrid: Gredos, 1970. 2 v.

Etica a Nicémaco. Tradugdo: Gama Kury. S&o Paulo: Nova Cultural,

1996.

BADIOU, A. Pequeno Manual de Inestética. Traducdo: Joana Chaves. Lisboa: Instituto
Piaget, 1998. v. 2.

BARBOSA, A. M. Arte-Educacéo: Leitura no subsolo. S&o Paulo: Cortés, 2002.

BAUMGARTEN. A. G. Estética — A ldgica da Arte e do poema. Traducdo: Mirian S.
Medeiros. Petropolis: Vozes, 1993.

BEAINI, T. C. Heidegger: Arte como cultivo do inaparente. Sdo Paulo: Nova Stella:
Editora da Universidade de S&o Paulo, 1986.

BENJAMIN, Walter. Obras escolhidas: Magia e técnica, arte e politica. 2. ed. Trad.
Sergio Paulo Rouanet. S&o Paulo: Brasiliense, 1987.

BIEMEL, W. Elucidacdes acerca da conferéncia de Heidegger — a origem da arte e a
destinacdo do pensamento. Traducdo Elsa Buadas. In: O que nos faz pensar, n.10, vol.2. Rio
de Janeiro: publicacdo do Departamento de Filosofia da PUC-RIO, 1996.

BORNHEIM, G. Metafisica e finitude. Sdo Paulo: Perspectiva, 2001.

BRITTO, L. F. Soldados e centauros: educacdo, filosofia e messianismo no jovem
Nietzsche, 1858/1869. RJ: MAUAD RJ: FAPERJ, 2015.

BURKE, P. Cultura popular na Idade Moderna. Trad. Denise Bottmann. Sdo Paulo:
Companhia das Letras, 1989.

CAMPOS, M. J. R. Arte e Verdade. Sdo Paulo: Loyola, 1992.

CARVALHO, M. GUIMARAES B. Estética e Arte. Disponivel em
http://www.anpof.org/portal/index.php/pt-BR/2014-01-07-15-22-21/xvi-encontro-nacional-
da-anpof, acesso em 26 de novembro de 2015.

CASCUDOQO, L. C. Civilizagéo e Cultura. Sao Paulo: Ed. Global, 2004.

COLLI, J. O que é Arte. Sdo Paulo: Ed. Brasiliense, 2002.

COSTA, S. A. C. Terra, mundo e verdade: Holderlin, Heidegger e a obra de Arte. 2014.
Tese de doutorado em Filosofia — CCHLA/PPGFIL. UFPB, Jodo Pessoa.



143

DETIENNE, M. Os Mestres da Verdade na Grécia Arcaica. Traducdo: Andréa Daher.
Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1992.

DUFRENNE, M. Estética e Filosofia. Traducdo: Roberto Figurelli. Sdo Paulo:
Perspectiva, 2004.

ELIAS, N. O processo civilizador: Formacgdo do Estado e Civilizacdo. Rio de Janeiro:
Jorge Zahar, 1993. v. 1.

Enciclopédia  Britanica  virtual. Sobre o Messias. Disponivel  em:
www.britannica.com/EBchecked/topic/320137/fridrich_gottlieb-klopstock, acesso em 03 de
margo de 2014.

FELLINI. F. A voz da lua. Traducgdo: Suzana Fercik Staudt. Porto Alegre: L&PM, 1990.
FREIRE, P. Pedagogia da Autonomia. Sdo Paulo: Paz e Terra, 1996.
FOGEL, G. Da Solidao perfeita — escritos de Filosofia. Petropolis: Vozes, 1999.

FUSARI, M., FERRAZ, M. H. C. Metodologia do ensino da Arte. S&o Paulo: Cortés,
1999.

GADAMER, H.G. Hermenéutica em retrospectiva. Traducdo: Marco Antdnio Casanova.
Petrépolis: Vozes, 2007.

Verdade e Método. 10. ed. Traducdo Flavio Paulo Meurer: Petropolis:

Vozes, 2006. v. 1.

Hermenéutica da Obra de Arte. Tradugdo: Marco Antdnio Casanova.

Sédo Paulo: Martins Fontes, 2010.

GULLAR, F. Argumentacao contra a morte da Arte. Rio de Janeiro: Revan, 1993.

HAAR, M. Heidegger e a esséncia do homem. Tradugdo: Ana Cristina Alves. Lisboa:
Instituto Piaget. 1990.

HARADA, H. Verdade e Liberdade — da esséncia da verdade. Petrdpolis: Apostila -
mimeo, 1970.

HEIDEGGER, M. Vortrage und aufsatze. 12 ed.Tubingen, Gunther Neske Pfullingen,
1954,

Nietzsche I. Traduit de 1’allemand par Pierre Klossowski. Paris: Ed.
Gallimard, 1961.


http://www.britannica.com/EBchecked/topic/320137/fridrich_gottlieb-klopstock

144

Que significa pensar? Traducdo Haraldo Kahneman. 22 ed. Buenos
Aires: Editorial Nova, 1964.

Sobre o humanismo. Trad. Emmanuel Carneiro Ledo. Rio de
Janeiro: Biblioteca Tempo Universitario, Tempo Brasileiro, 1967.

La doctrine de Platon sur La verite. Trad. André Préau. In Questions |
et 11. Paris : Ed.Gallimard, 1968.

Conferéncias e escritos filosoéficos. Col. Os pensadores. Traducdo
Ernildo Stein. Sdo Paulo: Abril Cultural, 1972.

Uber den humanismus. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann,

1981.

Sobre a esséncia da Verdade. Colecdo Os Pensadores. Traducao
Ernildo Stein. 2 ed. S8o Paulo: Abril cultural, 1983.

Sobre o humanismo. Colecdo Os Pensadores. Traducao Ernildo Stein.
2 ed. S&o Paulo: Abril cultural, 1983a.

La provenance de ['art et la destination de la pensée. Tradugdo:
Jean-Louis Chrétien et Michele Reifenrath. Paris: Ed. L’herne, 1983 b.

L’homme habite em poete. Traduit de L’allemand par André
Préau. Saint-Amand: Gallimard, 1986.

A origem da obra de Arte. Traducdo Maria da Concei¢do Costa. Rio de

Janeiro: Ed. 70, 1989.

Sobre a Madonna Sixtina. Traducao Irene Borges Duarte. In: A Arte
como Epifania, Lisboa: 1989 a.

A esséncia do fundamento. Traducdo Artur Mourdo. Lisboa, Ed.70,

1990.

Holderlin Y La esencia de la poesia. Traducdo Samuel Ramos.
Buenos Aires: F.C.E.,1992.

Hacia La pregunta Del Ser. Tradugdo: José Luis Molinuevo.
Barcelona-Buenos Aires-México, Ed. Paiddés, ICE de La Universidad Auténoma de
Barcelona, 1994.

Construir, habitar, pensar. Traducdo: Eustdquio Barjau. Serbal,

Barcelona, 1994 a.

Ser e Tempo. Parte |. Traducdo Marcia Sa C. Schuback. Petrépolis:

Vozes, 1995.



145

Kant Y el Problema de la Metafisica. Traducion Gred Ibscher Roth.
México: Fondo de Cultura Econdmica, 1996.

Besinnung. Band 66 - Gesamtausgabe. Frankfurt Am Main: Vittorio

Klostermann, 1997.

Ser e Tempo. Parte Il. Traducdo Marcia de S& Cavalcante.

Petropolis: Vozes, 1997a.

Heraclito- A origem do pensamento ocidental. Logica. A doutrina
heraclitica do logos. Traducdo Marcia Sa C. Schuback. Rio de Janeiro: Relume dumard,
1998.

Introducdo a Metafisica. Tradugdo Emmanuel Carneiro Ledo. 42 ed.
Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1999.

Serenidade. Traducdo Maria Madalena Andrade e Olga Santos.
Lisboa: Instituto Piaget, 2000.

Seminérios de Zollikon. Traducdo: Arnhold e Prado. Petrdpolis:

Vozes, 2001.

Bemerkungen zu Kunst — Plastik — Raum — Die Kunst und der Raum.
Navarra: Ed. Universidade publica de Navarra, 2003.

Holzwege. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann , 2003a.

Hinos de Holderlin. Traducdo Lumir Nahodil. Lisboa: Instituto

Piaget, 2004.

Schillers Briefe tber die dsthetische Erziehung des Menschen.
Marbach Am Neckar, Deutsche Schillergesellschaft. 2005.

Ser e Tempo. Trad. Marcia de S. C. Schubach. Petrdpolis: Vozes,

2006.

Os conceitos fundamentais da metafisica- mundo, finitude, solido.
Traducdo Marco Antonio Casanova. Rio de Janeiro: Forense universitaria, 2006a.

Sein und Zeit. 192 Ed. Tubingen: MaxNiemeyer Verlag, 2006b.

Nietzsche Il. Traducdo Marco Anténio Casanova. Rio de Janeiro:
Forense Universitaria, 2007.

A Metafisica de Aristoteles @ 1-3 - Sobre a esséncia e a realidade da
forca. Traducdo Enio Paulo Giachini. Petropolis: Vozes, 2007a.

A caminho da linguagem. Trad. Marcia Sa Cavalcante Schuback.

Petrdpolis: Vozes, 2008.



146

Parménides.Traducdo Sérgio Mario Wrublebvski. Braganca
Paulista/Petrépolis: Ed. Vozes, 2008a.

Ensaios e Conferéncias. Traducdo: Carneiro Ledo. Petropolis:

vozes, 62 Ed., 2010.

A fenomenologia da vida religiosa. Traducdo Giachini, Ferrandin e
Kirchner. Petropolis, RJ: Vozes: Braganca Paulista, SP: Ed. Univ. Séo Francisco, 2010a.

Nietzsche I. Traducdo: CASANOVA, M.A. Rio de Janeiro: Forense

Universitaria, 2010 b.

Para que Poetas? Disponivel em:
www.olimon.org/.../heidegger..y.para que poetas. Acesso em julho de 2013.

Holderlin e a esséncia da Poesia. In: Explicagdes da poesia de
Holderlin. Trad. Claudia Drucker. Brasilia. Ed. UNB, 2013.

A doutrina de Platdo sobre a verdade. Trad. Drucker e Gollnick.
Disponivel em: www. Imagomundi.com.br/filo/Heidegger.verdade, acesso em julho de 2013a.

O Acontecimento apropriativo. Trad. Marco Antdnio Casanova. Rio
de Janeiro: Forense, Alemanha: Vittorio Klostermann, 2013b.

Contribui¢des a filosofia: Do acontecimento apropriativo. Trad.
Marco Antdnio Casanova. 12 ed. Rio de Janeiro: Via Verita, 2015.

HEGEL, G.W.F. LicBes sobre a Estética — Introducdo e Traducdo: Marco Aurele Werle.
Cadernos de Traducdo. S&o Paulo: Departamento de Filosofia da USP, n°1, 1997.

HESIODO. Teogonia — a origem dos deuses. Estudo e traduco: Jaa Torrano. S&o Paulo:
lluminuras, 1991.

HEXTER, J.H. Renascimento. New Haven: Universidade Yale, 1970.

INWOOD, M. Dicionario Heidegger. Tradugdo: Luiza Buarque de Holanda. Rio de
Janeiro: Zahar, 2002.

JAEGER, W. Paideia — A Formacgdo do homem grego. Traducao: Artur M. Parreira. Sao
Paulo: Martins Fontes, 2001.

JIMENEZ, M. Estética. Traducdo: MORETTO, F. Sdo Leopoldo, RS: Ed. Unisinos, 1999.

KANT, I. Critica da Faculdade do Juizo. Traducdo: Valério Rohden e Anténio Marques.
2. ed. Rio de Janeiro: Forense Universitaria, 2005.

Sobre a Pedagogia. Traducdo: Francisco Cock. Piracicaba: Ed. UNIMEP,
2004.


http://www.olimon.org/.../heidegger..y.para

147

KESICH, T. Fellini — uma biografia. Traducdo: Ana Maria Capovilla. Porto Alegre:
L&PM, 1992.

LAUB, M. Luz e delirio. Revista Bravo n® 73, Ano 07. Sao Paulo: Outubro de 2003.

LOUREIRO, S. A. G. Educacdo humanista e Diversidade — Um dialogo possivel entre
Paulo Freire e Martin Heidegger. Belo Horizonte: Nandyala, 2009.

MARCUSE, H. A Dimenséo Estética. Traducdo: COSTA, M. E. Lisboa: Ed. 70, 1999.

MARION, J. L. La constance de la figure de Descartes dans le parcours de la pensée de
Heidegger. In: Phénoménologie et métaphysique. Paris: PUF, 1984.

MOLLMAN, A.D.S. O legado da Bildung — Tese de doutorado em Educagéo — PUC-RS:
2011.

Bildung na contemporaneidade — qual o sentido? V CINFE, Caxias

do Sul, 2010.

MOOSBURGER. L. B. A origem da obra de Arte de Martin Heidegger: Tradugo,
Comentéario e Notas. 2007. Dissertagdo de Mestrado — Programa de Pds-graduacdo em
Filosofia. UFPR, Curitiba.

NASCIMENTO, M. A. Sobre o sentido filos6fico da Arte. Revista do CCHLA, Jodo
Pessoa, UFPB, ano VII, n.1, 1999.

Sobre a Historicidade em Heidegger. Vivéncias, Natal, UFRN, v.1

n. 26 (Jan/Jun), 2004.
NUNES, B. Passagem para o poético. Sdo Paulo: Atica, 1986.
Introduc&o a filosofia da Arte. Sao Paulo: Atica, 2003.

PAISANA, J. Fenomenologia e hermenéutica — a relagéo entre as filosofias de Husserl e
Heidegger. Lisboa: Presenca, 1992.

PASQUA, H. Introducéo a leitura de Ser e Tempo de Martin Heidegger. Lisboa: Instituto
Piaget, 1997.

PLATAO. Republica. Sdo Paulo: Nova Cultural, 1996.

POGGELER, O. A via do pensamento de Martin Heidegger. Traducdo: Jorge Telles de
Menezes. Lisboa: Instituto Piaget, 2001.

PORCHER, L. Educacéo Artistica — luxo ou necessidade? Traducdo: Yan Michalski: Sao
Paulo: Summus, 1982.

READ, H. A educacdo pela Arte. Traducdo: SIQUEIRA, V. Sao Paulo: Martins Fontes,
2001.



148

RINGER, F. K. O declinio dos mandarins alem&es. Tradugdo: Dinah de Abreu Azevedo.
Séo Paulo: Ed. USP, 2000.

SADZIK, J. Esthetique de Martin Heidegger. Paris: Editions Universitaires, 1963.
SANTANNA, A. R. Um urinol faz 90 anos. Cronica Estado de Minas, 9 de outubro de
2007. Disponivel em : www. Cronopius.com.br/site/artigo.asp?id=2783, acesso em outubro

de 2014.

SANTORO, F. Poesia e Verdade - Interpretacdo do problema do realismo a partir de
Aristételes. Rio de Janeiro: Sette Letras, 1994.

SCHILLER, F. Cartas sobre a Educacdo Estética da Humanidade. 2. ed. Traducao:
Roberto Schwarz. Séo Paulo: E. P. U., 1991.

Uber die aesthetische Erziehung des Menschen — In einer reihe von
Briefen. Stuttgart: Philipp Reclam, 1986.

SCHOPENHAUER, A. Metafisica do belo. Traducdo: Jair Barboza. Sdo Paulo: UNESP,
2003.

SILVA, F. L. Descartes — a metafisica da Modernidade. Sdo Paulo: Moderna, 1993.

SELIGMANN, M. O local da diferenca: ensaios sobre memoria, Arte, literatura e
traducdo. S&o Paulo: Ed. 34, 2005.

SCHUBACK, M. S. C. (Org). Por uma fenomenologia do siléncio. Rio de Janeiro: Sette
Letras, 1996.

STEIN, E. Antropologia Filosofica — questdes epistemolégicas. ljui: Ed. UNIJUI, 2010.
Seis estudos sobre Ser e Tempo. Petropolis: Vozes, 2008.

SUAREZ, R. Nota sobre o conceito de Bildung (Formacao Cultural). Kriterion. Belo
Horizonte, v. 46. n. 112, 2005.

TAMINIAUX, J. Leituras da Ontologia fundamental — ensaios sobre Heidegger.
Traducdo: Jodo Carlos Paz. Lisboa: Instituto Piaget, 2000.

VATTIMO, G. O fim da modernidade — Niilismo e hermenéutica na cultura p6s-moderna.
Traducdo: Eduardo Branddo. S&o Paulo: Martins Fontes, 1996.

Heidegger Y la poesia como ocaso Del lenguaje. Tradugéo: Juan Carlos
Gentile Vitale. In: Méas Alla del sujeto — Nietzsche, Heidegger y la hermenéutica. Barcelona:
Paidos, 1992.

Diferir a Metafisica. Tradugcdo: Anténio Abranches. In: O que nos faz
pensar. Rio de Janeiro, Cadernos do Departamento de Filosofia da Puc-Rio, Ed. PUC, v.1, n.
10, 1996.




149

WAELHENS, A. La Philosophie de Martin Heidegger. Louvain: Publications
Universitaires de Louvain, 1955.

WERLE, M. A. Poesia e Pensamento em Holderlin e Heidegger. Sdo Paulo: Ed. UNESP,
2005.

ZADIK, J. Esthetique de Martin Heidegger. Paris: Ed. Universitaries, 1963.

ZARADER, M. Heidegger e as palavras de origem. Traducdo: Jodo Duarte. Lisboa:
Instituto Piaget, 1990. (Colecdo Pensamento e Filosofia)



