UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAIBA
UNIVERSIDADE FEDERAL DO RIO GRANDE DO NORTE
CENTRO DE FILOSOFIA E CIENCIAS HUMANAS
DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA
PROGRAMA INTEGRADO DE DOUTORADO EM FILOSOFIA

SUZANO DE AQUINO GUIMARAES

AFINIDADES SELETIVAS
ou
A METAFISICA DO RECONHECIMENTO:
ABORDAGEM ONTOLOGICO-EXISTENCIAL DA CONSCIENCIA-DE-SI
NA FENOMENOLOGIA DO ESPIRITO DE HEGEL

RECIFE
2013



UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAIBA
UNIVERSIDADE FEDERAL DO RIO GRANDE DO NORTE
CENTRO DE FILOSOFIA E CIENCIAS HUMANAS
DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA
PROGRAMA INTEGRADO DE DOUTORADO EM FILOSOFIA

SUZANO DE AQUINO GUIMARAES

AFINIDADES SELETIVAS

ou

A METAFISICA DO RECONHECIMENTO:
ABORDAGEM ONTOLOGICO-EXISTENCIAL DA CONSCIENCIA-DE-SI
NA FENOMENOLOGIA DO ESPIRITO DE HEGEL

Tese apresentada por Suzano de
Aquino Guimardes ao Departamento
de Filosofia da Universidade Federal
de Pernambuco como parte dos
requisitos a obtencdo do titulo de
Doutor em Filosofia

Area de Concentracédo: Metafisica

Orientador: Prof. Dr. Alfredo de

Oliveira Moraes

RECIFE

2013



Catalogag@o na fonte
Bibliotecaria Divonete Tendrio Ferraz Gominho, CRB4 -985

G963a

Guimaraes, Suzano de Aquino.

Afinidades seletivas ou a metafisica do reconhecimento: abordagem
ontolégico-existencial da consciéncia-de-si na fenomenologia do espirito
de Hegel / Suzano de Aquino Guimaraes. — Recife : O autor, 2013.

177f ; 30 cm.

Orientador: Prof. Dr. Alfredo de Oliveira Moraes.

Tese (doutorado) - Universidade Federal de Pernambuco. CFCH.
Programa de Pés-Graduagéo em, Filosofia 2013.

Inclui referéncias.

1. Filosofia. 2. Dialética. 3. Autoconsciéncia. 4. Fenomenologia. I.
Moraes, Alfredo de Oliveira. (Orientador). Il. Titulo.

301 CDD (23.ed.) UFPE (BCFCH2014-05)




Ata da Reunido da Comissdo Examinadora para julgar a
tese do aluno SUZANO DE AQUINO GUIMARAES
deste Programa de Doutorado Integrado em Filosofia
UFPE/UFPB/UFRN, intitulada ‘“Afinidades seletivas
ou A metafisica do reconhecimento: abordagem
ontoldgico-existencial ~da  consciéncia-de-si  na

Fenomenologia do Espirito de Hegel”.

Julgamento: As nove horas do dia vinte e seis de agosto de dois mil e treze, reuniram-se 0s
membros da Comissdo Examinadora para julgar a tese “Afinidades seletivas ou A metafisica
do reconhecimento: abordagem ontologico-existencial da consciéncia-de-si na
Fenomenologia do Espirito de Hegel”, de autoria do doutorando Suzano de Aquino
Guimardes, deste aludido Programa de Doutorado Integrado em Filosofia
UFPE/UFPB/UFRN, com a participagdo dos professores ALFREDO DE OLIVIERA
MORAES (Orientador); JESUS VAZQUEZ TORRES (Examinador Interno — UFPE), JUAN
ADOLFO BONACCINI (Examinador interno — UFPE); AGEMIR BAVARESCO
(Examinador externo — PUC/RS); e PEDRO GERALDO NOVELLI (Examinador externo —
UNESP); e sob a Presidéncia do primeiro realizou-se a argui¢do do candidato. Cumpridas
todas as disposicoes legais, a Comissdo atribuiu ao candidato o conceito APROVADO. Em
seguida, o Prof. ALFREDO DE OLIVEIRA MORAES, Presidente da Banca Examinadora,
proclamou o candidato DOUTOR pelo Programa de Doutorado Integrado em Filosofia
UFPE/UFPB/UFRN. E nada mais havendo a tratar, foi encerrada a sessdo da qual para
constar, eu, Isabel de Oliveira Soares, secretaria da Pos-graduacdo em Filosofia, lavrei a
presente Ata, que dato e assino com quem de direito.

Recife, 26 de agosto de 2013.




A Alfredo
pelas seletivas afinidades
(Vernunft und Freiheit)

A Maria Luiza e Marcelinho
pela primeira determinacao
pelas afetividades eletivas

A estrelinha (Affinitati)
minha ultima constelagao
“Ecrire, dit-elle” : )



AGRADECIMENTOS

O povo Yanomami costuma citar seus ancestrais em pelo menos vinte
geragOes. Aqui ndo acontece assim, mas com o mesmo afeto e respeito, agora
agradeco as pessoas participantes dessa travessia entre diversas ordens do

conhecer ao ser onde a consequéncia € sempre boa.

Ao Prof. Dr. Pedro Novelli (UNESP), Prof. Dr. Agemir Bavaresco (PUCRS), Prof. Dr.
Juan Bonaccini (UFPE) e Prof. Dr. Jesus Torres (UFPE) pelas arguicbes na Banca
de Defesa dessa Tese de Doutorado presidida pelo (orientador) Prof. Dr. Alfredo
Moraes (UFPE).

A CAPES, pelo apoio institucional e financeiro.

Ao Prof. Dr. Jesus Torres, “para nao usar carteirinha”. Ao Prof. Dr. Vincenzo Di
Matteo, pela “decente docéncia”. Ao Prof. Dr. Walteir Silva, pela “primeira pergunta
em filosofia”. Ao Prof. Dr. Marcelo Pelizzoli, pela “j6ia dos livros”. Ao Prof. Dr.
Washington Martins, pela “filosofia brasileira”. A Profa. Dra. Zélia Dantas e Prof. Dr.
Inacio Strieder, pela dedicacdo e monitoria. A Profa. Dra. Solange Franca, pela

coordenacao da graduacéo.

Aos Professores do Departamento de Filosofia da UFPE.

A Betania Souza, pelo exemplo de servidora, pela amizade gentil.

A Sra. Luiza de Marilac. A Srta. Isabel. Ao Sr. Hugo. Aos Técnicos-Administrativos

do Departamento de Filosofia da UFPE.



As Bibliotecas da UFPE.

A Sra. Zenaide e equipe. A Chico, Trapeiros e livreiros. A Filipe Nébrega (Livraria
Cultura).

Ao Prof. Dr. Paulo Meneses, SJ (in memoriam), pelas “homilias”, por “fazer a filosofia

falar portugués” e ao estimado Sr. Geraldo Edson (in memoriam).

Ao Grupo de Estudos “Hegel”. A Turma de Servico Social (2012.2) da UFPE. A Vitor,
porqué “a educagao € uma férma que nos faz encontrar nossa propria forma” e a
turma de Psicologia (2011.2) da UFPE.

A Kléber e Roberto, sempre. A Laércio e Tony, pelos “mestres”. A Izabel, pelo “eixo’.
A Antbnio, pelo “impulso na queda”. A Peron, Rodrigo e Sérgio, pelo “espaco
francés”, pelo “CAp presente” e pela “aten¢do”. A Geraldo, pelo “querer”. A Danilo,
porque “o espirito nunca estad em repouso”. A Cecilia, pela “seleta biblioteca”. A
Renand, Alessandra, Pedro Jorge, Paula, Leonardo, Prof. Thiago Aquino, Prof. Dr.
Fernando Neto, Prof. Dr. Anastacio Juanior e Prof. Dr. Luiz Vicente pelas palavras e
gestos de apoio daquelas ultimas horas e pelas primeiras congratulacées.

A Alfredo, pela “metafisica do conceito”, pelas palavras afins, pela seletiva reflexéo e

pela sempre re-conhecida orientagao.

A minha familia, pelo cho; & minha méae, pela palavra; ao meu pai, pela espada; e

ao “sim da reconciliagéo”.

A Tatiana Bottentuit de Miranda, pela “paz de estar em par” (pela “seriedade, dor,

paciéncia e pelo trabalho do”.. amor).



“Es preciso no meramente estudiar
cada perspectiva intelectual

como una posibilidad académica,
sino como una realidad existencial”
(KAUFMANN, 1985, p.128)

“Os opostos se distraem.
Os dispostos se atraem”
(ANITELLI; SOUZA, 2003)

“As feridas do espirito
curam sem deixar cicatrizes”
(HEGEL, 2002, §669, p.455)



RESUMO

O debate filosofico hodierno sobre “alteridade” suscita investigagbes dispares. As
“desconstrucdes” operadas pela chamada “pds-modernidade” ndo obtiveram nem
pretendem um éxito definitivo. E a “critica fraca” dos fundamentos metafisicos
poderia ser resumida na seguinte metafora: “primeiro nos deram asas para depois
nos roubar o céu”. A critica de G. W. F. Hegel (1770-1831) ao modelo solipsista de
fundamentacdo da filosofia moderna da subjetividade entende a génese das
subjetividades como essencialmente génese de suas sociabilidades, radicada numa
liberdade solidaria e reconhecida simultaneamente; identidade e diferenca enquanto
“‘unidade diferenciada”. Assim sendo, considerando a extensa producéo intelectual
do nosso filésofo, bem como a “estrutura” de inter-relacdo dialética de seu
pensamento e de seus escritos, que nos remete sempre a perspectiva do todo,
nossa pesquisa teve como objetivo geral a apreensao e exposicdo critica, desde a
possibilidade de uma abordagem ontoldgico-existencial do Eu hegeliano, dos
conceitos de Consciéncia-de-Si e de Reconhecimento, em seus movimentos
proprios constitutivos, desenvolvimento e vir-a-ser enquanto “Espirito”, postos na
Dialética do Reconhecimento, tal como aparecem no corpo da Fenomenologia do
Espirito (1807), notadamente no capitulo 1V, de Hegel. Neste sentido, entendemos
gue uma investigacdo de interesse académico sobre tais questdes justifica-se e
coincide com demandas da sociedade atual, contribuindo para o desenvolvimento de
“leituras” mais compreensivas das inquietacbes do homem e da mulher
contemporéneos e do complexo de rela¢cdes sociais que implicam numa constante
“‘decisdo pelo reconhecimento” nos modos de efetividade do Si no mundo; na
emergéncia da figura das “afinidades seletivas”.

Palavras-chave: Consciéncia-de-Si. Dialética do Reconhecimento. Liberdade.
Fenomenologia do Espirito. Hegel.



RESUME

Le débat philosophique contemporain sur la “altérité” a donné lieu a des recherches
diversifiées. Les “déconstructions” entreprises par la “postmodernité” n'ont pas
encore de réussite définitive. La “critique faible” des “fondements metaphysiques”
peut étre résumée dans la métaphore suivante: “premiérement ils nous donnent des
ailes ensuite ils nous 6tent le ciel”. Devient pertinente la critique de G.W. Hegel
(1770-18310) au modéle solipsiste de fundamentation de la moderne philosophie de
la subjectivité; une fois qu'il comprend la genese des subjectivités comme
essentiellement la genese de leur sociabilité, enracinée dans une liberté solidaire et
reconnue simultanément; le “probléme de l'identité e da difference” sur le théme de
“l'unité différenciée”. La large production intellectuelle de ce philosophe, et la
“structure” de corrélation dialectique de sa pensée et de ses écrits nous renvoie
toujours a la perspective de la totalité. De cette facon, notre recherche ont comme
objectif genéral I'aprehénsion et I'exposition critique, a partir de la possibilité d'une
approche ontologique-existentielle du Moi hégélienne, des concepts de la
Conscience-de-Soi et la Reconnaissance, dans leur mouvements propre constitutive,
développement et devenir en tant que “I'Esprit”, placé dans la “Dialectique de la
Reconnaissance”, comme ils apparaissent dans la Phénoménologie de I'Esprit
(1807), de Hegel, notamment dans le chapitre IV. Ainsi, nous supposons qu'une
investigation d'intérét académique sur ces questions est justifiée et coincide avec les
exigences de la société actuelle, a contribuer au développement des “lectures” plus
compréhensive des préoccupations de I'homme et de la femme contemporains et les
relations sociales complexes qui impliquent la constant “décision de reconnaissance”
dans les modes d'efficacité de Si au monde ; dans I'émergence de la figure des
“affinités sélectives”.

Mots-clés: Conscience-de-Soi. Dialectique de Ila Reconnaissance. Liberté.
Phénomeénologie de I'Esprit. Hegel.



ABSTRACT

The hodiernal philosophical debate about the “alterity” raises disparate
investigations. “Deconstructions” operated by the “post-modernity” have not obtained
and do not intend a success definitive. And the “weak criticism” of the metaphysical
foundations could be summarized by the following metaphor: “first they gave us
wings and then they steal the sky”. It is pertinent the criticism of G. W. F. Hegel
(1770-1831) to the model solipsistic of substantiation of modern philosophy of
subjectivity. He understands the genesis of subjectivity as essentially the genesis of
their sociability, rooted in a freedom supportive and simultaneously recognized; the
identity and the difference as “differentiated unity”. The extensive intellectual
production of this philosopher, as well as the "structure" of dialectical interrelationship
of his thought always refers to the perspective of the whole. Accordingly, our
research had as general objective the apprehension and critical exposition, since the
possibility of an ontological-existential approach to | Hegelian, of the concepts of
Self-Consciousness and Recognition, in their own constituent movements,
development and “come-to-be” as “Spirit”, placed on Dialectic of Recognition. These
concepts appear in Hegel's Phenomenology of Spirit (1807) (notably in Chapter V).
Therefore, we understand that an investigation of academic interest on such issues is
justified and coincides with the current demands of society, contributing to the
development of “readings” with more understanding of the contemporary concerns
and the complex of social relations that imply a constant “decision by recognition” in
the ways of effectiveness of Self in the world; the emergence of the figure of
“selective affinities”.

Keywords: Self-Consciousness. Dialectic of Recognition. Freedom. Phenomenology
of Spirit. Hegel.



SUMARIO

1 INTRODUCAO / 11

2 EX-CURSO DO RECONHECIMENTO: INTERPRETACOES ELETIVAS

2.1 O Percurso do Reconhecimento em Paul Ricoeur / 21
2.2 A Politica de Reconhecimento em Charles Taylor / 33
2.3 A Luta por Reconhecimento em Axel Honneth / 43

3 TOMAR CIENCIA DE PERDER-SE: TORNAR-SE SER CONSCIENCIA(-DE-SI)

3.1 (A) Fenomenologia (€) do Espirito como (aufheben e) Saber Absoluto / 53

3.2 Onde havia “Solisténcia” que haja “Evanescéncia’. jogando o0 jogo da
Consciéncia(-de-Si) / 75

3.3 (A Dialética do) Reconhecimento como Segundo Nascimento / 81

3.4 (Eis ai) A Consciéncia(-de-Si) Infeliz: (D)a Liberdade por um triz / 104

4 ESPIRITO VERDADEIRO (AINDA EM SUA REFLEXAO): (MAIS UMA) TRANS-
FIGURACAO DO CONCEITO (VIVO)

4.1 As Afinidades Eletivas de Goethe (de Hegel) / 112
4.2 Afinidades Seletivas: A Rosa do Re-Conhecimento na Cruz da Liberdade Efetiva
/121

5 A GUISA DE CONCLUSAO / 159

REFERENCIAS / 165



11

1 INTRODUCAO

“Nas grandes coisas
n&o nos acordemos apressadamente”
(HERACLITO, 1991, 847, p.71)

“Com efeito, diz-se que 0 comeco
é mais que metade do todo”
(ARISTOTELES, 2007, p.28)

“(...) o comego nao existe
senao no e como fim”
(BOURGEOIS, 2004, p.85)

Retornamos enfim. Este paragrafo € o Ultimo digitado. Agora e aqui
abandonamos o que ha de fixo. A experiéncia do verdadeiro exige o risco do que ja
foi pensado; quando a extrusdo de nossa opinido filosofica se fizer ato pelo sopro
animado da palavra debatida. Conceito vivo. “E a forca do falar como tal que leva a
cabo o que deve ser realizado” (HEGEL apud VAZ, 2001, p.231, nota 01); quando
pela negacao determinada da banca examinadora “o agir do Si universal” (HEGEL,
2002, 830, p.43) se constituir saber efetivo enquanto tal. Oxala nossa passagem a

outro tempo de nossa vida académica torne-se conquista re-conhecida.
Eis o inicio dos circulos.

“Uma vida inteira acreditei nesse treco de ‘amai-vos uns aos outros'. Ndo deu
em nada. Agora, vou odiar. E quero ser correspondido” (MIRISOLA, 2003, p.26).
Ainda surpreende este pesquisador tal comentario contemporaneo; nao tanto pelos
afetos envolvidos, mas pela necessidade existencial da relacéo, da comunicacéo, do
reconhecimento; de ndo a duras penas somente ser, mas, justamente, poder néo ser
um ser sO. Dai nossa urgéncia em apontar para a possibilidade de compreenséo dos
individuos somente enquanto “situagao de convivéncia”; uma vez que o individuo é,
desde sempre, “individuo social”. A relacdo é sempre uma necessidade, mas na
justa-medida da “liberdade como verdade da necessidade” (VAZ, 2002, p.143).



12

O debate filosofico hodierno sobre a “problematica da alteridade” suscita
investigacdes dispares. As “desconstrugcées” operadas pela chamada “pds-
modernidade” ndo obtiveram nem pretendem um éxito definitivo. E a “critica fraca”
dos fundamentos metafisicos poderia ser resumida na seguinte metafora: “primeiro

nos deram asas para depois nos roubar o céu”.

Com efeito, entre a transcendental “comunidade das ménadas” de Husserl, o
existencial “inferno s&o os outros” de Sartre ou o infinito “rosto do outro” de Lévinas,
por exemplo, tal “nota histérica sobre o problema filos6fico do Outro” continua sendo
uma Questao; pois nao basta ‘“respeitar a existéncia do outro (...) Nem sempre a
intolerancia parte em guerra para eliminar o diferente, muitas vezes se contenta com

extirpar sua alteridade, fazendo-o assumir as formas e a cultura do mesmo’
(MENESES, 2007, p.66).

Deste modo, a critica de G. W. F. Hegel (1770-1831)" ao modelo solipsista de
fundamentacéo da filosofia moderna da subjetividade, torna-se pertinente; uma vez
gue entende a génese da individualidade como essencialmente a génese de suas
sociabilidades, radicada numa liberdade solidaria e reconhecida simultaneamente. O
‘problema da identidade e da diferenga” parece resolver-se tematizado enquanto
uma “unidade diferenciada” 2. Em outras palavras, “‘ndo ha subjetividade que néo

seja experiéncia de intersubjetividade” (COSTA, 2002, p.37). Ora,

a historia das sociedades ocidentais teve seu comego assinalado pelo
advento do logos da ciéncia, que rompe a unidade do ethos tradicional
na cidade grega. O problema do reconhecimento se delineia, a partir
de entdo, como problema da instituicdo de formas histéricas de
consenso racional e, portanto, livre (...) a originalidade de Hegel
consiste em pensar o problema do reconhecimento (...) como um
problema cujos termos se articulam e se explicitam ao longo de todo o
desenvolvimento histérico da sociedade ocidental (VAZ, 2001, p.201).

! Ver, por exemplo, BAVARESCO, A; KONZEN, P. Panorama histérico da recepcédo de Hegel no
Brasil. UTZ, K; BAVARESCO, A; KONZEN, P. Sujeito e liberdade: investigacdes a partir do
idealismo aleméo. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2012, p.98-128; Ver também CHACON, V. A recepgéo
de Hegel em Portugal e no Brasil. ROSENFIELD, D. Hegel, a moralidade e a religido. Rio de
Janeiro: Jorge Zahar, 2002, p.144-152.

2 “Quando nos dizemos que o fundamento é a unidade da identidade e da diferenga, essa unidade
nao deve ser entendida como uma identidade abstrata, pois assim teriamos apenas outro nome
para um pensamento que é novamente apenas aquela identidade do entendimento a qual nés
tinhamos reconhecido como ser falsa. Entdo na tentativa de responder ao mal-entendido, nés
também devemos dizer que o fundamento ndo é apenas a identidade, mas igualmente a diferenga
da identidade da diferenga’. Assim, Hegel ‘desconstréi’ a linguagem ordinaria e as formas
proposicionais que distorcem sua posi¢édo. A razdo hegeliana é também uma loucura irracional, e o
sistema hegeliano um anti-sistema” (WILLIAMS, 2003, p.88).



13

O objeto de nossa investigacdo foi °, portanto, a sui generis concepgéo do “Eu

”4

hegeliano” “, enquanto “Consciéncia-de-Si”, posta na “Dialética do Reconhecimento”;

que por sua vez é “figura da Eticidade” °

» 6

e engquanto momento na “Metafisica do

Conceito” ° condigdo ontoldgico-existencial da “Liberdade Efetiva”.

Assim sendo, considerando a extensa producdo intelectual do nosso filésofo,
sua “estrutura” de inter-relacao dialética de seu pensamento e de seus escritos, que
nos remete sempre a perspectiva do todo, nossa pesquisa teve como objetivo geral
a apreensdo e exposicdo critica, desde a possibilidade de uma abordagem
ontolégico-existencial * do Eu hegeliano, dos conceitos de Consciéncia-de-Si e de
Reconhecimento, em seus movimentos préprios constitutivos, desenvolvimento e vir-
a-ser enquanto “Espirito”, postos na Dialética do Reconhecimento, tal como
aparecem no corpo da Fenomenologia do Espirito (1807)%, notadamente no capitulo
IV, de Hegel; onde aquela problematica da alteridade ganha particular significacao.
E especificamente: a) Identificacdo, exame e apreensao de algumas (destacadas em
funcdo do nosso objetivo) concepcbes contemporaneas do conceito de
Reconhecimento, desde sua relagdo com o pensamento hegeliano; e b) Avaliacao

(critica) da Dialética do Reconhecimento enquanto momento do “Saber Absoluto”.

® Sabemos gue Hegel escreveu o Prefacio da FAE depois da obra. Nesta nossa Introdugao, de modo
semelhante, e por este motivo, conjugamos 0s verbos no tempo pretérito.

* O conceito do Eu que emerge a partir e explicitamente em “O Eu € o contelddo da relagéo e a
relacdo mesma; defronta um Outro e ao mesmo tempo o ultrapassa; e este Outro, para ele, é
apenas ele préprio” (HEGEL, 2002, § 166, p.135).

® “Hegel desenvolve, na Fenomenologia, ‘as trés figuras da moralidade’ (...) Sem forcar o paralelismo,
talvez pudéssemos dizer que temos aqui ‘as trés figuras da eticidade’, porquanto, ja no ‘elemento’
do espirito, a negatividade destréi os obstaculos para que ele se manifeste, elimina as barreiras
para que um ‘Nos’ se constitua: o principio da esperanca abre as cortinas do futuro e da
generosidade; a tolerancia cria as precondi¢Bes para que o outro seja aceito e respeitado; e, enfim,
no reconhecimento, alcanca-se a realidade efetiva desse movimento de suprassuncdo da
alteridade, numa nova unidade espiritual, que é a Ultima palavra da realizagdo humana” (MENESES,
2007, p.56, grifo do autor).

® Ver MORAES, A. A Metafisica do Conceito: Sobre o Problema do Conhecimento de Deus na
Enciclopédia das Ciéncias Filoso6ficas de Hegel. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2003.

" Conforme desenvolvimentos do Projeto de Pesquisa “O Estatuto Ontologico-Existencial da
Consciéncia-de-Si: A Consciéncia-de-si como relacdo e intencionalidade na Fenomenologia do
Espirito de G. W. F. Hegel” do Professor-Orientador Dr. Alfredo Moraes e estudos em 1)
Fundamentos Metafisicos da A¢do Humana e Escola do Recife, 2) Fenomenologia do Espirito e
Ciéncia da Logica / Enciclopédia das Ciéncias Filoséficas e 3) Hermenéutica e Subjetividade
enquanto integrante, respectivamente, dos Grupos de Pesquisa 1) A Polissemia da A¢do Humana -
Uma abordagem filoséfica das multiplas relagdes constitutivas da condicdo humana (Lideres: Prof.
Dr. Washington Silva/UFPE e Profa Ms. Alessandra Sisnando/UFRPE), 2) Inter-Institucional O
Sistema Hegeliano (Lideres: Prof. Dr. Alfredo Moraes/UFPE e Prof. Dr. Agemir Bavaresco/PUCRS)
e 3) O Pensamento do Ser na Cultura Contemporanea (Lideres: Prof. Dr. Jesus Torres/lUFPE e
Prof. Dr. Vincenzo Di Matteo/UFPE).

8 Ver HEGEL, G. Fenomenologia do Espirito. Petropolis, RJ: Vozes; Braganga Paulista: USF, 2002.



14

9

Admitindo-se o “arco hermenéutico” ® onde a investigacdo filosofica e sua

consequente producédo textual parte da pré-figuracdo a figuracdo do texto e desta a

» 10

re-figuragao, junto ao labor do “pensamento pensante” ~, e ademais, por se tratar de

uma pesquisa teorica, privilegiamos a leitura critica da obra escolhida, a saber,
Fenomenologia do Espirito de Hegel''. Seguiu-se a leitura e fichamento da
bibliografia secundaria. Pertenceu ainda a esse processo, o0 levantamento, leitura e
fichamento de eventual e recente bibliografia de apoio, bem como a leitura critica
dos comentadores que se dedicam aos “estudos hegelianos”. Atividades sempre

coordenadas pelo professor-orientador.

Ademais, estavamos cientes do carater problematico, nos termos da tradicdo
filoséfica, de nossas assertivas, e agora, por assim dizer, também de nossa
“euforia”. Ora, o desenvolvimento daquele estatuto foi, consequentemente, analisado
ao longo desta pesquisa; para tanto foi preciso situar-se para além das formulacdes
reducionistas ao aspecto meramente epistemoldgico. Ocorre que desde nossos
“‘primeiros estudos hegelianos”, ainda na graduacao, sob a forma de “pibics”,
passando pela monografia, chegando a dissertacdo de mestrado, e
concomitantemente nossos estudos nos grupos de leitura e de pesquisa

institucionais, a “situagdo existencial deste pesquisador” *2

, para fazer referéncia ao
pensador Alvaro Vieira Pinto, pareceu exigir também outra “viagem de descoberta”.
E junto ao “majestoso portico” do sistema de Hegel que é a Fenomenologia do
Espirito, acompanhando sempre 0 movimento préprio e constitutivo dos conceitos,

procuramos experimentar tal “saber que se manifesta”.

Neste sentido, entendemos que uma investigacdo de interesse académico
sobre tais questbes do reconhecimento justifica-se e coincide com demandas da
sociedade atual, num contexto globalizado, contribuindo para o desenvolvimento de
‘leituras” mais compreensivas das inquietagbes do homem e da mulher
contemporéneos, bem como do complexo de relagBes sociais que implicam uma

metamorfose constante nos modos de efetividade do ser-ai ou Si no mundo.

° “Se nao ha ‘caminho real’, liso, direito e sem obstaculos para a Ciéncia, muito menos o ha para a
Ciéncia hegeliana. Sabe-o o comentador da Fenomenologia (...)” (MENESES, 1992, p.06).

19 ver MENESES, P. Hegel como Mestre de Pensar. Sintese Nova Fase, v.23, n.73, p.149-158, 1996.

' Contudo, faremos uso de outras “obras escolhidas” de Hegel conforme nossas investigacdes.

2 vVer PINTO, A. Ciéncia e Existéncia: problemas filoséficos da pesquisa cientifica. Rio de Janeiro:
Paz e Terra, 1979.



15

Contudo, ndo obstante a profusdo de trabalhos acerca do assunto, podemos
considerar que a tematica ainda permanece aberta, porquanto nao resolvida, e que
a tentativa daquela abordagem ontolégico-existencial, tomando como ponto de
partida e fio condutor do pensar hegeliano, a Fenomenologia do Espirito, favoreceu

13
I

o “paciente esfor¢co” da rememoracgao conceitual ~° propria & compreensao filosofica.

Ora, as sociabilidades do século XXI, no afd de integrar, seja por motivo
econdémico, de consumo, ou por motivo politico, de “direitos humanos”, plasmam
qualquer tentativa de referéncia. No que diz respeito aos “Estados”, por exemplo, a
crise é, fundamentalmente, conceitual; ou dito ainda mais proximo da linguagem
hegeliana, “espiritual”. Nao € o caso de “bem tratar as minorias”, ou de assumir o
“abismo”, a “intocabilidade da diferenc¢a”, antes o contrario, ha, por assim dizer, uma
urgéncia em “maximo de proximidade”. Mas entendemos que ndo sob qualquer
modo, ou ao modo da “urgéncia contemporanea”, e sim com o “‘demorar-se” em
cada momento necessario do “trabalho do negativo”, desde a perspectiva do todo. O
“‘esforco de aproximacao” pela “negacao da mesmidade da identificacdo”; negacao

que afirma a diferenga enquanto tal. Aquela “negagao que é também determinagao”.

Com efeito, ndo é o caso de “juntar dois no mesmo espago”, mas de “ter olhos
de ver” a “suprassuncdo da alteridade no plural lugar préprio” **. Também n&o é o
caso, especificamente nesta pesquisa, de “aplicar” a “Dialética do Reconhecimento”,
mas de “reconhecimento” do movimento constitutivo do “espirito” enquanto
“‘consciéncias-de-si”. Destaquemos o exemplo da demarcacdo das terras das
Nacgbes Indigenas. A negacdo determinada do “espago de convivio” seria também e,
ao mesmo tempo, afirmacdao do “lugar de encontro”; negadas as identidades

ensimesmadas, conservadas as diferencas constitutivas e elevadas as alteridades

13 “Inaugurada na primeira parte do poema de Parménides e recebendo uma expressao simbdlica no
mito platdnico da anamnesis, a Erinnerung do Ser € a iniciativa tedrica fundamental da metafisica e
s6 comecga a ser obnubilada pelo avanco dominador do objeto cientifico-técnico no espaco da razao.
Sem a memdria permanente do ser que € (...) e sem o reconhecimento do dinamismo ontol6gico
fundamental que orienta os seres para o Absoluto do ser ou 0 multiplo para o Uno — tarefa sempre
recomecada da metafisica — o0 espaco fica livre para o dominio do saber puramente operacional e,
consequentemente, para a plena manipulacdo técnica da realidade, sem outra regra sendo os fins
imediatos da utilidade e da satisfacdo das necessidades, lancadas essas no processo sem fim do
‘mau infinito’ (Hegel). Em outras palavras (...) retomar, em novo estilo tedrico, o exercicio de uma
memoria metafisica que reencontre o ser através da densa rede dos objetos cientifico-técnicos que
nos envolve sempre mais, essa a tarefa maior que se apresentard a filosofia se ela, como
acreditamos, sobreviver na nova civilizagéo que se anuncia” (VAZ, 2002, p.283 e 286).

14 “Com efeito, a linguagem é o ser-ai do puro Si, como Si; pela linguagem entra na existéncia a
singularidade para si essente da consciéncia-de-si como tal, de forma que ela é para os outros”
(HEGEL, 2002, § 508, p.350).



16

numa identidade reconhecida, numa suprassuncdo daquela questdo. Tal n&o-
integracao, pois, longe de favorecer a segregacéo, julgamos, admitiria a “exclusédo
da exclusao”, ou fazendo referéncia ao nosso eminente pensador Pe. Paulo, o
“sumico do sumico” do outro. Assim sendo, teriamos enfim uma “unidade

diferenciada”. E quanto mais diferente, mais “nag¢des unidas”.

» 15

Ora, se a “tarefa do filosofo é pensar o seu tempo em conceito” =, entdo

nossa meta € aquela condicdo, e nossa tese, a da emergéncia do conceito de

“Afinidades Seletivas” °

enquanto figura da “consciéncia-de-si” na “Dialética do
Reconhecimento”. A significagdo € de “afinidade”, ndo somente de “identidade”, e de
“seletiva”, que admite a “decisdao” pela diferenca, segundo aquelas “formas

institucionais do reconhecimento”, suprassumidas na liberdade®’.

15 “Nos tempos hegelianos, o pensamento se situa dentro dos limites da reflexdo. E a critica
hegeliana se dirige a este modo de pensar que se limita a proceder a distingdes excludentes,
determinando seus conceitos na base da oposicdo absoluta a seus contrarios. E procedendo desta
forma, a filosofia se definiria pelo pensamento abstrato de conceitos estaticos, o que para Hegel é
sempre um pensamento morto. A tarefa é de ‘pensar a vida', intuida como a possibilidade de
exprimir um movimento incapaz de se expressar na base do pensamento reflexivo e que contemple
de fato o concreto e o vivido; apesar de Habermas considerar que Hegel perdeu o rumo daquela
intuicdo inicial e deixou-se levar pelo ‘puro pensar metafisico’. A filosofia madura de Hegel é a
tentativa Ultima e extrema de fundar dentro do proprio pensamento filoséfico uma nova metafisica
enquanto expressdo e fundacdo de uma nova época e cultura e em Ultima analise uma nova
concepcao de sujeito que, por estar comprometida com o mundo concreto, contemple a relacéo
intersubjetiva” (FELLIPI, 1998, p.44).

oA situacao existencial deste pesquisador, ja dissemos, favoreceu o insight, o leitmotiv, 0 mote desta
pesquisa; notadamente, a sua relacdo com os textos de Goethe. Trata-se de uma referéncia a obra
de Johann Wolfgang von Goethe (1749-1832) intitulada “As Afinidades Eletivas (1809)”. Neste
romance, Goethe explora as possiveis correspondéncias entre os lagos sociais e os fendmenos do
“mundo quimico”; a idéia de que a ligagao entre certos elementos se dissolve na presenga de outros
“afins” é “verificada” no plano dos costumes e interditos sociais. Ou seja, ha uma “forga natural” que
determina os relacionamentos independentemente das escolhas (necessidade e livre-arbitrio). A
proposta é considerar algumas possibilidades de interpretacdo da “Dialética do Reconhecimento”
hegeliana para o século XXI, admitindo com Goethe tais afinidades “naturais”, mas onde as
escolhas ndo seriam subsumidas; ao contrario, para o “mundo cultural”’, propriamente humano, a
exigéncia seria sempre uma acgdo reconhecida (decisdo). Contudo, devemos ressaltar que, de
Goethe, para nossa Tese, importa somente 0 empréstimo da expressao citada, e ndo a
comprovacgao de sua “hipétese” utilizada no romance.

" “Ler e interpretar Hegel ¢, para Merleau-Ponty, tomar posicdo sobre todos os problemas filoséficos,
politicos e religiosos de nosso século (...) pode-se apreender as preocupac¢des herdadas de Hegel:
a relevancia do irracional, a proposta de uma razdo ampliada mais compreensiva que o
entendimento, e o respeito ao individual e ao contingente. ‘Pode-se falar de um Existencialismo de
Hegel, continua Merleau-Ponty, no sentido em que ele ndo se prop8e encadear conceitos, mas
revelar a légica imanente da experiéncia humana em todos os seus setores’. Além disso, ‘0 homem
ndo é (para Hegel) uma consciéncia que possui claramente seus proprios pensamentos, mas uma
vida dada a si-prépria, uma vida que procura compreender-se a si mesma. Toda Fenomenologia do
Espirito descreve este esforco que o homem faz para se recuperar a si mesmo’ (ZUBEN, 1984, p.
56-57, grifo nosso).



17

Dai outro destaque seria 0 exemplo da “razado escolar contemporanea”, da
nossa chamada “educacao basica”, que visaria assim uma “apreensao conceitual da
consciéncia-de-si’; melhor ainda, sugerimos mesmo uma “politica publica de

reconhecimento”, uma suprassunc¢do da moderna Bildung, da classica Paidéia.

No primeiro capitulo, de modo um tanto discipular e guardadas as
gigantescas propor¢des, assim como Hegel pensou as filosofias de Kant, Fichte e
Jacobi em Fé e Saber'® ou como Adorno, por exemplo, quando criticou a filosofia
hegeliana em Trés Estudos sobre Hegel', trouxemos breves consideracées sobre
P. Ricoeur (1913-2002), C. Taylor (1931-) e A. Honneth (1949-); pois seus trabalhos
contemporaneos dizem respeito aos temas relacionados com nossas pesquisas, a

saber, o0 “eu” hegeliano, a consciéncia-de-si e a dialética do reconhecimento.

Assim sendo, nossa intencdo foi mostrar a presenca do pensamento
hegeliano como um dos pressupostos teoricos, sob o signo metafisico, do debate
filoséfico contemporaneo acerca da alteridade, do conhecimento e da linguagem. E
deste modo, considerar brevemente o “estado da arte” dessas “reatualizacdes”,
“apropriagcdes” e “subversdes”’ contemporaneas dos conceitos hegelianos, bem

como das atuais pesquisas sobre o nosso tema.

No segundo capitulo, a partir do texto da Fenomenologia do Espirito e dos
comentadores, realizamos atenta “leitura e re-leitura constantes”; uma vez que, em
relacdo ao pensamento de Hegel, “ninguém consegue capta-lo sem se fazer,
engquanto o estuda, hegeliano também, ao refazer em si mesmo o movimento do
conceito hegeliano” (MENESES, 2003, p.08).

Neste momento de nossa pesquisa a apreensao conceitual foi gravissima e o
apoio nos “mestres” foi inquestionavel, a saber, Henrique Lima Vaz, Paulo Meneses,
Bernard Bourgeois, Jean Hyppolite, Pierre-Jean Labarriere, Gwendoline Jarczyk,
Denis Rosenfield, Alfredo Moraes, Agemir Bavaresco, Pedro Novelli, para citar,

brevemente, alguns dos mais significativos em nosso idioma e em lingua francesa.

18 “F¢ e Saber (Glauben und Wissen, 1802) é uma investigacdo sobre o lugar que o absoluto e o

particular, o infinito e o finito, o condicionado e o incondicionado ocupam nas obras de Kant, Jacobi
e Fichte. Segundo Hegel, esses trés pensadores conduziram a perfei¢cdo o ‘idealismo da finitude’, ao
mesmo tempo em que assinalaram as suas limitagdes tedricas. Fé e Saber € a Ultima obra do assim
chamado periodo de juventude de Hegel” (TOLLE apud HEGEL, G. Fé e saber. Sdo Paulo: Hedra,
2007, p.04, grifo do autor).

19 ver ADORNO, T. Tres estudios sobre Hegel. Barcelona: Taurus, 1996.



18

Consultamos, sim, contudo, imperativo foi “ndo desviar do raio”, mas “perder-se na
verdade” da interpretagdo, compreensao e “producédo” dos conceitos, bem como na

consequente forma do “escrivao”; pois a “palavra vale a pena da mao”.

Nosso propésito foi examinar os conceitos de Geist e aufheben. Percorremos
a introducdo e os trés primeiros capitulos da Fenomenologia do Espirito (Preféacio
como apoio) para rememorarmos a “‘formagao” da Consciéncia. Este movimento
dialético de “figuras” da consciéncia (encontrando expressdées em “momentos”

histéricos) traca o processo de Bildung do sujeito para o “saber absoluto”.

Ora, fundamental é que aquele que conhece e o conhecido se déao
simultaneamente. E que a “identidade” do sujeito e do objeto é real. O interiorizar-se
do objeto no Eu € o interiorizar-se do Eu em si mesmo; € uma subjetividade tal qual
um sujeito como reconhecimento. Deste modo, através da “ciéncia desta
experiéncia” realizada com o “mundo exterior” (certeza sensivel, percepgdao e
entendimento), visando conhecer o “mundo interior” dos objetos, ocorre que a
Consciéncia acaba sendo conduzida a reconhecer-se como objeto de si mesma.
“Com a consciéncia-de-si entramos, pois, na terra patria da verdade” (HEGEL, 2002,
§ 167, p.135).

Assim sendo, é quando apreendemos a “vida dos conceitos” que melhor
“conceituamos o jogo-de-forgas” presente na trans-formacdo da Consciéncia-de-Si,
desde aquela “abordagem ontoldgico-existencial”’, visando corroborar nossa tese.
Ademais, verificamos a possibilidade de apresentacdo da “dialética do
reconhecimento como segundo nascimento” tendo em vista também determinada

“‘dimenséo estética” nas suas conexdes com o pensamento de Hegel.

No terceiro capitulo atingimos o “ponto de inflexdo” de nossa investigacao.
Apdés o “trabalho do negativo” e ao mesmo tempo na “conservagao” dos dois
primeiros capitulos, reconhecemos sua “suprassung¢ao” neste capitulo terceiro.
Todos aqueles conceitos citados como objetos de nossa pesquisa, encontram lugar
definitivo para sua apreensdo. Acompanhar tal movimento constitutivo foi ja
examinar criticamente a “solucdo” apresentada pelo nosso “fildsofo da reconciliagao”

para aquele “problema da alteridade”.



19

Dai a partir do mote goetheano, consideramos brevemente as “afinidades
eletivas” de Hegel e sua concepgao de linguagem. Ademais, continuamos alguns de
nossos estudos, agora desde nova perspectiva, sobre fenomenologia e
subjetividade, bem como sobre “sociabilidades contemporaneas”. E no mais
fundamental, apresentamos nossa “leitura” do 8166 e do §178 da Fenomenologia do
Espirito naquilo que diz respeito a emergéncia da figura das “afinidades seletivas” na

passagem pela “dialética do reconhecimento”.

Ainda neste capitulo, junto ao segundo, criticamos o primeiro; naqueles
pontos que julgamos pertinentes a nossa abordagem. “E o reconhecimento
inerentemente servil?” (WILLIANS, 2003, p.89), “Quando, perguntaremos nods, um
Sujeito se considerara verdadeiramente reconhecido?” (RICOEUR, 2006, p.230),
podemos admitir, junto com Honneth, que “o modo do reconhecer precede o modo
do conhecer” (SAAVEDRA, [s.d.], p.80)? Ora, a categoria da “simultaneidade” é
indispensavel a compreensdo da “dialética hegeliana”; ou ainda, a compreenséo

dialética do pensamento hegeliano.

“‘Luta pelo reconhecimento”™? “Luta por reconhecimento™? “Lutar’? Hegel
“superou” em seu tempo as dicotomias e unilateralidades compreendidas a partir da
relacdo do conhecimento; o “déficit metafisico” do entendimento. Tal superagéo foi
proposta enquanto “suprassunc¢ao” dos termos presentes. Neste sentido, foi possivel
a sua época “conceituar’” uma co-existéncia num movimento permanente que implica

no “jogo das mediagdes” a trans-figuracdo do espirito.

A Anerkennung €, deste modo, um re-conhecimento ndo apenas na dimenséo
do conhecimento, mas também na “acdo das consciéncias-de-si” em seu processo
“ontoldgico-existencial” de determinacédo reciproca. Numa perspectiva socio-politica,
a “dialética do reconhecimento” é aquela que ocorre numa sociedade civil-burguesa,

pelo “reconhecimento de suas contradicbes”, na Constituicdo do Estado.

Assim sendo, admitimos a proposta hegeliana de muatua extrusdo, da
metamorfose reciproca, entre substancia e sujeito; de “memoria metafisica” efetiva;
de uma pedagogia da liberdade experimentada na eticidade; e segundo nossa

abordagem sobre possibilidade de uma “politica publica de reconhecimento”.



20

Contudo, ndo conforme a necessidade das escolhas dos “modos vigentes”,
mas segundo a decisdo das préprias “comunidades espirituais”. E ja no mais
“‘concreto” e sutil da nossa pesquisa, eis as “Afinidades Seletivas”; destino das
sociabilidades contemporaneas. Serd? Infeliz consciéncia seria aquela a priori saber.

“‘Reconhecemos” agora, a impossibilidade de “pré-dizer” o “fim dessa historia”.

Nossas conclusdes, evidentemente, ndo esgotaram o tema. O “trabalho do
conceito” permanece nas pesquisas futuras, “nas voltas” ainda sobre “dialética do
reconhecimento” e “eticidade”; sobre “reconciliagdo”; conceitos hegelianos téao

urgentes de rememoracgao nestes “tempos de escassez” da liberdade.



21

2 EX-CURSO DO RECONHECIMENTO: INTERPRETACOES ELETIVAS

“(...) reconheci que eu era,
€ procuro o que sou,

eu que reconheci ser”
(DESCARTES, 1979, p.94)

“Os filésofos ndo saem da terra como cogumelos,
sdo o fruto de sua época, de seu povo (...

A filosofia ndo é exterior ao mundo”

(MARX apud CORBISIER, 1983, p.182, nota 06)

“O outro € indispensavel

a minha existéncia, tal como, alias,

ao conhecimento que eu tenho de mim”
(SARTRE, 1973, p.22)

2.1 O PERCURSO DO RECONHECIMENTO EM PAUL RICOEUR

Reconnaissance. O Ultimo texto de Ricoeur, intitulado Percurso do
Reconhecimento, demora sua atencdo neste tema; trata-se de investigacbes
semanticas e dialégicas retomadas da grande obra O Si-Mesmo como um Outro?.
Assim, a partir deste oximoro, bem como daquela sugestao histoérica, segue nosso

interesse pelos contelidos e relagdes® com o pensamento de Hegel.

20 “A conferéncia A luta por reconhecimento e a economia do dom (...) j& € um esbogo bem delineado
da (...) sua ultima obra Parcours de le reconnaissance (2004) (...) No plano interno de sua obra, o
tema do reconhecimento, que ja se fazia presente no final de O si-mesmo como um outro (1990), se
insere decisivamente na discussdo da problematica da alteridade (...)" (NASCIMENTO;
ROSSATTO, 2010, p.347, grifo dos autores). Ver RICOEUR, P. Percurso do Reconhecimento. Sao

Paulo: Loyola, 2006; RICOEUR, P. O Si-Mesmo como um Outro. S&o Paulo: Papirus, 1991.

! “As relagdes de Ricoeur com a filosofia hegeliana, de fato, sdo tardias e ambivalentes. Tardias,
porque o pensamento de Hegel esta ausente na sua tese de doutorado como ele proprio reconhece.

Ao elaborar uma Filosofia da Vontade, o tema do voluntario foi abordado num enfoque subjetivista,

quase solipsista. E verdade que era relacionado com o corpo e o mundo, mas faltou uma

confrontacdo que é essencial para Hegel: tanto o de uma vontade com outra vontade, segundo o
modelo do mestre e do escravo, quanto o da liberdade (moralidade) com as instituicdes (eticidade).

Ambivalentes, por se sentir fascinado e repelido por Hegel, um hegeliano e um anti-hegeliano,

admitindo que houve um periodo durante o qual cedeu ao que ele chama de ‘tentacdo hegeliana’.
De qualquer maneira, no encontro de Bonneval, quando psiquiatras, filosofos e psicanalistas se

reuniram, em 1960, para discutir o tema do inconsciente, em sua Comunica¢&o, enumera, ao lado
de sua formagédo fenomenoldgica, existencialista e das pesquisas de tendéncias linguisticas, aquela

da renovacgéao dos estudos hegelianos” (MATTEOQ, 2008, p.38-39).



22

Admitindo tal leitmotiv, entendemos que a tarefa de estabelecer uma filosofia
reflexiva e, ao mesmo tempo, contemporanea conduziu Ricoeur ndo para uma
“superacao” da certeza absoluta do “eu penso” cartesiano, mas para outra avaliacado
do alcance e significacdo “dessa coisa” que se descobre no préprio ato de pensar.
Numa “visada” ricoeuriana, interessa mais “quem €” e “o que significa conhecer”
(para) aquele “eu que pensa”; pois sabio € quem conhece a si-mesmo, conforme

dizia 0 mais antigo principio do ensinamento socratico.

A questado também envolve o que se entende por “conhecimento” e se esse
si-mesmo pode ser dito numa intuicdo imediata presente naquele “eu penso”. No
“procurado fundamento ultimo” das ciéncias pelo método da duvida hiperbdlica,

Descartes acabou por “reconhecer” que o “eu penso” para duvidar precisa existir.

Diz Ricoeur (1991, p.17, nota 09, grifo do autor):

O leitor acostumado ao Discours de la méthode pode surpreender-se
por ndo encontrar aqui a famosa férmula: Cogito ergo sum. Ela esta,
todavia, implicita na férmula ‘eu duvido, eu sou’. De muitas maneiras:
em primeiro lugar, duvidar é pensar; em seguida, o ‘eu sou’ esta ligado
a duvida por um ‘portanto’, refor¢cado por todas as razdes para duvidar,
de modo que é preciso ler: ‘Para duvidar, é preciso pensar’.

O estatuto epistemologico das ciéncias humanas, por exemplo, fica assim
comprometido quando consideramos que em “conhecer a si mesmo”, a pressuposta
separagao entre sujeito e objeto se desfaz a luz de outro “modo de pensar” que faz
ver o conhecedor e o conhecido, ambos, como “si mesmo”; quer dizer, o “problema
do conhecimento”, as “questbes de método”, relacionadas ao suposto “caminho
seguro” de um sujeito que “conhece objetos” também de “forma segura”, ficam
“constrangidas” diante (daquela) verdade (das ciéncias do espirito) na qual o que

ocorre € autocompreensédo do préprio si-mesmo.

Ora, o ponto zero cartesiano foi criticado por Ricoeur numa “clara e distinta”
assimilacéo dos passos de Heidegger®® e Gadamer que “enfraquecem” a pretensao
de radicalidade daquela duvida cartesiana, uma vez que tal “forma de pensar”

permanece “esquecida” de sua filiagao a tradicdo metafisica na qual o conhecimento

22 “Pau| Ricoeur deixa bem clara a sua posicdo ao propor a <<via longa>> da hermenéutica, com um
caminho mais contornado e mais laborioso do que a <<via curta>> que ele caracterizou como
<<ontologia da compreensao>> a maneira de Heidegger’ (GAMA, 1996, p.383).



23

como apreensdo (adequacao) objetiva repousa (ainda) na distincao (separacgéo)

» 23 revelar-se-iam

ontoldgica entre sujeito e objeto. As chamadas “filosofias do cogito
entdo incapazes de “pensar’” o que significaria conhecer ndo um objeto totalmente

outro de um sujeito, mas um outro (objeto) como sendo (para o sujeito) “si-mesmo”.

O legado cartesiano foi um sujeito sem histéria e desencarnado; se admitimos
o0 impeto de seu método na tempestade de seu tempo. Contudo, o tempo ndo para
guem vive no deserto do cotidiano. Viver é preciso e exige navegar pelo fluxo
histérico daquilo que nos antecede e por meio do qual constituimos sentido; daquilo
gue d& sentido ao nosso meio e ao que nos acontece; trata-se da linguagem.

A “via longa” da linguagem é o caminho do conhecimento do sujeito e para o
sujeito desde seu si-mesmo e para qualquer outro; € retorno do sujeito ao (seu) si-
mesmo como desvio pelo outro; € abertura do si-mesmo que se sabe pela
interpretacdo de sua (prOpria) existéncia. Por conseguinte, a linguagem como
“fundamental” mediacdo do mundo (da vida) do si-mesmo é reflexividade constitutiva
do (proprio) sujeito. Contudo, ndo haveria nenhuma “apoditicidade” possivel. O “eu”
vive na espreita da “velha certeza”. E somente algo como uma “hermenéutica da

» 24

suspeita” " seria desvio pela verdadeira apreensédo de sentido.

Dai o tormento ndo seria mais encontrar um inicio absoluto para o saber, mas
‘reconhecer” quem € aquele “eu que pensa”’; como a pena de Sisifo, novamente
somos obrigados a retomar esta pedra do cogito que, historicamente, pertence a

(nossa) tradicdo; mas tradicdo é o que (se) passa pela linguagem, entdo, desde

2 g importante lembrar que a filosofia reflexiva de Ricoeur se situa e se define ainda entre as
filosofias do sujeito, na tradicdo do cogito cartesiano, se bem que entendida e apresentada como
<<uma realizagdo e uma transformagéo radical do préprio programa da filosofia reflexiva>>, pois a
auto-fundamentacdo absoluta na consciéncia de si é postergada para uma <<terra prometida>>
(sinal de esperanca a ser realizada) ou, mais recentemente, para uma aporia de certo modo
irredutivel do eu face a alteridade, ndo encontrando outra saida sendo o recurso ao <<tom da ironia
socratica>>, como referi acima. Paul Ricoeur persegue, portanto, ao longo de toda a sua obra, <<a
possibilidade da compreenséo de si como o sujeito das operac¢des de conhecimento, de volicdo, de
apreciagao, etc. A reflexao é este acto de retorno a si (...)>>" (GAMA, 1996, p.388-389).

4 “Na relacédo entre a fenomenologia e a hermenéutica, Paul Ricoeur apresenta a hermenéutica como
um enxerto na fenomenologia, afirmando sem pré a estreita ligacdo e relacdo de continuidade entre
uma e outra, chegando mesmo a estabelecer uma continuidade por heranca e uma emancipacao
por subversdo. A grande novidade da hermenéutica, face aos resultados da fenomenologia, esta na
afirmacdo ou verificacdo de que a transparéncia (absoluta) do sujeito a si mesmo € inatingivel, pois
0 acesso ao conhecimento e compreensao do sujeito € sempre <<mediatizado>>, mediatizado por
signos, por simbolos e por textos, na versdo de Paul Ricoeur. O que distingue decisivamente a
hermenéutica da fenomenologia é a implicacdo do intérprete no trabalho de interpretacao,
compreendendo-se a si mesmo no seu ser, ou no seu <<modo de ser>> (...)” (GAMA, 1996, p.384).



24

sempre, ja estamos “no meio (mundo) das coisas” que nos diz (0 que) quem somos.
Deste modo, o “eu que pensa”’ se (re)descobre como “historicidade” devido ao
mundo (meio) que vive, ou seja, linguagem; o que nos remete ao processo da
interpretacdo (para compreensao); uma vez que, passando pela linguagem,

conhecer (0 si-mesmo) passa a ser compreender.

O si-mesmo é de modo mais proprio quando se da conta de sua propria
histéria, quando conta sua propria historia e sabe de sua propria historia quando
contada. A histéria do si-mesmo é também a historia dos outros de seu mundo;
mundo outro que é tdo somente a vida mesma do si-mesmo que também vive no
mundo do outros, em outros mundos. E tal qual a linguagem € abertura de sentidos,
0s mundos possiveis sdo projetos, existencialmente compartilhados; que “aparecem”
fenomenologicamente quando se deixam mostrar na histéria, quando se deixam
contar nas biografias. De sorte que s&o como “configuragdes narrativas” essa (sua)

travessia do berco ao leito de morte®®.

A abordagem ricoeuriana admitindo o outro pela remissdo a linguagem quer,
ao mesmo tempo, pensar e dizer o outro. O outro assim ndo seria um “problema”
para ser resolvido, “objeto” para ser investigado, nenhum inferno amaldicoado; mas,
conforme narrativas, uma propria explicitagdo do “eu em outro”; ou seja, pelo mundo
do texto, a “inquietante proximidade” do si e do outro ndo surgiria como violéncia,

mas como uma experiéncia continuamente interpretativa®®.

O outro se faz presente, sempre, como um outro que surpreende. N&o é o
caso do outro ser apenas um outro (sujeito) diante de um (outro) sujeito; nem de sua
apreensdo como objeto servir a consciéncia de um sujeito para sua constituicao;
nem mesmo de vir-a-ser condicdo da intersubjetividade, somente; pois o outro é

diferenca e enquanto referéncia ao diferente (da identidade) é convivéncia.

%% “pgul Ricoeur continua a debater-se com a dificil questdo dessa passagem da fenomenologia para

uma ontologia que responda a situacao existencial do sujeito que tem consciéncia (attestation) de si
mesmo como <<agissant et souffrant>>; Ricoeur fala do <<modo epistémico que inclina a
fenomenologia para a ontologia, a fenomenologia do si para uma ontologia do acto e da poténcia>>,
e refere-se mesmo a um <<mouvement de transgression de la phénoménologie Du soi vers
I'ontologie de l'acte-puissance>>, delimitando a fronteira entre fenomenologia e ontologia pelo
<<sens Du discernement Du mode d’étre adjointé a ce qui apparait>>" (GAMA, 1996, p.383).

“A filosofia ricoeuriana, que emerge em Da interpretagdo, se inspira, portanto, numa
‘superinterpretacdo’ de Freud e numa ‘subinterpretacdo’ de Hegel na medida em que percebe na
teoria psicanalitica, mas especialmente em sua pratica, um discurso sobre o sujeito que se
aproximaria, num dado momento, daquele hegeliano, mas expurgado das pretensfes do saber
absoluto ” (MATTEO, 2008, p.41).

26



25

Assim se expressaria 0 que ja (se) entretecia (em) toda a obra ricoeuriana,
enunciado como formulacdo tardia, mas que foi gradualmente constituido desde
(suas) antigas conviccdes e (até) mais recentes influéncias estabelecidas pelo
permanente dialogo com “vozes e saberes” contemporaneos; estamos falando da
(ou sendo falados pela) chamada “identidade narrativa®; que ndo se reduziria ao

“ego”, mas possibilitaria uma compreensao mais auténtica do “self”.
Diz Ricoeur (2006, p.261, grifo do autor):

No caso da identidade, ndo direi jamais que a identidade pessoal,
tomada em termos de identidade narrativa, abole a identidade logica
do alguma em geral (...) Falarei antes em um percurso da identidade,
comecando com a identificacdo do ‘alguma coisa em geral,
reconhecido como outro de todos os outros, passando pela
identificagao de ‘alguém’, por ocasido da ruptura com a concepc¢ao do
mundo como representacdo (Vorstellung) ou, para falar como Lévinas,
sobre as ‘ruinas da representacdo’. E sobre essa transicdo entre o
‘alguma coisa’ e o ‘alguém’, dramatizada pela experiéncia do
desconhecivel, que se constréi a transicdo do ‘alguém’ para o ‘si
mesmo’ reconhecendo-se em suas capacidades.

Que vem a ser este self? A narragcdo de si pode ser considerada a via
privilegiada no que diz respeito a reflexdo. O self encontra na identidade narrativa
possibilidades mais proprias de (con)figuracdo; dizer identidade é negacao do auto-
engano; pois 0 que denominamos “sujeito no tempo” seria a permanéncia numa
identidade narrativa. Neste sentido, existe si-mesmo como h& sua histéria (no
tempo) e narrar (sua histéria) é desde ja conhecimento do si-mesmo. Dai porque sua
identidade precisar contar, sempre de novo, com certa imaginacdo?®’ para o enredo
da (sua) vida, bem como para reunir o diverso num todo complexo pela capacidade
de metaforas refletidas; o self mais verdadeiro é passagem pela fungéo narrativa.

2T «pf, para apreender a totalidade, mesmo que provisoriamente, o historiador precisa interpretar e,

para isto, fazer uso da faculdade imaginativa, Unica capaz de lhe fornecer simbolos e as metaforas
vivas do todo. Nesse sentido, Ricoeur defende a narrativizacdo da historiografia (...) Retomando as
analises do critico literario Wolfgang Iser, Ricoeur descreve como o ato de leitura, no caso da
literatura, produz uma dialética entre 0 mundo do leitor e 0 mundo da obra que é efetiva para a
transformacéo tanto de um como de outro. A mudanc¢a do mundo do leitor € um efeito real produzido
pela recep¢do do mundo irreal projetado pela obra de ficcdo. Nessa medida, a ficcao refigura o real
e, portanto, refere-se a ele assim como a histéria. Nao é preciso reforcar a percepcdo da
proximidade que existe, na obra de Paul Ricoeur, entre os conceitos de self, reflexividade, via longa,
temporalidade, narrativa, histéria, ficcdo. Todos eles sdo correlatos e se articulam entre si. Assim, a
identidade narrativa situa-se na confluéncia de todos esses conceitos e, principalmente, no
cruzamento entre narrativa de ficgéo e historica (...)” (LEVY, [s.d.], p.56).



26

As “meditagdes ricoeurianas” sobre Aristoteles e Santo Agostinho resultaram
em sua concepcdo de narrativa enquanto mundo (medium) do si-mesmo. Do
primeiro recolheu a definicdo de narrativa como “representagcao da agdo humana”
(mimesis praxeos) desde um determinado “drama” (mythos). J& do segundo as
aporias do “tempo humano”. Dai significa poder configura-las pela imaginacéo
conforme uma semantica das acdes; quer dizer, admitir um sentido nesta
“‘dramatica” experiéncia humana mediante narrativa historica seguindo um proprio

“deslizamento temporal”; si-mesmo enquanto “tempo e narrativa”.

Ora, a identidade desse si-mesmo reflexivo é sempre refigurada no tempo
pela narrativa; que por sua vez conduz a continuidade dessa mesma identidade do
self. Assim, narrar é poder fazer qualquer histéria durar, no tempo; ao contrario, pela

narracdo, qualquer historia é o proprio tempo poder fazer sua representacao.

Aqueles “quem” e “o que” destacados inicialmente pela reflexdo ricoeuriana
sao agora reconhecidos como desdobramentos “temporais” resultantes da pergunta
pela identidade, pelo “quem eu sou?” A dimensdo temporal descortinou duas
vertentes da nogdo de identidade, a saber, identidade-idem e identidade-ipse. Tais
no¢des de “idem” (mesmidade) e “ipsem” (ipseidade) dizem respeito aos modos
diferentes de permanéncia no tempo do si-mesmo. O primeiro como o idéntico a Si
gue permanece, que tem caréater, que continua apesar da passagem no tempo. O
segundo também como continuidade apesar da passagem no tempo, mas ja sem
nenhum referente idéntico a si; tal qual uma “promessa”. Aqui temos um “sujeito
» 28

ético” < comprometido; mesmidade e ipseidade sao perspectivas da “pessoa’.

8“0 sétimo, oitavo e nono estudos do livro O si-mesmo como um outro (1990), de Paul Ricoeur,

apresentam os trés momentos da proposta que o autor chama de “minha pequena ética”. Os trés
momentos compdem-se da perspectiva ética, da norma moral e da sabedoria pratica, que é a
dimensé&o propriamente ricoeuriana. Inicialmente, ele diz ndo poder insistir na distingdo etimoldgica
entre ética (do grego éthos) e moral (do latim mores), pois ambos os termos significam costumes.
Por convencéo, no entanto, introduz uma nuance que marca dois usos diferenciados desses termos:
ética relaciona-se ao que é estimado como bom, de acordo com a tradicao teleolégico-aristotélica; e
moral restringe-se ao que se impde como obrigatorio, seguindo a tradicdo deontoldgico-kantiana —
ou seja, as concepc¢oes do filésofo alemao sobre os fundamentos do dever e as normas morais. A
sabedoria pratica consiste precisamente em que 0 sujeito autbnomo invente o comportamento
apropriado a singularidade de cada caso; porém, a autonomia, aqui, diferentemente das
compreensdes solidificadas ao longo da modernidade, tera de se pautar pelas regras da justica e da
reciprocidade, o que impede que ela seja tomada de saida como autonomia auto-suficiente”
(ROSSATTO, [s.d.], p-28).



27

E preciso registrar a distingdo ricoeuriana entre duas tradicdes, a saber,
aristotélica e kantiana, naquilo que diz respeito & compreensao entre ética e moral;
nao somente ao nivel etimoldgico, mas estrutural. A ética “escolhe”, a moral “exige”.
A primeira é pensada enquanto intencionalidade da “vida boa”. J4 a segunda tem na

articulagdo dessa intencionalidade no plano das normas sua caracterizagao.

Ricoeur, no plano moral (no si-mesmo), apresenta trés componentes para 0
“obrigatorio”. respeito, normas e principios (da justi¢ca); ja no plano ético (nas
instituicdes), referentes ao “bom”™ estima, solicitude e instituicdes (justas). Ha
unidade e correlagédo; como, por exemplo, no respeito correspondendo a estima sob
protecdo da justica na forma da lei, bem como as normas e os principios refletidos,

respectivamente, na solicitude e na justica instituida.

Contudo, ha também um duplo movimento do si-mesmo ao outro (de si-
mesmo como outro), bem como o descompasso das “vontades”. Dai sobre tal
guestao, Ricoeur acolhe contribuicdes da tradicao aristotélica pela nocédo de escolha
(proairesis) e de amizade (philia), bem como neo-aristotélica® pela nogao de
‘padrbes de exceléncia’ e de “unidade narrativa de vida”. Nestas, as acdes séo
conforme uma narrativa de vida condizente a sabedoria pratica. Naquelas, ocorre
deliberacdo entre os melhores meios para realizacdo de determinado fim e desejo

em viver entre iguais na comunidade.

Com efeito, se ocorre permanente interpretacdo de si mesmo e de sua acao
visando uma “vida boa”, como “elegemos” nosso agir, entdo, por exemplo, a estima
de si seria tdo contraria ao “solipsismo” quanto afim da ipseidade. Neste sentido, o
movimento de si-mesmo ao outro é solicitude, mais do que amizade, pois implica
reconhecimento de um “outro sem rosto”, quer dizer, de todo outro, ndo somente dos
iguais, mas ainda na exigéncia do que € justo na vida da comunidade; numa palavra,
“fazer do outro meu semelhante, tal é a pretensdo da ética no que concerne a
relagdo entre estima de si e solicitude” (RICOEUR apud CORA, 2010, p.109).

Nessa perspectiva ricoeuriana, as dicotomias (unilaterais, antagonicas,
excludentes) que definem sujeito como sendo ora nada além do que mera

convergéncia de “acidentes” ora nada aquém do que “substancia” somente idéntica

29 Ver, por exemplo, MACINTYRE, A. Depois da Virtude. Sdo Paulo: EDUSC, 2004; MACINTYRE, A.
Justica de quem? Qual racionalidade? S&o Paulo: Loyola, 1991.



28

a si mesma, afirma-se entdo uma identidade enquanto ipseidade definida numa
estrutura temporalmente articulada de modo dinamico pela narrativa que “supera” os

reducionismos expressos naquele “eterno” dilema entre o Mesmo e o Outro.

Dai a identidade do si-mesmo ndo ser constituida apenas como narrativa,
mas também, essencialmente, como ética; uma vez que, agora explicitado, ha
“presenca do outro”, de outros, nesse si-mesmo. Deste modo, aqueles trés aspectos
da “pequena ética” ndo dizem outra coisa sendo que a vida € boa em casa e na rua

somente quando é “com e para” os outros; necessariamente em instituicdes justas.

Contudo, o esclarecimento ontolégico do si-mesmo ainda implica mais

reflexdo sobre suas relagbes com a “alteridade”; pois tal reapropriacao reflexiva ndo

o ”

ocorreria como a “sozinhés” de uma identificagao.

Diz Ricoeur (2006, p.39):

Duas filosofias do juizo, que presidem duas concepc¢des diferentes da
identificacdo, serdo consideradas: a de Descartes e a de Kant. Delas
resultardo duas épocas do problema do reconhecimento. Para a
primeira, identificar anda lado a lado com distinguir, na linha reta das
consideracgdes anteriores referentes ao mesmo e ao outro. Kant opera
um deslocamento significativo em relacdo a abordagem cartesiana ao
subordinar identificar a vincular. Em certo sentido, esse deslocamento
€ validado pelos empregos da lingua corrente atestados pelo Iéxico
(...) Cabe a reflexao filosdfica dissociar os dois empregos e referi-los
aos acontecimentos de pensamento dos quais deriva o deslocamento
de uma concepcao da identificacdo para a outra. Os acontecimentos
de pensamento aqui evocados afetam o amago da filosofia do juizo.
Embora seja verdade que devamos a tematica do método a ruptura
com a tradicdo e, através desta Ultima, com a pratica linguistica
ordinaria, € em uma psicologia racional que se constitui a teoria
cartesiana do juizo. Ela n&o deixara de ter méritos aos nossos olhos
na medida em que ela abre espaco para o movimento de pensamento
que justifica o recurso sub-repticio (nas condi¢des sobre as quais logo
falaremos) ao termo ‘reconhecer e a seu emprego apropriado. Com
Kant, a passagem da psicologia racional para a abordagem
transcendental comanda a exegese da recognicdo, que é de certo
ponto de vista o alvo deste primeiro estudo.

O reconhecimento de si passa pelo reconhecimento do outro e pelo si sendo
reconhecido pelo outro; quer dizer, o reconhecimento do si-mesmo como outro é o
reconhecimento do outro como si-mesmo; ou subvertendo aquilo dito da vovo:

“antes mal acompanhado do que s6”.



29

Diz Ricoeur (2006, p.28 e p.260, grifo do autor):

z

Minha hipdtese é a de que os usos filoséficos potenciais do verbo
‘reconhecer” podem ser ordenados segundo uma trajetdria que vai do
uUsSO ha voz ativa para 0 uso na voz passiva. Essa inversédo no plano
gramatical carregaria a marca de uma inversdo de mesma amplitude
no plano filoséfico. Reconhecer enquanto ato expressa uma
pretensdo, um claim, de exercer um dominio intelectual sobre o campo
das significacdes, das assercdes significativas. No polo oposto da
trajetoria, a solicitagcdo de reconhecimento expressa uma expectativa
que pode ser satisfeita somente enquanto reconhecimento mutuo,
guer este permaneca como um sonho inacessivel, quer ele requeira
procedimentos e instituicbes que elevam o reconhecimento ao plano
politico (...) Pareceu-me que essa diferenca revelava uma reviravolta
significativa no plano do encadeamento dos usos filoséficos do termo
‘reconhecimento”, na medida em que era possivel fazer corresponder
a voz ativa os usos do verbo “reconhecer” em que se expressa o
dominio do pensamento sobre o sentido, e na voz passiva o estado de
exigéncia cujo cerne é o ser reconhecido. Assim aparece, com efeito,
considerada em suas grandes linhas a dindmica que posso comecar a
chamar de percurso, a saber, a passagem do reconhecimento-
identificacdo, no qual o sujeito de pensamento pretende efetivamente
o dominio do sentido, para o reconhecimento mituo, em gue 0 sujeito
se coloca sob a tutela de uma relacdo de reciprocidade, passando pelo
reconhecimento do si na variedade das capacidades que modulam seu
poder de agir, sua agency. Assim seria oferecido um equivalente
filoséfico a polissemia regrada produzido pelo trabalho do lexicografo
no campo disperso das acepcdes recebidas no uso cotidiano do
vocabulo de uma lingua natural, a nossa.

Ricoeur entende que a “presenca do outro” na reciprocidade de um
reconhecimento mutuo pode “superar” a classica figura da “dialética do senhor e do
escravo” estabelecida por Hegel®. Nesta, segundo Ricoeur, a assimetria das
relacdes seria o avesso da solicitude. A dialética das “consciéncias” fora do ponto de
partida do conflito conduziria a proposta ricoeuriana para uma transgressao radical
da tradicao filosofica. A solugdo do impasse na relagdo como “exclusdao” ou
“‘dominagao” néo seria inevitavel, mas inaceitavel, é preciso investir em novas

formas de reconhecimento, para Ricoeur, “é preciso sair da luta”.

Ora, se ndo ha “estrutura institucional do reconhecimento”, hodiernamente,
gue responda as negativas especificas desse processo, Ricoeur aposta no chamado

jovem Hegel; pois “reconhece” neste uma maior “densidade de presenca’ e

% Ver HEGEL, G. Fenomenologia do espirito. Petrépolis, RJ: Vozes; Braganca Paulista: USF, 2002.
Ver também, por exemplo, VAZ, H. Senhor e escravo: uma parabola da filosofia ocidental. TOLEDO,
C; MOREIRA, L (orgs). Etica e direito. Sdo Paulo: Loyola, 2002, p.183-202.



30

“viruléncia subversiva” no tratamento daquele tema do que nas obras mais tardias

como, por exemplo, nos Principios da filosofia do direito®.
Diz Ricoeur (2006, p.189-190, grifo do autor):

Quanto a mim, baseio-me nos trabalhos de Jacques Taminiaux, em
sua apresentacdo de O sistema da vida ética, de Hegel (critica da
politica), e em seu livro Nascimento da filosofia hegeliana do Estado,
assim como na ‘recordagao historica’ que constitui a primeira parte da
obra de Axel Honneth, A luta pelo reconhecimento, consagrada
essencialmente a ‘reatualizacdo sistematica’ dos temas hegelianos
aos dois fragmentos cujos titulos foram citados acima.

Tal jovem Hegel®

apresentaria uma “vida ética absoluta”, liberta dos “poderes
naturais”, presentes no unico portador de tal instancia, a saber, o povo. Aqui, sem a
referéncia especulativa e numa “contrapartida empirica”, haveria mais garantias da
pluralidade humana poder aparecer desde a forma da familia até aquela totalidade
popular; como nos casos de “multiculturalismo” numa perspectiva tayloriana da

“politica de reconhecimento”, por exemplo.
Diz Ricoeur (2006, p.227-228, grifo do autor):

Charles Taylor encontra primeiramente no espetaculo das lutas pelo
reconhecimento conduzidas por grupos minoritarios ou subalternos
uma confirmagdo da ‘tese segundo a qual nossa identidade é
parcialmente formada pelo reconhecimento ou por sua auséncia, ou
ainda pela percepgdo errbnea que os outros possuem dela’ (...)

% Ver HEGEL, G. Linhas fundamentais da filosofia do direito, ou, Direito natural e ciéncia do estado
em compéndio. Sao Leopoldo, RS: UNISINOS, 2010.

%2 O conceito de reconhecimento era central no projeto do jovem Hegel de estabelecer uma
mediacdo entre a doutrina da liberdade moderna e a tradicAo do pensamento politico da
Antiguidade — neste particular especialmente Aristoteles, que enfatizava o componente comunitario
da questdo ética. O jovem Hegel procura construir esta mediacdo na medida em que inverte o
modelo hobbesiano e maquiaveliano da ‘luta social’ compreendida a partir da perspectiva que
enfatiza a autopreservacdo material, em favor de uma concepcéo que parte das motivacdes morais
como o dado fundamental. Dito de um outro modo: apenas porque o contexto de luta social mostra
seu significado especifico de perturbagdo de relagbes sociais baseadas, em Ultima instancia, no
reconhecimento muatuo, precisamente como um fator anterior e prévio a qualquer outro, € que o
reconhecimento pode ser percebido como componente central no processo de formacgéo ética do
espirito humano (...) Sua reconstrucédo estava animada, desde cedo, pela certeza de que uma nova
compreensdo da sociedade moderna exigia a superacdo da concep¢do atomista que estava na
base de toda tradigdo da modernidade. O préprio conceito de “eticidade” (Sittlichkeit) foi escolhido
por Hegel para expressar o conjunto de inclinacfes praticas intersubjetivas existentes, para além
tanto do ordenamento positivo estatal como das convicgdes morais individuais. De forma contraria
as concepcgdes atomistas, portanto, importa chamar atencdo para o fato de o processo humano de
socializagdo envolver, desde sempre, elementos, incipientes que sejam, de vida intersubjetiva”
(SOUZA, 2000, p.96-97).



31

preocupado em manter uma boa argumentagdo, concentra a
discussao na ‘politica da diferenca’, politica que ele opbde a que se
fundamenta no principio da igualdade universal. O autor procura ver
na passagem de uma politica & outra mais um deslocamento que uma
oposicdo frontal, suscitado pela mudanca de definicdo do estatuto
igualitério implicado pela prépria ideia de dignidade; seria a igualdade
gue, por si mesma, exigiria um tratamento diferenciado, a ponto de
trazer para o plano institucional regras e procedimentos de
discriminacao invertida. O que se critica no universalismo abstrato é
ele ter ficado ‘cego as diferengas’ em nome da neutralidade liberal.
Duas politicas igualmente fundamentadas na nocao de respeito igual
entram em conflito a partir de um mesmo conceito diretor, o de
dignidade com suas implica¢des igualitarias.

Contudo, a proposta ricoeuriana dialoga mais com as ‘“reatualizacées” de
Honneth®® do “reconhecimento intersubjetivo” hegeliano; enquanto apoiadas numa
psicanalise pos-freudiana, tal reconhecimento apresentaria estagios nas dimensdes
inter-pessoais e suas correspondentes negac¢des repercutindo, por sua vez, nas
dimensdes sociais e juridicas. Tais experiéncias de “desrespeito” tdo préprias a
“‘modernidade industrial” quanto improprias em dias atuais, apenas comprovariam,
segundo Ricoeur, nossa incapacidade para “sociedades igualitarias”; tdo carentes de

efetividade quanto motivadas moralmente pelo direito de todos.

Dai a constatacdo do “hegelianismo” como um “sofrimento” de certa
esquizofrenia; se por um lado, escandalosa deposicdo do outro, e por outro,
reivindicacdo clamorosa, com ambos os desejos, infinitos, entdo, tal infeliz
coincidéncia como fim da luta pelo reconhecimento se torna também infindavel

reivindicacdo pela deposicédo dessa prépria consciéncia infeliz.

Deste modo, Ricoeur procura estabelecer uma “teoria do reconhecimento”
onde a relacédo de alteridade seja posta conforme o cuidado da solicitude e do
respeito, bem como articuladas pelo horizonte da ética e da moralidade; numa
palavra, “onde havia dissimetria que haja reciprocidade”.

3 “Nenhum outro pensador moderno, além de Charles Taylor, contribuiu tdo decisivamente para a

renovacgdo do paradigma da teoria critica do reconhecimento quanto o filésofo e socidlogo aleméao
Axel Honneth. A ideia que perfaz o nlcleo central da novidade do argumento de Axel Honneth, no
contexto do tema do reconhecimento, pretende mostrar como o0s conflitos sociais séo
essencialmente baseados numa luta por reconhecimento social e que esta luta € o motor das
mudancgas sociais e, consequentemente, do processo de evolucdo da sociedade. Segundo ele, as
teorias socioldgicas desenvolvidas até entdo deram um carater apenas secundario para a dimensao
do reconhecimento social. O que ele deseja € apresentar essa dimensdo emancipatdria das lutas
por reconhecimento como sendo o elemento central da teoria critica” (MATTOS, 2006, p.87).



32

Com efeito, sempre pelo dialogo, agora com a antropologia (maussiana),
Ricoeur encontra no modelo da “troca de dons” uma possivel saida dos “conflitos do
reconhecimento” **. A chamada “economia da dadiva” oferece a “presenca do outro”
sem nenhuma exigéncia de retorno; mas até aqui ameacas rondam essa
“‘experiéncia do dom” com “tensdes potenciais” entre obrigagdo e generosidade. A
reversdo da luta pela reciprocidade (ainda) aguarda seu perddo ou seu

esquecimento (nietzschiano) mediante uma sociabilidade minima.

Contudo, “esquecer” manteria a verticalidade do poder sobre “quem” falta,
embora resulte, enfim, numa relacdo de iguais; enquanto o tdo “dificil perdoar”,
mesmo assombrado pelo “fantasma da Iuta”, recuperaria a horizontalidade
‘esquecida”. Assim, o reconhecimento pelo perddo, embora numa relacdo de
assimetria, promete mais reconhecimento mutuo do que qualquer outro

“‘esquecimento” depois do confronto.

‘A luta pelo reconhecimento talvez seja interminavel” (RICOEUR, 2006,
p.258); mas esse percurso do reconhecimento mobiliza pelo didlogo qualquer
“‘mente atenta” na compreensao desta tarefa, qual seja, dar “presenga ao outro” sem
reducdo ao mesmo, nem mesmo cair em tentagdo de reunir diversas alteridades

numa suposta “totalidade infinita de si-mesmo”.

3 “Nesse sentido, a partir da perspectiva de Ricoeur, o carater social e politico do conceito de

reconhecimento, tdo presente na discussdo de Taylor, Habermas, Fraser e Honneth, perde a
centralidade, passando a ter um valor apenas indireto. A teoria do reconhecimento passa a ser vista
como uma teoria do conhecimento, uma epistemologia. Na verdade, para Ricouer, a teoria do
reconhecimento ndo seria nem uma teoria, mas uma “dindmica que guia, em primeiro lugar, a
promocdo do reconhecimento-identificacdo, em segundo lugar, a transicdo que conduz da
identificacdo de algo em geral ao reconhecimento por si mesmas de entidades especificadas pela
ipseidade e, por fim, do reconhecimento de si mesmo ao reconhecimento mituo, até a Ultima
equacéo entre reconhecimento e gratiddo, que a lingua francesa é uma das raras a honrar (Ricoeur,
2006, p. 10). Ricouer critica a teoria do reconhecimento de Honneth, porque ele concentra seu foco
em apenas uma dimensdo do conceito, ou seja, que ele trilha apenas um caminho do
reconhecimento. Além disso, quando Ricouer rediscute os fundamentos da teoria do
reconhecimento de Honneth (Ricoeur, 2006, p. 201-232), ele chega a conclusdo que a teoria de
Honneth se concentra apenas em explicar a motivacao moral dos conflitos e lutas sociais deixando
de lado o fato de que “a certeza que acompanha os estados de paz oferece antes uma confirmagéo
de que a motivacao social das lutas por reconhecimento n&o ¢ iluséria” (Ricoeur, 2006, p. 232). A
alternativa para a idéia de luta no processo de reconhecimento mutuo teria de ser procurada,
portanto, segundo Ricoeur, “nas experiéncias pacificadas de reconhecimento mutuo, que se
baseiam em mediacdes simbdlicas subtraidas tanto da ordem juridica como da ordem das trocas
mercantis; o carater excepcional dessas experiéncias, longe de desqualifica-las, salienta sua
gravidade, e com isso assegura sua forca de irradiacdo e de irrigacdo no proprio amago das
transacdes marcadas pela chancela da luta (Ricoeur, 2006, p. 233)” (SAAVEDRA; SOBBOTKA,
2009, p.400).



33

Diz Ricoeur (1991, p.345, grifo do autor):

Se fosse necesséario, contudo, denominar a categoria que, no nivel da
terceira problematica posta em movimento para a volta sobre si,
corresponderia as categorias precedentes de imputabilidade e de
responsabilidade, eu escolheria o termo tdo caro a Hegel no periodo
de lena e em todo o curso ulterior de sua obra — reconhecimento. O
reconhecimento é uma estrutura do si que reflete sobre 0 movimento
gue leva a estima do si para a solicitude e esta para a justica. O
reconhecimento introduz a diade e a pluralidade na prépria
constituicdo do si. A mutualidade na amizade, a igualdade proporcional
na justica, refletindo-se na consciéncia de si mesmo, fazem da prépria
estima de si uma figura do reconhecimento.

2.2 A POLITICA DO RECONHECIMENTO EM CHARLES TAYLOR

Recognition. No celebrado ensaio, intitulado A Politica de Reconhecimento *,
Taylor demora sua atencéo neste tema; trata-se de investigacdes historico-politicas
desenvolvidas numa chamada “ética da autenticidade” *. O autor escreveu também

» 37

sobre determinada “identidade moderna” *" e estudos sistematicos sobre Hegel .

Dai nosso interesse pelos conteudos e relagdes com o pensamento hegeliano.

Aqui o “discurso do reconhecimento” pela dimenséo politica, pelo jovem Hegel
e seus principais antecessores na tradicéo filosoéfica (ainda) € o objetivo (de Taylor);
ainda nao seria 0 caso somente de reconhecimento pela identificagcdo, mas de um
processo de reconhecimento reciproco das identidades; nem seria o caso de
“imposicao unilateral”’, mas de uma “relacao intersubjetiva” onde a constituicdo dos

individuos ocorreria essencialmente enquanto comunidade.

0 que chama atengao no texto de Taylor acerca da Politica do reconhecimento é a forma lacénica
com que ele trata a reflexdo de Hegel, a diferenca de Ricoeur e Honneth. Apos constatar que Hegel
€ 0 primeiro autor que vem a mente quando falamos de reconhecimento, ele dedica algumas linhas
para esclarecer sua importancia. Sua afirmagéo busca vincular o percurso anterior (Rousseau e
Herder) a Hegel afirmando que, contrariamente ao antigo discurso da honra, Hegel julga
fundamental para a compreensdo da sociabilidade humana a questdo do reconhecimento”
(RIBEIRO, 2012, p.148-149, grifo do autor); Ver TAYLOR, C. A politica de reconhecimento.
Multiculturalismo: examinando a politica de reconhecimento. Lisboa: Instituto Piaget, [s.d.], p.45-94;
Ver também TAYLOR, C. A politica do reconhecimento. Argumentos filoséficos. Sdo Paulo: Loyola,
2000, p.241-274.

% Ver TAYLOR, C. La ética de la autenticidad. Barcelona: Paid6s, 1994.

" \Ver TAYLOR. C. As fontes do self: a construcdo da identidade moderna. Sdo Paulo: Loyola, 1997.

% Ver TAYLOR, C. Hegel. Barcelona: Anthropos Editorial; México: Universidad Iberoamericana;
México: Universidad Autbnoma Metropolitana, 2010; Ver também TAYLOR, C. Hegel e a sociedade
moderna. Sao Paulo: Loyola, 2005.



34

¥ 39, 0s temas modernos do reconhecimento e da

Neste “horizonte distante
identidade, contrarios ao antigo discurso da honra, mas igualmente necessarios a
compreensao das sociabilidades, ganham destaque tanto no espaco publico e
guanto no esforgo de reflexdo hegeliana. A tarefa entdo de compreender o chamado
“‘multiculturalismo” das sociedades contemporaneas exige, para Taylor, dois pontos
essenciais, a saber, a ideia de dignidade e o ideal de autenticidade; ambos
resultantes da “questdo do reconhecimento”. Tal questdo, por sua vez, remonta aos
desenvolvimentos culturais do século XVIII e encontra reviravolta no colapso dessas

sociedades hierarquizadas.

A posicdo social de cada um era estabelecida exclusivamente em relacdo a
expectativa e ao reconhecimento do grupo conforme a diversidade de papéis e das
atividades. O reconhecimento dos outros era a medida da identidade de cada um.
Dai como a honra trazia distincdo ética e cultural, tal reconhecimento ocorria
comumente de maneira diretamente proporcional. Assim, a hierarquia conferia
exemplarmente cada lugar (natural) social; pois sendo a desigualdade tomada como
principio, e (in)justamente por conta disso, a regra de ouro era, ao gosto do (N0sso)

dito popular, “cada um no seu quadrado”.

Contudo, ja nas sociedades modernas, a concep¢ao de “dignidade”, oposta a
de hierarquia, aparece como um novo modo de reconhecimento das identidades.
Agora, porgue inato, todos sdo dignos de participacdo nos diversos lugares da
sociedade; ha compreensédo de cada individuo num sentido universal de igualdade;
ndo mais estruturalmente condicionada a aristocracia e desigualdade. A nocao de
dignidade exige reconhecimento ndo somente eticamente, mas sobretudo nas
“formas da lei”. Deste modo, uma dialética da identidade e do reconhecimento
aparece nesta passagem da ideia de honra para a ideia de dignidade e encontra no

“ideal de autenticidade” sua maior significagao.

% “Esta é a forma de aprender a movimentar-se em horizontes mais amplos de compreenséo, nos

quais, por meio do desenvolvimento de novos vocabularios, aprendo a articular novos padrées de
comparacédo e de contrastes e, consequentemente, a fazer novos juizos de valores. A fusédo de
horizontes tem a funcdo de expandir e por vezes alterar minha compreensdo de mim mesmo, do
outro, das outras formas de vida, refazendo minhas antigas formas e meus antigos limites. Por
exemplo, Paul Gilbert argumenta que nesse processo de dialogo com o outro os interlocutores
‘unem-se em um ato teleolégico, na producdo do sentido em que o intérprete renuncia a reproduzir
0 interpretado, enriquecendo-o ao mesmo tempo em que abre novas possibilidades de vida’. Esse
caminho de reconhecimento do outro altera minha prépria autocompreensédo, alterando muitas
vezes contornos fixos, por exemplo, de minha cultura, nos quais me apoio quando envolvido na
din&mica do reconhecimento” (RIBEIRO, 2012, p.156).



35

Tal ideal, pela desarticulacdo entre identidade e posicdo social, diz respeito a
fidelidade aos “proprios sentimentos morais” e ao “calculo das preferéncias”
correspondentes das acbes’®, ndo mais aquelas posicdes sociais e suas
determinantes expectativas. Nado sera mais do “lado de fora” que se vera e se
sabera quem se €, mas ouvindo o “lado de dentro” é que se sabe agir moralmente
certo e nisso poder autenticamente ser. A ideia de “ouvir uma voz interior” nos
remete a Santo Agostinho*'. O voltar-se para a prépria interioridade n&do seria fugir
da realidade, mas ir ao encontro da verdade. Ora, se Deus é a verdade, entédo é
fundamento também da prépria interioridade; é criador, mantenedor dos céus, da
terra e daquele que é capaz de conhecer terra, céus e mundo; com Santo Agostinho

» 42

descobrimos a linguagem da “primeira pessoa” **, aprendemos a “confessar’.

Diz Taylor ([s.d.], p.48-49):

A nocéo de autenticidade desenvolveu-se a partir de uma mudanca da
énfase moral para esta ideia. Na perspectiva original, a voz interior era
importante porque nos dizia o que deviamos fazer. Dar atencdo aos
NOssos sentimentos morais tem a sua importancia aqui, cComo um meio
gue visa o comportamento correcto. O que eu chamo de mudanca da

0 “Na obra de Charles Taylor, a reconstrucéo desse pano de fundo ético que serve de guia para as

nossas acdes cotidianas se torna o centro mesmo de seu esforco tedrico (...) A necessidade
inelutavel da perspectiva hermenéutica para Charles Taylor é fruto de décadas de estudos
metodologicos realizados especialmente na primeira fase da sua carreira, quando ele se interroga
sobre a surpreendente eficacia dos discursos das ciéncias sociais em geral e da ciéncia politica em
particular (especialmente ‘behaviorismo’ e as ‘rational choice theories’) que seguiam modelos
explicativos das ciéncias naturais reduzindo a percepcdo humana & equacdo estimulo/reacéo. E
este o ponto de partida de sua posterior preocupacdo com a questdo da relacdo entre as
identidades individual e coletiva e, portanto, com a questdo do self e da concep¢do de mundo
moderna, possibilitando-o descobrir, nesse processo, o0 paradigma dominante, tanto na pratica
cientifica como na pratica social, o qual ele chamaria de ‘naturalismo™ (SOUZA, 2000, p.98-99).

*L ver, por exemplo, AGOSTINHO. Confissdes. Sdo Paulo: Abril, 1973.

42 “(...) Taylor desenvolve a ideia de que s6 se compreende a acdo dos atores a comecar da
consideracéo de um ponto de partida da primeira pessoa. Diferentemente de Weber, no entanto, e,
portanto, afastando-se dos pressupostos da filosofia da consciéncia que marcam a metodologia
weberiana, Taylor pretende encontrar a autocompreenséo dos atores na topografia moral da época
e cultura nas quais esses atores se inserem. E esta senda critica que o permite defender a
preeminéncia do “holismo metodoldgico”. Individuos sé podem ser tidos como Ultima ratio da
explicacdo sociologica na medida em que o pano de fundo social e cultural que os condiciona
permanece ndo tematizado. Esses sentidos culturais, por sua vez, sao quase sempre implicitos
expressando-se antes em praticas sociais, morais e instituicbes do que em doutrinas explicitas (...)
Problematico tanto para a vida social como para a individual € quando se instaura um abismo entre
0S Nossos sentimentos morais e 0 nosso conhecimento reflexivo. O papel fundamental do conceito
de “articulagdo” para Taylor é precisamente dar conta da fungdo de estabelecer uma ponte sobre
esse abismo (...) A articulacdo permite a constituicdo narrativa da identidade que possibilita uma
conducdo da vida consciente. Nesse sentido, uma identidade ndo articulada reflexivamente é uma
identidade fragmentada. A articulagdo permite, no entanto, ndo apenas nossa compreensdo e
conscientizacdo dos nossos préprios sentimentos morais, mas possibilita também no limite, gracas
a distancia critica que a reflexdo enseja, a modificacdo dos nossos préprios sentimentos” (SOUZA,
2000, p.99-101).



36

énfase moral surge quando a atencdo que damos aos noSSOS
sentimentos assume uma importancia moral independente e essencial.
Acaba por ser aquilo a que temos de nos agarrar se quisermos
assumir-nos como seres humanos verdadeiros e de direito. Para
perceber o que ha aqui de novo, temos de fazer a comparacédo com as
perspectivas morais do passado, segundo as quais estabelecer
contacto com uma espécie de fonte — Deus ou a Ideia do bem, por
exemplo — era considerado essencial para se atingir a plenitude do
ser. Mas, agora, a fonte encontra-se bem no fundo do nosso ser. Este
facto faz parte da viragem subjectivas macica que teve lugar na cultura
moderna e que se traduziu numa nova forma de introspeccéo, através
da qual passamos a ver-nos como sujeitos dotados de uma
profundidade interior.

Nessas, por assim dizer, “confissfes rousseaunianas”, Taylor constata tanto a
rejeicao de certo racionalismo iluminista quanto a adesao ao “sentimentalismo” como
fonte da moralidade; aquela mesma guiada pela “voz interior” natural; o inicio
mesmo do “ideal de autenticidade”. O sentimento profundo de existéncia ao contrario
das tendéncias calculistas da razdo é salvacdo da prépria interioridade. A voz
interior quando fala a lingua natural do mundo exterior € a boa consciéncia mesma

quando diz que “é preciso voltar a natureza”.

No que diz respeito ao reconhecimento, ou mais precisamente a falta dele,
Taylor, interpretando Rousseau”®, aponta para a degeneracéo das paixdes quando a
voz interior é calada pelas “relagdes de dependéncias” (da sociedade) e que separa
toda interioridade do verdadeiro contato (da natureza) consigo mesma. Contudo, nédo
seria isso um “primitivismo” arcaico, mas valorizagdo daquela voz interior natural
manifestada numa consciéncia participante da sociedade e que se liberta das
dependéncias “calculistas e emudecidas”, avesso completo daquele ser dotado de

razao e sentimento.

3 “Para a questdo do reconhecimento, assim interpreta Taylor, as ideias de Rousseau apresentam
interessantes pontos de reflexdo (...) Rousseau percebe aquilo que sera chamado de
reconhecimento, mas em uma chave de dependéncia que separa e aliena o ser humano de sua
interioridade (...) Taylor faz questédo de deixar claro que o termo reconhecimento ndo esta presente
na reflexdo de Rousseau. Mas toda a reflexdo de Rousseau, assim como Taylor a interpreta, ajuda
a perceber que aquilo que estava acontecendo na sociedade do tempo de Rousseau é que vai
progressivamente originando novas interpretacdes e significados. Com efeito, para Taylor os
filosofos ajudam a articular mudancas que ganham cm suas articulag@es forca e vigor. No caso de
Rousseau, o ponto importante € esse ideal de autenticidade que vai ganhando forca e compde a
cultura contemporanea (...)” (RIBEIRO, 2012, p.145, grifo do autor); Ver, por exemplo, ROUSSEAU,
J-J. Do contrato social. Ensaio sobre a origem das linguas. Discurso sobre as ciéncias e as artes.
Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualdade entre os homens. S&o Paulo: Abril,
1973.



37

Diz Taylor ([s.d.], p.71):

Em Rousseau, ha trés coisas que parecem inseparaveis: liberdade
(ndo-dominagdo), auséncia de papéis diferenciados e um objectivo
comum muito coeso. Todos nés devemos depender da vontade geral
para que ndo surjam formas bilaterais de dependéncia. E esta tem
sido a formula usada para os mais terriveis géneros de tirania
homogeneizante, que teve inicio com os Jacobinos e se prolongou até
0s regimes totalitarios do nosso século. Mas, mesmo pondo de lado o
terceiro elemento da trindade, a combinacao da liberdade igualitaria e
da auséncia de diferenciacdo continuou a ser um género tentador de
pensamento. Onde quer que domine, seja sob a forma de pensamento
feminista ou de politica liberal, a margem para reconhecer a diferenca
€ extremamente pequena.

Ora, o ideal de autenticidade expressa uma significagcdo das diferencas, o
sentido Unico de uma existéncia UOnica, um modo da interioridade; quando
potencialidades séo articuladas conforme determinada identidade ocorre também
originalidade. A experiéncia de cada um diz respeito as suas préprias prevaléncias.
Outro representante desta concepcao foi Herder*. Neste, o ideal expressivista da

autenticidade se apresenta pela medida propria de cada um, pela originalidade.
Diz Taylor (2000, p.245, grifo do autor):

Ha um certo modo de ser humano que € meu modo. Sou chamado a
levar minha vida assim, e ndo imitando a vida de outrem. Mas essa
nocdo da uma nova relevancia ao ser fiel a mim mesmo. Se néo o for,
perderei o sentido de minha vida, ficarei privado do que é ser humano
para mim (...) Ndo s6 ndo devo moldar minha vida de acordo com as
exigéncias da conformidade externa como sequer posso encontrar fora
de mim o modelo pelo qual viver (...) devo observar aqui que Herder
aplicou seu conceito de originalidade em dois niveis, ndo s6 a pessoa
individual entre outras pessoas mas também ao povo dotado de sua
cultura entre outros povos. Tal como os individuos, um volk deve ser
fiel a simesmo, isto €, a sua prépria cultura.

Neste sentido, a crenga de que cada um é insubstituivel passa a ser “vivida”,
paradoxalmente, por todos; todo mundo tem “algo a dizer” que somente pode ser
dito por cada um; todo mundo ouve sua voz interior que é somente sua; todo mundo

€ original. Tal é o “expressivismo” dessa (nova) forma de (con)viver. Todo mundo

* vVer, por exemplo, HERDER, J. Ideas para una filosofia de la historia de la humanidad. Buenos
Aires: Losada, 1959.



38

expressa seus sentimentos (pelo rosto), seus pensamentos (pelas palavras), sua
“visdo de mundo” (pela arte, por exemplo); cada um (que € unico) expressa (torna

manifesto) de maneira unica; como “todo mundo”.

Com efeito, a compreensao dessa expressividade exige capacidade de
linguagem “no sentido lato, abarcando ndo sO as palavras que proferimos, mas
também outros modos de expressdo” (TAYLOR, [s.d.], p.52). A expressdo € como
uma forma de vida. Tal “perspectiva linguistica” da sentido as (rel)agbes (humanas)
no espaco publico. A expressao “expressa” uma dimenséao reflexiva. O autor de um
texto, por exemplo, quando escreve, acaba por refletir sobre sua (prépria e Unica)
escrita, sua experiéncia de escrever, sobre seu (modo proprio e Unico de) viver.
Deste modo, como ser de expressao, a identidade de cada um € original na (sua)
realizacdo essencial pela linguagem; que por sua vez ocorre sempre junto-com-
outros, no espaco publico, no reconhecimento onde (tod)o sentido (do) humano pelo

didlogo encontra(-se) na comunidade (como) expressao (de seu ser).
Diz ainda Taylor ([s.d.], p.52):

Para se compreender a estreita relacdo entre identidade e
reconhecimento, temos de tomar em consideragdo um aspecto
definitivo da condicdo humana, praticamente invisivel por culpa da
tendéncia esmagadoramente monoldgica que tem caracterizado a
filosofia moderna dominante. Refiro-me ao seu caracter
fundamentalmente dialégico. Tornamo-nos em verdadeiros agentes
humanos, capazes de nos entendermos e, assim, de definirmos as
nossas identidades, quando adquirimos linguagens humanas de
expressao, ricas de significado.

A diversidade das relacdes, as expressividades da linguagem, ambas revelam
uma dimensao social do expressivismo, novidade expressa por Herder, segundo
Taylor. Assim como cada pessoa Unica expressa(-se) e precisa ser reconhecida por
outras nesta sua propria expressao, também povos inteiros expressam e precisam
ser reconhecidos como autdctones por uma unida, quer dizer, Unica e propria
“‘comunidade internacional”. Dai a necessidade de compreensao dessa “comunidade

linguistica” onde sao possiveis a expressao e articulagdo dos sujeitos.

Taylor constata, deste modo, a contribuicdo do romantismo, bem como da

concepcdao da lingua como expressao da interioridade de um “eu profundo”, ou seja,



39

da concepcdo expressivista como uma oposicdo ao modelo pragmatico e

funcionalista da lingua como “instrumento” daquela interioridade.

45
|

Contudo, é com Hegel ™, segundo Taylor, que tal romantismo da auto-

expressao e da auto-realizacdo se coaduna com a liberdade pessoal e a autonomia
individual do kantismo. O argumento hegeliano apresenta uma dinamica do
reconhecimento mutuo conforme um desenvolvimento espiral onde cada novo
momento de reconhecimento social €, ao mesmo tempo, nova dimensdo desse
conhecimento progressivo apreendido pelo individuo sobre sua propria identidade.
Dai que um suposto contrato ndo encerraria 0 processo de reconhecimento pela
aceitacdo reciproca e intersubjetiva; pois o conflito € elemento constitutivo de

relacdes sociais cada vez mais desenvolvidas.

Apoiado na concepcao de linguagem do nosso filésofo, Taylor aponta como
inerente a lingua sua for¢ca constituinte de um mundo, conforme sempre a
perspectiva singular do sujeito em consideracéo; e depde contra o “naturalismo” sua
maneira redutora e unilateral a funcédo da lingua meramente como representacao do

mundo percebido e independente da experiéncia do sujeito.

Diz Taylor (2010, p.329, traducdo nossa):

7 7

Podemos pensar que o individuo é o que é, abstraindo-o de sua
comunidade, somente se 0 estamos pensando como um organismo.
Mas quando pensamos no ser humano n&o nos referimos
simplesmente a um organismo vivo, e sim a um ser que pode pensatr,
sentir, decidir, mover-se, responder, entrar em relacdo com outros; e
tudo isto implica uma linguagem, um grupo de modos
interrelacionados de experiéncias de mundo, de interpretacdo de seus
sentimentos, de compreensdo de sua relacdo com outros, com 0
passado, com o futuro, com o absoluto, e assim sucessivamente. E o
modo particular em que se situa a si mesmo dentro deste mundo
cultural o que podemos chamar identidade. Agora, uma linguagem, € o
conjunto de distincbes que estdo na base de nossa experiéncia e
interpretacdo, € algo que somente pode crescer e ser sustentado por
uma comunidade. Neste sentido, 0 que somos como seres humanos o
somos unicamente em comunidade cultural. Talvez, uma vez que
tenhamos nos desenvolvido plenamente em uma cultura, podemos

45 posicado de Hegel, segundo Taylor, é que, enquanto a natureza tende a realizar o espirito, isto €&,

a consciéncia de si (self-consciousness), 0 homem como ser consciente tende a se voltar para uma
compreenséo da natureza na qual ele ndo s6 a vera como espirito, mas também como seu proprio
espirito (...) Ao interpretar a relacdo entre a natureza e o espirito como uma relagéo de identidade,
em que o homem é o préprio veiculo do espirito, que se apresenta como eu expressivo (self-
expression), Taylor consegue depreender do pensamento de Hegel as bases para a sua teoria da
acdo, como expressao de identidades” (ARAUJO, 2004, p.32-33, grifo do autor).



40

abadona-la e todavia conservar muito dela. Mas este caso é
excepcional, e num sentido importante € marginal. Os imigrantes nao
podem viver plenamente sua cultura, e sempre séo forcados a adotar
algo dos estilos da nova sociedade a qual fardo parte. A vida da
linguagem e a cultura é una, cujo locus € maior que a do individuo.
Sucede na comunidade. O individuo possui esta cultura, e por
conseguinte, sua identidade, na participacdo desta vida maior (...)
Assim, ndo é uma proposicao extravagante dizer que somos 0 que
somos em virtude de nossa partipacdo na vida maior de nossa
sociedade — ou ao menos, estando imersos nela, se nossa relagcéo
com ela é inconsciente e passiva, se € 0 caso. Mas € certo, Hegel esta
dizendo, mais que isto, pois esta rela¢do ineludivel com a cultura de
minha sociedade ndo descarta a mais extrema alienacdo. Isto ocorre
guando a experiéncia publica de minha sociedade perde significado
para mim“®.

Ora, o “meio linguistico” é condi¢ao de possibilidade e articulagdo de sentidos
pelos sujeitos. A vida psiquica e relacdes intersubjetivas sdo expressas pela lingua.
A existéncia pessoal ocorre somente pela conexdo da linguagem em “redes de
interlocugcdo”. A lingua é constitutiva do mundo quando e porque possibilita
expressdo das vivéncias dos sujeitos conforme medida na auto-compreenséao
reflexiva de uns com os outros. Aquilo que se diz dos sujeitos, do mesmo jeito para a
sociedade; ndo haveria “ponto de vista” excéntrico e universal possivel. O contexto
intersubjetivo condiciona os sujeitos; ndo haveria sujeito assim como anterior as

relacbes comunicativas; o que definiria uma “identidade situacional”.

6 “Podemos pensar que el individuo es lo que es, abstrayéndolo de su comunidad, sélo si lo estamos

pensando como un organismo. Pero cuando pensamos en el ser humano, no nos referimos
simplemente a un organismo vivo, sino a un ser que puede pensar, sentir, decidir, moverse,
responder, entrar en relacion con otros; y todo esto implica un lenguaje, un grupo de modos
interrelacionados de experiéncia del mundo, de interpretacion de sus sentimientos, de comprension
de su relacién con otros, con el pasado, con el futuro, con el absoluto, y asi sucesivamente. Es el
modo particular en que se situa a si mismo dentro de este mundo cultural lo que podemos llamar
identidad. Ahora bien, un lenguaje, y el conjunto de distinciones que estan en la base de nuestra
experiéncia e interpretacion, es algo que solamente puede crecer y ser sostenido por una
comunidad. En este sentido, lo que somos como seres humanos lo somos Unicamente en una
comunidad cultural. Quiz4, una vez que nos hemos desarrollado plenamente en una cultura,
podemos abandonarla y todavia retendremos mucho de ella. Pero este caso es excepcional, y en un
sentido importante es marginal. Los emigrantes no pueden vivir plenamente su cultura, y siempre
son forzados a adoptar algo de los estilos de la nueva sociedad a la que entraron. La vida del
lenguaje y la cultura es una cuyo locus es mayor que la del individuo. Sucede en la comunidad. El
individuo posee esta cultura, y por consiguiente su identidad, en la participacién de esta vida mas
grande (...) Asi, no es una proposicion extravagante decir que somos lo que somos en virtud de
nuestra participacién en la vida mas grande de nuestra sociedad — o al menos, estando inmersos en
ella, si nuestra relacién con ella es inconsciente y pasiva, si es el caso. Pero por supuesto Hegel
esta diciendo mas que esto, pues esta relacién ineludible con la cultura de mi sociedad no descarta
la mas extrema alienacién. Esto ocurre cuando la experiéncia publica de mi sociedad cesa de tener
significado para mi”.



41

Com efeito, ha necessidade do exercicio reflexivo do sujeito sobre as proprias
praticas culturais de sua comunidade; uma vez que nesta, de modo implicito, estdo
“agindo” as interpretagdes sociais sobre tudo aquilo que, em ultima instancia,
constituem seus participantes, seus “bens constitutivos”. Tal pressuposto diz
respeito ao “comunitarismo tayloriano”, num sentido mais “ontolégico” em detrimento
do superlativo ao coletivo. A individualidade é conforme uma “situagao” na qual sua
liberdade e sua autonomia seguem sempre determinada forma de vida que

“sustenta” essa significagdo do individuo.

Nas sociedades contemporaneas, o discurso do reconhecimento apresenta
duas dimensdes, a saber, intima e social. Na primeira ocorre pelo dialogo ou conflito,
na segunda pela discussao ou interdito; e ambas num espaco publico cada vez mais

“multicultural” e exigente da “politica de reconhecimento igual’”.
Diz Taylor ([s.d.], p.83):

Mas a polémica ndo deixa de ser inquietante. O motivo, j4 eu
mencionei: todas as sociedades estdo a tornar-se cada vez mais
multiculturais e, ao mesmo tempo, mais permedaveis. Na verdade, sdo
duas tendéncias que se desenvolvem em conjunto. A permeabilidade
significa que as sociedades estdo mais receptivas a migracdo
multinacional: sdo mais os membros cujo centro se situa noutra parte
gualquer, que passam a conhecer uma vida de diaspora. Nestas
circunstancias, ha qualquer coisa de estranho, quando se responde
simplesmente que <<é assim que fazemos as coisas aqui>> (...) O
desafio consiste em lidar com o seu sentido de marginalizagdo sem
comprometer 0s N0ssos principios politicos basicos.

Contudo, a critica aquele conceito classico de igualdade expressa também
um “conflito de interpretacdes” entre os paradigmas da revolugao francesa, onde a
igualdade enquanto homogeneizacdo representava o fim dos privilégios, e do
cristianismo no mundo greco-romano, onde herdis, soldados... escravos eram
considerados iguais; dai o imbroglio do reconhecimento das diferencas acabar

favorecendo um processo com mais vontade de homogeneizar.

Tal seria a confusdo, por exemplo, no movimento feminista em sua
duplicidade na demanda pela igualdade, a saber, se mulheres séao diferencas em si

ou sao iguais aos homens. Neste sentido, o reconhecimento da diversidade n&o se



42

“identifica” como “alteridade”, mas “diz respeito” a proposta “ética da autenticidade”;
como “politica de reconhecimento”, ndo como dever moral de quem agiu por “ética
do reconhecimento”. A negativa ao reconhecimento do outro ndo significa apenas
desrespeito, indiferenca ao diferente, mas uma desconsideracédo, uma forma mais-

que-perfeita de aprisionamento do outro desde sempre como um meio (sem fim).

N&o haveria, por certo, solucdo homogénea para as questdes de diferencas;
mas no reconhecimento reciproco das identidades reconhece-se a necessidade da
“existéncia num mundo historico”. Individuos e grupos de diferentes culturas exigem,
cada vez mais, reconhecimento de direitos. Novas praticas de convivéncia entre as
mais diversas experiéncias de formas de vida ensaiam novas “politicas publicas” de
reconhecimento reciproco. Além disso, nesse contexto, grupos e individuos se
mobilizam, cada vez mais também, pela maior distribuicdo do poder politico e pela

maior participagcado no bem-estar econémico.

Ora, é do (re)conhecimento do mundo politico, que “o multiculturalismo faliu”,
disse recentemente a primeira-ministra de um rico pais europeu®’; talvez seja hora

de (re)conhecer, politicamente, nossa antropologia filoséfica®.
Diz Taylor ([s.d.], p.70, grifo do autor):

A luta pelo reconhecimento s6 pode encontrar uma solugéo
satisfatoria, que é um sistema de reconhecimento entre iguais. Hegel
segue, assim, Rousseau, ao encontrar este sistema numa sociedade
com um objectivo comum, onde existe um <<’nds’ que sao um ‘eu’>>e
um <<’eu que é um ‘nés’>>.

" Ver MAIEROVITCH, W. O multiculturalismo faliu na Alemanha e posturas racistas crescem.
Sarkozy, Merkel e Medvedev discutem seguranca e economia até terca-feira. Disponivel em:
http://terramagazine.terra.com.br/semfronteiras/blog/2010/10/18/o-multiculturalismo-faliu-na-
alemanha-e-posturas-racistas-crescem-sarkozy-merkel-e-medvedev-discutem-seguranca-e-
economia-ate-terca-feira/ Acesso em: 21 jul. 2013.

*® “Na obra de Charles Taylor e Axel Honneth, os dois representantes mais originais dessa
perspectiva tedrica, o resgate da categoria de reconhecimento como a categoria central da politica
moderna remete a uma intencdo de recuperar a heranca tradicional hegeliana, segundo um
registro ndo-metafisico e aberto & investigacdo empirica. Do pensamento hegeliano mantém-se,
no entanto, sua intuicdo original da necessidade de supor-se um contexto normativo preexistente
como dado primério e original para a pratica social e politica e, portanto, de uma concepc¢ao
dialégica da formacdo da identidade social e cultural. Outro aspecto importante, que diferencia
esses autores de outras tendéncias comunitaristas com pendores conservadores, € a tentativa
(também originalmente hegeliana) de unir uma perspectiva culturalista da “eticidade” ao principio
moderno da liberdade individual. Desse modo, acredito que se possa perceber o desenvolvimento
tedrico dessa vertente especifica como um “meio-termo” entre as posi¢des polares do debate entre
comunitaristas e liberais. Esse é certamente um dos fatores que ajudam a esclarecer a crescente
importancia desses pensadores no debate atual” (SOUZA, 2000, p.95-96, grifo nosso).


http://terramagazine.terra.com.br/semfronteiras/blog/2010/10/18/o-multiculturalismo-faliu-na-alemanha-e-posturas-racistas-crescem-sarkozy-merkel-e-medvedev-discutem-seguranca-e-economia-ate-terca-feira/
http://terramagazine.terra.com.br/semfronteiras/blog/2010/10/18/o-multiculturalismo-faliu-na-alemanha-e-posturas-racistas-crescem-sarkozy-merkel-e-medvedev-discutem-seguranca-e-economia-ate-terca-feira/
http://terramagazine.terra.com.br/semfronteiras/blog/2010/10/18/o-multiculturalismo-faliu-na-alemanha-e-posturas-racistas-crescem-sarkozy-merkel-e-medvedev-discutem-seguranca-e-economia-ate-terca-feira/

43

2.3 ALUTA PELO RECONHECIMENTO EM AXEL HONNETH

Anerkennung. O celebrado texto de Honneth, intitulado Luta por
Reconhecimento *°, demora sua atencdo neste tema; trata-se de retomada das
primeiras investigacdes hegelianas sobre o conceito de “eticidade” e de proposta
para uma “teoria critico-normativa dos conflitos sociais”. Dai segue nosso interesse

pelos conteudos e relagdes “reconhecidos” no pensamento de Hegel.

Admitindo uma “concepcao formal da eticidade” e sua necessidade dialética,
Honneth estabelece que a relagdo plena entre identidade pessoal e coletiva nas
suas diferentes dimensdes ocorreria pela “intervengcdo” das experiéncias de
“desrespeito”, ou seja, uma “concepg¢ao normativa da vida boa” definida pela analise

das experiéncias negativas de reconhecimento.

A partir das leituras (ainda) daquele jovem Hegel, Honneth destacou que a
formacdo e a constituicdo da identidade dos individuos dependem do
reconhecimento intersubjetivo. Ou seja, € preciso que haja reconhecimento dos
membros da comunidade para que o individuo tenha uma auto-relacéo positiva; mas
guando, ao contrério, pela auséncia de reconhecimento ou pelo reconhecimento
falso os individuos sdo “barrados”, uma luta € promovida pelo restabelecimento

daquele reconhecimento.

Com efeito, a identidade € assim resultante de um “processo de socializagao”,
bem como a formagcdo da sociedade civil € constituida por relagcdes sociais
intersubjetivas, de reconhecimento compartilhado, € ndo por um “contrato” entre
individuos anteriormente isolados. Deste modo, “lutar pelo reconhecimento” para
Honneth difere de uma discreta concepgdo “maquiaveliana” de Hobbes®’; uma vez
gue nao seria o0 caso de explicar os conflitos sociais devido a luta pela
autoconservagdo, mas delegar uma “gramatica moral” aos conflitos; assim

entendemos seu “recurso da luta por reconhecimento”.

9 Ver HONNETH, A. Luta por reconhecimento: a gramatica moral dos conflitos sociais. S&o Paulo:
Ed.34, 2003; Ver também HONNETH, A. Sofrimento de indeterminacdo: uma reatualizacdo da
Filosofia do direito de Hegel. Sdo Paulo: Editora Singular, Esfera Pablica, 2007.

%0 ver, por exemplo, HOBBES, T. Leviatd ou matéria, forma e poder de um estado eclesiastico e civil.
Sao Paulo: Abril, 1974; Ver também WEBER, H. O Principe & Maquiavel sem ideologias. Petrépolis,
RJ: Vozes, 2007.



44

Tal nogéo para os fundamentos de uma “teoria social com teor normativo”
procura explicar o desenvolvimento da sociedade sob o ponto de vista moral
conforme determinada “gramatica” (légica) dos seus conflitos. Neste sentido,
identificar um padrdo, que melhor permita avaliar os “movimentos sociais” com
relacdo ao seu papel tanto libertador quanto conservador, no que diz respeito tanto
ao progresso moral quanto a patologia social, € uma tarefa concebida por Honneth
sempre visando aquela “vida boa”. Assim continua uma “tradicdo critica” de

apresentar diagnosticos e respostas emancipatérias da realidade social.

Na reconstrucdo da argumentacdo hegeliana Honneth apresenta as trés
dimensdes, interligadas, do reconhecimento que seriam entdo a explicacdo para os
conflitos e 0 motivo para as “agdes sociais”. A primeira dimensdo do reconhecimento
diz respeito a esfera emotiva (amor); baseia-se nas relagdes de “amor” e “amizade”,
que permite ao individuo o desenvolvimento da auto-confianca®. A segunda
dimensédo consiste na esfera juridico-moral (direito); trata-se de relacdes juridicas
ordenadas pelo direito que possibilita 0 desenvolvimento do auto-respeito a partir do
reconhecimento da sua autonomia. A terceira e ultima dimenséo refere-se a esfera

da estima social (solidariedade); relaciona-se a “comunidade de valores” >,

Ademais, haveria correspondéncia nas formas de “desrespeito”, a saber, em
relacdo a esfera emotiva, a ameaca a integridade fisica e psiquica; a esfera juridico-
moral, a ameaca a integridade social como participante de uma comunidade politica
e juridica através da exclusdo de direitos; e a esfera de estima social, a ameaca a
honra e dignidade como participante agora de uma comunidade de valores

compartilhados, através da subsunc¢ao das ofensas.

*! “Esse desenvolvimento primario da capacidade de autoconfianca € visto por Honneth como a base

das relacdes sociais entre adultos. Ele vai além e sustenta que o nivel do reconhecimento do amor
€ o nucleo fundamental de toda a moralidade. Portanto, esse tipo de reconhecimento é responsavel
ndo so pelo desenvolvimento do auto-respeito, mas também pela base de autonomia necessaria
para a participagédo na vida publica.” (SAAVEDRA, [s.d.], p.79).

> “Em Luta por reconhecimento, Honneth ndo deixou claro se as esferas de reconhecimento
deveriam ser interpretadas como parte de uma antropologia ou se deveriam ser vistas como
resultado de um processo histérico. A esfera do amor, em especial, caracterizava-se por ter fortes
elementos antropolégicos, enquanto as do direito e da solidariedade pareciam ser definidas
historicamente. Foi somente do debate com Nancy Fraser que Honneth definiu de forma nitida os
contornos das dimensdes social e antropoldgica de sua teoria: ele defende a tese de que a
dimensdo antropoldgica ndo pode ser estabelecida a priori. Ao contrario, sdo exatamente as
informacdes de uma andlise do Ultimo estagio de desenvolvimento das esferas do reconhecimento
gue fornecem elementos para uma definicdo da dimenséo antropolégica do reconhecimento, que
tem por objeto a andlise da natureza intersubjetiva dos seres humanos.” (SAAVEDRA, [s.d.], p.79-
80).



45

Deste modo, todas essas formas de desrespeito acabam por dificultar, de
diferentes maneiras, a promoc¢cao da auto-realizacdo, pois impossibilitam que
diversas dimensdes da identidade de um individuo sejam reconhecidas. Assim,
Honneth acredita que o surgimento dos conflitos sociais esta relacionado com certas
“dinamicas do desrespeito”, o que poderia explicar as mudancgas sociais.

A partir daqueles “padrbes de reconhecimento”, Honneth recorre também a
psicologia social de Mead, bem como a psicologia infantii de Winnicott para
completar sua analise social com apoio de estudos empiricos; uma vez que as
consideragdes do jovem Hegel mantiveram-se ligadas aos “pressupostos da raz&o
idealista, os quais ndo podem ser mantidos sob as condi¢cfes do pensamento pos-
metafisico” (HONNETH, 2003, p.23-24). Honneth entende que o desenvolvimento
individual passa progressivamente, em cada esfera do reconhecimento, por préaticas
positivas de vinculos de autonomia e de compartilhamento, consigo préprio e com
outrem; qualquer ruptura nessas “condicbes de possibilidade” das satisfacbes
pessoais e sociais pode ocasionar diversas motivacdes morais para uma luta pela

restauracao daquela linearidade imperturbavel das relagées.

Assim teriamos uma imagem clara da gramatica dos conflitos sociais. As
experiéncias morais, em qualquer uma de suas dimensdes, decorrentes das
“frustracdes normativas” de reconhecimento causam o surgimento dos conflitos
sociais. A “quebra das expectativas” causa determinada experiéncia moral que se
caracteriza com “sentimentos de desrespeito”. Tais expectativas constituem a
identidade pessoal. Os “sentimentos ameacadores” desencadeiam motivacdes
pessoais para acoes restauradoras. E neste sentido, as lutas por reconhecimento
assumem uma “envergadura moral” capaz de impulsionar mobilizacbes sociais e

desenvolvimentos institucionais®3.

As relacdes de “reconhecimento mutuo” evoluem num contexto de praxis

social, envolvem lutas “moralmente motivadas” por ampliagdo do “reconhecimento

>3 “Honneth constréi um modelo tedrico com base na nocao de que este conflito entre os sujeitos é a

fonte moral de alteragBes na estrutura da sociedade. Para ele, o0 movimento de progressiva
ampliacdo das liberdades e da capacidade de individuacdo deve ser observado a partir da
perspectiva de que é fruto de pressdes exercidas pelos sujeitos em busca do reconhecimento de
suas identidades, entendidas ndo em um sentido apenas antropolégico-cultural, mas também como
a forma como o individuo vé a si mesmo e, consequentemente, a maneira como ele espera ser
reconhecido pelo grupo social de que faz parte” (SOUZA, 2011, p. 26).



46

reciproco”, exigem engajamento cultural por transformacgdes normativas. Dai que ser
“quase livre” é pior do que a propria escravidao; como nos diz a cancao popular,

nenhuma acao social existe num “exército de um homem so”.
Diz Honneth (2003, p.256-257):

Ora, nem todas as trés esferas de reconhecimento contém em si, de
modo geral, o tipo de tensdo moral que pode estar em condi¢cBes de
por em marcha conflitos ou querelas sociais: uma luta s6 pode ser
caracterizada de “social” na medida em que seus objetivos se deixam
generalizar para além do horizonte das intenc¢des individuais,
chegando a um ponto em que eles podem se tornar a base de um
movimento coletivo (...) Dessa delimitacdo categorial ja resulta um
primeiro conceito preliminar e rudimentar do que deve ser entendido
por luta social no contexto de nossas consideracdes: trata-se do
processo pratico no qual experiéncias individuais de desrespeito sdo
interpretadas como experiéncias cruciais tipicas de um grupo inteiro,
de forma que elas podem influir, como motivos diretos da agéo, na
exigéncia coletiva por relacées ampliadas de reconhecimento.

Honneth considera a evolucdo social como passagem progressiva para
estagios mais qualitativos de reconhecimento através das diversas experiéncias
negativas de desrespeito que perpassam lutas tanto por propriedade quanto por
dignidade, por exemplo. Contudo, as dimensdes do reconhecimento sao
relativizadas quanto as tensGes morais motivadoras de conflitos sociais.
Historicamente, as dimensdes mais significativas sdo aquelas da “esfera juridico-
moral” e da “esfera da estima social” **; por conseguinte, a exclusdo dos direitos e o

aviltamento dos modos de vida sdo as mais infames formas do nao-reconhecimento.

A “légica por tras” dos conflitos sociais tem sua expressao pela dindmica das
experiéncias de negacdo ao reconhecimento individual ou coletivo; quando
articuladas numa linguagem comum potencializam sentimentos morais que podem
resultar em tais conflitos. O desrespeito seguido pela luta por reconhecimento, que
por sua vez mobiliza agdes efetivas para “transformacgdes institucionais”, tal € o

movimento reflexivo de compreensao dos “movimentos sociais”.

M “Em Redistribuicao e reconhecimento, livro publicado em conjunto com Nancy Fraser, e no pésfacio
da nova edicao de Luta por reconhecimento, Honneth viu-se forcado a corrigir a tese inicial de sua
teoria, segundo a qual na esfera do amor encontra-se um potencial normativo a-histérico. Ele
passou a considerar que também nessa esfera pode ser encontrado um potencial normativo,
desenvolvido historicamente mediante conflitos e lutas sociais” (SAAVEDRA, [s.d.], p.80, grifo do
autor).



47

Nessa perspectiva, encontramos a critica de Honneth sobre o “déficit
sociolégico” de Habermas®; quer dizer, a principal questéo para reconstruir a Teoria
Critica®® é considerar no “espaco social” uma “zona moral pré-teérica” onde a propria
sociedade desenvolve suas relagbes sociais. Os fen6menos sociais ndo ocorrem
sem “motivacdo humana”. Segundo Honneth, faltou a Habermas apresentar os
fundamentos normativos da critica na dinamica social efetiva; admitindo conflitos e

negocia¢cdes como constitutivos para compreenséo da sociedade.
Diz Honneth (apud WERLE; MELO, 2007, p.12):

No modelo habermasiano, torna-se possivel explicar como um
processo de racionalizacdo comunicativa do mundo da vida pode
desdobrar-se historicamente, mas ele ndo se reflete nas experiéncias
dos sujeitos humanos como um estado moral de coisas.

Outra questao levantada por Honneth € a tipologia habermasiana referente a
distingdo entre “mundo da vida” e “sistemas” como consequéncia de uma sociedade
“‘cindida”, respectivamente em duas racionalidades, a saber, “comunicativa” para o
primeiro tipo, “cognitivo-instrumental e estratégica” para o segundo. Deste modo,
esta racionalidade deve ser limitada para liberar aquela; em contrapartida, a

integragdo social concernente a segunda depende necessariamente do

desenvolvimento funcional concernente aquela primeira®”.

% “A critica de Honneth é a de que a teoria social critica de Habermas, fundamentada na distingéo

dual entre ‘mundo da vida’ e ‘sistema’ e num conceito mais complexo de razéo, ainda que tenha
mostrado avancos significativos em relacéo a Horkheimer e Adorno, ndo conseguiu superar o ‘déficit
sociolégico’ da teoria critica. Déficit sociolégico no sentido de que vigora uma concepcdo de
sociedade que tem duas formas de racionalidade e nenhuma mediacdo entre elas (...) Para
desfazer o déficit socioldgico, a saida apontada por Honneth é a desenvolver o paradigma da
comunicacdo mais em dire¢do aos pressupostos socioldgicos ligados a teoria da intersubjetividade,
no sentido de explicitar as expectativas morais de reconhecimento inseridas nos processos
cotidianos de socializagdo, de construcdo da identidade, integracéo social e reproducéo cultural.
Portanto, o paradigma da comunicagéo, para Honneth, teria de ser desenvolvido ndo nos termos de
uma teoria da linguagem, mas a partir das relacbes de reconhecimento formadoras da identidade”
(WERLE; MELO, 2007, p.10-13).

% Ver, por exemplo, HORKHEIMER, M. Teoria tradicional e teoria critica. BENJAMIN, W [et al].
Textos escolhidos. S&o Paulo: Abril, 1975, p.125-162.

" “Holmes (2008) salienta que (...) ‘os conflitos morais se dariam tipicamente como um problema de
mediagdo entre o universal e o particular, algo que, em circunstancias pos-metafisicas de falibilismo
metodoldgico e perda do dogmatismo tradicionalista de eticidades concretas, s6 poderia ser levado
a cabo no meio representado por argumentacdes praticas’ (...) No terreno pds-tradicional de
discusséo acerca da Moral, os conflitos morais, entendidos como lutas por reconhecimento, podem
ser a chave de resolucéo de questBes probleméticas postas por teorias de cunho universalista cujos
pressupostos remontam a suposi¢des estaticas da linguagem como critérios transcendentes de
mediacdo moral” (RAVAGNANI, 2009, p.07, nota 23, grifo do autor).



48

Com efeito, 0 “mundo da vida”, os processos de socializacdo, a reproducao
cultural tem como elemento necessario ao seu agenciamento pela racionalidade
comunicativa o desenvolvimento pela racionalidade instrumental da economia de

mercado, da burocracia administrativa, dos “sistemas”.

Dai Honneth aponta que pela “racionalidade instrumental” Habermas acabou
nao percebendo que os proprios “sistemas” sdo “derivativos” dos permanentes
conflitos sociais. Tal “déficit sociolégico” ocorreria pelo modo abstrato como as
transformacgdes sociais foram abordadas, pela maneira funcional como as relagdes

intersubjetivas foram orientadas para o entendimento.

Ora, no modelo habermasiano, sabemos como ocorre historicamente o
processo de embate entre “sistemas” colonizadores e “mundos da vida” colonizados;
mas nao explicamos como ocorre “moralmente” nas experiéncias dos individuos;
nessa perspectiva nao se investiga as causas do ndo-reconhecimento, somente as
tensdes entre “sistema” e “mundo da vida”; sdo os pressupostos intersubjetivos na
experiéncia de reconhecimento que identificam as patologias sociais; ndo mais a

livre racionalidade do entendimento.

Deste modo, o fundamento social da teoria critica, ou seja, o conflito social
ficaria em segundo plano. Ja para Honneth, o conflito € a base da interacdo e a luta
por reconhecimento consiste na “légica” (graméatica) moral desse conflito. A violagéo
das expectativas morais € negacao das “pretensdes de identidade” pelo
reconhecimento mutuo. Ja para Habermas, a violagao das “pretensbes de validade”
da linguagem conforme as condi¢cfes racionais do entendimento ocorre justamente

devido aquela luta por reconhecimento®.

%8 «( ) a razdo comunicativa é deduzida da pratica da linguagem, que supde a existéncia de um
mundo da vida que, por sua vez, é a corporificagdo material desta razdo, o lugar de corporificagcao
daquela forma de razéo inferida como subproduto da linguagem, pois (...) a preocupagdo essencial
diz respeito as caracteristicas mais gerais da racionalidade da experiéncia e do juizo, da acdo e do
entendimento mutuo que se evidenciam na linguagem’, p. 08 de MARTINS, Clélia A. ‘Introducéo’. In:
MARTINS, C. A. e POKER, J. G. (Orgs) O pensamento de Habermas em questdo. Marilia: Oficina
Universitaria. UNESP, 2008. E esse o carater da teoria comunicativa retirada das estruturas da
linguagem que serd questionado por Honneth; para ele, o modelo comunicativo ndo pode ser
definido em termos de estruturas da linguagem, mas em termos de reconhecimento” (RAVAGNANI,
2009, p.03, nota 08, grifo do autor).



49

A teoria critica, segundo Honneth, deveria suprimir esse “déficit” >°

pela
expressao das experiéncias de desrespeito; pela comunicacdo como pressuposto
sociologico da intersubjetividade; uma vez que nas relagdes comunicativas ha
expectativa normativa do reconhecimento das identidades pessoal e social; quer

dizer, “a verdade da intencdo comunicativa € o proprio ato do reconhecer reciproco”.

A formacdo da subjetividade € uma preocupacdo constante para Honneth,
assim como a analise da influéncia do contato das subjetividades para a formacéo
da identidade; além de buscar uma “definicdo empirica” das relagcdes e conflitos

sociais, ha pretensao de assinalar os obstaculos que impedem o reconhecimento.

A compreensdo da gramatica moral dos conflitos sociais passa pelo
entendimento das “lutas por reconhecimento” como processos sociais que
contestam a posicao de determinados membros da sociedade numa classificacédo de
inferioridade em contraposicao aos padrdes (pre)dominantes; quando tendéncias de
opressdo social sdo identificadas, torna-se possivel também a identificacdo das

condicfes de sua superacao.

Com efeito, admitindo que a sociedade tenha como meta a auto-realizacdo
dos individuos através de uma “rede de interagbes”, Honneth reafirma a motivacéo
moral dos conflitos sociais (por causa do desrespeito). E assim surge a “eticidade”
como conceito fundamental da sua teoria critica baseada nas dinamicas sociais e

nas lutas por reconhecimento.

% “Claro, Honneth defende uma concepgao de politica democratica (cf. Honneth, 2001), mas a
politica ndo tem um estatuto especifico na obra de Honneth. N&o se coloca no horizonte de suas
preocupacdes a questdo do critério normativo fundamental que poderia regular a formacao imparcial
de acordos politicos para as lutas por reconhecimento (...) Uma concepc¢éo de justificacdo pratica
desse tipo, que fornece critérios normativos para avaliar diferentes e conflituosas reivindicacdes por
reconhecimento, é fundamental para vincular a gramatica moral da luta por reconhecimento com
uma teoria da justica. Assim, se por um lado Honneth quer sanar o déficit sociolégico da Teoria
Critica, por outro, sua teoria acaba gerando um déficit politico, no sentido que ndo ha nenhuma
preocupacéo em explicitar um principio de justificac@o publica, em que os préprios cidaddos possam
decidir quais formas de reconhecimento e principios de justica sdo legitimos ou ilegitimos. Esse
passo é fundamental para entender as lutas por reconhecimento no Estado democratico de direito”
(WERLE; MELO, 2008, p.197-198); “Outro artigo, que discute essa mesma questdo, mas com uma
proposta de elucidar o desdobramento politico da teoria de Honneth € DERANTY, Jean-Philippe;
RENAULT, Emmanuel. Politicizing Honnth’s Ethics of Recognition. Thesis Eleven; 88.2007.5.92-
111. Nesse artigo, 0s autores sugerem que um retorno a teoria madura da subjetividade em Hegel
ajuda a especificar a relagéo entre a demanda normativa pela identidade autbnoma e sua realizagao
na politica e através dela” (CAMPELLO, 2008, p.75, nota 03, grifo do autor).



50

Tal conceito de eticidade, fundamentado em Hegel ®

, amplia o de moralidade,
pois ao mesmo tempo considera universalidade e particularidade, “reconhecimento
juridico-moral” e “reconhecimento ético”; quer dizer, a eticidade “refere-se agora ao
todo das condicdes intersubjetivas das quais se pode demonstrar que servem a
autorrealizagdo individual na qualidade de pressupostos normativos” (HONNETH,

2003, pp. 271-272).

Deste modo, a eticidade é entendida como justica la onde as potencialidades
(e ndo as necessidades) dos individuos, admitindo sua relacéo entre auto-realizacéo
e interacdo, se tornam o padrdo para a definicdo do que é socialmente justo. Ja 0s
direitos sdo, neste amplo contexto, garantias individuais preocupadas ndo com a
falta, mas sim com a capacidade positiva que todos os individuos tém de realizar

aquilo que |he é possivel; a capacidade de auto-realizacéo®.

% «(_.) Honneth propde a revisdo do conceito hegeliano de eticidade, perseguindo a elaboragdo de

uma solida releitura do modelo de Hegel, cuja reestruturacdo é demarcada pela teoria do
reconhecimento. Nesta leitura, extrai-se do modelo hegeliano de eticidade a proposta de uma teoria
normativa para exequibilidade das relacdes de reconhecimento reciproco. Ao mesmo tempo, o
conteddo para esta exequibilidade, assevera Honneth, ndo se encontra satisfatoriamente claro. Na
proposta de Hegel, a ideia de um modelo de eticidade visa satisfazer o propdsito de explicitagcdo do
desenvolvimento estrutural que o espirito objetivo, a partir de um referencial especulativo, apresenta
em seu desdobramento auto-reflexivo. Resta evidenciar, em primeiro lugar, o carater insuficiente
que o modelo de eticidade pode adquirir, levando ao déficit dos espacos de reconhecimento e, em
segundo lugar, explicitar o procedimento de retificacdo e fortalecimento das estruturas que
favorecam o reconhecimento, com vistas a verificar em que medida a teoria do reconhecimento de
Honneth avanca desta proposta (...) Desse modo, evidencia-se a intencdo de Honneth em conceber
um projeto de ampliacdo da estrutura normativa pra além daquela proporcionada pelo direito em
sentido estrito. Dito brevemente, Honneth propde que esta dilatacdo da nocdo de eticidade, com
uma espécie de enfraguecimento da estrutura normativa pautada no aparato institucional,
proporciona, na primeira secdo da eticidade, a inclusdo de outras formas de interacédo (...) O Estado
deve garantir a existéncia adequada e a devida manutencdo das esferas distintas de
reconhecimento. Honneth tem em vista a ampliacdo da esfera da eticidade para além das questfes
normativas juridicamente autorizadas. Desse modo, Honneth revisa as condi¢cdes de acéo por parte
do Estado (...) ao mesmo tempo em que propde uma maior flexibilizacdo da eticidade, concedendo-
Ihe maior organicidade” (CAMPELLO, 2008, p.85 e 88-89); Ver também MELO, F. A reestruturacédo
da eticidade: atualizacéo do conceito hegeliano de eticidade na teoria do reconhecimento de Axel
Honneth. Dissertacdo de Mestrado. PUCRS. Porto Alegre. 2008. 156p.

®l “O nicleo da argumentacdo tedrica de Honneth parte da constatacdo de que na sociedade
burguesa capitalista teria havido um desenvolvimento social e moral que resultou numa
diferenciac@o gradativa de trés esferas de reconhecimento — do amor, da lei e do desempenho
(Sobottka e Saavedra, 2009) —, levando a que 0os membros da sociedade passassem a poder contar
com o reconhecimento reciproco especifico a cada uma delas e, por conseguinte, a experimentar o
valor duradouro de suas capacidades e a ampliar sua individualidade. Nao s6 se desenvolveram as
relacdes afetivas e intra-familiares que evidenciaram um tipo especifico de necessidade e de
interagdo social orientada pelo afeto e a atengdo, mas a antiga ordem hierarquica baseada na honra
se desdobra numa ordem juridica igualitaria em que o individuo € reconhecido como portador de
direitos subjetivos, por um lado, e uma esfera do mérito em que o individuo conquista
reconhecimento pelo desempenho individual, por outro” (SAAVEDRA, 2009, p.398).



51

Diz Honneth (2003, p.271):

Nossa abordagem desvia-se da tradicdo que remonta a Kant porque
se trata para ela ndo somente da autonomia moral do ser humano,
mas também das condi¢des de sua autorrealizagcdo como um todo; por
isso, a moral, entendida como ponto de vista do respeito universal,
torna-se um dos varios dispositivos de protecdo que servem ao fim
universal da possibilitacdo de uma vida boa (...) Nesse sentido, a
abordagem da teoria do reconhecimento, na medida em que a
desenvolvemos até agora na qualidade de uma concepg¢ao normativa,
encontra-se no ponto mediano entre uma teoria moral que remonta a
Kant e as éticas comunitaristas: ela partilha com aquela o interesse
por normas as mais universais possiveis, compreendidas como
condicBes para determinadas possibilidades, mas partilha com estas a
orientacdo pelo fim da autorrealizagdo humana.

A eticidade para Honneth deve ser compreendida como horizonte para uma
realizacdo da teoria social; mas em termos praticos, pela expectativa de aceitacdo
gue os individuos assumem na participacao da vida social, deve ser compreendida
como uma auto-realizacdo individual. A eticidade para Honneth pode ser
compreendida, enfim, somente com base na ideia de reconhecimento®; pois desta
forma o reconhecimento € percebido como sendo um bem publico de acesso
universal, como um determinado comportamento da ag&do social e um imperativo

normativo para o estabelecimento da prépria eticidade enquanto justica®.

%2 “Em Das Recht der Freiheit, Honneth trabalha mais uma vez os trés momentos da esfera do direito

objetivo hegeliano (...) O novo livro de Honneth, que persegue sua investigacdo a cerca do papel do
reconhecimento para a emancipacdo de uma sociedade a qual ele havia iniciado em Luta por
reconhecimento (1992), ndo pode deixar de ser considerado, nas passagens em que a
reatualizacdo de Hegel se faz presente, como uma evolucdo da sua interpretacdo a respeito da
teoria hegeliana do reconhecimento (...) Para Honneth, Hegel nos seus escritos da juventude,
influenciado pela filosofia aristotélica, da um novo fundamento a ciéncia filoséfica da sociedade
substituindo as categorias atomisticas por uma base natural da socializacdo humana caracterizada
pela existéncia de formas elementares de convivio intersubjetivo. Contudo, para o autor, Hegel, a
partir da Realphilosophie (1805-1806), parte para uma teoria da consciéncia que infelizmente deixa
de analisar essas formas essenciais de interacdo social e relagBes éticas para desenvolver as
etapas da construcdo da consciéncia individual. Consequentemente, 0 modelo conceitual de uma
luta por reconhecimento hegeliano perdeu, segundo Honneth, todo o seu significado tedrico
marcante (...) Em O direito da liberdade, Honneth, contudo, ndo somente afirma que é possivel ver a
forma de reconhecimento reciproco horizontal no esquema légico hegeliano da Filosofia do direito
como também o adota para desenvolver a sua prépria tese de que € somente através das
instituicBes livres que os individuos conseguem alcancar a verdadeira liberdade que é aquela do
tipo social” (REICH, 2013, p.144-147, grifo do autor); Ver também HONNETH, A. Reconhecimento.
CANTO-SPERBER, M (org). Dicionério de ética e filosofia moral (v.2). Sdo Leopoldo, RS: Unisinos,
2003, p.473-478.

% “Honneth desenvolve o nicleo de uma teoria da justica que visa especificar as condigdes
intersubjetivas de realizagdo individual, sem que para isso a teoria tenha de se vincular a modelos
abstratos e possa estar apoiada na reconstrucdo das praticas e condi¢cdes de reconhecimento ja
institucionalizadas” (WERLE; MELO, 2008, p.194-196).



52

Aqui nosso “excurso do reconhecimento” termina. Hegel foi o filésofo
escolhido na “construcdo tedrica” dos autores acima®. As interpretacdes foram
“eletivas” ®. O que foi (im)posto deve ser negado, pelo que for de Hegel conservado,
engquanto exposto, para que o que for pensado possa assim ser elevado, re-posto,
na totalidade do movimento conceitual. Vejamos entdo o que Hegel disse sobre “(a
dialética do) reconhecimento” em sua Fenomenologia do Espirito (obra publicada,
fragmentos suprassumidos). E “logos” em seguida, dizer enfim o que ja é, para nés,

um vir-a-ser das “afinidades seletivas”.

® “Na contemporaneidade ha o registro da pratica da “reconstrucdo” de varias maneiras diferentes,

em varios autores, como Asladair Mcintyre, Charles Taylor, J. Rawls e até mesmo J. Habermas.
“Aristoteles, Kant ou Hegel estdo sendo ricamente reatualizados por autores preocupados com
problemas da moral e da politica, questbes de justica, ou ainda de fundamentacdo tedrico-
normativa” (WERLE e MELO, “Teoria Critica, teorias da justica e a ,reatualizacao” de Hegel”. In:
HONNETH, A. Sofrimento de indetermina¢é@o: uma reatualizacdo da Filosofia do Direito de Hegel.
Trad: Rurion Soares Melo. Sdo Paulo: Editora Singular, Esfera Publica, 2007, pp. 32-33). Em nossa
opinido esta pratica tem se mostrado proficua e demonstra a profunda riqueza do pensamento
classico e a atualidade e necessidade da Filosofia; no entanto, para importantes pensadores do
contexto filosofico brasileiro, como J. A. Gianotti, 0o procedimento, principalmente em sua forma
indireta, ndo é ponto pacifico: “Espanta-me esse projeto de reconstruir a Filosofia do Direito de
Hegel, inspirando-se em idéias sugeridas pelos textos de juventude, mas recorrendo a livros
posteriores: em ambos o0s casos, porém, em contradi¢do direta com os textos l6gicos de Hegel, quer
da Logica de Jena, quer da Enciclopédia. O que quer dizer uma ‘reconstrucdo” que nao leva em
conta os pilares do construido?” (GIANOTTI, José Arthur. “Critica. Sofrimento de indeterminagao”.
In: Novos Estudos CEBRAP, n° 80, S&o Paulo, Mar. 2008, p. 220-221); uma visdo mais
interessante, todavia, demonstra Ricardo Terra: “No plano do aprendizado seria um 6timo recurso
didatico seguir a Wirkungsgeschichte de temas importantes. Por exemplo, temas de Aristoteles em
Asladair Macintyre, de Kant em John Rawls, de Espinosa em Antonio Negri e Michael Hardt, de
Hegel em Honneth, e assim por diante. E uma maneira de refletir que leva em conta os filosofos
classicos com suas expectativas insatisfeitas, mas com uma perspectiva contemporanea aberta
para o futuro. O confronto dos autores contemporaneos no conflito pelo diagnéstico mais
abrangente da contemporaneidade é o exercicio pedagégico fundamental para a formacdo do
pensamento, ja que é também o que importa no pensamento atual” (TERRA, R. “Histéria da filosofia
e formagéo filosdéfica”. In: Plenarias do Xl Encontro da ANPOF. Jodo Carlos S. P. da Silva (Org.).
Salvador, BA: Quarteto,2008b, p. 109)” (RAVIGNANI, 2009, p.09, nota 31, grifo do autor).

® “Num contexto de discuss&o diferente, mas nem por isso ndo interessante e ndo digno de nota,
Lebrun possui uma interpretagdo um pouco distinta da de Honneth sobre a rela¢do de Hegel com o
Estado: “A evolugédo politica de Hegel tera consistido em ele renegar sua juventude? Se isso
significa que o autor teria terminado por restaurar, sob a denominacédo de ‘liberdade dentro do
Estado’, a mesma ‘positividade’ que tanto havia detestado, a tese é insustentavel. Hegel, é verdade,
poderia, abandonando o ideal da democracia antiga, ter passado a aceitagdo de um Estado ‘forte’, o
Unico capaz de garantir uma coeséo politica num regime ‘atomizado’. Poderia ter trocado a idéia
diretriz da Cidade ética pela férmula de um despotismo maldisfarcado. Mas nédo foi isso,
absolutamente, 0 que aconteceu. Ao contrario, o que torna apaixonante o itinerario de Hegel é o fato
de que em nenhum momento ele renega nada, e sua ‘evolugao’ é, antes, como que um pivotear em
torno de um ponto fixo, uma variagdo sobre uma convicgdo imutavel — a saber, o 6dio a toda e
qgualquer submisséo a uma autoridade externa” (LEBRUN, 1988, p. 65)° (RAVAGNANI, 2008, p.21,
nota 09, grifo do autor). Ver também MORAES, A. Fukuyama e o fim da historia: distor¢bes ou mas
interpretagcdes? Disponivel em: http://www.hegelbrasil.org/rev05b.htm Acesso em: 21 jul. 2013c.


http://www.hegelbrasil.org/rev05b.htm

53

3 TOMAR CIENCIA DE PERDER-SE: TORNAR-SE SER CONSCIENCIA(-DE-SI)

“Com Heraclito, ao contrario,

vemos agora a verdade

da consciéncia até ele”

(HEGEL, 1985, p.261, traducéo nossa)

“Toda filosofia apareceu no tempo que devia (...)
todas apreenderam, pelo pensamento,

0 espirito de sua época”

(HEGEL apud CORBISIER, 1983, p.182, nota 05)

“Amar

0 que nunca se vera

duas vezes (...)"

(HEGEL apud D’HONDT, 1987, p.73)

3.1 (A) FENOMENOLOGIA (E) DO ESPIRITO® COMO (AUFHEBEN E) SABER
ABSOLUTO

Qualquer ponto num circulo € comec¢o; de modo sentencioso diriamos que
“n&o houve inicio”; quer dizer, “No principio era a A¢do” (GOETHE, 2009, p.61) °’.
Contudo, admitindo nosso texto escrito, (re)comegamos por investigar a presenca do
pensamento hegeliano no nosso tempo; ou de um modo melhor, que nosso tempo
seria ainda um “tempo de Hegel” estabelecido enquanto um dos pressupostos

tedricos, sob o signo metafisico, do debate filoséfico contemporaneo®.

% Ver, por exemplo, MORAES, A. A Fenomenologia é do Espirito. MORAES, A [et al.]. Cadernos
hegelianos. Recife: Fundacdo Antonio dos Santos Abranches, 2008, p.09-22.

®" “Se Goethe coloca no comeco a acgdo, &, em sua época, essencialmente a agdo sobre si que
celebram, como principio da nova filosofia, os grandes representantes do idealismo aleméo; a acédo
sobre si, isto é, aquilo que constitui para eles o espirito. O espirito é o que se afirma ou se faz a si
mesmo. Assim, para Kant, mesmo o ser intimo do espirito, o a priori racional, ndo &
verdadeiramente seu, ndo é para ele, sendo na medida em que ele préprio o adquire
originariamente. Fichte ira definir explicitamente o espirito ou a razdo, também em seu uso teérico,
como agir sobre si. E Hegel ndo cessara de repetir que o espirito ndo é sendo o que ele se faz: sua
esséncia é claramente a auto-atividade ou a liberdade. No entanto, a atividade verdadeira do
espirito é aquela pela qual ele é essa auto-atividade para ele mesmo e, por essa reflexividade
absoluta, realiza-se plenamente como espirito” (BOURGEOIS, 2004, p.09, grifo do autor).

% Ver, por exemplo, BOURGEOIS, B. Apéndice: Filosofia hegeliana e atualidade. Hegel: os atos do
espirito. Sao Leopoldo, RS: Unisinos, 2004, p.371-384.



54

7 7

Ler Hegel é desconcertante; sua leitura inquietante é convite para
acompanhar o movimento do conceito em sua efetividade e momento; uma ciranda
gue vai-e-vem em cada passo cruzado dos brincantes num giro dancante em
comum e proprio ao ritmo daquela cantiga de roda. Ocorre que neste mesmo
movimento de apreensao da totalidade em sua dinamica, percebemos entdo que
somos a propria inquietude. Para Hegel, o conceito somente pode ser apreendido no
movimento préprio e constitutivo de si mesmo; uma vez que na realidade efetiva

(Wirclichkeit) nada ha que néo esteja em processo.

Neste sentido, o itinerario da primeira grande obra de Hegel, a

Fenomenologia do Espirito (FAE), parte de uma, por assim dizer, “perspectiva

169

antropolégica” do “saber absoluto™ que exige para sua compreensao, sempre e

novamente, a alusdo as figuras histéricas entrelacadas aos momentos do processo
no qual se constitui a consciéncia-de-si em sua finitude, ou seja, apreender nesse

processo 0 ser mesmo gque nele se manifesta.

A FdE é o desenvolvimento da cultura do individuo, a elevacédo de seu “eu
finito” ao “eu absoluto”, mas essa elevacdo ndo é possivel sendo junto aos
momentos da histéria do mundo imanentes a tal consciéncia individual. E este fio de

Ariadne deve ser seguido tendo em vista sempre o pensamento dialético’°.
Diz Kaufmann (1985, p.153-154, grifo do autor, traducao nossa):

O préprio Hegel, em seus Ultimos anos, disse que a Fenomenologia
era uma viagem de descobrimento; mas no prefacio insinua que é a
Odisséia do espirito universal, ainda que ndo mencione Odisseu nem
usa tal imagem. Diz, ao contrario, algumas coisas que nos levam a
pensar que a Fenomenologia seria algo assim como Bildungsroman do
espirito do mundo, a histéria de seu desenvolvimento e formacgéo; mas
a comparacao com a Odisséia ndo € menos sugestiva que esta outra
com Os Anos de Aprendizagem de Wilhelm Meister: na sua busca por
uma patria onde possa morar em paz, 0 espirito humano naufraga a
toda hora, sofre todo tipo de aventuras, muitas delas fantasticas, e de
modo algum parece fazer progressos a cada passo. Todas essas

% Ver, por exemplo, HYPPOLITE, J. El saber absoluto como identidad y contradiccion. Logos,
Naturaleza, Espiritu. Légica y existéncia. Barcelona: Herder, 1996, p.128-143; JARCZYK, G;
LABARRIERE, P-J. La savoir absolu n’est pas I'absolu Du savoir. De Kojéve & Hegel: cent cinquante
ans de pensée hégélienne em France. Paris: Albin Michel, 1996, p.217-230; PINKARD, T. Saber
absoluto: por que a filosofia € seu proprio tempo apreendido no pensamento. Revista Eletrénica
Estudos Hegelianos, ano 07, n.13, p.07-23, 2010.

® “Observemos ainda que o procedimento dialético é diferente segundo a diferenca dos contetidos
gue séo pensados dialeticamente e ndo um conjunto de regras ou esquemas de pensamento que
possam ser aplicados indiferentemente a qualquer conteido” (HERRERO, 2012, p.396).



55

comparagfes com grandes obras da literatura inteiramente incertas
para a concepcdo predominante tanto de Hegel como da filosofia:
forcosamente soaram a alguns leitores como algo quimérico. Mas a
peculiar linguagem hegeliana apodia este modo de ver as coisas, e, na
realidade, ndo é, em absoluto, compreensivel sem algumas reflexdes
desta indole: em uma e mesma frase aparecem juntas uma sintaxe
abstrusa, que também o leitor de lingua materna alema interpreta
como se fosse latim, e toda uma imaginacao violentamente concreta; e
a especulacdo metafisica se mistura com uma consideravel forca
poética (...) Hegel busca termos que ndo sejam abstratos, palavras
que retenham um nucleo sensorial embora sejam utilizadas numa
prosa metafisica’.

A FdE de Hegel parece ter semelhante pretensdo da obra de Goethe, a
saber, ser um “romance de formagao” (Bildungsroman’?); pois nela se exprime o
desenvolvimento da consciéncia desde, por assim dizer, sua infancia (certeza

sensivel) até sua “idade da razdo” (saber absoluto)”>.

Aquela “viagem homérica” da consciéncia significa que a consciéncia
individual em processo de formacdo deve “percorrer os degraus-de-formacéo-

cultural do espirito universal, conforme seu conteldo; porém, como figuras ja

™ “E| mismo Hegel, em sus ultimos afnos, dijo que la Fenomenologia era um viaje de descubrimiento;
pero em el prélogo insinua que es la Odisea del espiritu universal, aun cuando no menciona a
Odiseo ni usa tal imagen. Dice, em cambio, algunas cosas que llevan a uno pensar que la
Fenomenologia seria algo asi como la Bildungsroman del Weltgeist, la historia de su desarollo y
formacion; pero la comparacion com la Odisea no es menos sugerente que esta outra com Los
afios de aprendizaje de Wilhelm Meister: em su blsqueda de uma patria em la que pueda morar em
paz, el espiritu humano naufraga uma y outra vez, sufre toda clase de aventuras, muchas de ellas
fantasticas, y em modo alguno parece hacer progresos a cada paso. Todas estas comparaciones
com grandes obras de la literatura son enteramente peregrinas para la concepcién predominante
tanto de Hegel como de la filosofia: forzosamente sonaran a algunos lectores como algo quimérico.
Pero el peculiar lenguaje hegeliano apoya este modo de ver las cosas, y, em realidad, no es, em
absoluto, comprensible sin algunas reflexiones de esta indole: em uma y la misma frase aparecen
juntas uma sintaxis abstrusa, que incluso el lector de lengua materna alemana interpreta como si
fuese latin, y toda uma imagineria violentamente concreta; y la especulacion metafisica se alea com
uma considerable fuerza poética (...) Hegel busca términos que no sean abstractos, palabras que
retengan um nucleo sensorial aunque se empleen en uma prosa metafisica”.

2 0 termo foi cunhado em 1803 por K. Morgenstern. Ver SUAREZ, R. Nota sobre o conceito de
Bildung (formacéo cultural). Kriterion, n.112, p.191-198, 2005; QUINTALE NETO, F. Para uma
interpretacdo do conceito de Bildungsroman. Pandemonium germanicum, p.185-205, 2005; MAAS,
W. O Canone minimo: O Bildungsroman na histéria da literatura. Sdo Paulo: UNESP, 2000;
BORGES, B. A fenomenologia do espirito como romance de formacgé&o. Veritas, n.55, n.03, p.158-
177, 2010; SANTOS NETO, A. A fenomenologia do espirito de Hegel e o romance de formacéo de
Goethe. Revista Urutdgua, n.17, p.74-86, dez/2008-jan/fev/imar/2009; SANTOS NETO, A. A
“Fenomenologia do Espirito” de Hegel e “Os Anos de Aprendizagem de Wilhelm Meister” de
Goethe. Controvérsia, v.04, n.01, p.13-26, 2008.

3 “Segundo Hegel, contudo, tal histéria da consciéncia ndo é um romance, mas uma obra cientifica.
O desenvolvimento da consciéncia apresenta uma necessidade em si mesmo. Seu término ndo é
arbitrario, embora nao esteja pressuposto pelo filésofo; resulta da prépria natureza da consciéncia”
(HYPPOLITE, 1960, p.28).



56

depositadas pelo espirito” (HEGEL, 2002, §28, p.41). E embora o caminho ja esteja
preparado, uma vez que a consciéncia universal ja realizou todo esse percurso,
ainda é preciso que a propria consciéncia individual também realize esse percurso;

no sentido de poder descobrir em si a presencga da ciéncia e do universal.

A novidade da FdE como uma “propedéutica””* &, para Hegel, a substituicéo
das explicacdes psicologicas e abstratas sobre a fundamentacdo do saber por uma
“ciéncia” que além de fazer “progredir” o conhecimento da consciéncia sobre si
mesma e sobre 0 mundo €, simultaneamente, consciéncia dessa propria progressao;
“a riqueza das manifestacées do espirito, que se oferecem a primeira vista como
caos, é conferida uma ordem cientifica que as apresenta segundo a sua
necessidade” (HEGEL apud FERREIRA, [s.d], p.31).

™ “Aqui encontramos a controvérsia entre as duas exposicdes da Fenomenologia do Espirito no
sistema hegeliano: de um lado, temos a Fenomenologia do espirito como obra independente,
supostamente descrevendo os trés momentos do desenvolvimento do Espirito (subjetivo, objetivo e
absoluto); de outro, a Fenomenologia como parte do sistema enciclopédico, localizada no contexto
subjetivo, entre Antropologia e a Psicologia. A dificuldade esta no fato de, ao pretender ordenar o
sistema, Hegel ter incluido os conteldos da Fenomenologia do espirito no contexto subjetivo da
Enciclopédia, dando a entender que contetidos préprios do ambito objetivo estariam, ali, totalmente
ausentes, mesmo tendo presente que 0 seu percurso pretende levar ao saber absoluto (...) Além
disso, no término desta obra, Hegel trata das trés dimensbes do absoluto em sua manifestacéo:
Religido, Arte e Filosofia, dando a entender que a estrutura interna da obra de 1807 compreende os
trés momentos do espirito. Esta posicdo é defendida por Ernest Bloch: ‘O primeiro grupo, o
‘subjetivo’, se abre com a consciéncia imediata, compreende consciéncia, consciéncia de si, razao
(caps. I-V). O segundo, ‘objetivo’, compreende o Espirito (cap.VI). O terceiro, ‘absoluto’, a religido e
0 Saber absoluto (caps. VII e VII). Os capitulos do | ao V tratam da histéria como algo que
aparentemente nos afeta de fora, nos sobrecai, até que o sujeito a reconhece como sua na ‘razao’.
O cap. VI recorre a historia como algo gracas ao qual o sujeito tem chegado a sua maioridade, de
modo que o ‘Espirito’ se encontra nela como motor e sucesso reais. Os capitulos VIl e VIII, por
Gltimo, anunciam a apropriacdo completa da histéria por um conhecimento realizado, que se
converte em retrospectivo. Depois do qual o ‘estranhamento’ histérico pode ser estranhado por sua
vez, isto é, que se retroage na recordagdo como ‘internalizagédo’, no Saber absoluto’ (Bloch, 1982,
p.68). Assim, consideramos que a Fenomenologia — ainda que atentando especialmente para a
consciéncia em seu desenvolvimento -, por pretender mostrar o seu percurso em vistas ao saber
absoluto, ndo poderia deixar de considerar, também, a esfera da objetividade e da absolutidade.
Quando, porém, Hegel precisou posiciona-la logicamente no sistema, colocou-a a meio caminho
entre a Antropologia e a Psicologia, no centro do Espirito Subjetivo, para assumir 0 momento
exclusivo do desenvolvimento da consciéncia, somente depois do qual poderiamos falar em
objetividade, mais especificamente, apds a introdugdo da linguagem no Espirito Teorico”
(COSSETIN, 2006, p.20, nota 07, grifo do autor); Por outro lado, ja é certo que “Hegel na
Enciclopédia ird retomar o itinerario da sua primeira grande obra a — Fenomenologia do Espirito,
nao mais desde a perspectiva antropolégica do saber absoluto, que exigia para a sua compreenséo
a remissédo por alusao as figuras histéricas, mas desde a necessidade do Espirito Absoluto, dai que
a apresentacao se dara de forma concisa e reduzida ao que lhe é fundamental para a apreensao da
efetivacdo do Conceito, ou ainda, aqui ndo se trata de apreender através da génese e
desenvolvimento manifesto da consciéncia-de-si o processo no qual se constréi a consciéncia-de-si
em sua finitude, mas de apreender nesse processo ao ser mesmo que nele se manifesta”
(MORAES, 2013a, grifo do autor).



57

A descricdo do objeto préprio da FAE como “o saber em devir’ (das werdende

Wissen) ou “o espirito que aparece” (der erscheinende Geist) vai ao encontro da sua

definicdo enquanto “ciéncia da experiéncia da consciéncia”’”; uma vez que somente

pode ser efetivamente sabido o que alguma vez se apresentou por experiéncia e

tem suas mediagOes constitutivas como algo reconhecido.

Deste modo, torna-se mais compreensivel a interpenetracdo das duas séries
de experiéncias distintas e exteriores e heterogéneas em relacdo uma a outra. Tais
experiéncias sao na verdade uma e a mesma,; pois nado se trata, de fato, de duas
séries de graus que teriam primeiro de ser “encaixadas” uma na outra de modo
especial, mas tdo somente de uma unica série que tanto pode se manifestar e ser

captada na Historia quanto numa “versao individual”.
Diz Ferreira ([s.d], p.33-34):

as investigacdes contemporaneas (H. Schmitz, J. Ritter, Kl. Dusing, D.
Henrich) vém crescentemente insistindo numa interpretacdo do
pensamento hegeliano como uma filosofia da subjetividade. Porém, no
gue diz respeito a Fenomenologia, o centro de gravidade das
pesquisas tem residido mais nas relacdes entre esta obra e a Ciéncia
da Ldgica, questdo suscitada por dois dados circunstanciais distintos,
embora ligados entre si: por um lado, a apresentagdo por Hegel da
Fenomenologia como Introducdo a Ciéncia e, ao mesmo tempo, como
Primeira parte do Sistema, caracterizagdo julgada como assaz
problematica (alids desde os primeiros leitores, I. von Sinclair, Ulrici, .
H. Fichte, entre outros), como bem traduz a alternativa vincada por Th.
Haering: “a Fenomenologia ou é uma introducdo ou é uma parte do
sistema”; por outro lado, a hesitagdo revelada posteriormente pelo
proprio Hegel, que ndo sabe qual o verdadeiro lugar sistematico a
conceder a obra, como se vé claramente na 22 edicdo da Ciéncia da
Légica e na Enciclopédia. A questdo de fato decisiva na compreenséo
do projeto fenomenoldgico é, sem davida, a da articulagcdo entre o
ponto de vista genético nele contido e a doutrina I6gica. Num escrito
tardio de Hegel encontramos um apontamento que pode sugerir o
principio da solugdo: “todas as formas, quer sejam do ser-ai ou do
pensar, diluem-se no mesmo conceito”. A Fenomenologia é a teoria
das formas do ser-ai, dos momentos concretos, manifestacées do
espirito, figuras da consciéncia, formas imediatas prisioneiras da

® “A idéia de uma Fenomenologia do Espirito obedece a dois designios principais: a) conduzir a
consciéncia ao nivel da Ciéncia na sua forma mais elevada — a filosofia — ou ao nivel do légico
como forma absoluta da Razéao; b) organizar esse caminho da consciéncia para a Ciéncia segundo
uma logica prépria (ou ldgica fenomenoldgica) que vigora entre as formas do saber que se
manifestam na consciéncia (na medida em que a consciéncia se manifesta como consciéncia que
sabe). Tal caminho torna-se, assim, também ele ciéncia ou “Ciéncia da experiéncia da consciéncia”
(primeiro titulo dado por Hegel a sua obra) ou “Ciéncia da Fenomenologia do Espirito” (titulo
definitivo), pois o Espirito € o conceito nodal em que se entrelagam a consciéncia e a ciéncia” (VAZ,
1997, p.59-60).



58

oposi¢cdo da reflexdo e da intuicdo, da certeza e da verdade, do ser e
do saber, da singularidade particular e da universalidade; as
determinacfes logicas, as formas do puro pensar (ser, relagéo,
esséncia, etc.), sdo esses mesmos momentos do espirito “na forma da
simplicidade”. Organizados segundo a sua necessidade interna,
“‘essencialidades puras” que sdo o conteudo especifico da légica [...]
As conclusfes a que a Fenomenologia conduz sdo o ponto de partida
imediato da Logica — na experiéncia da consciéncia aprende-se a
ultrapassar a abstracdo que cinde o saber e a verdade, a atender a
mediagcdo absoluta do ser que o identifica com o0 conceito, a
surpreender nas configuracdes do espirito a simplicidade da verdade
gue as estrutura [..] Ha um progresso efetivo que é um
reconhecimento de que o seu fundamento era ja o resultado
procurado, sem por isso invalidar o esforco cumprido; assim se fecha o
circulo, e 0 que era propedéutica revela-se ser ja elaboragdo
sistematica’®.

Neste sentido, a FdE, diz VAZ (2002, p.186),

ndo é uma meditacdo no estilo cartesiano, nem uma construcao
medida e rigorosa como a Critica da Raz&o Pura, nem um tratado
didatico como a Doutrina da Ciéncia de Fichte. Sendo tudo isso, &
sobretudo a descricdo de um caminho que sé pode ser levado a cabo
por qguem chegou a seu termo e é capaz de rememorar 0S passos
percorridos: o proprio fildsofo na hora e no lugar da escritura do texto
filosofico, Hegel no seu tempo histérico de lena de 1806.

O tema da FdE é simultaneamente uma introducdo a ciéncia e uma ciéncia
particular. Em muitos momentos da obra, ao descobrir a experiéncia feita pela
consciéncia, Hegel descreve uma determinada maneira de existir, uma particular
visdo de mundo; contrariamente aquelas filosofias existenciais que se detém numa
mesma existéncia. A consciéncia empirica individual, para elevar-se ao saber
absoluto, deve assim tomar consciéncia de seus pressupostos histéricos; ou seja,
elevar seu “eu singular’ ao “eu universal” desse préprio tempo no qual, e somente

nele, pode “aparecer” o saber absoluto.

Deste modo, Hegel é “a verdade da consciéncia até ele”; bem como a filosofia

(a fenomenologia) aparecendo sempre “no tempo que devia’ €, enquanto saber

’® Esta longa citagdo nos oferece a dimens&o dos “estudos hegelianos contemporaneos” a época da
edicao do livro em referéncia; bem como sobre as “polémicas” relagdes entre a FAE e as “obras
sistematicas” posteriores. Destacamos também que, atualmente, os estudos sobre a relagdo entre
a FdE e a Ciéncia da Logica (ou das obras em separado) fazem parte do contexto brasileiro atual.
Ver, por exemplo, SOCIEDADE HEGEL BRASILEIRA. Disponivel em: http://www.hegelbrasil.org/
Acesso em: 21 jul. 2013.



59

absoluto, um resultado (junto ao seu devir) que coincide com a propria reflexdo do

espirito em certa época’’.

As doutrinas filosoficas assim compreendidas como modos de viver somente
encontram sua realizagdo na experiéncia vivida por uma consciéncia particular.
Contudo, inversamente, essa experiéncia vivida somente encontra seu sentido em
um pensamento universal, ou mais propriamente, num pensamento filosofico;
segundo Hyppolite (1960), esse esforco de reconciliacdo do universal com o

particular numa individualidade espiritual € o valor da FdE.
Diz Moraes (2003, p.128):

O ser do fendbmeno nao se oculta no fenbmeno de ser, o fendbmeno
ndo nega e tampouco tem fora de si a sua esséncia, antes, ele é
unidade manifesta da esséncia e da existéncia; por conseguinte, a
verdade do fendmeno é aparecer, sua esséncia somente se realiza na
sua manifestacdo, sua esséncia é o seu manifestar-se.

Com efeito, a FdE foi escrita desde a perspectiva do saber absoluto; suas
passagens acontecem sob o ponto de vista do momento dialético no qual o caminho
da consciéncia para o saber, assumido nas figuras da histéria da “cultura ocidental”,
toma a “forma do conceito” ou a forma objetiva da verdade enquanto o Si-que-sabe;
guer dizer, quando a consciéncia sabe-se espirito. A FdE ndo seria assim somente
“antropologia” nem igualmente “filosofia da histéria”; mas uma exposigcao do caminho
da “formagao” da consciéncia para a ciéncia, ou melhor, para o momento em que o
“Espirito se manifesta como Saber Absoluto”; manifestagdo no tempo (de Hegel)

adequado da modernidade.

Tan Fenomenologia apresenta, pois, trés significagées fundamentais. Uma significacdo propriamente
filoséfica definida pela pergunta que situa Hegel em face de Kant: o que significa para a consciéncia
experimentar-se a si mesma através de sucessivas formas de saber que sdo assumidas e julgadas
por essa forma suprema que chamamos ciéncia ou filosofia? Uma significacao cultural definida pela
interrogacado que habita e impele o ‘espirito do tempo’ na hora da reflexdo hegeliana: o que
significa, para o homem ocidental moderno, experimentar o seu destino como tarefa de decifracdo
do enigma de uma histéria que se empenha na luta pelo Sentido através da aparente sem-razao
dos conflitos, ou que vé florescer ‘a rosa da Raz&o na cruz do presente?’. Finalmente, uma
significacao histérica, definida pela questao que assinala a originalidade do propdsito hegeliano: o
gue significa para a consciéncia a necessidade de percorrer a histéria da formagao do seu mundo
de cultura como caminho que designa os momentos do seu préprio formar-se para a Ciéncia? Tais
serdo as significages que irdo entrecruzar-se na dialética do Senhor e do Escravo conferindo-lhe o
carater paradigmatico que aqui queremos ressaltar” (VAZ, 2002, p.188).



60

O texto da FdE, segundo Vaz (2002), oferece trés instancias de leitura’®, a
saber, a) uma que acompanha a légica propria dos objetos da experiéncia que sao
momentos do seu saber, o0 qual é para a consciéncia no seu ser natural, sem que ela
mesma se desdobre como consciéncia da articulacdo dialética desses momentos; b)
uma outra que acompanha a légica fenomenoldgica ou a explicitacdo da logica
natural da consciéncia no encadeamento das suas experiéncias. E neste sentido, é
uma logica que para o leitor enquanto consciéncia cultivada seja capaz de
acompanhar o caminho da FdE como caminho de uma “ciéncia das experiéncias da
consciéncia”, pois, diz respeito a experiéncia da propria logicidade que a consciéncia
faz sobre si mesma; e ¢) uma ultima que acompanha uma légica formal do discurso
fenomenoldgico em si que ndo € a da consciéncia na experiéncia nem a do leitor,
mas, a do filésofo, Hegel, na “hora histérica” do saber absoluto em que se torna

possivel escrever as paginas da FdE.

A consciéncia “aparece”, nesse tempo histérico, como o lugar tedrico
privilegiado de manifestacdo do espirito e, por conseguinte, a tarefa da consciéncia
filoséfica sera a de expor as experiéncias da consciéncia num discurso logicamente
organizado que se estende por todo o dominio dos fenémenos nos quais a

consciéncia tem a aparéncia da alienagéo e a apreensao de sua esséncia.

8 “Segundo Labarriére, ha trés tipos de paralelos possiveis na leitura da Fenomenologia do Espirito:

0s que remetem a linearidade (continuidade linguistica e conceitual); os que destacam a
circularidade estatica (estrutura da obra, arquitetbnica) e os que traduzem a circularidade dinamica
(o retorno de um movimento idéntico através dos conteddos diversos). Ao procurar imagens que
definam as relacfes organicas entre esses trés tipos de correlacdes internas, trés se destacam: o
qguadro (pintura ou tapete), o caminho e a musica harmoniosa. Labarriere acrescenta que algumas
dessas imagens encontram fundamento no préprio texto de Hegel. Gostariamos de destacar, entéo,
como mais adequada para nossa abordagem a imagem do caminho, que aparece em diversas
expressdes. Segundo o fildsofo francés, ‘em um outro registro expressivo, e como a Fenomenologia
do Espirito se apresenta explicitamente como um caminho, um itinerério, teriamos, por um lado, a
paisagem mesma em sua continuidade, por outro lado, sua representacéo estatica sobre um mapa
qgue se pode estudar por fora e, por fim, o caminhar efetivo e a descoberta que ele guarda’. Essa é
também a preferéncia de Lima Vaz, para quem a Fenomenologia do Espirito € sobretudo a
descricao de um caminho que pode ser levado a cabo por quem chegou a seu termo e é capaz de
rememorar 0s passos percorridos; o proprio filésofo na hora e no lugar da escritura do texto
filoséfico, Hegel na Jena de 1806. Esse caminho é um caminho de experiéncias e o fio que as une &
0 préprio discurso dialético que mostra a necessidade de se passar de uma estagao a outra até que
o fim se alcance no desvelamento total do sentido do caminho ou na recuperacédo dos seus passos
na articulacdo de um saber que o funda e justifica. O ‘longo e dificil itinerario da Fenomenologia do
Espirito’ é conduzido por dois fios, segundo Lima Vaz: a linha das figuras e a ordem dos momentos,
pois a obra de Hegel ndo é uma ‘rapsédia sem nexo’, mas acompanha ‘os passos da formacao do
individuo para a ciéncia, ou, se quisermos, do homem ocidental para a Filosofia” (BORGES, 2010,
p.165-166).



61

Deste modo, a face fenomenoldgica articula-se com a face logica na medida
em que as experiéncias do espirito no tempo, bem como as experiéncias da

consciéncia que a constituem, abragem a histéria enquanto “histéria conceituada”.
Diz Lefebvre (apud MENESES, 2006, p.128):

Foi preciso aguardar o século XX para que se reconhecesse nela o
ponto mais alto da filosofia idealista alema, que é, ao mesmo tempo,
uma recolecdo subita, densa e fulgurante de toda a filosofia, e o
comec¢o de uma nova maneira de pensar a vida, a histéria e o proprio
pensamento. Hoje a Fenomenologia do Espirito conta entre as obras
mais importantes da cultura ocidental, mas é principalmente uma obra
decisiva na historia da filosofia.

No esfor¢co conceitual da FdE, para Meneses (2006), ja se pressente a forma
sistematica posterior; uma vez que la encontramos a “filosofia do espirito”, mas
ainda de maneira ndo desenvolvida. E a “escada” que temos o direito de pedir para
chegar ao saber, segundo Hegel; é aquela “viagem de descoberta”, travessia, que
leva ao encontro da Filosofia propriamente dita, ou seja, ndo haveria divida de que

a FdE ¢é a “Introducdo” do sistema hegeliano™.

% “Ejs o fato. O que deveria ser somente uma introdugcdo ao sistema cresceu por si mesmo e se

tornou — a despeito das afirmacdes do préprio Hegel, segundo as quais ndo poderia haver
introducao a filosofia — um conjunto auto-suficiente, uma exposicao de toda a filosofia hegeliana,
precisamente sob o aspecto fenomenolégico. Sabemos por uma carta a Niethammer,
provavelmente de setembro de 1806, que Hegel acabara entdo de entregar uma parte de seu
manuscrito. Esta compreendia, ndo prefacio, que seria enviado somente no término da obra, mas
toda a Fenomenologia da consciéncia, da consciéncia de si e da razdo. Faltava ainda aquela parte
consideravel da obra, a que constitui uma verdadeira filosofia do espirito e que compreende o
Espirito propriamente dito: a Religido, e o Saber Absoluto. Essa parte somente foi remetida ao
editor, trecho por trecho, durante o més de outubro de 1806” (HYPPOLITE, 1960, p.69-70); Ver,
propriamente, HYPPOLITE, J. Génese e estrutura da Fenomenologia do Espirito. Lisboa: Discurso
Editorial, 1960; Ver também LABARRIERE, P-J. Structures et mouvement dialectique dans la
Phénoménologie de L’Esprit de Hegel. Paris: Editions Aubier, 1975; POGGELER, O. Qu’est-ce que
la <<Phénoménologie de [I'Esprit>>? FEtudes hégéliennes. Paris: Vrin, 1985, p.145-192;
PLANTY_BONJOUR, G. Trois interprétations de la Phénoménologie de I'Esprit. Le Projet hégélien.
Paris: Vrin, 1993, p.09-59; VAZ, H. Fenomenologia e sistema: a propésito da composicdo da
Fenomenologia do espirito. Revista Brasileira de Filosofia, p.384-405, 1970; MENESES, P.
Estrutura da Fenomenologia. Abordagens hegelianas. Rio de Janeiro: Vieira & Lent, 2006, p.41-48;
PUNTEL, L. A Fenomenologia do espirito de Hegel e a unidade de sua filosofia: uma reavaliacdo
sistematica. Sintese — Revista de Filosofia, v.36, n.115, p.219-254, 2009; LUFT, E. Sobre o lugar da
Fenomenologia do Espirito no sistema de filosofia. Contradictio, n.01, p.83-94, 2009; WOHLFART,
J. A significac8o histérica e filosofica da Fenomenologia do espirito. Filosofazer, p.21-49, 2007;
ZUBIRIA, M. Sobre la Fenomenologia del Espiritu y su lugar em el sistema de la ciéncia hegeliana.
Dialogo Filoséfico, n.74, p.283-296, 2009; HOSLE, V. O sistema de Hegel: o idealismo da
subjetividade e o problema da intersubjetividade. Sdo Paulo: Loyola, 2007.



62

A fenomenologia hegeliana é, tal como aparece na FdE, uma “descri¢cao”,
segundo Hyppolite (1960), e apresenta o desenvolvimento de uma experiéncia tal
como ela se da a si mesma. O saber como fendmeno comprova sua verdade através
da experiéncia de si mesmo e a consciéncia se comporta como observadora dessa
“auto-experiéncia” do saber. Contudo, a consciéncia faz experiéncia de si mesma
somente quando experimenta seu saber; uma vez que o saber mesmo € momento

da propria consciéncia.

bY

Deste modo, temos uma dialética imanente a experiéncia da consciéncia,
articulada entre os momentos do em-si e do para-outro, ou seja, 0 que € verdade
para a consciéncia € também sua verdade. E a consciéncia desse processo, ou
melhor, a ciéncia dessa experiéncia, é a descricdo pretendida do desenvolvimento

daquela dialética na FdE.

Com efeito, assim como considerar isoladamente uma pequena parte de um
circulo ja seria desfigura-lo, considerar isoladamente a dialética hegeliana sem
relacdo ao seu sistema® é, no dizer de Bourgeois (1995, p.376), querer conhecé-lo

pretendendo ultrapassa-lo “por fora”.

No § 2° da FdE, Hegel (2002, p.25-26) utiliza a metafora da flor que nega a
realidade do botdo, mas que o conserva na plenitude do fruto. O pensamento
dialético-especulativo hegeliano®* &, assim nos parece, uma das mais poderosas

criacoes do “espirito” humanao.

8 Ver ainda, por exemplo, “A Fenomenologia nas obras posteriores (Parte B - A Fenomenologia na
Enciclopédia)” em HYPPOLITE, J. Génese e Estrutura da Fenomenologia do Espirito. Lisboa:
Discurso Editorial, 1960, p.76-78.

8 «Latu sensu, a dialética de Hegel envolve trés etapas: (1) Um ou mais conceitos ou categorias sao
considerados fixos, nitidamente definidos e distintos uns dos outros. Esta é a etapa do
*ENTENDIMENTO. (2) Quando refletimos sobre tais categorias, uma ou mais contradi¢cdes
emergem nelas. Esta é a etapa propriamente dialética, ou da RAZAO dialética ou negativa. (3) O
resultado dessa dialética € uma nova categoria, superior, que engloba as categorias anteriores e
resolve as contradigbes nelas envolvidas. Esta é a etapa de ESPECULACAO ou razdo positiva
(Enc. |, 8879-82). Hegel sugere que essa nova categoria € uma ‘unidade de *OPOSTOS’, uma
descricdo que se ajusta em alguns casos (por exemplo, SER, *NADA e *DEVIR) mais facilmente do
que em outros (por exemplo, MECANISMO, *QUIMISMO e *TELEOLOGIA). Sustenta Hegel que os
opostos, no caso tanto de pensamentos quanto de coisas, se convertem mutuamente quando séo
intensificados, por exemplo, um ser cujo poder € tdo grande, que aniquila toda a resisténcia, cai na
impoténcia a partir do momento em que deixa de ter um antagonista a testar, revelar e sustentar o
seu poder” (INWOOD, 1997, p.100, grifo do autor).



63

A nocéo de aufheben® é uma das mais reveladoras chaves de leitura da FdE
de Hegel ou mesmo do real enquanto fluidez. E a influéncia deste “mestre de
pensar’ & sentida, por exemplo, desde a interpretacdo marxiana do social®,
passando pela interpretacédo psicanalitica de Freud e Lacan®®, até na “ainda por

desenvolver” interpretagao fisico-cosmoldgica de David Bohm®,

8 “Termo exemplar, segundo Hegel, do génio especulativo da lingua alema, que reune intimamente

duas significagBes opostas, conservar [aufbewahren] e revogar ou suprimir [hinwegrdumen]. O
francés, que Hegel considera como uma lingua do entendimento, que fixa cada sentido nele
mesmo, como exclusivo ao seu oposto (ou bem... ou bem) ndo tem um termo que corresponda a
aufheben. Foram entéo, forgcando seu sentido ou os acompanhando de explicagées mais ou menos
trabalhosas, propostos os termos comuns: levantar, retirar... ou neologismos: sursumer...
expedientes que violam o grande principio hegeliano segundo o qual a filosofia deve utilizar a
linguagem comum. A palavra << ultrapassar >> respeitava esse principio, mas tem a desvantagem
de prevalecer o significado positivo. Pois, seguindo o préprio Hegel, que, quando quer acentuar o
sentido positivo de Aufhebung, acrescenta o adjetivo erhaltend (conservante), a palavra alema
enfatiza o sentido negativo da supressdo. Aufheben é essencialmente suprimir, o resultado da
supressdo ou negacdo ndo sendo um puro nada, mas um nada determinado por ser negado,
portanto, tem em si mesmo um lado positivo. A identidade da conservacdo e supressdo, faz
certamente, com que conservar algo seja, preservando-o da corrupgdo, 0 suprimir como se
suprimindo, o colocar em negando sua negacéo, mas Aufhebung significa de preferéncia a negacéo
enquanto ela pde, a supressdo enquanto ela conserva. O que é negado ndo pode ser sendo
enguanto ja em si-mesmo negado, limitado, determinado, o que o impede de ser por ele mesmo, por
ele sozinho. Esta auto-negacéo originaria € seu carater dialético” (BOURGEOIS, 2011, p.22-23,
grifo do autor, traducé@o nossa); Ver também BAVARESCO, A. A fenomenologia da opinido publica:
a teoria hegeliana. Séo Paulo: Loyola, 2003, p.32, nota 14.

8 Ver, por exemplo, ROCKMORE, T. Apdés o marxismo: liberalismo democratico e reconhecimento
hegeliano. Filésofos, v.04, n.01, p.125-137, 1999; PAULA, M. A dialética do senhor e do escravo em
Hegel e sua repercussao no marxismo e na psicanalise lacaniana. Psicanalise & Barroco em revista,
v.08, n.01, p.98-113, 2010.

8 ver, por exemplo, ZIZEK, S. O Mais Sublime dos Histéricos: Hegel com Lacan. Rio de Janeiro:
Jorge Zahar, 1991; TAVORA, L. Raizes hegelianas no pensamento de Freud. Tese de Doutorado.
PUCRJ. Agosto, 2007. 220p.

8 “Bohm admite que a rede de interconexdes que marca indelevelmente a realidade néo se associa &
localidade estrita no espaco e no tempo — determinista — mas sim a consisténcia e integracéo
harmdnica e fluida do todo. Para isto, utiliza uma analogia com o holograma (estrutura na qual, de
certo modo, as partes contém o todo) (...) Tal é o conceito de holomovimento, um fenémeno
dindmico de onde procedem todas as formas do universo material. O espa¢o e o tempo — o todo,
enfim —, fluem do holomovimento e a ele tornam, havendo um forte indicio de que o holomovimento
pertenca a consciéncia, tornando a realidade um tecido no qual h& profundas interconexdes entre os
fendmenos, na sua face indeslindavel de relagéo entre observadores e observados” (SIQUEIRA-
BATISTA, 2006, p.09-10); “O fisico Mario Schenberg criticou o determinismo rigido do modelo
guantico de Bohm e recomendou-lhe a leitura de Hegel (...) O que Schenberg criticou foi a estreiteza
do conceito de causalidade de Bohm. Os fendmenos da natureza tinham causas, sim. Mas essas
causas nao determinavam o curso dos acontecimentos de maneira Unica e inexoravel. Elas definiam
os varios desenvolvimentos possiveis. A efetivacdo de uma possibilidade ou outra, porém, se dava
ao acaso, sob a influéncia de fatores circunstanciais. A questao era extremamente complexa. Porém
a ciéncia alcangara um estagio em que conceitos de ‘causa’ e ‘acaso’ ja ndo podiam mais ser
utilizados de maneira trivial. Esses conceitos haviam sido profundamente trabalhados pela filosofia.
E Schenberg encaminhou Bohm para o estudo do mais profundo dos filosofos: o alemédo Georg
Wilhelm Friedrich Hegel (1770-1831). Foi uma completa revolugédo. Sob o impacto de Hegel, Bohm
escreveu, ainda no Brasil, a maior parte do livro Causality and Chance in Modern Physics
(Causalidade e Acaso na Fisica Moderna). E, segundo o bidgrafo David Peat, ele nunca mais
deixou de carregar, em suas viagens, um exemplar da Ldgica de Hegel” (ARANTES, 1998, p.33,
grifo do autor).



64

Contudo, todo esse elogio seria desconcertante sem mencionar a figura de
Heraclito. Admitindo a leitura hegeliana deste pensador, seria entdo dele todo o
mérito daquela originalidade. O proprio Hegel (1973, p.98, grifo do autor) nos diz que
‘ndo existe frase de Heraclito que eu nédo tenha integrado em minha Légica”. O
proprio Heraclito (apud HEGEL, 1973, p.98) nos diz que “Tudo flui (panta rei), nada
persiste, nem permanece o0 mesmo”. A riqueza, beleza e estranheza deste modo de
pensar residem, por assim dizer, na veracidade logica e insuportabilidade existencial

da simultaneidade onto-légica do real.

A realidade €, como sugere Heréclito, fluxo constante. E a dialética hegeliana
o supremo esfor¢co conceitual da razdo. Ora, somente concebemos um rio se o
consideramos em seu fluxo, ndo apenas considerando em separado todos 0s seus
elementos. Ou ainda, seria desconcertante conceber um filme cinematogréafico sem
0 movimento das imagens estaticas. Dai que sujeito e objeto, finito e infinito, ser e

pensar devem ser vistos sempre em sua unidade.

O objeto da filosofia ndo é o abstrato, mas o real efetivo. A efetividade é o
resultado que inclui seu processo mais 0 seu devir em sua totalidade. A proposicéo
filosofica implica um conflito dialético; ndo pode ser uma fotografia. E a identidade do
sujeito e do predicado n&o deve aniquilar sua diferenca, mas, acentua-la. E somente
na tensdo do arco e da lira (ou das cordas de um cavaquinho) que se consegue
obter a “harmonia oculta” das melodias. Pensar dialeticamente com Hegel &, no
dizer de Meneses (2006), provocar uma verbalizagdo dos substantivos e uma
substantivizac&o dos verbos. E compreender a simultaneidade imbricada no devir e

favorecer sempre aquele pensamento pensante.

N&o seria o caso de se construir todo um castelo conceitual para depois nao
se poder entrar; mas que a realidade € apreendida, conforme a fisica
contemporanea, como ‘“fronteiras de padrédo discerniveis” (MORAES, 2003, p.76,
nota 63); e ndo que “o mundo, desgragadamente, € real, e eu, desgragadamente,
sou Borges” (apud PRIGOGINE, 1996, p.267), como nos diz 0 poeta.

Ao contrario, segundo Torres (apud LEBRUN, 1982), a filosofia hegeliana
seria um edificio muito dificil de entrar; ndo pela falta de entradas, mas que nunca é

boa qualquer uma escolhida. E seja qual for o tema escolhido para um comeco de



65

estudo sobre Hegel, logo nota-se que este tema ndo é o “verdadeiro comego”, que
este conceito estava mediado por outros e que conviria aprendé-los previamente;

gue aquele que estuda Hegel sempre esta so, como ja disse celebrado pesquisador.

Ora, deste modo surgiriam duas tentagdes, a saber, a de se criticar Hegel “por
fora” (como ja nos alertou Bourgeois), renunciando-se a penetrar no sistema (como
no caso de Feuerbach) ou a de seguir o procedimento hegeliano, mas, tdo de perto,
gue igualmente ha de se recusar todo afastamento; “e o comentério vira parafrase.
O intérprete pensa falar-nos de Hegel, mas, de fato, ndo ensinard grande coisa ao
profano, porque ja se exprimira na lingua hegeliana” (LEBRUN, 1982, p.08).

Ainda mais, seria preciso dissipar essa confusdo que nos leva a associar as
idéias de “dialética” e “devir” em Hegel. E aquela jA& mencionada aproximacao entre
a fluidez do real em Hegel e o “rio heraclitiano”, onde tudo passaria quase numa
indeterminacao, deveria ser questionada. “O exercicio da dialética exige de nés, ao

contrario, que nos libertemos do mito da temporalidade-rio” (LEBRUN, 1982, p.08).

Com efeito, ndo admitimos as interpretacdes imediatamente acima; julgamos
valida a “critica a dialética”, mas temeraria no que diz respeito a “dialética

hegeliana”, pelo fato de que, nos diz Meneses (2003, p.08),

entre os grandes filosofos, Hegel é o menos entendido, e objeto de
exposicdes incapazes de captar seu pensamento, tdo superficiais
guanto distorcidas. Por outro lado, seu pensamento é também uma
armadilha: ninguém consegue capta-lo sem se fazer, enquanto o
estuda, hegeliano também, ao refazer em si mesmo o0 movimento do
conceito hegeliano. S6 que depois disso muitos ndo conseguem
escapar dessa ‘ciranda” e nao encontram saida para voltarem a
maneira de pensar anterior. Por isso talvez a tendéncia comum de seja
manter-se de fora — 0 que tem como contrapartida nada entender
verdadeiramente de Hegel.

Dai nossa atencao para o aufheben hegeliano; traduzido por Meneses (apud
HEGEL, 2002, p.09) como “suprassumir’ e que pode ser compreendido como um
pensar em trés momentos, a saber, universal, particular e singular. E ndo deve ser
entendido como a famosa triade (marxiana): tese, antitese e sintese; uma vez que 0

pensar dialético hegeliano é notadamente marcado pela simultaneidade.



66

Notamos na prépria escrita hegeliana certa “vontade de simultaneidade”
naquilo que diz respeito a correspondéncia entre 0 que se estd pensando e
escrevendo, “na textura de um discurso de extrema tecnicidade, de um desses veios
profundos da filosofia ndo-escrita que correm ao longo da cultura ocidental” (VAZ,
2002, p.183). No inicio da FdE, por exemplo, podemos observar o “excesso” de
palavras e expressdes tais como: “no entanto”, “porém”, “mas”, “ao contrario”,
‘embora” etc; resultado da tentativa hegeliana de uma “fiel exposi¢ao didatica”. Entre
os 16 paragrafos que compdem a Introducéo foram utilizados, aproximadamente, 28

termos do tipo acima citado. Isto nos parece sintomético.
Diz Hegel (2002, 865, p.65):

Esse movimento - que constitui 0 que a demonstracdo alias devia
realizar — € o movimento dialético da proposicdo mesma. SO ele € o
Especulativo efetivo, e s6 0 seu enunciar € exposi¢cdo especulativa.
Como proposicado, o especulativo é somente a freagem interior, 0
retorno ndo ai-essente da esséncia a si mesma. Por isso, vemos que
as exposic¢oes filoséficas com freqiéncia nos remetem a essa intuigdo
interior, e desse modo ficamos privados da exposicao dialética que
reclaméavamos. A proposi¢cdo deve exprimir o que € o verdadeiro; mas
essencialmente, o verdadeiro € o0 sujeito: e como tal € somente o
movimento dialético, esse caminhar que a si mesmo produz, que
avanca e que retorna a si. Em qualquer outro conhecer, a
demonstracdo constitui esse lado da expressdo da interioridade.
Porém, desde que a dialética foi separada da demonstragdo, o
conceito da demonstracdo filoséfica de fato se perdeu.

Todo o movimento do universal € negado e restringido pelo particular, o qual
por sua vez é suprassumido no singular. Este € um “universal concreto” em que a
generalidade do primeiro universal se enriqguece com as determinidades do segundo
momento, alcan¢cando realiza¢do auténtica e onde a unidade esta enriquecida pelas
diferengas e as diferencas reconduzidas a unidade. E um “negar-conservar-elevar’;
descobrir o universal no particular e ambos no singular. E isso se estende a
totalidade do real. Dai a necessidade do pensamento harmonizar-se com a “prépria

coisa”, de captar o ritmo do todo e do dinamismo da realidade em sua efetividade.

Diz Menezes (1969, p.147):

Aufheben tem no idioma alem&o um duplo sentido: tanto significa
manter, conservar, como também fazer cessar, pbr termo. O préprio
conservar (Aufbewahren) encerra ja em si 0 negativo, a saber, para



67

conservar, tira algo de sua imediagdo, e, portanto, de um Ser
determinado aberto as influéncias exteriores, a fim de conserva-lo. —
Destarte, o suprimido é ao mesmo tempo o0 conservado, que perdeu
somente sua imediacdo, mas que nem por isso é anulado. — As duas
determinacdes mencionadas do Aufheben podem ser
lexicologicamente deduzidas como duas significagbes dessa palavra.
Poder-se-ia achar surpreendente que uma lingua chegue ao ponto de
empregar uma sé e mesma palavra para duas determinagdes opostas.
Para o pensamento especulativo, é uma alegria deparar num idioma
palavras que tém, nelas proéprias, significacdo especulativa; a lingua
alema tem muitas palavras semelhantes. O sentido duplo da palavra
latina tollere (que se tornou célebre através do gracejo duplo de
Cicero: tollendum esse Octavium — Otavio deve ser levantado /
eliminado), ndo vai tdo longe; a determinacdo afirmativa vai apenas
até o levantar (Emporheben). Uma coisa somente é suprimida quando
€ conduzida a uma unidade com seu oposto; nesta determinacao,
mais proxima que algo refletido, pode adequadamente ser
denominado momento [...] Impde-se-nos mais frequentemente a
observacao de que a linguagem técnica da Filosofia emprega para as
determinacBes refletidas expressdes latinas, ou porque a lingua
materna careca de expressfes para tal, ou porque a lingua as tenha,
COmMO Nno caso presente, sua expressao recorde mais o imediato e a
lingua estranha mais o irrefletido .

Ora, Hegel néo relaciona a identidade entre dialética e experiéncia com um
simples método filoséfico, uma vez que, com o movimento intrinseco que constitui
propriamente o objeto do pensar filosofico, na FAE é a consciéncia que € esse objeto
do pensamento. E na medida em que a propria consciéncia € o saber de um objeto,
tal movimento serd, necessariamente, de um modo dual, a saber, tanto em relacao

ao ato de conhecer quanto em relagéo ao seu objeto.

Outra interpretacdo da dialética hegeliana®’ pode ser observada a partir de

Hosle, uma vez que, nos diz Oliveira (2002, p.220),

a filosofia hegeliana, no que diz respeito ao método, €, de certa forma,
paradoxal, pois, por um lado, Hegel é o primeiro pensador da tradigdo
ocidental a dar tanta importancia ao método; por outro lado, o que
Hegel, explicitamente, diz sobre o método, em primeiro lugar, ndo é
capaz de elevar ao nivel da reflexdo o que de fato é feito, e depois &
inconsistente, ja que Hegel percebe que a silogistica ndo esta a altura
do fim buscado pela fundamentacao Gltima, mas ndo vai além dela. No

% Contudo, insistimos na consideracdo do aufheben (suprassumir) enquanto simultaneidade do
“negar-conservar-elevar’ conforme proposta de Meneses ja apresentada neste capitulo.

8 Ver também CIRNE-LIMA, C. Dialética e evolugdo. DE BONI, L. (Org.). Finitude e Transferéncia.
Rio de Janeiro: Vozes; Rio Grande do Sul: PUCRS, 1995, p.47-80; NEGT, O. Sobre a
incompatibilidade entre modo de pensar dialético e modo de pensar positivista. DE BONI, L. (Org.).
Finitude e Transferéncia. Rio de Janeiro: Vozes; Rio Grande do Sul: PUCRS, 1995, p.561-583.



68

entanto, para Hosle, o método de Hegel é melhor do que sua reflexédo
sobre 0 método, ja que ele se utiliza dos meios, que possibilitam uma
fundamentacdo de principios. A questdo sistematica fundamental é,
aqui, a consideracdo desses meios. A intuicdo basica do idealismo
alemao é que a alternativa ao regresso ao infinito € um fundamento
altimo, que se mostra ultimo, uma vez que nao pode ser eliminado de
forma consistente por se fundamentar reflexivamente a si mesmo, o
que € assumido por Hegel, s6 que nele, em contraposi¢do a Fichte, o
principio supremo se pde no fim. Tudo indica que, com isso, Hegel
pretende dar a essa instancia fundante ainda uma prova, que vai além
da demonstracdo de seu carater ineliminavel, e tal demonstracéo sé
pode ser negativa por duas razdes: a) a prova direta desemboca num
regresso ao infinito ou numa interrup¢cdo dogmatica; b) uma prova
direta se contrapfe a natureza do Absoluto, pois o transformaria em
algo dependente.

Determinada interpretacdo, segundo Vaz (1997), que tende a tornar-se
comum é aquela que admite os silogismos com que Hegel expde a estrutura
dialética da filosofia representando trés ordens possiveis de leitura ndo da FdE, mas
da Enciclopédia das Ciéncias Filosoficas (ECF). E esta pluralidade de leituras
(semelhante a FdE) advém de que a verdade deve necessariamente se finitizar e se
temporalizar no discurso do espirito finito. Deste modo, “a Fenomenologia e
Enciclopédia seriam exposicdes em perpendicular, cada uma numa dimenséo,

embora tocando-se num ponto, que é o saber absoluto” (MENESES, 2006, p.38).

Contudo, o que importa €, assim nos parece, observar o ensinamento de
Hegel, a saber, que a dialética é a experiéncia que a consciéncia tem de si mesma;
€ nao é o caso dela ser introduzida a partir de fora nem de ser “apenas” um método
de meditagcéo filosofica. A dialética encontra-se na propria série formal enquanto
movimento que a consciéncia executa por meio desta série. “A epopéia da
Fenomenologia é um périplo dialético” (MENESES, 2006, p.129).

Assim sendo, voltemos a Goethe (2009, p.64), que em um dos seus didlogos,

nos diz pela arte, o que o pensamento dialético hegeliano nos diria pelo conceito:

Fausto: De vés outros, amigo, a natureza
Vulgarmente no nome ler-se pode,

Que bem claro o demonstram vossos titulos
De Padre da mentira ou Deus das moscas.
Ora pois, quem és tu?

Mefistofeles: Parte da forca
Que tem no mal intento, e o bem sé causa.



69

Fausto: Que queres tu dizer com esse enigma?

Mefistofeles: O espirito sou que sempre negal!
E com razéo: pois tudo quanto nasce

De exterminio total somente é digno;

Pelo que, nada haver melhor seria.

E, pois aquilo que chamais pecado,

Ruina, em suma — o mal — meu elemento.

A meta da FdE (a ciéncia da experiéncia da consciéncia) é o saber absoluto

7

(o espirito que se sabe a si mesmo); sua via de acesso é a rememoracao
(Erinnerung) do percurso da substancia ao sujeito de modo que haja uma mutua
exteriorizacdo (Entausserung®®). Neste sentido, o espirito nesse caminho de retorno
a si mesmo, experimenta os momentos da consciéncia, da consciéncia-de-si, da
razao, até saber-se espirito; compreendido como objetivo na histéria, e absoluto, nas

formas da arte, religiao e filosofia.

Um dos momentos circulares mais significativo daquele movimento em
espiral, por assim dizer, do pensamento e da escritura hegeliana presentes na FdE
pode ser considerado o do § 177 (inicio do capitulo IV/A) em que o “conceito de

espirito” é citado por Hegel ja sob a figura da “consciéncia-de-si”.
Com efeito, segundo Kaufmann (1985, p.155-156, traducao nossa),

Geist € para Hegel ‘espirito’, e nado ‘inteligéncia’ (mind). Ha diversas
razbes para isso, das quais é preciso agora destacar somente trés. A
primeira é incontestavel: em grande numero de passagens é
simplesmente impossivel que as frases tenham sentido como
‘inteligéncia’, mas somente como ‘espirito’; de modo que até Baillie,
mesmo tendo intitulado sua tradugdo com The Phenomenology of
Mind, tenha que utilizar ‘espirito’ uma ou outra vez. Poderiamos
interpretar a segunda raz&o como um mero caso particular da primeira:
der heilige Geist € o Espirito Santo, ndo ‘a santa inteligéncia’, e
‘espirito’ aparece em centenas de associagdes biblicas e religiosas (e
isso ndo ocorre com ‘inteligéncia’); deste modo, ‘espirito’ tem
ressonancias e conotagdes que o distingue de ‘inteligéncia’ e o leva a
extrema proximidade do termo alemdo Geist [...] A terceira razéo
corrobora em muito com nossa tese central: quem ja viu por ai
‘inteligéncias (mind)’?; sdo, quase por definicdo, invisiveis; os fildsofos
as postulam como ‘fantasmas da maquina’ — para utilizar a famosa
expressdo de Gilbert Ryle em The Concept of Mind -, e seu uso esta
epistemologia e na metafisica [...] Hegel termina a Fenomenologia do
Espirito com uma adaptagéo dos ultimos versos do poema de Schiller,

8 Ver MENESES, P. Entfremdung e Entausserung. Abordagens hegelianas. Rio de Janeiro: Vieira &
Lent, 2006, p.49-64.



70

referindo-se assim retrospectivamente a propria obra como um ‘reino
dos espiritos’, e repentinamente nos damos conta que Hegel nos
colocou entre espiritos, fazendo-os passar diante de nés como numa
gigantesca prociss&o®.

Ora, se no discurso da FdE a tematizagcdo do “espirito” deveria acontecer
(segundo o0 sumario) somente no Ultimo capitulo, podemos observar,
retrospectivamente, que o movimento dialético descrito nas paginas anteriores &€,

“para nés”, verdadeiro.

Diz Borges (1995a, p.37-38):

Se na secao “Espirito” a consciéncia entra em contato com os
momentos mais significativos do fazer racional dos homens na
Historia, as secBes anteriores, nos diz Hegel, sdo abstracdes deste
mesmo fazer: “O espirito &, entdo, a esséncia absoluta e real que se
sustenta a si mesmo. Todas as figuras anteriores s@o abstracbes
deste Espirito. Nelas ele se analisa, distingue seus proprios momentos
e demora-se nos momentos singulares. Esta acdo de isolar tais
momentos pressupde o Espirito e subsiste nele, ou ela existe somente
no Espirito que é existéncia”. O Espirito &, portanto, o todo, a
existéncia. Os momentos enfocados anteriormente a segao “Espirito”
tém no espirito mesmo seu substrato e ndo sdo sem ele. Cada secéo,
no entanto, nao nos da separadamente a totalidade do espirito, cada
uma o apresenta sob um aspecto especifico.

Hegel foi o ultimo grande filésofo cuja obra manifesta a intencdo de traduzir
no conceito, ja dissemos, as vicissitudes da “histéria da humanidade” como uma
“dialética da cultura”. A FdE é uma reconstrucdo conceitual da cultura (do

conhecimento), um movimento dialético de “figuras” da consciéncia (encontrando

8 “Geist es para Hegel ‘espiritu’, y no ‘inteligencia’ (mind). Hay muchas razones que lo abonan, de las

cuales solo es preciso destacar ahora trés. La primera es irrebatible: em gran nimero de pasajes es
simplemente imposible que las frases tengan sentido com ‘inteligencia’, y solo vale ‘espiritu’; de
modo que hasta Baillie, pese a haber titulado su traduccién The Phenomenology of Mind, tiene que
emplear ‘espirit’ uma y outra vez. Podria interpretarse la segunda razén como um mero caso
particular de la primera: der heilige Geist es el Espiritu Santo, no ‘la santa inteligencia’, y ‘espiritu’
posee centenares de asociaciones biblicas y religiosas (frente a lo que ocurre com ‘inteligencia’);
debido a lo cual ‘espiritu’ tiene resonancias y connotaciones que lo distinguen de ‘inteligencia’ y lo
llevan a uma extrema cercania del aleman Geist [...] La tercera razén concuerda muy bien com el
razonamiento central de este apartado: quién ha visto nunca ‘inteligencias (mind)'?; son, casi por
definicién, invisibles; los filésofos las postulan como ‘fantasmas de la maquina’ — por emplear la
famosa expresion de Gilbert Ryle em The Concept os Mind -, y su hogar estd em la epistemologia y
la metafisica [...] Hegel termina la Fenomenologia del Espiritu com uma adaptacion de los ultimos
versos del poema de Schiller, refiriéndose asi retrospectivamente a la obra como a um ‘reino de los
espiritus’, y repentinamente caemos em la cuenta de que h&a estado conjurando espiritus,
haciéndoles pasar ante nosotros em uma gigantesca procesion”.



71

expressbes em “momentos” da historia) que perfaz todo o processo de formacao
(Bildung) do sujeito®. J& o fil6sofo é aquele que arranca da realidade o seu conceito
(semelhante a coruja “suidara”); e essa tarefa € a mais dificil, pois, “hada mais facil
do que julgar o que tem conteudo e solidez; apreendé-lo € mais dificil; e o que ha de
mais dificil € produzir sua exposi¢éo, que unifica a ambos” (HEGEL, 2002, 83, p.26).

Diz Chiereghin (1998, p.47 e 49, grifo do autor):

Embora sendo funcional relativamente a um todo, cada momento € ele
préprio em si mesmo um todo que articula uma multiplicidade de
figuras no seu interior. Estas figuras reconhecem-se na unidade que
lhes é garantida pelo momento, porque se configura nele um modo
caracteristico de relagdo da consciéncia com o seu objeto. O momento
representa assim a classe dentro da qual sdo agrupados os modos
estruturalmente afins, segundo os quais a consciéncia configura o seu
préprio saber dos objectos. Isto implica que o momento “no seu
principio representa a vida do espirito no seu todo” e por isso, embora
reflectindo a vida do todo sob o angulo particular da oposicdo da
consciéncia que lhe é caracteristica, deve todavia chegar a constituir-
se como “um todo no seu principio peculiar” (...) No Iéxico hegeliano, a
designacgao “figura” pertence essencialmente a filosofia da natureza.
Seja nos fragmentos dedicados a esta parte do sistema nos escritos
anteriores a Fenomenologia, seja na filosofia da natureza da
Enciclopédia, a figura (Gestalt ou Gestalnung, configuracdo) aparece
no momento central em que forgas antagonistas se unificam para dar
origem a unidade individualizada de um corpo. N&o deve causar
admiragéo o facto de Hegel se servir de um termo tirado da filosofia da
natureza para designar as manifestacbes em que se concretiza uma
actividade que tem por pressuposto o espirito, como é a consciéncia.
Na Fenomenologia, de facto, a consciéncia esti presente enquanto
consciéncia “natural”’, e a sua naturalidade consiste exactamente na
forma imediata como assume as proprias experiéncias, ignorando as
condicdes que as tornam possiveis.

%« uma é a sucessdo das figuras em que a consciéncia se encontra e com as quais se identifica em

cada fase de seu itinerario, na sua ‘Bildung’ ou formagéo para a ‘ciéncia’. As figuras surge, sao
dadas, ‘aparecem’ ante a consciéncia: sdo as etapas de sua histéria. Assim se apresentam ante a
‘consciéncia fenomenal’, como o fluxo de fendmenos sucessivos que a constituem e que se lhe
afiguram contingentes; - outra € a dialética dos momentos, a necessidade que esta por trds dessa
sucessdo de aparéncias que faz de cada um deles momento de um processo total, que vai do
primeiro objeto e sua ‘verdade’ até o ‘saber absoluto’, quando a aparéncia coincide com a realidade
efetiva, e a verdade é seu proprio objeto, por ser o conceito. A primeira dialética estrutura a propria
descrigao da ‘experiéncia que faz a consciéncia’. A segunda dialética é a ‘ciéncia da experiéncia da
consciéncia’ e esta expressa nos incisos ‘para nos filésofos’, ‘em-si e para nés’, em que Hegel
reflete sobre o que esta sucedendo, sobre o que realmente se passa, pois a consciéncia fenomenal,
absorta na aparéncia, ndo se d& conta do alcance de sua situacdo, ndo se conhece
verdadeiramente. A bem dizer, a dialética dos momentos ndo é uma outra dialética, mas uma
reflexdo de segundo grau, interpretando a figura que esta sendo vivida e sua posicao no contexto,
como um momento do processo que a constitui e arrasta. A sucessédo das figuras, por sua vez ja é
uma dialética, porque é ordenada por essa légica imanente que sé o fildsofo capta no fluxo histérico
das figuras, nos avatares em que a consciéncia € fendmeno para si mesma” (MENESES, 2006,
p.130, grifo do autor).



72

Ora, para 0 senso comum, sempre recorrendo ao sentimento quando néao
consegue (se) explicar ou para aqueles de “tempestade e impeto” que, segundo
Hartmann (1976), ndo filosofam por causa da “preguiga de pensar’, o conceito

mostra eternamente sua “face de esfinge”.

Deste modo, o ato pelo qual a consciéncia produz-se a si mesma como
consciéncia-de-si é aquele desde o périplo do espirito enquanto movimento de
reflexdo de uma subjetividade substancial em devir. Aquele que na experiéncia de
conhecer-se acaba por re-conhecer no outro a determinagcdo do movimento de
extrus&o® de si; onde o outro j& ndo é somente o outro da exterioridade indiferente,

mas, 0 outro de si mesmo como essencial no seu proprio vir-a-ser conceitual.
Diz Hegel (2002, 8177, p.142, grifo n0osso):

E uma consciéncia-de-si para uma consciéncia-de-si. E somente
assim ela é, de fato: pois s6 assim vem-a-ser para ela a unidade de si
mesma em seu ser-outro. O eu, que € objeto de seu conceito, ndo é
de fato objeto. Porém o objeto do desejo é s6 independente por ser a
substancia universal indestrutivel, a fluida esséncia igual-a-si-mesma.
Quando a consciéncia-de-si € 0 objeto, € tanto eu quanto objeto. Para
nés, portanto, ja esti presente o conceito de espirito. Para a
consciéncia, 0 que vem-a-ser mais adiante, € a experiéncia do que € o
espirito: essa substancia absoluta que na perfeita liberdade e
independéncia de sua oposicdo — a saber, das diversas consciéncias-
de-si para si essentes — é a unidade das mesmas: eu, que é nos, nés
gue é eu. A consciéncia tem primeiro na consciéncia-de-si, como no
conceito de espirito, seu ponto-de-inflexdo, a partir do qual se afasta
da aparéncia colorida do aquém sensivel, e da noite vazia do além
supra-sensivel, para entrar no dia espiritual da presenca.

O espirito ndo é somente um Eu, é assim a razao que em sua “face finita” se
manifesta no N6s enquanto verdadeiro sujeito da realidade. O Eu para Hegel ja
pressupde o NOs, que por sua vez se efetiva somente na acao singular de cada Eu

gue o constitui. E € a esta mitua determinacdo que Hegel denomina “espirito”.

1 “Devido a grande rejeicdo que suscitou o ‘extrusar’, pensamos em mudar o termo; infelizmente ndo

encontramos no dicionario outra palavra que exprimisse uma exteriorizagdo que requer forca para
executar-se. Mas, sobretudo, porque Hegel quando quer dizer simplesmente ‘exteriorizagdo’ utiliza
‘Ausserung’ (ver na ‘Raz&o observadora’, sobretudo a partir do §309, no quadro do ‘ exterior
exprime o interior’). Claro que ‘Entausserung’ como ‘Entfremdung’ s&o também exteriorizacdes, mas
qualificadas: a primeira, porque exige energia para efetuar-se a assumir a forma de ser, ou seja,
transpor para o elemento do ser e dar efetividade ao que era apenas ‘disposi¢ao’; e a outra, por ser
‘desessenciamento’, perda de si, esvaziar-se kenoético, donde ndo ha retorno a si pela reflexdo (...)”
(MENESES apud HEGEL, 2002, p.09, grifo do autor).



73

O espirito somente é convertendo-se no outro de si mesmo, objetivando-se,
negando um absoluto em si; mas a alteridade, a positividade e a negatividade que
estruturam esse absoluto ndo permitem apenas transferéncia para o momento da
identidade; é somente no outro de si mesmo, no reconhecimento da finitude e

transitoriedade da objetivacao, que ocorre efetivamente a emergéncia do espirito.

Assim, no conceito de espirito, encontramos significacdo para aquela razéo
formulada por Hegel; que permite pensar o sujeito ndo apenas “idealisticamente”,
mas também, em seu “aspecto fatico”. E isto se explicita na forma como Hegel faz

diferentes abordagens encontradas na “filosofia do espirito”.

A génese do espirito é, por assim dizer, um “jogo de se perder e de se achar
de novo”, um processo descrito até mesmo como tragico. Em outras palavras, mais
do que uma substancia no mundo, o espirito se atualiza na necessaria determinacao
historica de seu aparecer; ai a razao em sua “face espiritual” € também o fazer-se da
histéria, o “universal concreto” em devir no tempo (0 homem enquanto ser-no-

tempo). A razdo é substancia, verdadeiramente e num s tempo, como sujeito.

Hegel ao longo da obra desenvolve o conceito de espirito a partir de sua
reflexdo sobre a extrusdo histérica do proprio espirito, ou seja, uma figuracdo que
representa o Absoluto para o pensamento. Segundo Hegel, a esséncia do espirito é
manifestar-se, pois, ser, é, para o espirito, exteriorizar-se, tornar-se fenémeno; e

sendo o tempo a forma do fenbmeno, o espirito € “acontecer”.

O espirito € um mundo efetivo que perdeu toda a significacdo de algo
estranho. As figuras anteriores eram abstracfes do espirito analisando-se em seus
momentos singulares. A consciéncia enquanto andlise de si mesmo retém somente
seu momento do em-si ou do ser. JA a consciéncia-de-si retém-se apenas no
momento contrario do ser-para-si. A razao € que unifica o ser-em-si e 0 ser-para-si
na categoria da identidade do ser e do pensar. E o espirito, quando se intui como
razao que €, retorna a si mesmo como espirito em sua verdade. Assim o espirito se
pde como efetividade e constitui seu proprio mundo. A distincdo em relacao aquelas

figuras € que enquanto “espiritos reais” sdo agora “figuras de um mundo”.



74

Diz Izuzquiza (1990, p.114, grifo do autor, tradugdo nossa):

O capitulo que Hegel dedica ao Espirito na Fenomenologia € uma
exposicao das figuras do mundo histérico, uma verdadeira histéria do
mundo ocidental que tem como ponto de referéncia a mesma
experiéncia que faz a consciéncia consigo mesma. Aqui ha uma
dimensao diferente ao que temos analisado at¢é o momento, que
caracteriza a Fenomenologia como uma obra com dois niveis
entrelagados entre si: o plano da mera consciéncia individual e o da
consciéncia historica coletiva (...) Tomando como base de exposicao a
consciéncia-de-si constituida no capitulo 1V, com fundamento no
processo do saber, que se fez sair do individualismo da razdo (e a
critica de todo idealismo subjetivista dedica Hegel o capitulo V) e que
se analisa 0 movimento dessa consciéncia-de-si na histéria do
ocidente: Grécia, Roma, ldade Média e Idade Moderna (...) A
superacéo da Consciéncia-de-si particular, fechada em si mesma, se
farA mediante a linguagem e mediante a ag¢do muatua do
reconhecimento. Linguagem e reconhecimento, duas atividades de um
sujeito que agira segundo os modelos de sua propria constituicio®.

Com efeito, ndo seria o caso de nenhum “isolamento cultural” que garantiria a
‘pureza” do espirito, ao contrario, “é preciso que alguma coisa mude para que 0
fundamental continue” *3. Dai 0 pensamento de Hegel ser predominantemente ético,

se admitimos a ética como movimento permanente de suprassumir toda moral.

Assim como ha passagem do inorganico ao organico, haveria também como
resultado de sua complexidade a passagem do organico ao espirito; e sendo uma
totalidade orgénica viva, o espirito enquanto “espirito finito” recebe as determinacdes
da cultura e ndo as deixa cristalizar; ao contrario, seu agir € voltado para rompé-la,

enriguecé-la e fazé-la movimento. O jogo do espirito é sempre “0 novo”.

Numa palavra, o conceito do espirito € o0 manca na obra hegeliana.

%2 “E| capitulo que Hegel dedica al espiritu en la Fenomenologia, es una exposicién de las figuras del

mundo histérico, una verdadera historia del mundo occidental que tiene como punto de referencia la
misma experiencia que hace la conciencia consigo misma. Hay aqui una dimensiéon diferente a
cuanto hemos analizado hasta el momento, que caracteriza a la Fenomenologia como una obra con
dos niveles entrelazados entre si: el plano de la mera conciencia individual y el de la conciencia
histérica colectiva (...) Tomando como base de exposicidon la autoconciencia constituda en el
capitulo IV, con fundamento en el proceso del saber, se ha salido del individualismo de la razén (y a
la critica de todo idealismo subjetivista dedica Hegel el capitulo V) y se analiza el movimiento de
esa autoconciencia en la historia de occidente: Grecia, Roma, Edad Media y Edad Moderna (...) La
superacion de la autoconciencia particular, encerada em si misma, se hara mediante el lenguaje y
mediante la accion mutua del reconocimiento. Lenguaje y reconocimiento, dos actividades
constitutivas de un sujeto que actuara segun los modelos de su propia constitucion”.

% Adaptado de O LEOPARDO. Direcdo: Luchino Visconti. Italia: Versatil, 1962. 1 DVD (Trecho
disponivel em: http://www.youtube.com/watch?v=yOhzjYcH7tl Acesso em: 21 jul. 2013.



75

3.2 ONDE HAVIA “SOLISTENCIA” QUE HAJA “EVANESCENCIA”: JOGANDO O
JOGO DA CONSCIENCIA(-DE-SI)

A experiéncia® de apreensdo dos conceitos de “aufheben” e de “espirito”,
bem como da significagdo do “lugar” (da propria FAE) onde esses conceitos se
apresentam foi estabelecida. A primeira volta do “circulo do saber” segue em espiral

naquele préprio movimento conceitual hegeliano. Agora investigamos 0s conceitos

» 95

de “consciéncia e “consciéncia-de-si” (bem como de seu “caminho” de trans-

formacdo na FdE) para somente depois de enriquecidos com tal “repertorio

espiritual” tratarmos das experiéncias na “dialética do reconhecimento”.
Diz Borges (1995b, p.38):

A secéo “Consciéncia” marca os momentos mais simples e parciais do
espirito, nos quais é referido um tipo de relacdo da consciéncia com
seu mundo, caracterizado por um acesso passivo a este. O mundo
chega a consciéncia enquanto o portador da verdade, que cabe a ela
apenas acolher. Nesta secdo, a consciéncia ndo sabe que é
igualmente importante neste processo, pois ela ndo se concebe ainda
como a que conhece. Isto € dado apenas na secao “Autoconsciéncia’,
onde é mostrada a constituicdo daquilo que é a marca da Filosofia
Moderna — de Descartes ao proprio idealismo alemao: o Eu pensante,
autbnomo, livre e doador de regras, do qual depende, em dUltima
instancia, todo e qualquer conhecimento do mundo.

% Ver, por exemplo, BARBOSA, A. Ciéncia e experiéncia: um ensaio sobre a Fenomenologia do
Espirito de Hegel. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2010; GAMA, L. El camino de la experiencia: la
Fenomenologia del espiritu. ACOSTA, M; DIAZ, J (orgs). La nostalgia de lo absoluto: pensar a
Hegel hoy. Bogota: Universidad Nacional de Colombia, 2008, p.143-166; JAESCHKE, W. La
experiéncia de la conciencia. DUQUE, F (org). Hegel: la odisea del espiritu. Madrid: Circulo de
Bellas Artes, 2010, p.35-52; ASMUTH, C. A génese da génese: a nog¢ao de “desenvolvimento” na
Fenomenologia do Espirito de Hegel e o seu desenvolvimento. Revista Filoséfica de Coimbra, n.18,
p.309-323, 2000; RIGACCI JUNIOR, G. Fenomenologia do Espirito de Hegel: uma aproximagdo ao
conceito de experiéncia. Dissertacdo de Mestrado. UNICAMP, Novembro de 1995. 191p.

% Ver, por exemplo, CHAGAS, E. A experiéncia da consciéncia na “introdugdo” a Fenomenologia do
Espirito de Hegel. CHAGAS, E; NICOLAU, M; OLIVEIRA, R (orgs). Reflexbes sobre a
Fenomenologia do Espirito de Hegel. Fortaleza: UFC, 2008, p.13-26; COSSETIN, V. Entre o
sensivel e a palavra: o dilema linguistico da consciéncia na Fenomenologia. Filosofazer, n.31, p.77-
94, 2007; VIEIRA, L. A desdita do discurso. Sdo Paulo: Loyola, 2008; SCHMIDT, A. O movimento
tautologico da natureza: sobre a génese da consciéncia de si a partir da consciéncia na
Fenomenologia do Espirito. Revista Eletrdnica Estudos Hegelianos, ano 09, n.17, p.21-29, 2012;
OKRENT, M. Consciousness and objective spirit in Hegel’'s Phenomenology. Journal of the History
of Philosophy, n.18, v.01, p.39-55, 1980.



76

A critica kantiana do conhecimento era realizada, segundo Hyppolite (1960),
desde o ponto de vista filoséfico em relacdo a “consciéncia” comum e cientifica, no
sentido de que tal ciéncia (newtoniana e fenoménica) era diferente da metafisica.
Assim, ndo era a prOpria consciéncia comum que se criticava, mas a reflexdo do
fildsofo; uma vez que o entendimento fenoménico (oposto a natureza) era conduzido
pela reflexdo filoséfica ao entendimento transcendental (fundante de toda

experiéncia teorética) enquanto unidade sintética, entendimento objetivo.

O pensamento hegeliano, ao contrario, ocorreria mais uma “descricdo” do que
uma construcdo daquela consciéncia comum e cientifica. A figura do filésofo
desapareceria diante da experiéncia que realiza; ou seja, é a propria consciéncia
comum que faz sua experiéncia e “percebe” tal trans-formacédo; esse “movimento
dialético que a consciéncia exercita em si mesma, tanto em seu saber como em seu
objeto, enquanto dele surge o novo objeto verdadeiro para a consciéncia, €
justamente o que se chama experiéncia” (HEGEL, 2002, 886, p.80, grifo do autor).

Neste sentido, a reflexdo ndo é algo acrescentado exteriormente a
consciéncia comum; a reflexdo seria, ainda segundo Hyppolite (1960), uma “histéria”

daquela consciéncia trans-formada; ndo haveria entdo inicio para filosofia como

“critica do conhecimento” .

Diz Hegel (2002, 8873-75, p.72-73, grifo do autor):

Com efeito, o conhecer ndo € o desvio do raio: é o proprio raio,
através do qual a verdade nos toca. Ao subtrai-lo, s6 nos restaria a
pura direcdo ou o lugar vazio. O temor de errar introduz uma
desconfianga na ciéncia, que, sem tais escrupulos, se entrega
espontaneamente a sua tarefa, e conhece efetivamente. Entretanto,
deveria ser levada em conta a posicdo inversa: por que nao cuidar de
introduzir uma desconfianga nessa desconfianca, e ndo temer que
esse temor de errar ja seja o proprio erro? De fato, esse temor de errar
pressupde como verdade alguma coisa (melhor, muitas coisas) na
base de suas precaucdes e consequéncias; - verdade que deveria

% “Em suas obras filosoficas de lena, Hegel criticara toda propedéutica a filosofia [...] A filosofia ndo é

uma légica, como organon, que trata do instrumento do saber antes do saber, nem um amor da
verdade que ndo seja a possessdo mesma da verdade. A filosofia é ciéncia, e, como o quer
Schelling, ciéncia do Absoluto. Em vez de permanecer na reflexdo, no saber do saber, é preciso
mergulhar direta e imediatamente no objeto a conhecer, denomine-se este Natureza, Universo ou
Razao absoluta. Tal era a concepcao ontoldgica que Schelling opunha, desde seus ensaios sobre
filosofia da Natureza, a filosofia da reflexdo que era aquela de Kant e de Fichte. Tal era igualmente
0 ponto de vista de Hegel, tanto em sua primeira obra de lena sobre a Diferenca entre os sistemas
filosoficos de Fichte e Schelling, quanto em seu artigo no Diario critico de filosofia, sobre a fé e o
saber” (HYPPOLITE, 1960, p.21).



77

antes ser examinada (...) Pressupde com isso que o conhecimento,
que, enquanto fora do absoluto, estda também fora da verdade, seja
verdadeiro; - suposicdo pela qual se da a conhecer que o assim
chamado medo do erro é, antes, medo da verdade. Essa
consequéncia resulta de que sé o absoluto é verdadeiro, ou sé o
verdadeiro € absoluto (...)

Nas “abordagens hegelianas”, o conteudo problematico da “experiéncia do
conhecimento” é investigado numa dimenséo do “pensamento conceitual”; ou seja, 0

conceito como atividade do sujeito é a forma verdadeira da realidade.

A realizacdo efetiva do conceito tem seu inicio a partir do momento em que a
consciéncia emerge, enquanto imediata, como consciéncia posta na “certeza
sensivel” ¥. Aqui tal “saber imediato” de um objeto igualmente imediato faz parecer
a consciéncia ser ai seu saber mais verdadeiro; uma vez que julga té-lo por inteiro

nessa imediatez (singularidade).

O conhecimento sensivel é saber tdo imediato que “nao da tempo” para dizer
0 que é sua diferenca; tal como acender uma luz muito forte na qual imediatamente
(aqui e agora) ndo houvesse condicdes de possibilidade para sabermos sobre os

objetos “iluminados”, mas somente (e isso ndo € pouco), a certeza da presencga.
Diz Hegel (2002, 8109, p.92):

E claro que a dialética da certeza sensivel ndo é outra coisa que a
simples histéria de seu movimento ou de sua experiéncia; e a certeza
sensivel mesma ndo € outra coisa que essa historia apenas. A
consciéncia natural por esse motivo atinge sempre esse resultado, que
nela é o verdadeiro, e disso faz experiéncia; mas torna sempre a
esquecé-lo também, e comeca de novo o movimento desde o inicio.

7 Ver, por exemplo, AQUINO, M. Certeza sensivel e percepcdo na esfera da consciéncia: duas
experiéncias na Fenomenologia do Espirito. Kriterion, n.68, p.30-49, 1975; TUDELA, J. Certeza
sensible y percepcion. DUQUE, F (org). Hegel: la odisea del espiritu. Madrid: Circulo de Bellas
Artes, 2010, p.53-68; COSSETIN, V. Entre uma ilusdo e um enigma: a filosofia da linguagem em
Hegel. ljui: Unijui, 2006; RODRIGUES, W. Certeza sensivel e significacdo na Fenomenologia do
Espirito de Hegel. Tese de Doutorado. UFRGS. 2008. 238p.; GUISOLFI, R. A critica de Hegel ao
realismo ingénuo. Dissertacdo de Mestrado. PUCRS. 2005. 102p.; GABOARDI, E. A certeza
sensivel e o realismo linguistico. Filosofazer, n.31, p.101-114, 2007; SANTORO, T. Hegel contra o
saber imediato: analise critica do primeiro capitulo da Fenomenologia do Espirito. Contradictio, n.01,
p.21-31, 2009.



78

O conhecimento sensivel é saber imediato que sabe que determinado objeto
existe, mas ndo sabe nem imediatamente o que ele é. Assim, na tentativa de
expressar alguma coisa desse objeto, 0 universal se apresenta e “mostra” aquele
conhecimento na consciéncia seu “quase nada”; mais que nada € tal experiéncia
que ao “desejar’ dizer o que parece ser a verdade do seu objeto acaba

experimentando um além de si mesma, ou seja, realiza o “ato de perceber”.

Tomemos como exemplo um “objeto pesado”; sua qualidade de ser pesado &
percebida somente porque, por assim dizer, “certa forga” impde a esse objeto um
comportamento que o distingue de outros corpos com peso diferente e porque, ao
mesmo tempo, tal forca tem sua prépria autonomia; ou seja, neste caso, resulta da
“gravidade”, no sentido de que nao ha relagdo com nenhum corpo em particular,

7

mas que determina todos os corpos em geral. Assim o “ob-jeto percebido” é
exatamente o oposto do que tradicionalmente é posto como “objeto” %%; ndo é
“alguma coisa” que é dada de uma vez por todas; mas “alguma coisa” que somente
ganha independéncia e particularidade devido aquela “forga” e que por iSSo mesmo

tem sua diferenca em relacdo a “qualquer outra coisa”.

Contudo, ainda assim a consciéncia vacila nesse conhecimento; investiga
agora se € o sujeito que totaliza ou, ao contrario, a multiplicidade das propriedades
distintas € do objeto? Aqui surge uma “luta pelo conhecimento”; pois a consciéncia
apreende o objeto como o verdadeiro, mas a contradicdo entre a totalidade na qual o
objeto se deixa apreender e aquela multiplicidade na qual se manifesta a conduz

para num “estranho” conhecimento perceptual.

Com efeito, somente no suprassumir destas contradicdes ocorre a apreensao
do “incondicionado” como objeto da consciéncia enquanto “entendimento” *°. Aquela

“agonia” termina quando a percepcao, na pretensdo de conhecer o “interior das

% “A palavra ‘ob-jeto’ é a traducdo de Gegenstand. Escolheu-se escrever assim esta palavra para

marcar a diferenca em relacdo a outra palavra alemd, Objekt, habitualmente traduzida pelos
especialistas por ‘objeto’. O objeto é estudado como tal na Ld4gica, enquanto o ob-jeto designa na
Fenomenologia o conteddo que a consciéncia se opde para aparecer a ela mesma. A consciéncia
se opBe ou se ob-jecta (Gegen-stand) ao mundo que se torna consciente. Ver Enc, t.lll, B.
Bourgeois, nota de rodapé n°4, p.99” (BAVARESCO, 2003, p.13, nota 01, grifo do autor).

% ver, por exemplo, AQUINO, M. Génese e formagdo da necessidade e da universalidade do saber
conceitual. Revista Portuguesa de Filosofia, tomo XXXIII, fasc.01, p.43-66, 1977; NEUSER, W.
Entendimento e forga: sobre um aspecto fundamental da filosofia da natureza na Fenomenologia do
Espirito de Hegel. Revista Eletrdnica Estudos Hegelianos, ano 05, n.09, p.37-47, 2008; RIPALDA, J.
Fuerza y entendimiento. El conflicto de la especulacién y la realidad. DUQUE, F (org). Hegel: la
odisea del espiritu. Madrid: Circulo de Bellas Artes, 2010, p.69-84.



79

coisas”, experimenta um (outro) além de si mesma; agora entdo “tudo é fenémeno”
por meio do qual o entendimento deve conhecer o objeto enquanto tal; ou seja,

aguele interior “inteligivel” € posto como um além do sensivel e nisso se constitui 0

“reino calmo das leis” 1%,

Admitindo nao conhecer o “interior” das coisas, mas somente o0 que aparece a

101

consciéncia, ocorre entdo um “mundo invertido” em oposicdo aquele

contemplado; surge assim outra “inquietude no conhecimento” agora como um “jogo

» 102

de forcas E nessa identificacdo dos opostos, a prépria infinitude (um mau

103

infinito™"") se constitui objeto do entendimento.

A consciéncia “levanta a cortina” sobre o interior do objeto e se descobre, em
verdade, como consciéncia-de-si; mas para o entendimento essa cruz é loucura (!).
O mandamento é que nenhuma relacdo deve escapar a hipostasia. Ora, haveria

“atomo” ainda no interior do microscépico eletrdnico? O que ha sao relagdes.

100« que os predecessores de Hegel parecem ndo ter compreendido é que essa consciéncia,
quando reflete sobre si mesma, se emancipa absolutamente de seu objeto, se desliga radicalmente
das condi¢Bes mesmas de sua propria efetivacao, de seu exercicio proprio. Para o empirista Locke,
como alids para o racionalista Leibniz e, também, para o préprio Kant, a consciéncia ndo podia
derrogar as leis que governam seu surgimento; ela n&o podia escapar as “condicées de
possibilidade” de seu funcionamento [...] E claro que ela jamais cessa de depender de relacdes
vivas, relacdes que o entendimento busca sempre compreender, as vezes até com sucesso.
Entretanto, o proprio dessa consciéncia é refletir sobre si mesma como capaz de independéncia, de
autonomia, nem que seja hegando-se ou suprimindo a si mesma. Por ela o homem se descobre
como um ser de iniciativa; ndo mais como simples ser de rea¢éo, observador ou calculador das leis
da natureza, mas ator, combatente, lutador. Para esse homem, a verdade ndo é mais o outro de si
mesmo (sensacgodes, percepc¢oes, leis), mas a infinidade de seu préprio poder de negacéo, revelado
pela dialética do entendimento” (TIMMERMANS, 2005, p.86-87).

108« exegese mais bem-sucedida dessas paginas parece-nos ser a de H.-G. gadaamer, Hegel-Die
verkehrte Welt, ap. Hegels Dialektik: finf hermeneutischen Studien, Tibingen, J. C. B. Mohr (Paul
Siebeck), 1971, pp.31-47” (VAZ, 2002, p.190, nota 13, grifo do autor); Ver também GADAMER, H-
G. O mundo as avessas (1966). Hegel-Husserl-Heidegger. Petrépolis, RJ: Vozes, 2012, p.47-69;
GADAMER, H-G. Hegel y el mundo invertido. La Dialéctica de Hegel: cinco ensayos hermenéuticos.
Madrid: Catedra, 2000, p.49-74.

102 jogo das forcas €, portanto, a interacédo de duas forcas que surgem como independentes e, em
seguida, tornam-se uma agéo reciproca (...) Em nivel de movimento do todo, a Fenomenologia, a
‘forca e o entendimento’ sdo um novo percurso do itinerario ja feito nas duas dialéticas anteriores.
Agora, 0 ob-jeto é suprassumido no universal e o resultado € a infinitude como a contradicdo pura e
0 movimento sem repouso. A consciéncia ndo se pde mais sob um modo ob-jetivo, mas como
experiéncia de si, como um Eu que se reflete e se toma ele mesmo como ob-jeto: € a
autoconsciéncia” (BAVARESCO, 2003, p.27-28, grifo do autor).

103 “Hegel adverte que ‘a coisa capital é distinguir o verdadeiro conceito de infinitude daquele da ma
infinitude, o infinito da razdo do infinito do entendimento’. E acrescenta que ‘o finito é esse
suprassumir de si, ele é o fato de ser infinito’, pela agédo do infinito da razédo (cf. CL I, p.115). Isso
esta confirmado na introdugdo a doutrina do Ser, onde Hegel identifica o infinito com o racional: ‘o
infinito é o racional’ (CL |, p.28). Cf. Jean-Marie LARDIC, L’infini et la logique. Etude sur Hegel,
Paris, L’Hartmattan, 1995, p.119 ss.” (BAVARESCO, 2011, p.33, nota 34).



80

Destacamos no inicio as palavras “solisténcia” e “evanescéncia”’, num estilo

semelhante a célebre sentenca freudiana, a saber, “onde havia id que haja ego” ***.

Nossa intencgao foi insistir numa “significacéo fliida” para a consciéncia, mas que, ao

mesmo tempo, uma imagem de indeterminag&o n&o fosse predominante. Guimaraes

”» 105

Rosa versa “solisténcia para certo estado de uma “bela existéncia”; aquela

mesma, por exemplo, de um “solista” numa orquestra. Contudo, assim nos parece, 0
“solipsismo” ainda seria seu entendimento. Haveria entdo uma percepcdo da
orquestra e ao mesmo tempo a certeza de seus solistas? Ou seja, haveria

subjetividade enquanto experiéncia de intersubjetividade?*®
Diz Hegel (2002, 8167 e 8187, p.136 e p.146, grifo do autor):

Se consideramos essa nova figura do saber — 0 saber de si mesmo —
em relacdo com a precedente — 0 saber de um Outro — sem duavida,
que este Ultimo desvaneceu; mas seus momentos foram ao mesmo
tempo conservados; a perda consiste em que estes momentos aqui
estdo presentes como sdo em si. O ser ‘visado’ [da certeza sensivel],
a singularidade e a universalidade — a ela oposta — da percepcéo,
assim como o interior vazio do entendimento, jA ndo estdo como
esséncias, mas como momentos da consciéncia-de-si; quer dizer,
como abstracbes ou diferencas que ao mesmo tempo para a
consciéncia sdo nulas ou ndo sdo diferencas nenhumas, mas
esséncias puramente evanescentes (...) mas que nada ha na
consciéncia-de-si que ndo seja para ela momento evanescente.

104 “Egsa visdo ndo conduz Freud a uma revolta metafisica ou a uma cansada resignacdo. Nao é uma

asceta, nem um moralista, nem um anarquico. Entre a lei e o desejo, coloca-se em defesa do
desejo, mas ndo contra a lei. Sugere, porém, que haja uma diminuicdo da rigidez do superego
cultural e, consequentemente, das exigéncias éticas para que se tornem mais compativeis com a
realidade do psiquismo humano. Parodiando uma célebre frase dele — onde havia Id deve advir Ego
(FREUD, 1933a, p.102), poderiamos resumir a proposta freudiana em onde havia superego cultural
deve advir o ego” (MATTEO, 2006, p.64, grifo do autor); “Estas aproximagbes com Hegel, porém,
foram questionadas tanto por psicanalistas que nao viam de bons olhos esta invaséo da filosofia no
reduto psicanalitico, quanto por filésofos hegelianos que denunciavam a parcialidade de sua
interpretacdo. No momento, ndo estamos interessados em aprofundar até que ponto a interpretacao
de Kojéve ou outras teriam influenciado Lacan. A histéria destas varias leituras se encontra numa
conferéncia que Hyppolite pronunciou em Bruxelas, em 1957, onde aproveita a oportunidade para
estabelecer as diferencas entra a sua leitura de Hegel e a de Kojéve” (MATTEO, 2013a).

195 “Ey estou s6. O gato esta sé. As arvores estdo sés. Mas no o s6 da soliddo: o s6 solisténcia”
gROSA, 2001, p.114, grifo do autor).

106 ver, por exemplo, AQUINO, M. Estruturas da intersubjetividade. Revista Portuguesa de Filosofia,
tomo XXXIV, fasc.02-03, p.243-257, 1978; COSTA, E. Liberdade e alteridade: Hegel e a critica ao
modelo solipsista de fundamentacgéo da filosofia moderna da subjetividade. Studium, n.09, p.30-49,
2002.



81

3.3 (A DIALETICA® DO) RECONHECIMENTO COMO SEGUNDO NASCIMENTO

A consciéncia suprassumida € consciéncia-de-si. A consciéncia-de-si € como
retorno a si mesma a partir de seu outro. E 0 que move esse retorno € o desejo
(esse comportamento espiritual®®). A tradicado filosdfica interpreta o desejo como um
impulso instintivo que se situa na esfera das funcdes propriamente vitais'®. Para
Hegel, o desejo € o impulso do eu para si, tensdo da consciéncia-de-si para a

universalidade total e efetiva, ou seja, para o espirito.

A consciéncia-de-si como “tensdo de sair de si” € ja consciéncia-de-si que
deseja como necessidade ontologica. Aqui a consciéncia-de-si deixa de ser aquela
tautologia vazia e engaja-se num conflito dindmico com o mundo e consigo mesma.
O mundo é para a consciéncia-de-si aquilo que desaparece, que nao tem
subsisténcia, “que ndo tem medida nem nunca tera, que n&o tem juizo”, como nos
diz a cancdo popular. E nesse desaparecimento do mundo a consciéncia-de-si

descobre a “insustentavel leveza” do peso de sua afirmacao.

197 E preciso, em Hegel, distinguir o dialético e a dialética. A dialética constitui um de trés momentos,
uma das trés dimensfes significativas essenciais, de tudo o que tem sentido e ser. Toda coisa é,
primeiramente, idéntica a si-mesma: esta identidade-para-si, que faz com que ela seja e que ela
possa ser dita, € o seu momento de entendimento (A € A). Mas uma tal identidade para ela-mesma
abstrata, ndo é aquela de tal coisa, de uma coisa determinada, diferenciada nela-mesma e, assim,
realmente, do outro, que desde que a coisa seja ndo-identificada, diferenciada dela-mesma nela
mesma, portanto, na verdade, contraditéria ou idéntica ao seu oposto. Este € seu momento dialético
(A ndo é nao-A, seja B): “0 momento dialético € a prépria auto-supressdo [das] determinacdes
finitas, e sua passagem pelo seus opostos” (E, SL, § 81, p .343). Isso ja expressa a razdo - poder
supremo de identificacdo, porque opostos eles-mesmos -, mas negativa: a identificacdo dos opostos
anula cada um deles. No terceiro momento, dito especulativo, sera exprimida a razdo na sua
positividade introduzindo o nada de uma determinacdo, nada determinado, como uma nova
determinacéo, positiva, se alimentando da auto-negacao dialética dos opostos identificados um ao
outro (é a identidade positiva de A que nega em B e B que se nega em A). Como vemos, o dialético,
razao negativa, mediatiza o entendimento com a razdo positiva do especulativo e, nisso, faz os trés
momentos um Unico processo que podemos portanto designar como a dialética. Este € o processo
imanente que leva, pela diferenca consigo mesma (contradi¢ao) do dialético, da identidade abstrata
do entendimento para a identidade concreta ou total da razdo" (BOURGEOIS, 2011, 38-39, grifo do
autor, traducao nossa).

198 ver, por exemplo, OLIVEIRA, M. Etica e Sociabilidade. Sdo Paulo: Loyola, 1993, p.188; Ver
também PIPPIN, R. Hegel on self-consciousness: desire and death in the Phenomenology of Spirit.
New Jersey: Princeton University Press, 2011; CAMPELLO, F. A ambivaléncia do desejo: nexos
interpretativos entre a primeira e a segunda natureza em Hegel. UTZ, K; SOARES, M (orgs). A
Noiva do Espirito: Natureza em Hegel. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2010, p.212-231.

199 N&o é o caso de interpretarmos o desejo em Hegel tal como entendemos, por exemplo, o connatus
em Hobbes; aqui o desejo nédo é concebido a partir da dinamica do auftheben hegeliano.



82

7

O objeto do desejo da consciéncia-de-si ndo é mais somente 0 objeto
sensivel porque agora o que é desejado ndo € apenas qualquer objeto em sua
autonomia; mas consumir e negar enquanto verdade desse objeto para que a

consciéncia-de-si se ponha em unidade consigo mesma.

O que a consciéncia-de-si deseja, mesmo sem o0 saber explicitamente, é ela
mesma, ou seja, seu proprio desejo; 0 que nos revela porque somente pode atingir-
se pelo encontro com outro desejo. Diante desse outro, a consciéncia-de-si deseja o0
desejo do outro, quer ser reconhecida como si-mesmo, deseja reconhecimento

como em-si e para-si pelo outro.

A consciéncia-de-si é desejo™'® e sua verdade ocorre somente no encontro
com outra consciéncia-de-si, vivente; desejando ser, sempre, desejo de outro
desejo. A consciéncia-de-si somente é quando é também além de si mesma®’,
somente pode encontrar-se numa outra, alteridade; e somente quando tal alteridade

também seja para si mesma, quando também goza de sua propria autonomia.

10 «A dialética do desejo, enquanto esse é a esséncia da consciéncia-de-si, pode ser compreendida
em trés momentos, a saber: a) O desejo conduz aos objetos do mundo, é o momento do consumir
e do traduzir a realidade efetiva que ndo pode ser imediatamente consumida em saber e, assim,
progredir do incorporar pelo consumo algo ao seu ser fisiolégico para o consumir espiritual, no qual
0 objeto transfigurado em significado é tornado parte do seu si mesmo na forma do conhecimento;
b) O desejo desvela um objeto que Ihe € homélogo — a vida, um objeto que é reflexdo em si
mesmo, um algo centrado-em-si-mesmo, 0 meio no qual a consciéncia-de-si busca a si mesma e
gue constitui assim a sua primeira verdade, vindo a ser como seu outro é a vida. Aquilo a que a
consciéncia-de-si encontra diante de si € a vida, que é necessariamente outro e 0 mesmo; desejar
a vida outra coisa nao é sendo desejar ser si mesmo; ¢) O desejo suprassume o desejo — desejar a
vida conduz a desejar a si mesmo, desejar o desejo, 0 conhecer se transmuta em reconhecer e a
consciéncia-de-si ja ndo se satisfaz apenas em conhecer quer ser reconhecida em seu desejo,
assim é o desejo que se busca a si mesmo no outro, o desejo do reconhecimento do Eu por outro
Eu, o desejar o desejo do Outro” (SISNANDO, 2013).

11 «1s50 de querer ser exatamente aquilo que a gente ¢ ainda vai nos levar além” (LEMINSKI, 2013);
“A consciéncia € para si mesma seu proprio conceito; imediatamente portanto, € o ato de
ultrapassar o limitado e, quando esse limite lhe pertence, o ato de ultrapassar-se a si mesma’ (...) A
consciéncia ndo é uma coisa, um ser-ai determinado; estd sempre para além de si mesma, supera a
si mesma ou se transcende. E essa exigéncia transcendental que constitui a natureza da
consciéncia (...) Ora, toda consciéncia comum € também consciéncia transcendental, toda
consciéncia transcendental é também, necessariamente, comum; a primeira ndo se realiza senao
na segunda. Isto quer dizer que a consciéncia comum supera-se a si mesma, transcende-se e
torna-se consciéncia transcendental. Mas o movimento de se transcender, de ir além de si, é
caracteristico da consciéncia. Propriamente, toda consciéncia é mais do que acredita ser, € iSSO € 0
que faz com que seu saber se divida. Ele é a certeza (subjetiva) e, enquanto tal, op8e-se a uma
verdade (objetiva). Portanto, o saber é inquieto em si mesmo, visto que deve incessantemente
superar-se; tal inquietude, que Hegel descreve em termos existenciais, é inapaziguavel enquanto o
término nao for atingido, um término que permanece necessariamente fixado pelo dado do
problema: ‘a meta esta ali onde o saber ndo necessita ir além de si mesmo, onde a si mesmo se
encontra, onde o0 conceito corresponde ao objeto e 0 objeto ao conceito. Portanto, a progressao
rumo a essa meta ndo pode ser detida, e ndo se satisfaz com nenhuma estagao precedente”
HYPPOLITE, 1960, p.32-33).



83

A consciéncia-de-si implica necessariamente outras consciéncias-de-si. A
vicissitude do desejo esta na sua capacidade de impulsionar a consciéncia-de-si
para a acdo, para além da contemplacdo. O desejo que “nega-conserva-eleva’ a
consciéncia-de-si € o desejo que ndo se funda na identidade, mas no principio da

112

diferenciacdo™“. O desejo humano é o desejo de reconhecimento.

Contudo, o que devemos apreender com o conceito hegeliano de
reconhecimento®? Ora, pelo menos a ciéncia “de que a outra consciéncia é igual &
primeira e que, portanto, o fazer das duas consciéncias-de-si deve ser simétrico”
(BORGES, 1995b, p.29).

12 wp diferenca é a negatividade que a reflexdo tem em si, o Nada, que se diz mediante a linguagem
idéntica, € o movimento essencial da prépria identidade, que, simultaneamente, se determina como
negatividade de si mesma e é diferente da diferenca (...) A diferenga, assim concebida como
unidade de si e da identidade, é diferenca determinada em si mesma. N&o é transicdo a um outro,
nem relagdo a um outro fora dela; tem seu outro, a identidade, nela mesma; do mesmo modo que
esta, recebendo a determinacéo da diferenca, ndo se perdeu nesta como em seu outro, mas ali se
conserva, € a reflexdo em si da diferenca e seu momento (...) A identidade se decompde nela
mesma em diversidade, porque, como diferenca absoluta em si mesma, ela se pousa como o
negativo de si, e esses seus momentos, que sao ela prépria e seu negativo, sédo reflexdes em si,
idénticas consigo mesmas; ou porque ela mesma suprime seu imediato negar e, em sua
determinacao, reflete-se em si. O diferenciado subsiste como diferente indiferente (gleichgultig
Verschiedene) reciprocamente, porque € idéntico consigo mesmo, isto &, porque a identidade
constitui seu terreno e elemento; ou seja, o diferente € 0 que €, precisamente em seu contrério, a
identidade” (MENEZES, 1969, p.193-195).

13« que a consciéncia, como entendimento, contemplava fora dela sob o nome de jogo das forgas,
e que ndo é sendo a experiéncia da acdo mitua das causas, passou agora para 0 seio da
consciéncia (...) Agora, o processo passou do em-si ao para-si. Cada forca, cada consciéncia de si
sabe que, agora, o que € exterior lhe € interior, 0 que é interior lhe é exterior. JA& ndo € um
entendimento estranho que pensa tal verdade, é a propria consciéncia que, para si mesma, se
desdobra e se opde a si mesma (...) Tal dialética exprime o que Hegel denomina ‘o conceito do
reconhecimento mutuo das consciéncias de si’. Esse conceito &, primeiramente, para ndés ou em-si,
exprime a infinidade que se realiza no nivel da consciéncia de si; em seguida, porém, é para a
prépria consciéncia de si que faz a experiéncia do reconhecimento. A experiéncia traduz o fato da
emergéncia da consciéncia de si no meio da vida (...) Para si mesma, é certeza absoluta de si, para
outro é um objeto vivente, uma coisa independente no meio do ser, um ser dado; portanto, vista
como ‘um fora’. E tal desigualdade que deve desaparecer, e desaparecer tanto de um lado como de
outro, pois cada uma das consciéncias de si é também uma coisa vivente para o outro e uma
certeza absoluta de si para si mesma; ademais, cada uma sé pode encontrar sua verdade ao se
fazer reconhecer pelo outro tal como é para si, manifestando-se no exterior tal como € no interior.
Na manifestacdo de si, porém, deve descobrir uma igual manifestacéo, no outro (...) Somente sou
consciéncia de si quando me faco reconhecer por outra consciéncia de si, e se reconheco a outra
do mesmo modo. O reconhecimento mutuo, tal como os individuos se reconhecem ao se
reconhecerem reciprocamente, cria o elemento da vida espiritual (...) O conceito da consciéncia de
si &, com efeito, ‘o conceito da infinidade se realizando na e para a consciéncia’; ou seja, exprime 0
movimento por meio do qual cada termo torna-se ele mesmo infinito; portanto, torna-se outro ao
permanecer ele mesmo (...) E somente nessa relacdo das consciéncias de si que se atualiza a
vocacdo do homem, aquela de encontrar-se a si mesmo no ser, fazer-se ser. E preciso, porém, no
esquecer que esse ser ndo é o da natureza, € o ser do desejo, a inquietude do Si; por conseguinte,
0 que devemos reencontrar no ser, ou nele atualizar, € esse modo de ser proprio a consciéncia de
si. Hegel chega a duvidar que o termo ‘ser’ convenha a tal forma de existéncia (...) portanto, a
consciéncia de si é, decerto, aquilo que é ao recusar-se a ser, e no entanto essa recusa essencial
deve aparecer no ser, manifestar-se de algum modo. Tal sera o sentido da luta pelo reconhecimento
muatuo (HYPPOLITE, 1960, p.179-182).



84

O objeto imediato do desejo € a vida (o0 vivo); mas nada € capaz de satisfazer
o desejo enquanto seu objeto ndo for outra consciéncia-de-si, outro desejo que faca
sobre sua prépria consciéncia-de-si uma Uunica e mesma acdo do sujeito.
Encontramos deste modo uma das mais significativas e belas passagens de um
texto filoséfico: a dialética do senhor e do escravo™*. Todos os conceitos operatérios
desta dialética encontram aqui lugar definitivo para sua apreenséo. E isso, porque
todo “sujeito humano se constitui tdo somente no horizonte do mundo humano e a
dialética do desejo deve encontrar sua verdade na dialética do reconhecimento”
(VAZ, 2002, p.195).

A consciéncia-de-si experimenta um “re-encontrar-se por meio de si mesma”.
Ao formar seu ser-para-si, torna-se seu proprio ser-para-si-mesma e alcanca deste
modo a consciéncia-de-si de que é ela prépria também em-si e para-si. Para Hegel,
segundo Vaz (2002), senhor e escravo nao sao personagens de uma “estrutura
arquetipal” da qual procederia toda a histéria’*>; e sim figuras de uma parabola que
se referem a momentos dialéticos presentes no texto da FAE e que exple a
formacao do individuo para o “saber absoluto” que se apresenta como fundamento

para a “exigéncia historica” de uma sociedade do reconhecimento universal.

Interpretamos o primeiro encontro de duas consciéncias-de-si hdo enquanto
uma identificagdo amorosa, mas uma “luta de vida ou morte”. Cada uma quer provar
gue é auténtica consciéncia-de-si sem limitacdo de nenhum ser-ai. O impasse
estabelecido é o de que se reconhecer a outra ndao havera condicdo de sua
afirmacdo; mas se nao reconhece a outra enquanto livre e capaz de reconhecer,
também permanece sem afirmacdo nenhuma. Que fazer? Para Sartre, por exemplo,

nada; pois “o inferno sdo os outros”; ndo é possivel nao fazer do outro “coisa”.

Imaginemos, como diria Platdo, um eu vagando pelo mundo. Ora, todo eu é
dativo de significado e enquanto tal nomeia tudo quanto aparece; diante do eu tudo
sao coisas. Mas “eis que de repente, ndo mais do que de repente”, em tom de bossa

viniciana, ou “eis que de repente, no meio do caminho tinha uma pedra”, se

114 ver, por exemplo, VAZ, H. Senhor e escravo: uma parabola da filosofia ocidental. TOLEDO, C;

MOREIRA, L. (orgs). Etica e direito. S&o Paulo: Loyola, 2002, p.183-202.

1S “(...) uma das encruzilhadas do pensamento pdés-hegeliano, sobretudo desde quando Marx fez
dessa pagina de Hegel uma das chaves de leitura da histdria universal” (VAZ, 2002, p.183); Ver
também HYPPOLITE, J. A Fenomenologia ndo é a histéria do mundo. Génese e estrutura da
Fenomenologia do Espirito. Lisboa: Discurso Editorial, 1960, p.51-55.



85

preferirmos uma linguagem drummondiana, notemos que esta pedra na verdade
seria um outro eu, e que por sua vez também é dativo de significado e age de modo
idéntico aquele eu primeiro; eis que, agora, necessariamente, surge um paradoxo,
gual seja, ndo se pode deixar nenhum outro eu livre, pois sua agao de “dar sentido”
objetificaria aquele primeiro eu; que por sua vez também agiria como sujeito fazendo

0 mesmo movimento. Dai, por assim dizer, eis que uma guerra esta declarada.
Diz Chiereghin (1998, p.92-94):

Na Iuta pelo reconhecimento que aqui se acende, o fim resulta
inatingivel porque a autoconsciéncia ndao conhece outra forma de
confirmacdo da propria existéncia — que lhe possa vir de uma outra
autoconsciéncia — que ndo seja a supressao desta autoconsciéncia ou
a sua submissdo. Em ambos os casos, ndo se da um verdadeiro
reconhecimento. Se o resultado é a morte de um dos dois
contendores, “a morte € a negagao natural da propria consciéncia, a
negacdo sem a independéncia, negacao que, portanto, permanece
privada do requerido significado do reconhecer”. Se o resultado €, ao
invés, a submissdo de um dos dois, tal sucede porque uma das duas
autoconsciéncias se retirou perante o medo da morte e preferiu
reduzir-se a escraviddo do que perder a vida. Mas, deste modo, a
consciéncia servil, bloqueada na prépria maturagdo pelo medo da
morte, € em si mesma algo incompleto e parcial que ndo pode nem
sabe oferecer mais do que um reconhecimento igualmente parcial e
totalmente inadequado para satisfazer a autoconsciéncia vencedora
(...) Se o senhor pbe o trabalho do escravo entre si e 0s objectos,
condena-se a depender da actividade do escravo; semelhantemente, o
trabalho através do qual o escravo transforma os objectos para
satisfazer o apetite do senhor, forma e educa o escravo mas néo
consegue fazé-lo recuperar a liberdade nem Ihe restitui a totalidade de
si mesmo (...) Com efeito, se a consciéncia servil ndo consegue
reconquistar-se a si mesma da totalidade peridada de si, ndo esta
sequer em termos de reconhecer o senhor como totalidade, e assim
qualquer funcdo totalizante esta agora fora do seu alcance: “ao
verdadeiro reconhecer falta 0 momento pelo qual o que o senhor faz
perante o outro individuo, fa-lo também consigo mesmo, e pelo qual o
gue o escravo faz para consigo, fa-lo para com o outro”.

O reconhecimento propriamente dito ocorreria somente quando realizada a
unidade das consciéncias-de-si; onde haveria reciprocidade de reconhecimento, ou
seja, se cada uma das consciéncias-de-si postas como dependentes e opostas,
livremente concebesse a outra, pela alienacdo, como independente e livre; numa

relacdo de liberdade reconhecida.



86

Examinando tal questdo sob a forma de silogismo™®, como estabeleceu
Aristoteles, a originalidade hegeliana é apresenta-lo desde o pensamento pensante,
ou dito de modo mais proprio, a partir da dialética. Aqui o termo médio, ou seja, a
mediacdo, as duas consciéncias-de-si e 0 mundo ao mesmo tempo, € dissolvido nos
termos extremos, quer dizer, nas duas consciéncias-de-si. Ndo ocorre assim a
condicdo de uma como um meio para a outra. O mundo se dilui nas duas
consciéncias-de-si. O mundo somente se explica quando se partilha os significados.
O mundo ndo € um terceiro termo, pois existe nos dois primeiros. O sujeito
hegeliano somente se manifesta quando se expressa (iSSO nos remete as
meditacOes cartesianas do cogito que somente existe quando concebido e no ato de
sua enunciacdo) e somente se expressa quando reconhece o0 outro como sujeito

(isso nos remete a uma substéancia finita, mas ndo enquanto substancia espinosista).

Ora, observamos assim que o outro, na concepcdo hegeliana, deve ser
independente. H4, portanto, um respeito incondicional a diferenca (e isso nos remete
as infundadas criticas ao pensamento de Hegel como um “filésofo da identidade”

entendida como anulagéo da alteridade).

16 “(...) cujos extremos sdo S (senhor) e E (escravo), enquanto o termo-médio é a coisa(C).
Obtivemos, portanto, o seguinte silogismo pratico: S-C-E. Como segunda duplicagdo da primeira
duplicacdo, o senhor relaciona-se com a coisa mediante o escravo. Temos assim o segundo
silogismo da dominacéo, S-E-C, no qual o senhor e a coisa, objeto do desejo, sdo extremos, ficando
o termo médio ocupado pelo escravo. Preenchendo conceitualmente a forma do silogismo, obtemos
a explicacdo. Como consciéncia-em-geral, o escravo relaciona-se com a coisa de modo negativo;
ele é apenas ferramenta viva, negatividade atuante, capaz de desgastar a natureza, suprimi-la do
lado independente e transforma-la em objeto de consumo. O senhor obtém entdo o que nao
conseguia somente pelo desejo, isto é, desfrutar a natureza por seu lado tornado dependente,
oferecido ao gozo. Ao escravo s é dado transformar (bearbeiten) a coisa. Para o silogismo duplo
do escravo, a dominagéo estabelece duas rela¢cdes mediadas, E-S-C (pela submissdo ao senhor,
ele se submete a coisa), e, como segunda duplicacdo, E-C-S (pela submissdo a coisa, ele se
submete ao senhor). Quanto a natureza independente que se torna dependente, os silogismos
seriam simétricos as do escravo (...) Nos dois momentos, o senhor foi reconhecido por uma outra
consciéncia que neles se pds como inessencial, primeiro na transformacao da coisa, segundo, na
confirmacao a uma existéncia determinada. Esta presente aqui o momento do reconhecer no qual a
outra consciéncia se suprime como ser-para-si e faz em si 0 que a primeira faz nela. Mas também o
segundo momento, no a acdo do escravo é acdo do senhor. Este age mediante o escravo, e sua
esséncia é o ser-para-si. Ele é a poténcia negativa, diante da qual a coisa nada conta e por isso é
consumida sem mais. Em toda esta relacdo, vem dele o agir essencial, diante do qual o agir do
escravo aparece destituido de esséncia (pois € o fazer de uma ferramenta obediente). Mas se é
assim, o reconhecimento resultou desigual. A nova contradicdo escapa a potencia do senhor: a
verdade da certeza de si, que sO poderia provir de um igual, € dada por uma consciéncia que o
préprio senhor tornou desigual. Como este objeto ndo corresponde a seu conceito, 0 ser-para-si do
senhor s6 encontra a verdade de uma consciéncia escrava. Por conseguinte, a dominagdo entra
sua propria esséncia na inversao daquilo que ela quis ser; por sua vez, a servidao, reprimida em si,
se abre a verdadeira independéncia, como contraparte daquilo que ela é de modo imediato”
(SANTOS, 2007, p.201-202, grifo do autor).



87

Contudo, se na luta do reconhecimento, todos agissem de modo igual,
somente um sobreviveria ou ambos morreriam. Dai ser indispensavel que apos a
luta todos permanecam vivos para que um possa renunciar em favor do outro
(reconhecimento unilateral), ou seja, um reconhecendo o outro como (seu) senhor e

se reconhecendo e sendo reconhecido como escravo.

Diz Hegel (2002, 88187-188, p.145-146, grifo do autor):

Devem travar essa luta porque precisam elevar a verdade, no Outro e
nelas mesmas, sua certeza de ser-para-si. S6 mediante o pér a vida
em risco, a liberdade [se comprova]; e se prova que a esséncia da
consciéncia-de-si ndo é o ser, nem o modo imediato como ela surge,
nem o seu submergir-se na expansao da vida; mas que nada ha na
consciéncia-de-si que nao seja para ela momento evanescente; que
ela é somente puro ser-para-si. O individuo que néo arriscou a vida
pode bem ser reconhecido como pessoa; mas néo alcancgou a verdade
desse reconhecimento como uma consciéncia-de-si independente.
Assim como arrisca sua vida, cada um deve igualmente tender a morte
do outro; pois para ele o Outro ndo vale mais que ele préprio. Sua
esséncia se lhe apresenta como um Outro, esta fora dele; deve
suprassumir seu ser-fora-de-si. O Outro € uma consciéncia essente e
de muitos modos enredada; a consciénica-de-si deve intuir seu ser-
Outro como puro ser para-si, ou como negacao absoluta (...) Com
efeito, como a vida é a posicdo natural da consciéncia, a
independéncia sem a absoluta negatividade, assim a morte é a
negacdo natural desta mesma consciéncia, a negacdo sem a
independéncia, que assim fica privada da significagdo pretendida do
reconhecimento.

Deste modo, livre € somente aquele que se torna livre; e escravo € aquele
gue pelo temor da morte preferiu a vida a liberdade (“aquele que néo arrisca a vida
pela liberdade pode até possui-la, mas ndo tem dignidade em vivé-la”). O temor ao
senhor absoluto (a morte) fez de um, escravo e de outro, senhor; este é para-si e
aguele para-outro (para o senhor o qual considera sua verdade). “No medo absoluto
do escravo ante a morte, ele dissolveu-se intimamente, e tudo o que era fixo vacilou”
(ROSENFIELD, 2002, p.56).

Contudo, impedido de reconhecer o outro que o reconhece, o senhor se
encontra naquela situacao existencial quase insuportavel, ou seja, somente pode ser
senhor na medida em que é reconhecido, mas recusando-se a reconhecer o
escravo, nega a0 mesmo tempo, o sujeito que poderia reconhecé-lo. O senhor, pelo

desejo, consome 0 que o0 escravo produz e somente chega a certeza de si mesmo



88

através de uma consciéncia dependente. O senhor ndo pode nem quer negar-se
como senhor; sua verdade é a consciéncia servil. Por sua vez, o escravo ndo quer
tal condicdo, mas a assumiu, pois quis “sobreviver”; na medida em que trabalha, se
forma (Bildung) e sua formagé&o junto com o medo da morte permitem um retorno ao
seu si-mesmo, enriquecido; ndo como era anteriormente (puro eu), e sim como

consciéncia que tem a outra suprassumida.

Dito de outro modo, pela angustia é que se toma consciéncia da precariedade
e da historicidade da condicdo humana®’. O trabalho &, ent&o, segundo Hegel, e
dito proximo da linguagem psicanalitica, o “desejo recalcado”. Forma e educa. Nega
a natureza e produz a cultura; ou seja, liberta. Contudo, tal liberdade néo é efetiva,
pois existe num mundo ainda marcado pela cisdo entre senhor e escravo (a
categoria Ultima daquela dialética € o reconhecimento). A dialética da liberdade é
uma dialética da sociabilidade. A génese do individuo coincide com a génese de sua
sociabilidade™'®. Ocorre que a metafisica moderna da subjetividade n&o concebe
esta posicdo enquanto um movimento de saida de si mesmo e seu retorno pela

mediacao da alteridade; uma experiéncia de intersubjetividade.

Diz Torres (2001, p.47):

Por isso, Hegel é radicalmente anti-subjetivista e critico feroz de toda
filosofia da reflexdo, marcadamente, da filosofia de Kant. Nao para
negar a subjetividade e a necessidade da reflexdo, mas para dar-lhes
cumprimento, por assim dizer, na identidade dialética final de sujeito e
objeto, certeza e verdade, pensamento e ser, na ldéia Absoluta, raiz e
coroamento de todo o sistema.

17 A morte para Hegel pode ser entendida como um senhor absoluto, uma negacao nao-dialética,

uma aniquilacdo pura e simples do ente; parece ndo haver espaco para uma especulacdo sobre
uma vida apés a morte. Neste sentido, guardadas as devidas restricbes, podemos aproximar esta
angustia profunda advinda da morte com a licdo kierkegaardiana que nos ensina ndo fazer do outro
0 sentido da nossa existéncia.

8 «(...) onde estaria a consciéncia-de-si original, que transmitiria as outras o contagio de sua
autenticidade? E possivel evitar a cadeia da ma infinitude, como se cada consciéncia resumisse em
refletir-se em todas as outras ja formadas? A resposta se encontra no modo como 0 escravo
aprende a se relacionar com o Senhor Absoluto, a morte. Ao vencer o0 medo da morte e sobressumir
a coisa em geral, o escravo encontra o caminho da humanidade que ele produz em si mesmo. Pelo
dominio da natureza, ele se torna espirito. A ascese do espirito € produto do trabalho, e ndo provém
de qualquer esséncia que venha pronta ndo se sabe de onde. A objecdo de circularidade cai por
terra porque a dialética do trabalho introduz o conceito no espirito tornado livre. Nao faz sentido
procurar um momento particular da histéria para enquadrar a relacdo entre senhor e escravo. Ela
pertence a todos os tempos e ocorre sempre de novo onde os homens procuram a verdade de si. O
Eu nunca cessa de reconhecer-se como NOs (Nosotros, diz expressivamente o espanhol). Sendo
nés mesmos, somos sempre Outros, em luta permanente com a existéncia natural” (SANTOS,
2007, p.204-205, grifo do autor).



89

A individualidade é suprassumida no individuo universal que se elevou a

dimensdo da comunhao das liberdades e reconheceu sua humanidade.

Diz Moraes (2003, p.253-254):

Pois somente na reciprocidade encontra-se 0 reconhecimento
auténtico; mas o reconhecimento de uma consciéncia-de-si por outra
ja € o inicio de um processo universal de reconhecimento (...) O ponto
a considerar é que o suprassumir o ser-outro, ndo é a eliminacdo da
alteridade, mas a negacao do outro como uma ameaca a singularidade
da consciéncia-de-si. Mais ainda, implica, igualmente, o considerar do
outro como ser diferente na identidade reciproca, e também o elevar
do reconhecimento do outro ao reconhecimento de todo o Outro; em
resumo, suprassumir a contraposicdo na universalidade do reconhecer
reciproco.

Este reconhecimento do outro numa relacdo de reciprocidade nos remete a
aceitacdo da universalidade, na medida em que ambos sdo considerados fontes

valorativas como diferencas numa unidade.

Diz ainda Moraes (2001, p.92):

N&o ha unidade sem antagonismos (...) a identidade do eu sera tanto
maior quanto maior o reconhecimento do outro como outro-de-si-
mesmo na nao-identidade absoluta (...) preservando as diferencas no
eu e no outro, é que se pode conceber a unidade do eu com o outro
(...) o outro que, na sua alteridade, jamais me completa, mas que
sempre revela, na minha incompletude, a necessidade essencial de
sua presenca.

Nossas consideracfes sobre a “dialética do reconhecimento” passam agora a
determinada “fruicdo estética”, uma vez que mesmo pela falta de autoridade
filoséfica da poesia e sua perspectiva somente representacional, o poder das

metaforas sempre ocorre de modo significativo.

Diz Ferreira (1992, p.328, grifo do autor):

(...) pois se a proposicéo especulativa sera, formalmente, sempre uma
proposicao, o discurso filoséfico articulado, a exposi¢éo dialéctica tera
sempre, igualmente, como <<partes ou elementos>>, as proposicoes.
Permanece a necessidade do esforgco do pensar especulativo por
libertar-se dos esquemas abstractivos e redutores do entendimento, da
unilateralidade e pontualidade das suas posi¢des. O pensar que tenta
exprimir, no conceito, a verdade, a realidade e a presenca do todo a si



90

mesmo e que quer situar-se livremente na palavra da Ciéncia como
em sua casa, que procura ser a voz e nao a letra da vida, ao lutar pela
plasticidade da sua propria linguagem, tanto na producdo dos
conceitos como na sua inter-relagé@o, esse pensar que é Filosofia em
exercicio, (...) aparenta-se a imaginagao poetica.

Hegel conclui sua FAE com versos adaptados do poeta Schiller*'® e muitas de
suas passagens mais radicais e de maior densidade filosofica sé@o, por assim dizer,
acompanhadas de uma prosa poética. “As feridas do espirito curam sem deixar
cicatrizes” (HEGEL, 2002, 8669, p.455). “O verdadeiro € assim o delirio baquico,
onde ndo ha membro que ndo esteja ébrio” (HEGEL, 2002, 847, p.53). “O botéo
desaparece no desabrochar da flor’ (HEGEL, 2002, 802, p.26).

Ora, recordamos que foi a partir do poema “Nascer de novo” de Carlos
Drummond de Andrade o imediato para a reflexdo sobre a “dialética do
reconhecimento” como “segundo nascimento”; tal “segundo nascimento” acaba se
tornando efetivo primeiro nascimento, uma vez que 0 espirito pode assim ser
concebido como “cultura”. O que se pretende é percorrer o assim chamado “circulo

do saber” e retornar de modo enriquecido aquele imediato.

Escreve Andrade (1980, p.39-40):

Nascer: findou o sono das entranhas
surge o concreto,

a dor de formas repartidas.

Tao doce era viver sem alma,

no regaco do cofre maternal,
sombrio e célido.

Agora, na revelagéo frontal do dia,

a consciéncia do limite,

0 nervo exposto dos problemas.

Sondamos, inquirimos sem resposta:
nada se ajusta, deste lado,

a placidez do outro?

E tudo guerra, ddvida no exilio?

O incerto e suas lajes criptogréaficas?
Viver é torturar-se, consumir-se

a mingua de qualquer razéo de vida?

19 “(...) do cadlice desse reino dos espiritos espuma até ele sua infinitude” (HEGEL, 2002, §808,

p.545).



91

Aqui podemos tracar um paralelo entre aquele caminho percorrido pela
consciéncia, na perspectiva do espirito finito na FdE, da certeza sensivel até a
consciéncia-de-si, e as primeiras linhas do poema até o0 seguinte verso: a

consciéncia do limite.
Diz Hegel (2002, 811, p.31):

Certamente, o espirito nunca estd em repouso, mas sempre tomado
por um movimento para a frente. Na crianca, depois de um longo
periodo de nutricdo tranquila, a primeira respiracdo — um salto
gualitativo — interrompe o0 lento processo do puro crescimento
guantitativo; e a crianca esta nascida.

As analogias prosseguem com a perspectiva dialética de “ver o negativo de
frente” (na revelacédo frontal do dia). Também observamos, se assim o for, a

coincidéncia de sentidos da expressao hegeliana “jogo de forgas” com a expresséo

7

drummondiana € tudo guerra; bem como no “momento do entendimento”
(sondamos, inquirimos sem resposta). Ou ainda, e talvez mais acertadamente,

com aquela ja citada dialética heraclitiana em sua decisiva divisa do “tudo flui”.

Consideremos entdo a segunda parte do poema. Aqui nosso propasito de
encontrar metaforas para a “dialética do reconhecimento” como “segundo

nascimento” encontra sossego.

Escreve ainda Andrade (1980, p.39-40):

Eis que um segundo nascimento,
nao adivinhado, sem anudncio,
resgata o sofrimento do primeiro,
e o tempo se redoura.

Amor, este 0 seu nome.

Amor, a descoberta de sentido

no absurdo de existir.

O real veste nova realidade,

a linguagem encontra seu motivo
até mesmo nos lances de siléncio.

A explicagdo rompe as nuvens,

das aguas,

das mais vagas circunstancias:

N&o sou eu, Sou o outro

gue em mim procurava seu destino.
Em outro alguém estou nascendo.



92

A minha festa,

0 meu nascer poreja a cada instante
em cada gesto meu que se reduz

a ser retrato, espelho, semelhanca
de gesto alheio aberto em rosa.

O verso é explicito: eis que um segundo nascimento. A dialética do
reconhecimento em seus momentos do desejo, do senhor e do escravo, da
liberdade, assim poderia ser tematizada sem prejuizos? Quando lemos, por
exemplo, ndo adivinhado ou sem anuncio, poderiamos estabelecer relacdo com
aquela assertiva hegeliana de um “eu” sem a priori nem pressupostos. Ou a relacéao
sutil entre o “real” e o “real efetivo” no verso o real veste nova realidade. Ja em a
linguagem encontra seu motivo, teriamos o correspondente hegeliano nas
proposi¢cdes comuns em sentido especulativo. E ainda, de modo mais proprio e afim
com a teméatica deste texto, teriamos N&o sou eu sou O outro / que em mim
procurava seu destino / em outro alguém estou nascendo / a minha festa / o
meu nascer poreja a cada instante; aqui colorimos o que também poderiamos
dizer em léxico filosdfico. Finalmente, um retorno enriquecido, de gesto alheio
aberto em rosa. O circulo se completa em seu retorno mediado ao seu inicio. A
rosa daquele acima citado segundo paragrafo de Hegel. A metafora da flor que nos
ensina a “insuportavel beleza” do aufheben. O convite indeclinavel ao paciente

esforco do movimento do conceito em permanente suprassumir, suprassuncgao.

Diz Hegel (2002, 821, p.36, grifo do autor):

s

Se 0 embrido é de fato homem em si, contudo ndo o € para si.
Somente como razdo cultivada e desenvolvida — que se fez a si
mesma 0 que € em si — é homem para si; s essa é sua efetividade.
Porém esse resultado por sua vez é imediatez simples, pois é
liberdade consciente-de-si que em si repousa, € que nao deixou de
lado a oposicéo e ali a abandonou, mas se reconciliou com ela.

Com efeito, o “mundo humano” pode ser reconhecido como uma totalidade
dindmica de significados; € somente nesta totalidade que encontramos o0s

determinantes fundamentais desse reconhecimento, a saber, desejo e liberdade.



93

Diz Hyppolite (1960, p.171, grifo nosso):

A consciéncia-de-si, que é desejo, s6 chega a sua verdade ao
encontrar outra consciéncia-de-si, vivente como ela. Os trés momentos
— 0 das duas consciéncias-de-si postas no elemento da exterioridade e
0 desse mesmo elemento, o ser-ai da vida — déo lugar a uma dialética
gue conduz da luta pelo reconhecimento até a oposicdo entre o
senhor e o0 escravo, e dai a liberdade.

Ora, 0 que a consciéncia-de-si deseja é 0 seu proprio desejo. E ja dissemos
gue seu destino é “ser desejo de outro desejo” (ndo sou eu sou 0 outro que em
mim procurava seu destino). Hegel nos mostra que o enfrentamento entre
consciéncias-de-si € uma experiéncia fundadora da liberdade; em si mesmas nada

s&0; somente vém-a-ser pela relagao.
Diz Rosenfield (2002, p.51):

Vale ressaltar que o senhor e o escravo ndo estdo nessa posicao por
qgualquer determinacdo social, como se 0 seu nascimento o0s tivesse
destinado a tal posicdo, mas que se trata de uma determinacéo
reciproca posta pelo préprio combate. E que o reconhecimento é
tributario de uma experiéncia limite, a da morte.

A liberdade entdo ndo pode ser algo dado, mas conquistado a cada instante.
Ao libertar-se da natureza elevando-se ao “reino do espirito”, todos entramos no
‘jogo das relacbes” (é tudo guerra, a minha festa), na dimensdo simbdlica da
existéncia. Contudo, ndo se estd somente “condenado a liberdade”, mas a “nascer

duas vezes”, a saber, como physis e como logos.

Assim sendo, “reconhecimento” somente a partir desse “segundo nascimento”
gue nos torna aquilo que ja somos, ou seja, transcendéncia das determinagcdes da
natureza e liberdade do mundo pela criagdo. A mesma liberdade conquistada por
Prometeu através da palavra; “E achava bonita a palavra escrita” (MORAES, 2013b);

uma vez que liberdade € a bela tarefa de libertacéo.



94

Outra “estacdo poética” poderiamos considerar no paralelo entre os
heterénimos de Fernando Pessoa'® e aquele movimento de figuras e momentos da
“infeliz consciéncia-de-si” presente na FdE. Tal “eletiva” aproximacdo ocorreria
segundo determinadas “medidas”, a saber, a) ndo seria o caso de reflexao filoséfica
da poesia em geral; b) ndo seria o caso de leitura comparativa entre autores em
particular; e c) ndo seria 0 caso de comprovar hipétese, mas tdo somente outro
exercicio de pensar hegelianamente alguns versos pessoanos, de modo singular,

sob horizonte de temas contemporaneos.

Ora, apreender a Fenomenologia seria como fenomenologicamente aprender.
Ao movimento das figuras corresponde a “experiéncia que faz a consciéncia” em sua
formacédo (Bildung). Ao movimento dos momentos a “ciéncia da experiéncia da
consciéncia” no curso do mundo. Biografia e historia, por assim dizer. Figuras da

consciéncia e formagdes histérico-sociais, melhor dizendo.
Deste modo, nos diz Meneses (2006, p.132), que a relagdo posta

entre o espirito do mundo e a consciéncia ndo € de mutua exclusao,
mas de inclusdo reciproca. Nado s6 porque o singular faz parte do
universal, mas porque s6 nos individuos tudo existe, e o espirito
alimenta-se de sua realidade efetiva.

120 «“Resumindo, ha, com efeito, um drama Caeiro, um drama Reis, um drama Campos, que, em

conjunto, compdem um outro drama. E ha, por outro lado, a poesia ortdnima que, mesmo possuindo
um estatuto préprio, ndo identificavel com o da poesia heterbnima, é igualmente sentida ‘por instinto
dramatico’, o que autoriza inclui-la na composi¢do do sentido global, sinalizado por Fernando
Pessoa (...) considerando que, no plano de sua obra individual, Fernando Pessoa orténimo e os
heterénimos Alberto Caeiro, Ricardo Reis e Alvaro de Campos constituem mundos poéticos
singulares, organicamente permeados por uma tensado dialégica sem conciliagdo; considerando,
além disso, que, no plano global da poética pessoana, todos eles juntos compdem um contexto
polifénico e dialdgico, cujas vozes se entrelagam numa contrastagdo permanente, algumas vezes
aparentando conciliar-se, mas de fato mantendo-se irredutiveis em seu jogo dubitativo, suspensivo
e inquisitivo, dissolvendo toda pretenséo de saber verdadeiro; € justo inferir que o significado global
desse conjunto poético ndo esta a solicitar tratamentos totalizantes, conciliantes e unificadores, do
tipo preconizado pela aplicacdo do modelo reflexivo hegeliano, mas, antes, um tratamento néo
sintetizador, que resguarde a sua irredutibilidade dialégica e o seu sentido essencialmente
dubitativo, inquisitivo e suspensivo. Tal modelo reflexivo, penso eu, pode ser buscado na epoché da
filosofia cética (...) Segundo o préprio Fernando Pessoa sdo esses 0s seus verdadeiros
heterbnimos. Os demais personagens por ele inventados seriam, ou ‘semi-heterénimos’ (por
exemplo, Bernardo Soares, que dele se distingue pelas ideias, sentimentos e visdo de mundo, mas
nao pelo estilo), ou simples ‘personalidades literarias’. Note-se que Bernardo Soares é apresentado,
ora como semi-heterdnimo — ‘E um semi-heterdnimo porque, ndo sendo a personalidade a minha, é,
ndo diferente da minha, mas uma simples mutilacdo dela. Sou eu menos o raciocinio e a
afetividade’ (PESSOA, 1995. p.98) - ora como uma personalidade literaria — ‘... o B.S. ndo é um
heterbnimo, mas uma personalidade literaria’, escreve em carta a Gaspar Simdes, datada de
28/07/1932 (PESSOA, 1995. p.465)” (ABDO, 2005, p.14-16 e nota 12, grifo do autor).



95

A primeira experiéncia que fez a consciéncia foi buscar a verdade nas coisas,
obter saber imediato, aqui e agora. A sensacao de realidade seria algo assim como

"2121 A consciéncia

uma certeza “alucinante”. Entdo, como expressaria essa “certeza
“percebeu”, segunda experiéncia, que a palavra seria garantia daquilo que sabe.
Contudo, ocorre que a descricao dos objetos acaba n&do dizendo a “esséncia das
coisas”. Dai a consciéncia buscou aquele “universal incondicionado”, terceira
experiéncia, analisando a realidade como um “jogo de forgas”, reino de leis, infinito.
E novamente a consciéncia desesperou, pois “entendeu” que a objetividade externa

€ sua proépria realidade, suas proéprias leis.

Com efeito, a consciéncia, outra vez, se suprassumiu como pura consciéncia
e se tornou consciéncia-de-si, tomou a si propria como objeto. Comecou como
desejo e se definiu como “movimento de retorno a partir do ser percebido e sentido
sobre si mesma” (MENESES, 2006, p.137). Desse modo, a consciéncia-de-si faz
sobre ela 0 mesmo que investia sobre a outra: “deseja o desejo do outro, ama ser

amada, reconhecer, porque quer ser reconhecida” (MENESES, 2006, p.138).

121 «p dialética da identidade e da alteridade ja se apresentava com notavel mobilidade no capitulo da

certeza sensivel. A alternancia dos advérbios de lugar e tempo sup8e reciprocidade de troca no
préprio ato de indicar o sensivel. Sejam considerados categorias ontoldgicas ou déicticos puramente
gramaticais, - a discusséo a respeito ndo a podemos fazer aqui — gozam eles da propriedade de ter
a significacao fora de si, como se o predicado fosse expulso do sujeito no préprio ato de expressao.
Assim, ‘aqui’ e ‘agora’, tdo logo enunciados, trocam de lugar e de tempo, no movimento incessante
de tornar-se outro em si mesmos, condicdo sem a qual ndo poderiam indicar a permanéncia de
algo. Se dissermos ‘agora € noite’, amanha diremos ‘agora ¢ dia’; ‘agora’ precisa ser dito de novo,
pois ele é sempre um outro agora. Para ser ‘todos os agora’ — um universal — € preciso que agora
nao seja nenhum (nem-um) agora, e nao fique ‘colado’ no singular, como uma etiqueta. O mesmo
ocorre com 0s nomes préprios, que nada significam enquanto nomeiam; a funcéo de indicar surge
com a ruina da significacdo. Se imaginarmos a cena da representacdo da certeza sensivel de
maneira um pouco diferente da proposta por Hegel, e fizermos intervir dois atores em vez de um, a
‘reciprocidade negativa’ do déictico pode ser melhor aquilatada. Suponhamos que A diga a B, ‘estou
aqui’, ao que B responde, ‘aqui estou eu’, ‘tu estas ai’. Nos, leitores, situados fora da cena, sabemos
muito bem que o ‘aqui de A’ € 0 mesmo que o ‘ai de B” (e vice-versa), de forma que os dois opostos
sdo 0 mesmo; para manterem a funcéo indicativa, devem transformar-se imediatamente em seu
oposto. Para poder funcionar, essa unidade negativa provoca um curto-circuito, e cada polo deve
negar-se a si mesmo para afirmar o outro, e a0 mesmo tempo, negar o outro para se afirmar. No
mundo esférico da dialética hegeliana, ocidente e oriente mudam de lugar & simples invocagéo do
nome. Dizendo o mesmo em linguagem técnica: a identidade é idéntica & ndo-identidade. A
diferenga com a indicacdo do nome préprio é que este forma uma unidade simples com o nomeado,
sem necessidade da mediagcdo negativa. Assim, ‘Branca’, nome proprio, supde apenas um
‘esquecimento significativo’ no ato de nomear, sem entrar na contradicdo. Dessa experiéncia
simples conclui-se: (a) aqui e ai ndo sdo imediatos, mas mediados um pelo outro; (b) cada qual é
um poder negativo; (c) a troca de lugar funciona como matriz da experiéncia do outro, tornando
possivel a qualquer um por-se no lugar de outro; (d) qualquer um é outro de outro; (e) a dupla
negacao é o que chamamos de ‘abstrato’” (SANTOS, 2007, p.231-232, grifo do autor).



96

Ora, esse limbo no encontro das consciéncias € “livro do desassossego’;
visto, percebido e entendido que “o verdadeiro reconhecimento ndo é imediato: é
fruto de um longo processo de reconciliagdo” (MENESES, 2006, p.138). Antes disso
a luta é condicdo, dominacao e escraviddo. Depois, a fuga, estoicismo e ceticismo.
Ao final, angustia. A consciéncia infeliz é cindida e duplicada, jaz em si mesma 0s
reinos do empirico e do universal, o0 mutavel e o imutavel, a dualidade senhor e
escravo. Este drama continua e aquela trama se desoculta; mas essa prosa deve
acabar agora. Aqui, ja seria outra epopeia do Espirito; outra viagem na sua

Fenomenologia'?®. “E preciso navegar’.

Fernando Pessoa ¢ filho “trans-tornado” de época em trans-formacéo; sua
poética € re-velagao dos fascinios e interrogagbes do “mundo moderno”. E ao
contrario de outros artistas que sucumbiram diante das contradi¢cdes de seu tempo,
Pessoa “encarou o negativo”, se fez presente e, paradoxalmente, se dividiu em mais
de 75 figuras (03 oniscientes), entre heterébnimos e ele-mesmo, para suportar

conviver e compreender o todo de seus momentos'®.

122 «Eoj o préprio Hegel quem sugeriu que a Fenomenologia podia ser pensada como a epopeia do

Espirito. Primeiro, ao apropriar-se do verso famoso de Virgilio “Tantae molis erat romanam condere
gentem” e converté-lo em “Tantae molis erat seipsam cognoscere mentem”. Considera, pois, a
Fenomenologia como uma Eneida, 0 que esta esclarecido pelo contexto, no final das “Licbes sobre
a historia da Filosofia”: “Até aqui chegou o Espirito do mundo. A ultima filosofia é o resultado de
todas as anteriores; nada esta perdido, todos os principios sdo conservados. Essa ideia concreta é
o resultado dos esfor¢os do Espirito durante quase 2500 anos (Tales nasceu no ano 640 AC) — do
seu trabalho mais sério, o de tornar-se objetivo para si mesmo e de reconhecer-se”. E segue a
citacdo de Virgilio: “Tantae molis erat...”. depois, Hegel declarou que a Fenomenologia era sua
“viagem de descobrimento” — seria entdo seu Lusiadas — ou sua Odisséia. Segundo Strauss, pode-
se “denominar a Fenomenologia o Alfa e o0 Omega da filosofia de Hegel: aqui, pela primeira vez,
Hegel parte com seus proprios navios, como em um roteiro da Odisséia, e circunavega o mundo”.
Marx, por sua vez, considera a Fenomenologia “o lugar de nascenca e o segredo da filosofia de
Hegel”. Adiante vamos precisar essa caracterizagdo da Fenomenologia como “epopeia”. Labarriére
fala da “dramaturgia do texto da Fenomenologia”. E uma confirmagéo de nosso intento, pois, no
caso, tanto “epopeia” como “drama” sdo usados em sentido amplo, sem o rigor das categorias
literarias, e, nesse sentido, cabe dizer que a epopeia é também “dramatica”. Trata-se de um texto
excepcionalmente barroco, comparado com o resto da exposicdo sisuda do comentarista. E de
notar sua observacdo de que os textos, “para nos fildsofos”, no plano recuado do discurso,
desempenham uma funcao analoga a do coro das tragédias gregas, dando ao encaminhamento sua
profundeza real. E certo que s6 tém um papel pedagdgico, ndo podem invadir o agir da consciéncia,
pois so ela é dona de seu destino. Diante da consciéncia que evolui de figura em figura, o filésofo é
mais arbitro do que ator, contudo ocupa, sob essa forma modesta, o lugar do universal, aquele
mesmo que O espirito assume na génese da realidade. E termina citando o préprio Hegel: Pela
consciéncia o espirito intervém no dominio do mundo. Uma lliada ndo procede de um golpe de
dados, tampouco uma grande obra de baionetas ou canhdes, mas o compositor é o espirito”™
gMENESES, 2006, p.127-128, grifo do autor).

123 er MATTOS, L; LACERDA, W. A Poética da Fragmentac&o do Eu e o Fendmeno da Heteronimia:
uma visao Unica. Saberes, v.7, n.1, p.118.



97

7

A primeira figura exemplar € Alberto Caeiro, antipoda-mor do Pessoa
ortdbnimo. Este pensava, muito. Aquele sente, demasiadamente. O primeiro fixa-se
na “certeza dos objetos”. O outro somente serve-se para reflexdo. “Descobridor da
Natureza e Argonauta das sensacbes verdadeiras”, Caeiro sobrevive, vive vida

simples, foge. E pela “duvida cansada” percebe o mundo.

O que nés vemos das cousas Sao as cousas.

Por que veriamos nds uma cousa se houvesse outra?
Por que é que ver e ouvir seria iludirmo-nos

Se ver e ouvir s&o ver e ouvir?

O essencial é saber ver,
Saber ver sem estar a pensar,
Saber ver quando se vé

E nem pensar quando se vé
Nem ver quando se pensa.'®

(..)

Creio no mundo como num malmequer,

Por que o vejo. Mas néao penso nele

Porque pensar é ndo compreender...

O Mundo néo se fez para pensarmos nele

(Pensar é estar doente dos olhos)

Mas para olharmos para ele e estarmos de acordo...

Eu néo tenho filosofia: tenho sentidos...

Se falo na Natureza n&o € porque saiba o que ela é.
Mas porgue a amo, e amo-a por isso,

Porque quem ama nunca sabe o que ama

Nem sabe porque ama, nem o que € amatr...

Amar € a eterna inocéncia,

E a Unica inocéncia ndo pensar...**®

A segunda figura é o “anacrénico” e “ex-patriado voluntario” Ricardo Reis;
para quem majestade € o reinado da abdicagdo e com modo de vida “neo-classico”.
A poética € moderacdo; mas ocorre que esta “idealizagdo” € também sua tormenta.
O destino parece inimigo. E somente uma atitude contemplativa diante (a margem)

do mundo é via. Ataraxia.

124 ver ABDO, S. Fernando Pessoa: Poeta cético? Tese de Doutorado. USP. 2005, p.125.
125 ver MATTOS, L; LACERDA, W. A Poética da Fragmentacéo do Eu e o Fendmeno da Heteronimia:
uma visao Unica. Saberes, v.7, n.1, p.124-125, 2009.



98

Tirem-me os deuses

Em seu arbitrio

Superior e urdido as escondidas
O Amor, gléria e riqueza.
Tirem-me, mas deixem-me,
Deixem-me apenas

A consciéncia licida e solene
Das coisas e dos

seres.

(..)

O resto passa,

E teme a morte,

S6 nada teme ou sofre a visao clara
E inGtil do Universo.*?

Diz Mattos (2009, p.125-127):

No complexo sistema do constelado Fernando Pessoa, Ricardo Reis é
um satélite em continuo movimento. Inicialmente situado ao lado do
ortbnimo Fernando Pessoa, no polo subjetivo do pensar, Ricardo Reis
caminha, posteriormente, rumo ao polo objetivo do sentir. Atraido por
seu mestre, Alberto Caeiro, passa a orbitar ambos os polos. Comeca a
se afastar do Fernando Pessoa ele-mesmo ja na prépria atitude do
pensamento: enquanto este procurava pensar para a tudo entender e
nao se contentava com os raciocinios, Reis pensava, apenas, com 0
intuito de evitar as angustias e se contentava com 0s raciocinios. Reis
procura se manter calmo, Pessoa ele-mesmo mergulha na agitagéo.
JA o processo de aproximagdo com Caeiro se d4, dentre outros
motivos, principalmente, pela atitude de ambos em relagéo ao periodo
em que vivem: fogem dele. Caeiro por ndo acreditar na légica corrente
do mundo, envolve-se, apenas, com o mundo natural; Reis, para evitar
o desequilibrio, alija-se de tudo. ldealiza outros mundos, foge para
outras eras.

A terceira e, talvez, mais exemplar figura € a “experiéncia de existir” chamada
Alvaro de Campos. Contrapondo-se tanto a abstracéo reflexiva de Pessoa, quanto
ao “pastoreiro” de Caeiro e ao “forasteiro” de Reis, in-surge-se a “emogao excessiva
e plural da vida” moderna. Depressodes, frustracdes, infelicidades; “Qual foi a vida
que houve nisto? Que foi isto a vida?” (MATTOS, 2009, p.127).

126 Ver ANDRADE, S. Fernando Pessoa e a Consciéncia Infeliz. Disponivel em:

http://www.letras.ufmg.br/cesp/textos/(1980)fernandopessoa.pdf Acesso em: 21 jul. 2013.


http://www.letras.ufmg.br/cesp/textos/(1980)fernandopessoa.pdf

99

A real sensacdo poética €, com duavidas, sua angustia existencial. Campos
também quer “entender o mundo”; ora pela objetividade, ora pela subjetividade,
desloca-se para ortdnimo em Pessoa. Ou ainda, com sinal trocado, Campos deixa

de ser Caeiro, sendo Reis.

Fiz de mim o que n&o soube,

E o que podia fazer de mim néo o fiz.

O domind que vesti era errado.

Conheceram-me logo por quem nédo era e ndo desmenti, e perdi-me.
Quando quis tirar a mascara,

Estava pegada a cara.

Quando a tirei e me vi ao espelho,

Jé tinha envelhecido.

Estava bébado, ja ndo sabia vestir o domind que nao tinha tirado.
Deitei fora a mascara e dormi no vestiario

Como um céo tolerado pela geréncia

Por ser inofensivo

E vou escrever esta histdria para provar que sou sublime.

(..)

Sempre esta inquietacdo sem propodsito, sem nexo, sem
Consequéncia,

Sempre, sempre, sempre,

Esta angustia excessiva do espirito por coisa nenhuma,
Na estrada de Sintra, ou na estrada do sonho, ou na estrada da vida...
Esta velha angustia,

Esta angustia que trago ha séculos em mim,
Transbordou da vasilha,

Em lagrimas, em grandes imaginagoes,

Em sonhos em estilo de pesadelo sem terror,

Em grandes emocgdes subitas sem sentido nenhum.
Transbordou.

Mal sei como conduzir-me na vida

Com este mal-estar a fazer-me pregas na alma!
Se ao menos endoidecesse deveras!

Mas ndo: € este estar entre,

Este quase,

Este poder ser que...,

Isto.*’

(..)

Na casa defronte de mim e dos meus sonhos,

Que felicidade ha sempre!

Moram ali pessoas que desconheco, que ja vi mas nao vi.
Séo felizes, porque ndo sdo eu.'®

2T yver ABDO, S. Fernando Pessoa: Poeta cético? Tese de Doutorado. USP. 2005, p.189-192.
128 Ver ANDRADE, S. Fernando Pessoa e a Consciéncia Infeliz. Disponivel em:
http://www.letras.ufmg.br/cesp/textos/(1980)fernandopessoa.pdf Acesso em: 21 jul. 2013.



100

Diz ainda Campos (apud PESSOA, 2011, p.356):

Gostava de gostar de gostar.

Um momento... Da-me de ali um cigarro,

Do maco em cima da mesa-de-cabeceira.

Continua... Dizias

Que no desenvolvimento da metafisica

De Kant a Hegel

Alguma coisa se perdeu.

Concordo em absoluto.

Estive realmente a ouvir

Nondum amaban et amara amaban (Santo Agostinho)
Que coisa curiosa estas associacdes de ideias!

Estou fatigado de estar pensando em sentir outra coisa.
Obrigado. Deixa-me acender. Continua. Hegel...

A por(des)ventura dialética presente na obra de Pessoa €, admitindo suas

varias personas, como fliido principio constitutivo imanente aos textos, a saber,

“a suprema verdade que se pode dizer de uma coisa € que ela é e
nao é ao mesmo tempo. Por isso, pois, que a esséncia do universo é a
contradi¢ao [...] uma afirmacédo é tanto mais verdadeira quanto maior
contradicdo envolve’ (PESSOA, 1995. p.710). Ou, em outro lugar:
‘Tudo quanto existe envolve contradicdo, porque envolve o0 ser e o
nao-ser ao mesmo tempo’ (PESSOA, 1995. p.710)" (ABDO, 2005,
p.258, nota 25).

A (in)completude de “ortbnimo e heterénimos” re(a)presentaria uma
diversidade de visdes sobre o problema do ser e da verdade sem exclusividade de
sentido deste ou daquele implicito do poeta, desta ou daquela explicita proposicao
enunciada, nem tampouco demandaria “conciliagdo dialética”; ao contrario, exigiria

respeito aquele principio constitutivo.

O caminho das figuras e momentos da infeliz consciéncia-de-si e do espirito
do mundo, dos heterbnimos e de Pessoa, percorrido, respectivamente, nas paginas

da FJE de Hegel e nos versos pessoanos, poderiam ser-comum aquela

inquietacdo do sujeito emancipado do lluminismo, que ndo se demora
numa unica instancia, ndo se detém no conhecimento uma vez
alcancado, mas quer ir sempre além, embora para tanto se enrede
numa série constante de contradicbes (...) percurso nunca passivel
de ser concluido e capaz de ser satisfeito, estabelecendo a verdade
do sujeito que se experimenta a si no objeto, reunindo ao mesmo
tempo teoria e pratica (WERLE, 2001, p.165-166, grifo nosso).



101

N&o seria o0 caso de confronto, Hegel e Pessoa, duas posi¢des, lado a lado,
compara-las de modo direto, ja dissemos; Pessoa versa escrita poética, artistica,

enguanto Hegel escreve obra filosofica.
Diz ainda Werle (2001, p.163, grifo do autor):

A proposito, desde a Fenomenologia do espirito, misturar poesia e
filosofia € para Hegel tanto mé filosofia quanto ma poesia. As posicoes
distintas que tém de ocupar o fil6sofo e 0 poeta constituem também
um dos principais pressupostos dos Cursos de estética de Hegel: o
artista opera com a Forma da intuicdo (a Forma da arte), ao passo que
o filésofo atua no medium do pensamento (a Forma da filosofia) (...) O
poeta, para Hegel, ndo tem necessidade de ser e ndo pode ser
filosofo, e vice-versa, pois a arte expde o absoluto de modo sensivel,
pela intuicdo e, na poesia, pela representacéo (Vorstellung), ao passo
gue a filosofia apreende o absoluto pelo pensamento (Gedanken).
Neste sentido, ao poeta cabe estar em sintonia sensivel e direta com a
sua época e seu tempo — embora tanto o poeta quanto o filésofo
sejam sempre filhos do seu tempo -; cabe a ele saber apreender de
modo sensivel os interesses mais elevados do espirito. Ja ao fildsofo
imp&e-se a tarefa de apreender o curso do espirito pelo pensamento.

Pessoa e Hegel sdo como “consciéncias” de seu tempo, o Si mesmo em
diverso momento do espirito; o primeiro sensivelmente re-presentado, o segundo
per-feito conceitualmente, e ambos intuidos. A intencdo da filosofia hegeliana é,
segundo Andrade (2006), além de derrubar a concepcédo de verdade como algo
pronto e acabado, pretender também discutir a necessidade da mediacdo, em

multiplas dimensdes, entre ideia e coisa ou natureza e cultura, por exemplo.

Com efeito, o que resulta disso ndo seria aquela sintese de comentaristas,
“sintese pacificada das antiteses dialéticas, como querem crer 0s intérpretes
ingénuos da filosofia hegeliana, mas uma proposta de harmonia fundada a partir do

cadtico e que, por isso, ndo pode excluir a dissonancia” (ANDRADE, 2006, p.100)'%.

Assim sendo, sabemos por tantos que “somos muitos”, pensar alguma coisa
ja modifica a coisa e 0 pensamento, ou seja, € ja outra a propria cousa; somente
agora compreendemos, retrospectivamente, nosso breve deslumbramento com

possiveis “passagens” entre Pessoa e Hegel; dai com outra pessoa, escrevemos.

129 Nao haveria “precisdo” hegeliana nessa harmonia fundada “a partir do caético”, mas por conta dos

nossos propositos e deveras fins retéricos utilizamos entéo tal comentario.



102

Diz Perrone-Moisés (apud GUIDA, [s.d.], p.04):

Quanto mais eu o lia, tentando pensar as questdes por ele suscitadas,
mais me convencia de que ndo sdo a filosofia, a psicanalise, a
linguiistica, a sociologia ou a poética que ajudam a ler Pessoa. E
Pessoa quem oferece um formidavel saber para a ampliagdo do
campo dessas disciplinas. Assim, ndo foi lendo Hegel que eu entendi
melhor Pessoa; foi porque eu tinha Pessoa em mente, que me
encantei com a Ciéncia da Ldgica, obra que, de outra forma, me
pareceria absolutamente aborrecida ou, pior, totalmente impenetravel.

Outros registros deste “impacto estético” encontramos®*, por exemplo, em 1)
Campos (1997, p.61-73, grifo do autor) e 2) Aquino (1978, p.252-254, grifo do autor),

respectivamente:

1) Segundo Adorno, o fildsofo da Fenomenologia do Espirito teria
“elevado a principio estilistico sua relagdo cética com a linguagem”.
(...) Adorno estabelece um paralelo entre a linguagem do filosofo de
lena e a do poeta de Diotima, Hdelderlin, seu colega e amigo de
juventude, reconhecendo, no escrever de ambos, uma “qualidade
musical”’. No caso do filésofo, seria necessario, ao 1é-lo, acompanhar
com o “ouvido especulativo” os pensamentos, como se estes fossem
‘notas” de uma partitura musical. A musica “dialética”, ou seja, “a
musica de tipo beethoveniano”, que impde uma audicdo
‘multidimensional”’, para frente e para tras ao mesmo tempo”,
ofereceria um analogon da reflexdo hegeliana. Nao por acaso, face a
luz que nos vem dessas observacgdes adornianas, é possivel colher na
Filosofia do Espirito assercbes a primeira vista paradoxais, como
aquela, célebre, sobre a verdade (que, pelo menos na aparéncia,
como que antecipa o “gaio saber’ dionisiaco e dancarinamente
zaratustriano de Nietzsche): Das Wahre ist so der bacchantische
Taumel, an dem kein Glied nicht trunken ist; und weil jedes, indem es
sich absondert, ebenso unmittelbar (sich) auflost, is ter ebenso die
durchsichtige und einfache Ruhe. Ou, na verséo brasileira de Henrique
Claudio de Lima Vaz (Colegdo “Os Pensadores” [Sdo Paulo: Abril
Editora, 1974]): “O verdadeiro €, assim, o delirio baquico no qual ndo
h& membro que ndo esteja embriagado, e porque cada membro, na
medida em que se separa, imediatamente se dissolve, € igualmente o
repouso translucido e simples”. Ou, ainda, como eu reproponho o texto
do filésofo, submetendo-o0 a um recorte poematico:

a verdade

averdade é o

delirio baquico:

nela nenhum elo
escapa a embriaguez
e como cada

130

Ver, por exemplo, MARTINHO, A. Os momentos literarios da individualidade moderna na

Fenomenologia do Espirito de Hegel. Dissertacdo de Mestrado. USP. 2010.



103

um deles

ao se-

parar-se i-
mediatamente ja se dis-
solve

elaé

igualmente a

paz

translicida e

singela

2) Ora, ante esta nova unidade jaz uma segunda unidade, porém
universal, na qual todos os momentos da primeira existem como
suprimidos. Hegel apresenta esta unidade universal empregando um
termo-chave para a inteleccdo do inteiro processo do mutuo
reconhecimento das consciéncias-de-si: <<Esta unidade é o género
simples>>. Ja se pode adiantar que um tal mutuo reconhecer-se é a
experiéncia feita pelas consciéncias-de-si de pertencerem ao mesmo
género. O segundo paragrafo continua a aprofundar esta reflexdo em
torno da consciéncia-de-si como género. A densidade que as trés
primeiras linhas apresentaram € notavel, e por isso mesmo s&o
apresentadas aqui na sua cadéncia ritmica:

Esta outra vida porém
Dies andere leben aber

para a qual
fur welches

0 género como tal
die Gattung als solche

e a qual
und welches

para si mesma
fur sich selbst

€ género
Gattung ist.

A feliz coincidéncia entre grandes estudiosos brasileiros, poeta e fildsofo, com
nosso breve propdsito “estético” encerra aqui e agora nossas consideragdes sobre
‘reconhecimento” como “segundo nascimento”; para adiante prosseguirmos no
movimento de apreensao das figuras “sabidas e vivenciadas” pelas experiéncias da
consciéncia-de-si. Ora, resta ainda aquela cindida e duplicada, jamais satisfeita, na
sua infelicidade e finitude, mas sempre em busca da reconciliacdo entre certeza e

verdade, a saber, la consciencia desgraciada.



104

3.4 (EIS Al) A CONSCIENCIA(-DE-SI) INFELIZ**!: (D)A LIBERDADE POR UM
TRIZ

A figura da consciéncia-de-si resultante da relacéo senhor e escravo agora se
sabe como “espirito que € um mundo”; estdico, cético e infeliz, situagdes histéricas
conhecidas e experimentadas no conceito de liberdade; quer dizer, quando se sabe
livre no estoicismo, ha experiéncia de um Marco Aurélio ou Epicteto, por exemplo.
Ocorre que aquelas situagdes concretas do senhor e do escravo sao inessenciais
para o estoicismo; aqui tanto o “escriba” quanto o “imperador” sao livres. A questao

do reconhecimento da liberdade tem passagem na prépria consciéncia-de-si.

Contudo, livre ndo significa ndo ser mais escravo ou ser livre como senhor;

liberdade é quando se age como ser pensante em qualquer momento. Livre é quem

181 “A humilhagdo do homem, o reconhecimento de sua dependéncia e a posi¢ao fora dele de um
ideal de liberdade que ndo encontra em si mesmo, eis ai uma dialética que reencontraremos no seio
da consciéncia infeliz, quando o0 homem, como consciéncia do nada e da vaidade de sua vida, se
opuser a consciéncia divina (...) A consciéncia infeliz € a subjetividade que aspira ao repouso da
unidade, € a consciéncia de si como consciéncia da vida e daquilo que supera a vida, mas ndo pode
sendo oscilar entre os dois momentos, como a inquietude subjetiva que ndo encontra em si sua
verdade. A consciéncia de si — reflexdo da vida — aparece-nos, portanto, como a elevacdo a
liberdade; tal elevagédo, porém, é a inquietude subjetiva, a impossibilidade de sair de uma dualidade
essencial ao conceito de espirito. O sentido da dialética da consciéncia infeliz é, no entanto, a
propria superacao de sua infelicidade. Por isso, a consciéncia de si transpora sua subjetividade,
consentird em aliena-la e pd-la como ser, mas entao o proprio ser terd se tornado a consciéncia de
si, e a consciéncia de si sera ser. Tal sera a nova unidade da consciéncia de si e da consciéncia. E
preciso acompanhar esse movimento cujo termo serd a alienagdo atualizada da consciéncia de si.
Consideraremos sucessivamente a consciéncia infeliz como consciéncia mutavel diante da
consciéncia imutavel; em seguida, a figura do imutavel para essa consciéncia — o universal concreto
para a subjetividade -; e enfim o problema da unificacdo da realidade e da consciéncia de si. Se
tomarmos exemplos histdricos, o primeiro estagio corresponde ao judaismo; o segundo, as
primeiras formas do cristianismo; e o terceiro nos conduz da Idade Média europeia ao
Renascimento, a razdo moderna. Em todo caso, trata-se apenas de exemplos histéricos, como o
eram o estoicismo e o ceticismo; de fato, aquilo que Hegel quer aqui descrever é a educacdo da
consciéncia de si, o aprofundamento da subjetividade reconduzindo a consciéncia do ser”
(HYPPOLITE, 1960, p.189-190 e 210-211, grifo do autor). Ver também, por exemplo, FRANCA, L.
Estética e consciéncia infeliz na filosofia hegeliana. Revista Eletronica Estudos Hegelianos, ano 06,
n.10, p.109-121, 2009; SCHIO, S. O movimento dialético: a dor e o0 sofrimento na Fenomenologia do
Espirito. Revista Eletrénica Estudos Hegelianos, ano 05, n.09, p.59-74, 2008; TREVISAN, A. Dois
rapazes teimosos: a formacgdo nas figuras do espirito. Educacgdo, v.34, n.01, p.42-48, 2011;
TORRES, J. A consciéncia infeliz em Hegel: significacdo e presenca no pensamento
contemporaneo. Agora Filoséfica, ano 01, n.01, p.43-55, 2001; ALVAREZ, E. La autoconciencia:
lucha, libertad y desventura. DUQUE, F (org). Hegel: la odisea del Espiritu. Madrid: Circulo de
Bellas Artes, 2010, p.85-107; MASMELA, C. Hegel: la desgraciada reconciliacion del espiritu.
Madrid: Trotta, 2001; WAHL, J. Le malheur de la conscience dans la philosophie de Hegel. Paris:
PUF, 1951; JARCZYK, G. Jean Wahl, | - Le malheur de la conscience: de Jean Wahl & Hegel.
JARCZYK, G; LABARRIERE, P-J (orgs). De Kojéve a Hegel: cent cinquante ans de pensée
hégélienne em France. Paris: Albin Michel, 1996, p.41-50.



105

suprassume pensamento na vontade; liberdade é posicdo de si por si; ou seja,

vontade é pensamento sabendo de si em seu objeto.

Ora, tal identidade suprassumida entre pensamento e vontade € consciéncia-
de-si da liberdade estbica. Assim “para ser consciéncia de si livre, é preciso ser
estoéico num ou noutro momento da vida” (HYPPOLITE, 1960, p.194).

A liberdade do estoicismo aparece pela negacao das relacdes exteriores, dai
perderem o0 sentido as contingéncias que anteriormente se apresentavam como
“‘peso da existéncia”. O estbico ndo se define mais pelas situac6es de dominacéo e
escravidao; “vive com naturalidade”, quer dizer, “que beleza é a natureza”, conforme
aquela cangao “racional”’. O estodico se regula pelo seu comportamento em relacéo
aos acontecimentos; sua essencialidade € somente conservacdo da liberdade. A

medida do estdico é a da liberdade acima das determinacgfes da vida.

Diz Chiereghin (1998, p.94-95, grifo do autor):

7

A figura do estoicismo ndo é a extensdo e o aprofundamento da
impoténcia e da situacao aporética em que a dialéctica escravo-senhor
ficaria bloqueada. A consciéncia estoica, filha de épocas de cultura
generalizada, mas também de medo e escravidao generalizados, tenta
subtrair-se a forca necessitamente de apetite e temor em que a
dialéctica escravo-senhor estd retida, refugiando-se na esséncia
simples do pensamento, onde, independentemente da situacdo
empirica em que se acha vivendo, a autoconsciéncia € livre, quer
entronizada quer agrilhoada. Mas esta liberdade do pensamento é
apenas o pensamento da liberdade, ndo certamente a sua realidade
nem o seu gozo efectivo: é “a pura forma em que nada se determina”,
porque é totalmente “indiferente a respeito da existéncia natural’. Na
sua oposicao a toda a forma de exterioridade, o estbico limita-se a
retirar-se, ndo para lhe completar a harmonizagéo efectiva consigo; o
seu distinguir-se da realidade coloca assim em campo uma diferenca
gue permanece superficial e que ndo tem forca para impelir a fundo o
poder da prépria negatividade: a consciéncia estoica, “como liberdade
abstracta, ndo € portanto mais do que a negacéo imperfeita do ser-
outro: como apenas retirou o ser para dentro de si, ndo chega a
cumprir-se como absoluta negacéo do ser nela”.

A “natureza” dessa liberdade estbdica é somente pensamento em geral; pois
toda diferenciacdo se mantém na reflexdo, sempre determinada como forma pura,
do pensamento sobre si mesmo. O estéico assume uma vontade universal e propria

em todo conteddo, mas aquela dualidade impede sua efetividade.



106

132 4

Com efeito, somente no ceticismo™ é que tal negagdo se efetiva pela

pretensdo de valor absoluto em suas determinacdes. A verdade daquele suposto “eu
livre” estbico esta na inquietude e instabilidade de uma consciéncia sem repouso,
mas que é superacdo permanente das situagdes; “sei la, a hora do sim é um
descuido do n&o”, conforme aquela cangao popular; ou seja, tal verdade mesma se

encontra na “dialética do cético” **,

Diz Hyppolite (1960, p.202-203, grifo do autor):

7

A consciéncia cética € a propria experiéncia da dialética; porém,
enquanto a dialética nas fases precedentes do desenvolvimento
fenomenoldgico se produzia, por assim dizer, sem que a consciéncia o
soubesse, agora é obra sua. A consciéncia sensivel acreditava ter a

132 “Como a davida cética atinge esse nticleo racional — ‘(é verdade) que n3o ha verdade’, - ela

produz uma ‘inquietacdo absoluta’, que parece dissolver a propria consciéncia numa ‘confusao
contingente’, na qual todo contetudo de pensamento desaparece sugado para dentro do disparate
(Faselei) consciente do ceticismo afirmado. O pensamento experimenta o desaparecimento
absoluto de todo conteldo, mas na prépria nulidade do ver, do ouvir e do pensar, a consciéncia
continua a ver, ouvir e pensar — numa palavra, ela se recusa a entrar no nirvana da auséncia de si
(...) Mesmo dilacerada pela contradicéo, ela se pde sempre de novo como a forma universal de
todos os contedidos que a negam, e aprende também a negar esta negacdo continuada de si; pois,
sendo seu proéprio conceito, a consciéncia € a pulsao para ultrapassar todo limite, sofrendo ‘da parte
dela mesma a violéncia que destréi toda satisfagéo limitada’. Gragcas a essa obstinacdo, a razéo
extrai forca da prépria fraqueza e pode entdo afirmar-se como ‘o prodigioso poder do negativo’. Com
tal poder, a raz8o se apropria das armas do inimigo — o ceticismo é um poder mefistofélico que
‘sempre diz ndo’ — e agora as utiliza em proveito de si para dissolver toda oposicao” (SANTOS,
2007, p.226-227, grifo do autor); Ver também BICCA, L. Hegel: o ceticismo na dialética. O que nos
faz pensar, n.25, p.53-78, 2009; BONACCINI, J. O conceito hegeliano de “fenomenologia” e o
Eroblema do ceticismo. Veritas, v.51, n.01, p.56-68, 2006.

133 “Todavia, exactamente aqui, onde a consciéncia parece estar a um passo da verdade da prépria
esséncia, assoma o limite intrinseco ao saber, apenas aparente, que a consciéncia tem de si
mesma. A autoconsciéncia céptica activa o “movimento dialéctico”, mas tal Unruche esta bem longe
de poder ser identificada com a fung¢édo essencial que Hegel sempre reconheceu ao cepticismo
como momento dialéctico-negativo do conhecimento do absoluto. A dialéctica aparece aqui no seu
aspecto formalista e abstracto, porque os opostos diferentes dentro da unidade do género, entre os
guais ela opera, sdo uma miscelanea inessencial de representacdes, em parte sensiveis, em parte
pensadas. Ela aparece, assim, em duas formas igualmente distantes de uma experiéncia concreta e
radical da negatividade. Por um lado, no seu percurso por tudo o que € empirico e acidental, ela
acaba por conferir a si mesma uma vida igualmente acidental ou até o aspecto animalesco de uma
consciéncia extraviada. Por outro lado, ele retrai-se em si mesma até que todas as diferencas se
dissolvem na igualdade abstracta consigo. Quando este “arrufo acidental”, este litigio entre meninos
teimosos, que passa de extremo um ao outro da consciéncia céptica, € reconhecido como laceracdo
intima que atormenta a autoconsciéncia em si mesma, surge entéo a ultima figura deste momento: a
consciéncia infeliz. Esta sua proveniéncia ja deveria aconselhar cautela quanto a acentuar o seu
papel ou até a sobrevalorizar a sua importéncia a ponto de fazer dela uma figura emblemética de
toda a Fenomenologia ou chave de leitura para a filosofia hegeliana no seu conjunto. A consciéncia
é de facto infeliz porque, parodisticamente, é incapaz de remover de si uma infelicidade cuja causa
€ ela mesma. Ela desdobra-se em si num lado inessencial: em é a consciéncia do divino, o outro a
consciéncia mutavel “que se confunde e se inverte de modo absoluto”, sendo este o lado que a
consciéncia reserva para si enquanto “infeliz”. Para superar esta desigualdade, importaria tirar o que
€ inessencial e, com isso, a fonte de infelicidade; mas é precisamente impossivel que isto suceda,
porque a eliminacdo de si como inessencial seria sempre obra sua; logo, mais ndo faria do que
reproduzir a inessencialidade que lhe é contitutiva” (CHIEREGHIN, 1998, p.95-96, grifo do autor).



107

verdade no isto imediato, mas via desaparecer sua verdade sem
compreender como isso era possivel. A consciéncia percipiente punha
a coisa fora de suas propriedades, e assim imaginava encontrar uma
posicdo estavel; porém, sem compreender como isso era possivel, tal
estabilidade ainda lhe escapava. Doravante, € a propria consciéncia
gue faz desaparecer esse Outro que pretende a objetividade [...]
Assim, a consciéncia proporciona a si mesma a inabalavel certeza de
sua liberdade, traz a luz sua experiéncia e a eleva a verdade [...]
Entretanto, o ceticismo ainda ndo se elevou a consciéncia de si
mesmo, ndo é sendo a alegria de destruir, a operacdo dialética
puramente negativa; € preciso ver como tal consciéncia cética pode
por sua propria certeza de si. E evidente que ela s6 o pode mediante a
negacdo daquilo que é outro; logo, ela prépria esta vinculada a essa
alteridade e, por isso, sua dualidade deve se manifestar. Ela prépria
ainda ndo tem uma verdadeira consciéncia disso, pois entdo seria a
consciéncia infeliz.

Ora, estoicos e céticos quase “imitam” subjetivamente aquela relagcéo exterior
do senhor e do escravo. Assim o0 senhor era consciéncia-de-si independente e o
escravo sua realizacéo efetiva. Do mesmo modo, o estoéico eleva a consciéncia-de-si
ao pensamento “indiferente” dos conteudos, mas enquanto “vontade pensante” é
posicao abstrata de um “mundo separado”; ou seja, de um lado, a forma universal,
de outro, a determinacdo ‘“existencial’. Ademais o senhor afirmava sua
independéncia, mas era incapaz de vivé-la. JA o escravo, mediante “servigo e
trabalho”, conquistava sua substancia da vida. Da mesma maneira, o0 cético penetra
radicalmente em todas as experiéncias, mas sua “independéncia” formal é duplicada

em negatividade onipotente e em absoluta positividade.
Diz Cossetin (2012, p.103-104):

Para Hegel, em sua experiéncia existencial, a consciéncia infeliz é
somente dor, pois como a sua infelicidade esta em suas contradi¢cdes,
ela se atormenta em tentar o tempo inteiro supera-las. Ela é o
resultado ilusério da pretensao estoica de atingir a liberdade mediante
0 pensamento e s6 a encontrar na inquietude e instabilidade do cético.
Na verdade, o drama do estoico e do cético € que ambos tém de
admitir que s6 podem afirmar a si mesmos mediante outra
consciéncia: no caso do estoico, ignorada, e do cético, negada. Ou
seja, eles sdo conduzidos a abandonar a visdo solipsista e subjetivista
e a se comunicarem, admitirem outra existéncia, outro ponto de vista,
portadora, inclusive, de mesmo valor. E exatamente tal descoberta
que atormenta a consciéncia infeliz: ela sabe que ndo pode afirmar o
seu ser sem perder-se, sem tornar-se coisa para outra consciéncia,
numa continua busca pela conformacgéo que nunca ocorre.



108

A verdade da consciéncia cética entdo é a consciencia desgraciada **

enguanto consciéncia explicita da contradicdo interna da prépria consciéncia;
ocorrendo assim, paradoxalmente, uma das “mais felizes apari¢ées” da consciéncia.
Contudo, nessa experiéncia, a consciéncia como sujeito volta a se encontrar ao
experimentar em si a suprassun¢gdo de seu objeto, pois ja ndo € mais um eu que
depde um outro, nem um senhor que se opde a um escravo, no “mundo da vida”,
mas, ao contrario, com o estoicismo e com 0 ceticismo, ambos 0s momentos Sao

agora o desdobramento da consciéncia-de-si nela propria.
Numa palavra, a consciéncia-de-si €, para si mesma, dupla consciéncia.

A consciencia desgraciada consiste, segundo Hyppolite (1960), na ignorancia
de sua infelicidade ou numa consequente unidade “transcendente” de sua propria
dualidade. Dai se compreende a recorréncia deste tema na FdE™*®. Contudo, em

sentido estrito, a consciéncia infeliz é “livre” reconhecimento da consciéncia-de-si.

134 Utilizamos, por vezes, e assim nos parece, a énfase da tradugdo espanhola para “consciéncia

infeliz”, a saber, experiéncia da consciéncia-de-si “caracterizada pela nostalgia do infinito separado
diante do qual a consciéncia experimenta o sentimento de sua nulidade” (SANTOS, 1993, p.140).

135 “A consciéncia ¢ infeliz e, na sua miséria, tao mesquinha “que n&o consegue mais do que incubar-
se a si mesma”; tendo separado o essencial de si como algo inatingivel, quando tenta “reatingir-se
na esséncia, o que atinge é apenas a propria efectividade separada” (...) A consciéncia infeliz é,
assim, “somente o movimento contraditério em que o contrario ndo chega a tranquilidade no préprio
contrario, antes se reproduzindo naquele, novamente, apenas como contrario”. No entanto, a
consciéncia infeliz, justamente no ponto em que reconhece a sua total dependéncia de uma
esséncia que a transcende, tem ao seu alcance a possibilidade de resolver a diferenca inessencial
dentro da qual permanece retida. De facto, na alienacéo total do préprio ser e operar, ela introduz a
sua singularidade peculiar na universalidade da esséncia imutavel que a subjuga, oferecendo-se
assim a sua representacdo como a unidade ja alcancada de si e do seu outro. Neste ponto, a
consciéncia encontra-se como que suspensa em equilibrio entre a mais profunda miséria da
renincia total a si e a maxima beatitude da reunificagdo com o essencial. Todavia, também aqui
onde ela parece ter perdido tudo, permanece apegada ao sentimento da propria perda e da propria
infelicidade: este € o Ultimo reduto que o poder alterizante da consciéncia interpe ainda entre uma
reunificacdo j4 sucedida em si e 0 seu gozo efectivo, que continua a ndo ser real para a
consciéncia. Esta preparada em si a reconciliacdo entre a singularidade da consciéncia e o
universal, tal como se ha-de explicitar no momento seguinte da “razao”; mas aqui, fica a dor da
separacdo para a consciéncia ou, melhor dizendo, a separacéo depende unicamente do seu doer-
se, porque tem ja em maos “um operar que se contenta em si mesmo no seu operar, ou seja, um
gozo bem-aventurado”, um operar que “s6é como operar de um singular é operar de verdade”. A
infelicidade que afectua a consciéncia é pois somente aquela que a consciéncia procura para Si
mesma; e se ela exprime genericamente a atitude religiosa do crente, resulta claro pela sua
dialéctica paralisante que ela incarna apenas os modos defectivos de tal experiéncia ou, por outras
palavras, a fé tal como aparece a consciéncia, embora ndo como ela é em si na sua verdade. Esta
da-se somente no interior da comunidade dos crentes, onde é possivel realizar a passagem para a
reunificacdo efectiva com o divino, o que € impraticavel para a consciéncia infeliz e que na
Fenomenologia permitird, pelo contrario, a passagem conclusiva ao saber absoluto” (CHIEREGHIN,
1998, p.96-97, grifo do autor).



109

Diz Hegel (2002, 8207 e 8216, p.159 e p.163, grifo do autor):

Mas seu verdadeiro retorno a si mesma, ou a reconciliacdo consigo,
representard o conceito do espirito que se tornou [um ser] vivo e
entrou na [esfera da] existéncia; porque nela mesma como uma
consciéncia indivisa ja € ao mesmo tempo uma consciéncia duplicada.
Ele mesma € o intuir de uma consciéncia-de-si numa outra; e ela
mesma € ambas, e a unidade de ambas é também para ela a
esséncia. Contudo para si, ainda ndo € a esséncia mesma; ainda nao
€ a unidade das duas (...) Embora a consciéncia infeliz ndo possua tal
presenca, esta a0 mesmo tempo acima do puro pensar: seja do puro
pensar do estoicismo, que faz abstracdo da singularidade em geral,
seja do puro pensar do cepticismo, que € somente inquieto, e de fato é
apenas a singularidade, como contradicdo sem-consciéncia e
movimento sem-descanso. A consciéncia infeliz ultrapassa esses dois
momentos: reine e mantém unidos o puro pensar e a singularidade,
porém nao se elevou ainda aquele pensar para o qual a singularidade
da consciéncia se reconciliou com o0 puro pensar mesmo.

Com efeito, a verdade da consciéncia-de-si entdo é uma subjetividade que
deve descobrir sua prépria insuficiéncia e experimentar a impossibilidade da sua
propria unidade. A consciéncia-de-si é reflexdo da consciéncia em si mesma; implica
uma cisdo “existencial” de modo t&o radical, ontologicamente, que a consciéncia

dessa separacéo é a consciéncia da infelicidade de toda reflexdo®.
Diz Hyppolite (1960, p.219-220, grifo do autor).

Todo o desenvolvimento da consciéncia infeliz exprime, portanto, o
desenvolvimento da subjetividade que se renuncia a si mesma e,
nessa negagao de si, reinstaura uma objetividade, mas objetividade
gue ndo € mais 0 em-si puro e simples, em-si que se tornou o em-si

136 «A dualidade gue, na consciéncia céptica, era uma alternancia de posicoes, aqui ocupa dois polos:
coexistem o Senhor e 0 Escravo em uma s6 consciéncia e essa cisdo é o motivo de sua profunda
infelicidade. O polo inferior € a consciéncia mutavel, e com esse polo a consciéncia se identifica. O
polo superior ¢ o Imutavel, que um dia se tornou “Imutavel figurado”, vindo ao encontro da
consciéncia mutavel, mas isso foi nos longes do tempo e espago, porque, qguando a consciéncia
cruzou o mundo para encontra-lo, tudo o que achou foi seu “timulo vazio”. Pelo cultivo da terra,
produz e desfruta os frutos de seu trabalho, dano ac¢des de gracas ao Imutavel, de cuja liberalidade
tudo procede. Trata de eliminar seus desejos e sua vontade prépria, para identificar-se com a
vontade do Imutével: confessa-se com o sacerdécio Mediador, que a declara reconciliada com a
divindade. Quer dizer, em si a reconciliagdo esta operada, e foi conseguida sua unidade com o
Imutavel. No entanto, o0 que se passa em si (e para n6s) nao é assimilado por essa consciéncia que
continua a sentir-se infeliz e distante de seu Imutavel. E assim se perde uma excelente ocasido
da reconciliacdo definitiva da consciéncia singular com a Esséncia absoluta, ou seja, da
certeza com a verdade. Falhou por pura falta de lucidez — ou por teimosia de ndo querer
retificar sua postura encurvada para o polo inferior e dar-se conta de que o polo do Imutavel
se tinha reconciliado com ela. Desvaneceu-se a experiéncia que a consciéncia fazia com tanto
empenho e, assim, tem de partir em busca de outros caminhos” (MENESES, 2006, p.141, grifo
Nnosso).



110

para si ou 0 para-si em si; uma substancia que é ao mesmo tempo
sujeito, que se pde a si mesma como aquilo que ela é. Que tal
reconciliacdo, que tal sintese do em-si e do para-si seja possivel, é
precisamente 0 que ndo admite a maior parte de noOSsos
contemporaneos, ai residindo a critica por eles feita ao sistema
hegeliano como sistema. Preferem, em geral, isso que Hegel
denomina a consciéncia infeliz aquilo que denomina o espirito;
retomam de boa vontade a descricdo dessa certeza de si que nao
chega a ser em-si e que, no entanto, sé € por meio de sua superacao
rumo a esse em-si, mas abandonam o hegelianismo quando a
consciéncia de si singular — a subjetividade — se torna consciéncia de
si universal — a coisidade -, pelo que o ser é posto como sujeito e o
sujeito como ser. O que recusam € a ontologia hegeliana, ndo sua
fenomenologia. N&do é nossa tarefa tomar partido nesse debate, mas
somente esclarecer, tanto quanto possivel, as démarches da
Fenomenologia. Ora, ndo ha duvida sobre o sentido da dialética da
consciéncia infeliz. Como diz explicitamente Hegel: ‘A consciéncia de
si que atinge seu apogeu na figura da consciéncia infeliz foi somente a
dor do espirito lutando para elevar-se novamente a objetividade,
porém, sem atingi-la’.

Ora, todos os caminhos da consciéncia a consciéncia-de-si levaram ao
dilaceramento de uma consciéncia duplicada, a consciencia desgraciada. Primeiro a
consciéncia visava uma outra, depois, por meio de outra, a consciéncia-de-si visou a
Si propria; seu “nome de batismo” foi desejo. Em outro momento, a consciéncia-de-si
se desenvolveu nas relagcdes entre senhor e escravo e na luta pelo reconhecimento;
tornou-se consciéncia suprassumida de sua prépria independéncia; seu “nome de
crisma” foi liberdade. Contudo, a consciéncia-de-si como consciéncia estoica, ps a
prova a verdade de sua certeza no ceticismo e, finalmente, na liberdade desse

reconhecimento, “conjurou” enquanto consciencia desgraciada.
Diz Hegel (2002, 8228 e 8230, p.169-171, grifo do autor):

A acdo, enquanto é seguimento de uma decisdo alheia, deixa de ser
propria, segundo o lado do agir ou do querer. Mas resta ainda a
consciéncia inessencial o lado objetivo da acdo, a saber: o fruto de
seu trabalho e 0 gozo (...) A rendncia de sua vontade, como singular,
ndo é para ela segundo o conceito, o positivo da vontade universal.
Igualmente, sua rendncia a posse e ao gozo tem somente 0 mesmo
significado negativo; e o universal, que para ela vem-a-ser nesse
processo, ndo é para ela seu préprio agir (...) Mas, para ela mesma, o
agir, e seu agir efetivo, continua sendo um agir miseravel; seu gozo,
dor; e o ser suprassumido dessa dor, no sentido positivo, um além.
Contudo, nesse objeto — em que seu agir e seu ser, enquanto desta
consciéncia singular, sdo para ela ser e agir em si -, a representacéo
da razdo veio-a-ser para ela: a certeza de ser a consciéncia em sua
singularidade, absolutamente em si; ou de ser toda a realidade.



111

A verdade da consciencia desgraciada entdo € a unidade do universal e do
singular, na figura “imutavel” do além na consciéncia; mas a liberdade € por um triz,
no reconhecimento da consciéncia infeliz como momento da raz&o. O verdadeiro é

como suprassungéo da consciéncia e da consciéncia-de-si.

Antes, a consciéncia desejou, trabalhou, mas acabou em recolhimento; sem
reconhecimento no mundo o desprezou. Agora, parece compreendé-lo “como se
fosse uma primeira vez’, trabalha pela sua conquista e permanéncia, deseja e faz
nele uma experiéncia “verdadeira” consigo mesma; mas esta somente certa disso.
‘A Felicidade € uma unidade a ser produzida pela agcdo do sujeito” (MENESES,
2006, p.146). Aqui tal “afinidade” exigiria outra volta no “circulo do saber” para assim

reconhecer a fenomenologia do espirito™’.

137 Ver MENESES, P. Para ler a Fenomenologia do Espirito: roteiro. Sd0 Paulo: Loyola, 1992;

MENESES, P. Hegel & a Fenomenologia do Espirito. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2003; Ver
também, por exemplo, GRUPO Hegel Unicap (Obra Coletiva). A Rosa da Razao sobre a Cruz do
Presente: bicentenério da Fenomenologia do Espirito / 1807-2007 — 30 anos do Grupo Hegel / 1977-
2007. Recife: FASA, 2007 (Col. NEAL, n.10, 2007); CHAGAS, E; UTZ, K; OLIVEIRA, J (orgs).
Comemoragao aos 200 anos da “Fenomenologia do Espirito” de Hegel. Fortaleza: UFC, 2007;
DUQUE, F (org). Hegel: la odisea del Espiritu. Madrid: Circulo de Bellas Artes, 2010; MENDOZA, C
(org). Hegel: ciéncia, experiéncia y fenomenologia. Universidad Nacional Autonoma de México,
2010; MOYAR, D; QUANTE, M (orgs). Hegel's Phenomenology of Spirit: A Critical Guide. USA:
Cambridge University Press, 2010; PIRES, E (org). Still reading Hegel: 200 years after the
Phenomenology of Spirit. Coimbra: Imprensa da Universidade de Coimbra, 2009.



112

4 ESPIRITO VERDADEIRO (AINDA EM SUA REFLEXAO): (MAIS UMA) TRANS-
FIGURACAO DO CONCEITO (VIVO)

“Nesse ato de largar e prender,
nessa fuga e nessa busca,
julgamos ver realmente uma
determinacdo mais elevada”
(GOETHE, 2008, p.47)

O principal é forga da afinidade,

mas nenhuma afinidade é unilateral;
guando eu estou perto e afim de alguém,
tanto ele esta de mim

(HEGEL, 1997, p.337, grifo do autor)

“Eu sou a luta (...)

sou ambos os lutadores

e a propria luta”

(HEGEL apud SAFATLE, 2012)

4.1 AS AFINIDADES ELETIVAS DE GOETHE (DE HEGEL)

Diz Hegel (1989, p.95, grifo do autor, traducdo nossa) em suas Li¢cdes sobre
Filosofia da Histéria (1822-1831) que ja havia citado a passagem abaixo na sua
FAE™® e destacou, com precisdo, que 0 mesmo tema estava presente em As
Afinidades Eletivas (1809) de Goethe (1749-1832) **:

O homem necessita comer e beber; esta em relacdo com amigos e
conhecidos; tem sentimentos e rompantes. Aqueles grandes homens
tiveram também estas particularidades; comeram, beberam, preferiram
este cardapio ou este vinho, aquele outro ou agua. Nao ha grandes

138 “Nenhuma ac&o pode escapar a tal julgar, porque o dever pelo dever — esse fim puro — é o

inefetivo; no agir da individualidade [é que] tem sua efetividade, e por isso a a¢éo possui nela o lado
da particularidade. Ninguém é herdi para seu criado-de-quarto; ndo porque o herdi ndo seja um
her6i, mas porque o criado-de-quarto é criado-de-quarto, com quem o her6i nada tem a ver
enquanto heréi, mas [s6] enquanto homem que come, bebe e se veste; quer dizer, em geral, como
homem privado, na singularidade da necessidade e da representagdo. Do mesmo modo, para o
julgamento ndo ha acdo em que ele ndo possa contrapor o lado da singularidade e da
individualidade, ao lado universal da acdo, e desempenhar para com aquele-que-age o [papel de]
criado-de-quarto da moralidade” (HEGEL, 2002, §665, p.452-453).

139 “Dizem que para o camareiro nao existem herdis. Mas isso é porque um herdi s6 pode ser
reconhecido por um outro heroi. Provavelmente, porém, um camareiro saiba apreciar apenas
aquele que lhe é semelhante” (GOETHE, 2008, p.144, grifo nosso).



113

homens para seu criado, diz um conhecido ditado. E eu o citei (na
Fenomenologia do espirito) — e Goethe o repetiu dois anos depois —
(Em Afinidades eletivas, Il parte. Cap.V. O diario de Ottilie): nédo
porque o grande homem n&o seja um heroi, e sim porque o criado é
um criado. O criado tira as botas do hero6i, ajuda-o a deitar, sabe que
ele gosta de champanhe, etc. Para o criado ndo ha herdéis; somente

para o mundo, para a realidade, para a histéria’®.

Diz Hegel (2001, p.296-298, grifo do autor) agora, especificamente, em suas
LicOes sobre Estética (1820-1829) sobre As Afinidades Eletivas de Goethe:

A verdadeira obra de arte deve ser libertada desta originalidade
enviesada, pois ela apenas demonstra sua auténtica originalidade pelo
fato de aparecer como a Unica e propria criagdo [Schopfung] de um
espirito, que nao recolhe e costura nada do exterior, mas permite que
o0 todo se produza por meio de si mesmo na conexao a mais rigorosa a
partir de uma fusdo, nhum tom, tal como a coisa se sucedeu em Ssi
mesma (...) Um acoplamento semelhante de tragos singulares que néo
provém do contelddo, encontramos ainda nas Afinidades Eletivas: sédo
destas espécie os parques, as imagens vivas e as oscilacdes de
péndulo, a sensibilidade [fihlen] aos metais, as dores de cabeca e
toda a imagem, emprestada da quimica, das afinidades quimicas. No
romance, que se desenrola numa determinada época prosaica, tais
coisas podem certamente ser antes permitidas, principalmente se,
como em Goethe, sdo empregadas de modo tdo habil e gracioso e, de
mais a mais, uma obra de arte ndo pode libertar-se completamente da
formacdo de sua época. Mas uma coisa é espelhar esta propria
formacdo, outra coisa é recolher e juntar os materiais [Materialien] de
modo exterior, independentes do auténtico conteddo da exposi¢do. A
auténtica originalidade do artista, como da obra de arte, reside apenas
no fato de ser animada pela racionalidade do Contetdo em si mesmo
verdadeiro. Se o artista transformou completamente esta razao
objetiva em algo seu, sem mistura-la ou contamina-la a partir do
interior ou do exterior com particularidades estranhas, entéo
unicamente ele também se oferece a si mesmo em sua subjetividade a
mais verdadeira no objeto configurado, subjetividade que apenas quer
ser 0 ponto de passagem vivo para a obra de arte em si mesma
acabada. Pois em todo poetizar, pensar e atuar verdadeiros a
auténtica liberdade deixa o0 substancial imperar enquanto uma
poténcia em si mesma, a qual € ao mesmo tempo de tal modo a mais
prépria poténcia do pensamento e querer subjetivos mesmos, que néo
pode mais sobrar nenhuma discérdia na completa reconciliagdo de

149 “E] hombre necesita comer y beber; esta em relacién com amigos y conocidos; tiene sentimientos

y arrebatos momentaneos. Aquellos grandes hombres han tenido también estas particularidades;
han comido, han bebido, han preferido este manjar o este vino a aquel outro o al agua. No hay
grande hombre para su ayuda de camara, dice um conocido refran. Y yo he afiadidol (Em la
Fenomenologia del espiritu) — y Goethe lo h&a repetido dos afios después — 2(Em Afinidades
electivas, Il parte. Cap.V. El diario de Otilia): no porque el grande hombre no sea um héroe, sino
porque el ayuda de camara es el ayuda de camara. El ayuda de camara le quita las botas al héroe,
le ayuda a acostarse, sabe que le gusta el champahne, etc. Para el ayuda de camara no hay
héroes; solo los hay para el mundo, para la realidad, para la historia”.



114

ambos. Assim, a originalidade da arte certamente consome cada
particularidade casual, mas ela apenas a devora, para que o artista
possa seguir completamente o traco e o impulso de seu entusiasmo do
genius preenchido unicamente pela coisa e, em vez do bel-prazer e
arbitrio vazio, possa expor seu verdadeiro si mesmo [Selbst] em sua
coisa realizada de acordo com a verdade. Nao possuir nenhuma
maneira foi desde sempre a Unica grande maneira, € somente neste
sentido Homero, Sofocles, Rafael e Shakespeare hdo de ser
chamados originais.

Neste romance®*!, Goethe explora as possiveis correspondéncias entre “lacos
sociais”, as afinidades entre pessoas e as chamadas leis de atracdo e repulséo,
fendbmenos do “mundo quimico”; ou seja, a idéia de que a ligacdo entre certos
elementos se dissolve na presenca de outros afins seria observada também nos

costumes; haveria assim uma “forca” que determinaria os relacionamentos™*.

Diz Santos Neto (2005, p.47-73):

Nao obstante, o trago eminentemente filosofico que constitui o
desenvolvimento das diferentes figuras (consciéncia, consciéncia-de-
si, razdo e espirito) na Fenomenologia do espirito, € possivel afirmar
gue Hegel demonstra um amplo conhecimento do universo literario, e

141 “Uma dessas novelas, na origem embutidas nos Anos de peregrinacdo, transforma-se em As

afinidades eletivas, que pdem em cena a irrupcao tragica do amor nas relagdes da familia e da
sociedade. Goethe escolhe como férmula para essa novela trdgica a imagem-metafora quimica. Os
cientistas conhecem certas substancias compostas que se desfazem inexoravelmente quando
entram em contato com certos elementos “afins”. Goethe aplica a curiosa regra quimica as relagdes
humanas. Num espaco fechado da propriedade de campo do casal Eduard e Charlotte (ambos
casados em segundas nipcias conforme o mutuo afeto e a livre escolha) entram dois outros
personagens (uma afilhada e um amigo), cuja presenca comeca imediatamente a desencadear a
dissolucéo das unifes existentes. Os quatro protagonistas, que viviam para a realizacdo de seus
sentimentos e de seus valores estéticos, sucumbem a um redemoinho que destréi a felicidade e as
vidas de dois dos protagonistas, além da do filho de Eduard e Charlotte” (ROSENFIELD, [s.d.],
p.25); “Acerca de As afinidades eletivas Goethe disse a Heinrich Laube, em 1809, o ano de sua
publicacdo, que o considerava o seu melhor livro. Obra de maturidade do poeta, o romance
concentra toda a sua experiéncia e apresenta hum panorama a sociedade de seu tempo, aplicando
as suas concepcdes favoritas sobre a polaridade e o magnetismo universal. Ao transpor a ideia de
afinidade eletiva do dominio da quimica para o das relagdes amorosas, uma verdadeira equacao é
montada com 0s quatro personagens principais, que reagem uns sobre 0s outros a maneira de
compostos instaveis, num jogo cruzado de “simpatias magnéticas” (CASTRO, 2011, p.15).

142 «pretendo mostrar brevemente como Kant e Goethe apropriaram-se, nos respectivos dominios
moral e estético, da teoria de Bergman, cuja traducao alema de 1785 (ndo a referida por PB, de
1779), pude ler recentemente na Staatbibliothek de Berlin. No entanto, o titulo aleméo mais curto,
na versdo que referi, parece corresponder melhor ao conteddo da obra, ja que as “afinidades
eletivas” aparecem nela como uma entre as modalidades de atragdes proximas. O importante € que
Kant, afora a possibilidade de ter lido Bergman em latim, teve tempo a sua disposicdo, antes da
publicacdo da Critica da razéo pratica, a tradugdo alema do livro de Bergman e pdde, antes da sua
aplicac@o estética em Goethe, fazer uso dessa teoria em sua filosofia moral” (ROHDEN, 20086,
p.227-228, grifo do autor); Ver também LOWY, M. Redencdo e utopia: o judaismo libertario na
Europa Central: um estudo de afinidade eletiva. S&o Paulo: Companhia das Letras, 1989.



115

certamente uma preocupagdo estética. Na tessitura da obra em
guestdo, encontramos claras referéncias ao Fausto, de Goethe
(seccdo V); a Antigona, de Séfocles (seccdes V, VI, VII); ao Sobrinho
de Rameau, de Diderot (seccdo VI); a “bela alma” dos Anos de
aprendizagem de Wilhelm Meister, de Goethe e Lucinda, de Frederico
Schlegel (seccdo VI); ao “criado de quarto do herdéi” das obras:
Afinidades eletivas e Maximas e reflexfes, de Goethe; as obras de
William Shakespeare: Hamlet e Macbeth (seccédo VII); Schiller e uma
seccdo (VII) dedicada & experiéncia estética a luz da religido (...) E a
critica do Romantismo contra o lluminismo. O mesmo acontece com
os herdis de uma outra obra de Goethe, As afinidades eletivas em que
0s personagens Ottilie e Eduard emergem como aquelas figuras que
ndo conseguem efetivar os sentimentos de amor e paixdo no mundo
constituido devido as regras e convengfes sociais dominantes A
impossibilidade de realizacdo desta paixao leva ao estabelecimento de
uma relagdo vivida somente no plano da contemplacdo, em que o
amor ultrapassa o plano material e subsiste, quase que
exclusivamente, no plano espiritual (...) O Romantismo nao é capaz de
compreender a realidade como uma totalidade dinamica, por isso ela
cai na unilateralidade, enfatiza apenas um lado — contemplacdo — a
custa do outro (...) Mas a palavra final da Fenomenologia do espirito
nao €& o sujeito contemplativo expresso pela “bela alma”, porque a
experiéncia da consciéncia ndo termina ai.

Ora, se em tais afinidades “naturais” as “escolhas” sdo subsumidas, entdo, ao
contrario, para o “mundo cultural”, propriamente humano, a exigéncia € sempre de
uma acgdao reconhecida; contudo, ressaltamos mais o empréstimo daquela expressao

do que sua comprovacao utilizada no romance™*.

Diz Hegel (1968, p.455-456, grifo do autor, tradug&o nossa):

s

Mas ndo é somente no aspecto quimico onde o especifico se
apresenta numa esfera de combinac¢des; também o tom [musical]
particular tem seu sentido somente na relacdo e na combinagdo com
um outro e com a série dos outros; a harmonia ou desarmonia em tal
esfera de combinagbes constitui sua natureza qualitativa, que ao
mesmo tempo repousa em relacdes quantitativas, as que Formam

143 «A arte mais apreciada por Hegel é a poesia e, ainda que ndo oculte seu amor pela poesia épica e
lirica, seu maior entusiasmo é mostrado em relagdo a poesia dramatica: “O drama, porque se
desenvolve tanto segundo o seu contelildo quanto segundo a sua Forma até a totalidade a mais
perfeita” — diz Hegel — “deve ser considerado como o supremo estagio da poesia e da arte em geral”
(...) Na filosofia de Hegel, a Bildung € um conceito fundamental, pois é o principio que constitui e
move o espirito (...) Se, como entendiam em comum Goethe e Hegel, o sagrado é o que une o
homem com 0 homem, artes como a pintura e a musica estdo ao lado das artes da palavra, como o
drama, cuja outra vantagem para que Hegel o escolhesse como modelo é a imediatez com que nele
aparece a humanidade em acédo. Os homens em situacdes, conflitos e acdo séo representados no
drama para a contemplagdo e o desfrute, ou seja, para a reflexdo, a critica e o prazer, que sdo as
condicdes da arte quando ja ndo proporciona substantielle e sim formelle Bildung (...) Hegel se vale
desta grande tradicdo poética para expor “A verdadeira objetividade da obra de arte” em nossas
condi¢des modernas de recepgéo subjetiva” (HERNANDES, 2009, p.79, 84, 89, 94, grifo do autor).



116

uma série de expoentes; e as relagbes das relacdes especificas séo
as que constituem cada um dos tons combinados nele mesmo. O tom
individual é o tom fundamental de um sistema mas é igualmente por
sua vez um membro individual no sistema de cada outro tom
fundamental. As harmonias sdo afinidades eletivas exclusivas, cuja
peculiaridade qualitativa, entretanto, se resolve igualmente por sua vez
na exterioridade de um progresso simplesmente qualitativo — donde
porém reside o principio de uma medida para aquelas afinidades, que
sdo afinidades eletivas (quimicas, ou musicais ou outras) entre e
diante das outras [é um problema] acerca do qual se apresentara no
gue segue todavia uma observacdo com respeito as quimicas; mas
esta questdo superior esta na mais estreita conexdo com o especifico
do propriamente qualitativo e pertence as partes especiais da ciéncia
natural concreta’ (...) A préxima determinacdo que se oferece,
consiste que'®, segundo a diferenca da multiddo, por conseguinte,
das magnitudes extensivas, que se verifica entre 0s membros de um
lado para a neutralizacdo de um membro do outro lado, se dirige
também a afinidade eletiva deste membro em direcdo aos membros

da outra série, com todos os quais se fala em afinidade*°.

144 “Hegel indica claramente aqui que a justificacéo l6gica da afinidade eletiva ndo é suficiente para

resolver os problemas postos pelas ciéncias concretas. E desejavel que seu leitor lembre-se desta
observacdo quando a préxima nota ird desenvolver pontos de vista que se pode julgar aventureiro”
gDOZ apud HEGEL, 1970, p.150, note [366]1, grifo do autor, traduc&o nossa).

145 “Hegel apresenta aqui uma simples possibilidade l6gica sem alus&o a hipétese cientifica qualquer;
tudo o que podemos dizer dessa possibilidade l6gica, é que ela ndo satisfaz as dividas do conceito
de afinidade eletiva (...) A medida da afinidade simples seria por principio as diferencas de
guantidade do corpo que pode ser substituido nas combinacdes. Mas a afinidade seria em razéo
direta ou em razdo inversa dessas quantidades? O texto de Hegel sugere que ele pensa em
relacdo direta; mas ndo impde esta interpretacao (...) Hegel demonstrou mais acima que o intensivo
e extensivo ndo se distinguem absolutamente, mas relativamente, que eles sdo dois momentos
necessarios do quantum e que eles passam um no outro (2). Esta identidade fundamental encontra
aqui uma aplicacao direta: de uma maneira ou de outra, o extensivo poderia compensar o intensivo,
0 intensivo compensar a extensivo” (DOZ apud HEGEL, 1970, p.150-151, note [366]2, grifo do
autor, traducao nossa).

148 “Pero no es sdlo en el aspecto quimico donde lo especifico se presenta en una esfera de
combinaciones; también el tono [musical] particular tiene su sentido sélo en la relacién y la
combinaciéon con un outro y con la serie de los otros; la armonia o inarmonia en tal esfera de
combinaciones constituye su naturaleza cualitativa, que al mismo tiempo reposa en relaciones
cuantitativas, las que Forman una serie de exponentes; y las relaciones de las dos relaciones
especificas son las que constituyen cada uno de los tonos combinados en él mismo. El tono
individual es el tono fundamental de un sistema, pero es igualmente a su vez un miembro individual
en el sistema de cada outro tono fundamental. Las armonias son afinidades electivas exclusivas,
cuya peculariedad cualitativa, empero, se resuelve igualmente a su vez en la exterioridad de un
progreso simplemente cuantitativo. — Dénde empero reside el principio de una medida para aquellas
afinidades, que son afinidades electivas (quimicas, o musicales u otras entre y frente a las otras, [es
un problema] acerca del cual se presentara en lo que sigue todavia uma observacion con respecto a
las quimicas; pero esta cuestion superior estd en la mas estrecha conexién con lo especifico de lo
propriamente cualitativo y pertenece a las partes especiales de la ciencia natural concreta (...) La
proxima determinacion que se ofrece, consiste en que, segun la diferencia de la multitud, y por ende
de las magnitudes extensivas, que se verifica entre los miembros de un lado para la neutralizacién
de un miembro del outro lado, se dirige también la afinidad electiva de este miembro hacia los
miembros de la outra serie, con todos los cuales se halla em afinidad”.



117

Diz ainda Hegel (1968, p.438-439, grifo do autor, tradug&o nossa):

O processo comega com a pressuposicdo de que o0s objetos em
tenséo, ao estar em tensdo contra si mesmos, estdo precisamente por
isso em tensdo um diante do outro, isto €, é uma relacdo que se
chama sua afinidade - dado que cada um esta, por seu conceito, em
contradicdo frente a propria unilateralidade de sua existéncia e,
portanto, esfor¢ca-se para eliminar, no que esti posto de imediato o
esfor¢co dirigido a eliminar a unilateralidade do outro objeto, e a
adequar, mediante esta reciproca nivelacdo e vinculagéo, a realidade
ao conceito, que contém ambos os momentos. Porquanto cada objeto
estd posto como contradizendo e eliminando a si mesmo, 0s objetos
estdo mantidos apenas por uma violéncia exterior em sua superacéo
muatua e em sua falta de acabamento reciproco. O meio termo, pelo
qual agora estas extremidades s&@o vinculadas, é principalmente a
natureza de ambos, que é em si, isto é, o conceito integro que contém
ambos. Mas, em segundo lugar, posto que na existéncia eles estejam
um contra o outro, assim também sua absoluta unidade é um
elemento diferente deles, existente, um elemento todavia formal — o
elemento da comunicacado, de onde eles entram mutuamente em uma
comunidade extrinseca. Como a diferenca real pertence aos extremos,
assim este meio termo é apenas a neutralidade abstrata, a
possibilidade real daqueles — ou seja, 0 elemento tedrico da existéncia
dos objetos quimicos, do seu processo e de seu resultado. No mundo
material a agua faz o papel deste meio; no espiritual, quando se
verifica algo anélogo a tal relacdo,deve ser considerado como este

meio o signo em general, e, com mais exatiddo, a linguagem**’.

Ora, sabemos que Merleau-Ponty (apud ZUBEN, 1984) considerava a razéo
hegeliana como uma “razdao ampliada”, onde todo singular é inexprimivel e toda
singularidade expressdo maxima, ou seja, 0 outro €, comigo, sempre universal

concreto, € sempre em-si e para-si somente enquanto “razao cultivada”.

17 «g| proceso empieza con la presuposicion de que los objetos em tension, al estar en tension contra
si mismos, estan precisamente por eso en tensién uno frente al outro — es decir, en una relaciéon que
se llama su afinidad — Dado que cada uno est4, por su concepto, en contradicion frente a la propria
unilateralidad de su existéncia y, por 16 tanto, se esfuerza para eliminarla, en eso esta puesto de
inmediato el esfuerzo dirigido a eliminar la unilateralidad del outro objeto, y a adecuar, mediante
esta reciproca nivelacion y vinculacion, la realidad al concepto, que contiene ambos momentos. Por
cuanto cada objeto esta puesto como contradiciéndose y eliminandose a si mismo, los objetos estan
mantenidos so6lo por una violéncia exterior en su separacion mutua y en su falta de acabamiento
reciproco. El término médio, por el cual ahora estos extremos quedan vinculados, es ante todo la
naturaleza de ambos, que esta em si, es decir, el concepto 6integro que los contiene a ambos. Pero,
en segundo lugar, puesto que en la existéncia ellos estan uno en contra del outro, asi también su
absoluta unidad es un elemento diferente de ellos, existente, un elemento todavia formal — el
elemento de la comunicacion, donde ellos entran mutuamente en uma comunidad extrinseca. Como
la diferencia real pertence a los extremos, asi este término médio es sdlo le neutralidad abstracta, la
posibilidad real de aquéllos — como decir, el elemento te6rico de la existéncia de los objetos
quimicos, de su proceso y de su resultado. En el mundo material el 4gua juega el papel de este
médio; en el espiritual, cuando en él se verifica algo analogo a tal relacion, hay que considerar como
este médio el signo en general, y, con mas exactitud, el lenguaje”.



118

A abordagem hegeliana, assim nos parece, implicaria também numa
“metafisica da linguagem” 8. O pensar do ser e o pensar do pensar sdo no
absoluto, mas dialeticamente, no vir-a-ser das categorias, € que sado suprassumidos
NnO mMesmo; uma vez que as categorias existem propriamente na linguagem, que

nega o sensivel e, a0 mesmo tempo, também o conserva e o ultrapassa.

Neste sentido, a linguagem antecede o pensamento e, a0 mesmo tempo, é
sua expressao; bem como no nivel da linguagem, é o proprio pensamento em sua

imediatidade que a antecede. Dai a critica da impossibilidade da linguagem poder

149

ser definitivamente suprassumida ™. A linguagem € relagdo consigo sempre

novamente e se uItrapassa somente em si mesma; bem como o pensamento, assim

devido aquela prépria vinculagdo*®.
Diz Cossetin (2012, p.44-45, nota 01, grifo do autor):

J& no inicio da Fenomenologia, Hegel mostra que a consciéncia se
engana ao tentar obter a verdade do objeto intuitiva e imediatamente,
pois, em todas as suas tentativas, a linguagem irrompe como
mediacdo universal, verdade esta que s6 pode ser alcancada apds a
consciéncia expressar 0 que experiéncia a fim de que seu saber seja

198 «A este respeito, consultar um primeiro esbogo estabelecido por J. Hyppolite no seu livro Logica e
existéncia, onde, na primeira parte, ele analisa o problema da linguagem e da légica. ...] esse
discurso que o filsofo faz sobre o ser é também o discurso mesmo do ser através do filésofo. Isso
supbe em primeiro lugar uma explicitacdo de uma filosofia da linguagem humana espalhada nos
textos de Hegel. Cf. J. Hyppolite. op. cit., Paris, PUF, 1991, p.5-6"” (BAVARESCO, 2001, p.166, nota
259, grifo do autor); Ver também AQUINO, M. Metafisica da subjetividade e linguagem |. Sintese
Nova Fase, v.20, n.61, p.199-218, 1993; AQUINO, M. Metafisica da subjetividade e linguagem II.
Sintese Nova Fase, v.21, n.67, p.495-528, 1994; AQUINO, M. Metafisica da subjetividade e
linguagem lll. Sintese Nova Fase, v.22, n.71, p.453-488, 1995.

149 «“O problema da expressdo ndo esta completamente resolvido na filosofia de Hegel (...). Assim
Mure exprime a forma controversa com que a linguagem é abordada por Hegel. Enquanto elimina o
sensivel ndo elimina, porém, aquele sensivel que é condicdo ou meio para a exposicao do
pensamento. E se é assim, de que 0 pensamento exige a sua expressdo para desenvolver-se,
entdo ele carece da linguagem e encontra nela, tanto como fala quanto como escrita, um meio
sensivel de fixacao proviséria. Dai a dificuldade: se o pensamento puro pressupde linguagem, como
pode ele realizar-se na forma da necessidade, como pretende Hegel, inclusive suprimindo a prépria
mediagdo?” (COSSETIN, 2006, p.95).

150 «A progressdo em si, por intermédio da palavra pronunciada, o regresso a si, a partir do mundo
que ele proprio criou pelo poder do nome, mostra que a linguagem, esta mediacdo de si consigo
mesmo no seu ser-outro, é justamente o caminho que torna o espirito presente a si mesmo e a
palavra, a sua existéncia, pois o siléncio e a mudez, sendo a marca da natureza e do animal,
indicam, no dominio do espirito, a ndo realidade deste. O espirito é irredutivelmente L6gos: a razao,
como fundamento e como forma, e o racional <<existem apenas como linguagem>>: logos, razao,
esséncia das coisas e discurso, coisa e palavra, categoria (Sobre a linguagem como modo Unico de
existéncia do racional, v. a férmula mais tardia das Lic6es de Histéria da Filosofia: <<O racional s6
existe como linguagem>>. Hegel conservara em grande apreco o termo logos pela ambiguidade que
nele encontra: <<logos é mais determinado do que palavra. E uma bela ambiguidade do termo
grego — razdo e, a0 mesmo tempo, linguagem. Pois a linguagem é a pura existéncia do espirito>>)”
(FERREIRA, 1992, p.315, nota 29).



119

testado e criticado. Assim, a sua pretensa intuicdo pura cede lugar ao
elemento intermediario da linguagem, impedindo que a consciéncia se
relaciona pura e imediatamente com o mundo: a linguagem sempre se
interpde nessa relagdo: “Mas, como vemos, a linguagem é o mais
verdadeiro; nela nés mesmos refutamos imediatamente nosso ‘querer
dizer’, e entdo, o universal € o verdadeiro da certeza sensivel e a
linguagem so6 exprime esse verdadeiro, assim, € totalmente impossivel
que possamos dizer o ser sensivel que ‘queremos dizer’ (HEGEL,
1996(a), p.85). A insisténcia de Hegel, nesse sentido, consiste
justamente em mostrar a contradicdo inerente a certeza sensivel, que
nem chega a realizar a experiéncia que desejava, menos ainda, extrair
dali alguma verdade. Quer dizer, desde a primeira e mais elementar
experiéncia da consciéncia, existe uma inevitabilidade do pensar e da
linguagem que mostra que o objeto sO existe para a consciéncia
guando passa pela sua expressao.

No pensamento hegeliano, qualquer possivel “experiéncia pré-linguistica”, ou
seja, “permanéncia do siléncio”, assumida como nao sendo capaz de se reflexionar,
resultaria na sua prépria ndo-realizacdo; que por sua vez significaria a
impossibilidade mesmo do pensamento filoséfico'®. Desde a FJE tomamos “ciéncia”
da experiéncia da consciéncia em apreender o ser por uma aderéncia imediata ao
objeto e seu consequente “saber verdadeiro” somente enquanto expressao

conceitual, quer dizer, também discursivamente.

Com efeito, se o siléncio prevalece diante da fala, entdo devemos admitir que
haveria, de fato, conhecimento em-si-mesmado, fora da possibilidade de suspeicéo
e ausente do saber compartilhado; ou se, por exemplo, o “mistério” & limite para o

saber, entdo nao haveria possibilidade daquele saber absoluto hegeliano.
Diz Hegel (8462, p.256, grifo do autor) que

Mas é também ridiculo ver, no fato de estar o pensamento ligado a
palavra, uma deficiéncia do pensamento, e uma desgraca; embora se
pense que o inexprimivel seja justamente o mais excelente, essa
suposicao, nutrida pela vaidade, ndo tem o minimo fundamento;
porque o inexprimivel, na verdade, € somente algo turvo, fermentante,
que sO ganha clareza quando consegue chegar a palavra.

151 «“As expressdes do falar comum poderiam parecer pouco dignas para significar o absoluto, o qual

exigiria uma linguagem propria e especifica. Pelo contrario, 0 que mais importa é atender ao que
permanece irreflectido no dizer comum, o que fica camuflado na aparente inocéncia ou neutralidade
especulativa da linguagem representativa — 0s conceitos supremos em que a verdade se exprime;
Hegel exemplifica: ha simples frase <<a arvore € verde>>, na sua imediatez e naturalidade, oculta-
se 0 <<é>> inexpressivo unicamente devido a auséncia da intengéo filosofica” (FERREIRA, 1992,
p.312).



120

A FdE ndo admite, fora da linguagem, nenhuma experiéncia, efetivamente.
Nada haveria, nem de resto, naquilo que nado fosse manifesto. O espirito

reconheceu, nas “passagens da consciéncia” **2

, que todo saber imediato, subjetivo,
suposto na apreensdo da totalidade é suprassumido na subversdo da linguagem.
Dai somente no todo os momentos ganham sentido. E na liberdade do absoluto

enguanto reconhecimento do espirito pode ser dito conhecimento verdadeiro.

Com efeito, “a linguagem é o ser-ai do puro Si, como Si; pela linguagem entra
na existéncia a singularidade para si essente da consciéncia-de-si como tal, de
forma que ela é para os outros” (HEGEL, 2002, 8508, p.350, grifo do autor, grifo

nosso em negrito) 2.

A palavra é um risco, o siléncio nem isso.

152 «“Tudo o que para a consciéncia — cujo meio é a linguagem — é, é consequentemente dizivel

(mesmo como indizivel), é sentido, ou seja, identificacdo, pelo Eu=Eu, de uma diferenca, pois o que
tem por sentido ser é aquilo que, para esse Eu, é diferente dele, outro que nao ele, portanto em si
mesmo diverso ou diferente. Toda determinagcédo do ser é a identidade de uma diferenca. E toda
categoria por meio da qual a filosofia enciclopédica de Hegel concebe o ser ou o absoluto identifica
claramente uma diferenca, o progresso do percurso hegeliano consistindo entdo na identificacéo
crescente de uma diferenca ela mesma crescente; pois o auge da diferenca como oposicdo é a
contradi¢do, a qual, no outro extremo da indiferenga mitua dos termos da simples diversidade, € a
intimidade ou a identidade dos opostos (...) O ser, enquanto tal, fragil identificacdo de uma fragil
diferenca, é assim um sentido fragil, l1abil (que o abandona ou o faz passar imediatamente a seu
Outro), um quase ndo-sentido que o pensamento, excedendo-0 em muito ao visa-lo como tal, deve
necessariamente superar para realizar-se ele mesmo numa completa adequacéo do pensante e do
?ensado” (BOURGEOIS, 2004, p.254).

153 “Exprimir-se autenticamente consiste em proceder a uma operacao universal de reconhecimento:
A linguagem é um universal em si reconhecido, ressoando deste modo na consciéncia de todos.
Cada consciéncia que fala torna-se nisso imediatamente em outra consciéncia (...) A verdade da
palavra é assim testada pela comunidade que instaura; o pensar, na pureza da sua soliddo, ndo se
converte nunca, para ser efectivamente real, em monologo: o I6gos revela uma esséncia relacional,
€ dia-logia em acto: a palavra do absoluto s6 pode ser pronunciada por <<um Eu que é um NOs e
um Noés que é um Eu>>" (FERREIRA, 1992, p.318); “Para Hegel, o espirito ndo € uma determinagao
entre outras, mas a determinacgédo, verdadeira, absoluta, do ser: o hegelianismo € a filosofia do ser
como espirito (...) Na categoria do espirito, a diferen¢a e a identidade séo, cada qual, absolutas, e
uma € porque a outra é. Por isso, o espirito ndo pode ser sendo uma relagdo ou uma mediacao
entre ele e ele mesmo. Relacdo ou mediacdo € diferenca: o espirito sé é ao ser para um outro;
relacdo ou mediagdo consigo é identidade: o espirito sO é ao ser para o espirito. Aqui, o que &
espirito ou sujeito ultrapassa fundamentalmente o que pertence ao ser simplesmente natural ou
substancial, no qual a relagcdo é simples relacdo com o Outro: a substancia é relacdo, mas com o
acidente, relacdo que ndo existe ela mesma como substancia; a causa é relacdo dela com esse
Outro dela que é o efeito, assim como o fim com o que é apenas seu meio etc. Eis por que Hegel
declara que o espirito esta nele mesmo presente em sua comunidade, a comunidade dos espiritos
(...) Este completa e garante o ser como ser na medida em que sua perfeita identidade a si coincide
com sua plena diferenca em relagéo a si: ele é a contradigdo resolvida (...) O espirito s6 é assim ele
mesmo ao negar toda imediatidade, todo simples ser dele mesmo, ao assumir a auto-afirmacao
originéria de si nessa relacao negativa a si que € o agir absolutamente tal, ndo limitado por alguma
outra coisa, isto é, o agir sobre si” (BOURGEOIS, 2004, p.253-257, grifo do autor).



121

4.2 AFINIDADES SELETIVAS: A ROSA DO RE-CONHECIMENTO NA CRUZ DA
LIBERDADE EFETIVA

Conta-se que num tempo nao contado, num muro gasto qualquer, de cidade
gue ndo se sabe bem qual, foi possivel ler a seguinte pixacdo (sem aspas e com “x”
mesmo): “Deus estd morto. Marx morreu. Freud também. E eu jA ndo ando me
sentindo muito bem” ***. De passagem, registre-se que tal (sub)urbana manifestacao
cultural acima estava “aspada” e (pasmém!) assinada com aquele sempre
conveniente “anénimo”.

Ora, esta pequena introducdo foi somente uma “doce barbara” imaginacao;

mas “baseada em fatos reais”.
Diz Santos (1986, p.20) que

0 pos-modernismo nasceu as 8 horas e 15 minutos do dia 6 de agosto
de 1945, quando a bomba atbmica fez boooom sobre Hiroxima. Ali a
modernidade — equivalente a civilizagdo industrial — encerrou seu
capitulo no livro da Historia, ao superar seu poder criador pela sua
forca destruidora. Desde entdo, o Apocalipse ficou mais préximo.
Historicamente o pds-modernismo foi gerado por volta de 1955, para
vir & luz & pelos anos 60. Nesse periodo, realizacdes decisivas
iromperam na arte, na ciéncia e na sociedade. Perplexos, socidlogos
americanos batizaram a época de pés-moderna, usando termo
empregado pelo historiador Toynbee em 1947.

E diz Weberman (2003, p.247, nota 135) também que

a idéia de ‘acumulo flexivel e a expressdo ‘condicdo de pos-
modernidade’ vém de um dos melhores livros sobre o assunto: The
condition of Postmodernity, de David Harvey (Cambridge, MA:
Blackwell, 1990). O livro de Harvey também fornece dados mais
precisos para o inicio da pés-modernidade. Na pagina 39, Harvey cita
Paul Jencks dizendo que o modernismo terminou e a era pés-moderna
comecgou as 15h32 (horario padréo), no dia 15 de julho de 1972 em St.
Louis, Missouri, com o langamento do sistema de moradia modernista
Pruitt-lgoe.

1% Ver SANTOS, J. O que é pés-moderno. Sdo Paulo: Brasiliense, 1986, p.07; Ver também

MENESES, P. A cultura e suas razdes. Abordagens hegelianas. Rio de Janeiro: Vieira & Lent, 2006,
p.101-110; VAZ, H. Esquecimento e memdria do ser: sobre o futuro da metafisica. Sintese — Revista
de Filosofia, v.27, n.88, p.149-163, 2000.



122

Contemporaneamente, notamos que a despeito desse esfor¢co (ainda)
‘moderno” de categorizagdo, ha somente imprecisdo. A pos-modernidade né&o
precisaria mais ndo. Como ja se disse, “a pds-modernidade ndo existe” (GALLI,
2010, p.08). Todavia € costume recorrer a mitologia quando falha a explicacao, em
desmedida; ocorre que para tal “patologia social”, nada, importa.

Diz Rouanet (2006, p.105):

0s pdés-modernos nao criticam nada e ndo reivindicam nada: limitam-
se a observar uma realidade nova que ja existe diante dos seus olhos
e que s6 nédo é vista pelos intelectuais classicos, ainda profundamente
mergulhados nos valores da modernidade.

Com efeito, h4 causas controversas. “A consciéncia pés-moderna n&o
corresponde uma realidade pos-moderna” (MAGALHAES, 2001, p.08). As
transformacdes sociais, sempre em processo, ndo decorrem das “desconstrucées”
atuais. E nada mais moderno a esta altura dos acontecimentos do que qualquer

vontade pela “ruptura dos tempos”.

Tais reflexdes remetem aquele psicanalitico “mal-estar da modernidade” **°.

Cada tempo com seu passa-tempo performatico onde se antecipa seu destino. O
que estaria “escondido” nas apostas entre publicidade e artistas plasticos? Cada
€poca com sua propria técnica de “pao e circo” onde se estetiza seu fascinio. O que
haveria de tdo polémico nas mostras cultural turn de cidades com “aura-
espetaculo”? Urbanismo e fetichismo assim séo pressentidos. Quando o “soélido se
desmancha no ar” o que ha para estranhar? Aquilo que € 6&bvio re-vela-se
despercebido. E agora nem caberia perguntar se ‘houve uma modernidade para
cada pintor antigo” (BAUDELAIRE, 1996, p.25).

A secura da visdo moderna “semi-aridou” o olhar sobre o real como estatico,
sélido, pedra. E a obssessdo em vencer a supersticdo fez a modernidade “perder a
alma para o diabo” (GOETHE, 2009), esquecer a douta ignorantia socratica e as
‘ousadas luzes” acabaram por “incandiar o pensamento” e ofuscar a vida. Talvez

nem seja bom uma civilizacdo universal, e sim um mundo com “diferentes

155 Ver, por exemplo, ROUANET, S. Mal-estar da modernidade. S&o Paulo: Companhia das Letras,

1993; BAUMAN, Z. O mal-estar da poés-modernidade. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1998;
HABERMAS, J. O discurso filosoéfico da modernidade: doze lices. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2000.



123

civilizagbes” %6 Dai os “manuais” para “existir junto”, a insisténcia numa “acédo

» 157

comunicativa e 0 cumprimento daquele “projeto iluminista”; pois autdctone néo e

solipsismo, mas o “iluminismo” foi a (sua) revelia disforme.

As lagrimas da crise hodierna “aguaram” o olhar sobre a “realidade do real”;

movimento, evanescéncia, relacbes. Légica e existéncia'®®

159

séo licbes que nos

dizem, fenomenologicamente™", “cousas” que ja ouvimos pela cancdo: “‘quem

sempre quer vitoria perde a gléria de chorar” (CAMELO, 2003); tal qual o senhor do
escravo, um vencedor vencido; pois aquilo ‘que ensina o conceito mostra
necessariamente do mesmo modo a histéria” (HEGEL, 2010, p.44) e a histéria é

“como progresso na consciéncia da liberdade” (VAZ, 1996, p.65, grifo do autor).
Diz Lipovetsky (1999, p. 53-54 e 65, grifo do autor),

Narciso entrou em O6rbita. O neo-narcisismo ndo se contentou com
neutralizar o universo social, esvaziando as instituicbes dos seus
investimentos emocionais; também o Eu, desta feita, se vé corroido,
esvaziado da sua identidade, o que paradoxalmente sucede em
virtude do seu hiper-investimento. Como o espaco publico se esvazia
emocionalmente por excesso de informacdes, de solicitacbes e de
animacdes: o Eu tornou-se um “conjunto frouxo”. Por toda a parte, eis
que o real pesado desaparece, e € a dessubstancializacdo, ultima
figura da desterritorializacdo, que condena a pés-modernidade. No
sentido da mesma dissolugdo do Eu actua a nova ética permissiva e
hedonista: o esfor¢o deixou de estar na moda, o que significa coercao
e disciplina austera é desvalorizados em proveito do culto do desejo
de sua realizacdo imediata (...) Curiosa concepc¢ao a deste narcisismo,
apresentado como estrutura psiquica inédita e que, de facto, se vé
repescado pelas redes do “amor proprioc” e do desejo de
reconhecimento ja identificados por Hobbes, Rousseau e Hegel como
responsaveis pelo estado de guerra (...) Desolacdo de Narciso,
demasiado bem programado na sua absor¢cdo em si préprio para
poder ser afectado pelo Outro, para sair de si — e, no entanto,
insuficientemente programado, pois que deseja ainda um mundo
relacional afectivo.

1% ver, por exemplo, HUNTINGTON, S. Choque das civilizacdes? Politica Externa, v.II, n.4, p.121-

134, 1994; HOBSBAWN, E; RANGER, T (orgs). A invencéo das tradi¢cdes. Sdo Paulo: Paz e Terra,
2002; MENESES, P. Etnocentrismo e relativismo cultural. Universidade e diversidade. Recife:
Fundagdo Antbnio dos Santos Abranches, 2001, p.95-106; SCHULER, F.; SILVA, J. (orgs).
Metamorfoses da Cultura. Porto Alegre: Sulina, 2006

7 ver, por exemplo, HABERMAS, J. Consciéncia Moral e Agir Comunicativo. Rio de Janeiro: Tempo
Brasileiro, 2003; ROUANET, S. As razfes do iluminismo. Sdo Paulo: companhia das Letras, 1987.

138 ver, por exemplo, HYPPOLITE, J. Ldgica y existéncia. Barcelona: Herder, 1996.

139 ver, por exemplo, SOKOLOWSKI, R. Introducéo & fenomenologia. Sdo Paulo: Loyola, 2004.



124

Afora determinadas leituras*® sobre nosso filésofo consideramos razoaveis
as palavras do autor tendo em vista corroborar nosso paragrafo anterior. Nessa

longa citagao € a “caricaturizagao pés-moderna” que interessa.

Convém destacar intempestiva dificuldade na apreensao do modo de pensar
hegeliano tendo em vista inadvertidas expressdes de comentaristas. Nao foi o caso

acima, mas “o Eu tornou-se um ‘conjunto frouxo™” merece nossa atencao “eletiva”.

Consideramos que esse estigma da “fragilidade do eu” é pensado somente
onde o paradigma da “coisa” ainda prevalece, quando a “metafisica de base

material” 15!

ainda obscurece. Neste sentido, “eu forte” & “eu solido”. Ora, nossa
sensacao de solidez é “dura ilusao”; sélido € o que ha de mais fragil para a razao;
sdo as relagdes, “jogo de forgas”, que mantém a concretude da “Coisa mesma’.
Deste modo, ndo seriam os pilares que, necessariamente, sustentariam qualquer

edificio, mas o “jogo de forgas” presente no todo.

Tomemos o seguinte exemplo: Onde fica a internet? A pergunta desconcerta.
Responder mais ainda: A internet “acontece” enquanto “conectividade”; assim existe
“de verdade”; mutatis mutandis o “eu”. Relacionamento de “eus” é “eu” propriamente
reconhecido. Um todo maior que (a soma de) suas partes, ou melhor, um todo tanto

maior quanto seus momentos conflitivos, portanto, constitutivos.

A intersubjetividade que “aparece” nesta simultaneidade da “consciéncia em
rede” é também subjetividade, a “natureza” do espirito; ndo seria nada “abstrato”
como um “conjunto frouxo”, ao contrario, é tao “forte” quanto o sistema imunolégico

“vivente”, ou t&o singular, universal concreto, quanto uma “dor de dente”.

160 “(...) ao contrario do que sugerem as interpretacdes mais vulgarizadas, a referéncia implicita de

Hegel ndo parece ser aqui o problema da origem da sociedade ou a hipdétese do ‘estado de
natureza’. A hipétese do ‘estado de natureza’ como estado de luta entre os individuos, que deve
cessar com 0 pacto social e a constituicdo da sociedade civil, atende a um tipo de explicagdo
hipotético-dedutiva da origem da sociedade caracteristica das teorias do chamado Direito Natural
moderno. Na verdade, essas teorias foram sempre um dos alvos constantes da critica de Hegel. Na
Fenomenologia ndo se trata de saber como se originou a sociedade (esse € um falso problema para
Hegel, pois o individuo &, desde sempre, um individuo social)’ (MORAES, 2013c).

181 ver original critica também em MORAES, A. O fim da matéria e a re-significacdo da Physis.
Revista Eletrdnica Estudos Hegelianos, n.11, p.07-18, 2009.



125

Diz Hegel (1997, 8247, Adendo, p.28 e 8376, Adendo, p.555-556, grifo do

autor, grifo nosso em negrito):

Pareceria que nos aqui poderiamos deixar de lado a metafisica;
contudo, é este o lugar de empreendé-la e ndo ha que hesitar, pois ela
ndo conduz a grandes delongas e rapidamente é concluida. Porque,
de fato, a metafisica da natureza — como a determinidade essencial de
sua diferenca — é tal que a natureza € a ideia no seu ser-outro dela;
nisto esta que ela seja essencialmente um ideal ou aquilo que s6 tem
sua determinidade como relativo, somente em relagdo com um
primeiro (...) O vivente é na verdade o0 mais alto modo da existéncia do
conceito na natureza, mas também aqui o conceito € somente em si
(...) pois a negacédo do natural, isto é, da singularidade imediata, é isto:
gue o universal, o género é posto, e, sem dlvida, em forma de género.
Na individualidade este movimento dos dois é o decurso, que se
suprassume, e cujo resultado é a consciéncia, a unidade, que em e
para si mesma é unidade de ambos como Si, ndo s6 como 0 género
no conceito interno do singular. A ideia existe com isto no sujeito
independente, para o qual, como 6rgdo do conceito, tudo é ideal e
fluido; isto é, ele pensa, faz tudo espacial e temporal ser o seu, tem
assim nele a universalidade, isto €, tem-se a si mesmo (...) Esta é a
transicdo do natural para o espirito; no vivente a natureza se
aperfeicoou e concluiu sua paz, enquanto se transforma em algo mais
alto. O espirito assim proveio da natureza. O fim [alvo] da natureza é
matar-se a si mesma e quebrar sua casca do imediato, sensivel,
gueimar-se como fénix para emergir desta exterioridade rejuvenescida
como espirito. A natureza é, decerto, o imediato — mas igualmente,
COmo O outro para o espirito, € somente um relativo, e, com isto, como
0 negativo, somente um [que €] posto. E o poder do livre espirito que
suprassume esta negatividade; ele [espirito] € tanto antes como
depois da natureza. Ndo meramente a ideia metafisica da mesma (...)
O espirito, portanto, antes de tudo, chegando ele mesmo do imediato
mas entdo abstratamente se apresentando, quer libertar-se a si
préprio, assim como formando a natureza a partir de si; este agir do
espirito é a filosofia.

Ora, o paradigma da “coisa” ja fora suprassumido, por Hegel, no paradigma

da “relacao”; numa fenomenologia propria ao movimento do conceito.
Diz Haraway (apud SILVA, 2000, p.99-100):

0 eu é 0 um que ndo é dominado, que sabe isso por meio do trabalho
do outro; o outro € o um que carrega o futuro, que sabe isso por meio
da experiéncia da dominacgéo, a qual desmente a autonomia do eu.
Ser o um € ser autbhomo, ser poderoso, ser Deus; mas ser o um € ser
uma ilusdo e, assim, estar envolvido numa dialética de apocalipse com
0 outro. Por outro lado, ser o outro é ser multiplo, sem fronteira clara,
borrado, insubstancial. Um é muito pouco, mas dois (0 outro) é
demasiado.



126

Hegel “ultrapassou por dentro” estas dicotomias e unilateralidades
compreendidas numa relacdo do conhecimento desde sempre como

reconhecimento; como suprassungao dos termos presentes.
Diz Lipovetsky (1999, p. 45-46):

As consciéncias j& ndo se definem pela dilaceracdo reciproca; o
reconhecimento, o sentimento de incomunicabilidade, o conflito deram
lugar & apatia e a prépria intersubjetividade se encontra desinvestida.
Apéds a desercédo social dos valores e instituicbes, é a relagdo com o
Outro que, seguindo a mesma légica, sucumbe ao processo de
desafeccdo. O eu ja ndo habita um inferno povoado de outros egos
rivais ou desprezados; o relacional apaga-se sem gritos, sem razao,
num deserto de autonomia e de neutralidade asfixiantes. A liberdade,
na esteira da guerra, propagou o deserto, a estranheza absoluta
perante outrem. “Deixa-me ficar sozinha”, desejo e dor de ser-se sO
(...) Ja atomizado e separado cada um de nds se torna agente activo
do deserto, estende-o e aprofunda-o, incapaz que é de “viver” o Outro.
N&ao satisfeito com produzir o isolamento, o sistema engendra o seu
desejo, desejo impossivel que, logo que realizado, se revela
intoleravel: o individuo pede para ficar sO0, cada vez mais sO e
simultaneamente ndo se suporta a si proprio, a sés consigo. Aqui o
deserto ja ndo tem comego nem fim.

Ora, ha elementos suficientes nas citacbes acima para uma critica a
concepcao hegeliana do reconhecimento; mas desde ja refutamos com a propria
impossibilidade do individuo “ficar a s6s”. O querer ficar sozinho € manter ainda uma

relacdo a outro. Dai quanto mais esse querer maior a afirmacéao relacional.
Diz Hegel (2002, 817, p.34, grifo do autor), que

tudo decorre de entender e exprimir o verdadeiro ndo como
substancia, mas também, precisamente, como sujeito. A0 mesmo
tempo, deve-se observar que a substancialidade inclui em si ndo s6 o
universal ou a imediatez do saber mesmo, mas também aquela
imediatez que é o ser, ou a imediatez para o saber (...) — 0 pensar
unifica consigo o ser da substancia e compreende a imediatez e o
intuir como pensar, 0 problema € saber se esse intuir intelectual ndo é
uma recaida na simplicidade inerte; se ndo apresenta, de maneira
inefetiva, a efetividade mesma.



127

Contudo, de torto modo, aos olhos (anti)humanistas contemporaneos,
parecemos mais proximos de uma determinada vertigem do pés-humano conforme

uma apressada “antropologia do ciborgue”*®2.

Nao obstante, consideramos pertinente a denuncia de uma “antropotécnica’;
mas ocorre que as fronteiras até entdo bem discerniveis ja ndo sdo mais téo
decidiveis. As identidades se pensam como eletivas e constituidas por grupos afins.
As “linhas civicas” cedem aos blocos econdémicos, as “esferas do atomo” cedem as
(in)determinagdes da fisica quantica e as “aliancas rigidas” nos relacionamentos

cedem as sucessividades dos afetos.

Num tempo de muitas possibilidades, muitos parecem querer apenas mundos

possiveis, mais “modos de ser.

Apareca! E o imperativo. E nessa hegemonia da aparéncia, vale mais quem
melhor parecer ser, principalmente mediante imagens trans-produzidas para
aparecer, “nikonicamente”, na cena social preferida. Visibilidade, superficialidade,
super-feliz-idade. Midias especializadas reverberam tanto imposi¢cao da “vida para

consumo” quanto ofertam suas condi¢ées de realizagao™®°.

Toda essa “cultura imagética”, essa aparéncia sensivel, esse momento do

espirito do mundo, onde “uma imagem mente mais que mil palavras” (CHACON,

” 164

2013), parece exigir experiéncias numa “racionalidade logopatica onde razéo e

afeto ndo sao “vistos” como excludentes.

182 ver SILVA. T (org). Antropologia do ciborgue: as vertingens do pds-humano. Belo Horizonte:

Auténtica, 2000; SLOTERDIJK, P. Regras para o parque humano: uma resposta a carta de
Heidegger sobre o humanismo. S&o Paulo: Estacédo Liberdade, 2000; Ver também, por exemplo,
EXAMINED life. Diregdo: Astra Taylor. Alemanha: Zeitgeist films, [s.d]. 1 DVD (Disponivel em:
http://www.youtube.com/watch?v=PQ8crLK_DII Acesso em: 21 jul. 2013).

183 ver BAUMAN, Z. Vida para consumo: a transformacdo das pessoas em mercadoria. Rio de
Janeiro: Jorge Zahar, 2008; VIANA, R. Rituais de sofrimento. Sdo Paulo: Boitempo, 2012; BUCCI,
E; KEHL, M. Videologias: ensaios sobre televisédo. Sdo Paulo: Boitempo, 2004; TIBURI, M. Olho de
vidro: a televisdo e o estado de excecdo da imagem. Rio de Janeiro: Record, 2011; DOMINGUES, I.
Terrorismo de marca: publicidade, discurso e consumerismo politico na rede. Rio de Janeiro:
Confraria do Vento, 2013;

164 \ier CABRERA, J. O Cinema pensa: uma introducdo a filosofia através dos filmes. Sdo Paulo:
Martins Fontes, 2006; Ver também, por exemplo, O HOMEM BICENTENARIO - Bicentennial Man.
Diregdo: Chris Columbus. EUA: Sony Pictures, 1999. 1 DVD (Baseado em ASIMOV, I. O homem
bicentenario. Sdo Paulo: L&PM, 1997) que julgamos estabelecer deveras “afinidades” com a
Fenomenologia do Espirito de Hegel, notadamente com a “dialética do reconhecimento”.


http://www.youtube.com/watch?v=PQ8crLK_DlI

128

Diz Cabrera (2006, p.12-13):

Como se o problema dos limites da linguagem da filosofia e a sua
busca obsessiva por imagens, fantasias e projecbes ndo precisasse
ter esperado pelo surgimento do cinema para ser colocado. A
“proposicao especulativa” hegeliana € ja puro cinema, muito antes de
Hiroshima mon amour, de Alain Resnais, ser pura filosofia. Conceitos
e imagens ndo estdo tdo desvinculados quanto a tradicao filoséfica (de
Platdo a Habermas) quer fazer-nos pensar (..) A nocdo de
“logopatico”, centro conceitual de minha reflexdo cine-filoséfica,
constitui, de certa forma, a confluéncia do analitico e do existencial (...)
Assim, as imagens parecem vincular conceitos e explorar o humano
de maneiras mais perturbadoras do que a légica e a ética escritas.

Neste sentido, uma articulacdo racional que inclui o componente emocional
poderia “elevar” o cinema a “forma de pensamento’; ao modo “quando dizer e
pensar sdo como tocar’*®®. A apresentacdo cinematogréfica ndo apresentaria uma
argumentacdo conforme nossa tradicdo filoséfica’®®, mas poderia conceitualizar

“imageticamente” proporcionando inteligibilidade™®’.

Deste modo, “saber” numa perspectiva “logopatica” ndo consistiria somente
“‘entender informacdes”, mas exemplarmente saber como “experiéncia vivida”; onde

‘o emocional ndo desaloja o racional: redefine-o” (CABRERA, 2006, p.22).

185 ver PUENTE, F. A metafora, a metafora tacti e o pensamento em Avristoteles. PEIXOTO, M;

MARQUES, M; PUENTE, F. O visivel e o inteligivel: estudos sobre a percepc¢ao e o pensamento na
filosofia grega antiga. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2012, p.123-137.

186 “Mas um mestre de pensar que quer ensinar a pensar deve alertar os discipulos contra os falsos
caminhos e desvios do pensamento. Hegel ndo se cansa de advertir para duas formas — uma
imperfeita, outra distorcida — que assume com frequéncia o pensamento. A primeira € o pensamento
representativo. De si, essa forma de pensar teve — e ainda tem — uma fungéo importante: foi a alma
dos mitos, onde o pensamento pré-filoséfico depositava em imagens suas verdades. Um modo de
conhecimento verdadeiro, que esta presente na poesia, nas artes em geral e, muito mais
amplamente, como Barthes demonstrou, em toda a linguagem humana, que se move numa
atmosfera de simbolos. Esse pensamento encontra sua verdade em imagens e através delas; e é,
de certa forma, dialético, pois as analogias tém uma dialética implicita, operam uma travessia entre
diversas ordens do ser, entre as quais estabelecem pontes e unidade. Porém recusar-se a passar
do pensamento representativo ao conceitual, ‘ex umbris et imaginibus ad veritatem’, seria contentar-
se com imagens e desistir da Coisa, ou da realidade verdadeira: ficar nas ‘formas transitérias e
imperfeitas’, ou seja, como diziam os antigos, ‘tomar a nuvem por Juno’. Seria contentar-se com 0s
andaimes, que servem para fazer subir a construcdo, como se fosse o edificio mesmo; ou dar-se
por satisfeito com a maquete de papeldo, dispensando o prédio de marmore ou granito. O outro
desvio é o pensamento raciocinante” (MENESES, 2001, p.72-73).

167 ver COUTINHO, E. A Imagem auténoma. S&o Paulo: Perspectiva, 1996; BENJAMIN, W. A obra de
arte na época de suas técnicas de reproducdo. BENJAMIN, W J[et al.]. Textos escolhidos. S&o
Paulo: Abril, 1975, p.09-34.



129

Ora, a consciéncia tardia desta época nao se caracterizaria pela ambiguidade,
ao contrario, exigiria outra modernidade mais livre, quando e porque igualmente
reconheceria sua ambivaléncia'®; negando e conservando, estereotipia e desejo de

autonomia, respectivamente.

A “pds-modernidade” renuncia aos confrontos pela “verdade”, indiferente, ndo

|169

se ocupa disso. A “pbés-modernidade” €& indiscutive N&o enuncia contra-

principios, mas vicia des-referéncias. Aquele eu como um “conjunto frouxo” agoniza,
intermitente, mas ainda nédo se desfez, ndo se desfaz aos “olhos da vigilia” *’°; pois,
como ja foi dito, sempre se refaz, haja vista que pelo “espirito” é visto. O mundo
contemporaneo insinua “risos” disfargando lamentos, julga abismos por
fundamentos. A “pés-modernidade” é sua propria consciéncia tardia; como naquela

metafora de que “primeiro nos deram asas para depois nos roubar o céu”.

Ha tamanha confusdo no quantum da profusdo bibliografica sobre “pos-
modernidade”. E nenhum sofrimento acompanha, somente indeterminacdo®’*. A
“pos-modernidade” ndo é (mais) uma questdo. Dai por que tal relacdo com Hegel
entdo? '? “J4 ndo chegamos aqui as afinidades?” (GOETHE, 2008, p.45),

perguntariamos como Charlotte.

188 \yer BAUMAN, Z. Modernidade e Ambivaléncia. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1999; ROUANET, S.
As Duas Modernidades. SCHULER, F.; SILVA, J. (orgs). Metamorfoses da Cultura. Porto Alegre:
Sulina, 2006, p.105; BADIOU, A. Para uma nova teoria do sujeito: conferéncias brasileiras. Rio de
Janeiro: Relume-Dumara, 2002.

189 \er EAGLETON, T. As llusdes do Pés-Modernismo. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1998.

170 «passar da sonoléncia da substancia e da consciéncia habitual (uma certa forma de morte natural,
como Hegel dira na Filosofia da Histdria) a atitude vigilante da subjectividade filoséfica, a vida da
razdo, € uma mudanca de estado que se opera pela violéncia, segundo o modo da ruptura; ndo a
aproximacao timorata de quem n&o se arrisca a cortar as amarras do adquirido, mas um salto para
uma nova ordem, uma <<conversdo>> (Umkehrung), que é a subversao do dado, para emergir num
outro modo de se situar, pratica e racionalmente, na realidade. Decidir-se a pensar filosoficamente é
obrigar-se a um Unico gesto possivel: lancar-se <<a corps perdu>> nesse elemento transltcido e
simples e, através do trabalho sério e arduo do conceito, assimila-lo, para se converter, por sua vez,
em luz e poder viver a vida no seu meio-dia” (FERREIRA, 1992, p.135-136, grifo do autor); Ver
também, por exemplo, MONTEIRO, A. Os Olhos da Vigilia. Lisboa: Arion, 2002.

'L Ver NOVELLI, P. A dor e o sofrimento em Hegel: os ndo-verbetes da Enciclopédia. Agora
Filosofica, ano 12, n.01, p.199-233, 2012.

72 ver, por exemplo, TAYLOR, C. Hegel e a sociedade moderna. Sdo Paulo: Loyola, 2005, p.07;
FOUCAULT, M. A ordem do discurso. S&o Paulo: Loyola, 1996, p.72-73; ZUBEN, N. Fenomenologia
e existéncia: uma leitura de Merleau-Ponty. MARTINS, J; FARINHA, M (orgs). Temas fundamentais
de fenomenologia. Séo Paulo: Moraes, 1984, p.56-57.



130

Agora “rompamos a paz’ *"® dessas breves consideracdes sobre o “eu” na
‘pos-modernidade”; palavras ja “fora-de-moda”, desgastadas, dizem as
representacdes habituais; “a frivolidade e o tédio que invadem o que ainda subsiste,
0 pressentimento vago de um desconhecido sdo os sinais precursores de algo
diverso que se avizinha” (HEGEL, 2002, 811, p.31).

As sociabilidades contemporaneas assim nos (a)parece ndo somente
“‘liquidas”, pertencentes a uma “era do vazio”, de “homens-massa”’, com ética
symbebekos, mas também conforme difusas “tonalidades afetivas”, ou melhor ainda,

como “afinidades eletivas”.

As sociabilidades contemporaneas assim nos conduzem as ressonancias
fenomenoldgicas hegelianas; quer dizer, prossigamos nas experiéncias (no

reconhecimento) do saber.
Diz Sokolowski (2004, p.71-72, grifo nosso):

a fenomenologia é parasita da atitude natural e de todas as
efetividades dela. A fenomenologia ndo tem acesso as coisas e
manifestacdes do mundo exceto através da atitude natural e suas
intencionalidades. A fenomenologia chega somente mais tarde [...]
Entdo, contempla essas efetividades e suas atividades subjetivas
correlatas, mas se as efetividades ndo estivessem la ndao haveria
nada para a filosofia pensar.

Diz Hyppolite (1960, p.59-60, grifo nosso):

para dizer ainda uma palavra sobre a pretensdo de ensinar como o
mundo deve ser, a filosofia sempre chega, em todo caso, tarde
demais. Enquanto pensamento do mundo, s6 aparece na época em
gue a realidade concluiu o processo de sua formacéo e se completou.
O que o0 conceito nos ensina, a histéria nos mostra com a mesma
necessidade; é preciso esperar que a realidade tenha alcancado a
maturidade para que o ideal apareca em face do real e, ap0s ter
apreendido o mundo em sua substancia, reconstrua-o na forma de um
império das ideias.

118 «0 rompimento da paz consigo — a recusa de uma <<ma>> subjectividade, uma subjectividade

<<irreconciliada>>, enclausurada em si mesma, refugiando-se na abstencao do agir (bela alma) ou
na fuga ao presente efectivo, como <<nostalgia>> (Sehnsucht) de um futuro (Dever-ser) ou de um
passado idealizado. A presenca ao presente é suspensdo-superacao do subjectivo, é plenitude do
espirito como infinito concreto no finito, é tarefa de realizar aquele como infinita contemporaneidade,
coincidéncia com o eterno do homem” (FERREIRA, 1992, p.75-76, grifo do autor).



131

Ora, destacamos as relagfes entre os comentadores da “fenomenologia” e da
filosofia hegeliana, respectivamente, quando Hegel (2002, 8165, p.132, grifo nosso)
diz que “(...) por tras da assim chamada cortina, que deve cobrir o interior, nada
ha para ver; a ndo ser que n0s entremos |4 dentro — tanto para ver como para

gue haja algo ali atras que possa ser visto”.

Neste sentido, o lema husserliano, quer dizer, hegeliano, de “ir as coisas
mesmas” diz que “ndo precisamos trazer conosco padrées de medida, e nem aplicar
na investigacdo nossos achados e pensamentos, pois deixando-os de lado é que
conseguiremos considerar a Coisa como € em si e para si” (HEGEL, 2002, 8§84,

p.79, grifos do autor).

Husserl “redescobre” essa identidade do “voltar a si” e do “sair de si” e
pretende chegar a evidéncia apoditica pela “intuicdo originaria”. Ocorre que a
existéncia do mundo, entendido na atitude natural, ndo € apoditicamente evidente;
mas o que € evidente € uma consciéncia a qual aparece o mundo. A critica, por
exemplo, de Merleau-Ponty (apud ZUBEN, 1984) é a de que tal “volta a nos

mesmos” implicaria um movimento inverso.

Contudo a epoché, segundo Zilles (apud HUSSERL, 1996), cria “uma sui
generis solidao filosofica” (solipsismo). Dai para determinar a intersubjetividade da

intencionalidade, Husserl apresenta o “eu” enquanto um “ménada leibiziana”.

Deste modo, o “outro” aparece ao eu por uma intencionalidade mediata,
configurando uma “apercepg¢do por analogia” que resultaria numa co-existéncia a
partir de um “ato que o torna co-presente” e que Husserl chama de apprésentation.
O outro seria assim um “alter-ego” e as ménadas experimentadas do mesmo modo

como o eu faz experimenta de si mesmo.

Neste sentido, segundo Husserl (1996), haveria uma “comunidade de
moénadas”, ndo limitada no mundo espacial, mas que é a propria “intersubjetividade
transcendental”; por conseguinte, ha sempre intersubjetividade ja na propria

subjetividade transcendental.

Com efeito, surgem criticas sobre tal reducéo do outro a mero fenébmeno, bem

como do “eu solitario” a unica realidade. No entanto, conforme Sokolowski (2004),



132

estas criticas ndo procedem; uma vez que sdo possiveis descrigcdes extensivas de
nossa experiéncia com outrem. Dai sempre que certas perspectivas sao
apresentadas, co-intencionamos outras que nao sédo, mas que poderiam ser dadas

se mudassemos nossa posi¢cao e garantissemos a percepgao.

Deste modo, todo objeto assume uma maior transcendéncia para nés, quando
nos damos conta de que ndo somente o vemos e 0 poderiamos ver, mas também,

de que outros também o véem no mesmo momento.

A fenomenologia ndo € método somente, de modo positivista; pode levar em
conta a dimensao existencial. Contudo, ndo podemos assumir exclusivamente 0s
termos de uma “descricao da existéncia”. Dai a tarefa de “pensar a vida” seria mais
prépria, assim nos parece, ao modo dialético’’*; admitindo toda a complexa unidade

entre “fenomenologia e subjetividade”.
Hegel e Husserl parecem linhas assintotas'’.

Perguntemos, junto com Sokolowski (2004): é possivel para a fenomenologia
ir a coisa mesma da intersubjetividade? A intersubjetividade é uma “esfera de
privacidade maxima”? E se respondermos com negativas, tal dimensdo deveria

entdo ser desconsiderada?

Sabemos que Hegel (apud MORAES, 2003) n&o dispensa o0 elogio a
Descartes como “herdi do pensamento”. Deste modo, segundo Descartes (2000),
primeiro sou uma coisa que duvida e que duvida de quase tudo absolutamente. Tal
poder do negativo, que marca com alteridade tudo aquilo que néo sou eu, constitui 0
principio e a vida de qualquer pensamento; aquilo que faz do eu um espirito livre e

certo de si mesmo.

1" ver, por exemplo, MORAES, A. Hegel, a fenomenologia e a (bio)eticidade ou a vida ética.
LOPARIC, Z; WALTON, R (orgs). Phenomenology 2005 (v.2 — Select Essays from Latin America).
Bucharest: Zeta Books, 2007, p.359-374.

175 Vejamos alguns pontos: a) reducdo do mundo a fenbmeno (mundo humano); b) relacédo sujeito-
objeto (consciéncia de algo), intencionalidade da consciéncia; c) “ir as coisas mesmas” sem pré-
juizos (epoché); Pretender conhecer o “conhecer” antes do proprio objeto do conhecimento, seria
como, ao modo escolastico, pretender “ndo querer entrar n’agua antes de ter aprendido a nadar”
(HEGEL, 1995b, 841, Adendo 1, p.109); d) conducdo do saber empirico ao saber filoséfico (da
certeza sensivel ao saber absoluto); entre outros. E “se as diferencas ndo fossem ainda mais
profundas, teria uma natureza tal que seria possivel aproximar a Fenomenologia de Hegel da
fenomenologia de Husserl” (HYPPOLITE, 1960, p.26).



133

Contudo, o eu nédo se limita a essa recusa do mundo, € também uma coisa
gue concebe e julga, afirma e nega; e negando a existéncia do mundo, afirma a sua

prépria; um “eu que quer e deseja conhecer mais”.

No pensamento cartesiano, segundo Poirier (apud DESCARTES, 2000), o eu
pode se reconhecer como desejo; nesta concepcao até a imaginagcdo e a sensacao
pertencem ao pensamento. Somos uma coisa que pensa, uma consciéncia; Somos

aquilo que a duvida nao suprime, somos a interioridade por oposicéo a exterioridade.

z

‘A consciéncia das coisas comega por ser desde logo consciéncia de si’
(POIRIER apud DESCARTES, 2000, p.122). Dai perceber ndo é somente ver, mas
compreender aquilo que vemos; compreendemos somente pela faculdade que
temos de julgar; ndo somente podemos pensar as coisas dadas para nés numa

experiéncia, podemos compreender também a nés mesmos enquanto pensamos.

Ora, Kant censurou Descartes ao fazer do sujeito pensante uma coisa
pensante. Contudo, foi Husserl que mostrou como Descartes ao fazer do ego uma
coisa, segundo o modelo do mundo exterior, acabou por dissociar o saber do eu e o0

saber da exterioridade; consciéncia e vida.

Na auséncia de uma reducao suficientemente radical do ego, Descartes errou
na orientagdo “transcendental”’, mas acertou por mostrar o caminho. E quanto a
Husserl, ainda segundo Poirier (apud DESCARTES, 2000), qualquer pesquisa do

fundamento absoluto agora € sempre uma pesquisa dirigida para a objetividade.
Diz Garaudy (1968, p.20 e 35):

(...) o mérito de Husserl consiste em ter advertido que a exterioridade
assim concebida era impensavel. E em ter contribuido para definir a
verdade como movimento, como revisdo e superacdo. A verdade néao
€ um objeto, mas uma dialética, uma dialética pratica (...) No inicio,
Husserl ndo esteve muito afastado de Hegel, que comeca sua
Fenomenologia advertindo que ndo se pode partir nem do sujeito,
porque a consciéncia é sempre consciéncia de (...) nem do objeto,
porgue ndo ha objeto que nao seja objeto para.

Na filosofia cartesiana, o “outro” nao foi objeto privilegiado de consideragéo

porque o “outro” como “idéntico” ndo participa ho movimento que a consciéncia faz



134

sobre si mesma; dai como puro “eu pensante’, como “principio seguro e

incondicionado”, ndo ha necessidade (da relacdo) com o outro.
Diz Descartes (2000, p.22, grifo nosso), no 89 da Segunda Meditagcao:

(...) porém, que sou eu entdo? Uma coisa que pensa. O que é uma
coisa que pensa? O mesmo é dizer uma coisa que duvida, que
concebe, que afirma, que nega, que quer, que ndo quer, que imagina
também, e que sente. Nao € com certeza pouco se todas estas coisas
pertencerem a minha natureza.

Admitimos que haja uma aceitagdo hegeliana do ponto de partida cartesiano,
a saber, o conhecimento do eu como pensante; e mais, que 0 eu enquanto primeira
verdade na ordem do conhecer € caminho seguro para se chegar ao ser, uma vez

gue o conhecer ja é o ser ele proprio em seu desenvolvimento.

Diz Hegel (apud MORAES, 2003, p.46) que

por conseguinte, o Eu tem, aqui, a significacdo do pensamento e ndo a
da individualidade da consciéncia de si. A segunda tese da filosofia
cartesiana é, portanto, a da certeza imediata do pensamento. O certo
€ somente o saber como tal, em sua forma pura, como projetado sobre
si mesmo, o0 qual ndo é outra coisa que 0 pensamento; por iSso 0
entendimento desamparado segue desenvolvendo-se até elevar-se a
necessidade do pensamento.

Ora, o conhecer nao é discurso sobre o ser, é identidade dialética com o ser.

O voltar-se para si (em Hegel) ndo é introspeccao, é voltar-se para outro, relacdo’’®;

e voltar-se intencionalmente (em Husserl) para outro ja € sair do solipsismo.

‘A mente é uma coisa publica” (SOKOLOWSKI, 2004, p.21). O conhecimento

do eu enquanto evanescéncia €, desde a “ciéncia da experiéncia da consciéncia”, a

» 177

efetividade da “verdade da certeza de si mesmo , 0 que ndo é pouco; uma

concepcao de subjetividade simultaneamente experiéncia de intersubjetividade.

76 ver, por exemplo, LARDIC, J-M. A contingéncia em Hegel. HEGEL, G. Como 0 senso comum

compreende a filosofia. S&o Paulo: Paz e Terra, 1995, p.69-125.

7 “Mas para entrar na posse da “verdade da certeza de si mesmo”, titulo que enuncia a entrada no
circulo do espirito, ha que percorrer ainda um extenso caminho, ao longo do qual o jogo de forcas
ndo podera, de maneira alguma, degradar-se em jogo de linguagem” (SANTQOS, 2007, p.199).



135

Agora, nosso ponto de inflexéo.
Diz Hegel (2002, 8166, p.135):

O Eu é o contelido da relacao e a relagcdo mesma; defronta um Outro
e ao mesmo tempo o ultrapassa; e este Outro, para ele, é apenas ele
proprio (Ich ist der Inhalt der Beziehung und das Beziehen selbst; es
ist es selbst gegen ein Anderes, und greift zugleich tber dies Andere
Uber, das fur es ebenso nur es selbst ist).

Para nés, eis ai que pensar “Beziehung” é dizer “relagao”; dizer “Beziehen” é
pensar “relagdo como ato de relacionar”, € pensar por verbalizacdo dos substantivos
e substantivizagdo dos verbos; € acdo de relacionar a outro, o relacionar(-se) a Si
mesmo'’®, sendo (vindo-a-ser) e sabendo(-se) como sujeito, como objeto e a prépria

relacdo’’®; é agir como “decisd0”, para nés;

gue nada possui da simples arbitrariedade, destotalizante por
abstracdo, que o decisionismo quis ver nela — é antes aquilo no qual e
pelo qual a consciéncia se concentra nela mesma para pensar o todo,
isto é, para pensar verdadeiramente (...) A consciéncia a qual Hegel se
dirige na Fenomenologia do espirito é, de fato, o Outro da consciéncia
filosofica especulativa, mas este Outro ndo é a consciéncia nao-
filoséfica, € a consciéncia filos6fica nao-especulativa, a qual se
demonstra a impossibilidade de direito, para a consciéncia ja
filosofante, de ndo se realizar como consciéncia filosofica
especulativa. Uma introducao cientifica a ciéncia — a Fenomenologia
do espirito, introducao a ciéncia, ja € a primeira parte desta — s6 pode
ser compreendida por um leitor que faz existir para si mesmo, dentro
ja dele mesmo, por sua livre decisdo de filosofar, ‘o fundamento e o
solo da ciéncia ou o saber em geral (...) E essa livre decisdo de
filosofar deve ser reativada a todo instante (BOURGEOIS, 2004,
p.319-321, grifo do autor); pois o ser da consciéncia de si é agéo
(HYPPOLITE, 1960, p.227).

8 Conforme traducdo do §166 da Fenomenologia do Espirito de Hegel proposta pelo Prof. Dr.

Alfredo Moraes (UFPE).

179 “Hegel assume que a relagao engloba identidades e diferencas e que tanto umas quanto as outras
e entre si mesmas subsistem pela harmonia. Ora, deve-se tomar cuidado ao se considerar a
harmonia em Hegel, pois esta ndo se restringe a ideia da coexisténcia nem do equilibrio e ou
auséncia de conflito. A harmonia, segundo Hegel, passa pelo existir e deixar de existir. A harmonia
em Hegel ndo indica obrigatoriamente permanéncia dos opostos, mas assimilacdo da oposicéo de
modo que a totalidade das experiéncias possa ser atingida. Assim, ndo é a resisténcia a mudanca
gue marca a harmonia, mas o existir na alteracédo e pela alteracdo. Pensar a harmonia constituida
pela alteracdo é entendé-la como conjugacéo das diferencas, das oposi¢des e das contradigfes. A
harmonia se d4 ndo quando o mesmo ou o0 Unico se estabelecem, mas quando a diversidade é
assumida como necessaria e condicional. A harmonia contém em si o sofrer porque abarca as
discrepancias e as dissonancias, mas o sofrer ndo pode conter a harmonia porque é precisamente o
diverso que desbanca o mesmo, o Unico e provoca o embate entre o que € e o0 que vem a ser”
(NOVELLLI, 2012, p.221-222).



136

O pensar hegeliano €, assim nos parece, “filosofia dos sentidos”, no sentido
livre da polissemia. “No pensar, Eu sou livre” (HEGEL, 2002, 8197, grifo do autor);
ndo como um ser de relacdes®®, mas, no dizer de Moraes (2013d), como “relacdes
de relagdes”, conexdes de sentidos conectadas e conectivas; ndo como um
“percurso do reconhecimento”, mas uma ‘“identidade de percurso” (JARCZYK, 1993,
p.178); um “desabamento fundador (I'effondrement fondateur)” (LABARRIERE,

1993, p.499, grifo do autor); rememoracéo; para noés, afinidades seletivas.
Diz Moraes (2008, p.20):

Eis um ponto, conforme o entendemos, dos mais relevantes na
revolucdo galileana operada pelo pensamento hegeliano, na sua
compreensédo do Eu Hegel despoja-o de toda a fixidez, o Eu emerge
como fluidez e evanescéncia, como relagéo; ora, o préprio de uma
relagdo € ser somente a partir daquilo que relaciona, sendo sua
gualidade igualmente dependente de ambos os lados que lhe sé&o
constitutivos; pois o Outro do Eu ndo é sendo ele mesmo, o ser-em-si
e 0 ser-para-um-outro coincidem, sdo um e o mesmo. O Eu é o
conceito vivo e que se mantém ao se recriar no ato de saber de si, ao
ser este saber mesmo na efetividade dialética do instante. De modo
gue o Eu é idéntico ao proprio saber que é ser — em palavras de
Hegel: o Eu n&o € apenas o Si, mas € a igualdade do Si consigo; essa
igualdade, porém, é a perfeita e imediata unidade consigo mesmo, ou
seja, este sujeito é igualmente a substancia. Com efeito, ndo é sem
razdo que Hegel ja havia assinalado que a individualidade é o que é
seu mundo como um mundo seu: ‘é ela o circulo do seu agir, em que
se apresentou como efetividade. E pura e simplesmente a unidade do
ser enquanto dado e do ser enquanto construido’. Por conseguinte,
mundo ai deve ser entendido como totalidade dindmica e fluente de
significados, por isso mesmo ja deveriamos ter abandonado o sonho
quimérico ndo so da neutralidade do sujeito no ato de conhecimento,
mas também de uma objetividade isenta do sujeito e de seu agir, para
a partir dai instituir um novo paradigma, qual seja: o do homem como
objeto de conhecimento para si mesmo.

Para nos, escolha é coisa do entendimento e decisdo cousa da razao; mas
razao é suprassung¢ao do entendimento; dai nosso “seletivas” como suprassuncgao

de “eletivas”; mas sem conjugar “suprassumir” no modo imperativo.

180 «A propria palavra relacdo pode ser, aqui, metafisicamente equivoca a partir de uma formulagéo
que consideraria seres independentes que, em sua coisidade ou entificacdo, se subtrairiam a
relacdo que, na verdade, os institui. A duplicacdo das consciéncias-de-si ocorre por que operam
entre si uma relacéo de igualdade/desigualdade vivenciada e contraposta em cada uma delas, de tal
maneira que o resultado deste embate é a producdo de uma nova figura da consciéncia-de-si”
(ROSENFIELD, 2004, p.133-134).



137

E ainda assim como “unidade diferenciada” de significados ou como

“polissemia da acdo humana”; decis&o*®! pelo reconhecimento.
Diz Hegel (1995b, 8462, p.256, grifo do autor):

Certamente, também se pode, sem compreender a Coisa, preocupar-
se com palavras. Isso porém ndo é culpa da palavra, mas de um
pensar falho, indeterminado, sem conteddo. Assim como o0
pensamento verdadeiro é a Coisa, assim também o é a palavra,
guando é empregada por um pensar verdadeiro.

Diz Descartes (1979, p.92 e p.94, grifo do autor):

De sorte que, apos ter pensado bastante nisto e de ter examinado
cuidadosamente todas as coisas, cumpre enfim concluir e ter por
constante que esta proposi¢ao, eu sou, eu existo, € necessariamente
verdadeira todas as vezes que a enuncio ou que a concebo em meu
espirito (...) Eu sou, eu existo: isto € certo; mas por quanto tempo? A
saber, por todo o tempo em que eu penso; pois poderia, talvez, ocorrer
gue, se eu deixasse de pensar, deixaria a0 mesmo tempo de ser ou de
existir (...) ndo posso dar meu juizo sendo a coisas que me sao
conhecidas.

181 «A confusdo fantasmatica de termos inconcilidveis, entre os quais deveriam existir limites nitidos —

como entre irméa e esposa -, €, mais do que o tema da paix&o, 0 assunto deste romance. E proprio
da fantasia, da imaginacdo e do fantasma no sentido psicanalitico — escolher; no universo de
infinitas possibilidades, aquelas que podem agrupar-se em torno de um nucleo imagético que capta
e presentifica, a0 mesmo tempo que vela o objeto perdido [esse “a0 mesmo tempo” poderia ser
tal qual o aufheben hegeliano?]. Como os versos citados mostram com suficiente clareza, esta
escolha ndo é uma opc¢ao entre dois termos, porém a selecéo de uma série virtualmente aberta em
que o ou € ao mesmo tempo um e, onde ndo existe nenhum entrave em se desejar
simultaneamente a irmd e a esposa. Esta particularidade das escolhas inconscientes, que
desconhecem a negacdo e a opgdo [assim como a loucura é o “ainda ndo da razdo”, o
inconsciente poderia ser o ainda ndo (ou um diverso) do entendimento, a verdade de cabeca
para baixo, como diria Freud?], retoma um problema muito antigo da ética ocidental — o da
distincdo entre Wahl, escolha, e Entscheidung, decisdo, distingdo que remonta a Aristételes3
(Aristoteles, Etica a Nicomaco, livro lll, 4, adverte-nos de que as opinides conscientes das pessoas
ndo coincidem necessariamente com suas escolhas, que podem deslizar até a perverséo, tampouco
confundindo-se com um ato da vontade livre). O mero titulo Wahlverwandtschaften (Afinidades
Eletivas) remete assim ao problema ético da acdo humana [n&o nos esque¢amos que para Hegel,
0 espirito pratico é suprassuncédo do teorico, ou seja, a vontade é inteligéncia suprassumida,;
dai mais um motivo que corroboraria nossa proposta de “seletiva” como “escolha
suprassumida”; uma vez que é preciso escolher (também) e ndo recolher exteriormente
(abstrair somente), “selecionar os melhores graos”, ecletismo, (in)consequentemente;
escolha re-conhecida, decisdo pelo reconhecimento, eu que se sabe nés, espirito, e que
precisa, quer, decide querer o reconhecimento do outro como outro-de-si-mesmo,
consciéncia-de-si em-si e para-si re-conhecida], que pode ser chamada de “livre” e “racional”
apenas quando consegue fazer o salto das “escolhas” naturais e espontaneas para as “decisdes”
que, ao introduzirem os limites da opcado, sdo criadoras de novas realidades, agora eticamente
relevantes” (ROSENFIELD apud GOETHE, 2008, p.16, grifo do autor, grifo nosso em negrito,
interpolacdo nossa).



138

Na perspectiva hegeliana, a apreensao do conceito do “eu” ndo ocorre mais
enquanto uma “estaticidade”, e sim, desde um paradigma da “evanescéncia”; uma
vez que “nada mais facil do que julgar o que tem conteudo e solidez; apreendé-lo é
mais dificil; e o que ha de mais dificil é produzir sua exposi¢cédo, que unifica a ambos”
(HEGEL, 2002, 83, p.27).

“Ora, no Eu ha um multiplo conteudo, interior e exterior; e conforme esta
constituido esse conteddo, nos comportamos: intuindo sensivelmente,
representando, recordando etc. Mas em tudo esta o Eu, ou em tudo esta o pensar”
(HEGEL, 1995a, 8§24, Adendo 1, p.79-80).

Aqui, nossa tese. A figura da consciéncia-de-si, para nés, enquanto afinidades
eletivas suprassumidas, desenvolvendo aquelas experiéncias muito acima descritas
e que sao proprias do seu mundo e do seu movimento constitutivos, encontra assim
sua verdade na figura agora das afinidades seletivas; onde “afinidades” é outro
nome para um “eu” sem fixidez na sua identidade; onde “seletivas” designa uma
“‘decisdo pelo re-conhecimento” de si, de seu mundo, que vem-a-ser, a0 mesmo
tempo, portanto, também como ética, politica, estética do re-conhecimento, por
exemplo, e ndo somente epistemoldgico, mas ontologicamente-existencial, de toda
outra consciéncia-de-si, de (seu) mundo relacionante e relacionado, de (seu) mundo
como a prépria relacéo e o préprio ato de relacionar(se), que nao outro sendo aquele
primeiro, afins, re-conhecidamente assumido, ou seja, decido, por conseguinte, mais
livre, até mesmo para nao sé-lo, contudo, ainda assim, decididamente, mais

constitutivamente condicéo para (sua) liberdade efetiva.

A figura da consciéncia-de-si aparece enquanto afinidades seletivas, continua
tomando ciéncia de perder-se, continua jogando aquele jogo da consciéncia(-de-si).
O jogo-de-forcas que bem podia exprimir-se como jogo (de amor) consigo mesma,
mas o entendimento é IUcido diante do ludico; ndo sabe que o engracado € coisa
séria; e fica constrangido, com seu método, diante da verdade; ele é um Javert
diante de Jean Valjean (afinal, quem foi o miseravel?). Mas prossigamos nas
experiéncias do re-conhecimento, pois no ‘reino do entendimento (...) ndo ha
passagens, transicdo, onde se acumulam as contradicdes; porque suprime o

devenir’” (MENEZES, 1977, p.93, grifo do autor); e a consciéncia ndo para, de jogar.



139

Com efeito, ndo se trata aqui de “filigranas da linguagem”, de questiunculas
juridicas para golpes de estado, nem “fogueiras da vaidade” sobre a arte da
expressao, mas tentativa de buscar algum apoio, mesmo que por oposicao (talvez
assim melhor ainda), as nossas consideracdes; “ndo existe linguagem privada nem
para o Absoluto!” (COSTA, 2012, p.77, grifo do autor).

Diz Hegel (1995c, 8436, Adendo, p.207-208, grifo do autor):

Desse ponto de vista, 0s sujeitos conscientes-de-si em relacéo
reciproca elevaram-se assim, pela suprassuncao de sua singularidade
particular desigual, a consciéncia de sua universalidade real, de sua
liberdade que compete a todos e, por isso, a intuicdo de sua
identidade determinada de um com o outro. O senhor que se
contrapunha ao escravo ndo era ainda verdadeiramente livre, pois
ainda nao intuia no outro a si mesmo, completamente. S6 por meio
do libertar-se do escravo, também o senhor, por consequéncia, se
torna completamente livre. Na situacdo dessa liberdade universal,
enquanto estou refletido sobre mim, estou imediatamente refletido
sobre o outro; e vice-versa, refiro-me a mim mesmo imediatamente, ao
referirrme ao outro. Temos aqui a divisdo imperiosa do espirito em
diversos Eus que em si e para si, e uns para 0s outros, séo
perfeitamente livres, autbnomos, absolutamente rigidos, opondo
resisténcia — e no entanto ao mesmo tempo idénticos — uns aos
outros, e assim ndo autbnomos, nao impenetraveis, mas, de certo
modo, confundidos. Essa relagdo € completamente do tipo
especulativo (...) O especulativo, ou racional e verdadeiro, consiste na
unidade do conceito — ou do subjetivo — e da objetividade. Essa
unidade esta manifestamente presente, do ponto de vista em questao.
Ela forma a substancia da eticidade, em especial da familia, do amor
sexual (ai, aquela unidade tem a forma da particularidade), do amor a
patria, desse querer dos fins e interesses universais do Estado, do
amor a Deus e também da bravura, quando essa consiste em pér em
risco a vida por uma Coisa universal; e, enfim, também da honra, caso
ela ndo tenha por seu conteldo a singularidade indiferente do
individuo, mas algo substancial, verdadeiramente universal.

Na perspectiva hegeliana e, assim nos parece, também nossa abordagem
admite que “na existéncia toda a consciéncia de um outro objeto é consciéncia-de-si:
eu sei de um objeto como meu (é minha representacao); portanto, nele eu sei de
mim” (HEGEL, 1995b, §424, p.195).

Ou ainda que ‘podemos nos voltar para esses outros e experencia-los como
nés proprios, como dativos de manifestacdo, que podem retribuir nosso

reconhecimento e nos ver como eles proprios” (SOKOLOWSKI, 2004, p.165).



140

182 onde, em linhas

Ora, ha quase 10 anos Honneth concedeu entrevista
gerais, tematizou aquela questdo do “déficit sociolégico” da teoria critica e sua
respectiva “superacdo” somente na consideragdo de um “conflito insoluvel por

reconhecimento” no centro da vida social.

Ha quase 200 anos a critica de Hegel ao modelo solipsista da filosofia
moderna da subjetividade ja entendia a génese da individualidade enquanto génese
de sua prépria sociabilidade e a “relagcdo” sempre como necessidade; na medida da
“liberdade como verdade da necessidade” (VAZ, 2002, p.143).

Com efeito, ja dissemos, ndo bastaria somente “respeitar a existéncia do
outro; € preciso também respeitar sua alteridade, sem pressupor formas e cultura do

mesmo” (MENESES, 2007, p.60). Assim, Honneth pretende que aquela velha

[ 183

“‘intuicdo do jovem Hege nos escritos de lena deve ser, por assim dizer,

“sociologizada”, posta em normatividade das recentes sociedades complexas e
demonstrada empiricamente para a ocorréncia de um efetivo processo de
reconhecimento; uma vez que “suas reflexbes devem parte de sua forca a
pressupostos da razdo idealista, os quais ndo podem ser mantidos sob as

condi¢cdes do pensamento pos-metafisico” (HONNETH, 2003, p.24-25, grifo nosso).
Diz Saavedra ([s.d.], p.80, grifo nosso):

Honneth esta interessado em esclarecer 0 que acontece no ato do
reconhecimento através da oposicdo entre 0s conceitos de
conhecimento e reconhecimento. O autor reinterpreta esses dois
termos como duas formas existenciais do ser humano: o modo do
conhecer e 0 modo do reconhecer. Sua tese é que o modo do
reconhecer precede o modo do conhecer (...) o fenbmeno da
reificacdo ndo consiste em uma primazia do modo do conhecer em
relacdo ao modo do reconhecer. Reificacdo consiste para Honneth
numa forma de esquecimento-do-reconhecimento.

182 yer NOBRE, M; REPA, L. Honneth esquadrinha “déficit sociologico”. Disponivel em:
http://www1.folha.uol.com.br/folha/ilustrada/ult90u37729.shtml Acesso em: 21 jul. 2013; Ver também
RODAS, F. Reconocimiento y justicia: una entrevista com Axel Honneth. Disponivel em:
http://www.youtube.com/watch?v=NdD20xLnyVc Acesso em: 21 jul. 2013.

183 v/er, por exemplo, BECKENKAMP, J. O jovem Hegel: formacdo de um sistema pés-kantiano. S&o
Paulo: Loyola, 2009.


http://www1.folha.uol.com.br/folha/ilustrada/ult90u37729.shtml
http://www.youtube.com/watch?v=NdD2OxLnyVc

141

No entanto, em Hegel, esse desessenciamento ndo advém, ndo é o caso de
impedimento alheio, pelo contrario, é extrusao, fazer-se ser, alienacao da alienacéo,
movimento para fora e que a si retorna, mundo enriquecido, conhecendo-se melhor

e reconhecido.
Diz Honneth (apud OLIVEIRA, 2006, p.31, grifo do autor):

A diferenca entre conhecer (Erkennen) e reconhecer (Anerkennen)
torna-se mais clara. Se por conhecimento de uma pessoa entendemos
exprimir sua identificacdo enquanto individuo (identificacdo que pode
ser gradualmente melhorada), por reconhecimento entendemos um
ato expressivo pelo qual este conhecimento estd confirmado pelo
sentido positivo de uma afirmacgéo. Contrariamente ao conhecimento,
gue € um ato cognitivo ndo publico, o reconhecimento depende de
meios de comunicagcdo que exprimem o fato de que outra pessoa é
considerada como detentora de um valor social.

Ora, quando acontece conhecer uma coisa, a cousa que acaba acontecendo
€ que se conhece também outra coisa, qual seja, “eu”; ou seja, a “coisa mesma”
conhecida é tanto a coisa antes pretendida quanto esta outra cousa agora
desprevenida; quer dizer, conhecer foi se conhecer; “sem duvida, a consciéncia de
um Outro, de um objeto em geral, € necessariamente consciéncia-de-si, ser refletido

em si, consciéncia de si mesma em seu ser-outro” (HEGEL, 2002, 8164, p.132).

Dar conta das determinagdes na experiéncia do conhecimento mais seu devir
€, neste momento, dar-se conta das relacbes na consciéncia-de-si enquanto
reconhecimento, vir-a-ser. “E por essa necessidade que o caminho para a ciéncia ja
€ ciéncia ele mesmo, e portanto, segundo seu conteudo, € ciéncia da experiéncia da
consciéncia” (HEGEL, 2002, 888, p.81, grifo do autor).

Para nos, este conhecimento ja estava posto, para a consciéncia foi preciso
esforco no reconhecimento do seu ex-posto; pois, assim visto pelo espirito finito,

somente no fim sabemos do inicio. E para todo sabido a exigéncia é ter vivido.

Neste sentido, Hegel pensou uma co-existéncia em que “o conflito dos
desejos é, simultaneamente, desejos de conflito” (ROSENFIELD, 2004, p.143) num
movimento sempre permanente que implica no “‘jogo das mediagcbes” a trans-

formacé&o do espirito.



142

Diz Souza (2000, p.115, grifo nosso), que Honneth

pretende deixar de lado o desenvolvimento metafisico dessa
idéia, como acontece no Hegel maduro, e preservar o estimulo da
intuicdo hegeliana da luta por reconhecimento como fundamento do
processo de aprendizado moral de sociedades concretas. Em Hegel a
dindmica do reconhecimento é abrangente o suficiente para abarcar
as relacbes afetivas, as relagdes sociais reguladas pelo direito, além
do componente metajuridico da solidariedade. Estas diversas etapas
sdo concebidas, no entanto, como o desenvolvimento de uma
subjetividade metafisica que se diferencia e volta-se a si mesma
segundo um processo evolutivo monolégico. Honneth pretende
seguir um caminho alternativo, repudiando as figuras da filosofia
da consciéncia hegeliana e propondo uma estratégia intersubjetiva e
aberta as ciéncias empiricas.

N&o consideramos aqui tal “divisdo” entre um jovem Hegel e outro maduro
devido aquele “erro” de Marx em “retirar” e “aplicar” somente uma “parte” do sistema
hegeliano (no caso, a chamada “dialética invertida”) e ao registro mesmo de uma
“separacao temporal’ que desconsidera a categoria da simultaneidade, bem como

uma perspectiva relacional do todo que sao préprias ao pensamento hegeliano.

Neste ponto, nossa pretensdo também tem sido investigar a presenca do
pensamento de Hegel, sob o signo metafisico, no debate filosofico hodierno sobre
guestbes da alteridade, do reconhecimento e da linguagem, por exemplo. E deste
modo, provocar “estranhamentos” em relacdo as “reatualizagdes”, “apropriacdes” e

“subversdes” dos conceitos hegelianos; mais ainda (e sempre) a nés mesmos.

Com efeito, para o complexo de relagbes sociais que se apresentam sob
metamorfoses constantes nos tempos contemporaneos, insistimos como fio
condutor tal “pensamento pensante” hegeliano, notadamente da FdE, que “serve de
escada” para o “paciente esfor¢co” da reflexdo metafisica, propria para compreensao

daqguela subjetividade enquanto experiéncia de intersubjetividade.

Deste modo, reconhecimento em Hegel € compreendido enquanto outro “re-
conhecimento”; reconhecimento “do eu e do outro”, quando e conquanto seja
reconhecimento “do eu com o outro”, que promove, numa relacdo de (in)tensa
reciprocidade, afirmagdo das singularidades reconhecidas ambas como

universalidade concreta.



143

Diz Melo (2008, p.99), que

encontramos na teoria do reconhecimento de Axel Honneth a proposta
de uma reatualizacdo do conceito de eticidade, reescrita a partir de
padrBes conceituais que atenda as exigéncias da situacdo tedrica
atual. O projeto de Honneth situa-se num quadro em que se delineia a
tentativa de atualizagdo da problematica hegeliana em um registro
pos-metafisico, no qual o conteddo do pensamento hegeliano é
retomado, mas é posta em questdo a forma com a qual ele se expbe e
se fundamenta, com vistas a evitar o que Honneth entende por “‘um
retrocesso brutal de nossos padrdes poés-metafisicos de
racionalidade”.

Acrescentaria Taylor (2005, p.95), que

Hegel é importante hoje porque, de maneira recorrente, sentimos a
necessidade de uma critica das ilusdes e distor¢cdes de perspectiva
resultantes das concepcdes atomistas, utilitaristas e instrumentais
acerca do homem e da natureza, puncionando ao mesmo tempo as
contra-ilusdes romanticas que continuamente geram. E pelo fato de
gue Hegel esta constantemente empenhado em fazer precisamente
isso, e com uma profundidade e uma penetracdo de pensamento
excepcionais, que ele tem algo a nos dizer, apesar de sua prépria
ontologia do desdobramento necessario da razao poder nos parecer
tao iluséria quanto algumas doutrinas que ele ataca.

E concordaria Ricoeur (2006, p.189 e 201, grifo do autor), no que diz respeito

aguele projeto, que

(...) a aposta era que ao se confrontar com o tema do reconhecimento
em seu estagio incoativo o leitor poderia esperar ver trazidos a luz do
dia recursos de sentido que nédo teriam sido esgotados pelas obras
acabadas mais tardias, até a Ultima, Principios da filosofia do direito,
na qual o tema do reconhecimento e do ser reconhecido perdeu néo
apenas sua densidade de presenca, mas também sua viruléncia
subversiva. Em compensacgdo, 0 preco a ser pago € uma leitura
trabalhosa que torna os ndo-especialistas tributarios da reconstrucao
feita pelos especialistas (...) A reatualizacdo empreendida por Honneth
extrai sua forca da convic¢do no equilibrio que ele preserva entre a
fidelidade a teméatica hegeliana e a rejeicdo da metafisica do absoluto
gue mantém o Hegel de lena préximo de Schelling e depois
novamente de Fichte (...) O que Honneth guarde de Hegel é o projeto
de fundar uma teoria social com conteudo normativo.



144

Ora, responderia Bourgeois (1995, p.378-379, grifo nosso):

Na certa, foi por isso que a obra onde o racionalismo hegeliano se
revela mais claramente, como apresentacdo do sistema do saber —
Enciclopédia das Ciéncias Filosoficas — foi muitas vezes negligenciada
em proveito de obras em que se pensava encontrar um Hegel mais
humano, isto €, mais perto do entendimento comum e de seu principio
da diferenca absolutizada. Insistiram sobre tudo o que parecia indicar
em Hegel uma ruptura, um desequilibrio, uma inquietacdo: a
separacao do devir e do resultado da filosofia hegeliana. Preferiram o
devir ndo pacificado na calma unidade do resultado, ao resultado que
supera toda a diferenca. Louvaram nos trabalhos da juventude a
vitalidade que teria abandonado mais tarde o grande sistematico
— separando o ponto de vista da consciéncia imersa nos dramas e
nas renldncias da experiéncia, e o saber absoluto que desenvolve
seu conteudo na imobilidade de uma total serenidade (...
Esqueciam que no hegelianismo, mesmo nas suas formulagdes
iniciais, o verdadeiro é sempre pressentido, e depois exposto,
como Totalidade (...) E igualmente anti-hegeliano privilegiar como
mais hegeliana a Enciclopédia das Ciéncias Filosoficas em relacdo a
Fenomenologia do Espirito, como vice-versa. Cada obra de Hegel
ocupa seu lugar no Todo de sua filosofia, situando a determinacdo —
de que ela é o desenvolvimento — no Todo do saber: isto é, exprime
sua prépria necessidade e sua prépria insuficiéncia.

E abordaria Meneses (2006, p.105-106, grifo do autor):

Hegel, também, na sua juventude, ndo gostava da filosofia, que
achava incapaz de captar a vida, como o faziam os éxtases amoroso,
estético e mistico. Depois é que se deu conta de que era o
entendimento kantiano essa poténcia que s6é dividia e catalogava
diferencas, mas que, para além deste Verstand, havia a razéo
(Vernunft, capaz de ver a unidade na diferenca e pela diferenca, que,
em vez de identidade abstrata, abrangia a riqueza multiforme e
contraditdria do concreto.

A categoria da “simultaneidade” é indispensavel a compreensao da “dialética
hegeliana”, ja dissemos. E o “Ultimo Hegel” seria, necessariamente, a suprassungao
daquele primeiro. Outrossim, a dialética do reconhecimento, em Hegel, ndo seria
normativa, “gramatica”, assim como um dever-ser; ndao € uma “luta pelo
restabelecimento”, pelas condi¢cdes de possibilidade de “identidades pessoais” que
se relacionam como inter-subjetivas; mas apreensado conceitual da subjetividade

enquanto idiossincratica “(comum) unidade em luta”, viva.



145

Nao seria 0 caso de “estados de paz” nem de tréguas consoladoras; ou até

mesmo um desinvestimento no reconhecimento, quer dizer, um “desconhecimento”.
Diz Santos (2007, p.157, grifo do autor, grifo nosso em negrito):

A aceitacdo do risco voluntario, que acarreta o desprezo da vida em si
€ no outro, retira & morte seu carater natural. Por isso, a experiéncia
gue nado resultou de uma opcdo, mesmo a da agonia, ndo basta
por si s6 ao espirito livre. A agonia, agon, é uma luta da vida contra
a morte; ora, toda experiéncia, por definicdo, € experiéncia de vida,
ainda que in extremis. Suar sangue e afligir-se de muitas maneiras
néo fariam de Cristo experimentar o Espirito, ndo fosse a vontade de
sacrificio que o habitava internamente.

Diz Hegel (1995c, 8431, p.201, grifo do autor, grifo nosso em negrito):

E uma luta: pois eu ndo posso me saber no Outro como a mim
mesmo, enquanto o Outro € para mim um outro ser-ai imediato; por
isso sou dirigido para a suprassuncdo dessa sua imediatez.
Igualmente, eu ndo posso ser reconhecido como algo imediato, mas
sé enquanto suprassumo em mim mesmo a imediatez e assim dou um
ser-ai a minha liberdade. Mas essa imediatez é, ao mesmo tempo, a
corporeidade da consciéncia-de-si, em que esta tem, como em seu
signo e instrumento, seu proprio sentimento-de-si, assim como seu ser
para outras [consciéncias-de-si] e sua reacdo que a mediatiza com
elas.

E com relacdo aquela “solugdo satisfatéoria” de um “sistema de
4

Y

reconhecimento entre iguais” onde Hegel seguiria Rousseau™® ou também a

guestdao sobre “quando um sujeito seria verdadeiramente reconhecido”, diz ainda
Hegel (1995c, 8432, p.203, grifo do autor):

Para prevenir eventuais mal-entendidos a propdsito do ponto de vista
acima descrito, temos ainda a fazer aqui a observacédo de que a luta
pelo reconhecimento na forma levada ao extremo, que foi indicada, so
pode ter lugar no estado-de-natureza — em que 0s homens sé existem
como singulares; ao contrario, esta longe da sociedade civil e do
Estado, porque aqui mesmo 0 que constitui o resultado daquela luta, a
saber, o0 ser-reconhecido, ja esta presente.

184 \yer NOVELLI, P. Rousseau e Hegel: aproximacdes e distanciamentos. Ethica, v.10, n.1 e 2, p.95-

118, 2003.



146

“Ndo héa guarda-chuva contra o amor” (MELO NETO, 1994, p.79) nem diva
para uma consciéncia infeliz repousar a cabeca. “A Fenomenologia do Espirito deve
substituir-se as explicacdes psicoldgicas ou as discussfes mais abstratas sobre a
fundamentacéo do saber” (VAZ, 2002, p.14).

Com efeito, assim nos parece, o reconhecimento tem, fenomenologicamente,
um sentido ontologico-existencial em Hegel; ja em Honneth, o reconhecimento deve
ser admitido como fundamento critico-normativo da teoria social*®®. Dai ndo haveria

mais nenhum imbroglio. Tal démarche é grave.
Diz Novelli (2012, p.215):

No entanto o interesse pela ética aparece transvestido na
preocupacdo com 0 aspecto normativo-regulativo que expde
novamente o viés técnico, que se contenta aqui com a determinacgao
do fazer, isto €, com a exterioridade da moral e ndo mais com a ética
em sentido largo. Importa muito mais o fazer do saber do que o saber
do fazer. A permanéncia no ambito da exterioridade prende o ser do
espirito na individualidade, o que é a sua dor infinita, segundo Hegel,
porgue ndo vai além de si e da situacao na qual se encontra.

Ademais, diz Mattos (2006, p.87, grifo nosso) que

como Honneth se propfe a desenvolver uma sociologia do
reconhecimento, faz-se necessario comprovar empiricamente como
ocorre 0 processo de reconhecimento em suas diferentes dimensbes,
0 que Hegel sé fez abstrata e metafisicamente.

Ora, “s6 fez” isso? E quanto ao “déficit metafisico”?*%®

Salve-se quem puder,
mon Dieu! ' Nem simples devir nem pura reflexdo, mas o desenvolvimento...
Rememoremos, mais uma vez, a FdE; afinal, “como sabemos, para o hegelianismo é

sempre a segunda vez que é a boa!” (BOURGEOIS, 2004, p.325).

185 ver, por exemplo, MERLE, J-C. Um olhar critico sobre a “ética do reconhecimento”. BAVARESCO,

A; BARBOSA, E; ETCHEVERRY, K (orgs). Projetos de filosofia. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2011,
p.92-109; ROSA FILHO, S. Eclipse da moral: Kant, Hegel e o nascimento do cinismo
contemporéneo. Sdo Paulo: Discurso Editorial: Editora Barcarolla, 2009; WILLIAMS, R. Hegel’s
ethics of recognition. California: University of Califérnia Press, 1997.

1% ver, por exemplo, ROSENFIELD, D. A metafisica e o absoluto. Hegel, a moralidade e a religido.
Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2002, p.163-182; VAZ, H. topicos para uma metafisica do
conhecimento. ULMANN, R (org). Consecratio mundi. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1998, p.430-437.

187 Ver HEGEL, G. Quem pensa abstratamente? Sintese Nova Fase, v.22, n.69, p.235-240, 1995.



147

Diz Hegel (2002, 8178, p.142-143, grifo do autor, grifo nosso em negrito):

A consciéncia-de-si é em si e para si quando e por que é em si e
para si para uma Outra; quer dizer, s6 € como algo reconhecido.
O conceito dessa sua unidade em sua duplicacéo, [ou] da infinitude
que se realiza na consciéncia-de-si, € um entrelagamento
multilateral e polissémico. Assim seus momentos devem, de uma
parte, ser mantidos rigorosamente separados, e de outra parte, nessa
diferenga, devem ser tomados ao mesmo tempo como nao-diferentes,
ou seja, devem sempre ser tomados e reconhecidos em sua
significacdo oposta.

Diz Tinland (2003, p.64, grifo do autor, grifo nosso em negrito, tradugao
nossa) que ‘la conscience de soi, en tant qu’elle est conscience de soi, doit
nécessairement trouver dans l'ob-jet sa vérité (a consciéncia de si, enquanto é

consciéncia de si, deve necessariamente encontrar no objeto sua verdade)”.

Ora, aquele grifo do autor em “conscience” e em “ob-jet” (ainda mais
destacado na presenca do hifen que remeteria a uma “distingdo sem separacéo”, ou
seja, uma fixidez fldida, por assim dizer) sugere, assim nos parece, substancia e
subjetividade, intencionalidade e reflexdo, movimento, de saida e retorno, relacao.
Ainda mais nosso estranho grifo em negrito que pretende sugerir também
ressonancias cartesianas, ou seja, como a filosofia hegeliana contém os principios
de todas as filosofias passadas (presentes) suprassumidas, aquele “enquanto”
indicaria a forca do espirito atuando contra toda fixidez (que Ihe é proépria, por sua

vez, como momento). Aqui meditamos Descartes, mas por quanto tempo?

Com efeito, assim nos parece, ser-para-si ndo se traduz por auto-ser, nem tao
pouco auto-ser traduziria ser-em-si; ndo € o caso de estruturalismos per-feitos, mas
de mutua extrusdo da substancia-sujeito; € preciso progredir do idéntico a si ao Si,
se diferenciando, “é proibido proibir” tal re-conhecimento, como na canc¢éo popular;
dai se “(...) la vérité de I'étre-pour-soi consiste a éprouver as certitude de soi dans
um autre étre-pour-soi, la conscience de soi doit s’avérer dans un ob-jet qui soit lui-
méme um sujet, - dans une autre conscience de soi” (TINLAND, 2003, p.67,
tradugdo nossa); “auto-consciéncia” seria, assim nos parece, como “momento” da

consciéncia-de-si.



148

Neste sentido, auto-consciéncia estaria para afinidades eletivas (certas de si
mesmas, convictas de suas escolhas) assim como consciéncia-de-si esta para

afinidades seletivas (verdade daquelas, de-ci(n)didas delas).

“Auto” é duplicacao, isso é certo; mas, nao € volta; dai “consciéncia-de-si” ser
movimento de retorno pelo/desde o outro (-de-si-mesmo). Para nés, em “auto” ha
“‘explosao”, mas ndo como forga de “extrusdo”; “auto” seria muito “ensimesmado”,
falta-lhe a multiddo de Pessoa(s), eu “sou trezentos, sou trezentos e cinquenta”,
como diz Oswald de Andrade (apud MENESES, 2001, p.118).

Diz Magalhdes (2009, p.312, nota 03, grifos do autor), que segundo

Labarriére, de modo diferente

aos termos ‘Bewusstsein seiner’ e ‘Bewusstsein von sich’ (consciéncia
de si), que expressam ‘uma apreensao de si a partir de um ponto de
exterioridade’ ou simplesmente ‘tomar-se a si mesmo por objeto de
conhecimento’, o termo ‘Selbstbewusstsein’ designa para Hegel ‘a
reduplicacdo interior e imediata do Eu (PhE, p.207, nota 1), e é
exatamente isso 0 que o neologismo ‘autoconsciéncia’ quer significar:
‘Ao falar Selbstbewusstsein, Hegel quer designar o movimento pelo
qual a ‘consciéncia’, realidade essencialmente dual, se toma ela
mesma como objeto de seu saber; o movimento de reflexdo por meio
do qual o ‘Eu’ originario (o Ich, visado na sua qualidade de sujeito,
como ponto de partida de um processo de sentido) retornou a si
carregado da objetivacdo que ele se deu na linguagem ou no trabalho,
e pode portanto ser denominado um ‘Si’ (um Selbst)’ (PhE,, pp.55-56).
Autoconsciéncia designa, assim, ‘a identidade processual entre o Eu e
o Si’ (PhE, p.56)".

Diz também Bavaresco (2003, p.28, nota 13, grifo do autor), conforme

Labarriere e Jarczyk:

Adotamos o termo “autoconsciéncia” seguindo a tradugdo de G.
jarczyk e P-J Labarriére e a justificacdo precisa e sélida que eles dao e
que citamos aqui: ‘No que diz respeito ao termo ‘autoconsciéncia’,
pode-se afirmar que ele é largamente admitido em nossa lingua.
Falando em Selbstbewusstsein, Hegel entende designar o movimento
pelo qual a ‘consciéncia’, realidade essencialmente dual, toma-se ela
como objeto de seu saber; o movimento de reflexdo pelo qual o ‘EU’
originario (o Ich, visado na sua qualidade de sujeito, como ponto de
partida de um processo de sentido) retornou nele mesmo carregado
de objetivacdo que se deu na linguagem ou no trabalho, e pode
portanto ser nomeado em ‘Si’ (um Selbst). Esta autotomada reflexiva
do Eu como Si nos parece expressa 0 mais proximo pelo termo
simples ‘autoconsciéncia’, formada sobre o modelo bem francés de
termos tais como ‘autodeterminagcao’, ‘automovimento’, [...] e uma



149

multiplicidade de outros vocébulos que nos séo familiares. Objetar-se-
a que tal era ja o sentido visado sob o termo complexo ‘consciéncia de
si’, e que era inutil transgredir um habito que parecia ter se imposto;
mas eis 0 argumento a nossos olhos decisivo: Hegel sabe distinguir
Selbstbewusstsein, com o sentido reflexivo que acabamos de evocatr,
e Bewusstsein von sich (ou Bewusstsein seiner), que é preciso
evidentemente tomar por ‘consciéncia de si’; ora, essas Ultimas
expressdes, bem menos frequentes mas empregadas cada vez mais
de proposito, introduzem uma nuanca de exterioridade marcada pela
decomposi¢cdo da palavra simples e sua articulagdo ao redor de um
‘de’ que mantém uma dimensao de ob-jetividade ndo resolvida; em
relacdo a ‘consciéncia de si’, ‘autoconsciéncia’ é portanto requerido
cada vez que esse vocabulo simples designa a identidade processual
entre o Eu e o Si’ (FE, LABARRIERE-JARCZYK, Apresentac&o, p.55-
56).

Contudo, ainda preferimos “consciéncia-de-si”. De fato, a “re-duplicacao”
sugere o “auto”, mas € justamente o carater de “sair-de-si” e “voltar-para-si” que,
assim nos parece, tal “auto” ndo diz. Ainda mais, nosso “consciéncia-de-si’ utiliza
hifens para “visualizar” — pois “a lingua é a invisibilidade visivel do Espirito”, como
sugere Menezes (1977, p.60) — aquela acima citada “identidade processual entre o
Eu e o Si”. Dai até nossa distincdo entre “consciéncia de si” e “consciéncia-de-si”
(Bewusstsein von sich e Selbstbewusstsein). Acrescente-se possivel énfase em

“consciéncia-de-Si”.

Ja para o termo Anerkennung, ainda na interpretacdo de Labarriere (apud

MAGALHAES, 2009, p.313, grifos da autora), assumimos também

‘que temos de escutar aqui a ressonancia interior dos termos simples
kennen (‘conhecer’) e erkennen (‘conhecer’ igualmente, ou
‘reconhecer’ no sentido banal de ‘confessar’)’; mas, insistia ele,
‘anerkennung nao é redutivel a ordem do saber’: ‘[E]sse verbo designa
um movimento-fonte que caracteriza as estruturas mesmas do existir,
nao segundo o estatismo de sua definicdo sincrbnica, mas no ato que
as esclarece [Iés améne au jour] e (...) é o fundamento permanente de
sua subsisténcia, aquilo mesmo que as faz funcionar como estruturas-
em-movimento’.

As diversas interpretacbes de Hegel parecem “hegelianas” abordagens
abstratas, parecem considerar a sintese (‘termo ao qual Hegel tinha um grande
horror” (LEONARD, 1990, p.147, traducio nossa) como resultado.



150

Diz Hegel (1995c, 8462, Adendo, p.256, grifo do autor):

Dessa maneira, o excesso (por assim dizer) de rememoracdo da
palavra se transforma na suprema extrusdo da inteligéncia. Quanto
mais familiar me torno com a significacdo da palavra, quanto mais
assim a palavra esta reunida com minha interioridade, tanto mais a
objetividade e, portanto, a determinacdo de sua significacdo podem
desaparecer; tanto mais, por conseguinte, a propria memoria, ao
mesmo tempo junto com a palavra, pode tornar-se algo abandonado
pelo espirito.

Diversos pensadores do mundo contemporaneo “anunciaram” a morte do
sujeito moderno. Morte morrida ou morte matada, esse tema insistia nas listas dos
mais vendidos e dos mais noticiados. No que diz respeito ao tema do
reconhecimento, talvez a historia esteja se repetindo, e mais impressionante ainda,

talvez mesmo como farsa, como queria Marx.
Diz Hegel (1995c, § 401, Adendo, p.108):

E por esse motivo que se entoam canticos flnebres nos falecimentos
com boa razdo, se dao pésames, 0s quais, por enfadonhos que
possam as vezes parecer ou ser, ttm no entanto a vantagem de que,
pela repetida evocacéo da perda ocorrida, extraem a dor que se nutre
da preméncia d a alma, para eleva-la a representacdo, e assim a
tornam algo objetivo, algo que se contrap8e ao sujeito repleto de dor.

Diz Magalhdes (2009, p.12-13, grifo do autor) que na interpretacdo de
Labarriere da FdE,

na ultima secdo (a secédo (C) (DD) O Saber absoluto) se apresenta
entdo como a unificagdo destas duas reconciliagbes (a reconciliagdo
historica e a reconciliagcdo religiosa) entre consciéncia e
autoconsciéncia (...) Labarriere insiste que essa unificagdo dos
extremos, que sdo por um lado a histéria e, por outro lado, a religiao, é
tarefa da liberdade. Hegel ndo pode ser considerado como um
‘visionario que pronunciaria de uma vez por todas uma unidade posta
e acabada’; ele propde uma tarefa: ‘o carater ‘absoluto’ — deveriamos
dizer apenas absoluto — do saber ao qual ele nos conduz sendo entéao
(...) o que nos recorda que este, afirmado em sua verdade de
principio, deve ainda se encenar e se autenticar no livre engajamento
de cada um.

A tarefa da liberdade, proposta por Hegel, ainda segundo Labarriére, seria a

unificagcdo re-conciliada da rosa da religi&o na cruz da historia. Nossa tarefa seria,



151

7

entdo, decisdo pelo re-conhecimento, afinidades seletivas. A decisdo € a morte
escolha e sua verdade € o agir na vida do re-conhecimento; mas reconhecimento

nao é ainda reconciliacdo. Essa histéria continua como outra trans-figuracao.

Admitindo, re-novadamente, que o reconhecimento seja também um re-
conhecimento, uma “decisdo”, agcdo permanente em conhecer “quem somos nos”, e
simultaneamente, um “re-conhecer o outro” estabelecendo sempre o “eu enquanto
aquele feixe de relagbes” e neste sentido privilegiando uma concep¢do de mundo

como uma “sistema de informagdes™®®

entre todos os entes, talvez possamos
afirmar um pensar filosofico contemporéneo para esses “tempos de re-

conhecimento”.

“Um mundo hegeliano é coisa muito dificil de acontecer”, advertia um colega
pesquisador. Ora, até hoje ndo entendemos tal observacdo. Hegel ndo oferece
nenhuma utopia®®®. Hegel nao filosofa sobre “o que deve ser’, mas sobre “o que &”.
O implicito aparece no “paciente esforgo do conceito”. As mediagdes engendram a

realidade efetiva e a “linguagem encontra seu motivo” como ser-ai do espirito.

Ora, se, por exemplo, ndo ha um reconhecimento efetivo no estado brasileiro
ou em qualquer outro estado soberano é porque nao haveria, efetivamente, Estados.
A sentenca € dura para os ouvidos ufanistas. Mas admitindo a concepc¢éo hegeliana,
este € 0 mundo que é o caso; ndo somente um “mundo hegeliano” a ser alcangado.
O Estado (hegeliano) é o Estado Etico, ou seja, um tornar-se Estado Livre,

permanentemente, pela acdo dos cidadéaos.

188 «A analise dos sistemas vivos em func@o de quatro perspectivas interligadas — forma, matéria,
processo e significado — faz com que nos seja possivel aplicar uma compreenséo unificada da vida
ndo sO aos fendbmenos materiais, mas também aos que decorrem no campo dos significados.
Vimos, por exemplo, que as redes metabolicas dos sistemas bioldgicos correspondem as redes de
comunicacao dos sistemas sociais; que 0s processos quimicos que produzem estruturas materiais
correspondem aos processos de pensamento que produzem estruturas semanticas; e que os fluxos
de energia e matéria correspondem aos fluxos de informacbes e idéias. A idéia central dessa
concepcao sistémica e unificada da vida € a de que o seu padrao basico de organizacdo € a rede.
Em todos os niveis de vida — desde as redes metabdlicas dentro da célula até as teias alimentares
dos ecossistemas e as redes de comunicagbes da sociedade humana -, os componentes dos
sistemas vivos se interligam sob a forma de rede. Vimos, em patrticular, que na Era da Informagéo —
na qual vivemos — as func¢des e processos sociais organizam-se cada vez mais em torno de redes.
“Quer se trate de grandes empresas, do mercado financeiro, dos meios de comunicagdo ou das
novas ONGs globais, constatamos que a organizacdo em rede tornou-se um fendmeno social
importante e uma fonte critica de poder” (CAPRA, 2002, p.267); Ver também, por exemplo,
MINDWALK. Dire¢cdo: Bernt Capra. EUA: Versatil, 1990. 1 DVD. Disponivel em:
http://www.youtube.com/watch?v=7tVsIZSpOdI Acesso em: 21 jul. 2013.

189 ver, por exemplo, LABARRIERE, P-J. L utopie logique. Paris: L’'Harmattan, 1992.


http://www.youtube.com/watch?v=7tVsIZSpOdI

152

hY

Com efeito, o cidaddao somente afirma seus deveres junto a comunidade
guando seus direitos também sao por ela afirmados; tais direitos e deveres somente
sédo afirmados quando o cidad&o se reconhece enquanto individuo; por sua vez tal

consciéncia individual somente se mantém pela comunidade; € o “individuo social’.

A “Constituicdo € a justica viva, a liberdade efetiva que vai permitir o
desenvolvimento de todas as determinagées racionais” (BAVARESCO, 2001, p.144-
145). A unilateralidade ndo pode ser toda a verdade e hodiernamente as “redes de
comunicacdes” (a)parecem, por exemplo, mais relevantes para a compreenséo da

cousa do Estado do que ja fora nos tempos de Gutemberg.
Diz Vaz (2001, p.245, grifo do autor):

O fato da comunicacdo, pela mediacdo do mundo (linguagem e

técnica e, mais amplamente, cultura), é a estrutura inteligivel
fundamental do existir histérico do homem. No momento em que a
comunicacdo se universaliza efetivamente nos quadros de uma
civilizagdo planetaria, sua interpretacdo filosofica torna-se uma tarefa
cuja urgéncia vital, reconhecida e afrontada, julga a seriedade da
intencgédo do filésofo.

Admitimos também que “o reconhecimento do principio da subjetividade exige
uma redefinicdo do espacgo publico” (BAVARESCO, 2011, p.52-55) e que a razao
‘reconhece que a contradicdo é o ato de elevar-se acima das limitacdes do
entendimento” (BAVARESCO, 2001, p.146).

O Estado™® nao deve ser confundido com “governo” nem t&o pouco com
“estatais”; e estas com aquilo que “existe mas nédo funciona” (SUASSUNA, 1975,
p.188). Do mesmo modo, “interesses privados” ndo se definem como “inimigos

publicos”; pois o vicio das abelhas sdo beneficios das fabulas.

190 «( ) a substancia ética € como um rio caudaloso, que tem na sua nascente, como uma fonte, a

Familia, unidade originaria de onde emergem as aguas que ddo impulso a vida ética; no leito, corre
a torrente de aguas tortuosas — a Sociedade Civil, onde fluem as contradi¢cbes; a fluidez dessa
correnteza desadgua no mar figurativo da Constituicdo — o Estado; as margens, enquanto
normatividade do rio, podem ser, eventualmente, corroidas pelo impeto das aguas, assim como a
fluidez da correnteza pode ser, aqui e ali, comprimida pela dura estreiteza das margens. Assim,
nascente, margens e fluxo formam o rio, uma totalidade dindmica de elementos diferenciados,
opostos e interdependentes; mas, para bem compreender a imagem, é preciso considerar 0s
elementos como partes de um silogismo dialético, no qual os termos tém cada um em si sua propria
negacao e, no jogo das mediac6es em que se determinam as influéncias de uns sobre outros, todos
exercem o seu direito e alternam-se permanentemente como poténcia determinante” (MORAES,
2003, p.270-271).



153

Ora, se “o que domina no Estado s&o o espirito do povo, 0s costumes, a lei.

)

Ali o homem é reconhecido e tratado como ser racional, como livre, como pessoa’
(HEGEL, 1995, 8432, Adendo, p.202-203).

|191.

A proépria liberdade ndo pode se tornar algo habitual™"; pois “as impereciveis

montanhas n&o s&o superiores a rosa que logo se desfolha” (HEGEL apud
D’HONDT, 1987, p.73); & preciso vigiar a calmaria; pois “agua parada da dengue”.
Tal engajamento na mudanca das condicbes objetivas promove as condicdes

subjetivas da mudang¢a no comportamento.
Diz Aristoételes (2006, p.81):

O efeito de uma conferéncia depende dos habitos do ouvinte, porque
espera-se a linguagem a que se esta habituado, e qualquer coisa que
difira disso parece escapar de nosso nivel e soa um tanto estranho e
incompreensivel, por conta de ndo nos ser familiar ou costumeiro, na
medida em que é o costumeiro que apresenta inteligibilidade. O efeito
poderoso do costumeiro € claramente demonstrado pelas leis, nas
guais os elementos remanescentes fantasiosos e pueris prevalecem,

por for¢a do habito, a despeito de nosso conhecimento deles.

Assim sendo, a praxis da comunicacdo publica € modus operandi de

192

expressdo e formacdo do modus vivendi dos cidadaos no Estado™°, esta “agora

191 «A liberdade ndo pode jamais se tornar habito (ou habitual) pois nesse caso ndo € mais liberdade

(é por isso que Thomas Jefferson escreveu que, para se manter livre, o povo deve se rebelar contra
0 governo a cada vinte anos) (...) Por outro lado (...) somente quando o sujeito exterioriza sua
aprendizagem em habitos mecanizados ele se torna ‘disponivel para se ocupar e engajar em outra
coisa’ (...) De fato, como Hegel nos adverte (...) ‘Seres humanos podem até morrer em decorréncia
do habito — ou seja, caso se tornem totalmente habituados a vida, espiritualmente e fisicamente
embotados™ (GABRIEL, 2012, p.175-179).

92«43 de fato, um antiindividualismo ontolégico do Estado: tomado absolutamente, abstratamente,
em sua existéncia politica ou civica, 0 homem tem essencialmente deveres, e nao direitos, em
relacdo ao Estado. O liberalismo n&o é originariamente politico, o que faz com que toda tentativa de
realiz4-lo no campo politico esteja por principio voltado ao fracasso. No entanto, e também porque
ele é o ‘divino terrestre’, o Estado s6 é verdadeiro ao concretizar dentro dele o sacrificio de si, a
autonegacdao, a negatividade absoluta pela qual se faz a absoluta positividade de Deus, da Idéia, do
Verdadeiro (...) O Estado é antes a autodiferenciacéo, nos individuos, de sua identidade originaria
entdo presente a atuante neles: o patriotismo € a prova dessa esséncia ontoldgica prépria do
Estado, cuja expressdo normativa é que ‘a obrigagdo suprema [dos individuos é] ser membros do
Estado’ (...) No Estado racional, a afirmagédo moderna das subjetividades individuais tem sempre o
significado da afirmacao, por estas, da unidade substancial da comunidade (...) Somente o que é
em seu sentido originariamente universal pode-se realizar plenamente como todo na autonegacao
de sua realizacdo empirica total, isto €, de sua singularizacdo empirica. Esta € imediata, pois
somente a singularidade exprime o todo (o universal verdadeiro € o universal concreto ou total,
identidade singular do universal abstrato e do particular que € seu outro), cujas determinacdes
particulares, parciais, s6 tém ser e verdade em sua totalizacéo singular” (BOURGEOIS, 2004, p.91-
148).



154

moderna”; que por sua vez é locus privilegiado onde cada individuo, reconhecendo e
193.

reconhecido em comunidade, todos em “comum-ac¢ao”, reconhecem a liberdade
ou seja, o “combate pelo reconhecimento é o combate pela liberdade publica”
(BAVARESCO, 2003, p.33) .

Outro ponto é a Educacdo; uma vez que “o meio universal anbénimo e
indeterminado da vida social, 0 meio sem unidade nem responsabilidade do que
chamamos de midia, propée ou impbe um contetudo cultural, mas néo cultiva”
(BOURGEOIS, 2004, p.111-112, grifo do autor). Dai se a Razdo Escolar

Contemporanea, a “formagao espiritual” (Paidéia, Bildung) admite, cada vez mais,

195

exigéncias da comunicacdo ", entdo, o reconhecimento efetivo, papel de todos no

Estado, exige, por sua vez, urgéncia das politicas publicas e coeréncia nas acdes

éticas da familia e sociedade civil no cumprimento do sentido da Educacéo.
Diz Hegel (2002, 833, p.45):

O género de estudos dos tempos antigos difere do dos tempos
modernos por ser propriamente a formagdo da consciéncia natural.
Pesquisando em particular cada aspecto de seu ser-ai, e filosofando
sobre tudo que se apresentava, o individuo se educava para a
universalidade atuante em todos os aspectos do concreto. Nos tempos
modernos, ao contrario, o individuo encontra a forma abstrata pronta.
O esforco para apreendé-la e fazé-la sua é mais o jorrar-para-fora,
ndo-imediatizado, do interior, e o produzir abreviado do universal, em
vez de ser um brotar do universal a partir do concreto e variedade do
ser-ai. Por isso o trabalho atualmente ndo consiste tanto em purificar o
individuo do modo sensivel imediato, e em fazer dele uma substancia
pensada e pensante; consiste antes no oposto: mediante o
suprassumir dos pensamentos determinados e fixos, efetivar e
espiritualizar o universal. No entanto € bem mais dificil levar a fluidez

198 ver, por exemplo, para discussdo, HONNETH, A. Justica e Liberdade Comunicativa: reflexdes em

conexao com Hegel. Revista Brasileira de Estudos Politicos, n.89, p.101-120, 2004.

194 «A analise do quimismo nao se reduz aos limites da ciéncia particular que € a quimica. O quimismo
€ um paradigma ou sistema de rela¢des que pode ser aplicado a todos os dominios da natureza e
do espirito, e por conseguinte, no que diz respeito ao nosso estudo, o utilizaremos para
compreender o processo objetivo da opinido publica. Esse esquema conceitual ou essa estrutura
especulativa consiste em que 0s objetos quimicos mantém uns com o0s outros relacdes
contraditérias entre si, 0 que corresponde aos termos do juizo; em outras palavras, a diferenca se
tornou um processo objetivo. O quimismo é o momento por exceléncia da tensdo contraditéria entre
a indiferenca e a ndo-indiferenca dos objetos, entre sua autonomia e sua ndo-autonomia, entre a
particularidade e a universalidade, entre 0 em si e o para si. Ai mesmo o quimismo é investido de
uma funcdo eminentemente mediatizante, visto estabelecer uma relagdo entre os objetos. O
processo quimico mediatiza sobre o0 modo de uma contradicdo o mecanismo e a teleologia”
gBAVARESCO, 2011, p.149); um paradigma do quimismo para um reconhecimento minimo.

195 ver, por exemplo, TIBURI, M. Filosofia e Midia. SARDI, S.; SOUZA, D.; CARBONARA, V. (Orgs).
(2007). Filosofia e Sociedade: perspectivas para o ensino de filosofia. ljui: Ed. Unijui, p.279-293;
BOHM, D. Dialogo: comunicacao e redes de convivéncia. Sdo Paulo: Palas Athena, 2005.



155

0s pensamentos fixos, que o ser-ai sensivel. O motivo foi dado acima:
aguelas determinacfes tém por substancia e por elemento de seu ser-
ai o Eu, a poténcia do negativo ou a efetividade pura; enquanto as
determinacfes sensiveis tém apenas a imediatez abstrata impotente,
ou o ser como tal. Os pensamentos se tornam fluidos quando o puro
pensar, essa imediatez interior, se reconhece como momento; ou
guando a pura certeza de si mesmo abstrai de si. Ndo se abandona,
nem se pde de lado; mas larga o [que h& de] fixo em seu pdr-se a sii
mesma — tanto o fixo do concreto puro, que € o proprio Eu em
oposicdo ao contetdo distinto, quanto o fixo das diferencas, que
postas no elemento do puro pensar partiham dessa
incondicionalidade do Eu. Mediante esse movimento, 0S puros
pensamentos se tornam conceitos, e somente entdo eles sdo o que
sdo em verdade: auto-movimentos, circulos. S&0 o0 que sua substancia
é: essencialidades espirituais.

O século XXI ja foi chamado de muitos modos, desde a hegemonia de uma
“Onica cultura” globalizante até a volta de uma “barbarie nonsense” apés o colapso
do capitalismo financeiro mundial. Deste, observamos uma capacidade de “mutacio”
que o livra da extingdo. E daquela, consideramos que certo “efeito bumerangue”
prevaleceu sobre “culturas locais” que reagiram e se afirmam cada vez mais diante

desta oposicao totalizante.

Contudo, aquele “choque das civilizagbes” parece ceder ao intrigante
“multiculturalismo”. Nao é o caso, somente, de uma dita “servidédo voluntaria” de
alguns povos, mas, por assim dizer, de uma incapacidade de reagdo diante da
dominacdo, de um ambiguo excesso de compreensao de sua realidade (ou seu

oposto como fatalismo) que chega ao escopo de uma estranha cumplicidade.

Numa linguagem hegeliana, talvez possamos afirmar que no contato (por
vezes forcado) entre as mais variadas culturas (os diversos ethos), no conflito
primeiro entendido pelo viés da dialética do senhor e do escravo, 0 que resulta das
tensbes estabelecidas sdo “consciéncias culturais infelizes”; varios ethos
conscientes-de-si, mas que ainda carecem do reconhecimento da presenca

espiritual, ou seja, ainda ndo se saberiam espiritos (de um povo).

Haveria uma crise de sentido no conceito de “povo”. O individuo ndo se pensa
enquanto constituicdo de um povo; ndo “se sabe” povo; se “imagina” como (um) sé

individuo. Recusa reconhecer(se). Ou nao pode reconhecer, pois nao se conhece.



156

A constituicdo do eu n&do pode ser pensada fora da relagdo (com o outro). A
relacdo sujeito-objeto ganha nova significacdo nas formulacbes hegelianas por
garantir, as identidades e as diferencas numa unidade dialética. O individuo somente

pode ser pensado (como relagdo) numa situagéo de convivéncia.

O extremo individualismo, frenética auto-realizacdo, e sempre a parte da
sociedade (do outro), acaba no vazio de um “espelho quebrado”. Aquela desolacéo
de Narciso (do “eu”) somente encontra alivio na possibilidade das afinidades
seletivas, ou seja, na “ciéncia da travessia’, de modo ontologico-existencial, pelas

figuras da consciéncia-de-si na dialética do re-conhecimento.

Com efeito, no momento mais imediato do seu aparecer, a liberdade néo
pode ser atribuida ao individuo particular; € necessario um “outro” para tal
reconhecimento. Assim o reconhecimento ndo € imediato, mas resultado junto ao
seu devir que suprassume a contradicdo entre um “individuo” e “outro” singulares;

ambos “desejantes” pelo reconhecimento (como Nés).

Deste modo, o tema do reconhecimento pode ser compreendido enquanto um
‘re-conhecimento”, um “novamente outro de si-mesmo”, ou seja, um reconhecer da
historicidade somente pela alteridade. E preciso conhecer a formac&o da identidade,
saber re-conhecé-la na sua propria trans-formacdo e afirmar a alteridade como
condicdo daquela identidade primeira. O outro é espelho Unico, mas sempre
translicido; sendo, num s6 tempo, lugar da afirmacao, situacdo de abertura para-

além de si e limite vivido da identidade e da diferenca.

Admitindo o reconhecimento também como uma “agdo permanente”,
assimilamos a identidade individual, na contemporaneidade, como sendo forjada
permanentemente. Contudo, ndo como uma unidade diferenciada, uma “identidade
da identidade e da diferenca”, um outro-de-si-mesmo enquanto “vir-a-ser’, mas como

um “deslizamento por comunidades”, grupos de afinidades.

Haveria mesmo consumo por “identidades fragmentarias” ao gosto volavel
pelo volatil e pela volupia; todo um n&o querer “ser”, a qualquer momento, devido ao
temor e tremor de “nao-ser’” mais, isto €, angustiante desespero de “poder-ser’, a

todo tempo, um outro qualquer; desde que “seja sempre” um fake de si.



157

Ora, muitas sado as tematizacbes sobre o “reconhecimento” em Hegel,
sintomatico nesta breve aurora do novo século ja marcado por terrorismo, crise
etico-politica, degradacdo ambiental, um recuperar “alguma coisa esquecida”; uma

“vontade minima” de reconhecimento para um “povo minimo” como minorias.

Deste modo, considerando “seletas afinidades”, bem como a efetividade
daquela tarefa de todo filosofo, em seu tempo, de “pensar a vida do conceito no

196

conceito vivo” , apresentamos esta pesquisa (com um mundo inteiro de

representacoes, citacfes e conexdes) a comunidade académica.

Agora e aqui compreendemos que um mundo hegeliano é aquele “ndo melhor
que teu tempo, mas, teu tempo do melhor modo” (LABARRIERE, 1992, p.15) *’;
bem como liberdade verdadeira somente quando experimentada. Assim sendo, sem
forjar nenhuma utopia, consideramos aqui a “dialética do reconhecimento” desde

uma nova figura da consciéncia-de-si; eu como Afinidades Seletivas.

Re-conhecimento. A consciéncia-de-si somente vem-a-ser como reconhecida.
A consciéncia-de-si deseja, “ela quer ele quer”, mas também ndo quer, nega e
afirma, imagina e sente, “ah, bruta flor do querer”, como diz a cang&o popular, a
consciéncia-de-si é vivente, conhece e também duvida. Certamente ndo € pouco se

isso diz muito sobre sua natureza, se assim se concebe como afinidades seletivas.

As afinidades seletivas somente vem-a-ser como afinidades eletivas re-
conhecidas. O desabrochar dessa flor-dialética sdo as Vvicissitudes do
reconhecimento, que se diz de muitos modos, como nas moradas do homem e da
mulher onde o sentido especulativo se sente em casa. Afinidades seletivas: a rosa

da liberdade efetiva na cruz do re-conhecimento.

1% Apontamentos durante Grupo de Estudos sobre Hegel coordenado pelo Prof. Dr. Alfredo Moraes

gDepartamento de Filosofia da Universidade Federal de Pernambuco).

o “Hegel quis ser um fildsofo da atualidade. Sua primeira publicagdo (a traducdo comentada das
Cartas de Cart sobre a situacdo na Suica) e a Ultima (o artigo sobre o Reformbill inglés) séo escritos
de atualidade. Ele préprio foi, durante dezoito meses, o redator-chefe do Jornal de Bamberg, e isto
logo apdés a composigcdo da Fenomenologia do espirito, isto €, ousando de certo modo encarnar
imediatamente o saber absoluto, cuja afirmacédo essa obra fundamentava, na cultura da atualidade
gue constitui o trabalho jornalistico. Ele justifica essa identificagdo mediatizando-a, por meio de um
célebre aforismo do periodo de lena, pela evocagdo do culto religioso: pois, se a leitura dos jornais é
a traducao realista da oragdo da manha, ela € em si realmente filoséfica” (BOURGEOIS, 2004,
p.371).



158

5 A GUISA DE CONCLUSAO

“Mas importa notar que —

como Aristételes

também determina a natureza

como um agir conforme a um fim —

o fim é o imediato (...)”

(HEGEL, 2002, §22, p.37, grifo do autor)

“O verdadeiro é o todo”
(HEGEL, 2002, §20, p.36)

“Sereno € quem tem
a paz de estar em par (...)"
(CAMELO, 2006)

Ouvir os tiros e as estrelinhas (“ora, direis”) no céu desta noite de conclusao.
E ndo por causa de nenhum Napoledo (apesar dos apartidarios marchando pelo
centro da cidade), mas do ethos que envolve e preenche a todos agora com aquela
insustentavel leveza dos hébitos, essa segunda natureza; era a rua (Vox Populi)
comemorando o feriado de S&o Jodo. Por alguns momentos, recordamos nossa
simbologia antropofagiada e as pessoas proximas desta época. Antes das chuvas e
do vento, aqui em Recife, ha também muita fumaca e fogueiras; e musica profana,

entdo, na festa inteira.

Todo comeco € ndo-verdadeiro. E todo resultado exige como sua verdade
novos comecos; dialéticos. Recomecemos, primeiro, com a imagem daquele
doutorando em filosofia, que interessado (ad-mirado, irritado, seduzido) pelos tantos
acontecimentos do (seu) “infinito particular” e impelido pelo “espirito do mundo”
veemente, intuiu respostas prementes, como o “drama do reconhecimento”, e juntou

alguns livros, por exemplo.

Depois, com método e entendimento, passou a separa-los por autor,
classificou-os por importancia e distinguiu-os por temas; colheu péaginas
determinadas, acolheu determinados significados e re-colheu o sentido do que fora

pesquisado, “unificando as diferengas”.



159

E enfim, racionalmente, p6s o que foi pensado a prova dos proximos, pares e
professores, inicialmente, os contra-pds, “diferenciando a unidade”, depois, e, agora
e aqui, ex-p6s tal movimento (dialético), “pensamento pensante”, quando e porque
(decidiu, re-conheceu que) o re-p0s na permanente tensao dos “atos do espirito”, do
“conflito” compartilhado, da comunicagéo; uma vez que, segundo Bourgeois (2004,
p.76), “o resultado so é verdadeiro enquanto nele conserva a vitalidade de seu devir

(...) o devir da mediac&o s6 é negando-se na imediatez do resultado” **®.

Agora sim, aos trabalhos dos dias.

Nossa pesquisa, assim nos parece, apresentou a emergéncia da figura das
“afinidades seletivas” enquanto consciéncia-de-si no seu movimento préprio e

» 19 mas simultaneamente

constitutivo presente na “dialética do reconhecimento
demonstrou a relevancia do pensamento hegeliano, sob o signo metafisico, para o

debate filoséfico contemporaneo®®.

As afinidades seletivas, assim nos parece, podem contribuir numa resposta as
urgéncias tedricas e praticas do século XXI naquilo que dizem respeito a questédo da
alteridade. Ademais as interpretagdes “eletivas” de Ricoeur, Taylor e Honneth sobre
o conceito de reconhecimento em Hegel corroboram a “necessidade da filosofia” na
ordem do dia. Os protestos entre “estrangeiros” e cidadaos, o cinismo da “sociedade
civil-burguesa” brasileira, os afetos simulados dos relacionamentos, dimensdes
ontolégico-existenciais que passam pelas reflexdes académicas (bem como de
modo menos sistematico em outras instancias) e justificam aquela indicacédo

hegeliana de que a tarefa do fil6sofo é “pensar o seu tempo em conceito”.

198 \yer BOURGEOIS, B. A Enciclopédia das Ciéncias Filoséficas de Hegel. HEGEL, G. Enciclopédia
das ciéncias filoséficas em compéndio. Sdo Paulo: Loyola, 1995, p.379 e 381.

199 “Eoram necessarias muitas abordagens para tocar neste fundo Ultimo e na promessa de inovagéo
da qual é portador. Pode ser que esta intuicdo estivesse ainda diante de nés (...)” (JARCZYK,
LABARRIERE, De Kojéve a Hegel. 150 ans de pensée hégélienne em France, Paris, Albin Michel,
1996, p.36)” (BAVARESCO, 2011, p.171, nota 05, grifo do autor).

20 “Assim, a questdo sobre a concepcdo da fenomenologia de Hegel acaba por ser complexa o
suficiente para ser usada como chave-de-leitura para o estudo de todo seu pensamento e
desenvolvimento. Mas para nossos propdsitos, sera mais do que suficiente lidar rapidamente com
sete perguntas.1 O que Hegel diz sobre a fenomenologia no Prefacio de 1807? 2 Como é que a
introducdo do livro orienta sua concep¢do? 3 O que Hegel realmente pretendia em sua
Fenomenologia? 4 O que Hegel diz sobre a fenomenologia entre 1807 e 1817? 5 O conceito de
fenomenologia encontramos na Enciclopédia? 6 Como, tendo em vista tudo isso, podemos resumir
aquela sua concepcdo? 7 Como Hegel chega na descoberta da mente? Alguns scholars devem
concordar que cada uma dessas questdes exigiria uma monografia” (KAUFMANN, 1980, p.220-221,
traducdo nossa).



160

Diz Rosenfield (1983, p.272-273, grifo do autor, grifo nosso em negrito):

A producéo historica de uma nova figura da liberdade pressupde uma
regressao ao seu fundamento ldgico-figurativo. A criagcdo do novo
atualiza a presenca da liberdade gracas a pratica dos homens,
realizando-se através dos desgarramentos e das angustias que
surgem em todo devir histérico (...) O pensamento do homem
moderno, que se forma para o exercicio consciente da liberdade,
sabe-se produto de um processo de cisdo que subverteu
profundamente todas as certezas, assim como a estabilidade de
qualquer instituicao politica. Com efeito, o pensamento da liberdade
tem como objetivo animar os principios que sdo constantemente
enfraquecidos pela cotidianeidade do mundo. O presente abre-se a
varias possibilidades, sendo que as tarefas de cada época e de cada
geracdo estdo em profunda mutacdo. Uma regressédo ao fundamento
conceitual é normalmente produtora de um novo florescimento da
liberdade. No entanto, uma regressdo histérica determinada pode
conduzir-nos ao abismamento sem um retorno ao fundamento, sendo
esta possibilidade provavel em virtude da preguica do espirito, da
acomodacdao e da covardia dos cidadaos e das suas instituicées. Uma
figura da liberdade, tendo atingido o seu cume, entrega-se
inevitavelmente a sua queda que, por si, ndo é a ruina do conceito,
mas é seu proprio recurso, que tem a possibilidade de voltar
novamente a imediacao do mundo através de uma nova determinagéo
do seu fundamento.

N&o seria o caso de “botar o carro a frente dos bois”, mas na escritura dos
capitulos desta pesquisa, desde o inicio, destacamos o conceito de “espirito”; agora
reconhecemos mais as palavras de nosso filésofo sobre “Esse [ato de] isolar tais
momentos tem o espirito por pressuposto e por subsisténcia; ou seja, sO existe no
espirito, que é a existéncia” (HEGEL, 2002, 8440, p.305, grifo do autor).

Acompanhar as experiéncias da consciéncia-de-si enquanto trans-formagoes
no seu caminho para o saber absoluto, constituiu muitas re-voltas do “circulo do
saber” percorrido; bem como, e mais propriamente, das afinidades seletivas; outro
nome para esse “‘eu”, dito e concebido, como ato de relacionar(-se), conteudo e
relacdo mesma enquanto movimento suprassumido na decisdo permanente pelo re-

conhecimento polissémico da liberdade efetiva em cada nova figuracéo espiritual.

Até uma semana antes de sua passagem, Hegel trabalhou; escreveu ainda 37

paginas daquela que seria a segunda edicdo da Fenomenologia do Espirito.



161

Dizia Hegel (2002, 8196, p.151, grifo do autor) nos tempos de lena:

Sem a disciplina do servico e da obediéncia, o medo fica no formal, e
ndo se estende sobre toda a efetividade consciente do ser-ai. Sem o
formar, permanece o medo como interior e mudo, e a consciéncia nao
vem-a-ser para ela mesma. Se a consciéncia se formar sem esse
medo absoluto primordial, entdo sera apenas um sentido proprio vazio;
pois sua forma ou negatividade ndo € a negatividade em si, e seu
formar, portanto, n&o lhe pode dar a consciéncia de si como esséncia.
Se nao suportou o0 medo absoluto, mas somente alguma angustia, a
esséncia negativa ficou sendo para ela algo exterior: sua substancia
nao foi integralmente contaminada por ela. Enquanto todos os
conteldos de sua consciéncia natural ndo forem abalados, essa
consciéncia pertence ainda, em si, ao ser determinado.

O tema fundamental da FdE é a consciéncia infeliz?®*

, hos diz Hyppolite
(1960, p.205). A FAE é o ato de reconhecimento por Hegel de sua originalidade
flosofica, diz Kervégan (2010, p.201). Ja para Jarczyk e Labarriere (apud
MAGALHAES, 2009, p.08), a FdE exigiria os contetidos do sistema hegeliano para a
consciéncia ser plena verdade da certeza de si mesma. Isso, para nés, € certo, mas
nao sabemos se € verdadeiro. Nossa investigacdo passa pelo reconhecimento, mas
ainda néo chegou a reconciliagdo. Assim nos encontramos em situacdo semelhante

conforme nossa primeira epigrafe.

Ora, had muitos estudos consagrados a FdE. Ocorre que, parodiando aquela
historinha da crianca, que vai jogando de volta para as aguas cada estrela-do-mar
gue encontra ao longo da praia, mas que ao ser questionada por um velho sébio a

respeito de por que continuar agindo assim sabendo que néo faz diferenca nenhuma

21 “Entre 0 mundo antigo e 0 mundo moderno tem lugar o aparecimento de um novo principio que,
segundo Hegel, fara girar em seus gonzos a histéria do mundo: o anuncio, pela pregacéo crista, da
Encarnacdo de Deus na histéria. Aqui, uma inversdo radical confere um sentido também
radicalmente novo a relacéo Senhor-Escravo. Cristo, diz Sdo Paulo, sendo de condicao divina, ndo
reteve como uma conquista ser igual a Deus mas se reduziu a nada, tomando a forma de escravo,
feito & semelhanca dos homens e sendo encontrado como um homem qualquer... (FI 2,6-7). Essa
passagem do extremo do Senhorio para o extremo da Serviddo sob o signo da liberdade divina
instaura um novo espac¢o de reconhecimento para além do consenso racional na sociedade politica.
Um novo caminho de liberdade se abre na histéria. Com efeito, Paulo proclama: ‘n&o ha judeu nem
grego, nem escravo nem homem livre, nem homem nem mulher: todos sois um em Cristo Jesus’ (Gl
3,28). A superacéo da oposicdo do Senhor e do Escravo ndo tem lugar aqui pelo longo e laborioso
caminho da cultura da consciéncia. Ela se cumpre pela fulgurante irrupcdo da &gape divina no
coracdo de uma histéria dilacerada pela divisdo mais profunda (Ef 2,14-18). A filosofia hegeliana
terd diante de si como seu problema, talvez o mais profundo, e seu risco, talvez o mais grave,
compreender no conceito o tempo de uma histéria na qual se cruzam o trabalhoso caminhar do
logos humano e o andncio do Logos divino feito carne: a Razdo e a Graga, Helenismo e
Cristianismo” (VAZ apud TOLEDO, 2002, p.200-2001, grifo do autor).



162

todo esse esfor¢o, pois 0 mar acaba por novamente deixar as estrelas na areia e
com isso jamais se poderia terminar tal tarefa, responde que para aquela estrelinha
na sua mao, sua ac¢ao faz diferenca; para nds, € a “mesma diferenca”; cousa-

mesma; outro-de-si-mesmo; foi nossa vez.
Diz Moraes (2008, p.21), com palavras afins:

Por fim, gostariamos de externar nossa esperanca de que um dia o
saber absoluto®” deixe de ser apenas um capitulo e a meta da
Fenomenologia do Espirito de Hegel, venha a ser ndo apenas a
realidade existencial ndo-sabida, mas a realidade consciencial de
todos nés que o vivenciamos atualmente sem pensa-lo no Conceito,
para que sejamos ndo apenas espiritos que se manifestam na
existéncia fenomenal carentes da certeza de verdade do que somos.
Na verdade, em tudo o que dissemos pretendiamos apenas evidenciar
0 gque ndo dissemos explicitamente, ou seja, que na Fenomenologia do
Espirito a fenomenologia é do Espirito.

E se Goethe tem razdo quando diz que “ndo € alemao ser apenas alemao”,
entdo, com ajuda dos nossos grandes “mestres de pensar” decidimos ler Hegel; mas
radical mesmo é ler hegelianamente, pensar com categorias ontoldgico-existenciais.
“Hegel valoriza sempre o saber imediato e comega o processo da mediagdo do
conceito na imediatidade da vida e da experiéncia vivida” (BAVARESCO, 2011,
p.31). No Brasil, por exemplo, ndo seria uma questdo de luta por (pelo, para)
nenhum reconhecimento social, mas pelos primeiros combates do

203.

reconhecimento”; luta pela vida mesmo. “Ndo existe democracia de miseraveis’
(VAZ, 1985, p.481).

z

Diz Hegel (2002, 831, p.43, grifo do autor, grifo nosso em negrito):

O bem-conhecido em geral, justamente por ser bem-conhecido,
ndo é reconhecido. E o modo mais habitual de enganar-se e de
enganar 0S outros: pressupor no conhecimento algo como ja
conhecido e deixa-lo tal como esta.

202« ) o saber absoluto ¢ e sabe que so é possivel na medida em que coroa o engajamento familiar,

socioecondmico, civico, artistico e religioso de um homem que participa assim de todos os aspectos
de uma vida cultural entdo harmonizada nela mesma, em suas diversas exigéncias, sob a
autoridade do conceito” (BOURGEOIS, 2004, p.369).

203 ver também JARCZYK, G; LABARRIERE, P-J. Les premiers combats de la reconnaissance:
maitrise et servitude dans la <<Phénoménologie de I'Esprit>> de Hegel: texte et commentaire. Paris:
Aubier-Montaigne, 1987.



163

Até agora chegou nossa pesquisa; nossas notas de rodapé, nossos dialogos,
nossas afinidades como tais; medo e desejo; a surpresa com a linguagem, novos
modos de dizer que exprimam aquele movimento mediador; o perigo “raciocinante”
do entendimento; a medida no “corpo do conceito”; um jogo-de-forcas de como
tornar-se ser consciéncia-de-si foram “dias de aprendizagem”; o espirito se demora
em cada nova figura da liberdade; “o conceito é para mim, imediatamente, meu
conceito” (HEGEL, 2002, 8197, p.152, grifo do autor, grifo nosso em negrito);
afinidades que somos, como unidade de identidade diferenciada, conexdes de
sentidos conectadas e conectivas, aquilo que decidimos, sempre de novo, como re-

conhecimento. Até aqui chegaram nossas afinidades seletivas.
“Que belo estranho dia pra se ter alegria”.

[Roberta S4]



164

REFERENCIAS
1 Referéncias primarias
1.1 Obra de referéncia:
HEGEL, G.W.F. Werke in 20 Banden. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1990.

. Fenomenologia do Espirito. Petrépolis, RJ: Vozes; Braganca Paulista: USF,
2002.

1.2 Obras de preferéncia:
HEGEL, G. W. F. Ciencia de la l6gica 2v. Buenos Aires: Solar, 1993.

. Cursos de Estética. Sao Paulo: Editora da Universidade de Sao Paulo,
2001.

. Enciclopédia das Ciéncias Filosoficas em Compéndio (1830) - v.1 (A
Ciéncia da Ldgica). Sdo Paulo: Loyola, 1995a.

. Enciclopédia das Ciéncias Filosoficas em Compéndio (1830) - v.2 (Filosofia
da Natureza). Sao Paulo: Loyola, 1997.

. Enciclopédia das Ciéncias Filosoficas em Compéndio (1830) - v.3 (A
Filosofia do Espirito). Sdo Paulo: Loyola, 1995b.

. Fenomenologia del Espiritu. México: Fondo de Cultura Econdémica, 1966.

. Fenomenologia do Espirito (Prefacio, Introdugcéo, Capitulos 1 e 2). Sao
Paulo: Abril, 1980, p.01-75.

. Fenomenologia do Espirito. Enciclopédia das Ciéncias Filosoficas em
Compéndio (1830) - v.3 (Filosofia do Espirito). Sdo Paulo: Loyola, 1995c, p.182-209.




165

. Fenomenologia do Espirito (Prefacio). FERREIRA, M. Preféacios. [s.1.]:
Imprensa Nacional - Casa da Moeda, [s.d.], p.27-93.

. Heraclito de Efeso. HERACLITO. Os Pré-Socraticos. Sdo Paulo: Abril,

1973, p.79-142.
. La théorie de la mesure. Paris: Presses, 1970.

. Lecciones sobre la historia de la filosofia 3v. México: Fondo de Cultura,
1985.

. Lecciones sobre la filosofia de la historia universal. Madrid: Alianza
Editorial, 1989.

. Linhas fundamentais da filosofia do direito, ou, Direito natural e ciéncia do
estado em compéndio. Sao Leopoldo, RS: UNISINOS, 2010.

_______. O Sistema da Vida Etica. Lisboa: Edi¢des 70, [s.d.].
. Propedédtica filosofica. Lisboa: Edicbes 70, 1989.
. Science de la logique 3v. Paris: Aubier-Montaegne, 1972.
2 Referéncias secundarias
ABDO, S. Fernando Pessoa: Poeta cético? Tese de Doutorado. USP. 2005.

ANDRADE, A. Da Idéia ao Texto: uma digressao “filopoetosofica”. ALEA, v.8, n.1,
p.95-109, 2006.

ANDRADE, C. Nascer de Novo. A Paixdo Medida. Rio de Janeiro: José Olympio,
1980, p.39-40.

ANITELLI, F; SOUZA, D. Realejo. O TEATRO MAGICO. Entrada para Raros. Brasil:
Independente, 2003. 1 CD. Faixa 11.



166
AQUINO, M. Estruturas da intersubjetividade. Revista Portuguesa de Filosofia, tomo
XXXV, fasc.02-03, p.243-257, 1978.

ARANTES, J. Os anos brasileiros de David Bohm. Globo ciéncia, p.30-34, 1998.

ARAUJO, P. Charles Taylor: para uma ética do reconhecimento. S&o Paulo: Loyola,
2004.

ARISTOTELES. Metafisica. Sdo Paulo: EDIPRO, 2006.

. Etica de Nicémaco, Sdo Paulo: Martin Claret, 2007.

BAUDELAIRE, C. Sobre a modernidade. Sao Paulo: Paz e Terra, 1996.

BAVARESCO, A. A fenomenologia da opinido publica: a teoria hegeliana. Sao
Paulo: Loyola, 2003.

. A teoria hegeliana da opinido publica. Porto Alegre: LP&M Editora, 2001.

. O movimento lo6gico da opinido publica: a teoria hegeliana. S&do Paulo:
Loyola, 2011.

BORGES, B. A fenomenologia do espirito como romance de formacao. Veritas, n.55,
n.03, p.158-177, 2010.

BORGES, M. A Dialética Hegeliana: o projeto de unificagdo da légica e da ontologia.
Veritas, v.40, n.160, p.43-51, 1995a.

. A Morte Impossivel: uma analise da luta de vida e morte na figura do senhor
e do escravo. In: Veritas, v.40, n.157, p.27-35, 1995b.

BOURGEOIS, B. A Enciclopédia das Ciéncias Filosoficas de Hegel. HEGEL, G. W.
F. Enciclopédia das Ciéncias Filoséficas (1830) - v.1. (A Ciéncia da Légica). Sao
Paulo: Loyola, 1995, p.373-443.

. Hegel: os atos do espirito. Sdo Leopoldo, RS: Unisinos, 2004.



167

. Le vocabulaire de Hegel. Paris: Ellipses, 2011.

CABRERA, J. O cinema pensa: Introducao a filosofia através dos filmes. Rio de
Janeiro: Rocco, 2006.

CAMELO, M. Morena. LOS HERMANOS. 4. Brasil: Sony, 2006. 1 CD. Faixa 06.

. O Vencedor. LOS HERMANOS. Ventura. Brasil: BMG, 2003. 1 CD. Faixa
02.

CAMPELLO, F. Axel Honneth e a ampliagdo normativa da teoria hegeliana da
eticidade. MORAES, A. (org.) Cadernos hegelianos. Recife: Fundacdo dos Santos
Abranches, 2008, p.73-94.

CAMPOS, H. Hegel Poeta. O arco-iris braco: ensaios de literatura e cultura. Rio de
Janeiro: Imago, 1997, p.61-73.

CAPRA, F. As conexdes ocultas: ciéncia para uma vida sustentavel. Sao
Paulo: Cultrix, 2002.

CHACON, R. Uma imagem mente mais do que mil palavras. Disponivel em:
http://www.cartamaior.com.br/templates/materiaMostrar.cfm?materia_id=21988
Acesso em: 21 jul. 2013.

CHIEREGIN, F. Introducéo a leitura de Fenomenologia do espirito de Hegel. Lisboa:
Edicdes 70, 1998.

CORA, E. Intersubjetividade e vida ética: a proposta ricoeuriana. SPICA, M; BILIBIO,
E (org). Filosofia: reflexbes contemporaneas. Guarapuava: Unicentro, 2010, p.103-
123.

CORBISIER, R. Introducao a Filosofia, Tomo 1. Rio de Janeiro: Civilizacéao
Brasileira, 1983.

COSSETIN, V. A dissonancia no absoluto: linguagem e conceito em Hegel. ljui:
Unijui, 2012.



168
. Entre uma ilusdo e um enigma: a filosofia da linguagem em Hegel. ljui:

Unijui, 2006.

COSTA, D. A estrutura logica do reconhecimento na Ciéncia da Logica de Hegel.
Tese de Doutorado. UFRGS. 2012.

COSTA, E. Liberdade e alteridade: Hegel e a critica ao modelo solipsista de
fundamentacéo da filosofia moderna da subjetividade. Studium, n.09, p.30-49, 2002.

D’HONDT, J. Hegel. Lisboa: Edi¢des 70, 1987.
DESCARTES, R. Meditagbes. S&o Paulo: Abril Cultural, 1979, p.73-142.
. Meditacdes Metafisicas. Lisboa: Didactica, 2000.

FELLIPI, M. O espirito como heranca: as origens do sujeito contemporaneo na obra
de Hegel. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1998.

FERREIRA, M. Hegel e a Justificagdo da Filosofia. [s.l.]: Imprensa Nacional — Casa
da Moeda, 1992.

. Prefacios. Lisboa: Imprensa Nacional — Casa da Moeda, [s.d.]b.

GALLI, M. Gilles Lipovetsky: “a pés-modernidade nao existe”. Filosofia, ano V, n.49,
p.08-13, Julho/2010.

GAMA, J. Hermenéutica da cultura e ontologia em Paul Ricoeur. Revista Portuguesa
de Filosofia, n.52, p.381-392, 1996.

GARAUDY, R. Perspectivas do Homem. Rio de Janeiro: Civilizacao Brasileira, 1968.
GOETHE, J. Fausto. Sao Paulo: Martin Claret, 2009
. As afinidades eletivas. Sdo Paulo: Nova Alexandria, 2008.

GUIDA, A. A Poética do Tédio e/ou do Tempo. Travessias, n.02, p.02-10, [s.d.].



169

HARTMANN, N. A Filosofia do Idealismo Aleméao. Lisboa: Fundacao Calouste
Gulbenkian, 1976.

HERNANDEZ, J. Arte como formelle Bildung: a estética de Hegel e o mundo
moderno. WERLE, M; GALE, P. Arte e filosofia no idealismo alem&o. Sdo Paulo:
Barcarolla, 2009, p.77-104.

HERACLITO. Os pensadores originarios. Petropolis, RJ: Vozes, 1991, 57-93.

HERRERO, F. A ética filosoéfica de Henrique Claudio de Lima Vaz. Sintese — Rev. de
Filosofia, v.39, n.125, p.393-432, 2012.

HONNETH, A. Luta por reconhecimento: a gramatica moral dos conflitos sociais.
Séo Paulo: Ed.34, 2003.

HUSSERL, E. A Crise da Humanidade Européia e a Filosofia. Porto Alegre:
EDIPUCRS, 1996.

HYPPOLITE, J. Génese e Estrutura da Fenomenologia do Espirito. Lisboa: Discurso
Editorial, 1960.

INWOOD, M. Dicionario Hegel. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1997.

IZUZQUIZA, I. Hegel o La Rebelion contra el Limite. Zaragoza: Prensas
Universitarias, 1990.

JARCZYK, G. A logica de Hegel, principio do sistema. STEIN, E; BONI, L (orgs).
Dialética e liberdade. Porto Alegre: UFRGS; Petrépolis: Vozes, 1993, p.176-185.

KAUFMANN, W. Hegel. Madrid: Alianza, 1985.

. Goethe, Kant and Hegel. Mnew york: McGraw-Hill, 1980.

KERVEGAN, J-F. Figuras do direito na Fenomenologia do espirito: a Fenomenologia
como doutrina do espirito onjetivo? COSTA, D; PIMENTEL JUNIOR, P; SILVA, A.
(orgs). Dialética e metafisica: o legado do espirito. Recife: UNICAP, 2010, p.85-109.



170

LABARRIERE, P-J. Sistematicidade da l6gica hegeliana. STEIN, E; BONI, L (orgs).
Dialética e liberdade. Porto Alegre: UFRGS; Petrépolis: Vozes, 1993, p.492-500.

. O Filésofo na Cidade: “ndo melhor que teu tempo, mas teu tempo do melhor
modo”. In: Sintese Nova Fase, v. 19, n. 56, p. 15-24, 1992.

LAUENER, H. A Linguagem na Filosofia de Hegel: com consideracao especial da
estética. ljui: Editora da UNIJUI, 2004.

LEBRUN, G. Hegel e a Neutralizacdo do Tempo. Folhetim, p. 7-10, 1982.

LEMINSKI, P. Kamiquase. Disponivel em:
http://paginas.terra.com.br/arte/PopBox/kamiquase/home.htm Acesso em: 21 jul.
2013.

LEONARD, A. La Estructura del Sistema Hegeliano. Universitas Philosophica, n.14,
pl137-173, 1990.

LEVY, D. A identidade narrativa. Conhecer o si-mesmo € narrar sua historia. Mente,
Cérebro & Filosofia, v.11, p.50-57, [s.d].

LIPOVETSKY, G. A Era do Vazio. Lisboa: Antropos, 1999.

MAGALHAES, F. lluminismo pds-moderno: nova barbarie? Perspectiva Filosdfica,
v.VIII, n.16, 2001, p.165-187.

MAGALHAES, T. O reconhecimento em Hegel: leituras de Labarriére. Revista do
Instituto de Hermenéutica Juridica, n.7, p.311-344, 2009.

MAIEROVITCH, W. O multiculturalismo faliu na Alemanha e posturas racistas
crescem. Sarkozy, Merkel e Medvedev discutem seguranca e economia até terca-
feira. Disponivel em:
http://terramagazine.terra.com.br/semfronteiras/blog/2010/10/18/o-multiculturalismo-
faliu-na-alemanha-e-posturas-racistas-crescem-sarkozy-merkel-e-medvedev-
discutem-seguranca-e-economia-ate-terca-feira/ Acesso em: 21 jul. 2013


http://terramagazine.terra.com.br/semfronteiras/blog/2010/10/18/o-multiculturalismo-faliu-na-alemanha-e-posturas-racistas-crescem-sarkozy-merkel-e-medvedev-discutem-seguranca-e-economia-ate-terca-feira/
http://terramagazine.terra.com.br/semfronteiras/blog/2010/10/18/o-multiculturalismo-faliu-na-alemanha-e-posturas-racistas-crescem-sarkozy-merkel-e-medvedev-discutem-seguranca-e-economia-ate-terca-feira/
http://terramagazine.terra.com.br/semfronteiras/blog/2010/10/18/o-multiculturalismo-faliu-na-alemanha-e-posturas-racistas-crescem-sarkozy-merkel-e-medvedev-discutem-seguranca-e-economia-ate-terca-feira/

171

MATTEO, V. Fenomenologia do Espirito e Psicanalise: aproximacgdes. Disponivel
em: http://www.hegelbrasil.org/rev02e.htm Acesso em: 21 jul. 2013a.

. Fenomenologia do Espirito: apropriacdes filosofico-psicanaliticas.
MORAES, A. (org.) Cadernos hegelianos. Recife: Funda¢édo dos Santos Abranches,
2008, p.23-48.

. Os discursos éticos de Freud. Estudos de Psicandlise, n.29, p.57-66, 2006.

MATTOS, L; LACERDA, W. A Poética da Fragmentacdo do Eu e o Fenébmeno da
Heteronimia: uma viséo Unica. Saberes, v.7, n.1, p.124-125, 2009.

MATTOS, P. A sociologia politica do reconhecimento: as contribuicdes de Charles
Taylor, Axel Honneth e Nancy Fraser. Sao Paulo: Annablume, 2006.

MELO, F. A Reestruturacao da Eticidade: a atualizacdo do conceito hegeliano de
eticidade na teoria do reconhecimento de Axel Honneth. Dissertacdo de Mestrado.
UFRGS, 2008.

MELO NETO, J. Jodo Cabral de Melo Neto: Obra completa. Rio de Janeiro: Nova
Aguilar, 1994.

MENESES, P. A cultura no plural. Universidade e diversidade. Recife: FASA, 2001,
p.107-122.

. Abordagens hegelianas. Rio de Janeiro: Vieira & Lent, 2006.

. As trés figuras da Eticidade. Perspectiva Filoséfica, v.I, n.27, p.63-70,
2007.

. Hegel & a Fenomenologia do Espirito. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2003.
. Para ler a Fenomenologia do Espirito: roteiro. Sdo Paulo: Loyola, 1992.

MENEZES, D. Motivos alemaes: filosofia, hegelianismo, marxologia, polémica. Rio
de Janeiro, Catedra; Brasilia, INL, 1977.



172

. Textos Dialéticos. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1969.
MIRISOLA, M. Bangald. Sdo Paulo: Editora 34, 2003.

MORAES, A. A fenomenologia do espirito na enciclopédia das ciéncias filosoéficas.
Disponivel em: http://www.hegelbrasil.org/atas.pdf Acesso em: 21 jul. 2013a.

. A fenomenologia é do espirito. MORAES, A [et al.]. Cadernos hegelianos.
Recife: Fundacao Antonio dos Santos Abranches, 2008, p.09-22.

. A Metafisica do Conceito: Sobre o Problema do Conhecimento de Deus na
Enciclopédia das Ciéncias Filosoficas de Hegel. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2003.

. Dialética da Alteridade. Agora Filosoéfica, ano 1, n.1, p.17-26, 2001.

. Fukuyama e o fim da historia: distor¢cdes ou mas interpretagdes? Disponivel
em: http://www.hegelbrasil.org/rev05b.htm Acesso em: 21 jul. 2013c.

. Fundamento e realidade efetiva: uma abordagem na perspectiva hegeliana.
Disponivel em: http://www.hegelbrasil.org/rev01b.htm Acesso em: 21 jul. 2013d.

MORAES, V. O poeta aprendiz. Disponivel em: http://letras.mus.br/vinicius-de-
moraes/87151/ Acesso em: 21 jul. 2013b.

NOVELLI, P. A dor e o sofrimento em Hegel: os ndo-verbetes da Enciclopédia.
Agora Filosdfica, ano 12, n.1 p.199-233, 2012.

OLIVEIRA, M. Para Além da Fragmentacado: pressupostos e objecdes da
racionalidade dialética contemporanea. Sao Paulo: Loyola, 2002.

OLIVEIRA, R. Identidade étnica e a moral do reconhecimento. Caminhos da
Identidade: ensaios sobre etnicidade e multiculturalismo. S&o Paulo: Editora UNESP;
Brasilia: Paralelo 15, 2006, p.19-58.

PESSOA, F. Poesia de Alvaro de Campos. Sdo Paulo: Martin Claret, 2011.

POIRIER, J-L. Descartes: as meditacdes metafisicas. Lisboa: Didactica, 2000.


http://www.hegelbrasil.org/atas.pdf
http://www.hegelbrasil.org/rev05b.htm

173

PRIGOGINE, I. Dos Reldgios as Nuvens. SCHNITMAN, D. (Org.). Novos
Paradigmas, Cultura e Subjetividade. Porto Alegre: Artes Médicas, 1996, p.257-273.

REICH, E. Honneth, Axel. Das Recht der Freiheit. Berlim: Suhrkamp, 2011. Revista
de Filosofia, v.7, n.1, p.144-148, 2013.

RIBEIRO, E. Reconhecimento ético e virtudes. Sdo Paulo: Loyola, 2012.
RICOEUR, P. O Si-Mesmo como um Outro. Sao Paulo: Papirus, 1991.
. Percurso do Reconhecimento. Sao Paulo: Loyola, 2006.

ROHDEN, V. A dupla analogia, de Kant e Goethe, com um experimento quimico.
SALLES, J (org). Plenarias da ANPOF: 204-2006. Sao Paulo: Quarteto, 2006.

ROSA, J. Ave, Palavra. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2001.
ROSENFIELD, D. Politica e liberdade em Hegel. Sdo Paulo: Brasiliense, 1983.

. A Dialética do Reconhecimento. MORAES, A. (Org.). Raz&do nos Tropicos:
festschrift em homenagem a Paulo Meneses no seu 80° aniversario. Recife: FASA,
2004, p.131-144.

. Hegel. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2002.
ROSENFIELD, K. Um classico desconhecido. Entreclassicos, n.05, p.16-25, [s.d.].

ROSSATTO, N. Viver Bem. A “pequena ética” de Paul Ricouer. Mente, Cérebro &
Filosofia, v.11, p.26-33, [s.d.].

ROUANET, S. As Duas Modernidades. SCHULER, F.; SILVA, J. (orgs).
Metamorfoses da Cultura. Porto Alegre: Sulina, 2006.

SAAVEDRA, G. Reconhecimento e psicanalise. Os varios caminhos da Teoria
Critica. Mente, Cérebro & Filosofia, v.8, p.76-82, [s.d.].



174

SAAVEDRA, G; SOBBOTKA, E. Discursos filosoéficos do reconhecimento. Civitas,
v.9, n.3, p.386-401, 2009.

SAFATLE, V. Grande hotel abismo: por uma reconstrucao da teoria do
reconhecimento. Sao Paulo: Martins Fontes, 2012.

SANTOS, J. O trabalho do negativo: Ensaios sobre a Fenomenologia do Espirito.
Sao Paulo: Loyola, 2007.

. Trabalho e Rigueza na Fenomenologia do Espirito de Hegel. Sdo Paulo:
Loyola, 1993.

SANTOS, J. O que € pds-moderno. Sao Paulo: Brasiliense, 1986.
SANTOS NETO, A filosofia do romantismo. Maceié: EDUFAL, 2005.

. Do Desejo a Moralidade: a constituicdo do sujeito moral na Fenomenologia
do Espirito de Hegel. Dissertagdo de Mestrado. UFPE. 2000.

SARTRE, J-P. O existencialismo € um humanismo. Sao Paulo: Abril Cultural,1973,
p.07-28.

SILVA, T. (Org.) Antropologia do Ciborgue: as vertigens do pos-humano. Belo
Horizonte: Auténtica, 2000.

SISNANDO, A. A Emergéncia Categorial do Desejo na Filosofia de Hegel:
consideracgdes preliminares. Disponivel em: http://www.hegelbrasil.org/rev05d.htm
Acesso em: 21 jul. 2013.

SIQUEIRA-BATISTA, R. [et al]. Realidade e consciéncia: notas sobre 0 pensamento
de David Bohm. Revista Physicae, n.6, p.07-12, 2006.

SOKOLOWSKI, R. Introdugéo & Fenomenologia. S&o Paulo: Loyola, 2004.

SOUZA, J. A Modernizacao Seletiva: uma reinterpretacao do dilema brasileiro.
Brasilia: Editora da UnB, 2000.



175

SOUZA, L. Reconhecimento como Teoria Critica? A formulagéo de Axel Honneth.
Rio de Janeiro: Multifoco, 2011.

SUASSUNA, A. Auto da Compadecida. Rio de Janeiro: Agir, 1975.

TAYLOR, C. A politica do reconhecimento. Argumentos filoséficos. Sdo Paulo:
Loyola, 2000, p.241-274.

. A politica de reconhecimento. Multiculturalismo: examinando a politica de
reconhecimento. Lisboa: Instituto Piaget, [s.d.], p.45-94.

. Hegel. Barcelona: Anthropos Editorial; México: Universidad Iberoamericana;
México: Universidad Autonoma Metropolitana, 2010.

. Hegel e a sociedade moderna. Sao Paulo: Loyola, 2005.
TIMMERMANS, B. Hegel. Sao Paulo: Estacéo Liberdade, 2005.

TINLAND, O. Maitrise et servitude: Phénomenologie de I'esprit (B, IV, A): Hegel.
Paris: Ellipses, 2003.

TORRES, J. A consciéncia infeliz em Hegel: significacao e presenca no pensamento
contemporaneo. Agora Filosofica, ano 01, n.01, p.43-55, 2001.

VAZ, H. Comentérios sobre a pesquisa Brasil, sociedade democrética. JAGUARIBE,
H. [et al]. Brasil, sociedade democratica. Rio de Janeiro: Olympio, 1985, p.480-487.

. Senhor e escravo: uma parabola da filosofia ocidental. TOLEDO, C;
MOREIRA, L (orgs). Etica e direito. Sdo Paulo: Loyola, 2002, p.183-202.

. As Concepcdes do Homem na Filosofia Contemporanea. Antropologia
Filoséfica - v.1. S&do Paulo: Loyola, 1996, p.111-156.

. Ontologia e historia. Sdo Paulo: Loyola, 2001.



176

. Filosofia e Cultura: perspectiva historica. Escritos de Filosofia: filosofia e
cultura - v.3. Sédo Paulo: Loyola, 1997, p.3-80.

WEBERMAN, D. A simulacdo de matrix e a era pds-moderna. IRWIN, W (org).
Matrix: bem-vindo ao deserto do real. Sdo Paulo: Madras, 2003, p.247-258.

WERLE, M; MELO, R. Reconhecimento e justica na teoria critica da sociedade em
Axel Honneth. NOBRE, M (org). Curso livre de teoria critica. Sdo Paulo: Papirus,
2008, p.183-198.

WERLE, M. A Relagéo entre a Estética de Hegel e a Poesia de Goethe. discurso
(32), p.161-192, 2001.

WILLIAMS, R. Hegel e Nietzsche: reconhecimento e relacdo senhor/escravo.
ROSENFIELD, D (org) Estado e politica: a filosofia politica de Hegel. Rio de Janeiro:
Jorge Zahar, 2003, p.78-100.

ZILLES, U. A Fenomenologia Husserliana como Método Radical. HUSSERL, E. A
Crise da Humanidade Européia e a Filosofia. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1996, p.11-
55.

ZUBEN, N. Fenomenologia e Existéncia: uma leitura de Merleau-Ponty. MARTINS,
J.; FARINHA, M. (Orgs.). Temas Fundamentais de Fenomenologia. Sdo Paulo:
Moraes, 1984, p. 55-74.



