UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAIBA
CENTRO DE CIENCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM FILOSOFIA

A epistemologia de David Hume: uma
Investigacéo acerca da legitimidade da crenca

Rubens Sotero dos Santos

Joao Pessoa
2015



UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAIBA

CENTRO DE CIENCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM FILOSOFIA

A epistemologia de David Hume: uma
investigacéo acerca da legitimidade da crenca

Dissertacdo apresentada ao Programa de
Pés-Graduacgéo em Filosofia da
Universidade Federal da Paraiba — UFPB
— como requisito parcial para a defesa de
dissertacdo no Mestrado em Filosofia,
linha de pesquisa Logica e Epistemologia.

Rubens Sotero dos Santos

Orientador: Marconi José Pimentel Pequeno

Jodo Pessoa
06 / 2015



S237e Santos, Rubens Sotero dos.

A epistemologia de David Hume: uma investigacdo acerca
da legitimidade da crenga / Rubens Sotero dos Santos.- Jodo
Pessoa, 2015.

118f.

Orientador: Marconi José Pimentel Pequeno

Dissertacdo (Mestrado) - UFPB/CCHLA

1. Hume, David, 1711-1776 - critica e interpretacdo.
2. Filosofia - critica e interpretacdo. 3. Logica e epistemologia.
4. Crenca. 5. Legitimidade. 6. Causalidade.

UFPB/BC CDU: 1(043)




Comisséo julgadora

Orientador (Marconi Pequeno)

Banca (Giovanni Queiroz)

Banca (Antonio Gomes)



Dedicat6ria

Ao meu falecido colega de mestrado, Tiberio Barreto.



Agradecimentos

Incialmente, ao professor Marconi Pequeno que mesmo estando fora do pais, no
periodo em que escrevia a dissertacdo, ndo se fez ausente na orientagdo do trabalho. Além
disso, por aceitar orientar um trabalho fora de sua linha de pesquisa.

A minha turma de mestrado e, em especial, ao Tiberio Barreto que ndo mais se
encontra entre nés. Por uma fatalidade do destino ndo mais terminara, nem vera seus
amigos de turma se formarem.

Aos professores Rufino e Iraquitan pelas dicas e criticas na defesa de 50% da
dissertacéo.

Aos professores Sergio Persch e Maria Clara Sescato pelas dicas e criticas na
qualificacdo dessa dissertacao.

Aos professores Giovanni Queiroz e Antdnio Gomes por aceitarem participar da
defesa dessa dissertacao.

Por fim, e ndo menos importante, a minha familia.



“A crenca forte sO prova a sua forga, ndo a verdade daquilo em que se cré”

Friedrich Nietzsche



SUMARIO

Resumo e abstract 8
Introducio 9
1 Uma investigagdo acerca da causalidade 13
1.1 Os elementos da causalidade 13
1.2 Da determinacdo da mente 25
1.3 Da razdo ao habito 33
2 Uma investigacdo acerca da crenca 43
2.1 Da natureza da crenca 43
2.2 Das causas naturais da crenca 51
2.3 Das varias causas da crenca 63
3 Uma investigacdo acerca do conceito de prova 73
3.1 Do estatuto da crenca legitima 73
3.2 Dos critérios normativos das crencas legitimas 89
3.3 Dos milagres ou das crencas ilegitimas 101
Conclusao 113
Referéncias bibliogréaficas 117



Resumo

Apo6s Hume ter mostrado que os raciocinios causais ndo fazem parte do escopo da razao
dedutiva, como eles poderiam ser ditos legitimos? Nesta dissertacdo, buscaremos mostrar
como sdo possiveis crencas legitimas na epistemologia de David Hume. Mostrar como
crencas legitimas sdo possiveis é importante para se evitar um anarquismo
epistemoldgico, no qual nem mesmo filosofar seria possivel. Dessa forma, veremos que
apesar da razdo ter sido destronada e 0s raciocinios causais terem ganho o estatuto de
crenga oriunda do instinto do habito, mesmo assim crencgas legitimas sdo possiveis. Para
tal, daremos o estatuto de provas as crencas causais conferindo assim a legitimidade que
a epistemologia de Hume permite. Uma vez feito isso, teremos critérios epistemicamente
seguros e reajustaveis para identificar, nessa ampla esfera das crencas causais, quais
podem ser evitadas e quais devem ser seguidas. Essa dissertacdo estruturar-se-a a partir
do Tratado da Natureza Humana e da Investigacdo acerca do Entendimento Humano de
David Hume.

Palavras chaves. Crenca. Legitimidade. Causalidade. Hume.

Abstract

After Hume have shown that causal reasoning not part of the scope of deductive reason,
as they could be said legitimate? We will show how legitimate beliefs are possible in the
epistemology of David Hume. Show how legitimate beliefs are possible is important to
avoid an epistemological anarchism, in which even philosophy would be impossible.
Thereby, despite the reason was dethroned and causal reasoning have gained the belief
status derived from the instinct of habit, we will show that still legitimate beliefs are
possible. To this end, we will give the status of proof to causal beliefs thus conferring
legitimacy that Hume's epistemology allows. Once this is done, we will have criteria
epistemically safe and resettable to identify, in this broad sphere of causal beliefs, which
can be avoided and which should be followed. This dissertation will be structured from
A Treatise of Human Nature and An Enquiry Concerning Human Understanding David
Hume.

Keywords. Belief. Legitimacy. Causality. Hume.



1 — Introdugéo

Este trabalho é uma tentativa de mostrar como sdo possiveis crencas legitimas na
epistemologia de David Hume presente no primeiro livro do Tratado da Natureza Humana

e na Investigacdo acerca do Entendimento Humano.

As crencgas que nos limitaremos aqui sao as causais, pois poderiamos também nos
estender as crengas no mundo externo e no eu (self). Uma crenca causal é a ligagdo de um
fato A com um fato B; é todo aquele raciocinio que diz: A provoca, produz ou gera B.
Pode ainda ser entendida como a ligacdo de dois fatos distintos: fumaca e o fogo, por
exemplo. Sabendo disso, qual estatuto epistémico esse tipo de raciocinio poderia ter na
epistemologia de Hume? Poderia ainda ter o estatuto de conhecimento? Hume nega essa
possibilidade. Ele, em sua epistemologia, faz quatro observacGes concernentes aos
raciocinios de causa e efeito ou questdes de fato (Matters of Fact); primeiro, eles ndo sdo
passiveis de demonstracdo, segundo, ndo repousam sob a égide da razdo (reason), isso
significa que n&o se derivam dela e ndo podem ser por ela justificados. Ele oferece como
responsavel por estes raciocinios, terceiro, um principio de igual peso e autoridade
chamado héabito (habit) ou costume (custom) que sO pode oferecer a tais raciocinios,
quarto, o estatuto de crenca (belief). Estas conclus@es, no entanto, sdo pouco confortaveis
para uma tradi¢do logocéntrica que exige da razdo (uma espécie de elemento divino no
homem que pode garantir infalibilidade) o que esta ndo pode oferecer —um principio livre
de incertezas e duvidas. Pois, para Hume, a razdo é propriamente a faculdade do
conhecimento — ou das relagdes de ideias (Relations of ldeas) —, ou seja, do que é
demonstravel e, exatamente por isso, ela é demasiada limitada, pois se restringe as
ciéncias matematicas ou as questdes demonstrativamente certas. Esse desconforto se da
porque a razdo passa a ser incapaz de justificar um raciocinio causal no sentido forte do
termo. E dessa forma que Hume nega o estatuto de conhecimento aos raciocinios causais,
pois conhecimento e crencas, para ele, sdo coisas distintas e irredutiveis e, como tais, tém
origens diversas: 0 primeiro, na razdo, e o segundo, no habito. Isso significa que os
raciocinios causais, antes entendidos com o estatuto de conhecimento, degeneram-se em
probabilidade ou crenca. E esse é o problema: o que se entendia com o estatuto de
conhecimento e parte do escopo da razdo dedutiva, passa agora a ter o estatuto de crenca
oriunda do instinto do habito.

N&o obstante isso, o problema s6 parece aumentar quando Hume comeca a



explicar o que seja uma crenca. Para ele, uma crenca é um sentimento ou uma maneira de
sentir. E como um sentimento, nem pode ser racional, nem ser escolhido. A crenca é
apenas uma ideia concebida com um grau de forca e vividez superior (em detrimento a
ideia contraria, por exemplo). A crencga, portanto, € apenas um sentimento mais forte do
que uma outra ideia. Além disso, as crencas dizem respeito as probabilidades, que por sua
vez estdo no campo das possibilidades, como, entéo, decidir sobre possibilidades opostas,
isto é, por que damos nosso assentimento a um evento possivel e ndo ao seu contrario?
Ou, em outro caso, quando duas pessoas recebem uma noticia de algum ocorrido, por que
uma da seu assentimento ao caso e a outra, ndo? Em que consiste a diferenca entre a

crenca e a descrenca?

A vista de tudo isso, indagamos: todos 0s raciocinios causais ou crengas causais
passam a ter 0 mesmo estatuto de legitimidade, passam a ser todos igualmente provaveis,
igualmente confiaveis? Ou pior, tornam-se todos ilegitimos, improvaveis? Essas questes
se fazem importantes porque o0s raciocinios causais se encontram presentes em todo o
ambito da vida, desde a vida animal ndo humana (na qual os animais precisam identificar
seus alimentos, predadores e abrigos — e para tal é preciso raciocinar causalmente), na
vida animal humana (precisamos aprender a cozinhar, construir casas etc.), bem como
nas ciéncias empiricas (na fisica, quimica, geografia etc.). Visto essa abrangéncia, é
imprescindivel saber se eles podem ser ditos legitimos ou ndo, mas por qué? Porque se
sdo todos igualmente provaveis, entdo tanta faz acreditar que determinado fruto pode
alimentar quanto pode matar, tanto faz acreditar no geocentrismo quanto no
heliocentrismo, tanto faz se vacinar ou ndo, afinal, todo raciocinio causal passou a ser um

sentimento igualmente provavel, igualmente confiavel.

Nosso objetivo aqui é exatamente evitar esse anarquismo epistemologico, no qual
ndo haveria mais sequer a possibilidade de se filosofar, fazer ciéncia e, até mesmo, dos
homens e animais sobreviverem no dia a dia. Mostraremos que crencgas legitimas sdo
possiveis, apesar de a razao ter sido destronada e os raciocinios causais terem ganho o
estatuto de crengas (questdes provaveis) governadas pelo instinto do habito. Pois ndo é
pelo simples fato dos raciocinios causais ndo fazerem parte do escopo da razdo dedutiva
que todas as nossas crengas passam a ter o mesmo estatuto de legitimidade ou pior, de

ilegitimidade.
Mostrar como crencas legitimas sdo possiveis ndo é importante apenas para a

10



prépria sobrevivéncia dos seres (esse, porém, ndo serd o foco desse trabalho, deixa-lo-
emos para um trabalho futuro), o que j& seria algo demasiado relevante; poderemos ainda
ter critérios para eliminar crencas que apesar de ndo serem nocivas, sdo deslocadas da
realidade dos fatos como crengas supersticiosas, em milagres e de grande parte da
metafisica. Em outras palavras, esse trabalho € uma tentativa de mostrar a condicdo de

possibilidade para se identificar crencas legitimas e ilegitimas.

Teremos como objetivo geral, primeiramente, apresentar e problematizar o
conceito de crenca causal, mostrando toda sua abrangéncia e consequéncias, caso se
aceita ou ndo a possibilidade de crencas legitimas. O segundo é mostrar que crencas
legitimas sdo possiveis e, mesmo, necessarias. Trés serdo 0s objetivos especificos,
primeiro, reconstruir a investigacao acerca da causalidade humeana. Segundo, apresentar
e esclarecer o conceito de crenca. Terceiro, apontar critérios normativos para se julgar
crencas legitimas além de aplica-los as crencas oriundas das ciéncias empiricas e de

milagres.

Dessa forma, o trabalho dividir-se-4 em trés capitulos, iremos, no primeiro,
reconstruir e colocar o problema concernente a causalidade, esclarecendo quatro
conceitos centrais na epistemologia de Hume: causalidade, conexdo necessaria, habito e
razao; no segundo capitulo, nos ateremos ao conceito de crenca, mostrando sua natureza
e suas causas e, por fim; terceiro, apontaremos como as crencas podem ser ditas
legitimas, bem como os critérios normativos para julgar causa e efeito, testando-os em
algumas crengas como nas crencas oriundas das ciéncias da natureza e, posteriormente,

de forma mais pormenorizada, em relag&o as crengas em milagres.

Este trabalho sera elaborado em cima das duas principais obras de David Hume
concernente a epistemologia, a saber, a Investigacdo acerca do Entendimento Humano e
0 primeiro livro do Tratado da Natureza Humana. A partir dessas duas obras,
construiremos toda a coluna dorsal do trabalho, apresentado e clareando os conceitos
centrais para nosso objetivo proposto: mostrar como sdo possiveis crengas legitimas.
Traremos alguns comentadores, como Monteiro, Livia Guimaraes, Craig, Kemp Smith,
Sousa e outros, com 0 objetivo tanto de complementar como de enriquecer as questoes

suscitadas nas obras de Hume.

Vale ressaltar ainda que existem outras tentativas de solucionar o problema aqui

11



levantado, mas que ndo iremos apresentd-las. Limitar-nos-emos a uma solucao
apresentada por Sousa, mostrando-a, no entanto, falha. Esta representara as demais
tentativas de solucionar o problema, pelo menos aquelas que nossa pesquisa teve
conhecimento. A nossa solucdo a problematica aqui levantada nao foi retirada ou
aprimorada de comentadores, ela foi elaborada exclusivamente a partir dos textos

humeanos indicados acima.

1. Uma investigacdo acerca da causalidade

12



1.1 Dos elementos da causalidade e seu estatuto

Iniciaremos esse trabalho tratando da ideia segunda a qual os raciocinios causais
baseiam-se apenas em trés elementos: contiguidade, anterioridade da causa e na
conjuncdo constante. Feito isso, mostraremos que tais raciocinios se revelardo como
probabilisticos, isto &, como eventos provaveis e ndo mais como passiveis de
demonstracdo. Assim, uma vez que 0S raciocinios causais ndo sdo passiveis de
demonstracdo, eles, por isso mesmo, sao probabilisticos. Mas, para bem mostrar essa
caracteristica, precisamos definir a origem de tais raciocinios e, em seguida, indicar o

porqué de eles ndo serem passiveis de demonstracao.

Para saber as caracteristicas de um raciocinio causal, devemos primeiramente
entender o que significa este tipo de raciocinio. De forma simples e imediata, pode-se
afirmar que um raciocinio é causal quando um fator A causa, motiva ou produz B, isto é,
quando h& uma ligacéo entre dois eventos ou objetos distintos. Assim, da fumaca, infere-
se o fogo; do fossil, 0 animal; do alimento ingerido, a nutri¢do. Trata-se de uma relacao
entre dois fatos, que pode ser do presente para o passado préximo ou distante, ou ainda

do presente para o futuro préximo ou longinquo.

A fim de visualizar com mais clareza essa ideia, tomemos um outro exemplo. Uma
pedra qualquer € lancada em um lago e, ao atingi-lo, formam-se pequenas ondas. A
inferéncia causal é: uma pedra lancada ou solta em um lago gera pequenas ondas no
espelho d"agua. Portanto, de uma pedra solta em um lago, infere-se a existéncia de ondas.
Trata-se, pois, aqui de um auténtico raciocinio causal. Ha, nesse caso, pelo menos dois

fatores observaveis que nos permitem afirmar a ideia de causalidade.

O primeiro é a contiguidade. As ondas encontram-se contiguas a pedra, isto &,
ambos os fatos (ondas e pedra) ocorrem no mesmo espaco fisico. Ademais, se nao fosse
0 caso, 0 raciocinio tornar-se-ia impreciso e improvavel de ser feito. Impreciso porque
ele escaparia a observacéo e, por isso, ndo haveria informagdes minimas sobre o caso.
Seria ainda improvavel porque dificilmente alguém associaria as ondas a pedra se ambas
estivessem em espagcos distintos. Além disso, se a pedra estivesse fora de alcance daquele

que faz a inferéncia, e, portanto, nunca fosse vista caindo no lago, o raciocinio seria

13



improvavel, pois ndo haveria quem o fizesse. Sendo assim, & preciso que haja

contiguidade entre os fatos para que ocorra um minimo de razoabilidade na inferéncia.

Para que o principio de causalidade seja levado em conta é preciso, segundo
Hume, “que todos os objetos considerados causas ou efeitos sejam contiguos” (HUME,
2009, p.103). Ha contiguidade entre o fogo e a fumaga, entre o uso do remédio e o alivio
da dor, entre a maré cheia e a lua, entre 0 oxigénio e as plantas. Sem essa proximidade,
dificilmente haveria inferéncia causal. A partir disto, pode-se afirmar que a contiguidade

é um primeiro elemento imprescindivel para se afirmar a causalidade.

Mas se, por um lado, a contiguidade parece ser fundamental ao raciocinio causal,
por outro, ela é demasiada insuficiente, pois existem diversos fatos que se encontram em
contiguidade sem que haja uma relacdo causal entre eles. Com efeito, se é verdade que a
pedra estava contigua as ondas, ndo é menos verdade que outras pedras, arvores e objetos
do mundo também estavam inseridos nesse universo, mas nem por isso foram tomados
como causa. Assim, pode-se dizer que a contiguidade ¢ uma condi¢do necessaria, mas

nao suficiente ao raciocinio causal.

O segundo elemento importante é a sucessdo ou a existéncia de uma “prioridade
temporal da causa em relacdo ao efeito” (HUME, 2009, p.104). A pedra ¢ lancada contra
o lago, ao atingi-lo, formam-se ondas. As ondas aparecem depois de a pedra tocar a agua,
isto é, houve ai uma sucessao de eventos, em que, precisamente, um causa 0 outro, pois
infere-se que a pedra causou as ondas e ndo simplesmente que a sucedeu. A pedra em
contiguidade aproximava-se da dgua até toca-la. Apos esse evento, infere-se que as ondas
que se sucederam foram causadas por ela. Os mesmos argumentos usados para a
contiguidade servem para a anterioridade da causa, pois se ndo houvesse essa sucessao
de fendmenos, dificilmente haveria a inferéncia. Além disso, caso a pedra tocasse a agua
e nada acontecesse, ou ondas surgissem no espelho d"agua sem qualquer pedra lancada,
um fato ndo serviria para explicar o outro, isto é, eles ndo seriam relacionados

causalmente.

Apesar desses dois elementos parecerem imprescindiveis ao raciocinio causal,
eles sdo ainda insuficientes para fundamenté-lo, pois, de acordo com Hume, “um objeto
pode ser contiguo e anterior a outro, sem ser considerado sua causa” (HUME, 2009,

p.105). Assim, 0 que se tem sdo elementos necessarios, porém insuficientes a relagdo

14



causal. Portanto, a existéncia da contiguidade e da anterioridade da causa ndo séo
suficientes para uma inferéncia razoavel, isso porque inimeros fatos se revelam contiguos
e possuem anterioridade de um em relagdo ao outro e mesmo assim ndo séo considerados
em conjuncdo causal. 1sso, no entanto, ndo chega a ser uma objecéo definitiva, mas apenas
um indicativo de que falta algo. Ha objec6es mais sérias que podem ser feitas a esses dois

elementos.

Primeira objecdo. Ha objetos que estdo tdo distantes entre si que dificilmente se
pode dizer que ha uma contiguidade entre eles, é o caso da relacdo entre a lua e as marés
ou o sol e o arco-iris, por exemplo. Ambos 0s casos suscitam inferéncias bem mais
elaboradas e complexas. No primeiro caso, partindo do pressuposto de que toda causa
tem um efeito, buscou-se a causa das marés altas e baixas. Levando-se em conta o
principio da fisica de que massa atrai massa (gravitacdo) e que a lua, assim como 0s
oceanos, possui massa, com isso inferiu-se que a lua exerceria forca gravitacional sobre
0S oceanos causando, assim, as marés alta e baixa. Ora, a forca gravitacional é
inversamente proporcional & distancia, de modo que quanto maior a massa, maior a
atracdo. Calculando-se a massa da lua e sua distancia da Terra, procurou-se saber se as
marés sdo causadas por ela. Assim, nesse caso, 0 que importa ndo é tanto se os fatos estao
estritamente proximos, mas apenas que eles estejam em contiguidade. No segundo caso,
a luz é emitida pelo sol e, ao perpassar gotas d"agua, sofre refracdo e reflete os raios de
luz em vérios angulos, separando-os em diferentes frequéncias ou cores, ocasionando,
assim, um arco colorido. Nesse caso, assim como em outros, afirma-se que objetos
distantes “estdo ligados por uma cadeia de causas contiguas entre si € em relagao ao objeto

distante” (HUME, 2009, p.103).

Segunda objecdo. H& casos em que algo €é considerado como causa de um efeito,
mas por ser tdo distante no tempo, torna pouco crivel essa inferéncia. Assim € o caso, por
exemplo, da selecdo natural como fator responsavel pelo surgimento de novas espécies
ou ainda da relacdo entre o tabagismo e o cancer. A ideia de que uma espécie pode
transformar-se em outra num periodo de tempo relativamente longo néo é algo tao claro
e facil de visualizar quanto as ondas causadas por pedras. Quanto maior o intervalo de
tempo, mais abstrusa e imprecisa, pelo menos em principio, é a inferéncia. E nédo é dificil
entender o porqué. Ora, eventos como esse, que escapam a observacao direta, exigem
muito mais informacdo para serem considerados e muitas vezes essas informacoes
intermedi&rias sdo escassas ou mesmo inexistentes. Esse € o caso dos fdsseis de transicdo

15



de algumas espécies. E possivel observar que a selegdo natural, em um curto periodo de
tempo, é capaz de promover pequenas variaces que maximizam as chances de
sobrevivéncia de uma espécie. Porém, quando se comeca a analisar fosseis de transi¢éo
ou quando se tenta entender a mecanica da genética, o que parecia improvavel ganha forca
e as inferéncias mais violentas, como a da especiacdo, tornam-se cada vez menos
improvaveis. Em outras palavras, quando encontramos os varios lacos que ligam eventos
tdo distantes no tempo e no espago com fatos presentes, as coisas parecem menos confusas
e mais provaveis. E dessa forma que uma causa (a selecdo natural) pode levar anos para
produzir seu efeito (o surgimento de uma nova espécie) por meio de ligagdes (causas)
intermediérias. Algo semelhante acontece no segundo caso. Ora, para muitas pessoas o
cancer e uso do cigarro podem estar separados no tempo, de modo que muitos nédo
conseguem estabelecer uma relacdo causal entre ambos. Essa descrenca aumenta quando
se observa que milhares de pessoas fumaram a vida inteira e ndo tiveram qualquer sinal
da referida doenca. Apesar de serem dois fatos distantes (fumar e ter cancer), ha
frequentemente causas intermedidrias que ndo apenas provocam a doenga como a
potencializam, como exemplo, a predisposicdo genética do individuo, a sua baixa
resisténcia a nicotina e as outras substancias quimicas que compdem o cigarro, as quais

podem servir como catalisador do fendbmeno.

Tanto na primeira quanto na segunda objegdo, fica claro que, “para Hume, é uma
suposicao razoavel a de que uma causa nao pode operar em lugares e tempos remotos.
Quando isto parece ser 0 caso, normalmente se supde existir uma cadeia de causas
intermediarias ligando os acontecimentos distantes no espago e no tempo” (TULIO, 2008,
p.29). Enfim, apesar de serem efeitos e causas distantes no tempo e no espaco, ha ligaces
intermedidrias, isto €, ha eventos menores interligando um fato a outro e que, apesar de

distantes, possuem uma estreita relagdo causal®.

Uma objecdo mais forte pode ser elaborada a partir do que foi dito acima. Afinal,
se apenas a contiguidade e anterioridade da causa sdo insuficientes para uma relagéo
causal (Cf. AYER, 2003, p. 83), entdo como se pode chegar a uma inferéncia causal mais
simples, como a das ondas no lago ou mais complexas, a exemplo da especiagédo? Ou

seja, se até agora se tem apenas dois elementos, necessarios, mas insuficientes ao

1 N3o se busca aqui ainda saber se as inferéncias sdo legitimas ou n3o, mas apenas que elas sdo entendidas
como tais.

16



raciocinio causal, como realmente € possivel identificar uma relagdo causal? Afinal, o
que esta faltando a nocdo de causalidade que os exemplos acimas ndo permitiram

identificar?

O caso da pedra causando as ondas ndao mostrou nada mais do que a contiguidade
e a anterioridade da causa porque ele é apenas um caso, isto €, um evento singular (sensu
lato). Nele j& se supbe que as causas SA0 necessarias, isto é, que uma causa
necessariamente provoca seu efeito habitual. Se se tem fatos contiguos e a causa antecede
o efeito de forma necessaria, a inferéncia é perfeita. Mas de onde vem a certeza dessa

relacdo? De algum argumento a priori?

O fato ¢ que, em qualquer situagdo, segundo Hume, “0 conhecimento desta relagdo
ndo se obtém, em nenhum caso, por raciocinios a priori” (HUME, 1999, p.49). Ou seja,
as inferéncias mais complexas e inequivocas ndo nascem de processos racionais. Dois

argumentos serdo apresentados a fim de corroborar essa ideia.

O primeiro argumento utilizado contra a tese de que raciocinios causais nascem
por argumentos a priori é que a causa é algo completamente diferente do efeito. Podemos,
para tanto, utilizar o postulado humeano segundo o qual “todos os objetos diferentes sdo
distinguiveis, e que todos 0s objetos distinguiveis sdo separaveis pelo pensamento e
imaginagdo” (HUME, 2009, p. 42). O segundo elemento concerne ao fato que, tudo aquilo
que pode ser distinguido pelo pensamento, também pode ser separado por ele. Nesse caso,
é perfeitamente possivel distinguir e também separar as causas dos efeitos. Sendo assim,
pode-se concluir que os efeitos ndo sdo necessarios as suas causas. Entende-se por
necessario aquilo que é impossivel ser de outra forma, isto é, algo que se for diferente do
que é implica em contradicdo. Nesse sentido, se 0s efeitos sdo necessarios as suas causas,
eles ndo poderiam ser separados delas. No entanto, é possivel separa-los, logo, eles ndo

sdo0 necessarios. Aqui vale a analise das premissas a fim de saber se elas sdo razoaveis.

Primeira premissa: coisas distintas podem ser separadas pelo pensamento e vice e
versa. Nesse caso, € possivel distinguir duas coisas. Ora, ndo parece dificil aceitar essa
premissa, afinal ndo se pode confundir coisas completamente diferentes como o fogo e a
fumaca, por exemplo. Dessa forma, se é possivel distinguir duas coisas, essas coisas
devem possuir caracteristicas distintas, caso contrario, se fossem iguais em tudo, ndo

teriam tais caracteristicas. Se algo é distinto de outro em algum aspecto, entdo eles se

17



diferenciam por esse aspecto. Essa distin¢cdo permite a separacdo entre um e outro, pelo
menos no &mbito do pensamento. Uma fruta é algo distinto de uma arvore e, por isso,
podem ser separados. O mesmo vale para a fruta e suas sementes. Se fossem

indistinguiveis, ndo seriam separaveis.

Segunda premissa: a causa € algo completamente diferente do seu efeito. De fato,
a causa é uma coisa, o efeito, outra. Do contrério, ndo faria diferenca em confundi-los,
isto &, colocar o efeito como causa, por exemplo. Se a causa é anterior ao efeito, entdo ela
é algo diferente do efeito. Se ndo fosse assim, ela seria causa e efeito simultaneamente, o
que parece ndo ser o caso. Dessa forma, se causa e efeito ndo sdo as mesmas coisas, entéo
sdo coisas distintas e, por isso, sdo separaveis, ou seja, a causa pode ser separada do seu
efeito. Dito de outra forma, ““a ideia do evento-causa € distinta da ideia do evento-efeito
e, portanto, separavel desta. Sendo separaveis as ideias, € possivel que um evento exista
sem o outro” (TULIO, 2008, p. 30). Vejamos um exemplo. Hé substancias quimicas
extraidas de plantas que servem para combater determinadas doencas. Mas, até esse efeito
ser descoberto, a substancia nao foi pensada como tendo essa propriedade terapéutica. Ou
seja, ela (a causa) era algo completamente diferente do seu efeito (a cura), tanto é verdade
que a descoberta do efeito ndo era evidente. Ora, pode-se até tentar supor que determinada
substincia provoca alguns efeitos, mas “deve ser inteiramente arbitrario concebé-lo ou
imagina-lo [o efeito] a priori” (HUME, 1999, p.51). E mais, nenhum raciocinio a priori

seria capaz de oferecer fundamento para esta ou aquela preferéncia (HUME, 1999, p.51).

Terceira premissa: os efeitos ndo sdo necessarios as causas. Se algo é necessario,
entdo s6 pode ser como €. Se pode ser diferente do que €, ja& ndo é mais necessario.
Ademais, se algo é necessario, seu contrario implica em contradi¢cdo. Mas, de acordo com
as duas premissas anteriores, ndo implica em contradicdo que um efeito seja separado de
sua causa. Se um efeito fosse algo necessario a sua causa, isto é, se fosse inseparavel,
indistinguivel desta, entdo seria redundante falar de efeito, j& que todo efeito estaria
contido na causa, 0 que ndo é esse 0 caso. A relacdo causal ndo é uma relacdo analitica,
mas sintética, ou seja, o efeito é algo que se acrescenta a causa. Para Hume, “nenhum
objeto implica a existéncia de um outro se considerado em si mesmo” (HUME, 2009,
p.115). Assim como é possivel pensar apenas em um fato qualquer sem recorrer ao seu
efeito habitual, também é possivel observar fatos sem qualquer efeito. Nao se esta
afirmando, com isso, que haja objetos sem efeitos, mas apenas que € possivel separa-los
de suas causas.

18



A partir daqui se tem: coisas distintas podem ser separadas pelo pensamento e
vice-versa. A causa € algo completamente diferente do seu efeito. E os efeitos ndo séo
necessarios as causas. Sendo essas premissas verdadeiras, tem-se aqui uma primeira
prova contra a origem racional ou a priori para os raciocinios causais. Ora, um raciocinio
causal exige o estatuto de necessidade, como aquele que nos permite pensar as relacdes
mais simples as mais complexas. Porém, ele nem sempre apresenta essa caracteristica,
dai por que ndo pode ser racional, a priori. Ora, se 0 efeito ndo é necessario a sua causa
por se tratar de coisa distinta, isto é, algo passivel de separacdo, entdo a separacdo do
efeito de sua causa ndo implica contradicdo e isso significa afirmar que ele nédo é
necessario. Assim, “uma vez que todas as ideias distintas sdo separaveis, ¢ evidente que
ndo pode haver tal impossibilidade” (HUME, 2009, p.115) de separar os efeitos de suas
causas. Todavia, se se supde que 0s raciocinios causais S80 necessarios e, por conseguinte,

a priori, entdo se deve rever esse pressuposto.

Segundo argumento contra a tese de que 0s raciocinios causais nascem por
argumentos a priori: tudo que é concebivel é passivel de existir. Tudo que é concebivel
ndo implica contradicdo, logo tudo que ndo implica contradicdo é possivel. Ora, ndo
implica contradicdo afirmar que tudo o que existe na natureza pode mudar
completamente. Logo, é perfeitamente possivel que relacdes causais inequivocas mudem
totalmente. Ademais, se ndo ha relacdo causal contraditoria, isto é, impossivel, entdo nao
é contraditorio considerar que o fogo emite frio ou que a neve é fendmeno proprio ao

verdo. Vejamos, abaixo, algumas premissas sobre isso.

Premissa primeira: tudo que € concebivel é possivel (Cf. HUME, 1995, p.63).
Conceber aqui significa a capacidade de formar “ideias de”. Ser possivel, por sua vez,
significa algo que poderia ser o caso. O possivel se contrapde ao impossivel, mas ndo ao
improvavel. O improvavel é algo incomum, porém possivel, algo que, embora seja pouco
crivel, é concebivel. Assim, pode-se postular a erradicacdo total de todos os canceres,
portanto, trata-se de algo possivel, apesar de ser improvavel. Diferentemente, ndo se pode
sequer pensar em um circulo com angulos, isto é, formar uma ideia dela, pois se trata de

algo impossivel.

Premissa segunda: tudo que é concebivel ndo implica contradi¢do. Por contradicéo
entende-se aqui tudo aquilo que ndo pode ser contrario a si mesmo. N&o é possivel pensar

algo que é uma coisa e seu contrario ao mesmo tempo, entdo, o que implica contradi¢édo

19



é inconcebivel. Um corpo sem extensdo é contraditorio, pois corpo e extensdo sdo a
mesma coisa. Se ndo é possivel conceber algo que seu contrario implica contradigdo, é
possivel conceber o que ndo é contrario em si mesmo. A proposi¢do o sol ndo nascera no
dia seguinte, se ela implicasse uma contradicdo, nao seria concebida distintamente como de
fato o é (Cf. HUME, 1999, p.48). Dessa forma, Hume diz, “o contréario de um fato qualquer
é sempre possivel, pois, aléem de jamais implicar uma contradi¢do, o espirito 0 concebe com
a mesma facilidade e distingdo como se ele estivesse em completo acordo com a realidade”

(HUME, 1999, p.48).

Uma possivel consequéncia dessas duas premissas € essa: se tudo o que €
concebivel é possivel e se o concebivel ndo implica contradicdo?, entdo nio implica
contradicdo que o curso da natureza seja outro. Ora, é possivel imaginad-lo completamente

disforme. Sendo assim, as inferéncias causais ndo podem ser demonstraveis.

Com efeito, se algo implica contradicdo, entdo ele ndo pode ser e ndo ser ao
mesmo tempo, ou melhor, ele s6 pode ser de uma forma, e isso € 0 mesmo que ser
necessario, portanto, demonstravel. Se o contrario de algo implicar contradicao, e se algo
contraditério em si inexiste, entdo ele ndo pode ser algo contrério do que é. O que ndo
pode ser contrario ao que €, é necessario que seja de uma so forma. Mais simplesmente,
se uma sentenca é demonstravel, seu contrario é impossivel. Dito de outra forma, “o que
é possivel nunca pode ser demonstrado como falso” (HUME, 1995, p.67) e “o que é
demonstrativamente falso implica contradicdo; e o que implica contradicdo é
inconcebivel” (HUME, 1995, p.75). Um triangulo, por exemplo, ¢ uma figura geométrica
que tem trés angulos e é impossivel que isso seja de outra forma. Portanto, o tridngulo €
algo demonstravel. Noutra perspectiva, algumas bactérias tornam-se resistentes a
antibioticos, ou seja, um fato que ora tinha um determinado efeito, passa a ndo té-lo mais

2 Essa tese contradiz, no entanto, a afirmacdo humeana de que as proposi¢des matematicas s3o
demonstraveis. Se é verdade “que trés vezes cinco é igual a metade de trinta”, porque “exprime uma
relacdo entre estes numeros” (HUME, 1999, p.47), entdo ndo pode ser menos verdade que dez dividido
por trés da uma dizima periddica simples de trés virgula “infinitos” trés. Mas se isso é necessario, entdo
deve ser impossivel que haja um fim ou mesmo que surja outro nimero que ndo seja o trés no decorrer
da dizima. No entanto, é perfeitamente concebivel que haja tanto um fim nela como que, apds inimeros
trés, aparecam outros numeros. Dessa forma, se a matemadtica é uma ciéncia demonstravel, uma
proposi¢cdo matemadtica verdadeira ndo poderia ser concebida de forma distinta, contudo, é verdade que
existem dizimas periddicas, mas também é verdade que é possivel conceber uma dizima simples finita
e/ou irregular no meio. Assim, ou a tese de que tudo o que é concebivel é possivel e ndo implica
contradicdo é falsa, ou entdo a matematica ndo é uma ciéncia demonstrativa, pois o contrario de uma
demonstra¢do é impossivel. Hume, no entanto, parece defender as duas teses, como resolver essa
contradigcdo (aparente)?

20



e isso ndo so é factivel como n&o implica contradicdo. E essa, pois, a diferenca entre o
que pode ser e 0 que nao pode ser demonstravel: um € evidente e tem forca de necessidade,

0 outro, nao.

Com base nisso, parece ficar ainda mais claro que o curso da natureza ndo somente
poderia ser diferente do que é como também poderia mudar a todo momento. Mas se iSO
é verdade, entdo os raciocinios causais ndo Sao necessarios, isto €, a certeza que se supde
em casos simples como os das ondas no lago, sio apenas provaveis. E provavel que o
curso da natureza mude e assim as mesmas causas deixem de produzir os mesmos efeitos

(no caso a pedra lancada ao lago deixe de provocar ondas).

Poder-se-ia defender a ideia de que o curso da natureza ndo mudara com base no
argumento de que se no passado ele se comportou de maneira uniforme, no presente ele
continua uniforme, logo ele continuara assim no futuro. Esse argumento, no entanto, é
falho no primeiro momento e impreciso no segundo. Primeiramente, ele € falho porque
comete uma peticdo de principio ao supor o que se esta tentando provar. Tenta-se provar
que no futuro o curso da natureza ndo mudara, mas recorre-se como prova disso a
afirmacdo de que no passado ele ndo mudou (Cf. HUME, 1999, p.57). Em segundo lugar,
ele é impreciso porque ndo se esta perguntando da probabilidade dele mudar, mas da

possibilidade. S&o duas coisas distintas.

Outra tentativa de mostrar que o curso da natureza ndo pode mudar consiste em
afirmar que todas as inferéncias causais se fundam na semelhanca entre objetos naturais
e que, por isso, induzem o sujeito a esperar efeitos semelhantes aqueles ja vistos quando
observados alguns fendmenos. Ou seja, para Hume, “objetos semelhantes tém se
mostrado sempre em relacGes semelhantes de contiguidade e sucessao” (HUME, 2009,
p.117). No entanto, além de esse argumento incorrer no mesmo erro do anterior, pelo fato
de recorrer as experiéncias passadas para justificar as futuras, ele também pode ser
questionado dessa maneira: por que os fatos passados s@o estendidos a tempos futuros e
a outros objetos se eles sdo unicamente similares em aparéncia? (Cf. HUME, 1999, p.54).
Assim, de acordo com Hume, “ndo € contraditério o fato de que o curso da natureza pode
modificar-se e que um objeto, aparentemente semelhante aos ja observados, possa ser
acompanhado de efeitos diferentes ou contrarios” (HUME, 1999, p.55). Ademais, “a

consequéncia ndo parece de nenhum modo necessaria” (HUME, 1999, p.54) que

21



qualidades sensiveis semelhantes devem sempre ser acompanhadas de poderes ocultos

semelhantes.

Pode-se também defender que o argumento acima, baseado na semelhanca, é uma
espécie de tautologia, pois seria a mesma coisa dizer que uma qualidade sensivel
semelhante produz efeitos sempre semelhantes como dizer que os efeitos semelhantes séo
e serdao produzidos por qualidades sensiveis semelhantes. Para Hume, no entanto, “estas
proposicdes diferem em todos os aspectos” (HUME, 1999, p.57), pois, como vimos,

causas e efeitos sdo coisas completamente distintas.

Por fim, outra forma de se tentar mostrar que no futuro o curso da natureza
permanecera uniforme é indicando que se trata de uma questdo demonstravel. Mas ja se
Viu gue nao é esse 0 caso, pois ndo implica em contradi¢do que isso ocorra e 0 que ndo
implica em contradicdo ndo pode ser demonstravel. Trata-se apenas de uma possibilidade
que o curso da natureza mude, j& que € algo concebivel, e, como vimos, o que é concebivel

se afigura também possivel.

Sendo assim, ndo se pode conferir necessidade aos raciocinios causais. Primeiro
porque 0 gque ocorreu no passado ndo nos permite afirmar sua ocorréncia no futuro.
Segundo porque o efeito ndo é necessario a sua causa. Mas se é assim, mais uma vez
surge a pergunta: como se pode chegar a uma certeza nos raciocinios causais mais simples
e mais complexos? Ora, sabemos que ndo é por meio de raciocinios a priori, e que “a
contiguidade e a sucessdo”, por sua vez, “nao sdo suficientes para declarar que dois
objetos s&o causa e efeito, a ndo ser que se perceba que essas duas relagcdes se mantém
em varios casos” (HUME, 2009, p.116). Assim, voltando-se ao caso indicado no inicio
deste capitulo, observa-se que, se varias pedras forem lancadas ao lago, véarias ondas as
sucederdo. Agora parece que estamos diante de uma nova informacdo, a saber: uma
conjuncdo constante entre a pedra e as ondas. Nao era possivel encontrar a conjungédo
constante antes porque se tinha apenas um caso e, por isso, ndo havia essa uniao frequente
entre a pedra e as ondas. Este € o elemento que faltava a causalidade. No entanto, diz
Hume, “ela ndo implica nada mais que isto: objetos semelhantes tém se mostrado sempre

em relagdes semelhantes de contiguidade e sucessdao” (HUME, 2009, p.117).

Se hé davida de que uma onda no lago foi provocada por uma pedra, basta lancar
outra pedra e ver 0 que acontece. Se ainda restar davida apés cinco lances, ela certamente

ird se desfazer depois de uma centena de eventos semelhantes. Da mesma forma, o calor

22



ndo é algo que aparece ora sim, ora ndo, com o surgimento do fogo; € algo que sempre 0

acompanhou. Ou seja, h4 sempre uma constancia entre um fato (fogo) e outro (calor).

Assim como a contiguidade e a sucessdo, a conjuncao constante € uma condigédo
sine qua non ao raciocinio causal. No entanto, diferentemente dos outros dois elementos,
a conjuncdo constante nao pode simplesmente ser considerada isolada, como é o caso da
contiguidade ou da sucessdo, pois se é verdade que ha inimeras coisas contiguas sem
estarem em sucessdo é também certo afirmar que ha coisas em sucessdo que nao estao em
relacdo de contiguidade. Todavia, € improvavel que dois fatos estejam em conjuncao
constante e ndo estejam também em contiguidade e em sucessdo. Mas isso ndo interessa
por enquanto. O que importa no momento é entender qual o estatuto que o raciocinio
causal passa a ter depois dessas descobertas, pois, se por um lado, a conjuncdo é
imprescindivel a causalidade, por outro ela também € insuficiente para casos futuros ja
que se exige ainda provas de que o curso da natureza ndo mudara e, ao que parece, esta

prova ndo é possivel de ser obtida.

A0 se perguntar sobre o que causou aquelas ondas no lago, a resposta pode ser:
uma pedra langcada. Acabamos de ver que, caso se exija uma prova, pode-se simplesmente
lancar uma outra pedra e se observar as ondas surgindo. Caso ainda a divida permaneca,
se pode lancar outras e se observar a conjuncdo constante entre um fato e outro. Apds
isso, certamente ndo restard ddvidas sobre o ocorrido e um raciocinio causal estara
estabelecido. Ora, é certo que a pedra causou a onda na Ultima vez que foi lancada, mas
a suspeita esta no proximo lance, isto €, se tudo se comportard como no passado. A
resposta mais honesta é: ndo é possivel saber. De fato, se se recorrer aos casos passados,
pode-se, por exemplo, depois de ter regredido quase que ao infinito, provar por que esse
ultimo caso lembrado foi como os demais que o sucederam. Mas essa resposta nao pode
ser dada por qualquer raciocinio a priori, como visto acima, pois, se deveria, mais uma
vez, recorrer a outros casos mais antigos, e assim ad infinitum. No entanto, “é¢ impossivel
prosseguir com inferéncias ao infinito” (HUME, 2009, p.111). Dessa forma, a Unica coisa
certa a afirmar é que no passado objetos semelhantes observados produziram efeitos
semelhantes, mas “jamais surgird uma nova ideia original, tal como a de uma conexao
necessaria” dai (HUME, 2009, p.117). Com efeito, os argumentos que podem nos levar a
acreditar nas experiéncias passadas e fazé-las padréo para os juizos futuros devem ser

considerados apenas provaveis (Cf. HUME, 1999, p.55).

23



Se a investigacdo feita até aqui estd certa, isto é, se ha apenas contiguidade,
sucessdo e conjuncao constante entre os fatos em um raciocinio causal e este ndo pode
ser demonstravel, entdo a certeza maxima que se pode ter nas inferéncias causais concerne
apenas aos casos ja observados, jamais aos casos futuros. O fogo pode ter sido ao longo
de todo o tempo acompanhado de calor, mas ndo é possivel provar que o proximo fogo,
mesmo que seja semelhante a todos os anteriores, seja acompanhado de calor. No final
das contas, sera apenas provavel que assim permaneca, mas nao sera jamais necessario
que assim seja. Para Hume, “todos 0s argumentos provaveis sdo construidos sobre a
suposicao de que ha esta conformidade entre o futuro e o passado, [mas] nunca podemos
provar tal suposicdo” (HUME, 1995, p.67-69). A razdo, tampouco, pode ser invocada
aqui, pois ela teria que pressupor que os casos de que ndo se teve experiéncia devem se
assemelhar aos casos dos quais se teve experiéncia e mais, de que o curso da natureza

continuard sempre uniformemente o mesmo. No entanto, como visto, pode-se

ao menos conceber uma mudanca no curso da natureza, o que é prova
suficiente de que tal mudanca ndo é absolutamente impossivel. Ser
capaz de formar uma ideia clara de alguma coisa € um argumento
inegavel a favor da possibilidade dessa coisa, e constitui por si s6 uma
refutacdo de qualquer pretensa demonstracdo em contrario (HUME,
2009, p.118)%.

Com base nesse argumento, tem-se: todos o0s raciocinios que nao sdo passiveis de
demonstracdo sdo probabilisticos (provaveis); os raciocinios causais ndo sao passiveis de
demonstracdo, logo sdo probabilisticos. Ou seja, 0s raciocinios causais dos mais simples
aos mais elaborados e exatos sdo, finalmente, apenas raciocinios provaveis. Ora, como
vimos, 0s raciocinios causais se originam a partir de trés instancias constitutivas:
contiguidade, sucessdo e conjuncdo constante que, por isso, passam a Ser provaveis e,
com efeito, indemonstraveis, pois, segundo Hume, “nenhuma inferéncia de causa e efeito

equivale a uma demonstragdo” (HUME, 1995, p.63).

3 pode-se aqui extrair uma critica a concepc¢3o cartesiana de ideias claras e distintas como critério para se
chegar ao conhecimento de algo. Diz Descartes na sua primeira regra geral: “nunca aceitar algo como
verdadeiro que eu ndo conhecesse claramente como tal; ou seja, de evitar cuidadosamente a pressa e a
prevencdo, e de nada fazer constar de meus juizos que ndo se apresentasse tdo clara e distintamente a
meu espirito que eu nao tivesse motivo algum de duvidar dele” (DESCARTES, 1996, p.78). Apesar de
bastante plausivel de inicio, ver-se-a, a partir dos pressupostos humeanos, que essa primeira regra é
demasiada confusa. Pode-se conceber clara e distintamente a ideia do sol ndo nascendo no préximo dia
e como a possibilidade dessa concepgdo é uma prova inconteste de sua possibilidade, tem-se também
uma prova de que essa ndo é uma questdo que possa ser demonstrada falsa. Dessa forma, tem-se uma
ideia clara e distinta (o sol nascendo) contrdria a outra ideia clara e distinta (o sol ndo nascendo) (Cf.
HUME, 1999, p.148).

24



Antes, porém, de validarmos essa ideia, convém realizar uma investigacao acerca
da nocdo de conexdo necessaria frequentemente suposta nas relagdes causais. Caso seja
possivel fundamentar esse postulado, entdo alguma coisa estara errada nas conclusdes
acima, a saber, que 0s raciocinios causais Sdo apenas provaveis e ndo necessarios. Mas,

enfim, donde surge a ideia de conexdo necessaria?

1.2 Da determinacdo da mente

Busca-se aqui mostrar que a conexao necessaria, suposta nas relagdes causais, nao
consiste em uma ideia, mas em uma determinacao da nossa mente que nos faz passar de
um fato a outro. De inicio, pode-se afirmar que a conjuncdo constante ndo gera uma nova
ideia. Depois, € possivel afirmar que a razdo ndo pode origina-la. Por fim, para ela ser
uma ideia teria que ter uma impressao que lhe correspondesse, mas tal impressao inexiste.
Segue-se dai que: ou se tem alguma ideia de necessidade, ou ela ndo é sendo uma
determinacdo da mente a passar das causas aos efeitos e vice e versa, de acordo com a
experiéncia de sua unido. Ora, ndo ha tal ideia, logo, se trata de uma determinacdo da

mente.

Para mostrar que a conexao necessaria suposta nas relagdes causais ndo € uma
ideia, faz-se imprescindivel apresentar, rapidamente, a teoria das percepc¢des e, mais
precisamente, o principio da cdpia de Hume. Para ele, todas as percepc¢des da mente se
distinguem por seu grau de forca e vivacidade. As mais fortes e vivas sdo chamadas de
impressodes e incluem todas as sensac@es, paixdes e emocdes, em sua primeira aparicdo a
mente. As mais fracas e palidas, por sua vez, sdo chamadas de ideias ou pensamento,
inclui-se aqui todo ato de recordar e imaginar. Eis, basicamente, a diferenca entre sentir
e pensar. As percepcdes se dividem também entre simples e complexas. Para Hume,
“percepgOes simples, sejam elas impressdes ou ideias, sdo aquelas que ndo admitem
nenhuma distincdo ou separacdo. As complexas sdao o contrario dessas, e podem ser
distinguidas em partes” (HUME, 2009, p.26). Para Hume, as ideias simples sdo copias
das impressdes simples, j& as percepgdes complexas podem ser tanto copiadas de
maneiras exatas e inexatas, como podem ser produto da imaginagéo. Dessa forma, ele
afirma que “toda ideia simples tem uma impressao simples que a ela se assemelha; e toda

impressdo simples, uma ideia correspondente” (HUME, 2009, p.27), e ainda desafia que

25



se mostre uma sem a outra. Em linhas gerais, Hume diz: “todas nossas ideias simples, em
sua primeira aparicdo, derivam de impressdes simples, que lhes correspondem e que elas

representam com exatidao” (HUME, 2009, p.28).

Uma vez que as percepg¢oes sdo divididas de acordo com seu grau de forca e que
as impressoes, em razao de sua vivacidade, sdo mais fortes que as ideias, “seus limites
sdo determinados com mais exatiddo e ndo € tao facil confundi-las” (HUME, 1999, p.38).
Dessa forma, quando alguma ideia estiver sob suspeita, deve-se recorrer a impressao da
qual ela deriva, a fim de clarea-la e dissipar as davidas. Afinal, para se avaliar de maneira
correta, compreender a ideia sobre a qual se raciocina € uma condi¢gdo necessaria. Para
Hume, “¢ impossivel compreender perfeitamente uma ideia sem referi-la & sua origem, e
sem examinar aquela impressdo primeira da qual ela surge”, pois, continua o filésofo, “o
exame da impressdo confere clareza a ideia; e 0 exame da ideia confere clareza
semelhante a todos nossos raciocinios” (HUME, 2009, p.103). A partir disso, vale

investigar donde se origina a ideia de conexao necessaria.

Hume comega por observar que termos como “eficacia, agdo, poder, forga,
energia, necessidade, conexdo e qualidade produtiva sdo quase sindnimos” e “em vez de
procurar a ideia nessas definicdes devemos procurd-la nas impressdes de que
originalmente deriva”. Assim, “se for uma ideia composta, devera resultar de impressdes

compostas. Se for simples, de impressdes simples” (HUME, 2009, p.190).

Como visto no primeiro topico, quando analisamos um caso qualquer de
causalidade devemos levar em conta a contiguidade e a anterioridade da causa em relacdo
ao efeito. Mas se se observa muitos casos, descobre-se também que a conjuncao constante
e estes trés elementos sdo os Unicos derivados da experiéncia. A pergunta que se deve
fazer é: por que entdo se supde uma conexdo onde se tem apenas conjuncao? Talvez seja
possivel extrair dai uma nova ideia: a de repeticdo de casos semelhantes. Hume, no
entanto, nega expressamente essa possibilidade, pois “da mera repeticio de uma
impressao passada, mesmo ao infinito, jamais surgird uma nova ideia original tal como a
de uma conexao necessaria” (HUME, 2009, p.117). Ou seja, se um Unico caso nao da
origem a tal ideia, a repeticdo dele, que néo difere em nada um do outro, ndo pode ter um
efeito diferente. Se a simples repeticdo de um caso observado produzisse uma nova ideia,
entdo haveria uma impressdo da qual ela deriva, mas ndo ha impressdo nova na mera

repeticdo de objetos semelhantes, portanto, ndo ha ideia alguma que derive dai. Ademais,

26



a mera repeticdo de casos similares, em si mesmos, € inteiramente independente, pois as
conjuncdes observadas no presente séo totalmente distintas das ocorridas no passado, isto
¢, tais casos “sdo inteiramente separados pelo tempo e pelo espaco; e um poderia ter
existido e comunicado movimento mesmo que 0 outro nunca tivesse existido” (HUME,

2009, p.198). Com isso, a conjunc¢do constante ndo produz qualquer nova ideia.

O argumento acima pressupde que toda ideia possui uma impressdao que lhe
corresponde. Se hd uma ideia de conexdo, entdo deve existir uma impressdo, mas ndo
existe tal impressao, logo nédo hé tal ideia. Se um fato produz uma determinada impressao,
sua repeticdo ndo pode gerar sendo uma repeticdo da mesma impressdo que em nada
difere das demais. Dessa forma, o que se tem s@o apenas varias ideias de conjuncédo e ndo
importa quantas ideias se agreguem, elas continuaréo a ser ideias de conjuncdes e jamais

de conexao.

Com efeito, poder-se-ia afirmar que o fato de os objetos externos ndo produzirem
uma nova ideia em suas conjuncdes constantes nao significa que tal ideia seja impossivel,
até porque ela pode surgir da reflexdo sobre as operacdes da mente, que, alis, se mostra
sempre consciente de tal poder, sobretudo, em seus atos volitivos quando faz mover os
orgaos e outras faculdades intelectivas. Dessa forma, a ideia de conexdo seria reflexiva,
pois surge ao se refletir sobre “o governo que a vontade exerce tanto sobre os o6rgaos do

corpo como sobre as faculdades da mente” (HUME, 1999, p.77)*%.

Comeca-se por observar, no entanto, que o conhecimento dessa influéncia interna,
bem como das externas, € conhecido unicamente pela experiéncia. Posto isso, uma
primeira resposta a essa objecéo é: se de fato houvesse essa consciéncia de uma conexao,
isto é, daquele poder que une dois fatos distintos em conjuncéo, entdo seria capaz de
“conhecer a unido oculta da alma e do corpo e a natureza dessas duas substancias, por
meio da qual uma é capaz de agir, de tantos modos, sobre a outra” (HUME, 1999, p.78).

No entanto, nada é mais misterioso do que uma suposta substancia espiritual controlar

4 Essa tentativa de contornar o problema pressupde um dualismo que Hume n3o aceita, a saber, uma
separagdo entre necessidade fisica e moral. Para ele, do mesmo modo que sé ha uma espécie de causa,
também s6 ha uma de necessidade, isso porque tal necessidade ndo é mais que uma conjuncdo constante
dos objetos, mas uma determinagdo da mente. As consequéncias disso se encontram tanto no seu
Tratado quanto na sua primeira Investigagdo nas se¢oes: da liberdade e da necessidade. Hume argumenta
que, assim como sé ha uma espécie de causalidade (e de necessidade), a necessidade fisica e moral sdo
uma e a mesma coisa, isto é, ndo ha uma separacdo entre as acdes dos objetos externos e as operagées
da mente, ambas sdo da mesma natureza. Sendo assim, ndo ha tal coisa como liberdade nas acdes
humanas, pois isso seria 0 mesmo que acaso e ndo ha acaso no mundo (Cf. HUME, 1999, p.71).

27



uma material. Em outras palavras, se a mente fosse consciente do poder que faz com que
a vontade controle o corpo, ela serviria também para explicar tal unido misteriosa. Uma
segunda resposta a objecao € que nem todos os 6rgdos do corpo séo passiveis da mesma
suposta autoridade da vontade, pois se a mente conhecesse tal conexao entre a vontade e
0 movimento de determinada parte do corpo, ela também seria capaz de mostrar porque
outros 6rgdos escapam a esse arbitrio. Ou seja, ter-se-ia, “nesse caso, um conhecimento
completo do poder ou da forca que a faz agir” sobre determinadas partes do corpo e teria
também o conhecimento, segundo Hume, de “por que sua agdo alcanga precisamente tais
limites e por que ela ndo os ultrapassa” (HUME, 1999, p.78). Além do mais, em casos de
paralisia de alguma parte do corpo, a mente parece da mesma forma consciente do poder
de mové-lo, mesmo ndo conseguindo. Assim, ndo ha a consciéncia de tal poder, pois esse
caso em nada se diferencia dos objetos externos que acompanham constantemente o outro
sem informar “a desconhecida conexdo que os liga e que os torna inseparaveis” (HUME,
1999, p.78). Uma terceira resposta seria a observacao extraida da anatomia corporal que
mostra que entre o ato de vontade e 0 movimento do membro do corpo hé inumeras causas
intermediarias igualmente sem explicacdo, ou melhor, entre um fato e outro ha vérias
causas intervenientes ou secundarias, mas que passam despercebidas pela consciéncia.
Dessa forma, esse poder supostamente consciente que existe na mente age de uma
maneira que ultrapassa totalmente a sua compreensdo e, em decorréncia, 0S atos
entendidos como voluntarios e involuntarios em nada se diferenciam no que diz respeito

ao poder que 0s causa.

Com isso, Hume afirma que a ideia de conexao ndo é copiada de um sentimento
interno ou da consciéncia, pois no caso de um movimento de algum 6rgao, ele “obedece
a ordem da vontade” e “¢ um fato da experiéncia corriqueira igual a tantos outros eventos
naturais; mas o poder que o realizou, do mesmo modo que em outros eventos naturais, é
desconhecido e inconcebivel” (HUME, 1999, p.79).

Pode-se tentar insistir em afirmar que ideias surgem por ordem ou ato da vontade
e que a mente é consciente desse poder. Mas tal afirmativa incorre no mesmo erro anterior
e, com efeito, pode ser respondida com 0s mesmos argumentos. Primeiro, como a mente
produz uma ideia? Essa sem duvida é uma questao de fato, e como tal, deve ser descoberta
pela experiéncia, mas aqui a experiéncia continua muda, pois, apesar de haver a relagdo
entre a mente ¢ a ideia, diz Hume, “a maneira como se realiza esta operacdo e o poder
pelo qual ela € produzida estdo inteiramente fora de compreensao” (HUME, 1999, p.80).

28



Segundo, o controle da mente sobre si mesma € limitado, e esse limite € igualmente
desconhecido, haja vista que muitas paixdes e sentimentos sobrepujam a autoridade da
mente e até mesmo as ideias. Terceiro, a autonomia da mente em relagdo as ideias é
demasiada inconstante, fazendo com que essa relacdo se perca. Dessa forma, ndo ha bons

motivos para se supor uma conexdo onde ha apenas simples conjuncoes.

Poder-se-ia também tentar contornar esse problema invocando a figura de um
Deus com 0 seguinte argumento: se a esséncia da matéria consiste na extensao e a
extensdo ndo implica movimento em ato, entdo a energia que produz 0 movimento nédo

pode estar nela. Sendo assim, pode-se afirmar:

A matéria é em si mesma inteiramente inativa e desprovida de qualquer
poder pelo qual pudesse produzir, continuar ou comunicar movimento.
Mas, como esses efeitos sdo evidentes para nossos sentidos, e como o
poder que os produz tem de estar em algum lugar, ele deve residir em
Deus, esse ser divino que contém em sua natureza toda exceléncia e
perfei¢do. Deus, portanto (...), sustenta sua existéncia, conferindo-lhe
sucessivamente todos 0os movimentos, configuracfes e qualidades de
que é dotada (HUME, 2009, p.192).

Essa possibilidade, no entanto, antes de solucionar a dificuldade, coloca outro
elemento muito mais probleméatico em seu lugar. Primeiro, ter-se-ia que provar a
existéncia desse ser (Deus), 0 que parece ndo ser possivel. Segundo, mesmo que sua
existéncia fosse certa, a ideia de conexao continuaria necessitando de uma impressdo para
ser legitima, mas, como sabemos, ndo existe tal impressdo. Além do mais, ndo apenas
inexiste uma impressdo para a ideia de conexao, como também ndo ha para a ideia do
préprio Deus, pois, como indica Hume, tal ser ndo passa de um amalgama de ideias
arbitrariamente elevadas a niveis sobre-humanos (Cf. HUME, 1999, p.37), e, portanto,
trata-se de uma hipdtese ilegitima e dispensavel nesse tipo de investigacdo. Entdo, assim
como a “matéria ndo pode ser dotada de nenhum principio eficiente, porque ¢ impossivel
descobrir nela um tal principio, 0 mesmo raciocinio deveria determinar que excluissem
do ser supremo” (HUME, 2009, p.193). Ademais, se ndo ha bons motivos para acreditar
na matéria, tampouco havera para supor que ha algo existente para além dela, afinal, essa

é uma questdo de fato.

Mas se a conexao necessaria nao decorre das atividades da mente, nem, tampouco,
por um ser supremo, entdo ela deve repousar na razdo. Hume, no entanto, € categorico ao

afirmar “primeiro, que a razao, por si s0, jamais pode gerar uma ideia original; e, segundo,

29



que a razdo, enquanto distinta da experiéncia, jamais pode fazer concluir que uma causa
¢ absolutamente necessaria para todo comego de existéncia” (HUME, 2009, p.190). Ou
seja, a investigacao acerca da ideia de conexdo, por se tratar de uma questéo de fato, esta
fora do alcance da razdo, visto que essa relacdo decorre unicamente da experiéncia. Com
efeito, se a razdo originasse tal ideia, ela também poderia ser capaz de descobrir um fato
que acompanhasse habitualmente um outro de forma a priori e, mais ainda, ela poderia,
desde o principio, saber das relagdes causais. Mas, vimos que ndo é assim, pois, caso isso
acontecesse, isto é, se fosse possivel descobrir que determinado efeito necessariamente
decorre de uma causa, isso equivaleria a uma demonstracdo e seu contrario implicaria

contradicao.

Pode-se ainda defender a ideia de que a conex@o ndo possui uma impresséo porque
ela é inata e, como tal, ndo nasce como as demais ideias, isto €, por meio de uma
impressdo. Essa, porém, ndo € uma possibilidade aceita por Hume, haja vista sua posicao
em relacdo as ideias inatas. Para ele, ndo existe tal coisa, primeiro, porque toda e qualquer
ideia simples é derivada de uma impressdo simples correspondente, e caso exista alguma
ideia complexa sem uma impressdo complexa correspondente, essa se trata de uma
miscelanea de ideias oriundas da imaginacao. Segundo, com base nas definicdes de ideia
e impressdo aqui apresentadas e entendendo por inato o que é primitivo ou que ndo tem
nenhuma percepcao precedente, pode-se entdo afirmar que todas as impressdes sdo inatas
e gue as ideias ndo o sdo (Cf. HUME, 1999, p.39 Nota). Essa mesma resposta serviria

para refutar a suposicdo de ha uma ideia inata de Deus (Cf. HUME, 2009, p.193).

Até aqui nossa investigacdo apenas ofereceu respostas negativas e, com base
nelas, poder-se-ia simplesmente negar que haja tal ideia de causalidade. Mas se isso
parece verdade, a experiéncia mostra que tanto os homens comuns como os da ciéncia
ignoram tais elementos e continuam a pressupor que as causas Sao sempre necessarias a
seus efeitos. Com base nessa evidéncia, como explicar essa aparente contradi¢do? A
resposta pode ser: voltando-nos a experiéncia.

Ja foi visto que a observacdo de um Unico caso ndo é capaz de oferecer a certeza
de uma relacédo causal, nem de gerar uma nova ideia. A noc¢do de poder causal parece ser
uma nova ideia surgida da repeticdo de varios casos similares, mas que ndo se encontra
em nenhum caso singular. Entretanto, se sabe que a conjuncdo constante de casos

similares é imprescindivel para se chegar ao conhecimento das relagdes causais. Dessa

30



forma, 0 que muda entre um caso singular e a repeticao dele é a semelhanca entre eles e,
para Hume, “essa multiplicidade de casos semelhantes constitui, portanto, a esséncia
mesma do poder ou conexdo, sendo a fonte de que nasce sua ideia” (HUME, 2009, p.196).
Assim, para se compreender tal ideia, tem-se que considerar essa multiplicidade. Todavia,
se ¢ assim, ela “ndo representa nada que pertenga ou possa vir a pertencer aos objetos que
estdo em conjun¢ao constante” (HUME, 2009, p.198), mas se trata apenas de uma
determinacdo da mente. Em outras palavras, a conexao pertence a mente e ndo aos objetos
no mundo. Se pertencesse ao objeto da observacdo, a conexao poderia ser identificada
nele, mas este ndo é o caso, pois 0 que se tem é apenas contiguidade, sucessdo e
conjungdo, mas nunca a conexao. Esta surge na mente de forma natural e espontanea apds
a conjuncéo de casos similares que usualmente a acompanha, e essa espontaneidade faz
com que a mente conceba determinadas relagdes causais de forma mais intensa. A partir
disso, Hume afirma que, “a necessidade, portanto, € o efeito dessa observagao, € ¢ apenas
uma impressao interna da mente, uma determinacao a levar os pensamentos de um objeto
a outro” (HUME, 2009, p.199).

Com efeito, a ideia de conex&o necessita de alguma impresséo. Mas, seja ao se
refletir sobre os processos internos da mente, seja observando os fatos externos a ela, ndo
ha tal impressdo, pois 0 que se encontra em ambos 0s casos sdo apenas contiguidade,
sucessdao e conjuncdo, e ndo existe um poder que ligue dois fatos distintos. O que se
observa apenas é que um fato sucede o outro de forma constante e contigua ao toca-lo,
mas, além disso, ndo ha uma impressao que derive a ideia de poder causal. Sugere-se,
entdo, que ndo ha tal ideia, mas sim uma determinacéo natural da mente a conceber fatos
distintos como unidos de forma necessaria. Ora, se ndo é possivel encontrar tal poder nem
nos objetos externos, nem nas operagdes internas da mente, entdo onde mais procurar? O
que parece restar € supor que nao ha necessidade, mas tdo somente uma determinacdo da
mente a passar de um fato a outro. Com efeito, diz Hume: “Ou bem ndo temos nenhuma
ideia de necessidade, ou entdo ela ndo é sendo uma determinacao do pensamento a passar
das causas aos efeitos... de acordo com a experiéncia de sua uniao” (HUME, 2009, p.199).

Ora, a mente passa de um fato a outro e considera essa unido de forma necessaria.

Nesse sentido, pode-se objetar que essa conclusdo é contraria a toda a experiéncia
e, por isso mesmo, parece absurda. Primeiro, porque as causas operam de forma
independente da mente e, assim, ndo precisam de uma mente para ser percebidas.
Segundo, a experiéncia sugere que € o pensamento que depende das relacfes causais em

31



suas operacOes e ndo o contrario. Eis um absurdo, pois aqui se coloca o secundario
(pensamento) como primario e o primario (as relagdes externas) como secundario. Aquele
que percebe ndo é sendo um ser passivo em relacdo ao mundo objetivo. Inverter essa

ordem seria como ir de encontro aos principios mais seguros da razao e da experiéncia.

Nessa perspectiva, a tentativa de tornar a questdo absurda € falaciosa, pois ela
supde como certo 0 que estd em questdo: que ha conexdo nas relagdes causais. E
exatamente iSS0 que Se quer provar, mas como Visto, ndo é possivel encontrar a impressao
que faca derivar essa suposta ideia. Se tal ideia fosse conhecida, entdo, seria sim absurdo
ndo aceitar algo tdo evidente. Mas, a partir do momento em que nao se tem determinada
ideia, também n&o é possivel compara-la com outra, pois n&o ha o que se comparar. E por
isso que Hume fala ironicamente: “a tais argumentos s6 podemos responder que este caso
se parece muito ao de um cego que pretendesse encontrar um grande numero de absurdos
na suposicao de que a cor escarlate ndo é igual ao som de um trompete, ou de que a luz
ndo ¢ igual a solidez” (HUME, 2009, p.201). Ademais, se ndo se tem tal ideia, toméa-la
como certa para comparé-la com a realidade ¢ um raciocinio falacioso. Isso “¢ o que
ocorre quando transferimos a determinacdo do pensamento para 0s objetos externos e
supomos que existe, entre estes, uma conexdo real e inteligivel — pois essa € uma

qualidade que sé pertence a mente que os considera” (HUME, 2009, p.202).

Uma segunda corre¢do a objecdo acima se refere a suposta inversdo de prioridade
entre pensamento e experiéncia. Hume ndo admite que as operacdes da natureza sejam
dependentes do pensamento, pois, segundo ele, foi supondo essa independéncia que se
observou “que os objetos mantém entre si relagdes de contiguidade e sucessao”, que se
pode “observar varios exemplos de objetos semelhantes com relagdes semelhantes; e que
tudo isso independe das operagdes do entendimento e as antecede” (HUME, 2009, p.202).
Dessa forma, 0 que se torna dependente da mente é tdo somente a necessidade que se
acredita existir nas relacdes causais, mas jamais as relacdes externas em si. Quando um
objeto qualquer se torna presente a memoria ou aos sentidos, seu acompanhante usual
imediatamente torna-se presente também, isto é, sempre que um objeto se faz presente, a
mente imediatamente se dirige ao seu efeito habitual, como é o caso da neve e do frio.
“Essa determinacdo da mente” de passar de um objeto a outro “forma a conexdo

necessaria entre esses objetos” (HUME, 2009, p.202) e, por isso, sua dependéncia.

32



Vimos até aqui que a necessidade, isto €, a conexdo necessaria suposta nas
relacfes causais, ndo é mais que uma determinacdo da mente a passar habitualmente de
um fato a outro. Isso seria diferente se houvesse uma impressao que originasse tal ideia,
mas foi visto que ndo ha tal impressdo, pois ela ndo se origina nem da conjuncao
constante, nem da raz&o, nem muito menos de Deus. Também ndo € inata. Sendo assim,
ndo ha a conexao, mas apenas conjuncdes decorrentes da determinacéo da mente a passar
de um objeto a outro que Ihe é comum. Essa consequéncia se segue por que, para Hume,
todo o contetdo da mente € constituido de percepcBes (impressdes e ideias), e como se
acredita na ideia de conexdo necessaria, entdo ela deve ter uma impressao correspondente.
Mas, j& indicamos, este ndo é o caso. Entdo, deve-se explicar de outra forma, afinal, as
relacfes causais sdo entendidas como necessarias. Com isso, sugere-se que se trata de
uma espontaneidade da mente a passar de um fato a outro e a supor que ha ai uma
conexdo, quando na verdade existem apenas conjuncées. Cabe-nos, porém, explicar essa
espontaneidade da mente. Como ela se da? O que ela garante em termos epistémicos?

Qual o papel da razéo nisso tudo?

1.3 Da razdo ao habito

Pretende-se aqui mostrar como 0s raciocinios causais passam da esfera da razdo
ao dominio do hébito. Para tanto, faz-se necessario esclarecer esses dois conceitos
centrais. Pretendemos mostrar que o habito é um principio que impele a mente a passar
de um fato a seu acompanhante usual sem o concurso da razdo; e sabendo que 0s
raciocinios causais (associacdo de fatos distintos) ndo sdo determinados pela razéo,
conclui-se que os raciocinios causais sdo oriundos do habito. Mas antes de destacar esse
ponto, vejamos como compreender o conceito de razdo e qual o papel que ele ocupa na

epistemologia humeana.

O raciocinio causal, como vimos até aqui, é constituido de contiguidade,
anterioridade da causa e conjuncdo constante, e pelo fato de nédo ter o elemento da
conexdo necessaria passa a ser tdo somente uma questdo provavel. Dessa forma, Hume
sugere que o raciocinio tdo comum nas ciéncias e na vida diaria dos homens ndo pode ser
de todo certo. Com efeito, se tal raciocinio ndo faz parte do escopo da razdo, como se

acreditava, significa que esta tem um alcance limitado.

33



Hume, assim como os filosofos modernos em geral, supbe que a razéo é a
faculdade propriamente do conhecimento. Mas, diferentemente dos demais, ele mostra
que ela ndo se estende a todas as areas, pois se limita as questdes puramente
demonstrativas, e que tudo o mais ndo passa de questbes provaveis com estatuto de
crenca. Desse modo, ele divide as operagdes da mente em dois géneros de raciocinio: as
relacbes de ideias e as questdes de fato. Ao segundo género pertencem todos 0s
raciocinios de causa e efeito e de existéncia, mas, como j& indicamos, estes ndo fazem
parte da alcada da razdo. Vejamos, entdo, o0 primeiro género, ja que ele concerne a esfera

da razao.

As relacdes de ideias sdo assim chamadas porque 0s raciocinios surgem a partir
de tais relac6es. Com isso, elas compreendem comparacao entre ideias, entre o acordo e
desacordo delas ou ainda entre a verdade e a falsidade dessa relagdo. Assim, por exemplo,
é verdade que um triangulo é uma figura geométrica que possui apenas trés angulos, da
mesma forma é correta a afirmacdo de que uma linha que contém todos os pontos
equidistantes a outro ponto central € um circulo. Ademais, “as proposi¢des deste género
podem descobrir-se pela simples operagao do pensamento” (HUME, 1999, p.47-8). Essas
podem ser chamadas de analiticas, j& que o predicado estd contido por identidade no
sujeito e, assim, basta desmembrar, por analise, 0 conceito e observar o que nele se
encontra de forma necessaria. Para Hume, as relagdes entre ideias “pertencem as ciéncias
da geometria, da algebra e da aritmética e, numa palavra, toda afirmacdo que é

intuitivamente ou demonstrativamente certa” (HUME, 1999, p.47).

As relacOes de ideias garantem o estatuto de conhecimento aos raciocinios que
dela decorrem. Assim, se elas sdo demonstrativamente corretas, significa que séo
necessarias €, da mesma forma, implicam em conhecimento, pelo menos em termos
humeanos. A faculdade responsavel por esse tipo de conhecimento € a razdo, que opera
sem o auxilio da experiéncia. Hume diz que “as conclusdes tiradas por ela [razdo], ao
considerar um circulo, sdo as mesmas que formaria examinando todos os circulos do
universo” (HUME, 1999, p.61). Isso significa que a razdo opera sem o concurso da
experiéncia, isto é, opera de forma a priori, da mesma forma que as relagdes de ideias,
pois o0 conhecimento de um circulo nos faria chegar as mesmas conclusdes de se examinar
inimeros casos. Monteiro corrobora essa tese ao afirmar que ¢ “relativamente consensual

postular que a razéo classica se constitui, sobretudo, como um poder de razdo dedutiva,

34



ou seja, aquela espécie de razdo a qual Hume atribuia o conhecimento das relacdes de
ideias”. (MONTEIRO, 2003, p.42).

Hume nega a razdo o dominio dos fatos. H& inUmeras passagens sugerindo que
“as causas e o0s efeitos ndo sdo descobertos pela razdo, mas pela experiéncia” (HUME,
1999, p.50), isto é, ndo se derivam dela, e por isso a razdo ndo pode “sem o0 auxilio da
experiéncia, jamais tirar uma inferéncia acerca da existéncia real de um fato” (HUME,
1999, p.50). Os raciocinios causais ndo derivam dela, pois, diz ele, “a transi¢cdo do

pensamento da causa ao efeito ndo se baseia na razao” (HUME, 1999, p.70).

Dessa forma, as conclusdes obtidas pela razéo sao a priori da mesma forma que
as relacBes de ideias e, mais precisamente, as relaces de ideias fundam-se na razdo, ja
que os raciocinios causais ndo fazem parte do seu escopo. Isso fica mais claro quando se
percebe que a razdo € indiferente a repeticdo® e seus raciocinios tém forca de necessidade,
da mesma forma que as relagcdes de ideias. Todavia, 0 mesmo ndo € valido para as
questdes de fato. Assim, Hume estabelece uma cisdo entre 0 que pode ser dito
conhecimento (que se limita basicamente as ciéncias matematicas em geral) e o que pode

ser apenas uma questao provavel (que concerne as demais éareas)®.

A crenga, em Hume, é definida em discrepancia com conhecimento.
Conhecimento e crenga s&o mutuamente excludentes. Cada um tem seu
préprio dominio, no qual o outro ndo pode se intrometer. Um diz
respeito apenas a relagdes de ideias; o outro diz respeito a questdes de
fato e existéncia. O primeiro produz um alto tipo de certeza, mas o outro
diz respeito, mais exatamente, a0 homem como um ser ativo e, portanto,
como um ser moral (KEMP SMITH, 2005, p. 68).

Essa caracterizacdo do conceito de razdo, no entanto, ndo é tdo clara nos textos
humeanos. Isto é, ndo € evidente que exista uma razdo responsavel pelos raciocinios
demonstrativos e que todos os demais raciocinios (causais e existenciais) fazem parte de

outra faculdade que ndo a razdo. Uma das passagens que suscitam essa ddvida é aquela

5> Essa primeira caracteristica da raz3o é um dos principais argumentos usados por Hume para negar a ela
0 escopo das questOes de fato, pois “este tipo de inferéncia [causal] dependia da repeticdo” ja “a
faculdade chamada ‘razdo’ padecia daquilo que se pode chamar uma certa ‘insensibilidade a repeticéo’
ou seja, uma certa indiferencga perante a experiéncia repetida” (MONTEIRO, 2003, p.41).

6 Chibeni em seu artigo Hume e as crengas causais observa que Hume fugiu da abordagem tradicional de
conhecimento, na qual tinha a crenca como apenas um elemento para se chegar ao conhecimento. Este
seria composto por crenga, verdade e justificagdo. Hume, porém, ndo partiu dessa premissa e, com efeito,
para ele, a crenca jamais poderia chegar a ser conhecimento, ou este ser crenga. Segundo Chibeni, Hume
partiu dos textos de Locke para elaborar tal visdo. Apesar de Locke e Hume terem uma nova forma de
encarar o tema, poucos fildsofos depois deles os seguiram. (Cf. Chibeni, 2006).

35



em que Hume afirma: “todos os objetos da razdo ou da investigacdo humanas podem
dividir-se naturalmente em dois géneros, a saber: relacdes de ideias e questdes de fato
(Cf. HUME, 1999, p.47). Trata-se de saber se quando ele fala em razdo, estaria se
referindo a mesma faculdade que é negada explicitamente ao dominio dos fatos? Caso a
resposta seja positiva, tem-se aqui uma contradi¢do. Outra parte intrigante se encontra
tanto no Tratado quanto na Investigacao e diz respeito a secdo intitulada da razéo nos
animais. Nesta parte, Hume mostra que tanto os animais quanto os homens partilham da
mesma capacidade de raciocinar causalmente e que a diferenca entre um e outro € mais
uma diferenca de qualidade do que de género (Cf. MATOS, 2005, p. 152), isto &, o que
muda é tdo somente a complexidade dos raciocinios que os homens sdo capazes de
elaborar em detrimento dos animais. Além disso, ele ainda elenca alguns motivos que
levam a esse distanciamento entre homens e animais. Ademais, Hume continua negando
que os raciocinios causais sejam oriundos da razdo e mesmo assim fala na razédo presente
nos animais ao se referir a como eles raciocinam causalmente. Nado obstante essas duas
passagens, ha outra mais intrigante no Tratado e nela Hume diz que ““a razdo nio ¢ sendo
mais que um maravilhoso e ininteligivel instinto” (HUME, 2009, p.212). Em outras
palavras, a faculdade racional €, na verdade, um instinto, isto €, ela € instintiva e ndo

propriamente racional.

Kemp Smith oferece uma interpretacdo que pode resolver esses impasses. Sobre

a Ultima passagem que se referiu a razdo como um instinto, Smith pergunta:

a razdo, no sentido de razdo analitica, certamente ndo pode ser descrita
como nado-racional; mas se razdo for empregada como o0 nome de certas
crencas Ultimas, cada uma das quais, involuntarias e irresistiveis (...) 0
que impediria ‘raz30’ — razdo no sentido sintético — de ser
fundamentalmente instintiva? (KEMP SMITH, 2005, p. 64-65).

De acordo com Smith, Hume teria elaborado dois conceitos de razdo. O primeiro
¢ analitico (o responsavel pelas relacdes de ideias e, portanto, pelo conhecimento stricto
sensu) e o outro é sintético (no qual se encontram os raciocinios causais e existenciais).
N&o é facil encontrar na obra de Hume passagens explicitas sobre essa interpretacdo, no
entanto, sem ela € muito dificil responder as objecdes acima, sobretudo aquelas que dizem
respeito ao carater instintivo da razdo. Apesar disso, a questdao apresentada por Smith se
impde: o que impediria uma razdo no sentido sintético de ser instintiva? Parece que nada,

pois essa possibilidade é perfeitamente factivel, tanto que Hume indaga: ndo poderia a

36



natureza por si mesma produzir tal efeito (uma razéo instintiva)? (Cf. HUME, 2009
p.212).

Essa interpretacéo pode ser mais bem compreendida com a leitura de The Mind of
God and the Works of Man de Edward Craig. Nessa obra, o autor defende os dois
conceitos de razdo contidos nas obras humeanas e mostra que Hume tentou naturalizar a
razdo que Smith chamou de sintética. Antes disso, Craig substitui a hipotese da razéo

como uma centelha divina pela ideia de que se trata de algo mais natural no homem.

A tese que Craig busca destruir é a da semelhanga com o divino, que se resume
basicamente na afirmacéo de que o homem deve ser considerado como mais uma obra da
criagdo, pois ele seria a imagem e semelhanca de Deus, tendo assim algumas
caracteristicas em comum e entre elas a inteligéncia e, por conseguinte, a razdo. Dessa
forma, seria essa razdo a qual Hume nega o escopo das questdes de fato. Dito em outras

palavras:

Hume toma uma concepgéo historicamente existente de razdo e mostra
que ela ndo tem praticamente nenhuma aplicacdo ao pensamento
humano. Em segundo lugar (...), ela incorpora uma exigéncia da
filosofia dominante da época, a doutrina da imagem de Deus, tomada
em sua versao cognitiva. A razdo é um elemento divino no homem e
assim, deve ser pensada em termos de que pode plausivelmente
produzir infalibilidade (CRAIG, 1987, p. 77).

Segundo Craig, Hume monstra que a razdo, entendida como uma faculdade
infalivel, ndo possuia toda a forca que lhe era atribuida. A partir dessa constatacdo, ele
tentou fundar uma razdo natural, ou em seus termos, instintiva, pois, para Hume, o homem
ndo é mais que um animal sem qualquer privilégio e “ndo, como para Leibniz”, por
exemplo, “um pequeno deus ao lado do grande Deus, mas um grande animal ao lado dos
animais inferiores” (CRAIG, 1987, p. 70)’. Assim, o aspecto divino da razio é rejeitado
e, em seguida, sdo investigados os processos pelos quais as crencas sdo geradas. E

partindo dessa visao que se pode afirmar:

Quando subtraimos o conceito de razdo, como exigido pelo ideal do
insight [tese da semelhanca] resta ainda um fraco (...) conceito de ser
razoavel ou racional (...), aqui o ceticismo de Hume consiste na crenca
de que a Unica coisa que pode ser feita com este conceito de razdo é

7 N3o se pretende aqui aprofundar a tese da semelhanca e buscar fundamentos nas obras humeanas. O
objetivo aqui é tdo somente de mostrar uma interpretacdo possivel que, se correta, parece resolver um
problema, a saber, o do conceito de razao em Hume. Para uma leitura mais profunda, indica-se Edward
Craig, 2004.

37



naturaliza-lo, dar uma explicacdo dele em termos de funcionamento
saudavel normal dos mecanismos de producdo de crencas (CRAIG,
1987, p. 81).

Convem saber se, uma vez aceita a limitacdo imposta por Hume a razdo, sua
filosofia cairia na irracionalidade, pois uma razéo instintiva, naturalizada, que explica o
mecanismo de formacdo de crenca ndo poderia, por exemplo, fazer distincdes entre
crencas (legitimas e ilegitimas). Mas parece nao ser bem assim. Essa razdo naturalizada
é capaz de explicar, como sera visto mais a frente, 0 mecanismo de formacéo de crenga

de forma satisfatoria, pelo menos para os padrées de exigéncia da filosofia de Hume.

A partir disso, pode-se afirmar que Hume tanto modificou o conceito de razéo,
guanto também o manteve. Manteve na medida em gue aceitou a razdo enquanto razdo
dedutiva assim como os fildsofos do sec. XV1II e o modificou quando buscou fundar um
conceito de razdo mais natural (e ndo divino) que, ao mesmo tempo em que é simples e
capaz explicar os raciocinios nos homens como nos demais animais, ndo perde o rigor

que sua filosofia exige.

Monteiro discorda da ideia de que Hume redefiniu a faculdade da razao e também
que ele “tentou produzir um novo conceito de razdo”. Para ele, Hume “limitou-se a
destronar a razdo classica, privando-a de sua posi¢do soberana em filosofia”
(MONTEIRO, 2003, p.43). Craig, como vimos, considera que Hume destronou a razdo
classica, mas foi além disso ao naturalizar essa faculdade e ao explicar o mecanismo de
formagé&o de crenca. Essa faculdade pode ser chamada de razéo instintiva (como Hume a
chama) ou sintética (como Kemp Smith a designa). Essa, alids, Monteiro e o proprio
Hume chamam também de habito. Aqui parece ndo importar muito o nome que se da ao
mecanismo de formacdo de crenca ou a faculdade responsavel pelos raciocinios causais,
pois tanto um como outro estdo a falar desse processo. O que parece importante nas
interpretacdes acima €: Hume nega a razdo, enquanto faculdade puramente dedutiva,
analitica, entendida ainda como uma centelha divina, o dominio dos raciocinios causais.
Tais raciocinios sao oriundos de outro “principio de igual peso e autoridade” (HUME,
1999, p.60) que, como sera visto, tem um caréater naturalistico. E esse, pois, 0 N0osso
objetivo nessa secdo: mostrar qual principio € capaz de explicar satisfatoriamente os

raciocinios causais.

Vale ressaltar aqui que a rejeicdo de Hume da razdo como responsavel pelos

raciocinios causais

38



N&o implica, evidentemente, que a inferéncia causal ndo faca parte do
processo humano de raciocinio; significa apenas que, quando
raciocinamos acerca de questdes de fato, o passo mais crucial e mais
fundamental que leva a proceder a inferéncias indutivas baseadas em
repeticdes observadas ndo € causado por aquela faculdade
‘demonstrativa’ a que ddvamos o0 nome de raz&o, mas por um principio
instintivo a ela irredutivel, ao qual ele prop8e dar o nome de costume
ou habito (MONTEIRO, 1984, p.40).

Ora, vimos que os raciocinios oriundos da razdo tém forca de necessidade e séo
indiferentes a repeticdo. Os raciocinios causais, por sua vez, nem tém forca de
necessidade nem, tampouco, sdo indiferentes a repeticdo, pelo contrario, eles a exigem.
Mas, como a mente ndo é impelida a tal raciocinio por meio da raz&o, entdo deve ser por
outro principio ou faculdade. Resta saber como se pode passar de um fato ao seu correlato
sem o0 concurso de um processo do pensamento racional. Assim, por exemplo, da fumaca
infere-se 0 fogo; do céu nublado, a chuva; da alimentacdo, a nutricdo etc. Essas
inferéncias, de acordo com o que foi visto até aqui, nascem da contiguidade, da

anterioridade da causa e, sobretudo, da conjuncédo constante. Contudo, para Hume,

Visto que todas as vezes que a repeticdo de um ato ou de uma
determinada operagéo produz uma propens&o a renovar 0 mesmo ato ou
amesma operacao, sem ser impelida por nenhum raciocinio ou processo
do entendimento, dizemos sempre que esta propensao é o efeito do
costume (HUME, 1999, p.61).

Isso significa que o costume ou o habito, como se preferir, € responsavel pelos
raciocinios causais, uma vez que é unicamente a repeti¢do dos casos semelhantes que gera
essa propensdo da mente a passar de um fato a seu correlato usual. Diz-se: 0 fogo queima,
mas a Unica justificativa para tal assercéo sdo as experiéncias passadas, afinal, foi a partir
delas que se chegou a tal certeza, ja que ndo pode chegar a essa conclusdo por meio de
qualquer raciocinio a priori. Todos os raciocinios causais estdo fundados nas experiéncias
passadas nas quais se encontraram sempre em conjuncdo, e sem esta ndo haveria
inferéncia causal. Quando se pensa (lembra ou imagina) ou se percebe a fumaga, a ideia
de fogo vem logo a mente de forma imediata e isso unicamente porque em situacdes

passadas estes dois fatos encontravam-se em conjuncao.

A razdo é capaz, apenas em um unico caso, de tirar uma conclusdo com forca de
necessidade da mesma forma que tiraria se examinasse todos os demais, é o caso do
circulo, como ja salientamos. Porém, o mesmo ndo acontece com as questdes de fato, pois
ndo € razoavel que um bebé de poucos meses infira que os corpos caiam se ndo houver

nada que os sustente no ar, por exemplo, ao ver apenas um corpo caindo. Hume faz um

39



experimento mental para mostrar isso ao apresentar a suposicdo de que alguém foi
transportado para este mundo de forma repentina e sem qualquer experiéncia dele (Cf.
HUME, 1999, p.60). Segundo Hume, tal homem, mesmo que com todas suas faculdades
raciocinais perfeitas, ndo poderia fazer inferéncias causais a partir unicamente de um
unico caso. Mas como esse experimento parece um pouco absurdo, pode-se pensar no
caso mais simples. Nenhum cientista sério iria concluir que determinada substancia
quimica é capaz de combater determinada doenca porque em um Unico caso isSO
aconteceu, pois “esta conjuncdo pode ser arbitraria ¢ acidental” (HUME, 1999, p.60). O
cientista tera que ter N casos de éxito para poder fazer a inferéncia de forma convincente.
No entanto, o primeiro caso que deu certo ndo difere em nada dos demais casos
posteriores, e mesmo assim, sé ele, ndo serve para a certeza dos fatos. Deste modo, Hume
considera que € o habito “que explica a dificuldade que temos de, em mil casos, tirar uma
conclusdo que ndo somos capazes de tirar de um s caso, que nao discrepa em nenhum
aspecto dos outros” (HUME, 1999, p.61). Posto isso, ele afirma que “todas as inferéncias
tiradas da experiéncia sdo efeitos do costume e nio do raciocinio” (HUME, 1999, p.61).
Ora, se fosse do raciocinio, poder-se-ia prescindir dos demais casos e confiar cegamente
no unico caso observado e, com isso, ter a certeza de forma inequivoca de que

determinada substancia combate determinada doencga. Este, porém, ndo € o caso.

As inferéncias causais ndo sdo um efeito do raciocinio ou dos processos racionais,
pois a razdo atua sobre a relacdo de ideias; além disso, tais inferéncias sdo espontaneas e
naturais. E mais, muitas inferéncias sdo inevitaveis, basta um fato se fazer presente (a

memoria ou aos sentidos) para que o seu correlato seja esperado. Assim, Hume diz

como o espirito tem encontrado em numerosos casos que dois géneros
guaisquer de objetos — a chama e o calor, a neve e o frio — sempre
tém estado em conjuncdo, se, de novo, a chama ou a neve se
apresentassem aos sentidos, o espirito é levado pelo costume a esperar
calor ou frio, e a acreditar que esta qualidade existe realmente e que se
manifestaria se estivesse mais proxima (HUME, 1999, p.64).

Segundo Hume, isso é tdo natural quanto alguém sentir-se feliz por receber um
elogio ou raiva por ser vitima de uma injustica. Da mesma forma que tais sentimentos séo
independentes de qualquer processo racional, as inferéncias causais também o sdo. Pois
do contrario, qual seria 0 argumento capaz de justificar que uma crianga ou até mesmo,
para ser mais radical, um animal usa para inferir que a sensacdo de fome é saciada se

determinados alimentos forem ingeridos? Afirmar que essa inferéncia escapa ao

40



entendimento da crianca significa reconhecer que ndo ha tal raciocinio, pois a propria
crianca foi capaz de realiza-lo sem usar a razdo. Ademais, tal raciocinio, diz Hume, “ndo
poderia ser confiada as falazes deducdes da razdo humana, que é lenta em suas operacdes
e ndo se manifesta, em qualquer grau, nos primeiros anos de nossa infancia e, no melhor
dos casos, no decorrer da vida humana acha-se mais exposta ao erro e ao engano”
(HUME, 1999, p.71). Além dessas consideracdes, ele chega a afirmar ainda que “todas
estas operacOes sdo uma espécie de instinto natural que nenhum raciocinio ou processo
do pensamento e do entendimento é capaz de produzir ou de impedir” (HUME, 1999,

p.64).

Nessa Ultima citacdo ha duas coisas a serem evidenciadas. Primeira, Hume diz que
0s raciocinios causais sdo0 uma espécie de instinto. Aqui se tem uma ponte para a
afirmacdo de que a razao seria um instinto. Assim, como Hume esta buscando explicar o
mecanismo de formacdo de crenca, ou nesse caso mais especificamente, os raciocinios
causais, e Como passou sua obra inteira negando que a razdo fosse a responsavel por eles,
ele s6 pode estar falando de duas razGes, uma analitica, classica, e outra naturalistica,
sintética e instintiva. Caso contrario, Hume estaria incorrendo na mais clara contradicao.
A essa razdo instintiva Hume, posteriormente, deu o nome de habito, que “foi concebido
como uma disposicdo humana caracterizada pela sensibilidade a repeticdo, podendo
assim ser considerado um principio adequado a explicacdo dos raciocinios derivados de
experiéncias repetidas” (MONTEIRO, 2003, p. 41).

O segundo ponto diz respeito a afirmacao de que nem a razdo nem o entendimento
sdo capazes de produzir ou mesmo impedir a espontaneidade e naturalidade das
inferéncias causais mais comuns. Segundo Hume, da mesma forma que a razdo nao pode
gerar um raciocinio causal, ela tampouco poderia impedir a mente de inferir a existéncia
do fogo ao perceber a fumaca, por exemplo. Em outras palavras, 0s raciocinios causais
sdo independentes dos ditames da razdo e a prova disso é que ndo é possivel afirmar com
certeza absoluta que o sol nascerd no préximo dia, pois ndo ha processo racional algum
capaz de provar isso e, no entanto, trata-se de uma crenca bem estabelecida e por mais
gue se admita a possibilidade de o sol ndo nascer, ninguém espera seriamente que isso

aconteca.

Monteiro fez ainda uma observacdo importante sobre o habito, haja vista que, para

ele, Hume teria modificado esse conceito. A mais importante foi a distingdo entre

41



repeticdo e passagem de tempo propriamente dita, pois uma coisa pode ser invariavel
enquanto o tempo passa ou ter minimas repetices em longos periodos de tempo, da
mesma forma que algo pode mudar inimeras vezes em curto periodo de tempo. Em outras
palavras, “em alguns casos a passagem de tempo € o elemento relevante, em outros casos
0 Unico elemento relevante € a repeticdo. E em Hume este Gltimo é o Gnico que conta para
dar significado a seu célebre principio [habito]” (MONTEIRO, 2003, p.45). Segundo
Monteiro, antes de Hume e mesmo depois dele, o habito é entendido como uma
sensibilidade a passagem do tempo, ja em Hume, o que importa é a repeticdo enquanto

conjuncéo constante.

Desse modo, tem-se que o habito é um principio que impele a mente a passar de
um fato a seu acompanhante usual sem o concurso da razdo, isto &, ele associa fatos
distintos. Os raciocinios causais (associacao de fatos distintos), por sua vez, ndo sdo

determinados pela razao e sim pelo habito, o qual aparece como um instinto natural.

Sendo dessa forma, estariam o0s raciocinios mais abrangentes da vida
simplesmente subordinados a um instinto natural, uma vez que foi mostrado n&o ser na

razdo? E além disso, qual estatuto tais raciocinios teriam? Crengas?

42



2 Uma investigacdo acerca da crenca

2.1 Da natureza da crenca

Nessa parte do nosso trabalho nos ocuparemos em esclarecer a natureza do
conceito de crenca presente na epistemologia de David Hume. Antes, porém, de explicar
0 que ela significa, vamos indicar o que ndo a representa. Tradicionalmente, ha trés
possibilidades de explicar o que constitui a crenca. Primeiro, que ela seja uma espécie de
raciocinio; segundo, que ela se estabelece a partir da ordem das ideias e, terceiro, que
equivale a uma ideia particular. Postas essas trés possibilidades, que serdo negadas,
defenderemos a ideia de que a crenca traduz um sentimento ou uma maneira de sentir.
Com feito, a mente concebe ou sente as ideias em que acredita de maneira diferente das
ficcBes. A maneira como a mente sente uma ideia a qual da seu assentimento (crenca) é
mais forte e viva do que a de uma ideia em que nédo acredita. Uma crenga, portanto, é um

sentimento que nasce de uma maneira mais forte e viva de sentir.

Um fato pode sempre ser concebido de forma contréria ou diferente e as ideias
por mais improvaveis que sejam sao concebiveis. Tudo que ndo implique contradicdo
pode vir a ser compreendido, seja algo banal ou miraculoso. No entanto, nem tudo que €
concebivel € crivel. Dessa forma, fica claro que o simples fato de uma ideia ser concebida
ndo garante, por isso, 0 assentimento. Entdo o que faz com que alguém acredite em algo
e nNdo no seu contrario, por exemplo? Ou, mais precisamente, em gue consiste a crenca?
Ora, uma ideia clara ndo garante assentimento, a menos que ela seja simples ou delirante,
esse € 0 caso de ideias como 0 geocentrismo ou de que o &tomo tem um ndmero finito de
partes ou ainda que ele guarda segredos misticos. Todas essas ideias sdo concebiveis, mas
nem todas criveis, pelo menos, ndo para todos. Todavia, ha quem acredite em coisas que
parecem absurdas e, por outro lado, h& quem se mostra incrédulo em relacéo a coisas que
parecem evidentes. Como se pode explicar isso? A pergunta que parece resumir bem esse
problema ¢: “em que consiste a diferenca entre a incredulidade e a cren¢a?” (HUME,
2009, p.124). Essa questdo receberd, inicialmente, trés respostas negativas e a primeira

sera: a diferenca ndo se da por meio de raciocinio ou argumentos.

43



Antes de tudo, cabe esclarecer que o conceito de crenga aqui empregado se refere
as questbes de fato. N&o se pretende aqui abarcar as questes de existéncia. Sabendo
disso, a primeira resposta comegca a ser delineada por tudo ja que foi indicado. As questdes
de fato ndo se baseiam na razdo, por conseguinte, ndo decorrem de raciocinios. Sendo
assim, as crencas tampouco se dao por essa origem. Quando alguém lanca uma pedra no
lago e acredita que pequenas ondas serdo formadas “ndo ha base racional para inferir a
existéncia de um pelo aparecimento do outro” (HUME, 1999, p.60-1). Se a mente néo
chega a essa crencga por meio da razéo e, com efeito, por argumentos ou raciocinios, ela
“deve ser persuadid[a] por outro principio de igual peso e autoridade” (HUME, 1999,
p.60), a saber, pelo habito, como ja foi visto no capitulo anterior. Esse é, pois, o primeiro

motivo.

Um segundo motivo diz respeito a passagem na qual Hume afirma que “a crenga
¢ mais propriamente um ato da parte sensitiva que da parte cogitativa” (HUME, 2009,
p.217) da natureza humana, ou seja, ela antes de qualquer coisa diz respeito aos sentidos,
a sensacdo. A crenga é algo mais propriamente sentido do que pensado. 1sso pode ficar
claro quando observamos que muito frequentemente as pessoas tém crencas sobre as
quais jamais refletiram. Porém, ndo se precisa ir tdo longe, pois basta notar que antes de
alguém tentar justificar ou refutar uma crenca, ela ja se faz presente, ja é sentida, podendo
ou ndo ser avivada por justificativas. Pode-se citar também como exemplo o caso das
criancas que, em seus primeiros anos de vida, sdo capazes de elaborar as mais
surpreendentes relacdes causais, portanto, crencas, sejam elas legitimas ou ndo. E mesmo
que se afirme: as criangas chegam a tais crencas por meio de argumentos, com certeza
ndo se pode dizer o mesmo em relagdo aos animais ndo humanos que, segundo Hume,
possuem apenas uma diferenca de grau comparado aos dos humanos e ndo de qualidade

em seus raciocinios causais. Hume chega a afirmar ainda que a crenca causal

por ser tdo essencial para a conservacdo de todos os seres
humanos, ndo poderia ser confiada as falazes deduc¢des da razéo
humana, que é lenta em suas operacdes e ndo se manifesta, em
qualquer grau, nos primeiros anos de nossa infancia e, no melhor
dos casos, no decorrer da vida humana acha-se mais exposta ao
erro e ao engano (HUME, 1999, p.71).

Isto leva ao terceiro motivo pelo qual a diferenca entre a incredulidade e a crenca
ndo se da por meio de argumentos ou raciocinios, que seria baixissima a influéncia da

razdo no processo de formacao de crencas. A razdo € lenta e se os seres dependessem dela

44



para agir de acordo com o que acreditam, como exemplo, evitar determinados alimentos
ou situacoes, dificilmente eles teriam o mesmo éxito em seus afazeres diérios, haja vista
que se alguém diante de perigo iminente fosse calcular todas as variaveis possiveis que o
circundam, ele, muito provavelmente, seria atingido pelo perigo. As a¢fes oriundas das
crencas nao passam pela faculdade da razdo, ja que elas ocorrem de forma natural e
espontanea e, por assim dizer, séo irrefletidas ou, como ja tido, a crenca é mais um ato da

parte sensitiva que da parte cogitativa da natureza humana.

Vé-se, assim, que a razdo nem produz nem determina crencas (em geral). Mas,
n&o apenas isso, pois ela também ndo pode impedi-las. E o caso da crenca de que o sol
nascera amanhd, que, como vimos, ndo ha argumento légico que justifique tal crenca.
Portanto, ndo ha aqui certezas absolutas e isso vale para as demais crengas mais
fundamentais na vida diarias dos homens. E por isso que Hume chega a dizer que “todas
estas operacOes sdo uma espécie de instinto natural que nenhum raciocinio ou processo
do pensamento ¢ do entendimento é capaz de produzir ou de impedir” (HUME, 1999,
p.64), pois, com base no que ja foi visto, a alternativa, por assim dizer, mais racional para
essas questdes seria a suspensdo do juizo. Mas, nem os bons argumentos que apontam a
fragilidade das crencas mais basicas sdo levados em conta no dia-a-dia, 0 que prova, mais
uma vez, que os raciocinios ndo produzem nem impedem tais crencas®. Ha ainda outro
ponto importante a ser destacado: mesmo que se conceba um determinado argumento ou
ideia de forma clara, isso ndo o transforma necessariamente em crenga. Assim, por
exemplo, alguém pode afirmar que o Brasil se localiza na Europa ou que ha vida
inteligente em Marte, ou mesmo que Hume nunca existiu. Qualquer um compreende
facilmente estas ideias claras, mas poucos lhes dariam assentimento. Isso tudo mostra que

as crengas devem se constituir por meio de uma outra instancia que nao a razao.

A segunda possibilidade que explica a diferenca entre a incredulidade e a crenca
€ que essa se estabelece, segundo Hume, “pela ordem das ideias” (HUME, 2009, p.127),
isto é, de acordo como as ideias sdo arranjadas ou apresentadas a mente. Esta apresentacao
pode se dar, ao que parece, de duas formas: pela distancia no tempo/espaco e pela ordem
do tempo. No primeiro caso, quanto menor for o tempo/espaco que separa uma ideia de

outra, mais crivel ela se torna. Assim, acredita-se mais facilmente que a fome foi saciada

8 |sso talvez explique por que, em muitos casos, por mais forte que sejam os argumentos apresentados,
algumas pessoas simplesmente ndo sdo convencidas.

45



pela comida ha pouco ingerida do que aquela que foi ha muito tempo deglutida, por
exemplo. No segundo caso, se se diz que a fome foi gerada pelo alimento h& pouco
ingerido ou que a saciedade veio antes de o alimento ser tragado, isso torna a crenga muito
mais dificil do que se essas ideias fossem apresentadas na ordem inversa. Ndo parece
restar duvida de que, entendida desse modo, a ordem em que as ideias sdo apresentadas
faz uma diferenca no resultado final, mas ndo é isso que distingue a incredulidade da
crenga, até porque ha inimeros contraexemplos factuais. E o caso de quem acredita que
0s homens e os dinossauros conviveram juntos, mesmo contra todas as evidéncias
geoldgicas, paleontologicas, fisicas, quimicas e bioldgicas etc. mostram o contrario. Ou
seja, independentemente de as ideias serem postas de forma coerentes ou ndo, isso ndo é

determinante para a geracdo da crenca.

Um segundo elemento utilizado contra a tentativa de se explicar a diferenca entre
incredulidade e a crenca pela ordem das ideias é a imaginacdo. Se a ordem das ideias
fosse a causa das crencas, entdo poderia se supor que ha uma espécie de cddigo ou arranjo
das ideias que gera as crencas, mas, se fosse assim, poder-se-ia acreditar em quase tudo
produzido pela imaginagdo, uma vez que “ndo ha nada mais livre do que a imaginagao
humana”, pois “cla tem poder ilimitado para misturar, combinar, separar e dividir estas
ideias em todas as variedades da ficcdo e da fantasia imaginativa e novelesca” (HUME,
1999, p.64-5). Dessa forma, bastaria que ela encontrasse a “ordem” exata para gerar a
crenca, 0 que ndo seria dificil, visto seu controle sobre as ideias. Sem ddvida ha casos,
como sera visto mais a frente, em que a imaginacao gera crencas, portanto, a questao ndo
é essa, mas sim de saber por que algumas ideias geradas pela imaginacdo produzem
crenga enquanto outras ndo. A ordem das ideias estd descartada dessa alternativa, pois ha
inimeros casos que independem da ordem em que as ideias sejam apresentadas, elas
jamais produzirdo assentimento, é o caso, por exemplo, da ideia de que ha vida aquatica
inteligente no Sol ou que as baleias passem a voar sem asas. Com isso, fica mostrado que

a crenca ndo se estabelece por meio de raciocinios nem pela ordem das ideias.

A terceira e Ultima resposta negativa a questdo considera que a crenca ndo é uma
ideia particular. O argumento anterior também cabe aqui: se a crenca fosse uma ideia
particular, entdo a imaginacdo poderia anexa-la a qualquer outra ideia e assim gerar o
assentimento, inclusive nas questdes mais miraculosas (Cf. HUME, 1999, p.65). Esse,
porém, ndo é o caso, ndo esta ao alcance da imaginacédo tornar criveis as ideias mais
improvaveis. E, mais uma vez, o fato de a imaginacdo poder gerar crenca ndo significa

46



que ela seja capaz de explicar a diferenca entre a incredulidade e a crenca. Ademais, a
questdo se impde: por que algumas ideias oriundas da imaginagdo ganham assentimento

e outras ndo?

O segundo argumento contra a tese de que a crenca é uma ideia particular e, com
efeito, pode ser anexada a outras ideias, gerando, por isso, assentimento, consiste no fato
de que se a crenga fosse uma ideia particular, ela acrescentaria algo a outra ideia, o que
ndo ¢ o caso. Eis por que, diz Hume, “quando pensamos em Deus, quando pensamos nele
como existente, e quando cremos que ele existe, a ideia dele nem aumenta nem diminui”
(HUME, 2009, p.123). Noutra perspectiva, se se acrescenta a ideia de um fruto uma
segunda cor, cheiro, sabor ou textura, ela sofre uma modificacdo, ou seja, algo lhe é
acrescido, portanto, hd um aumento de suas propriedades, mas ela em nada é modificada

se se acredita nela ou ndo.

Uma vez apresentados os trés argumentos negativos que defendem que a diferenca
entre a incredulidade e a crenga ndo se da por meio de argumentos, nem “consiste na
natureza ou ordem das ideias” (HUME, 2009, p.127) resta agora apresentar a resposta
defendida por Hume, segundo a qual a crenga ndo é outra coisa sendo um sentimento.
Para ele, “a diferenca entre a mera concepcgao, incredulidade e crenca deve estar nas

diferentes maneiras pelas quais se concebe uma ideia” (MORRIS, 2006, p.81).

Convém, todavia, indagar: por que uma mesma noticia (ideia) produz

assentimento em uma pessoa e n3o em outra?® Ora, uma vez que as ideias sio

? Para Hume, no que concerne as questdes demonstrativas oriundas das relagdes de ideias é facil explicar,
pois “nesse caso, a pessoa que manifesta seu assentimento ndo apenas concebe as ideias de acordo com
a proposicdo, mas é necessariamente determinada a concebé-la dessa maneira particular, seja
imediatamente, seja pela interposicdo de outras ideias” (HUME, 2009, p.124). Noutra passagem ele é
ainda mais enfatico ao afirmar: “as demonstra¢des ndo sdo como as probabilidades, em que podem
ocorrer dificuldades (...). Se for correta, uma demonstracdo ndo admite a oposicdo de nenhuma
dificuldade, se ndo o for, ndo passa de um mero sofisma e, consequentemente, jamais pode conter uma
dificuldade. Uma demonstragao ou é irresistivel, ou ndo tem forga alguma” (HUME, 2009, p.57). Posto
isso, fica claro o uso de Hume da distingdo entre juizos analiticos e sintéticos.

Ha, porém, uma passagem em seu Tratado que suscita uma interrogacdo sobre essa questdo, diz ele:
“nenhum algebrista ou matematico é tdo versado em sua ciéncia a ponto de depositar plena confianca
em uma verdade assim que a descobre, ou de considera-la algo mais que uma mera probabilidade. Sua
confianca cresce toda vez que refaz as provas; e cresce ainda mais com a aceitagdo dos amigos...” (HUME,
2009, p.214). Ora, se as questGes matematicas sdo demonstraveis, portanto, irresistiveis e mais ainda,
distintas das probabilidades que ndo trazem consigo a evidéncia de sua verdade, como Hume pode dizer
gue nem mesmo uma verdade matematica é aceita com a forga que deveria ter em sua primeira apari¢do?
De duas uma, ou Hume estd cometendo uma contradicdo ou ele estava deixando implicita que a fronteira
entre o analitico e o sintético é fugidia, imprecisa, como Quine fez mais tarde em sua obra Dois Dogmas
do Empirismo.

47



apresentadas na mesma ordem, s@o as mesmas e sdo compreendidas da mesma forma, por
que uma pessoa acredita nelas e uma outra ndo? A mente é livre para conceber ambos 0s
lados (verdade/falsidade) da mesma questdo. A resposta entdo parece ser: depende da
maneira como se concebem as ideias. As ideias que produzem crenca sdo concebidas de
forma diferente, ou melhor, elas séo sentidas de forma distinta daquelas em que nédo se

acredita. Assim, uma é sentida de tal forma que se torna crenca e a outra, nao.

Jé foi visto que as percepgdes da mente ou séo ideias ou impressdes e que elas se
distinguem por sua forca, sendo as ultimas mais fortes que as primeiras. Dessa forma,
para Hume, “se quisermos alterar de algum modo a ideia de um objeto particular, a Gnica
coisa que podemos fazer ¢ aumentar ou diminuir sua forca e vividez” (HUME, 2009,
p.125). Sendo a crenga uma percepcéo da mente, ela deve ser uma ideia ou uma impressao
ou ainda uma “combinagdo” de ambas. Para Hume, ¢ claro que “a ideia de um objeto ¢
uma parte essencial da crenga que nele depositamos, mas nao ¢ tudo” (HUME, 2009,
p.123). Ademais, que a crenga seja uma ideia isso ja foi descartado. Também néo se trata
de uma impressao, pois, se fosse, tudo que fosse objeto da sensacéo geraria assentimento,
0 que ndo é o caso. A crencga nasce de uma maneira particular de conceber uma ideia que
é sempre mais forte que uma simples ideia. Quando duas pessoas leem a mesma noticia
e apenas uma acredita no que &, a variavel deve estar em quem leu e ndo na noticia. Quem
acreditou sentiu a noticia de uma forma diferente da pessoa incrédula. Essa diferenca, de
acordo com a teoria das percep¢des de Hume, decorre da variacdo da forca e vividez das
ideias, j& que estas sdo concebidas com mais ou menos forga. “Sendo assim, como a
crenga nao faz sendo variar a maneira como concebemos um objeto, ela s6 pode conceder

a nossas ideias uma forga e vividez adicionais” (HUME, 2009, p.125).

A crenga, para Hume, “¢ uma maneira particular de formar uma ideia” (HUME,
2009, p.126) e essa maneira se da por uma “forga, vividez, solidez, firmeza, ou
estabilidade superior” (HUME, 2009, p.126). Apesar dos termos pouco filosoficos e da
dificuldade que o préprio Hume tem de explicar o que seja essa maneira de sentir, ele diz
que “seu nome verdadeiro e apropriado ¢ crenga” (HUME, 2009, p.127) e “contanto que
concordemos acerca dos fatos, ¢ desnecessario discutir sobre os termos” (HUME, 2009,

p.127). E mais, diz ele,

na filosofia, ndo podemos ir além da afirmacdo de que a crenca é algo
sentido pela mente, que permite distinguir as ideias do juizo das fic¢Ges
da imaginacdo. A crenca da a essas ideias mais forca e influéncia; faz

48



gue parecam mais importantes, fixa-as na mente; e as torna os
principios reguladores de todas as acdes (HUME, 2009, p.127).1°

Com efeito, a diferenca entre a crenca e a incredulidade é, pois, a maneira pela
qual as ideias sdo sentidas ou concebidas. A maneira de sentir é algo subjetivo. A vividez
superior da crenca é a parte objetiva do processo. No entanto, o que produz ou ndo a
vividez da crenca é algo, ao que parece, subjetivo. Aqui surge um problema sério, pois se
“crenca é algo sentido pela mente, que permite distinguir as ideias do juizo das fic¢des da
imaginacdo” isso significa que ndo existem crencas em ficgbes? Isso significa que toda
crenca, por isso, ndo pode jamais ser uma ficcdo? Ficcdo aqui no sentido de crencas
novelescas, ilegitimas. De acordo com o que foi visto, parece que ndo, justamente por
causa dessa subjetividade. Dessa forma, como a crenga se distingue das ficgoes, e como
ndo é possivel acreditar em ambas a0 mesmo tempo, conclui-se que ndo ha crenca em

ideias ficticias. Até porque, como diz Michael M. Gorman em Hume’s theory of belief

acreditar-que-P é diferente de meramente conceber-que-P, ndo pelo
contetdo de P, mas em fungdo da maneira que P é concebido. Se uma
ideia é concebida de maneira suficientemente viva e forte, entdo a ideia
é uma crenga. (1993, P. 91).

Essa objecdo s6 mostra que esse critério usado preliminarmente por Hume é falho.
Todavia, ele ndo € tdo ruim quanto parece, pois é verdade que cada um que acredita em
determinadas ideias ndo as tém como ficgdes. Um individuo pode até levantar davidas,

mas enquanto acredita, ele as tem como sendo verdadeiras. Ndo cabe aqui ainda mostrar

10 A crenga tem tanta influéncia que “se uma pessoa senta-se para ler um livro como se fosse um romance,
e outra como se ele fosse uma histdéria verdadeira, é claro que elas recebem as mesmas ideias, na mesma
ordem; e a credulidade de uma e a incredulidade da outra ndo as impedem de atribuir exatamente o
mesmo sentido a seu autor. As palavras deste produzem as mesmas ideias em ambas, mas seu
testemunho ndo tem sobre elas a mesma influéncia. A segunda tem uma concepg¢do mais viva de todos
os incidentes; entra mais profundamente nos problemas dos personagens; representa para si mesma suas
acles, carater, amizade e inimizade; chega até a formar uma nogao de seus tragos, aparéncia e modos.
Ao passo que a primeira, como ndo da crédito ao testemunho do autor, concebe todos os detalhes de
maneira mais fraca e languida, e, se ndo fosse pelo estilo e habilidade da composi¢do, ndo conseguiria
extrair da obra quase nenhum prazer” (HUME, 2009, 127-8). Isso é facilmente observado, sobretudo, em
questdo de religido e prodigios em geral, pois se um livro sagrado de uma determinada religido for
apresentado a um cético ou mesmo a um fiel de uma outra seita, estes muito provavelmente ndo irdo,
em geral, acreditar nos relatos, isso porque de inicio ja foi rejeitado que o livro esteja de acordo com os
fatos julgados corretos por cada um. Mas, se um livro reforga a fé do crédulo, este provocard as mais vivas
concepgOes dos relatos. Talvez seja essa a explicagdo do porqué de muitos buscarem ler apenas e tdo
somente os temas de suas predile¢es e, mais que isso, de lerem quase que sé os textos que reforcam as
crengas preexistentes. Quando se vai ler algo que questiona as crengas prévias, o normal é que o texto
seja lido com desconfianca, ndo produzindo quase nenhum efeito. E por isso também que aqueles com
tendéncias supersticiosas, céticas, empiristas, liberais ou conservadores se tornam cada vez mais como
tais.

49



como sao possiveis crencas legitimas. Esta resposta ficara para o proximo capitulo. O que

se faz importante nesse momento é entender melhor a natureza da crenga.

A crenca nasce a partir da concepcdo particular de uma ideia e como a Unica
alteracdo que uma ideia pode sofrer concerne a sua forca e vividez, uma crencga “pode ser
definida mais precisamente como uma ideia vivida relacionada ou associada com uma
impressao presente” (HUME, 2009, p.125). Em geral, é a impressdo de determinado
objeto que leva a mente ao seu correlato ou ao seu efeito habitual. Quando alguém se
depara com a impressdo de fumaca, como ja vimos, a ideia vivida do fogo vem logo a
mente como sua causa. Essa associagdo entre percepgdes gera também a crenca entre uma
ideia e outra, isto é, acredita-se que de fato a fumaca é causada pelo fogo, mesmo que este
néo esteja ao alcance dos sentidos. Ou, em outras palavras, acredita-se que essas duas

percepcoes distintas (fumaca e fogo) estdo em conexao.

A concepc¢do acima de crenca exige uma ideia vivida, uma associacdo e uma
impressao presente. Como visto, a ideia de um objeto é parte essencial da crenca, mas ela
ndo se resume a isso, ja que é preciso também uma impressao presente que, pelo principio
de associacdo, vai liga-la a uma ideia vivida, tornando-a, assim, uma crenca. Desse modo,

segundo Hume,

todas as vezes que um objeto se apresenta & memdria ou aos sentidos,
pela forca do costume, a imaginacdo € levada [pelos principios de
associacdo] imediatamente a conceber o objeto que lhe esta
habitualmente unido; esta concep¢do é acompanhada por uma maneira
de sentir ou sentimento, diferente dos vagos devaneios da fantasia. Eis
toda a natureza da crenca (HUME, 1999, p.65).

E, como afirma Gorman, complementando essa viséo, “a teoria de Hume é que
a crenca é uma ideia concebida de uma certa maneira (com um certo sentimento para a
mente), e que esta maneira (esse sentimento) é o resultado da relacdo da ideia de uma
impressdo” (GORMAN, 1993, p.97).

Pode-se perguntar aqui acerca da importancia da impressao presente. A Resposta
¢: “a mente ndo pode seguir com suas inferéncias ao infinito” (HUME, 2009, p.126), ela
deve ter uma impressao presente para que o raciocinio tenha algum fundamento, pois, do

contrario, se estaria raciocinando a esmo.

Posto tudo isso, tem-se que a mente concebe ou sente as ideias em que acredita de

maneira diferente das ficcdes. A maneira que a mente sente uma ideia a qual da seu

50



assentimento, crenca, torna-se mais forte e vivida do que as ideias em que ndo acredita.

Uma crenga, portanto, é um sentimento que nasce de uma maneira mais forte e vivida.
E como conclui Gorman

Para Hume, entdo, as crencas sdo uma espécie do género de ideias, € 0
que as especifica ndo é nem algo externo a elas, nem algo sobre o seu
contetido. E um pouco a mesma coisa que distingue as impressoes das
ideias, ou seja, sua forca e vivacidade, o seu sentimento para a mente
(GORMAN, 1993, p.95).

Dessa forma, € mais correto dizer que a crenca nem € uma ideia hem uma
impressdo, mas uma percepcédo. Ela ¢ “qualquer percepcdo da mente concebida com um
grau suficientemente elevado de vivacidade, o que quer dizer, qualquer percepcao de que

tem uma sensagdo suficientemente viva para a mente” (GORMAN, 1993, p.95).

Até aqui destacamos a importancia da ideia e da impressdo no processo de
formacdo de crenca, mas falta ainda investigar como se da a associa¢do que faz com que
a impressao chegue a ideia, tornando-a crenca, até porque quando Hume define a crenca
como sendo uma ideia vivida relacionada a uma impressao presente é incompleta visto
que ndo explica o porqué de uma ideia ser avivada. Ou como Morris diz: “uma maneira
que ndo consegue captar o que Hume deseja com sua definicdo — a conexao entre a
impressao que gera a crenga e a propria crenga” (MORRIS, 2006, p.81). Esse serd o ponto

do préximo tépico.

2.2 Das causas naturais da crenca

Pretendemos aqui apresentar os argumentos a favor da tese considerada por Hume
uma maxima da natureza humana que explica as causas naturais de formacao das crencas,
a saber: “quando uma impressao se torna presente a nds, ela ndo apenas conduz a mente
as ideias com que esta relacionada, mas também comunica-lhes parte de sua forca e
vividez” (HUME, 2009, p.128). Podemos ja adiantar que existem trés causas que
permitem essa influéncia das impressdes no processo de formacéo de crencgas, sao elas:
contiguidade, semelhanca e causalidade. Segue-se 0 argumento: uma impresséo transmite
parte de sua forca & ideia a ela relacionada, no processo de formacdo de crenca; essa

transmissdo de forca se d&, de forma natural, apenas pela contiguidade, semelhanca e

51



causalidade. Portanto, uma crenca tem com causa natural apenas a contiguidade, a

semelhancga e a causalidade.

David Hume mostrou que mesmo o mais vago discurso fantasioso, assim como o
mais bem fundamentado, obedece a principios de associacdo de ideias (semelhanca,
contiguidade e causalidade), isto €, sempre que uma percepcao se torna presente a
memoria ou aos sentidos, a mente é levada de maneira natural por estes principios a
conceber as ideias correlatas. Para Hume, esses “sdo os unicos lagos que unem entre si
nossos pensamentos e que engendram a série regular de reflexdo ou do discurso gque, em
maior ou menor grau, se realiza entre todos os homens” (HUME, 1999, p.67).
Analisaremos, a seguir, cada um deles separadamente buscando a fim de esclarecer a tese

acima exposta.

Hume defende que quando uma impressao se torna presente, ela ndo apenas faz a
mente convergir a sua ideia natural, mas também comunicar-lhe parte de sua for¢ca. Uma
primeira prova se encontra no principio associativo da semelhanca. Toda impresséo
quando se faz presente pode levar a mente a conceber outra percepgdo que lhe seja
semelhante e, assim, transmitir-lhe também parte de sua forca. Isto €, se duas percepcdes
sdo semelhantes (duas ideias ou uma impressdo e uma ideia), uma pode servir ndo apenas
para levar a mente a conceber a outra ausente, mas também imprimir-lhe parte de sua
vividez. Para clarear o que se esta defendendo, a tese seré dividida em duas. Primeiro sera
analisada a parte que diz que uma impressdo faz a mente convergir a sua ideia correlata
por meio da semelhanca, depois, a segunda parte que afirma que além da associacao, ha

também uma transferéncia de forca e, para tal, alguns exemplos fazem-se fundamentais.

Né&o é dificil aceitar a ideia de que, se uma fotografia (impressdo) de alguém
conhecido, porém ausente, for apresentada a outrem, esta, por sua natural semelhanca
com o fotografado (ideia), fara a mente, espontaneamente, associar as duas percepgoes (a
foto ou a impressdo a pessoa ou a ideia), mesmo que o retratado ndo fosse lembrado ha
décadas. Esse exemplo parece ser bastante plausivel e ajuda a confirmar a tese de que a

semelhanca € uma fonte de associacdo de percepgdes.

Mas, se por um lado a semelhanga faz a mente associar percepgdes, por outro, a
dessemelhanca obstrui completamente a transi¢cdo de uma percepcao a outra. Se alguma

crianca desenhar sua familia, o esperado € que seja um desenho completamente

52



desproporcional e disforme trazendo, talvez, como a unica informagdo mais precisa, 0
namero de parentes. Se tal desenho for apresentado a alguém que conhega a familia da
crianga, essa pessoa muito provavelmente so fard a associacdo por saber que criancas
costumam desenhar seus parentes mais proximos. Mas se varios desenhos retratando
familias forem misturados e alguém tiver que associd-los de forma exitosa a suas
respectivas familias, apenas a probabilidade poderé explicar tamanha faganha. Objetar-
se-a aqui: paraa crianga, o desenho remete a seus pais e, portanto, a mente faz associagoes
mesmo que sejam de percep¢Oes dessemelhantes. Essa questdo pode ser resolvida, no
entanto, pelo principio da causalidade, pois hd uma relacdo causal entre a crianca e 0
desenho e, assim, 0 que faz a mente associar as percep¢des ndo é tanto a presenga ou

auséncia de semelhancas, mas a causalidade que sera analisada mais a frente.

Quanto mais semelhante é o desenho ou a fotografia do retratado, mais fécil
também é a transicdo. O principio da semelhanca é bastante abrangente, pois, por
exemplo, é comum que um sujeito lembre de um artigo, frase ou argumento ao ler outro
sobre 0 mesmo tema, isso porgue o principio da semelhanga aqui pode se fazer presente.
Um riff de guitarra pode trazer a tona outros que lhe sdo semelhantes e assim por diante.
Assim, quanto mais semelhantes forem as percepcdes, mais facil e natural seré a transicéo
de uma a outra. Vale ressaltar que, em todos os casos acima indicados, sempre houve uma
impressdo associada a uma ideia pela semelhanca, causando, assim, a crenca.
Considerando que a semelhanca é um principio de associacdo de percepcdes, isto €, que
uma impressao faz a mente convergir a ideias semelhantes, cabe agora passarmos ao
segundo ponto da tese que afirma: uma impressao transfere parte de sua forca a ideia
oriunda dessa associagao.

No caso do retrato, se alguém ndo lembra ou tem apenas uma vaga lembranca de
um amigo de infancia, por exemplo, sua memoria sera facilmente avivada pela foto e o
que era tdo somente uma ideia languida, ganha agora nova forca, e isso se explica pela
semelhanca que existe entre a impressdo (a foto) e a ideia do amigo. Se ndo houvesse
qualquer ideia essa associacdo jamais poderia se estabelecer. E preciso sempre que haja
uma impressdo presente juntamente com uma ideia e quanto maior for a vividez e a
semelhanga destas, mais facil serd também a transicéo entre elas. VVejamos outro caso: se
alguém nédo lembra de um determinado fato ocorrido, ele podera lembréa-lo ao passar por
algo semelhante em outra ocasido. Nesse caso, mesmo que a lembranca estivesse apagada
em um dado momento, ela ainda poderia ser avivada por uma impressao, desde esta que

53



Ihe fosse semelhante. N&o € incomum que as pessoas passem por isso, pois, por mais que
se tente, a lembranca (ideia) ndo surge, mas depois, por puro “acaso”, uma impressao faz-
se presente e a ideia, até entdo apagada, é avivada e, por conseguinte, lembrada. Desta
forma, pode-se até dizer que, em casos de esquecimentos pontuais, o que talvez falte seja

uma impressao certa— nesse caso, uma semelhante — para aviva-la e fazé-la vir a memoria.

Posto isso, parece ndo haver ddvida de que uma impressao transfere parte de sua
forca a ideia que surge pela associacdo de percepcdes semelhantes. Essa influéncia, no
entanto, ndo se limita a vividez, ja que ela também pode levar a despertar os sentimentos
mais variados, isto é, além do avivamento da ideia, ela pode também reavivar outras
percepcOes a ela relacionadas. Por exemplo, quando alguém se “defronta com o retrato
de um amigo ausente, é evidente que sua ideia € avivada pela semelhanca. E que toda
paixdo engendrada por esta ideia — quer de alegria, quer de tristeza — adquire nova forca
e novo vigor” (HUME, 1999, p.68). Se o retratado passou momentos felizes ou tristes
com este que o recorda, essas emocdes também podem ser avivadas por esta impressao
(foto). N@o cabe aqui falar que sentimentos e paixdes sdo completamente diferentes de
ideias e impressbes e que, portanto, a explicacdo acima é falha, pois se estaria
negligenciando as obras do proprio Hume que afirma que tantos as paixdes e emoc¢oes
ndo sdo outra coisa sendo percepcbes, como ja visto no primeiro capitulo dessa
dissertacdo. Ademais, tal tentativa de refutar a analise ndo condiz com a verdade dos fatos

tendo em vista a forca dos exemplos supracitados.

Pode-se também encarar a questdo de outra perspectiva. Por que a religido
catolica, por exemplo, usa imagens que representam as entidades sagradas e ndo deixam
simplesmente seus fiéis livres para adorar apenas e tdo somente tais entes distantes no
tempo e espaco fisico e, por conseguinte, imperceptiveis aos sentidos? Dito de outra
forma, ndo teriam as representacdes sensiveis dos santos um papel decisivo no
avivamento da fé dos crédulos, tendo em vista a semelhanca que se acredita existir entre
um e outro? Parece evidente que as estatuas, pinturas e até mesmo as representacdes
teatrais tém como objetivo principal ndo a simples decoracdo e entretenimento, mas a
meta de reforcar a f€¢ de quem acredita em tais entidades, pois, segundo Hume, “de outro
modo seriam enfraquecidos se se dirigissem inteiramente a objetos distantes e imateriais”
(HUME, 1999, p.68). A imagem sensivel provoca muito mais avivamento do que a
simples “visdo intelectiva”. O motivo para isso parece ser claro: “os objetos sensiveis
influem com mais vigor sobre a fantasia do que quaisquer outros e comunicam mais

54



depressa esta influéncia as ideias com as quais se relacionam ¢ se assemelham” (HUME,
1999, p.68). As representacGes mais realistas possiveis sdo também as que mais comovem
e fortificam a fé dos crédulos, pois, como visto, quanto maior a semelhanca, mais facil é
atransicdo de ideias e também a transferéncia de forca por parte da impressédo. O resultado
desse processo € observado, por exemplo, depois que os fiéis assistem o filme A Paixao
De Cristo de Mel Gibson. Este filme buscou explorar ao méximo os detalhes de Jesus na
via-crucis: o sangue encobrindo a carne viva ap6s o chicote rasga-la, os tombos causados
pelo enorme peso da cruz e 0 cansaco, 0S pregos que ao perpassarem suas maos
multiplicava os gritos e o sangue, enfim, cada passo que se acreditou necessario para
mostrar o amor de Deus por seus semelhantes foi sofrido pelo seu unico Filho enviado a
Terra. Depois desta encenacdo, os fiéis mais despreocupados e 0s mais fervorosos avivam
suas crencas a tal ponto que nada mais pode abala-la... a ndo ser o tempo (essa impressdo
funciona mais ou menos como um carimbo, é forte assim que impressa, mas se com 0
tempo ndo for reforcada, termina por se apagar). Dessa forma, o catolicismo traz em sua
pratica uma prova inconteste do que estd sendo afirmado aqui: que uma impressdo nao
apenas faz a mente convergir a sua ideia correlata, mas também lhe transfere parte de sua
forca. Nesse caso, a transferéncia e a transicdo se da pelo principio de associacdo de
percepcOes da semelhanca. Assim, sempre que houver uma semelhancga de uma ideia com

uma impressdo presente ai também havera uma crenca avivada por essa semelhanca.

Antes de passamos ao proximo principio, contiguidade, vale fazer uma ressalva
sobre o exemplo acima, pois, ndo obstante a forca explicativa dele, Hume levanta duas
questdes que de alguma forma podem ir contra. Na primeira, ele diz que assuntos como
esse, abstrusos, ndo possuem nenhuma semelhanca com os fatos da vida corrente e que,
assim, eles ndo servem nem para associar nem para avivar ideias. No segundo, ele diz que
em assuntos ligubres como esses, as pessoas so sentem algum prazer porque eles ndo séo
acompanhados de crenga. Ha aqui uma contradi¢do? Em relacdo ao primeiro ponto, Hume
oferece o exemplo da vida pdstuma, mostrando-a como algo sem qualquer relagdo com
fatos da vida e, com efeito, sendo completamente dessemelhante a tudo vivido pelos
homens em seus dias. Mesmo nas mais fortes defesas da vida eterna feitas pelos tedlogos,
diz Hume, “ha que se admitir que as mais fortes figuras retoricas [usadas] sdo
infinitamente inferiores ao tema em pauta” (HUME, 2009, p.144). Tendo em vista essa
completa dessemelhanca entre uma vida postuma e a vida terrena, Hume afirma que os

homens ndo acreditam realmente em tais coisas, pois “como a crenga ¢ um ato da mente

55



decorrente do costume, ndo é de se estranhar que a falta de semelhanca destrua aquilo que
0 costume estabeleceu, diminuindo a for¢a da ideia tanto quanto este Ultimo principio a
aumenta” (HUME, 2009, p.144). Uma prova dessa descrenga disfarcada € a incoeréncia
que muitos fi¢is cometem. Um exemplo claro disso ¢ que: “os catdlicos romanos...
censuram a Conspiracdo da Pdlvora e o massacre de Sdo Bartolomeu, considerando-os
crueéis e barbaros, embora tenham sido planejados ou executados contra aquelas mesmas
pessoas que, sem qualquer escrupulo, eles condenam a castigo eternos e infinitos”
(HUME, 2009, p.145). Em suma, a falta de semelhanca juntamente com a incoeréncia
¢ uma prova de que algumas crengas, mormente abstrusas, sdo ou forcadas ou
inexistentes. Livia Guimaraes ¢ mais precisa e diz que “segundo Hume, por Ihe faltarem
[aos crédulos religiosos] bases causais estaveis e firmes, a crenca religiosa acaba por ser
sentida como quase descrenga” (2011, p. 515) e mais “a experiéncia religiosa descobre
um novo matiz de sentimento que ndo € crenga, mas nao ¢ a descrenca da ficgao” (2011,
p. 523). O segundo ponto levantado acima também corrobora a tese da descrenga ou da
crenca velada sobre temas sem quaisquer semelhancas com os objetos da vida diarias dos
homens. Hume diz que “em questao de religido, os homens tém prazer em sentir medo, e
0s pregadores mais populares sdo os que despertam as paixdes mais ligubres e sombrias”
(HUME, 2009, p.145). A prova disso € que nos assuntos concretos da vida diéaria dos
homens, casos que suscitam terror, medo, angustia e 0s sentimentos mais sombrios, em
geral, sdo evitados. “Somente nos espetaculos dramaticos e nos sermdes religiosos estes
podem dar prazer” isso se explica porque “aqui, a imaginacdo repousa indolentemente
sobre a ideia; e a paixdo, suavizada pela falta de crenga no tema, tem apenas o agradavel
efeito de dar animo a mente e prender a sua atengdo” (HUME, 2009, p.146). Sdo poucos
0S que conseguiriam presenciar outrem ser torturado brutal e lentamente até a morte, no
entanto, quando tal cena se passa em filmes, por exemplo, a aversao diminui e a cena é
mais facilmente acompanhada, isso pelo motivo acima: a paixao é suavizada pela falta de
crenga no tema, isto é, sabe-se que o filme ndo passa de uma encenagdo. Tanto é assim
que os filmes que excitam as paixdes mais fortemente sdo também aqueles que se dizem

baseados em fatos reais. De forma analoga, tendo a crenga no sofrimento eterno pos-

11 Qutro fato que corrobora essa tese é a postura dos fanaticos e fundamentalistas religiosos, mormente,
Islamicos. Eles acreditam que seu profeta, Maomé, julga e condena a perdigao eterna todos aqueles que
zombam de seus dogmas, mas mesmo assim preferem eles mesmos fazerem justica com as proprias
maos. Se eles acreditassem de fato na “justica” do seu Deus, eles entregariam tudo em Suas maos, pois
teriam certeza que a justica seria feita. Em todo caso, até mesmo esses que parecem os mais convictos
de suas predilegdes religiosas ndo acreditam de fato no que dizem crer. Posto tudo isso, podemos até
dizer que ndo mais nada mais hipécrita do que uma crencga religiosa.

56



morte (inferno), quem poderia acreditar de verdade nisso e também ndo viver atormentado
com essa possibilidade? Tanto € assim que, por exemplo, o relato do holocausto causa em
muitos as paixdes mais fortes e variadas 0 mesmo, porém, ndo acontece quando se relata
os efeitos da condenacdo eterna, mesmo sendo infinitamente mais horrendos e cruéis. De
forma analoga é a ideia de paraiso religioso, as benesses de uma viagem terrena sdo, em
muitos casos, mais fortes e influentes, mesmo imensamente menores do que as
prometidas. Posto tudo isso, tem-se uma questdo: se o0s assuntos distantes e
dessemelhantes com a vida sensivel*?, como sdo comuns em matéria de religido, ndo
produzem crengas por esse motivo, entdo como se explica 0 comportamento de muitos
religiosos que, pelo menos aparentemente e com alguma frequéncia, agem de acordo com

0 que dizem crer? Tentar-se-4 apontar essa resposta no préximo topico desse capitulo.

O segundo principio que sera analisado a fim de corroborar a presente tese € o da
contiguidade. Primeiramente, mostrar-se-a que ele é um principio associativo e, em um
segundo momento, que a impressdo também transfere parte de sua forca a ideia no

processo de formacéo de crenca do mesmo modo como o da semelhanca.

A distancia tanto no tempo como no espago enfragquece as percepcdes e o contrario
ndo € menos verdadeiro: quanto mais proximo no espaco e no tempo mais facil também
sera a transicao de percepcdes e vice e versa. Assim, por exemplo, se alguém planeja ir a
Paris, é natural que ideias como de aeroporto, avido, Arco do Triunfo e Torre Eiffel,
venham a mente, isto porque a ideia de avido esta tdo proxima da de aeroporto e a de Paris
com a do Arco do Triunfo e a da Torre Eiffel que torna sempre inevitaveis essas
associacOes. Dessa maneira, coisas que normalmente se encontram em espagos contiguos
sdo lembradas juntas. Quando se pensa em imagens sacras, vem logo a nossa mente as
ideias de igrejas e ndo de laboratdrios de ciéncia, e quando se pensa nestes 0 que vem a
mente sdo tubos de ensaios, microscopios etc. O motivo parece claro: as imagens e as

igrejas sdo coisas proximas e, a0 mesmo tempo, distantes do laboratério e de seus

12 Essa talvez seja também uma explicacdo de porque o ceticismo extremo n3o ganha muitos prosélitos e
mesmo o0s poucos desconsideram suas crengas céticas no dia a dia. As ideias céticas estdo em pleno
contrastes com as experiéncias didrias. Aqueles que argumentam contra a existéncia do mundo exterior,
do tempo, do espaco e de outras mentes buscam, depois de guardar seus livros, os amigos e um lugar
para descansar e passar o tempo. Mas ndo soé as ideias céticas hiperbdlicas, a prépria “filosofia abstrusa,
alicercada numa concepgao que ndo pode penetrar na vida pratica e na agdo, desvanece quando o filésofo
sai da sombra e penetra no dia claro, nem seus principios podem manter facilmente qualquer influéncia
sobre nossa conduta e nossos costumes” (HUME, 1999, P.26). Em suma, a falta semelhanca entre as ideias
e a experiéncia diaria quase que impossibilita as ideias de se tornarem crencas.

57



equipamentos. E essa distancia no espaco que praticamente impossibilita a transicdo de
uma a outra, da mesma forma que a proximidade as tornam quase que inseparaveis. E
claro que isso ndo é de todo necessario, pois pode haver igrejas que possuem laboratorios
e vice e versa, mas ndo € isso que interessa, 0 que importa nesse exemplo é tdo somente
saber que, se duas coisas distintas sdo encontradas com frequéncias juntas, elas também

serdo lembradas em unido, de modo que a experiéncias de tal contiguidade € associada.

Posto isso, parece ndo haver davidas sobre a capacidade de a contiguidade ser um
principio associativo de percepcdes. Dessa forma, resta agora irmos ao segundo ponto,
mostrando que a impressdo que possibilitou associar também transfere parte de sua forca.
No caso da viagem a Paris, se ela for s6 daqui a dois meses, as ideias que vem a mente
referente a ela serdo muito menos vivas do que aquelas produzidas no dia da viagem e
menos ainda do que aquelas vividas na propria Paris, isto é, quanto mais proximo fica a
hora e o local (tempo e espa¢o), mais fortes tornam-se as ideias. O primeiro motivo para
isso €: antes da viagem, o que se tinha era puramente uma associa¢do de ideias que, como
ja foi visto, sdo sempre mais fracas do que as impressdes. Deste modo, muito dificilmente
elas poderiam superar em termos de forca a associagdo entre uma impressao e uma ideia,
j& que “neste exemplo, os dois objetos da mente sdo apenas ideias e ndo obstante a facil
transicdo de uma a outra, esta transicao, por si mesma, é incapaz de dotar de vivacidade
superior quaisquer ideias, porque ela carece de uma impressao imediata” (HUME, 1999,
p.68-9). O segundo motivo é decorrente do primeiro, haja vista que as impressées, quando
se tornam presentes, avivam as ideias a elas relacionadas, isso porque, como ja indicamos,
as impressdes sdo sempre mais fortes que as ideias e estas sdo cOpias daquelas. Para
Hume, “pensar num objeto faz convergir imediatamente a mente ao que lhe € contiguo;
porém, € unicamente a presenca real de um objeto que o transporta com vivacidade
superior” (HUME, 1999, p.68). A impressdo da Torre Eiffel aviva a ideia que se tinha
dela, tornando-a em crencga, pois, como Visto, uma crenga nasce de uma impressao (a

Torre) associada (pela contiguidade, nesse caso) a uma ideia vivida (da Torre).

Da mesma forma que a semelhanga e a contiguidade, a causalidade sera
apresentada primeiro como um principio associativo de percepg¢des e depois como um
principio de transferéncia de sua forca a ideia. Assim, se se aceita a semelhancga e a
contiguidade como principios associativos, é forgoso que a causalidade também seja
aceita, por tudo que ja foi visto nessa dissertacdo. A causalidade é a associacdo de duas
percepcdes distintas, porém, acreditadas como inseparaveis, em conexdo. Toda vez que

58



de A infere-se B como produto, resultado ou consequéncia, tem-se uma relacéo de causa
e efeito estabelecida. Assim, se depois de se langar uma pedra em um lago espera-se que
ondas sejam formadas, esta-se raciocinado causalmente, pois de uma percep¢éo, no caso,
a pedra, inferiu-se outra, ondas, como estando em conexdo. Este é um exemplo de
associacdo que apresentamos no primeiro capitulo desse trabalho. Posto isso, parece ndo
restar davida de que a causalidade é um principio associativo de percepg¢des. Dessa forma,
cabe agora irmos ao segundo ponto, qual seja: mostrar que ela além de relacionar

percepcOes distintas também transfere parte da forca da impresséo a ideia.

Quanto mais curta e proxima € uma relacdo causal mais forte é sua influéncia na
mente. Desse modo, sempre que um objeto for apresentado, a vivacidade que ele pode
transferir & ideia pode ser maior ou menor dependendo, entre outras coisas®?, da relagéo
de causa e efeito. Se uma carta é apresentada, a forca que ela pode transferir deve
aumentar se, por exemplo, se acreditar que ela passou pelas maos de Jesus e, ainda mais,
que ela foi escrita pelo préprio Cristo. Isso porque ha uma relacéo causal entre Jesus e a
carta, isto ¢, tem-se em méaos algo produzido pelo Cristo. A impressdo que a carta provoca
é tdo forte que ela além de associar ambas as percepcdes, aviva também a ideia que se
tem do Messias. Por isso, diz Hume, “os supersticiosos afeitos as reliquias dos santos e
de personagens sagradas procuram, por esta razdo, simbolos ou imagens que possam
avivar sua devogdo” (HUME, 1999, p.69). E por isso também que a Biblia Sagrada é tio
influente, ja que se acredita que ela foi escrita por profetas, apostolos e outras pessoas
inspiradas pelo criador dos Céus e da Terra, isto é, entre ela e o Criador, ha uma ligacao,

uma relagdo causal.

Apo6s mostrar que a semelhanca, a contiguidade e a causalidade sdo principios
associativos de percepcOes e que a impressdo transfere parte de sua forca a ideia no

processo de formacao de crenca, cabe-nos agora fazer duas observacdes sobre elas.

A primeira ressalva diz respeito ao papel da crenca no processo de transferéncia
de forca da impressdo a ideia. Tanto nos exemplos da causalidade, quanto nos da
contiguidade e da semelhanga, a crenca se fez presente previamente para que, nao tanto a
associacao, mas a transferéncia de forca da impresséo, ocorra. No caso da fotografia, ela

sO transmite parte de sua forga a ideia na associacdo porque se acreditava que o

13 £ o caso das paixdes e da imaginacdo, por exemplo, como veremos no préximo tépico desse capitulo.

59



fotografado realmente existe ou existiu. No caso da viagem, se ndo houvesse a crenca de
que o Arco do Triunfo e a Torre Eiffel se localizam em Paris, a associa¢éo néo teria forga.
O mesmo vale para a Biblia Sagrada, pois se o sujeito ndo acredita na divindade nem em
sua inspiracdo divina, ela ou faz a mente convergir a Deus de maneira pouco influente ou
nem mesmo estabelece essa relagdo. A crenca tem que se fazer presente para que a
transferéncia da forca da impressdo se dé, pois se ndo ha crenca na associacdo das
percepcdes distintas, entdo uma ndo pode influenciar a outra. A nona sinfonia de
Beethoven e uma luta de MMA, por exemplo, s@o coisas tdo distintas quanto a prece e 0
milagre ou a fumaca e o fogo, o que as associa, ou ndo, sdo as experiéncias de conjuncoes
constantes. Se a nona sinfonia ndo faz a mente, em geral, convergir a luta ndo é porque
isso seja impossivel, mas simplesmente porque essa crenca ndo foi estabelecida, como foi
0 caso, mesmo que pouco confidvel, da relacdo causal entre a prece e 0 milagre ou, em
um nivel de certeza maior, entre a fumaca e o fogo. Em outras palavras, se nao se acredita
em uma relacéo, seja por qual motivo for, a associacdo entre as duas percepgdes torna-se

fraca ou inexistente.

Desse modo, o0s trés principios de associa¢ao acima passam a ter influéncia a partir
do momento em que a crenca se faz presente. Quando ndo ha crenca, o que pode existir é
uma associacao fragil. Para quem ndo sabe que determinado som é causado por um certo
instrumento musical, no momento em que apenas vé-lo ou ouvi-lo ndo ira associar 0s
dois, porém se houvesse a crenca previa, isto €, se soube-se que aquele instrumento
produz um determinado som, a impresséo de um ou outro avivaria a ideia do seu correlato.

O mesmo vale para os outros dois principios: semelhanca e contiguidade.

Porém, cabe a indagacdo: se a crenca precisa se fazer presente para que a
impressdo transfira parte de sua forca a ideia a ela relacionada, entdo como as primeiras
crencas se estabelecem? Ademais, visto que as primeiras associacfes ndo sdo
acompanhadas de crencas, como a impressao transfere sua forca a ideia sobre a qual ainda
ndo ha crenca? A resposta pode ser: por meio da experiéncia de conjungdes constantes.
A medida em que as associacbes v&o se tornando habituais, suas forcas também v&o
aumentando. A transferéncia de for¢a da impressao ndo é uma condic¢do sine qua non para
a associacao; ela é necessaria, mas ndo € suficiente para gerar crenga. A prova disso é que
muita gente as vezes associa dois fatos estranhos e, no mesmo momento, Sse questiona

sobre a legitimidade da relacdo. A partir disso, fica explicado que as associagdes ndo

60



precisam da crenca para se estabelecer, mas, uma vez existindo a crenca, a associacao se

da de forma espontéanea e forte.

A segunda ressalva concerne ao ponto em que Hume afirma: “descobrimos pela
experiéncia que a crenca surge exclusivamente da causalidade, e que ndo somos capazes
de fazer nenhuma inferéncia de um objeto a outro exceto quando estdo conectados por
essa relagdo” (HUME, 2009, p.137). Ora, se isto esta certo, entdo é falsa a tese defendida
aqui, a saber, que

guando dois objetos estdo conectados por uma dessas relagOes
[semelhanca ou contiguidade] e um deles estd imediatamente presente
a memoria ou aos sentidos, a mente ndo apenas é levada a seu correlato
pelo principio de associagdo, mas, além disso, concebe-0 com uma
forca e um vigor adicionais, gracas a acdo conjunta desses principios e
da impresséo presente (HUME, 2009, p.137)

Segue-se a resposta: tanto a contiguidade quanto a semelhanca auxiliam na relacao
causal, fixando-a mais fortemente. Cabe agora fundamentar essa resposta. Para Hume, ha
dois sistemas de realidade, “o primeiro sistema ¢ objeto da memoria e dos sentidos; o
segundo, do juizo” (HUME, 2009, p.138). O primeiro se resume as ideias e impressdes
da memoria e dos sentidos que se sobressaem as meras ficgdes da imaginagdo, a mente,
por outro lado, percebe que esse sistema esta conectado ao segundo pela rela¢do de causa
e efeito que a determina a passar de um objeto a outro. Em outras palavras, enquanto o
sistema da memoria e dos sentidos é aquele de contato direto, o sistema de realidade do
juizo é todo aquele ndo vivenciado diretamente pelos individuos, isto é, aquele que esta
fora do alcance da memdria e dos sentidos, mas que seu conhecimento se da unicamente
por relatos ou outros meios indiretos. Por exemplo, a vida de Alexandre, o grande e o fim
da biblioteca de Alexandria “ndo sdo sendo ideias; entretanto, por sua for¢a e ordem
inflexivel, derivadas... da relacdo de causa e efeito, distinguem-se das outras ideias, que
sdo meramente fruto da imaginagao” (HUME, 2009, p.139). Dessa forma, “se o objeto
contiguo e semelhante estiver compreendido nesse sistema de realidades [do juizo], ndo
h& ddvida de que essas duas relacBes irdo auxiliar a de causa e efeito, fixando mais

fortemente na imaginagao a ideia relacionada” (HUME, 2009, p.139).

Contiguidade e semelhanca exercem efeito nos processos de formacao de crencas,
mas sdo bem inferiores quando comparados ao da causalidade. Na causalidade, para
Hume, “o pensamento vé-se sempre determinado a passar da impressdo a ideia sem

escolha ou hesitagao” (HUME, 2009, p.140). Ja na contiguidade e na semelhanga, isso

61



ndo ocorre. A mente ndo se vé obrigada a passar da impressdao do aeroporto a ideia do
avido (contiguidade) como se vé forcada a passar da impressdo do comprovante de voo a
ideia de viajar (causalidade). Mas claro que isso ndo significa que a contiguidade e a
semelhanga nao exer¢am qualquer influéncia. Sobre isso, diz Hume: “observou-se que 0S
peregrinos que estiveram em Meca ou na Terra Santa se tornaram para sempre crentes
mais fiéis e zelosos que aqueles que nunca tiveram tal oportunidade”. Como explicagdo
para tal fato, ele completa “a ideia vivida dos lugares passa, por uma transicdo facil, aos
fatos que se supdem terem sido relacionados a ele por contiguidade, e, ao aumentar a
vividez da concepgdo, aumenta também a crenga” (HUME, 2009, p.141). Isto &, as
impressdes que tais lugares proporcionam avivam as ideias que se tinha deles e dos
acontecimentos que dizem ter ocorrido ali. A contiguidade influi na medida em que ela
aviva as ideias dos homens santos que andaram e fizeram historia naguele espaco, pois,
apesar de distante no tempo, o0 espaco € o mesmo. Isso vale para a semelhanca. Nas
relagbes causais, supde-se que todo fogo queima, e a semelhanca aqui se faz presente,
pois é ela que reforca a crencga de que ndo apenas aquele determinado fogo queimou, mas
que todo os objetos semelhantes a ele também queimardo. A semelhanca aqui é forte

porque ela estd acompanhada da causalidade.

Posto tudo isso, cabe agora concluir que uma impressao transmite parte de sua
forca a ideia a ela relacionada, no processo de formagdo de crenca; essa transmissdo de
forca se da, de forma natural, apenas pela contiguidade, semelhanca e causalidade.
Portanto, uma crenca tem como causa natural apenas a contiguidade, a semelhanca e a

causalidade.

Antes de passar ao proximo tdpico, convém destacar inda uma ressalva feita por

Falkenstein, para quem:

Ideias podem variar na vivacidade e consequentemente as crengas
podem variar na forca, o mecanismo responsavel por transmitir
vivacidade da impressdo presente ou memoria Sdo VArios e esses
mecanismos podem trabalhar de forma contraditéria, as vezes
induzindo a crencas conflitantes e, por vezes, atenuar os efeitos de
modo a enfraquecer a forga original da crenca ou mesmo induzir uma
suspensdo dela. Além disso, enquanto alguns desses mecanismos sao
ativados involuntariamente como resultado da percepc¢éo, outros podem
depender de um exercicio deliberado ou intencional das faculdades
mentais envolvidas na obtencdo e processamento de percepgdo:
memoria, atencdo e imaginacgdo (Falkenstein, 1997, p. 32-3).

62



Ha varios mecanismos de formacdo de crencas. Eles podem atuar de inUmeras
formas. Por conseguinte, crencas podem ser formadas de multiplos modos. Isto é, ha
causas intermediarias que auxiliam os principios supracitados no processo de associa¢do
e, por consequéncia, de formacdo de crencas. Contiguidade, semelhanca e causalidade
sdo principios necessarios para explicar o processo associativo, mas nao sao suficientes
para elucidar todo ele. Afinal, por que se acredita em determinada religido e ndo em outra?
Por que algumas pessoas acreditam que determinado sistema politico é melhor que outro?
Aqui os principios acima se fazem presentes, mas nao sao suficientes para explicar tais
crencas. Dessa forma, vale uma investigacdo acerca dessas causas intermediarias que

auxiliam no processo de formacéo de crenca.

2.3 Das varias causas da crenga

Neste tdpico serd aprofundado o problema da legitimidade das crengas mostrando
que ha inumeras maneiras de estabelecé-la. Mostrar-se-a aqui que, além de as crengas nao
poderem atingir o nivel de certeza do conhecimento ou da relacdo de ideias, elas ainda
podem ser formadas nas circunstancias mais banais e de maneira arbitraria, acarretando,
pois, em sua ilegitimidade. Somar-se-do as trés causas ja apresentas no tépico anterior,
outras sete que concorrem no processo de formacdo das crencas. Elas ndo sdo as unicas,
mas serdo suficientes para o fim aqui proposto: mostrar como é facil crencas ilegitimas
se formarem. Segue-se, assim, 0 seguinte argumento: os mecanismos de formacao de
crenca tém que ser criteriosos para se tornar confidveis. Os varios mecanismos de
formacéo das crencas a serem apresentados aqui, além de pouco confiaveis, se sobrepde,
frequentemente, e com certa facilidade, aos mais seguros; logo, as crengas resultantes dos

mecanismos aqui apresentados serdo poucas confiaveis.

Hume ndo elenca de forma organizada e explicita os varios mecanismos de
formagdo de crenga como aqui serdo expostos, por isso, as sete causas que Serdo

apresentadas foram identificadas de passagens diversas de seu Tratado.

O primeiro motivo que pode levar a crencas falsas é o costume ou o habito. Apesar
de ele ser o principio que explica a tendéncia da mente de passar de um fato a outro (ou
a crenca nele), ele pode agir “antes que tenhamos tempo de refletir” (HUME, 2009,

p.134). Isto, segundo Hume, significa que, “a experiéncia passada, da qual dependem

63



todos os raciocinios a respeito de causas e efeitos, pode atuar na mente de maneira téo
insensivel que passa despercebida” (HUME, 2009, p.133-4). Por exemplo, se alguém tem
uma arma em casa e escuta um disparo e gritos é natural que a ideia de tragédia venha a
mente. Assim, as ideias de alguém baleado e de morte tornam-se presentes quase que
simultaneamente. Apesar de provavel a associacdo, tudo pode ter passado tdo somente de
um disparo acidental sem vitimas. Vejamos um outro caso: alguém que é ameacado de
ser langado ao mar e ndo sabe nadar. Aqui é natural que a ideias de afundar e de
afogamento torne-se presente, pois “a ideia de afundar estd tdo intimamente conectada
com a de agua, e a ideia de se afogar com a de afundar, que a mente faz a transicdo sem
o auxilio da memoria” (HUME, 2009, p.134). No entanto, apesar de legitima, essa crenca
pode fazé-lo se afogar ainda mais réapido, pois pode (e normalmente o faz) deixa-lo
desesperado dentro d"agua tornando o corpo mais pesado, além de acelerar batimento
cardiaco e, por conseguinte, exigir mais oxigénio. A explicacdo para essa precipitacao do
habito se da porque em alguns casos os fatos estdo tdo estreitamente ligados que a mente
passa de um a outro sem se aperceber. Em todo caso, fica explicito que o habito pode nos
levar a formulacéo de crencas ilegitimas. Tais tipos de crencas sdo, como se supde aqui,
irrefletidas, ja que elas se fazem presentes quase que inevitavelmente, e isso € 0 mesmo

que dizer: o habito age sem que se tenha tempo de refletir.

Mas, se por um lado a falta de reflex&o pode levar a erros, por outro, ela tampouco
pode garantir acertos. Esse é o segundo motivo. O costume é o principio que explica a
tendéncia da mente de inferir um fato de outro ou, em outras palavras, o responsavel pelas
crengas. Uma crenca é efeito de um habito e este, por sua vez, das experiéncias de
conjuncOes constantes. A partir disso, tem-se que as crencas nascem das experiéncias
costumeiras. Portanto, uma crenga tem que ter essa origem, mas segundo Hume “a
reflexdo pode produzir o costume de maneira obliqua e artificial” (HUME, 2009, p.135)
e, sendo assim, pode gerar crencas ilegitimas. A mente em seus raciocinios causais, que,
como vimos, dependem do habito e das experiéncias passadas, em casos de conjuncoes
firmes e uniformes entre causa e efeito, nunca se volta expressamente para a consideracdo
de experiéncias passadas. I1sso ndo traz grandes problemas, mas ela pode, em casos de
eventos raros e inusitados, por meio da reflexdo, auxiliar o habito e a transicao de ideias
(Cf. HUME, 2009, p.135). Podemos apresentar como exemplo o de um quimico que
obtém um resultado com um Unico experimento. Ele pode gerar uma crenca puramente

acidental resultado da reflexdo que parte da méxima segundo a qual “objetos semelhantes,

64



em circunstancias semelhantes, produzirdo sempre efeitos semelhantes” (HUME, 2009,
p.135). Mas sabemos que nenhum quimico sério daré credibilidade a uma pesquisa tendo
apenas um Unico experimento. Todavia, se isso parece claro para um cientista 0 mesmo

ndo ocorre na vida corrente do sujeito comum em que esse tipo de inferéncia é frequente.

Pode-se objetar que ¢é absurdo supor que a reflexdo leve a erros, pois é exatamente
ela que os corrige. Mas s6 parece, afinal sdo incontaveis os casos em que o raciocinio
pode nos conduzir a enganos, sobretudo, quando se trata de uma reflexdo sem o auxilio
da experiéncia, uma reflexdo, por assim dizer, cega. Ela pode, partindo de algumas
certezas prévias, como visto, se precipitar e, assim, levar a erros. Uma das causas que

podem influenciar nesse ponto é o préximo motivo: a educagéo.

Sobre isso, diz Hume: “embora a educagio seja repudiada pela filosofia, por ser
considerada uma base falaciosa de assentimento a qualquer opinido” (HUME, 2009,
p.148) ela se afigura importante no mundo e, muitas vezes, pode prevalecer sobre a
experiéncia. Entenda-se aqui a educagdo em seu sensu lato como o somatorio de todos o0s
ensinamentos passados de geracdo em geragdo. Aqui muitas informacgdes podem ser
transmitidas de forma imprecisas, erradas e até mesmo com o intuito de enganar. E o caso,
por exemplo, de algum relato histérico que pode ser repassado de forma imprecisa e/ou
completamente errada, bem como contos supersticiosos que, além de errados, podem ter
o intuito de iludir as pessoas. A educacao ndo sé é uma fonte de crencas, como se sobrepde
a quase todas as outras principais causas, basta observar que a maior parte das crencas de
um sujeito qualquer foi adquirida exatamente por ela. A partir da educacao pode-se chegar
a crengas sobre a histéria do mundo, tanto quanto receitas culinarias, por exemplo. Nao
cabe aqui questionar sua validade epistémica, mas apenas notar que ela é uma fonte de
formag@o e transferéncia de crengas. E “embora a experiéncia seja o verdadeiro critério
deste, bem como de todos 0s outros juizos, raramente nos guiamos inteiramente por ela”
(HUME, 2009, p.143), principalmente os homens comuns, mormente, crédulos em
demasia. Isso leva a quarta fonte de crencas falsas.

A credulidade, isto é, “uma fé demasiadamente facil no testemunho alheio”
(HUME, 2009, p.143) é uma fraqueza manifesta na natureza humana, afirma Hume. Os
homens, em geral, tendem a confiar nos relatos de seus amigos, parentes, professores,
lideres além dos noticiarios. Mas ndo sO para assuntos relativamente comuns, pois até

mesmo em “caso de apari¢des, encantamentos e prodigios, por mais contrarios que sejam

65



a experiéncia e a observagdo diaria” (HUME, 2009, p.143) os homens sdo, em geral,
propensos a acreditar em tais relatos. Ninguém vive duvidando de tudo que ouve de seus
interlocutores, nem mesmo daqueles que fazem da mentira seu oficio ndo se desconfia o
tempo todo. Essa propensao da natureza humana fica ainda mais em evidéncia quando os
relatos vém de alguém por quem se tem estima e confianca. Se um cientista afirma que
determinado fato é comprovado cientificamente é quase que inevitavel se acreditar nele,
pois essa afirmacdo tem tanta forca que, em muitos casos, até se dispensa a experiéncia.
Esse € o caso, por exemplo, de afirmacBes como: o Boson de Higgs foi detectado ou que
existem bilhdes de sinapses no cérebro. Assim, da mesma forma que os homens séo
crédulos em relagdo aos cientistas, sdo frequentemente ainda mais em relagdo aos seus

lideres espirituais. Nesses casos, Hume explica que

as palavras ou discursos dos outros tém uma estreita conexao com certas
ideias existentes em suas mentes; e essas ideias também tém uma
conexdo com os fatos ou objetos que representam. Esta Gltima conexao
é em geral muito superestimada, e induz os assentimentos além do que
seria justificavel pela experiéncia (HUME, 2009, p.143).

Posto isso, ndo resta davidas que a credulidade é um dos motivos pelos quais
crencas ilegitimas podem e sdo facilmente adquiridas. Mas ndo obstante isso, a
credulidade pode ser agravada ainda pelas paixdes, pois uma pessoa “é crédula em relagdo
a tudo que alimenta sua paixdo dominante” (HUME, 2009, p.150). Isso é facilmente
observado no dia a dia. Assim, por exemplo, um religioso acredita de pronto em qualquer
relato milagroso, um medroso em qualquer aviso de perigo. Além disso, qualquer relato
mais eloquente e extraordinario tende a ser aceito por muitos, pois, segundo Hume, “o
espanto inicial que naturalmente acompanha seus relatos fantasticos se espalha por toda
a alma, e vivifica e anima a ideia a tal ponto que acaba por torna-la semelhante as
inferéncias que extraimos da experiéncia” (HUME, 2009, p.151), sobretudo quando elas
se encontram em harmonia com outras crencas prévias e quando despertam paixoes.
Hume explica isso da seguinte forma: assim como as crengas tém por efeito “elevar uma
mera ideia a uma posicdo de igualdade com relacdo as impressdes, e conferir-lhe
influéncia semelhante sobre as paixdes” (HUME, 2009, p.150), estas podem, por sua vez,
avivar as ideias, levando ao surgimento de crencas (Cf. HUME, 2009, p.150). Dito de
outro modo, da mesma forma que uma crenca influi nas paixfes (a crenga em uma
sociedade sem classes e propriedades privada traz a tona tanto os sentimentos de alegria

e esperanca quanto o de medo e aversdo) uma paixao pode excitar crengas (0 amor a

66



verdade faz com que muitos acreditem que tudo o que eles amam seja verdade). Alimentar
a paixdo dominante é uma boa maneira de fixar uma crenca e mais, talvez, seja a Gnica*.
Ademais, convém perguntar, como acreditar em algo sobre o qual se é indiferente? Se
uma ideia desperta sentimentos de temor ou esperanca, tristeza ou alegria, ela sé o faz por
ser crenca, haja vista que se nao se acreditasse nela, ela ndo despertaria tais sentimentos
e, por conseguinte, jamais seria uma crenga (Cf. HUME, 2009, p.450). Essa influéncia
mutua se da pela transferéncia de forca da impresséao a ideia, pois, como visto no topico
precedente, uma impressdo associa-se a uma ideia, transferindo-lhe parte de sua forca, e
esta ideia, por sua vez, esta conectada a outras percepcdes (sentimentos, emocgdes) que se
tornam presentes —, por exemplo, o retrato de um amigo ausente faz a mente convergir ao

retratado despertando também os sentimentos a ele associados.

A sexta causa € a imaginacdo. Diz Hume, “a crenca da vigor a imaginacdo, mas
uma imaginacdo vigorosa e forte é, dentre todos os dons, 0 mais apropriado para produzir
crenga ¢ autoridade” (HUME, 2009, p.153). Isso fica muito claro nas criangas que
acreditam quase que em tudo que sua agitada imaginacdo produz. Porém, isso nao
acontece somente com as criancas, ja que todos 0s homens estao sujeitos a se deixar levar
pelas ideias oriundas da imaginacdo, basta que elas tenham certa consisténcia e forma.
Um exemplo é a ideia do paraiso religioso, pois, até que se prove o contrario, ninguém
nunca esteve 14, porém muitos o descrevem e acreditam em sua existéncia. Outro exemplo
mais banal refere-se ao planejamento de algo, uma vez que, nesse processo, a imaginacao
pode criar situacdes que deixam a mente ainda mais crente de que vai tudo acontecer de
acordo com o imaginado (seja bom ou ruim). Isso se explica porque “a vividez produzida
pela fantasia é, em muitos casos, maior do que a resultante do costume e da experiéncia”

(HUME, 2009, p.153)°. A crenca se baseia nessa concepgao superior da ideia e quando

14 Hume chega a dizer que: “a davida ou a suspeita gera perplexidade em seu entendimento, bloqueia sua
paixao e interrompe sua a¢dao” (HUME, 1999, p.151). Isto é, as crengas estdo sujeitas aos sentimentos de
dor e de prazer, ou melhor, as paixdes. Crenca (ideia), quando nova, se for contraria a outras pré-
existentes, traz dor, desconforto, se for favoravel, traz prazer e isto pode ser determinante em sua
aceitagao.

15 Tem-se aqui um problema: como fica a defini¢do preliminar de que “a crenca é algo sentido pela mente,
que permite distinguir as ideias do juizo das fic¢Ges da imagina¢cdo” (HUME, 2009, p.127)? A reposta
parece estar na seguinte passagem, na qual diz Hume: “quando a imaginagao, em virtude de alguma
fermentacgdo extraordindria do sangue e dos espiritos animais, adquire uma vivacidade grande a ponto de
desordenar todos os seus poderes e faculdades, ndo ha como distinguir entre verdade e falsidade. Toda
va ficgdo ou ideia, tendo a mesma influéncia que as impressGes da memaria ou as conclusdes do juizo, é
recebida em pé de igualdade com estas, e age com igual forca sobre as paixdes. Agora ndo ha mais
necessidade de uma impressdo presente e uma transi¢cdo habitual para avivar as ideias. Qualquer quimera
do cérebro é tdo viva e intensa quanto as inferéncias que antes honrdvamos com o nome de conclusGes

67



essa forca advem da imaginacdo e ndo da experiéncia de conjuncdes constantes, tém-se
também, sejam elas legitimas ou ndo, crengas. Vale relembrar aqui que a impressao
transmite parte de sua forca a ideia, pelos trés principios de associagdo, tornando-a em
crenga. No entanto, “este ndo ¢ caso na imaginacao, onde tudo o que acontece ¢ que as
ideias ocorrem em certa cadeia, e nenhuma impressao esta presente para refletir
vivacidade nelas [ideias]” (Falkenstein, 1997, p.39). Isto €, no caso das crengas oriundas
da imaginacdo, a impressdo pode faz-se ausente e, mesmo assim, a crengca pode ser

gerada.

Por fim, a sétima e Ultima causa aqui apresentada que pode gerar crencas. Que a
conjuncdo constante seja a principal fonte de formacdo de crenca ja estd estabelecido,
mas ndo é menos verdade que quando uma mera ideia isolada aparece com frequéncia a
mente, “ela deve gradualmente adquirir forca e facilidade; e, por sua forte influéncia...
distingue-se de toda ideia nova ¢ inusitada” (HUME, 2009, p.146) e, por conseguinte,
torna-se uma crenca. Isso talvez explique porque muitas pessoas que acreditam em
objetos voadores ndo identificados (OVNIs), sempre os identificam no céu ao ver algo
que ndo consegue identifica-lo; o mesmo vale para quem acredita na intervencéo divina,
pois sempre que algo de pouca probabilidade acontece (e que traz consigo algo
considerado bom) é considerado milagre®®. As ideias de OVNIs e milagre, por estarem
presentes com frequéncia na mente de muitas pessoas, acabam por adquirir, por isso, forca
e assumem o lugar de outras ideias que, mesmo sendo mais plausiveis, sdo novas e
inusitadas. Um dos motivos que justificam isso € que, apesar de uma ideia ter uma
impressdo correspondente, ela pode, no entanto, assumir o papel de uma impressdo no
caso em que se acredita em determinada ideia (milagre, por exemplo), mas nao se lembra
de sua impressdo (Deus). Dessa forma, tem-se mais uma causa para formacao de crencas
ilegitimas, tendo em visto que ideias oriundas da loucura ou doencas ou da imaginagdo

novelesca podem ser produzidas ou avivadas por essa causa, isto é, ideias sem impressdes

acerca de questbes de fato; as vezes tdo viva e intensa quanto as proprias impressGes presentes dos
sentidos” (HUME, 2009, p.154). Dessa forma, quando a imaginagdo torna a vividez de suas ideias maior
ou igual aquelas oriundas da experiéncia, ndo ha como distinguir crengas de vas ficgGes, e isso ocorre
quando a imaginagdo se encontra alterada por alguma causa, mormente, fisiolégica. Do contrario, ndo ha
como confundir crengas de ficgGes, pois as primeiras serdao sempre mais fortes, influentes e estdveis do
que as segundas e, além disso, se concebe um fato “diferentemente daquela [sensa¢do] que acompanha
os meros devaneios da imaginacdo” (HUME, 2009, p.662).

16 0 yltimo tdépico dessa dissertacdo tratard de forma mais pormenorizada do tema dos milagres.

68



correspondentes podem ser avivadas por alguma agitacio ou anomalia da mente.'” “Aqui,
nenhuma associa¢do com algum outro objeto ou transferéncia de vivacidade de uma
impressao desse objeto para a ideia esta sendo prevista. A mera repeti¢do da ideia serve

para animar ela [crenga]” (Falkenstein, 1997, p.40).

Como visto, as sete causas acima indicadas, podem, isoladamente, estabelecer
crencas, tornando o problema da legitimidade cada vez mais dificil de ser resolvido, mas,
ndo obstante toda essa problematica, tem-se ainda outro impasse: elas muito dificilmente
atuam de forma isolada. O natural € que elas ocorram em conjuntos e de forma
imperceptivel. Uma crenca pode ser passada pela educacao, agravada pela precipitacéo
do hébito e pela credulidade, além de ser aceita por estar em acordo com as paixdes
dominantes. As possibilidades sdo numerosas e, ao se multiplicarem, abrem espaco
também para as mais variadas crencas, das mais banais as mais espurias. Hume oferece
um bom exemplo disso, ao apresentar o caso de alguém suspenso por uma gaiola de ferro
no alto de uma grande torre. Assim, diz ele, “as circunstancias da altura e da queda tem

tal impacto sobre esse homem que sua influéncia ndo pode ser destruida pelas

Y7 Ficou uma questdo no tdpico anterior a ser respondia, a saber: se os assuntos distantes e
dessemelhantes com a vida sensivel, como sdo comuns em matéria de religido, ndo produzem crengas
por esse motivo, entdo como se explica o comportamento de muitos religiosos que, pelo menos
aparentemente e com alguma frequéncia, agem de acordo com o que dizem crer? A resposta parece ser
essa: a completa falta de semelhanca de determinadas crencas com a vida diaria é, talvez, exatamente o
motivo pelo qual eles buscam, a todo momento, avivarem tais crencas das mais variadas formas: indo as
cerimoOnias religiosas, fazendo ritos, rezando, lendo os livros sagrados, escutando hinos, se cercando de
imagens, usando simbolos como colar, pulseiras, brincos, enfim, buscando nunca se afastar daquilo que
acreditam ser onipresente. Além disso, muitos dos sete motivos acima apresentados ajudam a explicar
tal comportamento, sobretudo a credulidade, a educagdo, a imaginagao e a paixdo, essas quatro causas
juntamente com a contiguidade podem avivar, mesmo que temporariamente, as ideias com quase
nenhuma semelhanga com a vida presente, tornando-as no que se pode chamar de crengas. Hume ndo
considera a crencga religiosa uma crenca de fato, isso pelo mesmo motivo da poesia, pois a vividez
produzida por ela “nunca tem a mesma sensagdo que a vividez que surge na mente ao raciocinarmos” até
mesmo comparando um raciocinio feito “com base no grau mais baixo de probabilidade. A mente
distingue facilmente entre os dois tipos de vividez”. O mesmo ocorre nas paixdes despertadas pela poesia,
elas sdo sentidas de formas diferentes “uma paixdo que na vida real é desagraddvel pode proporcionar
uma grande deleite numa tragédia ou num poema épico” (HUME, 2009, p.154). Em ambos os casos,
poesia e religido, as crencgas produzidas ndo tém a mesma natureza daquelas oriundas do costume e da
experiéncia. Sobre isso Livia complementa fazendo alguns paralelos: “como a loucura, a religido confunde
os limites entre a fantasia e a realidade. Diferentemente de poemas e romances, a forga retdrica tem, por
vezes, o poder de elevad-la ao mesmo nivel que o das crencas provaveis. E, diferentemente do sono e da
febre, a confusdo é duradoura e ndo se explica de todo por referéncia a um estado fisioldgico. A vividez
das ideias religiosas parece oscilar entre a loucura e a poesia, ou entre crenga e descrenga. Com
frequéncia, ela se estabiliza em um estadio intermedidrio” (2011, p.525). Ndo se pretende aqui abarcar
toda a problemadtica que o tema suscita, dessa forma, visto a abrangéncia do tema e sua complexidade,
deixar-se-a para aprofunda-lo em um trabalho futuro, visto esse ndo ser o objetivo central dessa
dissertacao.

69



circunstancias contrarias da sustentacdo e da solidez, que, entretanto, deveriam dar a ele

uma perfeita seguranca”. Isso se explica, segundo Hume, porque

A imaginacdo se deixa levar por seu objeto [altura e queda] e desperta
uma paix&o [medo] proporcional a este [altura e queda]. A paix&o incide
novamente sobre a imaginacdo e aviva a ideia [de queda]. Essas ideias
vividas exerce uma nova influéncia sobre a paixdo, aumentando sua
forca e violéncia. Dessa maneira, a fantasia e os afetos, sustentando-se
mutuamente, fazem que todo o conjunto tenha uma grande influéncia
sobre ele [a pessoa] (HUME, 2009, p.182).

Esse exemplo deixa claro como a imaginacdo e a paixdo podem influir na
causalidade e, dessa forma, ndo apenas formar crencas, mas torna-las influentes. E desde

modo que as outras causas acima podem, juntas, formar crencas.

Além dessas causas acima, ha ainda trés causas apresentadas no tépico precedente
(semelhanga, contiguidade e causalidade). Dessa forma, “héa potencialmente trés tipos
distintos de mecanismo associativo de formacdo de crenga” (Falkenstein, 1997, p.34)
tendo, assim, um total de dez causas que podem produzir crengas. Com certeza, elas ndo
sdo as Unicas, mas podem explicar grande parte dos mecanismos de formacéo de crencas.
Convém esclarecer que nenhuma das dez causas agem de forma isolada, e da mesma
forma que a contiguidade e a semelhanca tornam a causalidade mais forte, esta pode se
tornar mais influente a partir das demais causas. Por exemplo, é passada a informacéo de
que o filho desaparecido foi visto com frequéncia em uma determinada praca. O pai ao
se aproximar do lugar enche-se de esperanca até encontrar um objeto no chdo da praca
que é atribuido ao filho. Esse caso envolve claramente pelo menos a credulidade, paixao,
contiguidade, causalidade e semelhanca que juntos tornam a crenca quase que inevitavel
e mesmo “irrefutavel”, isto €, a crenca de que seu filho estava ali se estabelece e torna-se
inquestionavel. Esse é apenas um caso, mas basta analisar outros que se encontrara pelo

menos uma dessas dez causas envolvendo a crenca presente’®,

Posto isso, o problema da legitimidade da crenca ganha relevo, pois, como vimos
no primeiro capitulo dessa dissertacdo, a crenca é algo completamente diferente do
conhecimento e este é irredutivel aquela. Dessa forma, a crenga é epistemicamente

inferior ao conhecimento, inferior no sentido de o conhecimento ser indubitavel,

18 Em geral, as dez causas aqui apresentadas s3o catalizadores do habito. Todas elas fazem com que o
habito se potencialize e, dessa forma, fique mais receptivo a todo tipo de experiéncias e, por conseguinte,
as crengas oriundas delas.

70



demonstravel, enquanto a crenca € apenas provavel. Além disso, sabe-se agora que ha
inimeros mecanismos de formacao de crenca e que nenhum por si sé garantem qualquer
grau de confianca a crenca. Da mesma forma que a educacao, por exemplo, pode repassar
as ideias mais provaveis, ela também pode transmitir as ideias mais absurdas e 0 mesmo

vale para as demais causas supracitadas.

As crencas tornam-se agora cada vez menos confidveis e tendo em vista o seu
escopo que, como Visto, se estende as mais variadas areas — dos afazeres diérios as
ciéncias empiricas —, isso torna a questdo completamente delicada. Estaria Hume
propondo um anarquismo epistemologico defendendo que nédo héa distingéo entre crengas?
Toda crenca teria 0 mesmo valor epistémico para ele? N&o é dificil responder
afirmativamente a essas perguntas, uma vez que parece evidente que uma crenca para ser
no minimo confiavel, tendo em vista sua propria natureza, tem que se originar de
mecanismos criteriosos e confiaveis, o que ndo é o caso das causas acima elencadas que,
além disso, ainda sdo influentes e se fazem presentes em maior ou menor nimero em

qualquer crenga.

Essa problematica toda se instaura porque se confundem duas questdes
completamente diferentes. O objetivo desse topico foi apenas o de mostrar 0s varios
mecanismos de formacdo de crenca. No entanto, essa questdo suscita uma outra: a
fragilidade epistémica das crengas em razdo das varias possibilidades delas se
estabelecerem. Dessa forma, deve-se esclarecer a questdo: uma coisa € a explicacdo de
como as crencas se estabelecem, outra é como elas podem ser ditas legitimas. Falkenstein
chega a dizer que “o projeto fundamental de Hume era o de explicar as causas que dao
origem as crengas, ndo os motivos que as justifiquem” (1997, p.32). Independentemente
de a educacdo ser considerada como uma base falaciosa de assentimento, ela, no entanto,
prevalece no mundo e, dessa forma, ndo pode simplesmente ser negligenciada. O mesmo
vale para as demais causas apresentadas nesse topico: elas ndo fazem parte de uma teoria
normativa da crenca, isto é, elas ndo foram apresentadas para justificar crencas, pelo
contrario, elas foram apresentadas para explicar esse processo e s6 depois ter meios para
apontar sua legitimidade, ou ndo. Diz Morris sobre isso: “sua discussdo sobre a crenca
parece também ir além da mera descricdo, endossando alguns padrdes de formagéo de

crenga enquanto condena outros” (MORRIS, 2006, p. 80).

71



Com efeito, no préximo capitulo mostraremos que os critérios que podem garantir
legitimidade ou ndo as crencas se encontram fora das causas que as estabelecem e, antes

disse, que existem categorias de crencas que podem ser ditas legitimas.

72



3 uma investigacdo acerca do conceito de prova

3.1 Do estatuto da crenca legitima

Mostraremos neste capitulo que, para Hume, os raciocinios podem ter trés niveis
de certeza: conhecimento, prova e probabilidade. Analisaremos os trés separadamente
para mostrar quais deles podem assumir o estatuto da crenca legitima, isto é, quais dos
trés niveis de certeza podem garantir um grau de exigéncia epistémica elevado o
suficiente para ndo apenas invalidar a tese de que todas as crencas sao ilegitimas, mas
principalmente que permita a possibilidade de crengas legitimas. Segue-se o argumento:
a crenca para ser dita legitima tem que estar livre de duvidas e incertezas. Assim, tanto a
probabilidade quanto o conhecimento ndo garantem esse critério a crenca legitima; no
primeiro caso por estar aguém e, no segundo, por ndo estar no escopo da crencga. Logo,
tendo apenas o conhecimento, a probabilidade e a prova como niveis de certeza nos
raciocinios, conclui-se que as crencgas s6 podem ser legitimas se obtiverem o estatuto da

prova.

Assim, comecaremos pelo conhecimento e pela probabilidade mostrando como
eles ndo podem conferir legitimidade as crengas, isto é, garantir crencas livres de
incertezas. Posto isso, a prova resultara como resposta natural para a pergunta central
desta dissertacdo: como sao possiveis crencas legitimas? Portanto, as crencas poderdo ser

ditas legitimas se tiverem o estatuto de prova.

Ja foi visto no decorrer desta dissertacdo que conhecimento e crenca sdo duas
coisas completamente diferentes e irredutiveis: uma jamais pode se confundir com a
outra, como, ademais, antes se supunha — o conhecimento como uma crenca verdadeira e
justificada. Para Hume, o conhecimento € “a certeza resultante da comparagao de ideias”
(HUME, 2009, p.157) e, dessa forma, é a priori e também demonstrativo, evidente,
diferentemente do que ocorre com as crencgas: probabilidade. Desse modo, nenhuma
crenca pode jamais atingir o mesmo nivel epistémico de certeza que o conhecimento tem.
Por mais que uma crenca seja fortemente embasada (ou legitima), ela nunca poderé atingir
0 grau de certeza de uma relacdo de ideia — conhecimento, segundo Hume. Dessa forma,
por tudo que ja foi discutido nesse trabalho, podemos, aqui, rapidamente excluir a

possibilidade de a crenga legitima adquirir estatuto de conhecimento.

73



Sendo assim, cabe agora fazer uma investigacdo pormenorizada da probabilidade,
a segunda possibilidade de se mostrar como sdo possiveis crencas legitimas. Por
probabilidade, Hume entende “a evidéncia que ainda se faz acompanhar de incerteza”
(HUME, 2009, p.157). Além dessa definicdo (que serd explicada mais a frente), Hume
divide a probabilidade em dois tipos'®, a primeira, “a que se funda no acaso”, e a segunda
“aquela que ¢ resultante de causas” (HUME, 2009, p.157). Analisar-se-4 cada uma
separadamente e, feito isso, a defini¢do acima podera ser esclarecida. O primeiro tipo de

probabilidade é aquela fundada no acaso.

Foi visto no primeiro topico desta dissertacdo que 0s raciocinios causais se
estabelecem, sobretudo, com a conjuncéo constante e de que ndo ha fatos contraditérios.
Dessa forma, qualquer fato €, prima facie, possivel e a mente ndo tem qualquer razéo, ou
mesmo legitimidade, para escolher um em detrimento dos demais. Qualquer preferéncia
a principio é inteiramente arbitraria. No entanto, na medida em que se observa as varias
conjungdes constantes entre os fatos forma-se também a crenca de que determinados fatos
tém necessariamente determinados efeitos, e isso termina por eliminar aquela indiferencga
inicial: que qualquer fato poderia causar ou ser causa de qualquer outro, sem contradicao.
Em outras palavras, a mente, antes da experiéncia, se encontrava em estado de
indiferenga, mas, apds, ela se sente determinada a passar das causas aos efeitos habituais.
Tanto € assim que quando algum fato se faz presente, ele faz convergir & mente o seu
correlato, de tal forma que se isso ndo acontecesse, ela buscaria imediatamente uma
explicacdo (causa, motivo) para tal imprevisto ao invés de supor e aceita que o ocorrido
foi fruto do puro acaso, isto €, que ndo teve qualquer causa determinada. Eis a

probabilidade fundada no acaso: deixar “a mente em seu estado original de indiferenca”

BLimitar-nos-emos aqui a mostrar os dois tipos de probabilidade filoséfica, deixando de lado as
probabilidades nao filosdficas. Estas Ultimas sdo assim chamadas por ndo serem aceitas pelos filésofos.
As probabilidades ndo filoséficas podem ser resumidas as causas apresentadas no tépico do capitulo
anterior “as varias causas das crengas”; em outras palavras, esse tipo de probabilidade é responsavel por
crengas, mas ndo garantem legitimidade a elas. No entanto, vale aqui citar um caso desse tipo de
probabilidade que é a derivada de regras gerais. Ha dois tipos de regras gerais, uma que ele recomenda
que julguemos nossos raciocinios causais e outra “que apressadamente formamos para ndés mesmos, e
que sdo a fonte daquilo que denominamos propriamente preconceito” (HUME, 2009, p.179). Essa ultima
regra influencia nossos julgamentos, mesmo quando sdo contrarias a experiéncia, pois elas sdo formadas
pelo habito e pela experiéncia e apesar de o habito perder forga a cada experiéncia contraria, é raro as
vezes que ele é destruido, principalmente, quando circunstancias importantes permanecem iguais (Cf.
HUME, 2009, p.180). Dessa forma, Hume diz que ha duas espécies de regras gerais, a primeira pode ser
tomada como fonte de preconceitos, enquanto a outra pode servir para julgarmos nossos raciocinios
sobre causa e efeito. Esses dois tipos de regras gerais se opdem, e a primeira, diz ele, costuma guiar o
vulgo, ja a segunda, os homens avisados (Cf. HUME, 2009, p.183). Essa ultima sera analisada no proximo
tépico.

74



(HUME, 2009, p.158). Quando a mente ndo se vé determinada a passar da causa a um
efeito e vice-versa, tem-se ai uma indiferencga, pois o acaso ndo é nada mais do que a
negacao de causas. Este é, pois, o primeiro tipo de probabilidade, mas antes de analisa-la

mais a fundo, faz-se necessario esclarecer o conceito de acaso usado por Hume.

Para Hume, “o acaso em si mesmo ndo € nada de real e, propriamente falando, é
somente a negacdo de uma causa, sua influéncia sobre a mente é contraria a da
causalidade” (HUME, 2009, p.158). O acaso ¢ somente a negacao de uma causa porque
se algo acontecesse por acaso, ele ndo teria nada que o determinasse, isto €, tal fenémeno
ndo teria qualquer causa. Ora, tanto € assim que, supondo o contrario (que ha uma causa
para aquilo que acontece ao acaso), estar-se-ia afirmando que aquilo que ndo tem causa,
na verdade, tem causa e, sendo assim, qual seria a diferenca entre um e outro? Dessa
forma, tem-se que, se 0 acaso fosse algo real, ele seria contrario ao que é causado, ja que,
supor um, elimina o outro. Mas por qué? Além da explicacdo acima, ha também a
suposicdo de que todas as causas sdo necessarias. Primeiro porque, se nao fosse assim,
estar-se-ia supondo que apenas algumas causas sd0 necessarias enquanto outras, nao.
Porém, como visto, sé ha uma ideia de causa e ela supBe a conexdo necessaria. Segundo
porque é completamente impraticavel definir uma causa sem compreender, como
elemento da definico, a conexdo necessaria (Cf. HUME, 1999, p.101). E por isso que
Hume afirma: “admite-se universalmente que nada existe sem uma causa de sua
existéncia e que a palavra ‘acaso’, se examinada com cuidado, é puramente negativa e
ndo designa nenhuma forga real que exista em qualquer lugar da natureza” (HUME, 1999,
p.100). Por esse motivo, sua influéncia é contréria & da causalidade na mente, pois a
causalidade determina a mente a passar de um fato a outro, j& que um fato conhecido
determina a mente a passar a seu efeito habitual. 1sso ndo aconteceria no acaso porque
nele ndo hd nada determinante; nele tudo pode acontecer, at¢ mesmo nada: “faz parte de
sua esséncia deixar a imaginacgéo inteiramente indiferente para considerar a existéncia ou

a inexisténcia daquele objeto que € visto como contingente” (HUME, 2009, p.158).

Dito isso, tem-se agora como analisar de forma mais cuidadosa a ideia de
probabilidade fundada no acaso. Ademais, ela pode ser entendida como aquela condic¢do
prévia a experiéncia em que o fato observado é completamente estranho e inusitado, o
que a torna possivel ter qualquer efeito ou mesmo nenhum e também qualquer uma dessas
possibilidades € indiferente a quem a observa. Se qualquer objeto novo e singular for
apresentado a alguém para que ele se pronuncie sobre qual efeito resultara desse objeto,

75



de que maneira esse sujeito deveria proceder? O natural é que haja uma total indiferenca.
Se for afirmada a superioridade de uma probabilidade em detrimento das demais, a mente
deve supor também que hé algo o determinando e isso € 0 mesmo que supor uma causa
onde ndo foi percebida qualquer causa e, por conseguinte, isso acabaria com 0 acaso.
“Uma indiferenga perfeita e total é essencial ao acaso, ¢ uma indiferenca total jamais pode
ser em si mesma superior ou inferior a outra” (HUME, 2009, p.158). Para ndo ficar na

esfera da abstragdo, convém apresentar o mesmo exemplo utilizado por Hume.

Como ndo é provavel que alguém seja lancado ao mundo com todas suas
faculdades intelectivas perfeitas, sem que tenha qualquer experiéncia dele, como supds
Hume, entdo devemos analisar outro exemplo mais simples utilizado por ele para explicar
seu argumento, para tal, basta “contemplar um tnico dado para compreender uma das
mais curiosas operacdes do entendimento” (HUME, 2009, p.161). Um dado comum tem
seus seis lados com figuras distintas em cada que, ao ser lancado, € impossivel que ele
caia com mais de uma face voltada para cima. As seis faces sdo incompativeis entre si e
todos os lados tém as mesmas chances de se revelarem e nenhum é mais provavel que
outro. O resultado disso € uma completa indiferenca, a mesma que Hume diz ser inerente
a probabilidade ao acaso. Assim, a mente ndo tem bons motivos para acreditar que um
dos lados é mais provavel de se manifestar. Mesmo que acredite nisso, 0s motivos serao
puramente arbitrarios e nada, a ndo ser a probabilidade, que é de um para seis em um
lance, poderia explicar o fortuito acerto. Ademais, supor um dos lados como preferido é
também supor uma causa para isso, isto €, acreditar que ha algo que o fara cair com
determinado lado virado para cima. Essa tendéncia, no entanto, é arbitraria e o natural é
a completa indiferenca sobre o resultado do evento. A explicacdo para isso, segundo
Hume ¢é: a mente, ao percorrer todas as chances, percebe que “a parcela de for¢a que recai
sobre uma [chance] ndo é maior que aquela correspondente a sua propor¢ao com o resto.
E dessa maneira que... a vividez do pensamento, resultante das causas, divide-se e se
fragmenta entre as chances com elas entrelagadas” (HUME, 2009, p.162) gerando, assim,

a indiferenca essencial ao acaso.

Esse exemplo mostra como 0 acaso e a causalidade sdo opostos e que é impossivel
conceber “a combinagdo de chances requeridas para tornar uma chance superior a outra,
sem supor uma mistura de causas entre as chances e a conjuncdo de uma necessidade em
alguns pontos particulares com uma total indiferenca em outros” (HUME, 2009, p.158),
isto é, para se decidir sobre um caso qualquer é preciso tanto que haja necessidade ou

76



causas como indiferenca ou acaso. Ainda recorrendo ao exemplo do dado, para se supor
um lado como preferivel em detrimento dos demais, tem-se que supor 0s restantes como
indiferentes, do contrario ndo teria como se decidir sobre um. Dito de forma mais simples,
se um fato € tido como mais provavel que outro € porque 0 outro ou 0s outros parecem
indiferentes. Tanto € assim que se um dado tiver quatro faces marcadas com uma mesma
figura e as outras duas com outras distintas, a mente tende mais a acreditar que o dado
caird com uma das quatro figuras iguais e ndo com uma das duas outras. E quanto maior
for os lados iguais no dado, mais forte se torna a crenca e menor a indiferenca. E a isso

que Hume chama de “uma combinagao superior de chances” (HUME, 2009, p.159).

Por conseguinte, temos até aqui trés pontos: “que o acaso € meramente a negacao
de uma causa, e produz uma total indiferenca na mente; que uma negagdo de uma causa
e uma indiferenca total nunca pode ser superior a outras; e que, para fundamentar um
raciocinio, € preciso haver sempre uma mistura de causas entre as chances” (HUME,
2009, p.159). Tendo assim apresentado a probabilidade fundada no acaso, cabe agora
apresentar a probabilidade de causas, para, em seguida, sabermos se a probabilidade pode

garantir o estatuto da crenca legitima.

A probabilidade de causas, diferentemente da fundada no acaso, ndo supde que a
incerteza da causa seja atribuida ao acaso, mas sim a uma contrariedade secreta de causas
contrdrias. Isto €, as incertezas que acompanham um ou outro caso podem ser geradas por
uma contrariedade secreta de causas contrarias e ndo por contingéncia presente nas causas
ou pelo acaso. Dito de outra forma, quando um determinado fato usual deixa, em alguma
ocasido, de ocorrer, a explicacdo, a partir da probabilidade de causas, € dada por um

impedimento ou pelas causas contrarias que o impediu.

Indagamos: quando uma méquina ora funciona ora ndo, atribui-se essa oscilagdo
a causas desconhecidas ou a existéncia de contingéncia nas causas? Antes da experiéncia
é impossivel saber. Somente com ela um investigador mais criterioso descobre indicios
que apontam para a existéncia de causas contrarias, isto é, de motivos para tal ocorrido,
ou como diz Hume “pela observacdo de varios casos analogos, os filésofos formam a
maxima de que a conexdo entre todas as causas e efeitos é igualmente necessaria, e que
sua aparente incerteza em alguns casos procede da oposigao secreta de causas contrarias”
(HUME, 2009, p.165); ja um investigador relapso conclui que a oscilacdo é inerente ao
objeto ou que ha causas contingentes. A partir disso, podemos resumir a probabilidade de

77



causas da seguinte forma: quando um determinado fato se torna objeto de incertezas, esta
inseguranca decorre de causas contrarias e ndo do acaso ou de causas contingentes. 1sso
se da porque “uma observagao frequentemente se mostra contraria a outra, e as causas ¢
efeitos nem sempre se seguem na mesma ordem que mostraram em nossa experiéncia
anterior” por este motivo, conclui Hume “somos obrigados a modificar nosso raciocinio
de acordo com essa incerteza e a levar em consideracdo a contrariedade dos
acontecimentos” (HUME, 2009, p.164). Em outras palavras, a probabilidade de causas
ndo é outra coisa sendo a investigacdo acerca da identificacdo de causas provaveis ou
ainda a incerteza de um fato é decorrente da existéncia de causas contrarias. Sabendo

disso, a questdo que se anuncia consiste em saber a natureza da contrariedade.

A contrariedade surge exatamente das observacoes de experiéncias passadas, pois
como 0s raciocinios causais sdo fundados no habito, que € um instinto sensivel a
repeticdo, eles s6 podem ter a forca das experiéncias observadas. Tendo em vista tais
incertas, 0 habito sé pode gerar crengas hesitantes quanto ao futuro. Se no passado 0s
fatos se mostraram incertos devido a acontecimentos duvidosos, as crengas resultantes
dai s6 podem ser fracas. Tanto é assim que quando dois fatos distintos se encontram em
conjuncdo constante e frequentes, a crenca que surge dai é forte e certa e deixa pouco
espaco para davidas. Ademais, como vimos, Sd0 essas experiéncias passadas que nos
fazem criar uma expectativa para o futuro, isto é, nossos raciocinios causais ou crencas
causais oriundos de experiéncias pretéritas sdo lancados para o futuro. Ao tomarem o
passado um padrdo para o futuro, tanto as crengas incertas quanto as certas fazem-se

presentes. Dessa forma, Hume diz,

é evidente que, quando um objeto se faz acompanhar de efeitos
contrarios, nosso juizo se baseia apenas em nossa experiéncia passada,
e sempre consideramos possiveis os efeitos que observamos terem se
seguido desse objeto. E assim como a experiéncia passada regula nosso
juizo sobre a possibilidade desses efeitos, regula igualmente o juizo
sobre a sua probabilidade. E sempre o efeito mais comum que
consideramos como o mais provavel (HUME, 2009, p.166).

Posto isso, cabe agora explicar os motivos que nos levam a tomar o passado padrao
para o futuro e também como que formamos um Unico juizo de uma contrariedade de

acontecimentos passados.

No primeiro caso, ja foi visto que a determinacdo de fazer do passado um padrédo

para o futuro, ou de passar do conhecido ao desconhecido, ndo se baseia na razéo, mas

78



sim no instinto do habito. Sendo assim, cabe explicar como, a partir de varios casos
passados, formamos um Gnico juizo a respeito deles. A questdo é: quando observamos
dois fatos distintos em conjuncédo frequente, de que maneira tornamos cada uma dessas
experiéncias uma imagem unica (crenga), sobretudo quando se observa também ““falhas”
nessas conjungdes? Enfim, de que maneira essa imagem se forma a partir de experiéncias
concordantes e opostas? Quanto a concordancia, Hume oferece duas possibilidades,
primeira: “a imagem do objeto ocasionada pela transferéncia de cada experiéncia
conserva-se isolada, e somente o nimero de imagens se multiplica”; a segunda diz “que
ela se funde com outras imagens similares e correspondentes, dando-lhes um grau
superior de forga e vividez” (HUME, 2009, p.171). Ele desconsidera a primeira por dois
motivos: primeiro, quando uma determinada crenga (imagem Unica) se estabelece, ela é
Unica e ndo varias crencas semelhantes conservadas isoladamente, isto €, ndo é cada
conjuncdo uma crenca fraca e isolada que se junta as demais para formar uma crenca
maior, pelo contrario, uma conjunc¢do frequente entre dois fatos gera uma Unica crenca.
O segundo ponto é decorrente do primeiro, pois, segundo Hume, se houvesse essa miriade
de crencas semelhantes isoladas, elas “apenas distrairiam a mente e, em muitos casos,
seriam numerosas demais para serem compreendidas distintamente por uma mente finita”
(HUME, 2009, p.171). Em decorréncia disso, a crenca formada pela concordancia tem
como explicagdo ndo a multiplicidade de imagens similares, mas sim a unido de cada
imagem singular umas com as outras, tornando-se mais fortes e vividas. Dito de outra
forma, cada observacdo de um mesmo caso ndo gera uma nova imagem, mas “cada nova
experiéncia € como uma nova pincelada, que confere as cores uma vividez adicional, sem
multiplicar ou ampliar a figura” (HUME, 2009, p.168). E desse modo que formamos uma
imagem Unica a partir de experiéncias concordantes. Mas o0 que dizer quanto a

observacdes contrarias?

Acerca da oposicao, isto é, quando dois fatos distintos ora encontram-se em uniao,
ora ndo, a imagem (crenca) se forma a partir da superioridade de um dos acontecimentos
sobre o outro, pois sendo imagens contrarias (o fogo produzindo tanto calor quanto frio)
incompativeis entre si, e ndo podendo o objeto existir ao mesmo tempo ligado a ambas, a
que se sobressair em maior niimero serd também a mais forte, € mais, “a determinacao
que a mente sofre em direcdo a imagem superior possui apenas a forca que resta apos a
subtragdo da inferior” (HUME, 2009, p.171). Esse ponto é extremamente importante para

a compreensdo do tema aqui exposto. Por isso, para melhor apresenta-lo, dividiremos a

79



questdo em trés premissas: primeira, para cada probabilidade ha uma possibilidade
contréria. Segunda, tanto essa possibilidade quanto a probabilidade sdo da mesma
natureza. Terceiro, a crenca que acompanha a probabilidade é um efeito composto.

A primeira premissa € facilmente explicada. Se ndo houvesse uma possibilidade
contraria a uma determinada probabilidade, ter-se-ia aqui uma certeza ou um
conhecimento, pois, como visto, o conhecimento ndo admite contrariedade. Dessa forma,
é inerente a probabilidade (ou as questbes provaveis) a existéncia de possibilidades

opostas. Isso acontece por causa da segunda premissa.

Tanto a probabilidade quanto a possibilidade sdo de mesma natureza, pois,
segundo Hume, “diferem apenas em numero, mas ndo em género” (HUME, 2009, p.169).
A superioridade no numero de chances é o Unico fator apto a dar a um acontecimento
contingente uma superioridade sobre o outro. Isto é, um fato incerto é descoberto pela
experiéncia e enquanto esta ndo apresentar um ndmero superior de chances de um caso
em detrimento de outras possibilidades, a mente continuard indiferente (como visto na
probabilidade fundada no acaso). Ademais, como diz Hume: “a possibilidade que entra
em todo raciocinio desse tipo é composta de partes que sdo da mesma natureza, tanto
entre si como em relagdo aquelas que compdem a probabilidade oposta” (HUME, 2009,
p.169). Dito de forma mais simples, um fato possivel é composto de chances, tanto
concordantes quanto discordantes. E por isso, pois, que a probabilidade e a possibilidade

possuem uma mesma natureza.

A terceira premissa é decorrente da segunda e diz: a crenca que acompanha a
probabilidade é um efeito composto. Trata-se aqui das chances que compdem a crenca
em uma probabilidade. Como visto no exemplo da probabilidade fundada no acaso,
acredita-se com mais facilidade que o dado caird com um dos quatro lados que tem a
mesma figura impressa virada para cima do que com um dos outros dois lados, isto €, a
crenca se forma como consequéncia das experiéncias passadas que formam uma imagem
Unica a partir das chances superiores que também sdo concordantes entre si. Quanto maior
é o nimero de figuras iguais no dado, maior se torna o efeito: a crenga. Dito de outra
forma, “como a crenca que depositamos em um acontecimento aumenta ou diminui de
acordo com o nimero de chances ou experiéncias passadas, ela deve ser considerada um
efeito composto, cujas partes surgem... de um ndmero proporcional de chances ou
experiéncias” (HUME, 2009, p.169).

80



A partir dessas trés premissas, podemos perguntar: como entdo decidir entre uma
crenga e outra? Isto é, quando uma crenca e sua possiblidade oposta se fazem presentes,
como a mente decide entre uma e outra ja que ambas sdo da mesma natureza? A resposta
é. a decisdo ocorre quando uma imagem mais forte de uma das probabilidades se
estabelece. Mas, como isso acontece? Ora, pelas razdes acima indicadas: as chances sdo
contrabalangadas e as superiores unem-se e produzem uma visdo geral e mais forte em
virtude exatamente do maior nimero de causas ou principios dos quais deriva. Sobre isso,

diz Hume:

As partes componentes da probabilidade e da possibilidade, sendo
semelhantes em sua natureza, devem produzir efeitos semelhantes; e a
semelhanca entre seus efeitos consiste em que cada um deles apresenta
a imagem de um objeto particular. Mas, embora essas partes sejam
semelhantes em sua natureza, sao muito diferentes em sua quantidade e
namero; e essa diferenca deve aparecer no efeito tanto quanto a
similaridade. Ora, como a imagem que elas apresentam é, em ambos 0s
casos, plena e integral, e como compreende o objeto em todas as suas
partes, é impossivel que haja qualquer diferenca sob esse aspecto
particular. Nada pode distinguir esses efeitos, a ndo ser uma vividez
superior na probabilidade, resultante da concorréncia de um nimero
superior de imagens (HUME, 2009, p.170).

Vimos que a probabilidade (seja a fundada no acaso, seja em causas) é definida
como “a evidéncia que ainda se faz acompanhar de incerteza”. A partir disso, podemos
indagar se o estatuto de probabilidade é o grau maximo que as crencas na epistemologia
humeana podem atingir. Mas, sera que as crengas legitimas que procuramos em Hume

podem ser apenas evidéncias ainda incertas?

A incerteza decorre de causas secretas e contrarias e de causas supérfluas. As
causas secretas foram, como vimos, aquelas presentes na probabilidade de causas. Causas
supérfluas sdo aquelas que se fazem presentes em determinados fatos, mas ndo séo
necessarias a producdo de um efeito, isto €, fazem-se presentes, mas poderiam ser
excluidas e nada mudaria no efeito. N&o sdo, pois, essenciais®. Quando causas secretas
e/ou supérflua tornam-se presentes, o objeto da crenca torna-se também duvidoso e
quanto maior for o nimero dessas causas, maior também sera a duvida decorrente desta
experiéncia. Dessa forma, para quem, assim como Hume, parte do pressuposto de que
todas as causas sdo necessérias, ndo pode haver crencas firmes e fortes sobre, por

exemplo, o poder da cura espiritual, pois esta causa mostra-se, na maioria dos casos, falha

20 |sto serd trabalhado com mais cuidado no préximo tépico.

81



e, ademais, 0s casos de supostos éxitos podem ser explicados por causas secretas e
contrérias, isso porque se tal cura fosse o caso deveria também funcionar da mesma forma
como os farmacos ou cirurgias tradicionais funcionam: com enorme grau de resultados
positivos (e 0s poucos insucessos podem e sdo explicados por causas contrarias
conheciveis), o0 que ndo é o caso da cura espiritual. A incerteza é inversamente

proporcional ao nimero de experiéncias contrérias.

Assim, a evidéncia que ainda se faz acompanhar de incerteza ndo pode ser o
estatuto de crenca legitima, porque, por exemplo, ndo parece razoavel defender que
crencas oriundas de estatisticas como aquelas presentes nas ciéncias sociais, humanas ou
mesmo meteoroldgicas, por mais embasadas que sejam, possam ser mais confidveis do
que as crencas oriundas da fisica, por exemplo. Para deixar mais claro, crengas como: tal
candidato vencera a eleicdo ou a populacdo terrestre aumentara em um bilhdo em dez
anos ou ainda que amanha fara sol ndo podem ter o mesmo nivel de certeza do que crencas
como: todos os homens sdo mortais ou o sol nascera amanhd ou respiramos oxigénio.
Mas, por qué? Porque as primeiras crencgas, por mais embasadas que possam ser, isto €,
por mais evidéncias que se possa ter para sustenta-las, ainda serdo insuficientes para
garantir certezas, e isso acontece exatamente porque estdo embasadas em causas secretas
e contrarias ou ainda em causas supérfluas, o que ndo ocorre com as outras crencas. No
caso da meteorologia, isso fica claro, pois a dificuldade de previsdes corretas se da devido
aos milhares de fenbmenos naturais que se misturam, anulam-se e ampliam-se nas mais
variadas formas de fendmenos climaticos, isto é, a dificil identificacdo das causas,
decorrente das varias experiéncias contrarias, determina o grau de incerteza dessa ciéncia.

A pergunta entdo que se pode lancar é: mas, afinal, 0 que torna essas crencas diferentes?

A resposta pode ser: ha uma gradacao no nivel de certeza nas crencgas causais que
vai da mais frageis as mais fortes. E isso se explica pelo hébito, pois “como o habito que
produz a associacdo nasce da conjuncdo frequente de objetos, ele deve atingir sua
perfeicao gradativamente, adquirindo mais forca a cada caso observado” (HUME, 2009,
p.163). Uma crianga, por exemplo, que possui um hébito imperfeito, isto €, possui pouca
ou nenhuma experiéncia do mundo, terd, quando for o caso, crencas frageis, visto que
estas terdo como evidéncias apenas poucos casos observados que sirvam para avivar a
ideia a ela relacionada. Ou ainda quando se trata de uma nova descoberta cientifica,
quanto maior for o numero de experimentos concordantes e menor ou, preferivelmente,

nulo os casos contrarios, mais forte sera também o habito e, por conseguinte, a crenca dai

82



resultante e vice-versa. 1sso significa que experiéncias uniformes tornam o habito, por

assim dizer, aperfeigoado.

Isso ndo parece algo dificil de aceitar, visto que “na linguagem corrente, nao
hesitamos em afirmar que muitos argumentos causais excedem a probabilidade, podendo
ser aceitos como uma espécie superior de evidéncia” (HUME, 2009, p.157)?%. Ora, se
alguém afirmasse que € apenas provavel que massa (E=MC?) atrai massa (gravitacdo) ou
que a vida na Terra é baseada no carbono e que sem H20 ela ndo se sustentaria, ele
certamente seria tomado como um louco. “No entanto”, diz Hume, “¢ evidente que a
unica certeza que temos acerca desses fatos ¢ a que a experiéncia nos proporciona”

(HUME, 2009, p.157). Mas, afinal, como as crencas se diferenciam? Hume diz que

Ha certamente uma probabilidade que resulta de uma superioridade de
possibilidades a favor de uma das partes e, a medida que esta
superioridade aumenta excedendo as possibilidades opostas, a
probabilidade recebe um aumento proporcional gerando maior grau de
crenga ou assentimento a parte em que descobrimos a superioridade
(HUME, 1999, p.72).

Ou seja, quando determinados fatos distintos se encontram em conjuncao
frequente, as crencas resultantes dai sdo mais fortes, ao passo que quando as crencgas Sao
fracas é porque ndo houve a superioridade suficiente de uma das possibilidades em
detrimento do seu contrario. Assim, por exemplo, alguém que diariamente enfrenta um
transito intenso na ida e na volta ao trabalho, é natural e esperado que ele acredite que no

préximo dia tudo ira se repetir. 1sso acontece, segundo Hume, porque

Como um grande numero de inspecdes afluem aqui sobre um Unico
evento, elas o fortificam e o confirmam na imaginacéo, engendrando
este sentimento que denominamos crenca; e confere ao seu objeto
preferéncia sobre o evento oposto que ndo é apoiado pelo mesmo
nimero de experimentos e ndo retorna com tanta frequéncia ao
pensamento quando transferimos o passado para o futuro (HUME,
1999, p.73).

Dessa forma, parece evidente que a conjungdo constante ou uma experiéncia

uniforme é essencial a uma crenca forte e firme.

Como vimos no inicio desse capitulo, ha trés niveis de certezas em nossos

raciocinios: probabilidade, conhecimento e provas. Também mostramos que tanto o

2! Excedem, sem, contudo, torna-se conhecimento. Apenas vai além das meras probabilidades, ou, das
evidéncias ainda incertas.

83



conhecimento quanto a probabilidade ndo podem adquirir o estatuto de crencas legitimas.
Dessa forma, essa capacidade cabe a prova. Por provas, Hume entende “os argumentos
derivados da relacdo de causa e efeito, e que estdo inteiramente livres de davidas e
incertezas” (HUME, 2009, p.157)?2. A pergunta é: como uma crenca causal pode ficar

livre de duvidas e incertezas? Através da experiéncia!

Um bom exemplo do que Hume entende por prova é a crenga: o sol nascera
amanha. De acordo com ele, tal certeza jamais poderd atingir o grau de conhecimento ou
ser demonstrada (HUME, 1999, p.48). No entanto, “somente um bobo ou um louco — e
ninguém mais! — pretende discutir a autoridade da experiéncia ou rejeitar este grande
guia da vida humana” (HUME, 1999, p.56). Isto porque, como ja vimos, para Hume, todo
0 raciocinio e toda a conclusdo sobre a relacdo de causa e efeito repousam sobre a
experiéncia (HUME, 1999, p.53). Assim, sabemos que tanto as crengas causais mais
firmes e certas quanto as mais incertas sdo oriundas da experiéncia; as incertezas advém
de causas secretas e/ou supérfluas, isto €, quanto menos uniformes e imprecisas sdo as
experiéncias, menos confidveis sdo as crencas resultantes delas; o contrario também é
verdade: quanto mais uniformes sdo as experiéncias, mais fortes sdo também as crencas
resultantes delas, haja vista que, para Hume, “uma experiéncia uniforme equivale a uma
prova” (HUME, 1999, p.115). E nesse sentido, pois, que Hume parece conceder a
evidéncia causal o estatuto de prova. Mas, convém ainda indagar: hd experiéncias

uniformes e, por conseguinte, crencas com o estatuto de provas? Ao que aparenta, sim!

Um outro bom exemplo é oferecido pela proposi¢do ha uma cadeia alimentar no
mundo animal, isto é, um ser vivo alimenta-se do outro para poder sobreviver. Aqui temos

um grau superior de experiéncias e observacoes a favor dessa crenga, pois

Esta afluéncia de varias inspe¢fes sobre um Unico evento particular
gera imediatamente, por uma inexplicavel disposicdo natural, o
sentimento da crenca, dando primazia a este evento sobre seu
antagonista, que € apoiado por pequeno nimero de inspecdes e recorre
com menos frequéncia ao espirito (HUME, 1999, p.72).

Nesse caso, porém, nem mesmo inspe¢des contrarias se tem, 0 que torna essa
crenca um verdadeiro exemplo de prova, isto €, uma crenca causal livre de davidas e

incertezas. Dessa forma, uma crenga legitima em Hume, para ter o estatuto de prova,

22 Vale ressaltar que as encontram dentro daquilo que é provavel e, portanto, faz parte das
probabilidades. O que as diferenciam é apenas que uma parece exceder a outra. Provas sdo
probabilidades livres de duvidas e incertezas.

84



devera ser balizada por experiéncias uniformes. E experiéncias uniformes sdo possiveis,
pois ele diz que “ha algumas causas que sdo inteiramente uniformes e constantes na
producdo de determinado efeito e ndo apresentam nenhum exemplo de falha ou

irregularidade em seu procedimento” (HUME, 1999, p.72).

Com efeito, ndo resta duvida que ha uma gradacéo que vai da probabilidade mais
incerta (do jogo de azar, da supersticdo popular, do criacionismo) a mais certas e firmes
(que 0 mosquito Aedes aegypt transmite a dengue, que as montanhas sdo causadas pelo
atrito das placas tectdnicas, que o iméa possui dois polos opostos), isto &, a probabilidade
e a prova possuem uma diferenca quantitativa e ndo qualitativa. Quanto menor a distancia
entre essas certezas, mais insensivel ¢ a diferenciagao entre elas. “A diferenca entre esses
tipos de evidéncias é mais facilmente percebida nos graus mais afastados que naqueles
mais proximos e contiguos” (HUME, 2009, p.164). O que faz essa gradacao da incerteza
a certeza é exatamente o nUmero superior, Nno caso das provas, por vezes unanime, de
experiéncias. Se um determinado fato é objeto de duvida é porque ele estd envolto de
causas supérfluas ou porque ha causas secretas e opostas e, nesse caso, € porque ha
experiéncias conflitantes e incertas. A crenca resultante dai, por conseguinte, sera igual a
forca restante da subtracdo dessas causas contrarias. Todavia, em casos nos quais sé ha
experiéncias undnimes, como tal crenga poderia ndo ter um nivel de certeza elevado? S6
h& uma possibilidade: quando as experiéncias sdo deturpadas, 0 que ndo é o caso, por
exemplo, da evidéncia de que petréleo é uma fonte de combustiveis fdsseis, que no Japédo
se fala japonés, que os nativos de paises nordicos tendem a ter menos melanina ou mesmo
que o fogo queima. Em outros termos, sendo as causas necessarias e ndo tendo
experiéncias conflitantes, tem-se ai crencas com um alto nivel de certeza. E a isso que

Hume chama de prova.

Como jéa dito aqui, em nossos raciocinios causais ha todos os graus imaginaveis
de certeza, da mais alta a mais inferior, e as crencas legitimas que buscamos sdo essas
com um alto nivel de certeza. Sabemos que toda questdo provavel admite uma
contrariedade, e 0 que torna essa contrariedade mais ou menos presente é exatamente a
experiéncia dela, isto é, quanto mais frequente é uma das possibilidades, mais crivel ela
sera e, por conseguinte, existird um nivel de certeza mais elevado, em detrimento do seu
contrario. Quando experiéncias conflitantes se ddo, deve-se contrabalanga-las, a fim de
saber qual delas se sobressaem. Assim, subtraem-se as menores das maiores e o que restar
é gque Hume chama de evidéncia. Evidéncia é o resultado superior de experiéncias e

85



observacdes de uma das possibilidades (por isso que ele diz que a probabilidade € uma
evidéncia ainda incerta). Os milhares de cisnes brancos observados, por exemplo, em
contraste com os infimos cisnes pretos, tornam a crencga de que o proximo cisne também
sera branco muito mais certa do que a crenca na probabilidade de um cisne de outra cor.
Isso acontece porque confrontamos as experiéncias contrarias e subtraimos 0s casos
observados menores dos maiores a fim de conhecer a forca exata da evidéncia superior
(Cf. HUME, 1999, p.112). E por isso que Hume diz: “um homem sabio torna sua crenga
proporcional a evidéncia” (HUME, 2009, p.111), isto é, ele se guia sempre pelas
experiéncias mais constantes, uniformes e firmes. Tanto € assim que os fatos oriundos
desse tipo de experiéncia geram crengas “com o maximo grau de seguranga ¢ considera a
experiéncia passada uma prova completa da existéncia futura deste evento” (HUME,
2009, p.111).

Sousa, em seu artigo O problema da crenca e da justificacdo nas epistemologias
naturalizadas de David Hume e Alvin Goldman, defende outros critérios para as crengas
legitimas. A crenga, como sabemos, € uma ideia mais vivida e forte, portanto, mais intensa
do que as fic¢des da imaginagdo. A partir disso, ele diz que “Hume passa a exigir que
esse sentimento [crenca] surja, no caso das crencas causais, da conjuncdo regular de
fendmenos, ou seja, que tenha uma base experimental” (SOUSA, 2012, p.11). Em
seguida, ele ¢ mais enfatico ao afirmar que “Hume deixa clara sua exigéncia de que deve
haver uma conexdo causal entre a crenca e o fato que a produziu, bem como defende que
este € o critério, por exceléncia (ao lado do critério de vivacidade) para o estabelecimento
de crencas legitimas” (SOUSA, 2012, p.12). Esse critério (da conexdo causal entre a
crenca e o fato que a produziu), no entanto, parece insuficiente para justificar a explicagéo
acerca da legitimidade da crenca, ndo por ser falso, mas por ser incompleto, pois ele se
encontra presente tanto nas crencas legitimas quanto nas ilegitimas. Por exemplo, por
muito tempo se observou o movimento do sol e dessas observagdes uniformes, inferiu-se
que ele se move ao redor da Terra (geocentrismo), ou seja, mesmo tendo uma conexao
causal entre a crenca e o fato, sabemos hoje, que ela é falsa, ilegitima. Sousa parece estar
certo ao supor que a crenga legitima tem que ter uma base experimental e uma conexao,
todavia, como ja vimos, isso ndo garante a existéncia de crencas legitimas. Ele chegou a

essa resposta a partir da seguinte passagem de Hume:

O sentimento de crenca ndo passa de uma concep¢do mais intensa e
estavel do que a que acompanha as meras fic¢bes da imaginagéo, e [...]

86



essa maneira de conceber surge da conjuncédo costumeira do objeto com
algo presente a meméria ou aos sentidos (HUME, 1999, p.67)

Dessa forma, Sousa tem uma base textual para sua explicacdo. No entanto, parece que ele

levou essa passagem muito a sério, tanto é que ele chega a afirmar:

Nesta passagem vemos uma formulacdo compacta de dois fatores
cruciais para a caracterizacdo das crencas ditas justificadas ou
legitimas: elas devem ter origem numa base empirica (SMITH, 1966) e
ser estadveis (LOEB, 1995 e 2002) ao contrario das crengas nao
justificadas ou ilegitimas (por ex.: devidas a educacdo, supersticédo,
loucura, etc) (SOUSA, 2012, p.13).

Porém, da mesma forma que mesmo existindo uma base experimental, juntamente
com uma conexdo causal entre a crenca e o fato ndo garante crencas legitimas, 0 mesmo
ocorre com o critério de estabilidade da crenca?®. Quem nega que crencas em milagres e
no criacionismo, por exemplo, ndo sao tao estaveis quanto crencas no nascer do sol ou no
poder nutritivo do pao, para muitos? Que ambas as crencas tém uma base empirica parece
inegavel, pois, por exemplo, dos sobreviventes de desastres, diz-se, ‘eles foram objetos
do milagre do mesmo ser que criou 0s céus e a terra que agora se observa’. Dessa forma,
uma crenca pode ter uma base empirica, ou seja, ter uma conexao com um fato, mas isso
ndo lhe garante legitimidade. Esses critérios podem ser necessarios, mas com certeza ndo
sdo suficientes. Outra observagéo acerca da citagdo acima concerne a ideia segundo a qual
crencas oriundas da educacdo ndo sdo em si mesmas nem legitimas nem ilegitimas, pois,
por exemplo, muitos dos que acreditaram no geocentrismo, assim como aqueles que
acreditam no heliocentrismo tém tais crencas oriundas da educacédo e, dessa forma, a

educacdo pode ser uma fonte tanto de crencas legitimas quanto de ilegitimas.

Dissemos no inicio desse topico que a crenca, para ser dita legitima, tem que estar
livre de duvidas e incertezas. Vimos também que tanto a probabilidade quanto o
conhecimento ndo garantem esse critério a crenca legitima, no primeiro caso pelo fato de
que ela esta aquém e, no segundo, por ndo estar no escopo da crenca. Logo, tendo apenas

0 conhecimento, a probabilidade e a prova como niveis de certeza nos raciocinios,

3 H3 diferencas significativas entre crencas estaveis e crencas oriundas de experiéncias uniformes e
constantes. Em geral, a maioria das crengas de um sujeito é estavel, das mais certas as mais quiméricas.
E possivel ter uma crenga estavel quase que em tudo — as crendices populares sio um bom exemplo disso.
E claro que as crengas oriundas de experiéncias uniformes sdo estaveis, mas elas ndo passam a ser
legitimas por isso, elas se tornam legitimas por sua origem. Em outros termos, ser estavel é uma condicdo
apenas necessaria, mas jamais suficiente a crenca legitima. E esse, pois, o erro que Sousa parece ter
cometido: colocar o necessario como suficiente.

87



conclui-se que as crengas s6 podem ser legitimas se tiverem o estatuto da prova. Dessa
forma, a crenca legitima que buscamos na epistemologia de Hume corresponde a prova e

ndo a probabilidade ou ao conhecimento.

O conceito de prova, sendo decorrente de raciocinios causais livres de ddvida e
incertezas, servird de modelo para as crencas legitimas e, mais precisamente, serd o
estatuto que iremos lhes conferir. Ele serd o grau maximo que nossas crencas poderao
atingir na filosofia humeana, e apesar de injustificaveis racionalmente, elas estardo livres
de duvidas. Sendo assim, para que uma crenca seja considerada legitima em Hume
deveremos dar-lhe o estatuto de prova. Mas a pergunta que fica é: como ter certeza de
que uma crenga tem o estatuto de prova? Até porque “o proprio Hume concede que nem
todas as regularidades sdo confiaveis, e que nem todos costumes sdo bons costumes. Ha
regularidades que possuem apenas uma experiéncia limitada” (SMITH, 2005, p.383).
Com efeito, durante milénios se acreditou na intervencdo divina e no geocentrismo e,
portanto, essas crencgas pareciam fora de duvidas e incertezas. Porém, sabemos que elas
ndo sdo modelos de crencas legitimas, pois a experiéncia desautoriza-as. Dessa forma, ao
que parece tanto a explicacdo de Sousa quanto a nossa € igualmente incompleta, pois falta
critérios para guiar a experiéncia. Mas quais seriam essas regras? Eis do que trataremos

no préximo topico.

Antes, porém, de passarmos ao proximo topico, vale ressaltar que, ndo obstante a
incompletude verificada na explicacdo de Sousa e também na nossa, a que defendemos
até entdo, no entanto, parece um pouco mais razoavel. Isto porque, quando Hume define
prova como sendo uma crenca causal livre de duvidas, temos como comparar duas
crencas opostas e ver quais delas parecem mais incertas ou certas (mesmo que com
critérios equivocados). Ja no caso de Sousa, em geral, as crencas, mesmo opostas, tém
uma base empirica e, por conseguinte, ha um fato em conexdo com a crenca. E sO isso
ndo garante decisbes razoaveis sobre crencas opostas. J& o critério de estabilidade
(crencas estaveis) tampouco garante decidir-se sobre crencgas contrérias e, alias, pode até
tonar a situacdo ainda mais delicada, pois alguéem que tem uma crenca estavel acerca do
geocentrismo, por exemplo, pode desconsiderar outras possiblidades (como o
heliocentrismo), simplesmente porque sua crenca é demasiadamente estavel. Ademais,
como comparar crencas estaveis? No nosso caso, buscamos crencas livres de davidas e
incertezas e ndo apenas crengas estaveis, pois tanto crencas legitimas quanto ilegitimas
podem ser estaveis, porém crencas ilegitimas ndo podem ser livres de duvidas e

88



incertezas, pelo ndo a partir de critérios objetivos, como 0s que serdo apresentados agora.

3.2 dos critérios normativos das crencas legitimas

Mostraremos neste topico os critérios normativos destinados a identificar crengas
causais livres de davida — provas. Iniciaremos apresentando a tese de que todo e qualquer
raciocinio causal é descoberto unicamente por meio da experiéncia. Posto isso,
apresentaremos oito regras sobre causa e efeito, isto é, regras gerais para nortear a
experiéncia e, por conseguinte, as crencas e, com isso, identificar aquelas consideradas
legitimas. Esta ideia pode ser defendida a partir do seguinte argumento: para se obter uma
prova € preciso uma experiéncia uniforme; para se ter certeza de uma experiéncia
uniforme é preciso de algumas normas; logo para se obter uma prova é preciso de normas,

isto €, regras gerais.

Ao que parece, fazer experimentos mentais seria uma boa forma de remediar a
falta de experimentos empiricos na hora de se filosofar. Ademais, uma boa forma de se
construir uma filosofia consiste em ilustrar ideias com exemplos, assim como o faz Hume
em suas obras. Tendo isso em vista, comecaremos este tpico com um experimento

mental.

Imaginemos o seguinte ambiente: uma farmacia abarrotada de remédios e nela
encontra-se um Xama com um ferimento infeccionado. Partindo do pressuposto de que o
Xama ndo conhece os farmacos e de que ele ndo tera ajuda de outrem, como ele deve

proceder? O que pode combater a infeccdo?

Ora, que esse caso envolve raciocinar causalmente parece claro. Ademais, ele
parece provar uma tese fundamental na epistemologia de Hume, qual seja: “nenhum
objeto jamais revela, pelas qualidades que aparecem aos sentidos, tanto as causas que o
produziram como os efeitos que surgirdo dele; nem pode nossa razdo, sem o auxilio da
experiéncia, jamais tirar uma inferéncia acerca... de um fato” (HUME, 1999, p.50). Dessa
forma, como saber, a priori, que determinada embalagem, frasco ou comprimido contém
0 poder de combater a infeccdo? Pela aparéncia deles parece impossivel, pois, segundo
Hume, “ndo h& nada em nenhum objeto, considerado em si mesmo, capaz de nos fornecer

uma razao para extrair uma concluséo que o ultrapasse” (HUME, 2009, p.172). Por meio

89



sO de raciocinios logico-matematicos, isto €, demonstrativos, também ndo. Afinal, a
priori, tudo que ndo implica contradigdo é possivel. Raciocinar a priori nesse contexto
significa tentar entender o mundo, nesse caso, 0s farmacos, e suas relacfes sem o
concurso da experiéncia. Essa forma de colocar a questdo, no entanto, j& mostra o
contrassenso que € essa possibilidade: pensar as relacbes factuais sem recorrer-se aos
proprios fatos (experiéncia). Deste modo, s6 hd uma forma de resolver esse impasse: por

meio da experiéncia. Sobre isto, diz Hume:

Ousarei afirmar, como proposicao geral, que ndo admite excecdo, que
o conhecimento desta relacdo [causal] ndo se obtém, em nenhum caso,
por raciocinios a priori, porém nasce inteiramente da experiéncia
guando vemos que quaisquer objetos particulares estdo constantemente
conjuntados entre si (HUME, 1999, p.49-50).

E da experiéncia e da observacdo que se derivam as crengas causais, ou mais
precisamente, € a conjuncdo constante entre dois fatos distintos que faz a mente, ao ter a
percepcao (ideias ou impressao) de um, inferir o outro como causa ou efeito, como vimos
no primeiro capitulo dessa dissertacdo. A base para todo raciocinio causal é a experiéncia,
pois é a partir dela que se chega a crencas fundamentais, como aquelas que nos permitem
identificar substancias nutritivas, e também a crencas supérfluas, como no caso de proferir
mantras. Em outras palavras, “a ideia de causa e efeito ¢ derivada da experiéncia, que, ao
nos apresentar certos objetos em conjungdes constantes, habitua-nos a tal ponto a
considera-los nessa relacdo que s6 com uma sensivel violéncia somos capazes de

concebé-los em uma relagdo diferente” (HUME, 2009, p.158).

Quando um determinado objeto se revela completamente novo e estranho, é
improvavel descobrir, antes de observar seu efeito, qual serd essa consequéncia (Cf.
HUME, 1999, p.50). E certo que podemos, por meio de analogias?, tentar inferir os
provaveis efeitos, mas nenhum deles sera mais plausivel que os demais. S6 ap06s observa-

lo é que podemos afirmar com alguma certeza o que ele é capaz de fazer. Se isso € verdade

24 A analogia é uma fonte de crencas, pois ela é utilizada normalmente em casos mais raros, complexos e
distantes da experiéncia. A analogia é uma tentativa de buscar semelhancas em coisas diferentes a fim
de, em alguns casos, tentar justificar uma pela outra e, em outros casos, para tentar explicar o que se
tenta provar. Dessa forma, sendo a analogia uma espécie de comparac¢do de coisas distintas, devemos
notar que quanto maior for a semelhanca, mais forte sera a analogia, e quanto menos parecidas, mais
fraca. Em todo caso, devemos ter sempre em mente que uma analogia ndo serve como prova, como
justificativa para algum argumento. Assim, quando tentar-se provar a existéncia ou mesmo o modus
operandi de algo que ndo seja os tridimensionais, por exemplo, por meio de analogias, devemos rejeita-
las, pois ndo ha nada como tal que a experiéncia possa garantir. (Cf. Didlogos sobre a Religido Natural,
Hume, 2005).

90



para um fato qualquer, ndo € menos verdade para todos os fatos que se comportam do
mesmo modo: causalmente. E apenas a partir da experiéncia que podemos passar das
percepcdes presentes em direcdo as ausentes. Sem a conjuncao constante entre o remédio
e a cura ndo poderiamos saber que haveria tal ligacdo. Eis por que 0 Xama nao consegue
saber qual farmaco deve tomar, mesmo sabendo que entre os varios la existentes, alguns
poderiam debelar sua infeccdo. E, para ele, todos podem, a priori, servir, entdo como se
daria a deciséo?

Se for perguntado “qual é o fundamento de todos os nossos raciocinios e
conclustes sobre essa relacdo[causal]? Pode-se replicar numa palavra: a experiéncia”
(HUME, 1999, p.53). Sendo assim, ndo ha questdo que envolva causalidade que nao deva
ter uma base experimental e isto implica também que ela deve ser julgada a partir dessa
experiéncia. Em outras palavras, “a experiéncia €, em ultima andlise, o fundamento de
nossa inferéncia ¢ conclusao” (HUME, 1999, p.62 nota). Alguém que nunca operou um
computador ndo saberéa conectar-se a internet; alguém que nunca comeu um vatapa nao
conseguira nem descobrir seu sabor nem como é feito; alguém que nunca viu um anti-
inflamatdrio ndo sabera para que serve (isto tudo pressupondo que nao se tenha nenhuma

informacao extra sobre 0s casos, apenas eles em sua primeira aparicao).

Sem a experiéncia ndo é possivel determinar causas e efeitos. As consequéncias
decorrentes disso sdo enormes, sobretudo, para algumas areas como a supersticao
popular, a teologia e para grande parte da metafisica?®. Isso porque elas estdo repletas de
raciocinios causais que excedem a autoridade da experiéncia (Teologia utiliza raciocinios
experimentais para questdes ndo experimentais) ou sdo formados de forma frouxa (como
na supersticdo)?. Se os raciocinios causais tém uma base na experiéncia, entdo deve ser
a ela que devemos retornar para julga-los. Com efeito, se se tem ddvidas sobre se o fogo

emite calor, deve-se retornar a ele para reforcar ou ndo a crenca nesta unido, pois, se ndo

25 No préximo e ultimo tépico dessa dissertacdo iremos avaliar as crencas em milagres a partir do método
desenvolvido aqui a fim de saber se elas suportam as exigéncias requeridas aos raciocinios causais
legitimos.

26 Além de tais questdes ndo obedecerem a autoridade da experiéncia, elas ainda s3o completamente
dispensaveis na vida, diferentemente de outras crengas mais fundamentais como: a crenga no mundo
externo, em outras mentes, e na gravitagdo, por exemplo. Dessa forma, ndo ha como comparar a
legitimidade de algumas crencas causais, como as que sustentam as ciéncias da natureza, com crencas
em matéria de religido, por exemplo. Esse seria mais um critério que distingue crencas legitimas das
ilegitimas: sua importancia pratica.

91



é possivel descobrir a priori o poder do fogo, ndo sera apOs experimenta-lo que a

imaginacdo (ou a raz&do) excedera a autoridade da experiéncia sobre o caso.

Portanto, a priori ndo é possivel raciocinar causalmente?’; logo, os raciocinios
causais ndo sao (ndo tem uma base) a priori. Um raciocinio experimental deve ser julgado
com base experimental; os raciocinios causais sdo experimentais; logo, eles devem ser
julgados com uma base experimental. Ao se exigir que todos 0s raciocinios causais
tenham uma base experimental, torna-se possivel estuda-los e, assim, saber se eles tém
uma base firme, frouxa ou mesmo inexistente e, portanto, se sdo realmente causais, isto

é, legitimos ou ndo.

Hume parece deixar essa tese bem clara na seguinte afirmagao: “é unicamente a
experiéncia que nos ensina a natureza e os limites da causa e do efeito e permite-nos
inferir a existéncia de um objeto partindo de um outro” (HUME, 1999, p.154). Dessa
forma, o fato de as crencas causais serem apenas aprendidas na experiéncia, isso a torna
a Unica referéncia para se identificar a validade de tais raciocinios (crencas). Assim, se
uma crenca é causal, ela deve ser passivel de testes empiricos (seja para justifica-la ou

falsea-la).

Vimos, no topico anterior, que o estatuto que buscamos para as crencas legitimas
é 0 de prova, e sabemos que uma prova € um raciocinio causal livre de davidas e
incertezas e que uma experiéncia uniforme equivale a uma prova (Cf. HUME, 1999,
p.115). Portanto, devemos buscar experiéncias uniformes como fundamento das crencas
legitimas, isto €, as crencas legitimas devem ser balizadas por este tipo de experiéncia.
Isto porque “nas conclusdes que se baseiam numa experiéncia infalivel, espera[-se] o
evento com 0 maximo grau de seguranca e considera a experiéncia passada uma prova

completa da existéncia futura deste evento” (HUME, 1999, p.111).

A pesar de parecer claro o significado de uma experiéncia uniforme ou infalivel,
podemos identifica-la de maneira equivocada e assim gerar crengas sO aparentemente
causais, legitima. Para 0 senso comum e até mesmo para muitos pensadores até um tempo

atras (séc. XV) ndo restava davida de que o sol se movia ao redor da Terra (geocentrismo),

270 Xam3 pode raciocinar sobre os farmacos de forma a priori, embora dificilmente tenha éxito. Mas ele
ndo poderia se ja ndo tivesse a certeza dessa crenca experimental, pois, por hipdtese, se eliminarmos
todas as crengas causais, 0 mundo e suas relagdes seriam indiferentes, visto que ndo teriamos a ideia de
causalidade. E nesse ultimo sentido que convém afirmar a impossibilidade a priori de um raciocinio causal.

92



essa crenga €, de alguma forma, “corroborada” por experiéncias diarias; alguns acreditam
que, da mesma forma que os astros (estrelas e planetas)?® influenciam o campo
gravitacional uns dos outros, eles influenciam também no destino dos animais humanos,
e esta crenga seria “confirmada” diariamente pelos profissionais da area (astrélogos) e,
sobretudo, pelos leitores de mapas astrais. Além disso, a crenca acerca do uso e desuso e
da transmissao de caracteres adquiridos defendido por Lamarck para explicar a evolucéo,
pode ser aferida toda vez que um filhote de girafa, por exemplo, nascer com um pescogo
levemente maior. Todas estas crencas podem, com algum esforco, ser confirmadas por
experiéncias, mas, como diz Hume, “embora a experiéncia seja 0 nosso unico guia no
raciocinio sobre as questdes de fato, deve-se reconhecer que este guia ndo é totalmente
infalivel e que, em alguns casos, pode conduzir-nos a erros” (HUME, 1999, p.110) Dessa
forma, faz-se necessario algo mais do que a experiéncia, por assim dizer, bruta para se
chegar a crencas confiaveis e legitimas. Assim, cabe-nos agora apresentar as regras gerais
para se julgar sobre causa e efeito, isto €, para balizar a experiéncia e, assim, poder

identificar de fato experiéncias uniformes, isto é, provas.

No primeiro capitulo dessa dissertacdo, apresentamos as trés primeiras regras
(chamadas naquela ocasido de elementos da causalidade) que, alias, foram fundamentais
para entender a base do conceito de causalidade. As trés primeiras regras exigem
contiguidade, anterioridade da causa e conjungdo constante. Vimos que sem uma dessas
regras ¢ impossivel estabelecer uma relagdo causal. A primeira regra diz: “a causa e o
efeito tém de ser contiguos no espaco e no tempo” (HUME, 2009, p.207). Se a fumaca
ndo se encontrasse contigua tanto no mesmo espago quanto no tempo ao fogo, ela ndo
seria associada a ele, 0 mesmo vale para os demais casos que envolva causalidade. A
contiguidade é um elemento essencial a causalidade, pois ela indica uma primeira
delimitacdo. Ela, por exemplo, evita que busquemos a causa de uma queda na rede elétrica
aqui na UFPB 1& no Japdo. Quanto mais proximos no espaco e tempo forem os fatos
distintos, mais fécil seré a identificacdo da unido entre eles. Outra regra essencial, porém,
ndo suficiente a causalidade ¢ a seguinte: “a causa tem de ser anterior ao efeito” (HUME,
2009, p.207). Esta regra estabelece uma posic¢ao temporal entre os fatos distintos e exige

uma sequéncia temporal. Antes dela, tanto a fumaga poderia causar o fogo, como o

28 Um universo, alids, demasiado simpldrio visto que, além de planetas e estrelas (que s3o classificados
nas mais variadas formas), ha cometas, asteroides, luas, galaxias, quasares, buracos negros, matéria
escura, energia escura etc.

93



contrario e, pior, poderiam permanecer alternando essa posicao temporal a todo momento.
Uma vez estabelecida, podemos descartar algumas possibilidades na hora de estabelecer
uma causalidade. Estas regras, no entanto, séo insuficientes para conferir um minimo de
certeza nos raciocinios causais, afinal, um fato pode ser contiguo e anterior a outro sem
ser considerado sua causa. A terceira regra torna o problema mais interessante ao
restringir esse tipo de raciocinio ao considerar que: “tem de haver uma unido constante
entre a causa e o efeito. E, sobretudo, essa qualidade que constitui a relagio” (HUME,
2009, p.207). Agora, ndo basta que os fatos sejam contiguos e um anterior ao outro, eles
também tém que se apresentar de forma constante, isto é, um fato deve sempre
acompanhar outro. Quando isso acontece, temos uma relagdo causal estabelecida. Um
fato pode ser contiguo, anterior a outro e ndo ser sua causa. Além disso, fatos podem,
além de obedecer as duas primeiras regras, se apresentar em conjuncéo (constante) e ndo
ser considerados em causalidade, a exemplo da mutacdo genética e da evolugdo. Apesar
da conjuncdo constante ser uma regra necessaria a causalidade, ela também ndo é tdo facil
de ser, criteriosamente, estabelecida, pois se fosse, encontrar provas seria algo facil,
banal, 0 que ndo € o caso, pois podemos inferir erroneamente conjungdes que nao sao
constantes como sendo constantes ou que sdo constantes como ndo sendo, é o caso do

exemplo acima.

A conjuncdo constante j& foi identificada como a principal fonte de geracdo de
crencas, pois sempre que se identifica uma unido constante entre dois fatos, mesmo que
erroneamente, uma crenca se estabelece, exatamente pelo grau superior de experiéncias
concordantes, como visto no topico anterior. Dessa forma, tanto as crencas legitimas
quanto as ilegitimas possuem uma base na experiéncia, sendo uma certa e a outra
equivocada. Assim, o objetivo das demais regras consiste em oferecer critérios
normativos para se identificar crencas comprovadamente justificadas, isto €, que ha
experiéncias criteriosas que confirmam a conjuncdo constante entre os fatos que se
acredita estarem em unido, em causalidade. Dessa forma, pressupde-se que, havendo uma

conjuncao constante devidamente confirmada, tem-se ai uma crenca legitima.

A quarta regra ou principio apresentado por Hume, diz: “a mesma causa sempre
produz o mesmo efeito, e 0 mesmo efeito jamais surge sendo da mesma causa” (HUME,
2009, p.207). Essa é uma regra geral, ela ndo aponta para essa ou aquela causa particular,

mas apenas diz que se sdo causais, sdo também necessarias (necessarias no sentido

94



fisico)?®. Partindo dela, podemos eliminar os casos em que as mesmas causas produzem
efeitos diversos, ou melhor, que ora produz um ora produz outro sem modificar-se.
Podemos, com isso, eliminar o acaso. Se ha realmente uma unido entre o fogo e o calor,
entdo o calor ndo pode ser produzido sendo pelo fogo®. No caso do Xam4, por exemplo,
se ele conhecesse apenas um entre 0s inumeros antibioticos presentes na farmacia, ele
poderia toméa-lo e esperar o efeito desejado, sem hesitar. “Esse principio nds derivamos
da experiéncia, e ¢ a fonte da maior parte de nossos raciocinios” (HUME, 2009, p.207),
diz Hume. E apesar de ndo poder ser justificado racionalmente, a experiéncia nos autoriza
a usa-lo como um verdadeiro critério desde tipo de raciocinio. Apesar desta regra fazer
algumas delimitaces, ela é demasiada geral para garantir certezas particulares, até porque
ela pode levar a erros, haja vista que muitos ao presenciarem um unico caso isolado, o
estendem aos demais jamais vistos e esperam deles o mesmo efeito, seja esse caso
observado criteriosamente ou ndo. Dessa forma, devemos entendé-la de forma genérica e
quando tivermos com um caso particular devemos analisa-lo cuidadosamente a fim de
saber se ele emitiu de fato aquele efeito observado outrora ou foi apenas um engano. O
que ela garante é: se um determinado objeto se resultou de outro, entdo ele sempre sera
causado por aquele, caso a experiéncia seja repetida e o resultado seja diferente, essa regra
garante que a experiéncia passada na qual a crenca se baseia foi feita de forma descuidada,

frouxa. Mas caso o experimento seja feito de forma criteriosa, podemos afirmar, mesmo

2 0 artigo Epistemologia da modalidade em David Hume, de Desidério Murcho, traz uma distingdo
interessante entre tipos de necessidades ldgicas, fisica e metafisica. Diz ele sobre isso: “a necessidade
I6gica (...): uma proposicdo P é logicamente necessaria se e somente se ou 1) é um teorema ou um axioma
da légica (classica ou ndo), ou 2) é uma verdade analitica” por exemplo, A v -A e Todos os objetos verdes
tém cor. Sobre necessidade fisica ele diz: “uma proposicdo P é fisicamente necessdria se e sé se 1) é uma
verdade fisica ou 2) é uma consequéncia légica de uma verdade fisica. E facil de ver que a nocdo de
necessidade fisica ndo coincide com a nogao de necessidade légica. Por exemplo, a proposi¢do expressa
pela frase ‘nenhum objecto viaja mais depressa do que a luz’ ndo é logicamente necessaria, mas é
fisicamente necessaria”. Por fim, a necessidade metafisica é contraposta a fisica, diz ele que: “a diferenca
entre necessidade fisica e metafisica compreende-se mais claramente se admitirmos a existéncia de
situagGes contrafactuais com leis fisicas diferentes das actuais; numa dessas situacGes a frase ‘nenhum
objecto viaja mais depressa do que a luz’ seria falsa: alguns objectos viajariam mais depressa do que a luz,
uma vez que as leis da fisica seriam diferentes. Admitida a possibilidade desta situa¢do contrafactual,
segue-se que a frase ‘todos os objectos viajam mais depressa do que a luz’ seria fisicamente necessaria,
mas metafisicamente contingente” (1997, p. 444) em outras palavras, a diferenca entre necessidade fisica
e metafisica estd em que uma advém do que a experiéncia oferece e a outra do que a experiéncia poderia
oferecer. Dessa forma, quando falamos em relagGes causais necessarias, ndo € jamais no sentido légico
nem no metafisico, mas sim no sentido fisico, como aqui apresentado. (Cf. Revista Filos6fica de Coimbra
-n°®12,1997).

30 As préximas regras irdo delimitar mais essa e apresentar respostas aos casos que parecem refuta-la.

95



que com alguma davida, que ele realmente tem determinado poder. Os erros, nesse caso,

sdo causados pela semelhancga, que sera o principal ponto das duas proximas regras.

A quinta regra diz: “quando diversos objetos diferentes produzem o mesmo efeito,
isso deve se dar por meio de alguma qualidade que descobrimos ser comum a todos eles”
(HUME, 2009, p.207), isto é, algo semelhante a eles. Quando Hume fala em objetos
diferentes, podemos entender tanto a diferenca técnica quanto a superficial ou aparente.
Assim, por exemplo, os diferentes tipos de analgésicos em comprimidos possuem uma
diferenca técnica, enquanto 0 mesmo em gotas e em comprimidos (sélido e liquidos)
possuem, nesse aspecto, uma diferenca superficial. Dessa forma, quando se observar
varios objetos distintos produzindo o mesmo efeito devemos, ao invés de acreditar em
causas diferentes para efeitos semelhantes, supor que eles sdo derivados de causas
comuns. Dessa forma, sempre que for descoberta uma semelhanca entre os inimeros
casos diferentes na producédo de um efeito determinado, devemos atribuir essa semelhanca
a causalidade. Essa regra ajuda-nos a ndo multiplicar as causas além do necessario para

se ter uma explicacdo razoavel®.

Essa regra, juntamente com a conjuncdo constante, torna a investigagdo um pouco
menos embaracgada, pois quando se observar varios objetos produzindo o mesmo efeito
constantemente, podemos seguramente acreditar que eles sdo derivados de algo em
comum e, dessa forma, podemos até coloca-los em um grupo, por exemplo, dos

alucindgenos, das estrelas, das bactérias etc. Mas se objetos distintos podem produzir

31 Monteiro diz em seu artigo Parciménia e designio que “para David Hume e sua filosofia (a sua ‘ciéncia
do homem’), a simplicidade serve como um poderoso critério de escolha entre teorias” (1984, p.150).
Uma teoria simples, nesse caso, é aquela que requer sempre um nimero menor de causas para explicar
um fendmeno. Para tentar prova-la, ele mostra uma passagem do Tratado na qual Hume, ao discutir os
principios que constituem as causas dos sentimentos morais, diz: “é absurdo imaginar que, em cada caso
particular, esses sentimentos se produzam por uma qualidade original e uma constitui¢do primitiva. Pois,
como o numero de nossos deveres &, por assim dizer, infinito, é impossivel que nossos instintos originais
se estendam a cada um deles e, desde nossa primeira infancia, imprimam na mente humana toda essa
multiplicidade de preceitos contidos nos mais completos sistemas éticos”. Posto isso, Monteiro diz que
essa rejeicdo se baseia no principio da parciménia, que pode ser resumindo com a continua¢do dessa
mesma passagem do Tratado: “essa maneira de proceder ndo é conforme as maximas que normalmente
conduzem a natureza, onde uns poucos principios produzem toda aquela variedade que observamos no
universo, e tudo é realizado da maneira mais fécil e simples”. E conclui ele dizendo que “é necessario,
portanto, reduzir o numero desses impulsos primarios e encontrar alguns principios mais gerais que
fundamentem todas as nossas nogdes morais” (HUME, 2009, p.513). Monteiro conclui a partir dai que “na
ciéncia da moral como na filosofia natural, na filosofia humeana como na ciéncia copernicana ou
newtoniana, toda explicacdo que multiplicar as causas sem necessidade jamais pode ser considerada
aceitaveis” (1984, p. 150).

96



efeitos semelhantes, o contrario ndo é menos verdade, isto €, que objetos semelhantes

podem produzir efeitos diversos.

A sexta regra diz: “a diferenca entre os efeitos de dois objetos semelhantes deve
proceder da particularidade pela qual eles diferem” (HUME, 2009, p.207). Quando Hume
fala em objetos semelhantes, podemos entender também essa assertiva de duas formas:
uma superficial ou aparente, do tipo, baleias e tubarfes sdo semelhantes; e outra forma
mais técnica ou complexa, do tipo, sangues de humanos sdo semelhantes. Baleias e
tubarBes possuem tantas diferencas quanto morcegos e aves, e apenas uma analise
superficial poderia coloca-los como semelhantes: as baleias tém ossos, sdéo mamiferos,
apresentam uma histéria evolutiva completamente diferente e sdo muito maiores do que
os tubardes que possuem cartilagem e sdo peixes, por exemplo. J& o caso do sangue é
muito mais complexo e apenas um exame mais cuidadoso pode revelar a diferenca entre
eles. Posto isso, a regra diz: se objetos semelhantes causam efeitos distintos, esses objetos
se diferenciam exatamente por essa diferenca, isto €, a semelhanca acaba exatamente
nesse ponto. Assim, ao se observar dois casos parecidos e os dois apresentarem efeitos
diferentes, ndo devemos violar a quarta regra, que diz que 0 mesmo efeito ndo surge senédo
da mesma causa, mas devemos, seguindo a sexta regra, supor que os dois casos sdo
semelhantes apenas aparentemente e que o efeito resultou de causas diferentes. Mas,

como explicar quando os efeitos ora aumentam ora diminuem?

A sétima regra apresentada por Hume tenta explicar a questdo acima, pois, diz ela:
“quando um objeto aumenta ou diminui com o aumento ou a diminui¢do de sua causa,
deve ser visto como um efeito composto, derivado da unido dos diversos efeitos
diferentes, resultantes das diversas partes diferentes da causa” (HUME, 2009, p.207).
Sem fermento a massa do bolo ndo cresce, com cinco gramas quase nada muda, com vinte
ter-se-4 um crescimento mais significativo até colocar quarenta ou cinquenta gramas e
ter-se um bolo padrdo. Esse tipo de caso, no qual ha uma gradacao do efeito, nos garante
mais uma prova da quarta regra — mesmas causas, mesmos efeitos —, pois é possivel
observar, de forma criteriosa, desde os primeiros sinais do aparecimento do efeito até sua
mais viva apari¢do. Essa regra nos ensina que, quando observarmos um caso que outrora
produzia um efeito forte e visivel e agora o produz de maneira péalidas, devemos supor
uma diminuicdo da forca da causa e ndo que ela, sem motivos, pode deixar de produzir
seu feito. A diminuicdo de um provoca uma diminui¢do no outro e vice-versa e, ao que
parece, todas as questdes causais obedecem essa regra, isto €, todas sdo compostas, sao

97



gradativas. Com efeito, da gravitacao a nutri¢do, do eletromagnetismo a cosmeética, todas
sdo passiveis de variagdes, haja vista que, ao aumentar a causa, o efeito também sofre
esse aumento. Devemos, no entanto, ter cuidado ao ndo levar essa regra a risca e supor,
por exemplo, que tomando um antibiotico a cada seis horas durante uma semana 0s riscos
de uma infec¢do diminuem, entdo se for tomado dois a cada trés horas os riscos diminuem
proporcionalmente. Algumas causas quando sdo maximizadas ou minimizadas até um
certo grau, elas se modificam e, por conseguinte, o efeito também sofre essa mudanca.
No caso dos farmacos, o que os diferencia dos venenos é exatamente sua dosagem; a gua
aquecida até um certo ponto torna-se vapor, esfriada até um certo grau, torna-se gelo;
ovos de jacares expostos até uma certa temperatura gera jacarés fémeas, acima disso, gera
machos etc. Em linhas gerais, podemos afirmar: quando o efeito muda, em grau ou

qualidade, é porque a causa mudou e vice e versa.

Mas, finalmente, os casos cumulativos, como exemplo, 0 excesso de exposicao
solar e o cancer de pele, podem ser explicados pela regra acima? Ao que parece, sim,
porque quando Hume fala que o aumento ou diminui¢do da causa faz o efeito também
sofrer essa variacdo podemos entender isto de trés formas: seja aumentando a duragéo de
tempo da causa ou a forca dela ou mesmo as duas coisas. Sabemos que exposic¢ao ao sol
todos os dias ao amanhecer por alguns minutos € até recomendavel, ja ao meio-dia é algo
nocivo, da mesma forma como a permanéncia durante varias horas ao dia (sem protecao).
Algumas causas, por mais fortes que sejam, jamais produzirdo seus efeitos se ndo houver
tempo suficiente para tal, €, em alguns casos, quanto menor a forca da causa mais tempo
é necessario para produzir o efeito desejado e o contrario também é verdade. Porém, ha
casos em que apenas a forga certa no tempo certo pode gerar o efeito esperado, como 0
colisor de particulas no CERN (Conseil Européen pour la Recherche Nucléaire). Nesse
caso, se os imds ndo forem fortes o suficiente as particulas subatdémicas ndo atingirdo a
velocidade préxima a da luz, mas se ndo houver tempo suficiente para a forca dos imas
fazerem as particulas percorrerem todo o equipamento por algum tempo, o resultado nao

acontece, ou seja, ndo havera colisbes fortes o suficiente para o resultado esperado.

A oitava e Ultima regra apresentada por Hume diz: “um objeto que existe durante
algum tempo em toda sua perfeicdo sem produzir um efeito ndo serd a Unica causa desse
efeito, requerendo o auxilio de algum outro principio que possa promover sua influéncia
e operagao” (HUME, 2009, p.208). Esta regra tem o objetivo de explicar 0s casos em que
algo que ndo produzia um efeito, passou a produzi-lo. Se alguns ovos séo colocados em

98



um galpéo por algum tempo e se uns derem origem a aves e outros, nao, entdo devemos
supor outras causas responsaveis pelas novas aves, no caso, que eles estavam fecundados
e que foram chocados, por exemplo. Se duas espécies de animais convivem em harmonia
durante décadas e uma hora essa relacdo se desfaz, deve haver outra ou outras causas
responsaveis pelo ocorrido. Se um morto simplesmente voltasse a vida, este seria um
efeito que necessitaria de uma causa (e as causas aceitaveis teriam que ser passiveis de
verificacdo, afinal, € unicamente a partir da experiéncia que chegamos a esse tipo de
raciocinio). Apesar de Hume ndo deixar claro, essa regra exige um controle das condicdes
nas quais as experiéncias ocorrem. Se um objeto passou a produzir algo inesperado, entao
devemos, aplicando a quarta regra, identificar a causa e, para isso, € preciso ter o controle
sobre as condi¢Oes, para somente assim, tentar isolar a causa extra responsavel pelo fato
das que séo supérfluas. Em outras palavras, essa regra diz que alguns efeitos necessitam
de mais de uma causa. N&o basta que os pulmdes estejam la para ser acometido por um
cancer, € preciso haver também predisposi¢cdes genéticas, alguns fatores ambientais

juntamente com um comportamento pouco saudavel®?,

Antes de concluir este capitulo, vale ressaltar como essas regras gerais sdo
formadas. Diz Hume sobre isso que elas “se formam segundo a natureza de nosso
entendimento, e conforme nossa experiéncia da operacao deste nos juizos que formamos
acerca dos objetos” (HUME, 2009, p.182). Isto ¢, formamo-las a partir da observacao do
funcionamento de nosso proprio entendimento quando ele esta elaborando seus juizos,
raciocinios causais, a partir da experiéncia dos objetos. Em outras palavras, a forma como
nossos raciocinios experimentais sao formados pelo entendimento € esquematizada e
corrigida, eliminando algumas tendéncias naturais da mente que podem levar a erros, e,
a partir disso, € possivel elaborar regras gerais para guiar os raciocinios futuros. Por

exemplo, a partir da experiéncia tanto do nosso entendimento e dos objetos

aprendemos a distinguir as circunstancias acidentais das causas
eficientes. Quando descobrimos que um efeito pode ser produzido sem
a ocorréncia de alguma circunstancia particular, concluimos que essa
circunstancia nao faz parte da causa eficiente, por mais frequente que
seja sua conjungdo com ela (HUME, 2009, p.182).

32 Com algum esforco é possivel derivar a lei da inércia dessa regra. Diz essa lei que todo corpo continua
em seu estado de repouso ou de movimento uniforme em uma linha reta, a menos que seja forgado a
mudar aquele estado por forgas aplicadas sobre ele. Ora, se um corpo permanece inalterado (em
movimento ou repouso) até ser atingido por alguma forca estranha a ele, entdo ele ndo é a Unica causa
dessa mudanga, tal como a regra prevé. Vale notar, no entanto, que a regra apresentada por Hume é mais
abrangente, ndo se limitando a movimentos retilineos e uniformes de corpos como a lei o faz.

99



S&0 essas as 0ito regras apresentadas para se julgar a relacdo de causa e efeito.
Ademais, se elas séo de fato suficientes para bem guiar os raciocinios e, assim, garantir
todo tipo de crengas legitimas, como Hume o supds, isso ndo importa. O que realmente
deve ser ressaltado aqui é que Hume ndo apenas mostrou que ha meios de se chegar a
crencas legitimas, e que essas regras podem garantir tais tipos de crenga, mas que ele
também diz que sdo essas regras “pelas quais devemos regular n0sso juizo sobre causa e
efeito” (HUME, 2009, p.182). E antes disso, sdo elas que podem garantir experiéncias
uniformes. Para tentar deixar tudo isso mais claro, iremos aplicar essas regras a um caso
do qual ninguém pretende duvidar seriamente que ndo seja um bom exemplo de crenca

legitimas: gravitagéo.

Assim, suspenda um objeto qualquer, solte-o0 e deixe-o cair livremente. Aqui
encontramos claramente uma contiguidade tanto no tempo quanto no espago entre 0s
fatos, além de uma sucessdo entre eles, se 0 repetimos algumas vezes teremos uma
conjuncdo constante provando que as causas Sao necessarias. Se se mudar de objeto e ele
continuar a cair € porque ha algo em comum entre eles, neste caso, a massa. Se caso algum
objeto semelhante ao outro permanecer no ar apds ser solto é porque ha algo nele que o
difere dos demais, por exemplo, possuir asas. Se a queda dos varios objetos varia (na
velocidade), essa variacdo pode ser descoberta na causa: ou o objeto foi lancado ao invés
de ser solto ou é porque possui mais massa. Por fim, se o0 objeto ao chegar ao chéo la
permanecer, s6 outras causas podem explicar sua remocdo. Dessa forma, as oito regras
confirmam que a crenca na gravitacao é legitima, isto é, que ha experiéncias uniformes

garantindo-a. Todavia, se elas sdo suficientes para elaborar uma teoria como a

33 0 fato de n3o afirmarmos categoricamente que esses critérios garantem todas as crencas legitimas
possiveis ndo torna essa resposta insatisfatéria, pois parece que avangamos alguns passos em relagdo a
busca das crencas legitimas, pelo menos em comparagdo a resposta dada por Sousa, pois no caso dele,
como decidir entre duas crengas opostas, porém estaveis e com uma base na experiéncia? Se alguém tem
uma crenga forte e estdvel acerca do criacionismo, ela se torna, por isso, legitima, e mais, invalidaria a
evolugdo por selegdao natural? No nosso caso, ha critérios objetivos para se decidir entre crengas opostas:
o que faz a crenga na selegdo natural ser legitima ndo é sua estabilidade, mas ela obedecer ou ndo a regras
objetivas que garantam livra-las de duvidas e incertezas. Continuamos exigindo a estabilidade da crenga,
mesmo esse critério trazendo poucas garantias epistémicas, mas fomos além na medida em que
determinamos também a experiéncia juntamente com as oito regras gerais. Dessa forma, caberia
encontrar crengas claramente legitimas, mas que destoariam dos critérios aqui utilizados. E mesmo que
tal contraexemplo fosse encontrado, o que é perfeitamente possivel, os critérios aqui utilizados ndo
seriam invalidados, pois continuariam sendo condigdes necessarias. O que precisaria ser feito, nesse caso,
seria elaborar outras regras gerais complementares para se julgar sobre causa e efeito como exemplo,
exigir que as crencas sejam passiveis de falsificacdo e o teste duplo cego. O que Hume fez foi elaborar oito
regras que talvez tivessem servido para suas investigacdes, mas que depois dele precisariam ser
melhoradas e mesmo acrescidas.

100



gravitacional, ainda ndo sabemos, mas podemos afirmar que uma crenca ilegitima
dificilmente poderia passar por todas elas, isto €, que elas permitam o assentimento de

experiéncias irregulares como sendo regulares.
Hume ressalta ainda que

Todas as regras dessa natureza sdo muito faceis de inventar, mas
extremamente dificeis de aplicar. Na natureza, todo o fenébmeno é
composto e modificado por tantas circunstancias diferentes que, para
chegarmos ao ponto decisivo, devemos separar dele cuidadosamente
tudo o que ¢ supérfluo e investigar, por meio de novos experimentos, se
cada circunstancia particular do primeiro experimento lhe era essencial
(HUME, 2009, p.208).

Finalmente, vimos que para se obter uma prova € preciso de uma experiéncia
uniforme; para se ter certeza de uma experiéncia uniforme é preciso de algumas normas;
logo para se obter uma prova € preciso de normas, isto é, regras gerais. No entanto, uma
questdo ainda nos persegue: serd que esses critérios (experiéncias e regras gerais)
conseguem barrar crencas ilegitimas? Se crencas ilegitimas conseguirem driblar essas
regras, entdo nao teremos avancado desde o capitulo precedente. Por isso, tentaremos
mostrar no proximo topico se as regras apresentadas aqui S&o razodveis ou nao,
colocando-as a prova a partir da forca das crencas em milagres. Por que crencas em
milagres? Porque elas sdo os melhores exemplos, caso possam ser confirmadas, de que a
experiéncia pode ser modificada e que, portanto, os mesmos efeitos nem sempre seguem

das mesmas causas.

3.3 dos milagres ou das crencas ilegitimas

Neste Gltimo topico da dissertacdo, abordaremos as crencas em milagres a partir
dos critérios usados no topico precedente a fim de saber se tais crencas podem ser ditas
legitimas ou ndo. Dessa forma, teremos duas possibilidades: ou os critérios usados para
julgar crengas confirmam a legitimidade de milagres, e entdo teremos que assumir que
tais critérios sdo demasiados falhos ao dar conta da natureza dos milagres — uma vez que
sdo contrérios a experiéncia. Ou, entdo, os critérios usados para julgar crengas nédo
permitirdo conferir um estatuto de legitimidade aos milagres, e assim teremos uma base
razoavel para julgar crencas legitimas. Defenderemos, a partir dos textos de Hume, esta

segunda hipdtese com o seguinte argumento: uma crenca para ser dita legitima tem que

101



ter o estatuto de prova, a crenga em milagre jamais podera ser uma prova, logo, a crenca

em milagre jamais poderd ser dita legitima.

Para tal, iniciaremos com a definicdo de milagre dada por Hume, em seguida
analisaremos dois casos ditos milagrosos. Feito isso, tentaremos mostrar as

inconsisténcias de tais crencas das mais variadas formas.

Hume, na secdo X da Investigacdo intitulada Dos milagres, afirma que “um
milagre é uma violagdo das leis da natureza”** (HUME, 1999, p.114) e um pouco mais a
frente, na mesma se¢do, ele ¢ mais especifico ao considerar que “um milagre pode definir-
se estritamente deste modo: é a transgressdo de uma lei da natureza pela volicéo
particular da Divindade ou pela interposicdo de algum agente invisivel®*®” (HUME,
1999, p.115 nota). Ora, o fildsofo afirma que se algo acontece de acordo com as leis
naturais ndo se trata de milagre. Assim, ndo é um milagre que uma pedra langada em um
lago caia e provoque ondas, da mesma forma que ndo € um milagre que uma pena e uma
bola de ferro caiam na mesma velocidade na auséncia de gravidade. Para que haja um
milagre, é preciso que as leis da natureza sejam violadas, como nos seguintes exemplos:
que alguém controlasse os astros celestes com sua vontade; que alguém extinguisse o
virus da AIDS sem uso de farmacos; que uma pessoa obesa entrasse em uma academia e
apos algumas horas saisse de 1& com mais massa magra do que massa gorda. Esses,
portanto, seriam verdadeiros exemplos de milagres. Mas por que Hume exige, em sua
definicdo, a figura da divindade para existéncia de um milagre? Ha pelo menos duas
hipbteses para tal. Primeiramente porque, culturalmente, os religiosos atribuem essas
violagdes de leis naturais, ou milagres, ao Ser de suas predileces religiosas. E, segunda,
porque, mesmo nesses casos, Hume continua supondo que as causas e os feitos sdo

sempre necessarios e, por isso, toda causa tem que ter um efeito, e, nesse caso, o milagre

34 Anice L. Araujo faz uma observacdo interessante sobre essa definicdo em O problema dos milagres em
Hume, diz ela que “a definicdo de milagre sustentada por Hume esta de acordo com a definicdo comum
da época. Ele ndo pretende oferecer nada novo em relagdo a ordem metafisica do mundo no que diz
respeito a violacdo da ordem visivel da natureza, quer apenas fornecer um argumento contra os milagres
histéricos, e ndo os milagres testemunhados diretamente, e o faz de uma defini¢do ja conhecida em sua
época” (2005, p.162).

35 Outra observacgdo importante feita por Anice L. Araujo é: “essa segunda definicdo acrescenta a primeira
um conceito importante: a nogdo de um agente invisivel. Ao postular um agente invisivel, haveria quem
pudesse intervir nas leis da natureza, provocando assim um milagre, o que de fato possibilitaria a
ocorréncia deste. Contudo, Hume tem um argumento bastante preciso contra a existéncia de tal agente”
(2005, p.163). Esse argumento foi apresentado no primeiro capitulo dessa dissertagdo, a saber: “tal ser
ndo passa de um amalgama de ideias arbitrariamente elevadas a niveis sobre-humanos”.

102



aparece como efeito da vontade do divino. Nas duas hipdteses, o importante € que: ndo
faz sentido falar de milagres fora da esfera da religido ou da figura de Deus. Isso porque
se 0s milagres ndo fossem causados por Deus (questdo ontoldgica), as religiGes perderiam
sentido; e se fosse negado o milagre a vontade de Deus (questdo epistemologica), as
religibes nem mesmo existiriam, pois elas estdo fundadas em crencas milagrosas em seus
respectivos Deuses. Hume exige, pois, a figura de Deus para a ocorréncia de um milagre
porque ndo faria sentido falar de milagre fora desse contexto e também porque apenas

Deus poderia ser a causa de um milagre.

Analisaremos agora a definicao de milagres a luz de dois relatos ditos milagrosos.
Mostraremos que ela esta de acordo com os casos relatados e, depois, poderemos analisar
ndo mais a definicdo, e sim a natureza de tal crenca e se é possivel Ihe conferir

legitimidade.

O primeiro exemplo dito milagroso concerne a vida de Cristo que nédo so €, por si
sO, um milagre, mas esta repleta deles. Inicia-se pela sua prépria concepcao: gerado em
uma virgem pelo Espirito Santo (Mateus 1: 23). Isto é, para uma gravidez que se sabe
necessitar da troca de material genético entre homem e mulher foi dispensado o material
genético do homem pelo (material genético?) do Espirito Santo. Nesse caso, temos pelo
menos quatro milagres: 1) uma virgem engravidar, 2) a virgem prescindir do material
genético de um homem, 3) o fato de ela ter sido “fecundada(?)” pelo Espirito Santo, 4) e,
depois de tudo isso, gerar um Deus. Uma vez ocorrido esse grande milagre, o nascimento
de Emanoel, o Cristo, outros menores foram realizados por ele, como exemplo, curar
cegos com sua saliva (Jodo 9: 6) e fazer um paralitico andar com o poder de suas palavras
(Mateus 9:6). Ou seja, ele conseguiu fazer com que uma saliva tivesse o poder de
reestabelecer a visdo, algo jamais visto e sem qualquer explicacdo aparente; regenerou a
lesdo cerebral ou medular de um paralitico simplesmente pela forca da palavra. Mas nao
sO 0 nascimento e a vida de Cristo foram repletos de milagres, seus Gltimos dias na Terra
também foi o maior deles, ja que apds trés dias da morte de Cristo/Deus, um anjo desceu
do céu e anunciou sua ressurreicdo (Mateus 28: 2). Neste ultimo caso, ele passou trés
longos dias com o cérebro e o coracdo mortos e, mesmo assim, ndo sé voltou a vida, mas

néo teve qualquer lesdo cerebral pela falta de oxigenagéo.

O segundo exemplo dito milagroso refere-se a dois episodios diferentes, porém

com o0 mesmo objeto: o Sol. O primeiro é um relato biblico o qual informa que Deus

103



ordenou que o Sol e a Lua parassem e ambos pararam por quase um dia inteiro (Josué
10:12-13). O segundo caso é o milagre de Fatima. Tal milagre foi anunciado a trés
criangas pela Virgem Maria e no dia 13 de outubro de 1917, em Féatima, Portugal, ao
meio-dia, setenta mil pessoas presenciaram o Sol girar e ameacar cair. Este foi uma prova
de que a Virgem Maria realmente tinha aparecido as criangas®®. Esses dois casos ndo so
estdo de acordo com a definicdo humeana de milagre, mas séo bons exemplos deles. O
primeiro ndo s6 faz com o que a for¢a gravitacional de rotacédo e translacdo da Terra seja
interrompida, como torna essa transgressao sem qualquer efeito desastroso sobre Terra, a
tudo que ha nela e, mesmo, ao sistema solar. Além, é claro, de inverter o heliocentrismo
pelo geocentrismo! No segundo caso, acontece algo parecido, pois o Sol se movimenta e

néo causa qualquer perturbagéo no sistema solar.

Posto isso, cabe agora avaliar se tais casos sdo passiveis de legitimidade, isto é, se
eles passam pelos critérios normativos para definir crencas legitimas (experiéncia e regras
gerais). Investigaremos a referida questdo de dois modos: um direto e outro indireto, ou
seja, no primeiro caso, como se 0s milagres fossem presenciados diretamente por nés; e,

no segundo, por meio de relatos de outrem®’,

Iniciaremos 0 modo direto com o caso da vida de Cristo. Suponhamos que
partimos do dia da concepcéo de Jesus até a sua ressurreicao presenciando tudo o que foi
relatado nos livros. Estamos |4 quando o anjo Gabriel anuncia que a virgem Maria esta
gravida do Espirito Santo. Porém, como saber se este caso pode garantir legitimidade a
uma crenca oriunda dele? O primeiro critério, a experiéncia, parece ter sido cumprido,
mesmo podendo ser questionado se a presenca do anjo ndo passou de uma alucinacao
coletiva, por exemplo; mas e quanto a gravidez e as regras gerais? O caso, por ser singular,
ndo passa pela conjuncdo constante, terceira regra, €, por conseguinte, ndo atende a quarta
regra, que diz que as mesmas causas sempre produzem os mesmos efeitos, pois, nesse
caso, 0 mesmo efeito (gravidez) ndo foi produzido pela mesma causa (troca de material
genético entre homem e mulher). Ademais, a quinta regra diz que quando diversos objetos
diferentes produzem o mesmo efeito deve haver algo em comum entre eles. Assim, 0 que

haveria de comum entre o Espirito Santo e um homem para que houvesse uma fecundagéo

36 Cf. http://www.deuslovult.org/2009/05/19/milagre-de-fatima-jornal-o-seculo

37 Hume em seus textos oferece apenas argumentos contra casos de milagres relatados por outrem. Ele
ndo traz argumentos dirigidos a hipdtese de se presenciar um, apesar de que os argumentos contra os
testemunhos milagrosos servirem, de alguma forma, para explicar uma possivel experiéncia de um evento
milagroso.

104



sem contato sexual? Dessa forma, parece claro que tal caso presenciado nao poderia ser
dito legitimo, pois colide com algumas das regras gerais. Mas e quanto aos demais casos?
Vejamos outro exemplo: estamos ao lado de um cego de nascenga avistado por Jesus que,
para mostrar sua divindade, cospe na terra, faz da saliva lodo e unta os olhos do enfermo
e pede para que ele se lave. Logo apds, o cego enxerga pela primeira vez. Outro dia, ao
lado de um paralitico presenciamos Jesus dizer-lhe: ‘levanta-te, toma a tua cama, e vai
para tua casa’; e sua vontade ¢ feita. Como duvidar de tais experiéncias? Apesar de
nenhum delas, isoladamente, passarem pelas regras gerais, todas elas juntas ndo seriam
uma prova de que o Cristo realmente conseguia violar as leis quando s6 ele tinha a saliva
e a palavra com poder de curar enfermidades? E se esses casos parecem ainda duvidosos
para quem os presenciou, o que dizer, entdo, de ele ressuscitar trés dias ap6s sua morte?
Ora, em trés dias, a parada de circulacdo sanguinea juntamente com os residuos
metabolicos que ndo foram excretados pelo sangue provocam a morte celular e, por
conseguinte, dos 6rgaos. Esse processo pode ser agravado ainda pelas condi¢fes externas
como temperatura, umidade, insetos e a condigdo do corpo, e no caso de Cristo, ele estava
todo cortado facilitando, assim, a decomposicdo. No entanto, mesmo presenciando sua
via crucis e o ressurgimento do reino dos mortos apos trés dias, ndo haveria como duvidar
de sua natureza divina. Exceto, é claro, se questionamos ndo o que achamos que
presenciamos, mas a veracidade de cada lago causal, isto é, se cada causa e cada efeito

realmente eram como pareciam ser.

Assim, presenciar diretamente casos milagrosos, como os da vida de Cristo, pode
ser, para muitos, uma prova inconteste da natureza divina do Cristo e, com efeito, de seus
milagres na Terra. Com efeito, se acreditamos nas curas do cego e do paralitico, isto &, se
supomos que elas ocorreram de fato por causa de Jesus e ndo por outras causas, mesmo
assim elas esbarram nas referidas regras gerais, pois sdo violacdes de leis naturais, haja
vista que mudam o ciclo natural das coisas e, portanto, estdo em desarmonia com o que
preconiza tais regras. Poder-se-ia objetar aqui que isso seria um indicativo de que as
regras gerais nao contemplam toda crenca legitima. O que seria falso em razdo da natureza
da crenga legitima: um raciocinio causal livre de duvidas e incertezas balizado por
experiéncias uniformes (prova). Mas, antes disso, € possivel mostrar que essas
experiéncias, prima facie, indubitaveis podem ser enganosas, por exemplo, investigando
0 Ultimo més antes da gravidez da Virgem; se ela realmente ndo teve qualquer contato

com algum homem; um exame genético para saber se Jesus possuia um genoma igual ou

105



ndo a todos 0s homens; caso se confirmasse sua natureza demasiada humana, realizar um
teste com todos os homens que tiveram contato com a Virgem no més anterior a
concepgdo para eliminar as duvidas sobre a origem da sua concep¢do. No que se refere
as curas, convém saber se realmente os enfermos eram enfermos, se eles ndo teriam feito
algum outro tratamento antes, se realmente foi a saliva e a palavra que os fizeram sanar e
ndo alguma outra substancia. J& no caso da ressurrei¢ao, deve-se investigar se o Cristo
realmente tinha morrido, pois ele poderia ter apenas desmaiado ou entrado em coma e
sido dado como morto; se ele ndo teve cuidados ap0s a suposta morte; se realmente foi
ele que tinha se reerguido no terceiro dia. E mesmo que todas essas questdes e outras
possiveis fossem respondidas satisfatoriamente, 0 maximo que a prudéncia de um cético
poderia garantir a questdo € que ndo é possivel identificar as causas de tal caso, isto porque
um milagre ndo se legitima pela ignorancia de sua causa, pelo contrario, exige-se esse
conhecimento como requisito necessario a sua legitimidade — s6 confirmando, se fosse 0
caso, a interferéncia divina que o milagre poderia ser dito legitimo. Ademais, além da
ignorancia de uma causa n&o garantir o milagre®, sua possivel causa, por ser de natureza
invisivel (vontade da divindade ou de algum agente invisivel — como dito na defini¢éo)
retira 0 tema da experiéncia e, com efeito, o torna ilegitimo, visto ndo ser mais possivel

aplicé-los aos critérios normativos (experiéncia e regras gerais).

No caso de se presenciar um caso dito milagroso € prudente investigar cada laco
dito causal em questdo antes de da-lo como certo. Por analogia, suponhamos que um
magico faca seus truques a uma tribo indigena isolada da civilizagdo. O mégico ndo diz
que faz truques de magia, diz apenas que tem o poder de ler mentes e de se teletransportar
e ao descobrir 0s naipes das cartas apds serem retiradas e embaralhadas de acordo com a
vontade do participante e ao entrar em uma caixa, sumir e aparecer em outro lugar. Nesse
caso, convém indagar: quem duvidaria, nesse contexto, dos poderes sobrenaturais do
magico? E, mesmo que fosse pedido para ele repetir a exaustdo cada truque, dificilmente

algo mudaria se 0 magico ndo revelasse que, na verdade, aquelas experiéncias nada mais

38 £ comum atribuir milagres a erros de diagnésticos médicos, por exemplo, tais enganos, alids, sdo fontes
infindaveis de “milagres”. Acredita-se quando um médico diagnostica algo grave, mas ndo se acredita
quando seu diagndstico é revisto e mostrado equivocado, ou seja, acredita-se no médico quando ele
provavelmente errou, mas ndo quando ele reconhece o erro, pois, em geral, se prefere acreditar que a
doenca foi extirpada pela vontade do divino a acreditar que ela nunca existiu. Na verdade, ndo s6 os
pacientes comentem esses equivocos, muitas vezes os proprios médicos, por ignorar a causa do seu
préprio erro ou da cura do paciente, terminam por corroborar a supersticdo alheia, devido a sua
autoridade.

106



sdo do que truques, ou em outros termos, que as verdadeiras causas sdo ocultadas dando
a aparéncia de algo inexplicavel®. E por isso que n&o se deve dar como milagroso alguma
experiéncia pelo simples fato de néo se ter uma explicacdo para ela. 1sso significa que a

ignorancia da verdadeira causa ndo torna o caso fonte de crencas legitimas.

Hume apresenta outro argumento ndo menos contundente ao afirmar que “um
milagre € uma violacdo das leis da natureza; e como uma experiéncia constante e
inalteravel estabeleceu estas leis, a prova contra o milagre, devido a préopria natureza do
fato, ¢ tdo completa como qualquer argumento da natureza que se possa imaginar”
(HUME, 1999, p.115). Ou seja, o milagre sera sempre contrario as leis estabelecidas por
experiéncias uniformes e isso o torna improvavel e, mais que isso, impossivel de ser
legitimado*, pois como poderiamos dar o estatuto de prova (que é um raciocinio que
nasce de experiéncias inalteraveis), portanto, de crenca legitima, a um fato contrario a
propria prova*? Um fato dito milagroso é exatamente o oposto de uma prova; trata-se,
alias, de uma provéavel violacdo dessa prova. Se algo acontece no fluxo natural das coisas,
isso ndo implica em milagre. Assim, que os homens morram (mesmo que com boa saude),
que o Sol emita calor, que a falta de oxigénio leve a morte, nada disso é contra a natureza.
Quando o contrario acontece, teriamos ai uma violacdo e, portanto, um milagre. Posto

isso, Hume afirma que,

39 E basicamente isso que caracteriza um truque de magica: ocultar o segredo, que é a causa, fazendo com
gue a experiéncia (truque) parega surpreendente. A surpresa e a admiragdo se escondem atras do truque,
do segredo, tanto é assim que, uma vez descoberto o truque, a causa, a magia ja ndo surpreende nem
causa perplexidade a quem presencia. Vale ressaltar que a analogia ndo pretende comparar Jesus com
um madgico, mas sim de comparar milagres a truques de magicas no que se refere a causa oculta.

40 poder-se-ia perguntar: se um milagre é impossivel de ser legitimado é também impossivel que ele
ocorra? Devemos separar a questdo em duas: uma parte epistemoldgica e a outra ontoldgica. A condi¢do
de legitimidade é puramente epistemoldgica, ja a condicdo de possibilidade de um milagre ocorrer é
estritamente ontoldgica. Sobre isso Hume diz: “peco que se considerem as ressalvas que faco aqui,
quando afirmo que nenhum milagre jamais pode ser provado [questdo epistemoldgica], de modo que seja
o fundamento de um sistema religioso. Assevero, por outro lado, que seria possivel haver milagres ou
violagbes do curso ordindrio da natureza [questdo ontoldgical, levando-nos a admitir uma prova do
testemunho humano; embora, talvez, seja impossivel deparar com semelhante milagre em todos os anais
da histéria” (HUME, 1999, p.126).

41 Maia Neto em A influéncia de Locke no ceticismo religioso de Hume em ‘dos milagres’, diz que esse
argumento pode ser chamado de argumento a priori contra milagre, cito: “ao chamar a experiéncia
regular de causas e efeitos de ‘prova’ e ndo de ‘probabilidade’, Hume pode apresentar seu argumento a
priori contra a crenca em milagres, os quais, por definicdo, sdo contrarios a experiéncia regular de causa
e efeito” (2011 p.502). Esse argumento a priori, no entanto, parece inconsistente com tudo o que
defendemos até aqui. Além da nota acima, podemos ainda argumentar que ndo existe relagdo causal
impossivel, portanto, um milagre ndo é impossivel, ele é apenas improvavel. O argumento “a priori” seria
empregado mais adequadamente se fosse referente a possibilidade de legitimacdo de um relato ou
mesmo de uma experiéncia de caso milagroso. Deve-se separar crenga, crenga legitima e um fato possivel.

107



deve haver uma experiéncia uniforme contra todo evento miraculoso,
sendo 0 evento ndo mereceria essa denominacdo. E, como uma
experiéncia uniforme equivale a uma prova, ha aqui uma prova direta e
completa, tirada da natureza fatica contra a existéncia de um milagre;
uma tal prova ndo pode ser destruida nem o milagre fazer-se crivel
sendo por meio de uma prova oposta que lhe seja superior (HUME,
1999, p.115).

Aplicando esse raciocinio a vida de Cristo, todas as experiéncias observadas
aparentemente milagrosas sdo assim chamadas por serem contrarias as experiéncias
uniformes, sendo, portanto, também contrérias as provas, as crencas legitimas. Dessa
forma, mesmo os casos presenciados devem ser analisados com cuidado em razéo de sua
natureza singular. Tais experiéncias milagrosas, para serem consideradas legitimas,
dentro da epistemologia humeana, deveriam ser balizadas por experiéncias uniformes a
seu favor e que fossem também superiores as experiéncias opostas. Nesse caso, deveria
haver ndo apenas a cura de um cego com saliva, mas a cura de dezenas deles, de
preferéncia, sem qualquer malogro; o mesmo vale para a gravidez misteriosa e a
ressurreicdo. E mesmo se isso fosse 0 caso, ainda assim seria possivel questionar
fortemente os casos por sua natureza contraria. Assim, por exemplo, se fosse analisada a
composicao da saliva (se ela tivesse algum principio ativo, ai estaria a explicacao, caso
ndo tivesse, 0 enigma continuaria), da mesma forma como se faz no caso supracitado do
magico. N&o se deve dar como certo algo que ndo é explicado e, mais que isso, que é

contrrio a prépria uniformidade da experiéncia.

Mas, visto que muitos poucos presenciaram um milagre, pelo menos, os que
sustentam as grandes religies, como os da vida de Cristo, que s6 por suposi¢cdo
pressupomos presencia-la, vamos ao segundo modo, indireto, derivados de relatos ou
testemunhas que é onde a vida de cristo realmente se encontra. Aqui analisaremos o relato
do milagre de Fatima e o biblico no qual o Sol é seu objeto, e como j& os apresentamos,
mostraremos quatro motivos, elencados por Hume, pelos quais devemos suspeitar deles

e de outros testemunhos de milagres.

A primeira refutacdo contra os milagres oriundos de testemunhos decorre das
circunstancias que envolvem a propria origem dos relatos que sdo, em geral, duvidosas.
Diz Hume sobre isso:

ndo se pode encontrar em toda a histéria nenhum milagre [1] testificado

por numero suficiente de homens de tdo indubitdvel bom senso,
educacdo e instrugdo que nos assegurassem contra todo logro de sua

108



parte; [2] de tdo indubitavel integridade que os pusesse fora de qualquer
suspeita de querer enganar os outros; [3] de tal crédito e de tal reputacao
aos olhos dos homens que perderiam muito se fossem descobertos em
alguma falsidade; e, ao mesmo tempo, [4] testificando fatos realizados
de um modo téo publico e numa parte do mundo tdo famosa que seria
inevitavel a descoberta da falsidade; todas essas circunstancias sdo
necessarias para fornecer-nos completa seguranga no testemunho
humano (HUME, 1999, p.116).

Dessa forma, Hume apresenta em seu primeiro argumento quatro pontos que
deveriam ser exigidos para se ter um minimo de confianca no que € relatado. No primeiro
caso, apesar do relato de Fatima ter sido presenciado por setenta mil pessoas, ndo é
possivel saber de suas instrucfes; no segundo caso, ndo da para saber da integridade de
todos nem da maioria; em terceiro, 0 que eles perderiam se fossem descobertos
mentirosos ou, nos melhores dos casos, que estavam enganados? E, por fim, tudo isso foi

visto em um local distante dos grandes centros, dificultando sua averiguacéo.

O segundo argumento contra os milagres oriundos de testemunhos concerne a
dendncia das paixdes e da imaginacao que subvertem a reflexao. Vimos, no decorrer dessa
dissertacdo, que o evento mais comum também é o mais provavel e que quando ha
experiéncias conflitantes subtraimos as menores das maiores e 0 que restar € o que
chamamos de evidéncia. Além disso, fazemos dos objetos que tivemos experiéncias
modelos para aqueles dos quais ndo tivemos, caso sejam semelhantes. Essas regras, no
entanto, sdo completamente esquecidas em casos de milagres e prodigios e o motivo é
que, segundo Hume, “a paixdo da surpresa e da admiracao, resultantes dos milagres, é
uma emocdo agradavel que produz uma tendéncia sensivel para que acreditemos nos
eventos dos quais derivam” (HUME, 1999, p.116). Ora, foi visto no topico acerca das
varias causas das crencas como se da a influéncia das paixdes no processo de formacao
de crenca. Da mesma forma, la indicamos como a surpresa e admiracao que acompanham
os relatos miraculosos vivificam as ideias de tais relatos a tal ponto que as torna
semelhantes as inferéncias que extraimos das experiéncias. Além disso, com frequéncia,
aqueles mais céticos “podem nao ter, e geralmente nao tém, argumentos suficientes para
debater seu testemunho” (HUME, 1999, p.117). A explicacdo para toda essa imprudéncia
natural ¢ que “a eloquéncia, no seu mais alto grau, sobrepuja a razao e a reflexdo; mas
como ela se dirige inteiramente a fantasia ou aos afetos, cativa 0S ouvintes
condescendentes e subjuga seu entendimento” (HUME, 1999, p.117). Por fim, relatos
extraordinarios e miraculosos produzem prazer ndo s6 em gquem ouve e presencia, mas

também em quem os conta, por isso eles se espalham com tanta facilidade.

109



O terceiro argumento contra os milagres oriundos de testemunhos é derivado do
primeiro e diz que a ignorancia é uma fonte abundante de milagres. Hume considera que
“os relatos sobrenaturais proliferam principalmente entre as nagdes ignorantes e barbaras”
e, por isso, “constitui forte suspeita contra eles” e mesmo nos casos de tais relatos se
encontrarem nas grandes cidades de gente esclarecida admite-se que “alguns destes
relatos, decorre do fato de té-los recebido de ancestrais ignorantes e barbaros, que 0s
transmitiram com a san¢do e a autoridade inviolaveis que sempre acompanham as
opinides recebidas” (HUME, 1999, p.117-8). A biblia sagrada esta repleta desses casos
e, alias, ela propria € um bom exemplo disso: os milagres de Deus se davam sempre em
lugares remotos e para poucas pessoas; 0 mesmo ocorre no caso dos relatos milagrosos
da vida de Jesus que eram casos isolados, em lugares remotos para, em geral, carpinteiros
e pescadores que, em sua maioria, eram pessoas simples. E assim como Hume supde, a
Biblia e seus relatos foram cultivados em terras incultas e pelas maos de homens de poder.
Uma pequena prova de tudo isso € que nos tempos biblicos os milagres, dos mais simples
aos mais extraordinarios, eram abundantes e hoje eles praticamente sumiram e mesmo 0s
poucos relatos advém de terras distantes, como supds Hume, e ndo de universidades, de

grandes centros metropolitanos ou da NASA ou do CERN, por exemplo®.

O quarto argumento contra os milagres oriundos de testemunhos é que ndao ha
relato, por mais forte que seja, que ndo possa ser contradito por outros testemunhos
superiores e, antes disso, pela propria experiéncia (um dos critérios normativos para
crencas legitimas). No caso do milagre de Fatima, ainda que fosse verdade que setenta
mil pessoas tivessem presenciado o Sol se mover, haveria todo o resto do mundo
ignorando tal fato. E ndo se pode nem supor um descuido do resto do mundo para o
ocorrido, porque caso 0 Sol se movesse, ele destruiria todo o sistema solar e ndo haveria
qualquer pessoa na Terra para presenciar tamanho desastre. Nesse caso, ha, contra o
suposto numero de setenta mil pessoas, todo o resto da populagdo da Terra desautorizando

esse suposto ocorrido. E ndo s6 os testemunhos, a prépria experiéncia mostra essa

42 Como salienta Fred Wilson em The logic of probabilities in Hume’s argument against miracles,
confirmando Hume, “milagres sdo relatados em eras de credulidade e supersticdo, ndo na era das
ciéncias” (Volume XV N2 2 p.262). Tanto parece isso ser verdade que atualmente a definicao de milagre
e, por conseguinte, os relatos de milagres se modificaram muito. Milagre, hoje, pode ser definido como o
acontecimento de algo considerado bom por meio de algo ruim. Por exemplo, em desastres nos quais ha
milhares de mortes e alguns sobrevivem dizem que os sobreviventes sdo milagres vivos. Os milagres
relatados a cada dia se resumem mais a conquistais pessoais. Ndo ha mais diluvios, ressurreicGes,
concepgOes milagrosas, “extensdo da vida humana a quase mil anos”, libertacdo de escravos “mediante
0s mais surpreendentes e inimaginaveis prodigios” (Cf. HUME, 1999, P.128).

110



impossibilidade devido as consequéncias supracitadas. O mesmo vale para o relato
biblico no qual Deus ordena que o Sol e a Lua parem e eles pararam prologando o dia,
Porém, como sabemos que é a Terra que gira em torno do Sol e ndo o contrario, a
interrupcdo de sua rotacdo provocaria, devido a lei da inércia, em toda a Terra, 0
desabamento de todas as coisas construidas e dos oceanos em uma s direcao, provocando
tsunamis e desabamentos em massa, semelhantes ao que acontece quando héa terremotos.

Acerca disso, diz Hume:

Em resumo, portanto, parece que jamais qualquer espécie de
testemunho a favor de um milagre tem chegado a ser provavel, e muito
menos uma prova; e que, mesmo supondo que chegasse a ser uma
prova, seria oposta, por outra prova, derivada da propria natureza do
fato que tentaria estabelecer. Porquanto apenas a experiéncia confere
autoridade ao testemunho humano, e ¢é ainda a experiéncia que nos
assegura a respeito das leis da natureza. Portanto, quando estas duas
espécies de experiéncias sdo contrarias, resta-nos o recurso de subtrair
uma da outra e aceitar uma opinido, tendendo para um dos dois lados,
com a seguranca originada do resto (HUME, 1999, p.125-6).

Assim, por exemplo, no caso do milagre de Fatima, apesar de ser improvavel que
setenta mil pessoas estejam mentindo, ou que tenham tido uma alucinacédo coletiva ou
mesmo que nunca houve esse tanto de gente, e que esse numero foi uma invencdo de
quem a passou adiante, mesmo assim, tudo isso é muito mais provavel do que uma
violacdo nas leis naturais ou que as demais pessoas do planeta estivessem alucinadas no
momento do fendmeno e, por isso, nao tivessem presenciado o fato. Ou seja, se 0s
testemunhos a favor do milagre sdo fortes, os que Ihe sdo contrarios sao infinitamente
mais fortes e, como ja vimos no decorrer dessa dissertacdo, em casos de experiéncias
conflitantes devemos subtrair as maiores das menores e 0 que restar é a evidéncia, isto é
a base para uma crenga forte. Ademais, como diz Hume, “a velhacaria e a leviandade
humana sdo fendmenos tdo normais, que prefiro acreditar que 0s eventos mais
extraordinarios tenham ai sua origem, a admitir uma violacdo tdo marcante das leis da
natureza” (HUME, 1999, p.127).

Esses quatro argumentos, além de negar a legitimidade dos testemunhos em
milagres, também explicam muitas de suas fontes, isto &, explica porque tais relatos se
fazem criveis, mas ndo legitimos. Porém, antes de concluirmos, cabe mais um argumento
contra o que poderia ser chamado de a exclusdo do lado mais improvavel ou do lado mais

miraculoso.

111



Um milagre, por ser contrario a experiéncia, deve ser aceito apenas nos casos em
que sua falsidade for ainda mais miraculosa do que o fato que pretende estabelecer. No
caso de Fatima, a falsidade de tal milagre seria que o Sol na verdade ndo se moveu ou que
o0 resto da populacdo ndo percebeu tamanho fenémeno, porque ele ndo ocorreu. Qual
desses lados € mais improvavel ou miraculoso: as leis naturais terem sido violadas ou tal
caso ndo passar de uma mentira ou engano coletivo? Ao rejeitar o mais improvavel, que
sera sempre o0 milagre devido a sua propria natureza, resta-nos o lado oposto: do engano
coletivo ou da mentira e de qualquer outra explicacdo que ndo seja a violagdo das leis
naturais. O que leva a essa conclusdo é a autoridade da experiéncia, isto €, 0s raciocinios
com estatuto de prova oriundos de experiéncias inviolaveis e uniformes. Ainda sobre isso,
diz Hume: “peso um milagre contra o outro e, de acordo com a superioridade que
descubro... rejeito sempre o milagre maior. Se a falsidade de seu testemunho fosse ainda
mais miraculosa que o evento que relata, agora e somente agora, pode pretender orientar
minha crenga...” (HUME, 1999, p.115). Antes, porém, de um milagre poder ser razoavel,
Hume ainda diz que “mesmo neste caso ha muitua destruicdo de argumentos, e o
argumento mais forte nos da apenas uma seguranca proporcional ao grau da forca depois
da deducdo da forca inferior” (HUME, 1999, p.115). Isto €, mesmo que a negacdo de um
milagre fosse ainda mais miraculosa do que sua ocorréncia, a for¢a da crenca que restaria
seria igual ao resultado da subtracdo da maior da menor, 0 que, neste caso, seria

extremamente baixa e, portanto, ndo seria legitima.

Por fim, vimos que os critérios usados para julgar crencas legitimas nao
confirmam a legitimidade de milagres, e, assim, ndo teremos que assumir que tais critérios
sdo demasiados falhos em face da natureza dos milagres — contrario a experiéncia. Por
outro lado, vimos que os critérios usados para julgar crencas legitimas ndo permitem
conferir um estatuto de legitimidade aos milagres, e, entdo, temos uma base razoavel para
julgar crencas legitimas. Em suma, uma crenca para ser dita legitima tem que ter o estatuto
de prova. Ora, a crenga em milagre jamais podera ser uma prova, pois é contraria a prépria

prova. Logo, a crenca em milagre jamais podera ser dita legitima.

112



Conclusao

Este trabalho teve como objetivo apresentar, problematizar e responder a seguinte
questdo: como sdo possiveis crencas legitimas na epistemologia de David Hume? Ora,
vimos que as crengas as quais nos limitamos sdo as designadas de causais que também
foram chamadas de raciocinios causais e até de raciocinios provaveis. Tais raciocinios,
demasiados abrangentes, como visto, passaram a ser considerados provaveis por,
basicamente, dois motivos. Primeiro, eles perderam o elemento da conexao necessaria,
isto é, ndo havia mais uma ligacdo necessaria unindo os fatos distintos, como a fumaca e
o fogo, por exemplo. Assim, 0 que existem, para Hume, sdo tdo somente conjuncdes
constantes entre os fatos. A necessidade que Hume depois volta a pressupor como
elemento da causalidade ndo é mais logica, mas sim uma necessidade fisica resultante de
uma determinacdo da mente que se habitua com os fatos em conjungdes constantes. O
segundo motivo é que tais raciocinios passam do escopo da razdo dedutiva ou analitica a
um instinto sensivel a repeticdo chamado habito. Quando Hume destrona a razdo da
funcdo que sempre lhe foi atribuida, os raciocinios causais deixam de ser demonstraveis,
evidentes, pois s6 a razdo dedutiva, responsaveis pelas relacfes de ideias, pode garantir
este estatuto de demonstrabilidade aos raciocinios, ja as crengas causais ndo fazem parte

de seu escopo.

Esse foi o primeiro problema levantado na apresentagéo dos conceitos centrais da
epistemologia de Hume. O que era entendido como passivel de conhecimento, isto €, de
ser demonstravel, — o0s raciocinios causais — passou a ter o estatuto de crenca oriunda de
um instinto sensivel a repeticdo. Mas a problematica ndo se encerra aqui, pois quando

comecamos a analisar o conceito de crenca, o problema se complexifica.

A crenca, para Hume, ndo é mais que um sentimento, uma sensacao, ou seja, algo
que nasce da nossa maneira de sentir. Dessa forma, as crencas sdao semelhantes aos
sentimentos de alegria e tristeza, por exemplo. Ela ndo € uma ideia em si, apesar de a
ideia de algo ser uma parte essencial da crenca. Ademais, toda ideia deve ser concebida
de uma maneira particular para gerar crenga. Assim, é correto dizer que a crenga é uma
percepcdo mais forte e vivida. Em geral, o que distingue uma crenca de uma ficg&o, por

exemplo, é a forca e vivacidade que a primeira tem em detrimento da Gltima.

113



N&o obstante tudo isso, vimos ainda que ha inimeros mecanismos de formacéo
de crencas, mormente, ilegitimas, como a credulidade, a educacdo, a imaginacédo, as
paixdes e outros. Em consequéncia disso, chegamos ao &mago do problema: raciocinios
causais sdo questdes provaveis que adquirem estatuto de crenca, os quais envolvem um
sentimento e ndo mais um conhecimento. Em vista disso, defender ndo sé a possibilidade
de crengas legitimas, mas mostrar como elas sdo possiveis se tornou uma necessidade se
ndo quisermos permanecer imersos em um anarquismo epistemol6gico, como muitos,

erroneamente, acusam existir na epistemologia humeana.

Tentamos sair dessa aporia, primeiramente, mostrando que ha duas etapas
distintas na investigacdo acerca da crenga; uma diz respeito a analise propriamente dita
dos mecanismos de formacao de crenca, uma questdo, em geral, de natureza descritiva
(essa parte se refere aos dois primeiros capitulos dessa dissertacdo); a outra se refere a
dimensdo normativa (essa parte diz respeito ao terceiro capitulo dessa dissertacdo). Ou
seja, iniciamos mostrando como as crengas se formam, feito isso, 0 passo seguinte
consistiu em buscar critérios para julgar sua legitimidade. Assim, foi preciso estabelecer
a distincdo entre o processo pelo qual as crencas sdo formadas e o processo pelo qual elas
sdo julgadas. Com efeito, um outro ponto importante para sairmos do impasse acima

consistiu em distinguir crenca de crenca legitima e de descrenca.

Distinguir a crenca da descrenca, ou, em outros termos, a crenca da incredulidade,
ndo foi dificil, pois a crenca sera sempre uma percepcao assentida com mais forca. Vimos
que crencas sdo inevitaveis e que ha varios mecanismos necessarios a sua formacdo. A
facilidade com que as crencgas se estabelecem ndo significa que elas sejam incorrigiveis.
Os seres humanos sdo demasiados crédulos, isso é verdade, mas isso ndo os condena a
irracionalidade. Para mostrar isso, foi preciso distinguir entre crencas de crencas legitimas
ou, mais precisamente, crencas ilegitimas de legitima. Hume, no entanto, ndo deixa essa

distingéo téo clara como acontece no caso da distingdo entre crenca e descrenca.

Para fazer essa diferenciacdo, buscamos mostrar, inicialmente, que ha crencas
mais confiaveis que outras, essas, ademais, sdo encontradas nas ciéncias empiricas, porém
ndo sO, pois muitas das crengas mais fundamentais da vida dos animais humanos e ndo
humanos possuem também um nivel de confianca elevado (o fogo queima, alimentos
nutrem). Feito isso, buscamos distinguir as crencas acidentais ou ilegitimas das

consideradas legitimas, separando-as em seus niveis de certezas, mais precisamente,

114



tentamos destacar aquelas livres de duvidas e incertezas. Essas foram consideradas

legitimas.

A essas crengas, ou raciocinios causais livres de davidas e incertezas, foi dado o
estatuto de prova. Prova € o conceito que Hume atribui a tais raciocinios. Para uma crenca
causal chegar a esse nivel foi preciso dar dois passos: o primeiro consistiu em mostrar
que essas crencas nascem de experiéncias uniformes e inalteraveis; o segundo em como
se chega ou se garante esse tipo de experiéncia. Ademais, indicamos muitos exemplos de
experiéncias uniformes e inalteraveis e, por conseguinte, de provas. E isso foi feito com
dois objetivos: primeiramente mostrar que essa questdo ndo esta além ou mesmo aquém
das experiéncias diarias, isto &, que ela ndo esta deslocada da realidade; em seguida, como
decorréncia desse fato, indicamos que esse tipo de experiéncia — uniforme e inalteravel —
é possivel e, mais que isso, que é bastante comum. Logo apos, identificamos os dois
critérios normativos necessarios para se julgar crencas: o primeiro é a propria experiéncia

e 0 segundo concerne as oito regras gerais apresentadas por Hume.

Com efeito, no momento em que exigimos, como critério normativo, que todo e
qualquer raciocinio causal passe pela autoridade da experiéncia se quiser ser considerado
legitimo, nos termos exigidos pela epistemologia humeana, eliminamos imediatamente a
teologia natural, a supersticdo popular e até mesmo grande parte da metafisica, isto porque
tais areas do conhecimento estdo repletas de raciocinios causais que escapam a toda e
qualquer experiéncia rigorosa. Isso fica claro na teologia que busca explicar desde a
criacdo dos Céus e da Terra até as conquistas e derrotas pessoais dos seus crédulos. Assim,
mesmo tais explicacdes, todas claramente partindo de raciocinios causais — Deus criou 0s
homens, destruiu Sodoma e Gomorra; Ele ndo salvara a alma imortal daquele que ndo O
aceitar como seu unico salvador —, escapam a toda experiéncia possivel. O mesmo vale
para grande parte da metafisica, como é o caso daquela que diz, por exemplo, que s6 ha
uma substancia e essa € Deus (Spinoza); daquela que afirma: a alma esté ligada ao corpo
pela glandula pineal (Descartes); ou ainda a que defende a existéncia de monadas
(Leibniz) ou de dois mundos, um sensivel e outro inteligivel (Platdo); passando, é claro,
por toda metafisica elaborada pela Patristica e Escolastica, as quais t€ém “seu melhor e

mais solido fundamento a fé e a revelagdo divina” (HUME, 1999, p.154).

Hume, em seu Tratado da Natureza Humana, como vimos, apresenta oito regras

gerais e objetivas destinadas a guiar a experiéncia. Assim, a partir delas € perfeitamente

115



possivel elaborar outras para casos mais especificos e assim extrapolar os proprios textos
humeanos, como eles parecem permitir, pois tais regras, como vimos, podem ser

estendidas a muitas crengas presentes nas ciéncias empiricas.

Com efeito, existem dois critérios normativos, experiéncia e regras gerais, que
garantiram experiéncias uniformes e inalteraveis e também crencas causais livres de
duvidas e incertezas, isto €, provas. Assim, crencas legitimas na epistemologia de Hume

sd0 possiveis através do estatuto de prova.

Vale ressaltar ainda que mesmo defendendo que as crengas ndo sao passiveis de
justificacdo racional e mostrando que os conceitos centrais da epistemologia de Hume
tém uma conotagdo demasiada psicolégica como o de habito e o de crenga, mesmo assim
o caréater epistemoldgico se fez presente, uma vez que, além de ndo mais nos limitarmos
a apenas descrever 0s processos pelos quais as crencas sdo formadas, mostramos também
que, apesar de todas essas observacdes, € possivel oferecer critérios normativos para se
chegar a crencas legitimas, isto €, crencas livres de dividas e incertezas. Assim, o presente
trabalho teve tanto um papel descritivos de nossos raciocinios, como também uma funcao

normativa, o que, desse modo, caracteriza o teor epistemoldgico dessa dissertacao.

Por fim, convém indicar que muitas abordagens ficaram de fora dessa pesquisa,
pois também poderiamos ter avaliado toda essa problematica a luz das duas principais
vertentes da filosofia de Hume, quais sejam, a cética e naturalista. E mais que isso, por
via da interpretacdo naturalista, para a qual nosso trabalho mais tende, poderiamos
mostrar como ela se comporta frente as teorias epistemoldgicas de carater naturalista
contemporaneas. Seria possivel nos estender as crencas no mundo externo e no eu.
Poderiamos também ter feito um trabalho mais histérico mostrando as influéncias das
tradicBes escolasticas, racionalista e empirista sobre o pensamento de Hume e mesmo
destacar o ponto de vista dos seus criticos no que concerne a esse problema. Enfim, as

possibilidades sdo inimeras e indicam caminhos para pesquisas futuras.

116



Referéncias bibliograficas

AYER, A. J. Hume. Sdo Paulo. Loyola, 2003.

ARAUJO, A. L. “o problema dos milagres.” GUIMARAES, Livia. (Org) Ensaios sobre
Hume / 11 Colégquio Hume. Belo Horizonte: editora Segrac, 2005, p.157-169.

CRAIG, E. J. The Mind of God and the Works of Man. Oxford: Oxford Claredon Press,
1987.

CHIBENI, Silvio Seno. Hume e as crengas causais. Trabalho apresentado nas XVI
Jornadas de Epistemologia e Historia de la Ciencia, Cérdoba, Argentina, 2005.

DESCARTES, René. Meditacbes metafisicas. Sdo Paulo. Nova Cultura, 1996.

FALKENSTEIN, Lorne. Naturalism, Normativity, and Scepticism in Hume's Account of
Belief. Hume Studies Volume XXIII, Number 1 (April, 1997), p.29-72.

GORMAN, Michael. Hume’s Theory of Belief. Hume Studies Volume XIX, Number 1
(April, 1993), p. 89-102.

GUIMARAES, Livia. Ceticismo e crenca religiosa no Tratado da natureza humana.
Kriterion, Belo Horizonte, n° 124, Dez./2011, p. 509-528.

HUME, David. Dialogos sobre a religido natural. Lisboa, Portugal. Edi¢Ges 70, 2005.

. Enquiries Concerning Human Understanding. Oxford: Oxford Uni. Press.
1999.

. Investigagédo acerca do entendimento humano. S&o Paulo. Nova Cultura,
1999.

____ . Histéria natural da religido. Sdo Paulo. UNESP, 2005.
. Resumo de um tratado da natureza humana. Porto Alegre. Paraula, 1995.
. Tratado da natureza humana. 2 ed. S&o Paulo. UNESP, 2009.
. Treatise of Human Nature. Oxford: Oxford University Press, 2000.

117



LOCKE, John. Ensaio acerca do entendimento humano. Sdo Paulo. Abril Cultura.
1973.

MATOS, J. C. M. “o0 naturalismo de Hume e a epistemologia evolutiva”. GUIMARAES,
Livia. (Org) Ensaios sobre Hume / 11 coloquio Hume. Belo Horizonte: editora Segrac,
2005, p.149-155.

MORRIS, W. E. “Belief, Probability, Normativity” SAUL Traiger. (Ed.) The Blackwell
Guide to Hume’s Treatise. Blackwell Publishing Ltd, 2006, p.77-94.

MONTEIRO, J. P. Hume e a epistemologia. Imprensa nacional/casa da moeda, 1984.

. Novos estudos humeanos. Sao Paulo. Discurso Editorial, 2003.

MURCHO, Desidério. Epistemologia da modalidade em David Hume. Revista
Filostfica de Coimbra - n.° 12 (1997), p. 441-449.

NETO, José. A influéncia de Locke No Ceticismo Religioso de Hume em ‘Dos Milagres’.
Kriterion, Belo Horizonte, n® 124, Dez./2011, p. 491-508.

SMITH, Norman Kemp. The philosophy of David Hume. Palgrave Macmillan. 2005

SOUSA, Claudiney José de. O problema da crenca e da justificacdo nas epistemologias
naturalizadas de David Hume e Alvin Goldman. Revista eletronica pro-docéncia. UEL.
Ed. N°. 1, Vol. 1, Jan-Jun. 2012.

TULIO, Aguiar. Causalidade e direcdo do tempo. Belo Horizonte: Editora UFMG,
2008.

WILSON, Fred. The Logic of Probabilities in Hume’s Argument against Miracles. Hume
Studies Volume XV Number 2.

118



