
 

  

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A epistemologia de David Hume: uma 
investigação acerca da legitimidade da crença 

 

Rubens Sotero dos Santos 
 

 

 

 

 

 

 

 

João Pessoa 

2015 



1 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

 

A epistemologia de David Hume: uma 
investigação acerca da legitimidade da crença 

 

Dissertação apresentada ao Programa de 
Pós-Graduação em Filosofia da 
Universidade Federal da Paraíba – UFPB 
– como requisito parcial para a defesa de 
dissertação no Mestrado em Filosofia, 
linha de pesquisa Lógica e Epistemologia. 

 

 

 

Rubens Sotero dos Santos  
 

Orientador: Marconi José Pimentel Pequeno 

 

 

 

 

 

 

João Pessoa 
06 / 2015 

 

 



2 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 S237e       Santos, Rubens Sotero dos. 
                        A epistemologia de David Hume: uma investigação acerca  
                  da legitimidade da crença / Rubens Sotero dos Santos.- João  
                  Pessoa, 2015.  
                         118f. 
                         Orientador: Marconi José Pimentel Pequeno  
                         Dissertação (Mestrado) - UFPB/CCHLA  
                         1. Hume, David, 1711-1776 - crítica e interpretação.  
                  2. Filosofia - crítica e interpretação. 3. Lógica e epistemologia.  
                  4. Crença. 5. Legitimidade. 6. Causalidade.  
 
 
 UFPB/BC                                                                                                               CDU: 1(043) 
 



3 
 

Comissão julgadora 

 

 

 

_______________________________________________________________ 

Orientador (Marconi Pequeno) 

 

_______________________________________________________________ 

Banca (Giovanni Queiroz) 

 

_______________________________________________________________ 

Banca (Antônio Gomes) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 
 

Dedicatória 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ao meu falecido colega de mestrado, Tiberio Barreto.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 
 

Agradecimentos 

 

Incialmente, ao professor Marconi Pequeno que mesmo estando fora do país, no 

período em que escrevia a dissertação, não se fez ausente na orientação do trabalho. Além 

disso, por aceitar orientar um trabalho fora de sua linha de pesquisa.  

 A minha turma de mestrado e, em especial, ao Tiberio Barreto que não mais se 

encontra entre nós. Por uma fatalidade do destino não mais terminará, nem verá seus 

amigos de turma se formarem.  

Aos professores Rufino e Iraquitan pelas dicas e críticas na defesa de 50% da 

dissertação.    

Aos professores Sergio Persch e Maria Clara Sescato pelas dicas e críticas na 

qualificação dessa dissertação. 

Aos professores Giovanni Queiroz e Antônio Gomes por aceitarem participar da 

defesa dessa dissertação. 

Por fim, e não menos importante, a minha família. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“A crença forte só prova a sua força, não a verdade daquilo em que se crê” 

Friedrich Nietzsche  

 



7 
 

SUMÁRIO 

 

Resumo e abstract                                                                                                           8 

Introdução                                    9 

1 Uma investigação acerca da causalidade                                                              13 

 

1.1 Os elementos da causalidade                   13   

                                                    

1.2 Da determinação da mente              25 

  

1.3 Da razão ao hábito               33         

 

 

2 Uma investigação acerca da crença            43 

 

2.1 Da natureza da crença              43 

 

2.2 Das causas naturais da crença              51 

 

2.3 Das várias causas da crença              63 

 

 

3 Uma investigação acerca do conceito de prova         73 

 

3.1 Do estatuto da crença legítima                         73 

 

3.2 Dos critérios normativos das crenças legítimas           89 

 

3.3 Dos milagres ou das crenças ilegítimas            101 

 

Conclusão               113 

Referências bibliográficas             117 

 

 

 

 



8 
 

Resumo 

 

Após Hume ter mostrado que os raciocínios causais não fazem parte do escopo da razão 

dedutiva, como eles poderiam ser ditos legítimos? Nesta dissertação, buscaremos mostrar 

como são possíveis crenças legítimas na epistemologia de David Hume. Mostrar como 

crenças legítimas são possíveis é importante para se evitar um anarquismo 

epistemológico, no qual nem mesmo filosofar seria possível. Dessa forma, veremos que 

apesar da razão ter sido destronada e os raciocínios causais terem ganho o estatuto de 

crença oriunda do instinto do hábito, mesmo assim crenças legítimas são possíveis. Para 

tal, daremos o estatuto de provas às crenças causais conferindo assim a legitimidade que 

a epistemologia de Hume permite. Uma vez feito isso, teremos critérios epistemicamente 

seguros e reajustáveis para identificar, nessa ampla esfera das crenças causais, quais 

podem ser evitadas e quais devem ser seguidas. Essa dissertação estruturar-se-á a partir 

do Tratado da Natureza Humana e da Investigação acerca do Entendimento Humano de 

David Hume.  

 

Palavras chaves. Crença. Legitimidade. Causalidade. Hume. 

 

 

Abstract 

 

After Hume have shown that causal reasoning not part of the scope of deductive reason, 

as they could be said legitimate? We will show how legitimate beliefs are possible in the 

epistemology of David Hume. Show how legitimate beliefs are possible is important to 

avoid an epistemological anarchism, in which even philosophy would be impossible.  

Thereby, despite the reason was dethroned and causal reasoning have gained the belief 

status derived from the instinct of habit, we will show that still legitimate beliefs are 

possible. To this end, we will give the status of proof to causal beliefs thus conferring 

legitimacy that Hume's epistemology allows. Once this is done, we will have criteria 

epistemically safe and resettable to identify, in this broad sphere of causal beliefs, which 

can be avoided and which should be followed. This dissertation will be structured from 

A Treatise of Human Nature and An Enquiry Concerning Human Understanding David 

Hume. 

 

Keywords. Belief. Legitimacy. Causality. Hume. 

 

  

 

 

 

 

 



9 
 

1 – Introdução 

Este trabalho é uma tentativa de mostrar como são possíveis crenças legítimas na 

epistemologia de David Hume presente no primeiro livro do Tratado da Natureza Humana 

e na Investigação acerca do Entendimento Humano.  

 As crenças que nos limitaremos aqui são as causais, pois poderíamos também nos 

estender as crenças no mundo externo e no eu (self). Uma crença causal é a ligação de um 

fato A com um fato B; é todo aquele raciocínio que diz: A provoca, produz ou gera B. 

Pode ainda ser entendida como a ligação de dois fatos distintos: fumaça e o fogo, por 

exemplo. Sabendo disso, qual estatuto epistêmico esse tipo de raciocínio poderia ter na 

epistemologia de Hume? Poderia ainda ter o estatuto de conhecimento? Hume nega essa 

possibilidade. Ele, em sua epistemologia, faz quatro observações concernentes aos 

raciocínios de causa e efeito ou questões de fato (Matters of Fact); primeiro, eles não são 

passíveis de demonstração, segundo, não repousam sob a égide da razão (reason), isso 

significa que não se derivam dela e não podem ser por ela justificados. Ele oferece como 

responsável por estes raciocínios, terceiro, um princípio de igual peso e autoridade 

chamado hábito (habit) ou costume (custom) que só pode oferecer a tais raciocínios, 

quarto, o estatuto de crença (belief). Estas conclusões, no entanto, são pouco confortáveis 

para uma tradição logocêntrica que exige da razão (uma espécie de elemento divino no 

homem que pode garantir infalibilidade) o que esta não pode oferecer – um princípio livre 

de incertezas e dúvidas. Pois, para Hume, a razão é propriamente a faculdade do 

conhecimento – ou das relações de ideias (Relations of Ideas) –, ou seja, do que é 

demonstrável e, exatamente por isso, ela é demasiada limitada, pois se restringe às 

ciências matemáticas ou às questões demonstrativamente certas. Esse desconforto se dá 

porque a razão passa a ser incapaz de justificar um raciocínio causal no sentido forte do 

termo. É dessa forma que Hume nega o estatuto de conhecimento aos raciocínios causais, 

pois conhecimento e crenças, para ele, são coisas distintas e irredutíveis e, como tais, têm 

origens diversas: o primeiro, na razão, e o segundo, no hábito. Isso significa que os 

raciocínios causais, antes entendidos com o estatuto de conhecimento, degeneram-se em 

probabilidade ou crença. E esse é o problema: o que se entendia com o estatuto de 

conhecimento e parte do escopo da razão dedutiva, passa agora a ter o estatuto de crença 

oriunda do instinto do hábito. 

Não obstante isso, o problema só parece aumentar quando Hume começa a 



10 
 

explicar o que seja uma crença. Para ele, uma crença é um sentimento ou uma maneira de 

sentir. E como um sentimento, nem pode ser racional, nem ser escolhido. A crença é 

apenas uma ideia concebida com um grau de força e vividez superior (em detrimento à 

ideia contrária, por exemplo). A crença, portanto, é apenas um sentimento mais forte do 

que uma outra ideia. Além disso, as crenças dizem respeito às probabilidades, que por sua 

vez estão no campo das possibilidades, como, então, decidir sobre possibilidades opostas, 

isto é, por que damos nosso assentimento a um evento possível e não ao seu contrário? 

Ou, em outro caso, quando duas pessoas recebem uma notícia de algum ocorrido, por que 

uma dá seu assentimento ao caso e a outra, não? Em que consiste a diferença entre a 

crença e a descrença?  

À vista de tudo isso, indagamos: todos os raciocínios causais ou crenças causais 

passam a ter o mesmo estatuto de legitimidade, passam a ser todos igualmente prováveis, 

igualmente confiáveis? Ou pior, tornam-se todos ilegítimos, improváveis? Essas questões 

se fazem importantes porque os raciocínios causais se encontram presentes em todo o 

âmbito da vida, desde a vida animal não humana (na qual os animais precisam identificar 

seus alimentos, predadores e abrigos – e para tal é preciso raciocinar causalmente), na 

vida animal humana (precisamos aprender a cozinhar, construir casas etc.), bem como 

nas ciências empíricas (na física, química, geografia etc.). Visto essa abrangência, é 

imprescindível saber se eles podem ser ditos legítimos ou não, mas por quê? Porque se 

são todos igualmente prováveis, então tanta faz acreditar que determinado fruto pode 

alimentar quanto pode matar, tanto faz acreditar no geocentrismo quanto no 

heliocentrismo, tanto faz se vacinar ou não, afinal, todo raciocínio causal passou a ser um 

sentimento igualmente provável, igualmente confiável. 

Nosso objetivo aqui é exatamente evitar esse anarquismo epistemológico, no qual 

não haveria mais sequer a possibilidade de se filosofar, fazer ciência e, até mesmo, dos 

homens e animais sobreviverem no dia a dia. Mostraremos que crenças legítimas são 

possíveis, apesar de a razão ter sido destronada e os raciocínios causais terem ganho o 

estatuto de crenças (questões prováveis) governadas pelo instinto do hábito. Pois não é 

pelo simples fato dos raciocínios causais não fazerem parte do escopo da razão dedutiva 

que todas as nossas crenças passam a ter o mesmo estatuto de legitimidade ou pior, de 

ilegitimidade. 

Mostrar como crenças legítimas são possíveis não é importante apenas para a 



11 
 

própria sobrevivência dos seres (esse, porém, não será o foco desse trabalho, deixá-lo-

emos para um trabalho futuro), o que já seria algo demasiado relevante; poderemos ainda 

ter critérios para eliminar crenças que apesar de não serem nocivas, são deslocadas da 

realidade dos fatos como crenças supersticiosas, em milagres e de grande parte da 

metafísica. Em outras palavras, esse trabalho é uma tentativa de mostrar a condição de 

possibilidade para se identificar crenças legítimas e ilegítimas.  

Teremos como objetivo geral, primeiramente, apresentar e problematizar o 

conceito de crença causal, mostrando toda sua abrangência e consequências, caso se 

aceita ou não a possibilidade de crenças legítimas. O segundo é mostrar que crenças 

legítimas são possíveis e, mesmo, necessárias. Três serão os objetivos específicos, 

primeiro, reconstruir a investigação acerca da causalidade humeana. Segundo, apresentar 

e esclarecer o conceito de crença. Terceiro, apontar critérios normativos para se julgar 

crenças legítimas além de aplicá-los às crenças oriundas das ciências empíricas e de 

milagres.  

Dessa forma, o trabalho dividir-se-á em três capítulos, iremos, no primeiro, 

reconstruir e colocar o problema concernente à causalidade, esclarecendo quatro 

conceitos centrais na epistemologia de Hume: causalidade, conexão necessária, hábito e 

razão; no segundo capítulo, nos ateremos ao conceito de crença, mostrando sua natureza 

e suas causas  e, por fim; terceiro, apontaremos como as crenças podem ser ditas 

legítimas, bem como os critérios normativos para julgar causa e efeito, testando-os em 

algumas crenças como nas crenças oriundas das ciências da natureza e, posteriormente, 

de forma mais pormenorizada, em relação às crenças em milagres.  

Este trabalho será elaborado em cima das duas principais obras de David Hume 

concernente à epistemologia, a saber, a Investigação acerca do Entendimento Humano e 

o primeiro livro do Tratado da Natureza Humana. A partir dessas duas obras, 

construiremos toda a coluna dorsal do trabalho, apresentado e clareando os conceitos 

centrais para nosso objetivo proposto: mostrar como são possíveis crenças legítimas. 

Traremos alguns comentadores, como Monteiro, Lívia Guimarães, Craig, Kemp Smith, 

Sousa e outros, com o objetivo tanto de complementar como de enriquecer as questões 

suscitadas nas obras de Hume.  

Vale ressaltar ainda que existem outras tentativas de solucionar o problema aqui 



12 
 

levantado, mas que não iremos apresentá-las. Limitar-nos-emos a uma solução 

apresentada por Sousa, mostrando-a, no entanto, falha. Esta representara as demais 

tentativas de solucionar o problema, pelo menos aquelas que nossa pesquisa teve 

conhecimento. A nossa solução à problemática aqui levantada não foi retirada ou 

aprimorada de comentadores, ela foi elaborada exclusivamente a partir dos textos 

humeanos indicados acima. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1. Uma investigação acerca da causalidade 



13 
 

 

1.1  Dos elementos da causalidade e seu estatuto  

Iniciaremos esse trabalho tratando da ideia segunda a qual os raciocínios causais 

baseiam-se apenas em três elementos: contiguidade, anterioridade da causa e na 

conjunção constante. Feito isso, mostraremos que tais raciocínios se revelarão como 

probabilísticos, isto é, como eventos prováveis e não mais como passíveis de 

demonstração. Assim, uma vez que os raciocínios causais não são passíveis de 

demonstração, eles, por isso mesmo, são probabilísticos. Mas, para bem mostrar essa 

característica, precisamos definir a origem de tais raciocínios e, em seguida, indicar o 

porquê de eles não serem passíveis de demonstração. 

Para saber as características de um raciocínio causal, devemos primeiramente 

entender o que significa este tipo de raciocínio. De forma simples e imediata, pode-se 

afirmar que um raciocínio é causal quando um fator A causa, motiva ou produz B, isto é, 

quando há uma ligação entre dois eventos ou objetos distintos. Assim, da fumaça, infere-

se o fogo; do fóssil, o animal; do alimento ingerido, a nutrição. Trata-se de uma relação 

entre dois fatos, que pode ser do presente para o passado próximo ou distante, ou ainda 

do presente para o futuro próximo ou longínquo.  

A fim de visualizar com mais clareza essa ideia, tomemos um outro exemplo. Uma 

pedra qualquer é lançada em um lago e, ao atingi-lo, formam-se pequenas ondas. A 

inferência causal é: uma pedra lançada ou solta em um lago gera pequenas ondas no 

espelho d´água. Portanto, de uma pedra solta em um lago, infere-se a existência de ondas. 

Trata-se, pois, aqui de um autêntico raciocínio causal. Há, nesse caso, pelo menos dois 

fatores observáveis que nos permitem afirmar a ideia de causalidade.  

O primeiro é a contiguidade. As ondas encontram-se contíguas à pedra, isto é, 

ambos os fatos (ondas e pedra) ocorrem no mesmo espaço físico. Ademais, se não fosse 

o caso, o raciocínio tornar-se-ia impreciso e improvável de ser feito. Impreciso porque 

ele escaparia à observação e, por isso, não haveria informações mínimas sobre o caso. 

Seria ainda improvável porque dificilmente alguém associaria as ondas à pedra se ambas 

estivessem em espaços distintos. Além disso, se a pedra estivesse fora de alcance daquele 

que faz a inferência, e, portanto, nunca fosse vista caindo no lago, o raciocínio seria 



14 
 

improvável, pois não haveria quem o fizesse. Sendo assim, é preciso que haja 

contiguidade entre os fatos para que ocorra um mínimo de razoabilidade na inferência.  

Para que o princípio de causalidade seja levado em conta é preciso, segundo 

Hume, “que todos os objetos considerados causas ou efeitos sejam contíguos” (HUME, 

2009, p.103).  Há contiguidade entre o fogo e a fumaça, entre o uso do remédio e o alívio 

da dor, entre a maré cheia e a lua, entre o oxigênio e as plantas. Sem essa proximidade, 

dificilmente haveria inferência causal. A partir disto, pode-se afirmar que a contiguidade 

é um primeiro elemento imprescindível para se afirmar a causalidade.  

Mas se, por um lado, a contiguidade parece ser fundamental ao raciocínio causal, 

por outro, ela é demasiada insuficiente, pois existem diversos fatos que se encontram em 

contiguidade sem que haja uma relação causal entre eles. Com efeito, se é verdade que a 

pedra estava contígua às ondas, não é menos verdade que outras pedras, árvores e objetos 

do mundo também estavam inseridos nesse universo, mas nem por isso foram tomados 

como causa. Assim, pode-se dizer que a contiguidade é uma condição necessária, mas 

não suficiente ao raciocínio causal.  

O segundo elemento importante é a sucessão ou a existência de uma “prioridade 

temporal da causa em relação ao efeito” (HUME, 2009, p.104). A pedra é lançada contra 

o lago, ao atingi-lo, formam-se ondas. As ondas aparecem depois de a pedra tocar a água, 

isto é, houve aí uma sucessão de eventos, em que, precisamente, um causa o outro, pois 

infere-se que a pedra causou as ondas e não simplesmente que a sucedeu. A pedra em 

contiguidade aproximava-se da água até tocá-la. Após esse evento, infere-se que as ondas 

que se sucederam foram causadas por ela. Os mesmos argumentos usados para a 

contiguidade servem para a anterioridade da causa, pois se não houvesse essa sucessão 

de fenômenos, dificilmente haveria a inferência. Além disso, caso a pedra tocasse a água 

e nada acontecesse, ou ondas surgissem no espelho d´água sem qualquer pedra lançada, 

um fato não serviria para explicar o outro, isto é, eles não seriam relacionados 

causalmente.  

Apesar desses dois elementos parecerem imprescindíveis ao raciocínio causal, 

eles são ainda insuficientes para fundamentá-lo, pois, de acordo com Hume, “um objeto 

pode ser contíguo e anterior a outro, sem ser considerado sua causa” (HUME, 2009, 

p.105). Assim, o que se tem são elementos necessários, porém insuficientes à relação 



15 
 

causal. Portanto, a existência da contiguidade e da anterioridade da causa não são 

suficientes para uma inferência razoável, isso porque inúmeros fatos se revelam contíguos 

e possuem anterioridade de um em relação ao outro e mesmo assim não são considerados 

em conjunção causal. Isso, no entanto, não chega a ser uma objeção definitiva, mas apenas 

um indicativo de que falta algo. Há objeções mais sérias que podem ser feitas a esses dois 

elementos.   

Primeira objeção. Há objetos que estão tão distantes entre si que dificilmente se 

pode dizer que há uma contiguidade entre eles, é o caso da relação entre a lua e as marés 

ou o sol e o arco-íris, por exemplo. Ambos os casos suscitam inferências bem mais 

elaboradas e complexas. No primeiro caso, partindo do pressuposto de que toda causa 

tem um efeito, buscou-se a causa das marés altas e baixas. Levando-se em conta o 

princípio da física de que massa atrai massa (gravitação) e que a lua, assim como os 

oceanos, possui massa, com isso inferiu-se que a lua exerceria força gravitacional sobre 

os oceanos causando, assim, as marés alta e baixa. Ora, a força gravitacional é 

inversamente proporcional à distância, de modo que quanto maior a massa, maior a 

atração. Calculando-se a massa da lua e sua distância da Terra, procurou-se saber se as 

marés são causadas por ela. Assim, nesse caso, o que importa não é tanto se os fatos estão 

estritamente próximos, mas apenas que eles estejam em contiguidade. No segundo caso, 

a luz é emitida pelo sol e, ao perpassar gotas d´água, sofre refração e reflete os raios de 

luz em vários ângulos, separando-os em diferentes frequências ou cores, ocasionando, 

assim, um arco colorido. Nesse caso, assim como em outros, afirma-se que objetos 

distantes “estão ligados por uma cadeia de causas contíguas entre si e em relação ao objeto 

distante” (HUME, 2009, p.103).  

Segunda objeção. Há casos em que algo é considerado como causa de um efeito, 

mas por ser tão distante no tempo, torna pouco crível essa inferência. Assim é o caso, por 

exemplo, da seleção natural como fator responsável pelo surgimento de novas espécies 

ou ainda da relação entre o tabagismo e o câncer. A ideia de que uma espécie pode 

transformar-se em outra num período de tempo relativamente longo não é algo tão claro 

e fácil de visualizar quanto as ondas causadas por pedras. Quanto maior o intervalo de 

tempo, mais abstrusa e imprecisa, pelo menos em princípio, é a inferência. E não é difícil 

entender o porquê. Ora, eventos como esse, que escapam à observação direta, exigem 

muito mais informação para serem considerados e muitas vezes essas informações 

intermediárias são escassas ou mesmo inexistentes. Esse é o caso dos fósseis de transição 



16 
 

de algumas espécies. É possível observar que a seleção natural, em um curto período de 

tempo, é capaz de promover pequenas variações que maximizam as chances de 

sobrevivência de uma espécie. Porém, quando se começa a analisar fósseis de transição 

ou quando se tenta entender a mecânica da genética, o que parecia improvável ganha força 

e as inferências mais violentas, como a da especiação, tornam-se cada vez menos 

improváveis. Em outras palavras, quando encontramos os vários laços que ligam eventos 

tão distantes no tempo e no espaço com fatos presentes, as coisas parecem menos confusas 

e mais prováveis. É dessa forma que uma causa (a seleção natural) pode levar anos para 

produzir seu efeito (o surgimento de uma nova espécie) por meio de ligações (causas) 

intermediárias. Algo semelhante acontece no segundo caso. Ora, para muitas pessoas o 

câncer e uso do cigarro podem estar separados no tempo, de modo que muitos não 

conseguem estabelecer uma relação causal entre ambos. Essa descrença aumenta quando 

se observa que milhares de pessoas fumaram a vida inteira e não tiveram qualquer sinal 

da referida doença. Apesar de serem dois fatos distantes (fumar e ter câncer), há 

frequentemente causas intermediárias que não apenas provocam a doença como a 

potencializam, como exemplo, a predisposição genética do indivíduo, a sua baixa 

resistência à nicotina e às outras substâncias químicas que compõem o cigarro, as quais 

podem servir como catalisador do fenômeno. 

Tanto na primeira quanto na segunda objeção, fica claro que, “para Hume, é uma 

suposição razoável a de que uma causa não pode operar em lugares e tempos remotos. 

Quando isto parece ser o caso, normalmente se supõe existir uma cadeia de causas 

intermediárias ligando os acontecimentos distantes no espaço e no tempo” (TÚLIO, 2008, 

p.29). Enfim, apesar de serem efeitos e causas distantes no tempo e no espaço, há ligações 

intermediárias, isto é, há eventos menores interligando um fato a outro e que, apesar de 

distantes, possuem uma estreita relação causal1.  

Uma objeção mais forte pode ser elaborada a partir do que foi dito acima. Afinal, 

se apenas a contiguidade e anterioridade da causa são insuficientes para uma relação 

causal (Cf. AYER, 2003, p. 83), então como se pode chegar a uma inferência causal mais 

simples, como a das ondas no lago ou mais complexas, a exemplo da especiação? Ou 

seja, se até agora se tem apenas dois elementos, necessários, mas insuficientes ao 

                                                           
1 Não se busca aqui ainda saber se as inferências são legítimas ou não, mas apenas que elas são entendidas 
como tais.  



17 
 

raciocínio causal, como realmente é possível identificar uma relação causal? Afinal, o 

que está faltando à noção de causalidade que os exemplos acimas não permitiram 

identificar?  

O caso da pedra causando as ondas não mostrou nada mais do que a contiguidade 

e a anterioridade da causa porque ele é apenas um caso, isto é, um evento singular (sensu 

lato). Nele já se supõe que as causas são necessárias, isto é, que uma causa 

necessariamente provoca seu efeito habitual. Se se tem fatos contíguos e a causa antecede 

o efeito de forma necessária, a inferência é perfeita. Mas de onde vem a certeza dessa 

relação? De algum argumento a priori?  

O fato é que, em qualquer situação, segundo Hume, “o conhecimento desta relação 

não se obtém, em nenhum caso, por raciocínios a priori” (HUME, 1999, p.49). Ou seja, 

as inferências mais complexas e inequívocas não nascem de processos racionais. Dois 

argumentos serão apresentados a fim de corroborar essa ideia.  

O primeiro argumento utilizado contra a tese de que raciocínios causais nascem 

por argumentos a priori é que a causa é algo completamente diferente do efeito. Podemos, 

para tanto, utilizar o postulado humeano segundo o qual “todos os objetos diferentes são 

distinguíveis, e que todos os objetos distinguíveis são separáveis pelo pensamento e 

imaginação” (HUME, 2009, p. 42). O segundo elemento concerne ao fato que, tudo aquilo 

que pode ser distinguido pelo pensamento, também pode ser separado por ele. Nesse caso, 

é perfeitamente possível distinguir e também separar as causas dos efeitos. Sendo assim, 

pode-se concluir que os efeitos não são necessários às suas causas. Entende-se por 

necessário aquilo que é impossível ser de outra forma, isto é, algo que se for diferente do 

que é implica em contradição. Nesse sentido, se os efeitos são necessários às suas causas, 

eles não poderiam ser separados delas. No entanto, é possível separá-los, logo, eles não 

são necessários. Aqui vale a análise das premissas a fim de saber se elas são razoáveis. 

Primeira premissa: coisas distintas podem ser separadas pelo pensamento e vice e 

versa. Nesse caso, é possível distinguir duas coisas. Ora, não parece difícil aceitar essa 

premissa, afinal não se pode confundir coisas completamente diferentes como o fogo e a 

fumaça, por exemplo. Dessa forma, se é possível distinguir duas coisas, essas coisas 

devem possuir características distintas, caso contrário, se fossem iguais em tudo, não 

teriam tais características. Se algo é distinto de outro em algum aspecto, então eles se 



18 
 

diferenciam por esse aspecto. Essa distinção permite a separação entre um e outro, pelo 

menos no âmbito do pensamento. Uma fruta é algo distinto de uma árvore e, por isso, 

podem ser separados. O mesmo vale para a fruta e suas sementes. Se fossem 

indistinguíveis, não seriam separáveis.  

Segunda premissa: a causa é algo completamente diferente do seu efeito. De fato, 

a causa é uma coisa, o efeito, outra. Do contrário, não faria diferença em confundi-los, 

isto é, colocar o efeito como causa, por exemplo. Se a causa é anterior ao efeito, então ela 

é algo diferente do efeito. Se não fosse assim, ela seria causa e efeito simultaneamente, o 

que parece não ser o caso. Dessa forma, se causa e efeito não são as mesmas coisas, então 

são coisas distintas e, por isso, são separáveis, ou seja, a causa pode ser separada do seu 

efeito. Dito de outra forma, “a ideia do evento-causa é distinta da ideia do evento-efeito 

e, portanto, separável desta. Sendo separáveis as ideias, é possível que um evento exista 

sem o outro” (TÚLIO, 2008, p. 30). Vejamos um exemplo. Há substâncias químicas 

extraídas de plantas que servem para combater determinadas doenças. Mas, até esse efeito 

ser descoberto, a substância não foi pensada como tendo essa propriedade terapêutica. Ou 

seja, ela (a causa) era algo completamente diferente do seu efeito (a cura), tanto é verdade 

que a descoberta do efeito não era evidente. Ora, pode-se até tentar supor que determinada 

substância provoca alguns efeitos, mas “deve ser inteiramente arbitrário concebê-lo ou 

imaginá-lo [o efeito] a priori” (HUME, 1999, p.51). E mais, nenhum raciocínio a priori 

seria capaz de oferecer fundamento para esta ou aquela preferência (HUME, 1999, p.51). 

Terceira premissa: os efeitos não são necessários às causas. Se algo é necessário, 

então só pode ser como é. Se pode ser diferente do que é, já não é mais necessário. 

Ademais, se algo é necessário, seu contrário implica em contradição. Mas, de acordo com 

as duas premissas anteriores, não implica em contradição que um efeito seja separado de 

sua causa. Se um efeito fosse algo necessário à sua causa, isto é, se fosse inseparável, 

indistinguível desta, então seria redundante falar de efeito, já que todo efeito estaria 

contido na causa, o que não é esse o caso. A relação causal não é uma relação analítica, 

mas sintética, ou seja, o efeito é algo que se acrescenta à causa. Para Hume, “nenhum 

objeto implica a existência de um outro se considerado em si mesmo” (HUME, 2009, 

p.115). Assim como é possível pensar apenas em um fato qualquer sem recorrer ao seu 

efeito habitual, também é possível observar fatos sem qualquer efeito. Não se está 

afirmando, com isso, que haja objetos sem efeitos, mas apenas que é possível separá-los 

de suas causas.  



19 
 

A partir daqui se tem: coisas distintas podem ser separadas pelo pensamento e 

vice-versa. A causa é algo completamente diferente do seu efeito. E os efeitos não são 

necessários às causas. Sendo essas premissas verdadeiras, tem-se aqui uma primeira 

prova contra a origem racional ou a priori para os raciocínios causais. Ora, um raciocínio 

causal exige o estatuto de necessidade, como aquele que nos permite pensar as relações 

mais simples às mais complexas. Porém, ele nem sempre apresenta essa característica, 

daí por que não pode ser racional, a priori. Ora, se o efeito não é necessário à sua causa 

por se tratar de coisa distinta, isto é, algo passível de separação, então a separação do 

efeito de sua causa não implica contradição e isso significa afirmar que ele não é 

necessário. Assim, “uma vez que todas as ideias distintas são separáveis, é evidente que 

não pode haver tal impossibilidade” (HUME, 2009, p.115) de separar os efeitos de suas 

causas. Todavia, se se supõe que os raciocínios causais são necessários e, por conseguinte, 

a priori, então se deve rever esse pressuposto.  

Segundo argumento contra a tese de que os raciocínios causais nascem por 

argumentos a priori: tudo que é concebível é passível de existir. Tudo que é concebível 

não implica contradição, logo tudo que não implica contradição é possível. Ora, não 

implica contradição afirmar que tudo o que existe na natureza pode mudar 

completamente. Logo, é perfeitamente possível que relações causais inequívocas mudem 

totalmente. Ademais, se não há relação causal contraditória, isto é, impossível, então não 

é contraditório considerar que o fogo emite frio ou que a neve é fenômeno próprio ao 

verão. Vejamos, abaixo, algumas premissas sobre isso. 

Premissa primeira: tudo que é concebível é possível (Cf. HUME, 1995, p.63). 

Conceber aqui significa a capacidade de formar “ideias de”. Ser possível, por sua vez, 

significa algo que poderia ser o caso. O possível se contrapõe ao impossível, mas não ao 

improvável. O improvável é algo incomum, porém possível, algo que, embora seja pouco 

crível, é concebível. Assim, pode-se postular a erradicação total de todos os cânceres, 

portanto, trata-se de algo possível, apesar de ser improvável. Diferentemente, não se pode 

sequer pensar em um círculo com ângulos, isto é, formar uma ideia dela, pois se trata de 

algo impossível.  

Premissa segunda: tudo que é concebível não implica contradição. Por contradição 

entende-se aqui tudo aquilo que não pode ser contrário a si mesmo.  Não é possível pensar 

algo que é uma coisa e seu contrário ao mesmo tempo, então, o que implica contradição 



20 
 

é inconcebível. Um corpo sem extensão é contraditório, pois corpo e extensão são a 

mesma coisa. Se não é possível conceber algo que seu contrário implica contradição, é 

possível conceber o que não é contrário em si mesmo. A proposição o sol não nascerá no 

dia seguinte, se ela implicasse uma contradição, não seria concebida distintamente como de 

fato o é (Cf. HUME, 1999, p.48). Dessa forma, Hume diz, “o contrário de um fato qualquer 

é sempre possível, pois, além de jamais implicar uma contradição, o espírito o concebe com 

a mesma facilidade e distinção como se ele estivesse em completo acordo com a realidade” 

(HUME, 1999, p.48). 

Uma possível consequência dessas duas premissas é essa: se tudo o que é 

concebível é possível e se o concebível não implica contradição2, então não implica 

contradição que o curso da natureza seja outro. Ora, é possível imaginá-lo completamente 

disforme. Sendo assim, as inferências causais não podem ser demonstráveis.  

Com efeito, se algo implica contradição, então ele não pode ser e não ser ao 

mesmo tempo, ou melhor, ele só pode ser de uma forma, e isso é o mesmo que ser 

necessário, portanto, demonstrável. Se o contrário de algo implicar contradição, e se algo 

contraditório em si inexiste, então ele não pode ser algo contrário do que é. O que não 

pode ser contrário ao que é, é necessário que seja de uma só forma. Mais simplesmente, 

se uma sentença é demonstrável, seu contrário é impossível. Dito de outra forma, “o que 

é possível nunca pode ser demonstrado como falso” (HUME, 1995, p.67) e “o que é 

demonstrativamente falso implica contradição; e o que implica contradição é 

inconcebível” (HUME, 1995, p.75). Um triângulo, por exemplo, é uma figura geométrica 

que tem três ângulos e é impossível que isso seja de outra forma. Portanto, o triângulo é 

algo demonstrável. Noutra perspectiva, algumas bactérias tornam-se resistentes a 

antibióticos, ou seja, um fato que ora tinha um determinado efeito, passa a não tê-lo mais 

                                                           
2 Essa tese contradiz, no entanto, a afirmação humeana de que as proposições matemáticas são 
demonstráveis. Se é verdade “que três vezes cinco é igual à metade de trinta”, porque “exprime uma 
relação entre estes números” (HUME, 1999, p.47), então não pode ser menos verdade que dez dividido 
por três dá uma dízima periódica simples de três vírgula “infinitos” três. Mas se isso é necessário, então 
deve ser impossível que haja um fim ou mesmo que surja outro número que não seja o três no decorrer 
da dízima. No entanto, é perfeitamente concebível que haja tanto um fim nela como que, após inúmeros 
três, apareçam outros números. Dessa forma, se a matemática é uma ciência demonstrável, uma 
proposição matemática verdadeira não poderia ser concebida de forma distinta, contudo, é verdade que 
existem dízimas periódicas, mas também é verdade que é possível conceber uma dízima simples finita 
e/ou irregular no meio. Assim, ou a tese de que tudo o que é concebível é possível e não implica 
contradição é falsa, ou então a matemática não é uma ciência demonstrativa, pois o contrário de uma 
demonstração é impossível. Hume, no entanto, parece defender as duas teses, como resolver essa 
contradição (aparente)?  



21 
 

e isso não só é factível como não implica contradição. É essa, pois, a diferença entre o 

que pode ser e o que não pode ser demonstrável: um é evidente e tem força de necessidade, 

o outro, não.    

Com base nisso, parece ficar ainda mais claro que o curso da natureza não somente 

poderia ser diferente do que é como também poderia mudar a todo momento. Mas se isso 

é verdade, então os raciocínios causais não são necessários, isto é, a certeza que se supõe 

em casos simples como os das ondas no lago, são apenas prováveis. É provável que o 

curso da natureza mude e assim as mesmas causas deixem de produzir os mesmos efeitos 

(no caso a pedra lançada ao lago deixe de provocar ondas).   

Poder-se-ia defender a ideia de que o curso da natureza não mudará com base no 

argumento de que se no passado ele se comportou de maneira uniforme, no presente ele 

continua uniforme, logo ele continuará assim no futuro. Esse argumento, no entanto, é 

falho no primeiro momento e impreciso no segundo. Primeiramente, ele é falho porque 

comete uma petição de princípio ao supor o que se está tentando provar. Tenta-se provar 

que no futuro o curso da natureza não mudará, mas recorre-se como prova disso a 

afirmação de que no passado ele não mudou (Cf. HUME, 1999, p.57). Em segundo lugar, 

ele é impreciso porque não se está perguntando da probabilidade dele mudar, mas da 

possibilidade. São duas coisas distintas.  

Outra tentativa de mostrar que o curso da natureza não pode mudar consiste em 

afirmar que todas as inferências causais se fundam na semelhança entre objetos naturais 

e que, por isso, induzem o sujeito a esperar efeitos semelhantes àqueles já vistos quando 

observados alguns fenômenos. Ou seja, para Hume, “objetos semelhantes têm se 

mostrado sempre em relações semelhantes de contiguidade e sucessão” (HUME, 2009, 

p.117). No entanto, além de esse argumento incorrer no mesmo erro do anterior, pelo fato 

de recorrer às experiências passadas para justificar as futuras, ele também pode ser 

questionado dessa maneira: por que os fatos passados são estendidos a tempos futuros e 

a outros objetos se eles são unicamente similares em aparência? (Cf. HUME, 1999, p.54). 

Assim, de acordo com Hume, “não é contraditório o fato de que o curso da natureza pode 

modificar-se e que um objeto, aparentemente semelhante aos já observados, possa ser 

acompanhado de efeitos diferentes ou contrários” (HUME, 1999, p.55). Ademais, “a 

consequência não parece de nenhum modo necessária” (HUME, 1999, p.54) que 



22 
 

qualidades sensíveis semelhantes devem sempre ser acompanhadas de poderes ocultos 

semelhantes.  

Pode-se também defender que o argumento acima, baseado na semelhança, é uma 

espécie de tautologia, pois seria a mesma coisa dizer que uma qualidade sensível 

semelhante produz efeitos sempre semelhantes como dizer que os efeitos semelhantes são 

e serão produzidos por qualidades sensíveis semelhantes. Para Hume, no entanto, “estas 

proposições diferem em todos os aspectos” (HUME, 1999, p.57), pois, como vimos, 

causas e efeitos são coisas completamente distintas.  

Por fim, outra forma de se tentar mostrar que no futuro o curso da natureza 

permanecerá uniforme é indicando que se trata de uma questão demonstrável. Mas já se 

viu que não é esse o caso, pois não implica em contradição que isso ocorra e o que não 

implica em contradição não pode ser demonstrável. Trata-se apenas de uma possibilidade 

que o curso da natureza mude, já que é algo concebível, e, como vimos, o que é concebível 

se afigura também possível.  

Sendo assim, não se pode conferir necessidade aos raciocínios causais. Primeiro 

porque o que ocorreu no passado não nos permite afirmar sua ocorrência no futuro. 

Segundo porque o efeito não é necessário à sua causa. Mas se é assim, mais uma vez 

surge a pergunta: como se pode chegar a uma certeza nos raciocínios causais mais simples 

e mais complexos?  Ora, sabemos que não é por meio de raciocínios a priori, e que “a 

contiguidade e a sucessão”, por sua vez, “não são suficientes para declarar que dois 

objetos são causa e efeito, a não ser que se perceba que essas duas relações se mantêm 

em vários casos” (HUME, 2009, p.116). Assim, voltando-se ao caso indicado no início 

deste capítulo, observa-se que, se várias pedras forem lançadas ao lago, várias ondas as 

sucederão. Agora parece que estamos diante de uma nova informação, a saber: uma 

conjunção constante entre a pedra e as ondas. Não era possível encontrar a conjunção 

constante antes porque se tinha apenas um caso e, por isso, não havia essa união frequente 

entre a pedra e as ondas. Este é o elemento que faltava à causalidade. No entanto, diz 

Hume, “ela não implica nada mais que isto: objetos semelhantes têm se mostrado sempre 

em relações semelhantes de contiguidade e sucessão” (HUME, 2009, p.117).   

Se há dúvida de que uma onda no lago foi provocada por uma pedra, basta lançar 

outra pedra e ver o que acontece. Se ainda restar dúvida após cinco lances, ela certamente 

irá se desfazer depois de uma centena de eventos semelhantes. Da mesma forma, o calor 



23 
 

não é algo que aparece ora sim, ora não, com o surgimento do fogo; é algo que sempre o 

acompanhou. Ou seja, há sempre uma constância entre um fato (fogo) e outro (calor).  

Assim como a contiguidade e a sucessão, a conjunção constante é uma condição 

sine qua non ao raciocínio causal. No entanto, diferentemente dos outros dois elementos, 

a conjunção constante não pode simplesmente ser considerada isolada, como é o caso da 

contiguidade ou da sucessão, pois se é verdade que há inúmeras coisas contíguas sem 

estarem em sucessão é também certo afirmar que há coisas em sucessão que não estão em 

relação de contiguidade. Todavia, é improvável que dois fatos estejam em conjunção 

constante e não estejam também em contiguidade e em sucessão. Mas isso não interessa 

por enquanto. O que importa no momento é entender qual o estatuto que o raciocínio 

causal passa a ter depois dessas descobertas, pois, se por um lado, a conjunção é 

imprescindível à causalidade, por outro ela também é insuficiente para casos futuros já 

que se exige ainda provas de que o curso da natureza não mudará e, ao que parece, esta 

prova não é possível de ser obtida. 

Ao se perguntar sobre o que causou aquelas ondas no lago, a resposta pode ser: 

uma pedra lançada. Acabamos de ver que, caso se exija uma prova, pode-se simplesmente 

lançar uma outra pedra e se observar as ondas surgindo. Caso ainda a dúvida permaneça, 

se pode lançar outras e se observar a conjunção constante entre um fato e outro. Após 

isso, certamente não restará dúvidas sobre o ocorrido e um raciocínio causal estará 

estabelecido. Ora, é certo que a pedra causou a onda na última vez que foi lançada, mas 

a suspeita está no próximo lance, isto é, se tudo se comportará como no passado. A 

resposta mais honesta é: não é possível saber. De fato, se se recorrer aos casos passados, 

pode-se, por exemplo, depois de ter regredido quase que ao infinito, provar por que esse 

último caso lembrado foi como os demais que o sucederam. Mas essa resposta não pode 

ser dada por qualquer raciocínio a priori, como visto acima, pois, se deveria, mais uma 

vez, recorrer a outros casos mais antigos, e assim ad infinitum. No entanto, “é impossível 

prosseguir com inferências ao infinito” (HUME, 2009, p.111). Dessa forma, a única coisa 

certa a afirmar é que no passado objetos semelhantes observados produziram efeitos 

semelhantes, mas “jamais surgirá uma nova ideia original, tal como a de uma conexão 

necessária” daí (HUME, 2009, p.117). Com efeito, os argumentos que podem nos levar a 

acreditar nas experiências passadas e fazê-las padrão para os juízos futuros devem ser 

considerados apenas prováveis (Cf. HUME, 1999, p.55). 



24 
 

Se a investigação feita até aqui está certa, isto é, se há apenas contiguidade, 

sucessão e conjunção constante entre os fatos em um raciocínio causal e este não pode 

ser demonstrável, então a certeza máxima que se pode ter nas inferências causais concerne 

apenas aos casos já observados, jamais aos casos futuros. O fogo pode ter sido ao longo 

de todo o tempo acompanhado de calor, mas não é possível provar que o próximo fogo, 

mesmo que seja semelhante a todos os anteriores, seja acompanhado de calor. No final 

das contas, será apenas provável que assim permaneça, mas não será jamais necessário 

que assim seja. Para Hume, “todos os argumentos prováveis são construídos sobre a 

suposição de que há esta conformidade entre o futuro e o passado, [mas] nunca podemos 

provar tal suposição” (HUME, 1995, p.67-69). A razão, tampouco, pode ser invocada 

aqui, pois ela teria que pressupor que os casos de que não se teve experiência devem se 

assemelhar aos casos dos quais se teve experiência e mais, de que o curso da natureza 

continuará sempre uniformemente o mesmo. No entanto, como visto, pode-se  

ao menos conceber uma mudança no curso da natureza, o que é prova 

suficiente de que tal mudança não é absolutamente impossível. Ser 

capaz de formar uma ideia clara de alguma coisa é um argumento 

inegável a favor da possibilidade dessa coisa, e constitui por si só uma 

refutação de qualquer pretensa demonstração em contrário (HUME, 

2009, p.118)3. 

Com base nesse argumento, tem-se: todos os raciocínios que não são passíveis de 

demonstração são probabilísticos (prováveis); os raciocínios causais não são passíveis de 

demonstração, logo são probabilísticos. Ou seja, os raciocínios causais dos mais simples 

aos mais elaborados e exatos são, finalmente, apenas raciocínios prováveis. Ora, como 

vimos, os raciocínios causais se originam a partir de três instâncias constitutivas: 

contiguidade, sucessão e conjunção constante que, por isso, passam a ser prováveis e, 

com efeito, indemonstráveis, pois, segundo Hume, “nenhuma inferência de causa e efeito 

equivale a uma demonstração” (HUME, 1995, p.63). 

                                                           
3 Pode-se aqui extrair uma crítica à concepção cartesiana de ideias claras e distintas como critério para se 
chegar ao conhecimento de algo. Diz Descartes na sua primeira regra geral: “nunca aceitar algo como 
verdadeiro que eu não conhecesse claramente como tal; ou seja, de evitar cuidadosamente a pressa e a 
prevenção, e de nada fazer constar de meus juízos que não se apresentasse tão clara e distintamente a 
meu espírito que eu não tivesse motivo algum de duvidar dele” (DESCARTES, 1996, p.78). Apesar de 
bastante plausível de início, ver-se-á, a partir dos pressupostos humeanos, que essa primeira regra é 
demasiada confusa. Pode-se conceber clara e distintamente a ideia do sol não nascendo no próximo dia 
e como a possibilidade dessa concepção é uma prova inconteste de sua possibilidade, tem-se também 
uma prova de que essa não é uma questão que possa ser demonstrada falsa. Dessa forma, tem-se uma 
ideia clara e distinta (o sol nascendo) contrária a outra ideia clara e distinta (o sol não nascendo) (Cf. 
HUME, 1999, p.148).  



25 
 

Antes, porém, de validarmos essa ideia, convém realizar uma investigação acerca 

da noção de conexão necessária frequentemente suposta nas relações causais. Caso seja 

possível fundamentar esse postulado, então alguma coisa estará errada nas conclusões 

acima, a saber, que os raciocínios causais são apenas prováveis e não necessários. Mas, 

enfim, donde surge a ideia de conexão necessária? 

 

1.2 Da determinação da mente 

            Busca-se aqui mostrar que a conexão necessária, suposta nas relações causais, não 

consiste em uma ideia, mas em uma determinação da nossa mente que nos faz passar de 

um fato a outro. De início, pode-se afirmar que a conjunção constante não gera uma nova 

ideia. Depois, é possível afirmar que a razão não pode originá-la. Por fim, para ela ser 

uma ideia teria que ter uma impressão que lhe correspondesse, mas tal impressão inexiste. 

Segue-se daí que: ou se tem alguma ideia de necessidade, ou ela não é senão uma 

determinação da mente a passar das causas aos efeitos e vice e versa, de acordo com a 

experiência de sua união. Ora, não há tal ideia, logo, se trata de uma determinação da 

mente. 

Para mostrar que a conexão necessária suposta nas relações causais não é uma 

ideia, faz-se imprescindível apresentar, rapidamente, a teoria das percepções e, mais 

precisamente, o princípio da cópia de Hume. Para ele, todas as percepções da mente se 

distinguem por seu grau de força e vivacidade. As mais fortes e vivas são chamadas de 

impressões e incluem todas as sensações, paixões e emoções, em sua primeira aparição à 

mente. As mais fracas e pálidas, por sua vez, são chamadas de ideias ou pensamento, 

inclui-se aqui todo ato de recordar e imaginar. Eis, basicamente, a diferença entre sentir 

e pensar. As percepções se dividem também entre simples e complexas. Para Hume, 

“percepções simples, sejam elas impressões ou ideias, são aquelas que não admitem 

nenhuma distinção ou separação. As complexas são o contrário dessas, e podem ser 

distinguidas em partes” (HUME, 2009, p.26). Para Hume, as ideias simples são cópias 

das impressões simples, já as percepções complexas podem ser tanto copiadas de 

maneiras exatas e inexatas, como podem ser produto da imaginação. Dessa forma, ele 

afirma que “toda ideia simples tem uma impressão simples que a ela se assemelha; e toda 

impressão simples, uma ideia correspondente” (HUME, 2009, p.27), e ainda desafia que 



26 
 

se mostre uma sem a outra. Em linhas gerais, Hume diz: “todas nossas ideias simples, em 

sua primeira aparição, derivam de impressões simples, que lhes correspondem e que elas 

representam com exatidão” (HUME, 2009, p.28). 

Uma vez que as percepções são divididas de acordo com seu grau de força e que 

as impressões, em razão de sua vivacidade, são mais fortes que as ideias, “seus limites 

são determinados com mais exatidão e não é tão fácil confundi-las” (HUME, 1999, p.38). 

Dessa forma, quando alguma ideia estiver sob suspeita, deve-se recorrer à impressão da 

qual ela deriva, a fim de clareá-la e dissipar as dúvidas. Afinal, para se avaliar de maneira 

correta, compreender a ideia sobre a qual se raciocina é uma condição necessária. Para 

Hume, “é impossível compreender perfeitamente uma ideia sem referi-la à sua origem, e 

sem examinar aquela impressão primeira da qual ela surge”, pois, continua o filósofo, “o 

exame da impressão confere clareza à ideia; e o exame da ideia confere clareza 

semelhante a todos nossos raciocínios” (HUME, 2009, p.103). A partir disso, vale 

investigar donde se origina a ideia de conexão necessária.    

Hume começa por observar que termos como “eficácia, ação, poder, força, 

energia, necessidade, conexão e qualidade produtiva são quase sinônimos” e “em vez de 

procurar a ideia nessas definições devemos procurá-la nas impressões de que 

originalmente deriva”. Assim, “se for uma ideia composta, deverá resultar de impressões 

compostas. Se for simples, de impressões simples” (HUME, 2009, p.190).  

Como visto no primeiro tópico, quando analisamos um caso qualquer de 

causalidade devemos levar em conta a contiguidade e a anterioridade da causa em relação 

ao efeito. Mas se se observa muitos casos, descobre-se também que a conjunção constante 

e estes três elementos são os únicos derivados da experiência. A pergunta que se deve 

fazer é: por que então se supõe uma conexão onde se tem apenas conjunção? Talvez seja 

possível extrair daí uma nova ideia: a de repetição de casos semelhantes. Hume, no 

entanto, nega expressamente essa possibilidade, pois “da mera repetição de uma 

impressão passada, mesmo ao infinito, jamais surgirá uma nova ideia original tal como a 

de uma conexão necessária” (HUME, 2009, p.117). Ou seja, se um único caso não dá 

origem a tal ideia, a repetição dele, que não difere em nada um do outro, não pode ter um 

efeito diferente. Se a simples repetição de um caso observado produzisse uma nova ideia, 

então haveria uma impressão da qual ela deriva, mas não há impressão nova na mera 

repetição de objetos semelhantes, portanto, não há ideia alguma que derive daí. Ademais, 



27 
 

a mera repetição de casos similares, em si mesmos, é inteiramente independente, pois as 

conjunções observadas no presente são totalmente distintas das ocorridas no passado, isto 

é, tais casos “são inteiramente separados pelo tempo e pelo espaço; e um poderia ter 

existido e comunicado movimento mesmo que o outro nunca tivesse existido” (HUME, 

2009, p.198). Com isso, a conjunção constante não produz qualquer nova ideia. 

O argumento acima pressupõe que toda ideia possui uma impressão que lhe 

corresponde. Se há uma ideia de conexão, então deve existir uma impressão, mas não 

existe tal impressão, logo não há tal ideia. Se um fato produz uma determinada impressão, 

sua repetição não pode gerar senão uma repetição da mesma impressão que em nada 

difere das demais. Dessa forma, o que se tem são apenas várias ideias de conjunção e não 

importa quantas ideias se agreguem, elas continuarão a ser ideias de conjunções e jamais 

de conexão. 

Com efeito, poder-se-ia afirmar que o fato de os objetos externos não produzirem 

uma nova ideia em suas conjunções constantes não significa que tal ideia seja impossível, 

até porque ela pode surgir da reflexão sobre as operações da mente, que, aliás, se mostra 

sempre consciente de tal poder, sobretudo, em seus atos volitivos quando faz mover os 

órgãos e outras faculdades intelectivas. Dessa forma, a ideia de conexão seria reflexiva, 

pois surge ao se refletir sobre “o governo que a vontade exerce tanto sobre os órgãos do 

corpo como sobre as faculdades da mente” (HUME, 1999, p.77)4. 

Começa-se por observar, no entanto, que o conhecimento dessa influência interna, 

bem como das externas, é conhecido unicamente pela experiência. Posto isso, uma 

primeira resposta a essa objeção é: se de fato houvesse essa consciência de uma conexão, 

isto é, daquele poder que une dois fatos distintos em conjunção, então seria capaz de 

“conhecer a união oculta da alma e do corpo e a natureza dessas duas substâncias, por 

meio da qual uma é capaz de agir, de tantos modos, sobre a outra” (HUME, 1999, p.78). 

No entanto, nada é mais misterioso do que uma suposta substância espiritual controlar 

                                                           
4 Essa tentativa de contornar o problema pressupõe um dualismo que Hume não aceita, a saber, uma 
separação entre necessidade física e moral. Para ele, do mesmo modo que só há uma espécie de causa, 
também só há uma de necessidade, isso porque tal necessidade não é mais que uma conjunção constante 
dos objetos, mas uma determinação da mente. As consequências disso se encontram tanto no seu 
Tratado quanto na sua primeira Investigação nas seções: da liberdade e da necessidade. Hume argumenta 
que, assim como só há uma espécie de causalidade (e de necessidade), a necessidade física e moral são 
uma e a mesma coisa, isto é, não há uma separação entre as ações dos objetos externos e as operações 
da mente, ambas são da mesma natureza. Sendo assim, não há tal coisa como liberdade nas ações 
humanas, pois isso seria o mesmo que acaso e não há acaso no mundo (Cf. HUME, 1999, p.71). 



28 
 

uma material. Em outras palavras, se a mente fosse consciente do poder que faz com que 

a vontade controle o corpo, ela serviria também para explicar tal união misteriosa. Uma 

segunda resposta à objeção é que nem todos os órgãos do corpo são passíveis da mesma 

suposta autoridade da vontade, pois se a mente conhecesse tal conexão entre a vontade e 

o movimento de determinada parte do corpo, ela também seria capaz de mostrar porque 

outros órgãos escapam a esse arbítrio. Ou seja, ter-se-ia, “nesse caso, um conhecimento 

completo do poder ou da força que a faz agir” sobre determinadas partes do corpo e teria 

também o conhecimento, segundo Hume, de “por que sua ação alcança precisamente tais 

limites e por que ela não os ultrapassa” (HUME, 1999, p.78). Além do mais, em casos de 

paralisia de alguma parte do corpo, a mente parece da mesma forma consciente do poder 

de movê-lo, mesmo não conseguindo. Assim, não há a consciência de tal poder, pois esse 

caso em nada se diferencia dos objetos externos que acompanham constantemente o outro 

sem informar “a desconhecida conexão que os liga e que os torna inseparáveis” (HUME, 

1999, p.78). Uma terceira resposta seria a observação extraída da anatomia corporal que 

mostra que entre o ato de vontade e o movimento do membro do corpo há inúmeras causas 

intermediárias igualmente sem explicação, ou melhor, entre um fato e outro há várias 

causas intervenientes ou secundárias, mas que passam despercebidas pela consciência. 

Dessa forma, esse poder supostamente consciente que existe na mente age de uma 

maneira que ultrapassa totalmente a sua compreensão e, em decorrência, os atos 

entendidos como voluntários e involuntários em nada se diferenciam no que diz respeito 

ao poder que os causa. 

Com isso, Hume afirma que a ideia de conexão não é copiada de um sentimento 

interno ou da consciência, pois no caso de um movimento de algum órgão, ele “obedece 

a ordem da vontade” e “é um fato da experiência corriqueira igual a tantos outros eventos 

naturais; mas o poder que o realizou, do mesmo modo que em outros eventos naturais, é 

desconhecido e inconcebível” (HUME, 1999, p.79).  

Pode-se tentar insistir em afirmar que ideias surgem por ordem ou ato da vontade 

e que a mente é consciente desse poder. Mas tal afirmativa incorre no mesmo erro anterior 

e, com efeito, pode ser respondida com os mesmos argumentos. Primeiro, como a mente 

produz uma ideia? Essa sem dúvida é uma questão de fato, e como tal, deve ser descoberta 

pela experiência, mas aqui a experiência continua muda, pois, apesar de haver a relação 

entre a mente e a ideia, diz Hume, “a maneira como se realiza esta operação e o poder 

pelo qual ela é produzida estão inteiramente fora de compreensão” (HUME, 1999, p.80). 



29 
 

Segundo, o controle da mente sobre si mesma é limitado, e esse limite é igualmente 

desconhecido, haja vista que muitas paixões e sentimentos sobrepujam a autoridade da 

mente e até mesmo as ideias. Terceiro, a autonomia da mente em relação às ideias é 

demasiada inconstante, fazendo com que essa relação se perca. Dessa forma, não há bons 

motivos para se supor uma conexão onde há apenas simples conjunções.  

Poder-se-ia também tentar contornar esse problema invocando a figura de um 

Deus com o seguinte argumento: se a essência da matéria consiste na extensão e a 

extensão não implica movimento em ato, então a energia que produz o movimento não 

pode estar nela. Sendo assim, pode-se afirmar: 

A matéria é em si mesma inteiramente inativa e desprovida de qualquer 

poder pelo qual pudesse produzir, continuar ou comunicar movimento. 

Mas, como esses efeitos são evidentes para nossos sentidos, e como o 

poder que os produz tem de estar em algum lugar, ele deve residir em 

Deus, esse ser divino que contém em sua natureza toda excelência e 

perfeição. Deus, portanto (...), sustenta sua existência, conferindo-lhe 

sucessivamente todos os movimentos, configurações e qualidades de 

que é dotada (HUME, 2009, p.192). 

Essa possibilidade, no entanto, antes de solucionar a dificuldade, coloca outro 

elemento muito mais problemático em seu lugar. Primeiro, ter-se-ia que provar a 

existência desse ser (Deus), o que parece não ser possível. Segundo, mesmo que sua 

existência fosse certa, a ideia de conexão continuaria necessitando de uma impressão para 

ser legítima, mas, como sabemos, não existe tal impressão. Além do mais, não apenas 

inexiste uma impressão para a ideia de conexão, como também não há para a ideia do 

próprio Deus, pois, como indica Hume, tal ser não passa de um amálgama de ideias 

arbitrariamente elevadas a níveis sobre-humanos (Cf. HUME, 1999, p.37), e, portanto, 

trata-se de uma hipótese ilegítima e dispensável nesse tipo de investigação. Então, assim 

como a “matéria não pode ser dotada de nenhum princípio eficiente, porque é impossível 

descobrir nela um tal princípio, o mesmo raciocínio deveria determinar que excluíssem 

do ser supremo” (HUME, 2009, p.193). Ademais, se não há bons motivos para acreditar 

na matéria, tampouco haverá para supor que há algo existente para além dela, afinal, essa 

é uma questão de fato. 

Mas se a conexão necessária não decorre das atividades da mente, nem, tampouco, 

por um ser supremo, então ela deve repousar na razão. Hume, no entanto, é categórico ao 

afirmar “primeiro, que a razão, por si só, jamais pode gerar uma ideia original; e, segundo, 



30 
 

que a razão, enquanto distinta da experiência, jamais pode fazer concluir que uma causa 

é absolutamente necessária para todo começo de existência” (HUME, 2009, p.190). Ou 

seja, a investigação acerca da ideia de conexão, por se tratar de uma questão de fato, está 

fora do alcance da razão, visto que essa relação decorre unicamente da experiência. Com 

efeito, se a razão originasse tal ideia, ela também poderia ser capaz de descobrir um fato 

que acompanhasse habitualmente um outro de forma a priori e, mais ainda, ela poderia, 

desde o princípio, saber das relações causais. Mas, vimos que não é assim, pois, caso isso 

acontecesse, isto é, se fosse possível descobrir que determinado efeito necessariamente 

decorre de uma causa, isso equivaleria a uma demonstração e seu contrário implicaria 

contradição.  

Pode-se ainda defender a ideia de que a conexão não possui uma impressão porque 

ela é inata e, como tal, não nasce como as demais ideias, isto é, por meio de uma 

impressão. Essa, porém, não é uma possibilidade aceita por Hume, haja vista sua posição 

em relação às ideias inatas. Para ele, não existe tal coisa, primeiro, porque toda e qualquer 

ideia simples é derivada de uma impressão simples correspondente, e caso exista alguma 

ideia complexa sem uma impressão complexa correspondente, essa se trata de uma 

miscelânea de ideias oriundas da imaginação. Segundo, com base nas definições de ideia 

e impressão aqui apresentadas e entendendo por inato o que é primitivo ou que não tem 

nenhuma percepção precedente, pode-se então afirmar que todas as impressões são inatas 

e que as ideias não o são (Cf. HUME, 1999, p.39 Nota). Essa mesma resposta serviria 

para refutar a suposição de há uma ideia inata de Deus (Cf. HUME, 2009, p.193). 

 Até aqui nossa investigação apenas ofereceu respostas negativas e, com base 

nelas, poder-se-ia simplesmente negar que haja tal ideia de causalidade. Mas se isso 

parece verdade, a experiência mostra que tanto os homens comuns como os da ciência 

ignoram tais elementos e continuam a pressupor que as causas são sempre necessárias a 

seus efeitos. Com base nessa evidência, como explicar essa aparente contradição? A 

resposta pode ser: voltando-nos à experiência. 

Já foi visto que a observação de um único caso não é capaz de oferecer a certeza 

de uma relação causal, nem de gerar uma nova ideia. A noção de poder causal parece ser 

uma nova ideia surgida da repetição de vários casos similares, mas que não se encontra 

em nenhum caso singular. Entretanto, se sabe que a conjunção constante de casos 

similares é imprescindível para se chegar ao conhecimento das relações causais. Dessa 



31 
 

forma, o que muda entre um caso singular e a repetição dele é a semelhança entre eles e, 

para Hume, “essa multiplicidade de casos semelhantes constitui, portanto, a essência 

mesma do poder ou conexão, sendo a fonte de que nasce sua ideia” (HUME, 2009, p.196). 

Assim, para se compreender tal ideia, tem-se que considerar essa multiplicidade. Todavia, 

se é assim, ela “não representa nada que pertença ou possa vir a pertencer aos objetos que 

estão em conjunção constante” (HUME, 2009, p.198), mas se trata apenas de uma 

determinação da mente. Em outras palavras, a conexão pertence à mente e não aos objetos 

no mundo. Se pertencesse ao objeto da observação, a conexão poderia ser identificada 

nele, mas este não é o caso, pois o que se tem é apenas contiguidade, sucessão e 

conjunção, mas nunca a conexão. Esta surge na mente de forma natural e espontânea após 

a conjunção de casos similares que usualmente a acompanha, e essa espontaneidade faz 

com que a mente conceba determinadas relações causais de forma mais intensa. A partir 

disso, Hume afirma que, “a necessidade, portanto, é o efeito dessa observação, e é apenas 

uma impressão interna da mente, uma determinação a levar os pensamentos de um objeto 

a outro” (HUME, 2009, p.199). 

                 Com efeito, a ideia de conexão necessita de alguma impressão. Mas, seja ao se 

refletir sobre os processos internos da mente, seja observando os fatos externos a ela, não 

há tal impressão, pois o que se encontra em ambos os casos são apenas contiguidade, 

sucessão e conjunção, e não existe um poder que ligue dois fatos distintos. O que se 

observa apenas é que um fato sucede o outro de forma constante e contígua ao tocá-lo, 

mas, além disso, não há uma impressão que derive a ideia de poder causal. Sugere-se, 

então, que não há tal ideia, mas sim uma determinação natural da mente a conceber fatos 

distintos como unidos de forma necessária. Ora, se não é possível encontrar tal poder nem 

nos objetos externos, nem nas operações internas da mente, então onde mais procurar? O 

que parece restar é supor que não há necessidade, mas tão somente uma determinação da 

mente a passar de um fato a outro. Com efeito, diz Hume: “Ou bem não temos nenhuma 

ideia de necessidade, ou então ela não é senão uma determinação do pensamento a passar 

das causas aos efeitos... de acordo com a experiência de sua união” (HUME, 2009, p.199). 

Ora, a mente passa de um fato a outro e considera essa união de forma necessária.  

Nesse sentido, pode-se objetar que essa conclusão é contrária a toda a experiência 

e, por isso mesmo, parece absurda. Primeiro, porque as causas operam de forma 

independente da mente e, assim, não precisam de uma mente para ser percebidas. 

Segundo, a experiência sugere que é o pensamento que depende das relações causais em 



32 
 

suas operações e não o contrário. Eis um absurdo, pois aqui se coloca o secundário 

(pensamento) como primário e o primário (as relações externas) como secundário. Aquele 

que percebe não é senão um ser passivo em relação ao mundo objetivo. Inverter essa 

ordem seria como ir de encontro aos princípios mais seguros da razão e da experiência. 

Nessa perspectiva, a tentativa de tornar a questão absurda é falaciosa, pois ela 

supõe como certo o que está em questão: que há conexão nas relações causais. É 

exatamente isso que se quer provar, mas como visto, não é possível encontrar a impressão 

que faça derivar essa suposta ideia. Se tal ideia fosse conhecida, então, seria sim absurdo 

não aceitar algo tão evidente. Mas, a partir do momento em que não se tem determinada 

ideia, também não é possível compará-la com outra, pois não há o que se comparar. É por 

isso que Hume fala ironicamente: “a tais argumentos só podemos responder que este caso 

se parece muito ao de um cego que pretendesse encontrar um grande número de absurdos 

na suposição de que a cor escarlate não é igual ao som de um trompete, ou de que a luz 

não é igual à solidez” (HUME, 2009, p.201). Ademais, se não se tem tal ideia, tomá-la 

como certa para compará-la com a realidade é um raciocínio falacioso. Isso “é o que 

ocorre quando transferimos a determinação do pensamento para os objetos externos e 

supomos que existe, entre estes, uma conexão real e inteligível – pois essa é uma 

qualidade que só pertence à mente que os considera” (HUME, 2009, p.202). 

Uma segunda correção à objeção acima se refere à suposta inversão de prioridade 

entre pensamento e experiência. Hume não admite que as operações da natureza sejam 

dependentes do pensamento, pois, segundo ele, foi supondo essa independência que se 

observou “que os objetos mantêm entre si relações de contiguidade e sucessão”, que se 

pôde “observar vários exemplos de objetos semelhantes com relações semelhantes; e que 

tudo isso independe das operações do entendimento e as antecede” (HUME, 2009, p.202). 

Dessa forma, o que se torna dependente da mente é tão somente a necessidade que se 

acredita existir nas relações causais, mas jamais as relações externas em si. Quando um 

objeto qualquer se torna presente à memória ou aos sentidos, seu acompanhante usual 

imediatamente torna-se presente também, isto é, sempre que um objeto se faz presente, a 

mente imediatamente se dirige ao seu efeito habitual, como é o caso da neve e do frio. 

“Essa determinação da mente” de passar de um objeto a outro “forma a conexão 

necessária entre esses objetos” (HUME, 2009, p.202) e, por isso, sua dependência.  



33 
 

Vimos até aqui que a necessidade, isto é, a conexão necessária suposta nas 

relações causais, não é mais que uma determinação da mente a passar habitualmente de 

um fato a outro. Isso seria diferente se houvesse uma impressão que originasse tal ideia, 

mas foi visto que não há tal impressão, pois ela não se origina nem da conjunção 

constante, nem da razão, nem muito menos de Deus. Também não é inata. Sendo assim, 

não há a conexão, mas apenas conjunções decorrentes da determinação da mente a passar 

de um objeto a outro que lhe é comum. Essa consequência se segue por que, para Hume, 

todo o conteúdo da mente é constituído de percepções (impressões e ideias), e como se 

acredita na ideia de conexão necessária, então ela deve ter uma impressão correspondente. 

Mas, já indicamos, este não é o caso. Então, deve-se explicar de outra forma, afinal, as 

relações causais são entendidas como necessárias. Com isso, sugere-se que se trata de 

uma espontaneidade da mente a passar de um fato a outro e a supor que há aí uma 

conexão, quando na verdade existem apenas conjunções. Cabe-nos, porém, explicar essa 

espontaneidade da mente. Como ela se dá? O que ela garante em termos epistêmicos? 

Qual o papel da razão nisso tudo?  

 

1.3 Da razão ao hábito 

Pretende-se aqui mostrar como os raciocínios causais passam da esfera da razão 

ao domínio do hábito. Para tanto, faz-se necessário esclarecer esses dois conceitos 

centrais. Pretendemos mostrar que o hábito é um princípio que impele a mente a passar 

de um fato a seu acompanhante usual sem o concurso da razão; e sabendo que os 

raciocínios causais (associação de fatos distintos) não são determinados pela razão, 

conclui-se que os raciocínios causais são oriundos do hábito. Mas antes de destacar esse 

ponto, vejamos como compreender o conceito de razão e qual o papel que ele ocupa na 

epistemologia humeana. 

O raciocínio causal, como vimos até aqui, é constituído de contiguidade, 

anterioridade da causa e conjunção constante, e pelo fato de não ter o elemento da 

conexão necessária passa a ser tão somente uma questão provável. Dessa forma, Hume 

sugere que o raciocínio tão comum nas ciências e na vida diária dos homens não pode ser 

de todo certo. Com efeito, se tal raciocínio não faz parte do escopo da razão, como se 

acreditava, significa que esta tem um alcance limitado.  



34 
 

Hume, assim como os filósofos modernos em geral, supõe que a razão é a 

faculdade propriamente do conhecimento. Mas, diferentemente dos demais, ele mostra 

que ela não se estende a todas as áreas, pois se limita às questões puramente 

demonstrativas, e que tudo o mais não passa de questões prováveis com estatuto de 

crença. Desse modo, ele divide as operações da mente em dois gêneros de raciocínio: as 

relações de ideias e as questões de fato. Ao segundo gênero pertencem todos os 

raciocínios de causa e efeito e de existência, mas, como já indicamos, estes não fazem 

parte da alçada da razão. Vejamos, então, o primeiro gênero, já que ele concerne à esfera 

da razão.  

As relações de ideias são assim chamadas porque os raciocínios surgem a partir 

de tais relações. Com isso, elas compreendem comparação entre ideias, entre o acordo e 

desacordo delas ou ainda entre a verdade e a falsidade dessa relação. Assim, por exemplo, 

é verdade que um triângulo é uma figura geométrica que possui apenas três ângulos, da 

mesma forma é correta a afirmação de que uma linha que contém todos os pontos 

equidistantes a outro ponto central é um círculo. Ademais, “as proposições deste gênero 

podem descobrir-se pela simples operação do pensamento” (HUME, 1999, p.47-8). Essas 

podem ser chamadas de analíticas, já que o predicado está contido por identidade no 

sujeito e, assim, basta desmembrar, por análise, o conceito e observar o que nele se 

encontra de forma necessária. Para Hume, as relações entre ideias “pertencem às ciências 

da geometria, da álgebra e da aritmética e, numa palavra, toda afirmação que é 

intuitivamente ou demonstrativamente certa” (HUME, 1999, p.47).  

As relações de ideias garantem o estatuto de conhecimento aos raciocínios que 

dela decorrem. Assim, se elas são demonstrativamente corretas, significa que são 

necessárias e, da mesma forma, implicam em conhecimento, pelo menos em termos 

humeanos. A faculdade responsável por esse tipo de conhecimento é a razão, que opera 

sem o auxílio da experiência. Hume diz que “as conclusões tiradas por ela [razão], ao 

considerar um círculo, são as mesmas que formaria examinando todos os círculos do 

universo” (HUME, 1999, p.61). Isso significa que a razão opera sem o concurso da 

experiência, isto é, opera de forma a priori, da mesma forma que as relações de ideias, 

pois o conhecimento de um círculo nos faria chegar às mesmas conclusões de se examinar 

inúmeros casos. Monteiro corrobora essa tese ao afirmar que é “relativamente consensual 

postular que a razão clássica se constitui, sobretudo, como um poder de razão dedutiva, 



35 
 

ou seja, aquela espécie de razão à qual Hume atribuía o conhecimento das relações de 

ideias”. (MONTEIRO, 2003, p.42). 

 Hume nega à razão o domínio dos fatos. Há inúmeras passagens sugerindo que 

“as causas e os efeitos não são descobertos pela razão, mas pela experiência” (HUME, 

1999, p.50), isto é, não se derivam dela, e por isso a razão não pode “sem o auxílio da 

experiência, jamais tirar uma inferência acerca da existência real de um fato” (HUME, 

1999, p.50). Os raciocínios causais não derivam dela, pois, diz ele, “a transição do 

pensamento da causa ao efeito não se baseia na razão” (HUME, 1999, p.70). 

Dessa forma, as conclusões obtidas pela razão são a priori da mesma forma que 

as relações de ideias e, mais precisamente, as relações de ideias fundam-se na razão, já 

que os raciocínios causais não fazem parte do seu escopo. Isso fica mais claro quando se 

percebe que a razão é indiferente à repetição5 e seus raciocínios têm força de necessidade, 

da mesma forma que as relações de ideias. Todavia, o mesmo não é válido para as 

questões de fato. Assim, Hume estabelece uma cisão entre o que pode ser dito 

conhecimento (que se limita basicamente as ciências matemáticas em geral) e o que pode 

ser apenas uma questão provável (que concerne às demais áreas)6.  

A crença, em Hume, é definida em discrepância com conhecimento. 

Conhecimento e crença são mutuamente excludentes. Cada um tem seu 

próprio domínio, no qual o outro não pode se intrometer. Um diz 

respeito apenas a relações de ideias; o outro diz respeito a questões de 

fato e existência. O primeiro produz um alto tipo de certeza, mas o outro 

diz respeito, mais exatamente, ao homem como um ser ativo e, portanto, 

como um ser moral (KEMP SMITH, 2005, p. 68). 

Essa caracterização do conceito de razão, no entanto, não é tão clara nos textos 

humeanos. Isto é, não é evidente que exista uma razão responsável pelos raciocínios 

demonstrativos e que todos os demais raciocínios (causais e existenciais) fazem parte de 

outra faculdade que não a razão. Uma das passagens que suscitam essa dúvida é aquela 

                                                           
5 Essa primeira característica da razão é um dos principais argumentos usados por Hume para negar a ela 
o escopo das questões de fato, pois “este tipo de inferência [causal] dependia da repetição” já “a 
faculdade chamada ‘razão’ padecia daquilo que se pode chamar uma certa ‘insensibilidade à repetição’ 
ou seja, uma certa indiferença perante a experiência repetida” (MONTEIRO, 2003, p.41).   
6 Chibeni em seu artigo Hume e as crenças causais observa que Hume fugiu da abordagem tradicional de 
conhecimento, na qual tinha a crença como apenas um elemento para se chegar ao conhecimento. Este 
seria composto por crença, verdade e justificação. Hume, porém, não partiu dessa premissa e, com efeito, 
para ele, a crença jamais poderia chegar a ser conhecimento, ou este ser crença. Segundo Chibeni, Hume 
partiu dos textos de Locke para elaborar tal visão. Apesar de Locke e Hume terem uma nova forma de 
encarar o tema, poucos filósofos depois deles os seguiram. (Cf. Chibeni, 2006). 



36 
 

em que Hume afirma: “todos os objetos da razão ou da investigação humanas podem 

dividir-se naturalmente em dois gêneros, a saber: relações de ideias e questões de fato 

(Cf. HUME, 1999, p.47). Trata-se de saber se quando ele fala em razão, estaria se 

referindo à mesma faculdade que é negada explicitamente ao domínio dos fatos? Caso a 

resposta seja positiva, tem-se aqui uma contradição. Outra parte intrigante se encontra 

tanto no Tratado quanto na Investigação e diz respeito à seção intitulada da razão nos 

animais. Nesta parte, Hume mostra que tanto os animais quanto os homens partilham da 

mesma capacidade de raciocinar causalmente e que a diferença entre um e outro é mais 

uma diferença de qualidade do que de gênero (Cf. MATOS, 2005, p. 152), isto é, o que 

muda é tão somente a complexidade dos raciocínios que os homens são capazes de 

elaborar em detrimento dos animais. Além disso, ele ainda elenca alguns motivos que 

levam a esse distanciamento entre homens e animais. Ademais, Hume continua negando 

que os raciocínios causais sejam oriundos da razão e mesmo assim fala na razão presente 

nos animais ao se referir a como eles raciocinam causalmente. Não obstante essas duas 

passagens, há outra mais intrigante no Tratado e nela Hume diz que “a razão não é senão 

mais que um maravilhoso e ininteligível instinto” (HUME, 2009, p.212). Em outras 

palavras, a faculdade racional é, na verdade, um instinto, isto é, ela é instintiva e não 

propriamente racional.  

Kemp Smith oferece uma interpretação que pode resolver esses impasses. Sobre 

a última passagem que se referiu à razão como um instinto, Smith pergunta:  

a razão, no sentido de razão analítica, certamente não pode ser descrita 

como não-racional; mas se razão for empregada como o nome de certas 

crenças últimas, cada uma das quais, involuntárias e irresistíveis (...) o 

que impediria ‘razão’ – razão no sentido sintético – de ser 

fundamentalmente instintiva? (KEMP SMITH, 2005, p. 64-65). 

De acordo com Smith, Hume teria elaborado dois conceitos de razão. O primeiro 

é analítico (o responsável pelas relações de ideias e, portanto, pelo conhecimento stricto 

sensu) e o outro é sintético (no qual se encontram os raciocínios causais e existenciais). 

Não é fácil encontrar na obra de Hume passagens explícitas sobre essa interpretação, no 

entanto, sem ela é muito difícil responder às objeções acima, sobretudo aquelas que dizem 

respeito ao caráter instintivo da razão. Apesar disso, a questão apresentada por Smith se 

impõe: o que impediria uma razão no sentido sintético de ser instintiva? Parece que nada, 

pois essa possibilidade é perfeitamente factível, tanto que Hume indaga: não poderia a 



37 
 

natureza por si mesma produzir tal efeito (uma razão instintiva)? (Cf. HUME, 2009 

p.212).  

Essa interpretação pode ser mais bem compreendida com a leitura de The Mind of 

God and the Works of Man de Edward Craig. Nessa obra, o autor defende os dois 

conceitos de razão contidos nas obras humeanas e mostra que Hume tentou naturalizar a 

razão que Smith chamou de sintética. Antes disso, Craig substitui a hipótese da razão 

como uma centelha divina pela ideia de que se trata de algo mais natural no homem. 

A tese que Craig busca destruir é a da semelhança com o divino, que se resume 

basicamente na afirmação de que o homem deve ser considerado como mais uma obra da 

criação, pois ele seria a imagem e semelhança de Deus, tendo assim algumas 

características em comum e entre elas a inteligência e, por conseguinte, a razão. Dessa 

forma, seria essa razão a qual Hume nega o escopo das questões de fato. Dito em outras 

palavras:  

Hume toma uma concepção historicamente existente de razão e mostra 

que ela não tem praticamente nenhuma aplicação ao pensamento 

humano. Em segundo lugar (...), ela incorpora uma exigência da 

filosofia dominante da época, a doutrina da imagem de Deus, tomada 

em sua versão cognitiva. A razão é um elemento divino no homem e 

assim, deve ser pensada em termos de que pode plausivelmente 

produzir infalibilidade (CRAIG, 1987, p. 77).  

Segundo Craig, Hume monstra que a razão, entendida como uma faculdade 

infalível, não possuía toda a força que lhe era atribuída. A partir dessa constatação, ele 

tentou fundar uma razão natural, ou em seus termos, instintiva, pois, para Hume, o homem 

não é mais que um animal sem qualquer privilégio e “não, como para Leibniz”, por 

exemplo, “um pequeno deus ao lado do grande Deus, mas um grande animal ao lado dos 

animais inferiores” (CRAIG, 1987, p. 70)7. Assim, o aspecto divino da razão é rejeitado 

e, em seguida, são investigados os processos pelos quais as crenças são geradas. É 

partindo dessa visão que se pode afirmar: 

Quando subtraímos o conceito de razão, como exigido pelo ideal do 

insight [tese da semelhança] resta ainda um fraco (...) conceito de ser 

razoável ou racional (...), aqui o ceticismo de Hume consiste na crença 

de que a única coisa que pode ser feita com este conceito de razão é 

                                                           
7 Não se pretende aqui aprofundar a tese da semelhança e buscar fundamentos nas obras humeanas. O 
objetivo aqui é tão somente de mostrar uma interpretação possível que, se correta, parece resolver um 
problema, a saber, o do conceito de razão em Hume. Para uma leitura mais profunda, indica-se Edward 
Craig, 2004. 



38 
 

naturalizá-lo, dar uma explicação dele em termos de funcionamento 

saudável normal dos mecanismos de produção de crenças (CRAIG, 

1987, p. 81). 

Convém saber se, uma vez aceita a limitação imposta por Hume à razão, sua 

filosofia cairia na irracionalidade, pois uma razão instintiva, naturalizada, que explica o 

mecanismo de formação de crença não poderia, por exemplo, fazer distinções entre 

crenças (legítimas e ilegítimas). Mas parece não ser bem assim. Essa razão naturalizada 

é capaz de explicar, como será visto mais a frente, o mecanismo de formação de crença 

de forma satisfatória, pelo menos para os padrões de exigência da filosofia de Hume.  

A partir disso, pode-se afirmar que Hume tanto modificou o conceito de razão, 

quanto também o manteve. Manteve na medida em que aceitou a razão enquanto razão 

dedutiva assim como os filósofos do sec. XVIII e o modificou quando buscou fundar um 

conceito de razão mais natural (e não divino) que, ao mesmo tempo em que é simples e 

capaz explicar os raciocínios nos homens como nos demais animais, não perde o rigor 

que sua filosofia exige.  

Monteiro discorda da ideia de que Hume redefiniu a faculdade da razão e também 

que ele “tentou produzir um novo conceito de razão”. Para ele, Hume “limitou-se a 

destronar a razão clássica, privando-a de sua posição soberana em filosofia” 

(MONTEIRO, 2003, p.43). Craig, como vimos, considera que Hume destronou a razão 

clássica, mas foi além disso ao naturalizar essa faculdade e ao explicar o mecanismo de 

formação de crença. Essa faculdade pode ser chamada de razão instintiva (como Hume a 

chama) ou sintética (como Kemp Smith a designa). Essa, aliás, Monteiro e o próprio 

Hume chamam também de hábito. Aqui parece não importar muito o nome que se dá ao 

mecanismo de formação de crença ou a faculdade responsável pelos raciocínios causais, 

pois tanto um como outro estão a falar desse processo. O que parece importante nas 

interpretações acima é: Hume nega à razão, enquanto faculdade puramente dedutiva, 

analítica, entendida ainda como uma centelha divina, o domínio dos raciocínios causais. 

Tais raciocínios são oriundos de outro “princípio de igual peso e autoridade” (HUME, 

1999, p.60) que, como será visto, tem um caráter naturalístico. É esse, pois, o nosso 

objetivo nessa seção: mostrar qual princípio é capaz de explicar satisfatoriamente os 

raciocínios causais.   

Vale ressaltar aqui que a rejeição de Hume da razão como responsável pelos 

raciocínios causais 



39 
 

Não implica, evidentemente, que a inferência causal não faça parte do 

processo humano de raciocínio; significa apenas que, quando 

raciocinamos acerca de questões de fato, o passo mais crucial e mais 

fundamental que leva a proceder a inferências indutivas baseadas em 

repetições observadas não é causado por aquela faculdade 

‘demonstrativa’ a que dávamos o nome de razão, mas por um princípio 

instintivo a ela irredutível, ao qual ele propõe dar o nome de costume 

ou hábito (MONTEIRO, 1984, p.40). 

Ora, vimos que os raciocínios oriundos da razão têm força de necessidade e são 

indiferentes à repetição. Os raciocínios causais, por sua vez, nem têm força de 

necessidade nem, tampouco, são indiferentes à repetição, pelo contrário, eles a exigem. 

Mas, como a mente não é impelida a tal raciocínio por meio da razão, então deve ser por 

outro princípio ou faculdade. Resta saber como se pode passar de um fato ao seu correlato 

sem o concurso de um processo do pensamento racional. Assim, por exemplo, da fumaça 

infere-se o fogo; do céu nublado, a chuva; da alimentação, a nutrição etc. Essas 

inferências, de acordo com o que foi visto até aqui, nascem da contiguidade, da 

anterioridade da causa e, sobretudo, da conjunção constante. Contudo, para Hume, 

Visto que todas as vezes que a repetição de um ato ou de uma 

determinada operação produz uma propensão a renovar o mesmo ato ou 

a mesma operação, sem ser impelida por nenhum raciocínio ou processo 

do entendimento, dizemos sempre que esta propensão é o efeito do 

costume (HUME, 1999, p.61). 

           Isso significa que o costume ou o hábito, como se preferir, é responsável pelos 

raciocínios causais, uma vez que é unicamente a repetição dos casos semelhantes que gera 

essa propensão da mente a passar de um fato a seu correlato usual. Diz-se: o fogo queima, 

mas a única justificativa para tal asserção são as experiências passadas, afinal, foi a partir 

delas que se chegou a tal certeza, já que não pode chegar a essa conclusão por meio de 

qualquer raciocínio a priori. Todos os raciocínios causais estão fundados nas experiências 

passadas nas quais se encontraram sempre em conjunção, e sem esta não haveria 

inferência causal. Quando se pensa (lembra ou imagina) ou se percebe a fumaça, a ideia 

de fogo vem logo à mente de forma imediata e isso unicamente porque em situações 

passadas estes dois fatos encontravam-se em conjunção.  

A razão é capaz, apenas em um único caso, de tirar uma conclusão com força de 

necessidade da mesma forma que tiraria se examinasse todos os demais, é o caso do 

círculo, como já salientamos. Porém, o mesmo não acontece com as questões de fato, pois 

não é razoável que um bebê de poucos meses infira que os corpos caiam se não houver 

nada que os sustente no ar, por exemplo, ao ver apenas um corpo caindo. Hume faz um 



40 
 

experimento mental para mostrar isso ao apresentar a suposição de que alguém foi 

transportado para este mundo de forma repentina e sem qualquer experiência dele (Cf. 

HUME, 1999, p.60). Segundo Hume, tal homem, mesmo que com todas suas faculdades 

raciocinais perfeitas, não poderia fazer inferências causais a partir unicamente de um 

único caso. Mas como esse experimento parece um pouco absurdo, pode-se pensar no 

caso mais simples. Nenhum cientista sério iria concluir que determinada substância 

química é capaz de combater determinada doença porque em um único caso isso 

aconteceu, pois “esta conjunção pode ser arbitrária e acidental” (HUME, 1999, p.60). O 

cientista terá que ter N casos de êxito para poder fazer a inferência de forma convincente. 

No entanto, o primeiro caso que deu certo não difere em nada dos demais casos 

posteriores, e mesmo assim, só ele, não serve para a certeza dos fatos. Deste modo, Hume 

considera que é o hábito “que explica a dificuldade que temos de, em mil casos, tirar uma 

conclusão que não somos capazes de tirar de um só caso, que não discrepa em nenhum 

aspecto dos outros” (HUME, 1999, p.61). Posto isso, ele afirma que “todas as inferências 

tiradas da experiência são efeitos do costume e não do raciocínio” (HUME, 1999, p.61). 

Ora, se fosse do raciocínio, poder-se-ia prescindir dos demais casos e confiar cegamente 

no único caso observado e, com isso, ter a certeza de forma inequívoca de que 

determinada substância combate determinada doença. Este, porém, não é o caso.  

As inferências causais não são um efeito do raciocínio ou dos processos racionais, 

pois a razão atua sobre a relação de ideias; além disso, tais inferências são espontâneas e 

naturais. E mais, muitas inferências são inevitáveis, basta um fato se fazer presente (à 

memória ou aos sentidos) para que o seu correlato seja esperado. Assim, Hume diz 

como o espírito tem encontrado em numerosos casos que dois gêneros 

quaisquer de objetos — a chama e o calor, a neve e o frio — sempre 

têm estado em conjunção, se, de novo, a chama ou a neve se 

apresentassem aos sentidos, o espírito é levado pelo costume a esperar 

calor ou frio, e a acreditar que esta qualidade existe realmente e que se 

manifestaria se estivesse mais próxima (HUME, 1999, p.64). 

Segundo Hume, isso é tão natural quanto alguém sentir-se feliz por receber um 

elogio ou raiva por ser vítima de uma injustiça. Da mesma forma que tais sentimentos são 

independentes de qualquer processo racional, as inferências causais também o são. Pois 

do contrário, qual seria o argumento capaz de justificar que uma criança ou até mesmo, 

para ser mais radical, um animal usa para inferir que a sensação de fome é saciada se 

determinados alimentos forem ingeridos? Afirmar que essa inferência escapa ao 



41 
 

entendimento da criança significa reconhecer que não há tal raciocínio, pois a própria 

criança foi capaz de realizá-lo sem usar a razão. Ademais, tal raciocínio, diz Hume, “não 

poderia ser confiada às falazes deduções da razão humana, que é lenta em suas operações 

e não se manifesta, em qualquer grau, nos primeiros anos de nossa infância e, no melhor 

dos casos, no decorrer da vida humana acha-se mais exposta ao erro e ao engano” 

(HUME, 1999, p.71).  Além dessas considerações, ele chega a afirmar ainda que “todas 

estas operações são uma espécie de instinto natural que nenhum raciocínio ou processo 

do pensamento e do entendimento é capaz de produzir ou de impedir” (HUME, 1999, 

p.64). 

Nessa última citação há duas coisas a serem evidenciadas. Primeira, Hume diz que 

os raciocínios causais são uma espécie de instinto. Aqui se tem uma ponte para a 

afirmação de que a razão seria um instinto. Assim, como Hume está buscando explicar o 

mecanismo de formação de crença, ou nesse caso mais especificamente, os raciocínios 

causais, e como passou sua obra inteira negando que a razão fosse a responsável por eles, 

ele só pode estar falando de duas razões, uma analítica, clássica, e outra naturalística, 

sintética e instintiva. Caso contrário, Hume estaria incorrendo na mais clara contradição. 

A essa razão instintiva Hume, posteriormente, deu o nome de hábito, que “foi concebido 

como uma disposição humana caracterizada pela sensibilidade à repetição, podendo 

assim ser considerado um princípio adequado à explicação dos raciocínios derivados de 

experiências repetidas” (MONTEIRO, 2003, p. 41).  

O segundo ponto diz respeito à afirmação de que nem a razão nem o entendimento 

são capazes de produzir ou mesmo impedir a espontaneidade e naturalidade das 

inferências causais mais comuns. Segundo Hume, da mesma forma que a razão não pode 

gerar um raciocínio causal, ela tampouco poderia impedir a mente de inferir a existência 

do fogo ao perceber a fumaça, por exemplo. Em outras palavras, os raciocínios causais 

são independentes dos ditames da razão e a prova disso é que não é possível afirmar com 

certeza absoluta que o sol nascerá no próximo dia, pois não há processo racional algum 

capaz de provar isso e, no entanto, trata-se de uma crença bem estabelecida e por mais 

que se admita a possibilidade de o sol não nascer, ninguém espera seriamente que isso 

aconteça.  

Monteiro fez ainda uma observação importante sobre o hábito, haja vista que, para 

ele, Hume teria modificado esse conceito. A mais importante foi a distinção entre 



42 
 

repetição e passagem de tempo propriamente dita, pois uma coisa pode ser invariável 

enquanto o tempo passa ou ter mínimas repetições em longos períodos de tempo, da 

mesma forma que algo pode mudar inúmeras vezes em curto período de tempo. Em outras 

palavras, “em alguns casos a passagem de tempo é o elemento relevante, em outros casos 

o único elemento relevante é a repetição. E em Hume este último é o único que conta para 

dar significado a seu célebre princípio [hábito]” (MONTEIRO, 2003, p.45). Segundo 

Monteiro, antes de Hume e mesmo depois dele, o hábito é entendido como uma 

sensibilidade à passagem do tempo, já em Hume, o que importa é a repetição enquanto 

conjunção constante.  

Desse modo, tem-se que o hábito é um princípio que impele à mente a passar de 

um fato a seu acompanhante usual sem o concurso da razão, isto é, ele associa fatos 

distintos. Os raciocínios causais (associação de fatos distintos), por sua vez, não são 

determinados pela razão e sim pelo hábito, o qual aparece como um instinto natural. 

Sendo dessa forma, estariam os raciocínios mais abrangentes da vida 

simplesmente subordinados a um instinto natural, uma vez que foi mostrado não ser na 

razão? E além disso, qual estatuto tais raciocínios teriam? Crenças?  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



43 
 

2 Uma investigação acerca da crença 

 

2.1 Da natureza da crença 

 

Nessa parte do nosso trabalho nos ocuparemos em esclarecer a natureza do 

conceito de crença presente na epistemologia de David Hume. Antes, porém, de explicar 

o que ela significa, vamos indicar o que não a representa. Tradicionalmente, há três 

possibilidades de explicar o que constitui a crença. Primeiro, que ela seja uma espécie de 

raciocínio; segundo, que ela se estabelece a partir da ordem das ideias e, terceiro, que 

equivale a uma ideia particular. Postas essas três possibilidades, que serão negadas, 

defenderemos a ideia de que a crença traduz um sentimento ou uma maneira de sentir. 

Com feito, a mente concebe ou sente as ideias em que acredita de maneira diferente das 

ficções. A maneira como a mente sente uma ideia à qual dá seu assentimento (crença) é 

mais forte e viva do que a de uma ideia em que não acredita. Uma crença, portanto, é um 

sentimento que nasce de uma maneira mais forte e viva de sentir.   

Um fato pode sempre ser concebido de forma contrária ou diferente e as ideias 

por mais improváveis que sejam são concebíveis. Tudo que não implique contradição 

pode vir a ser compreendido, seja algo banal ou miraculoso. No entanto, nem tudo que é 

concebível é crível. Dessa forma, fica claro que o simples fato de uma ideia ser concebida 

não garante, por isso, o assentimento. Então o que faz com que alguém acredite em algo 

e não no seu contrário, por exemplo? Ou, mais precisamente, em que consiste a crença? 

Ora, uma ideia clara não garante assentimento, a menos que ela seja simples ou delirante, 

esse é o caso de ideias como o geocentrismo ou de que o átomo tem um número finito de 

partes ou ainda que ele guarda segredos místicos. Todas essas ideias são concebíveis, mas 

nem todas críveis, pelo menos, não para todos. Todavia, há quem acredite em coisas que 

parecem absurdas e, por outro lado, há quem se mostra incrédulo em relação a coisas que 

parecem evidentes. Como se pode explicar isso? A pergunta que parece resumir bem esse 

problema é: “em que consiste a diferença entre a incredulidade e a crença?” (HUME, 

2009, p.124). Essa questão receberá, inicialmente, três respostas negativas e a primeira 

será: a diferença não se dá por meio de raciocínio ou argumentos. 



44 
 

Antes de tudo, cabe esclarecer que o conceito de crença aqui empregado se refere 

às questões de fato. Não se pretende aqui abarcar as questões de existência. Sabendo 

disso, a primeira resposta começa a ser delineada por tudo já que foi indicado. As questões 

de fato não se baseiam na razão, por conseguinte, não decorrem de raciocínios. Sendo 

assim, as crenças tampouco se dão por essa origem. Quando alguém lança uma pedra no 

lago e acredita que pequenas ondas serão formadas “não há base racional para inferir a 

existência de um pelo aparecimento do outro” (HUME, 1999, p.60-1). Se a mente não 

chega a essa crença por meio da razão e, com efeito, por argumentos ou raciocínios, ela 

“deve ser persuadid[a] por outro princípio de igual peso e autoridade” (HUME, 1999, 

p.60), a saber, pelo hábito, como já foi visto no capítulo anterior. Esse é, pois, o primeiro 

motivo.  

Um segundo motivo diz respeito à passagem na qual Hume afirma que “a crença 

é mais propriamente um ato da parte sensitiva que da parte cogitativa” (HUME, 2009, 

p.217) da natureza humana, ou seja, ela antes de qualquer coisa diz respeito aos sentidos, 

à sensação. A crença é algo mais propriamente sentido do que pensado. Isso pode ficar 

claro quando observamos que muito frequentemente as pessoas têm crenças sobre as 

quais jamais refletiram. Porém, não se precisa ir tão longe, pois basta notar que antes de 

alguém tentar justificar ou refutar uma crença, ela já se faz presente, já é sentida, podendo 

ou não ser avivada por justificativas. Pode-se citar também como exemplo o caso das 

crianças que, em seus primeiros anos de vida, são capazes de elaborar as mais 

surpreendentes relações causais, portanto, crenças, sejam elas legítimas ou não. E mesmo 

que se afirme: as crianças chegam a tais crenças por meio de argumentos, com certeza 

não se pode dizer o mesmo em relação aos animais não humanos que, segundo Hume, 

possuem apenas uma diferença de grau comparado aos dos humanos e não de qualidade 

em seus raciocínios causais. Hume chega a afirmar ainda que a crença causal  

por ser tão essencial para a conservação de todos os seres 

humanos, não poderia ser confiada às falazes deduções da razão 

humana, que é lenta em suas operações e não se manifesta, em 

qualquer grau, nos primeiros anos de nossa infância e, no melhor 

dos casos, no decorrer da vida humana acha-se mais exposta ao 

erro e ao engano (HUME, 1999, p.71). 

Isto leva ao terceiro motivo pelo qual a diferença entre a incredulidade e a crença 

não se dá por meio de argumentos ou raciocínios, que seria baixíssima a influência da 

razão no processo de formação de crenças. A razão é lenta e se os seres dependessem dela 



45 
 

para agir de acordo com o que acreditam, como exemplo, evitar determinados alimentos 

ou situações, dificilmente eles teriam o mesmo êxito em seus afazeres diários, haja vista 

que se alguém diante de perigo iminente fosse calcular todas as variáveis possíveis que o 

circundam, ele, muito provavelmente, seria atingido pelo perigo. As ações oriundas das 

crenças não passam pela faculdade da razão, já que elas ocorrem de forma natural e 

espontânea e, por assim dizer, são irrefletidas ou, como já tido, a crença é mais um ato da 

parte sensitiva que da parte cogitativa da natureza humana. 

Vê-se, assim, que a razão nem produz nem determina crenças (em geral). Mas, 

não apenas isso, pois ela também não pode impedi-las. É o caso da crença de que o sol 

nascerá amanhã, que, como vimos, não há argumento lógico que justifique tal crença. 

Portanto, não há aqui certezas absolutas e isso vale para as demais crenças mais 

fundamentais na vida diárias dos homens. É por isso que Hume chega a dizer que “todas 

estas operações são uma espécie de instinto natural que nenhum raciocínio ou processo 

do pensamento e do entendimento é capaz de produzir ou de impedir” (HUME, 1999, 

p.64), pois, com base no que já foi visto, a alternativa, por assim dizer, mais racional para 

essas questões seria a suspensão do juízo. Mas, nem os bons argumentos que apontam a 

fragilidade das crenças mais básicas são levados em conta no dia-a-dia, o que prova, mais 

uma vez, que os raciocínios não produzem nem impedem tais crenças8. Há ainda outro 

ponto importante a ser destacado: mesmo que se conceba um determinado argumento ou 

ideia de forma clara, isso não o transforma necessariamente em crença. Assim, por 

exemplo, alguém pode afirmar que o Brasil se localiza na Europa ou que há vida 

inteligente em Marte, ou mesmo que Hume nunca existiu. Qualquer um compreende 

facilmente estas ideias claras, mas poucos lhes dariam assentimento. Isso tudo mostra que 

as crenças devem se constituir por meio de uma outra instância que não a razão. 

A segunda possibilidade que explica a diferença entre a incredulidade e a crença 

é que essa se estabelece, segundo Hume, “pela ordem das ideias” (HUME, 2009, p.127), 

isto é, de acordo como as ideias são arranjadas ou apresentadas à mente. Esta apresentação 

pode se dar, ao que parece, de duas formas: pela distância no tempo/espaço e pela ordem 

do tempo. No primeiro caso, quanto menor for o tempo/espaço que separa uma ideia de 

outra, mais crível ela se torna. Assim, acredita-se mais facilmente que a fome foi saciada 

                                                           
8 Isso talvez explique por que, em muitos casos, por mais forte que sejam os argumentos apresentados, 
algumas pessoas simplesmente não são convencidas. 



46 
 

pela comida há pouco ingerida do que aquela que foi há muito tempo deglutida, por 

exemplo. No segundo caso, se se diz que a fome foi gerada pelo alimento há pouco 

ingerido ou que a saciedade veio antes de o alimento ser tragado, isso torna a crença muito 

mais difícil do que se essas ideias fossem apresentadas na ordem inversa. Não parece 

restar dúvida de que, entendida desse modo, a ordem em que as ideias são apresentadas 

faz uma diferença no resultado final, mas não é isso que distingue a incredulidade da 

crença, até porque há inúmeros contraexemplos factuais. É o caso de quem acredita que 

os homens e os dinossauros conviveram juntos, mesmo contra todas as evidências 

geológicas, paleontológicas, físicas, químicas e biológicas etc. mostram o contrário. Ou 

seja, independentemente de as ideias serem postas de forma coerentes ou não, isso não é 

determinante para a geração da crença.  

Um segundo elemento utilizado contra a tentativa de se explicar a diferença entre 

incredulidade e a crença pela ordem das ideias é a imaginação. Se a ordem das ideias 

fosse a causa das crenças, então poderia se supor que há uma espécie de código ou arranjo 

das ideias que gera as crenças, mas, se fosse assim, poder-se-ia acreditar em quase tudo 

produzido pela imaginação, uma vez que “não há nada mais livre do que a imaginação 

humana”, pois “ela tem poder ilimitado para misturar, combinar, separar e dividir estas 

ideias em todas as variedades da ficção e da fantasia imaginativa e novelesca” (HUME, 

1999, p.64-5). Dessa forma, bastaria que ela encontrasse a “ordem” exata para gerar a 

crença, o que não seria difícil, visto seu controle sobre as ideias. Sem dúvida há casos, 

como será visto mais à frente, em que a imaginação gera crenças, portanto, a questão não 

é essa, mas sim de saber por que algumas ideias geradas pela imaginação produzem 

crença enquanto outras não. A ordem das ideias está descartada dessa alternativa, pois há 

inúmeros casos que independem da ordem em que as ideias sejam apresentadas, elas 

jamais produzirão assentimento, é o caso, por exemplo, da ideia de que há vida aquática 

inteligente no Sol ou que as baleias passem a voar sem asas. Com isso, fica mostrado que 

a crença não se estabelece por meio de raciocínios nem pela ordem das ideias. 

A terceira e última resposta negativa à questão considera que a crença não é uma 

ideia particular. O argumento anterior também cabe aqui: se a crença fosse uma ideia 

particular, então a imaginação poderia anexá-la a qualquer outra ideia e assim gerar o 

assentimento, inclusive nas questões mais miraculosas (Cf. HUME, 1999, p.65). Esse, 

porém, não é o caso, não está ao alcance da imaginação tornar críveis as ideias mais 

improváveis. E, mais uma vez, o fato de a imaginação poder gerar crença não significa 



47 
 

que ela seja capaz de explicar a diferença entre a incredulidade e a crença. Ademais, a 

questão se impõe: por que algumas ideias oriundas da imaginação ganham assentimento 

e outras não? 

O segundo argumento contra a tese de que a crença é uma ideia particular e, com 

efeito, pode ser anexada a outras ideias, gerando, por isso, assentimento, consiste no fato 

de que se a crença fosse uma ideia particular, ela acrescentaria algo a outra ideia, o que 

não é o caso. Eis por que, diz Hume, “quando pensamos em Deus, quando pensamos nele 

como existente, e quando cremos que ele existe, a ideia dele nem aumenta nem diminui” 

(HUME, 2009, p.123). Noutra perspectiva, se se acrescenta a ideia de um fruto uma 

segunda cor, cheiro, sabor ou textura, ela sofre uma modificação, ou seja, algo lhe é 

acrescido, portanto, há um aumento de suas propriedades, mas ela em nada é modificada 

se se acredita nela ou não.  

Uma vez apresentados os três argumentos negativos que defendem que a diferença 

entre a incredulidade e a crença não se dá por meio de argumentos, nem “consiste na 

natureza ou ordem das ideias” (HUME, 2009, p.127) resta agora apresentar a resposta 

defendida por Hume, segundo a qual a crença não é outra coisa senão um sentimento. 

Para ele, “a diferença entre a mera concepção, incredulidade e crença deve estar nas 

diferentes maneiras pelas quais se concebe uma ideia” (MORRIS, 2006, p.81). 

Convém, todavia, indagar: por que uma mesma notícia (ideia) produz 

assentimento em uma pessoa e não em outra?9 Ora, uma vez que as ideias são 

                                                           
9 Para Hume, no que concerne às questões demonstrativas oriundas das relações de ideias é fácil explicar, 
pois “nesse caso, a pessoa que manifesta seu assentimento não apenas concebe as ideias de acordo com 
a proposição, mas é necessariamente determinada a concebê-la dessa maneira particular, seja 
imediatamente, seja pela interposição de outras ideias” (HUME, 2009, p.124). Noutra passagem ele é 
ainda mais enfático ao afirmar: “as demonstrações não são como as probabilidades, em que podem 
ocorrer dificuldades (...). Se for correta, uma demonstração não admite a oposição de nenhuma 
dificuldade, se não o for, não passa de um mero sofisma e, consequentemente, jamais pode conter uma 
dificuldade. Uma demonstração ou é irresistível, ou não tem força alguma” (HUME, 2009, p.57). Posto 
isso, fica claro o uso de Hume da distinção entre juízos analíticos e sintéticos.  
Há, porém, uma passagem em seu Tratado que suscita uma interrogação sobre essa questão, diz ele: 
“nenhum algebrista ou matemático é tão versado em sua ciência a ponto de depositar plena confiança 
em uma verdade assim que a descobre, ou de considerá-la algo mais que uma mera probabilidade. Sua 
confiança cresce toda vez que refaz as provas; e cresce ainda mais com a aceitação dos amigos...” (HUME, 
2009, p.214). Ora, se as questões matemáticas são demonstráveis, portanto, irresistíveis e mais ainda, 
distintas das probabilidades que não trazem consigo a evidência de sua verdade, como Hume pode dizer 
que nem mesmo uma verdade matemática é aceita com a força que deveria ter em sua primeira aparição? 
De duas uma, ou Hume está cometendo uma contradição ou ele estava deixando implícita que a fronteira 
entre o analítico e o sintético é fugidia, imprecisa, como Quine fez mais tarde em sua obra Dois Dogmas 
do Empirismo.  



48 
 

apresentadas na mesma ordem, são as mesmas e são compreendidas da mesma forma, por 

que uma pessoa acredita nelas e uma outra não? A mente é livre para conceber ambos os 

lados (verdade/falsidade) da mesma questão. A resposta então parece ser: depende da 

maneira como se concebem as ideias. As ideias que produzem crença são concebidas de 

forma diferente, ou melhor, elas são sentidas de forma distinta daquelas em que não se 

acredita. Assim, uma é sentida de tal forma que se torna crença e a outra, não.  

Já foi visto que as percepções da mente ou são ideias ou impressões e que elas se 

distinguem por sua força, sendo as últimas mais fortes que as primeiras. Dessa forma, 

para Hume, “se quisermos alterar de algum modo a ideia de um objeto particular, a única 

coisa que podemos fazer é aumentar ou diminuir sua força e vividez” (HUME, 2009, 

p.125). Sendo a crença uma percepção da mente, ela deve ser uma ideia ou uma impressão 

ou ainda uma “combinação” de ambas. Para Hume, é claro que “a ideia de um objeto é 

uma parte essencial da crença que nele depositamos, mas não é tudo” (HUME, 2009, 

p.123). Ademais, que a crença seja uma ideia isso já foi descartado. Também não se trata 

de uma impressão, pois, se fosse, tudo que fosse objeto da sensação geraria assentimento, 

o que não é o caso. A crença nasce de uma maneira particular de conceber uma ideia que 

é sempre mais forte que uma simples ideia. Quando duas pessoas leem a mesma notícia 

e apenas uma acredita no que lê, a variável deve estar em quem leu e não na notícia. Quem 

acreditou sentiu a notícia de uma forma diferente da pessoa incrédula. Essa diferença, de 

acordo com a teoria das percepções de Hume, decorre da variação da força e vividez das 

ideias, já que estas são concebidas com mais ou menos força. “Sendo assim, como a 

crença não faz senão variar a maneira como concebemos um objeto, ela só pode conceder 

a nossas ideias uma força e vividez adicionais” (HUME, 2009, p.125).  

A crença, para Hume, “é uma maneira particular de formar uma ideia” (HUME, 

2009, p.126) e essa maneira se dá por uma “força, vividez, solidez, firmeza, ou 

estabilidade superior” (HUME, 2009, p.126). Apesar dos termos pouco filosóficos e da 

dificuldade que o próprio Hume tem de explicar o que seja essa maneira de sentir, ele diz 

que “seu nome verdadeiro e apropriado é crença” (HUME, 2009, p.127) e “contanto que 

concordemos acerca dos fatos, é desnecessário discutir sobre os termos” (HUME, 2009, 

p.127). E mais, diz ele,  

na filosofia, não podemos ir além da afirmação de que a crença é algo 

sentido pela mente, que permite distinguir as ideias do juízo das ficções 

da imaginação. A crença dá a essas ideias mais força e influência; faz 



49 
 

que pareçam mais importantes, fixa-as na mente; e as torna os 

princípios reguladores de todas as ações (HUME, 2009, p.127).10 

 Com efeito, a diferença entre a crença e a incredulidade é, pois, a maneira pela 

qual as ideias são sentidas ou concebidas. A maneira de sentir é algo subjetivo. A vividez 

superior da crença é a parte objetiva do processo. No entanto, o que produz ou não a 

vividez da crença é algo, ao que parece, subjetivo. Aqui surge um problema sério, pois se 

“crença é algo sentido pela mente, que permite distinguir as ideias do juízo das ficções da 

imaginação” isso significa que não existem crenças em ficções? Isso significa que toda 

crença, por isso, não pode jamais ser uma ficção? Ficção aqui no sentido de crenças 

novelescas, ilegítimas. De acordo com o que foi visto, parece que não, justamente por 

causa dessa subjetividade. Dessa forma, como a crença se distingue das ficções, e como 

não é possível acreditar em ambas ao mesmo tempo, conclui-se que não há crença em 

ideias fictícias. Até porque, como diz Michael M. Gorman em Hume´s theory of belief 

acreditar-que-P é diferente de meramente conceber-que-P, não pelo 

conteúdo de P, mas em função da maneira que P é concebido. Se uma 

ideia é concebida de maneira suficientemente viva e forte, então a ideia 

é uma crença. (1993, P. 91). 

Essa objeção só mostra que esse critério usado preliminarmente por Hume é falho. 

Todavia, ele não é tão ruim quanto parece, pois é verdade que cada um que acredita em 

determinadas ideias não as têm como ficções. Um indivíduo pode até levantar dúvidas, 

mas enquanto acredita, ele as tem como sendo verdadeiras. Não cabe aqui ainda mostrar 

                                                           
10 A crença tem tanta influência que “se uma pessoa senta-se para ler um livro como se fosse um romance, 
e outra como se ele fosse uma história verdadeira, é claro que elas recebem as mesmas ideias, na mesma 
ordem; e a credulidade de uma e a incredulidade da outra não as impedem de atribuir exatamente o 
mesmo sentido a seu autor. As palavras deste produzem as mesmas ideias em ambas, mas seu 
testemunho não tem sobre elas a mesma influência. A segunda tem uma concepção mais viva de todos 
os incidentes; entra mais profundamente nos problemas dos personagens; representa para si mesma suas 
ações, caráter, amizade e inimizade; chega até a formar uma noção de seus traços, aparência e modos. 
Ao passo que a primeira, como não dá crédito ao testemunho do autor, concebe todos os detalhes de 
maneira mais fraca e lânguida, e, se não fosse pelo estilo e habilidade da composição, não conseguiria 
extrair da obra quase nenhum prazer” (HUME, 2009, 127-8). Isso é facilmente observado, sobretudo, em 
questão de religião e prodígios em geral, pois se um livro sagrado de uma determinada religião for 
apresentado a um cético ou mesmo a um fiel de uma outra seita, estes muito provavelmente não irão, 
em geral, acreditar nos relatos, isso porque de início já foi rejeitado que o livro esteja de acordo com os 
fatos julgados corretos por cada um. Mas, se um livro reforça a fé do crédulo, este provocará as mais vivas 
concepções dos relatos. Talvez seja essa a explicação do porquê de muitos buscarem ler apenas e tão 
somente os temas de suas predileções e, mais que isso, de lerem quase que só os textos que reforçam as 
crenças preexistentes. Quando se vai ler algo que questiona as crenças prévias, o normal é que o texto 
seja lido com desconfiança, não produzindo quase nenhum efeito. É por isso também que aqueles com 
tendências supersticiosas, céticas, empiristas, liberais ou conservadores se tornam cada vez mais como 
tais.   



50 
 

como são possíveis crenças legítimas. Esta resposta ficará para o próximo capítulo. O que 

se faz importante nesse momento é entender melhor a natureza da crença. 

A crença nasce a partir da concepção particular de uma ideia e como a única 

alteração que uma ideia pode sofrer concerne à sua força e vividez, uma crença “pode ser 

definida mais precisamente como uma ideia vívida relacionada ou associada com uma 

impressão presente” (HUME, 2009, p.125). Em geral, é a impressão de determinado 

objeto que leva a mente ao seu correlato ou ao seu efeito habitual. Quando alguém se 

depara com a impressão de fumaça, como já vimos, a ideia vívida do fogo vem logo à 

mente como sua causa. Essa associação entre percepções gera também a crença entre uma 

ideia e outra, isto é, acredita-se que de fato a fumaça é causada pelo fogo, mesmo que este 

não esteja ao alcance dos sentidos. Ou, em outras palavras, acredita-se que essas duas 

percepções distintas (fumaça e fogo) estão em conexão.  

A concepção acima de crença exige uma ideia vívida, uma associação e uma 

impressão presente. Como visto, a ideia de um objeto é parte essencial da crença, mas ela 

não se resume a isso, já que é preciso também uma impressão presente que, pelo princípio 

de associação, vai ligá-la à uma ideia vívida, tornando-a, assim, uma crença. Desse modo, 

segundo Hume, 

todas as vezes que um objeto se apresenta à memória ou aos sentidos, 

pela força do costume, a imaginação é levada [pelos princípios de 

associação] imediatamente a conceber o objeto que lhe está 

habitualmente unido; esta concepção é acompanhada por uma maneira 

de sentir ou sentimento, diferente dos vagos devaneios da fantasia. Eis 

toda a natureza da crença (HUME, 1999, p.65). 

                 E, como afirma Gorman, complementando essa visão, “a teoria de Hume é que 

a crença é uma ideia concebida de uma certa maneira (com um certo sentimento para a 

mente), e que esta maneira (esse sentimento) é o resultado da relação da ideia de uma 

impressão” (GORMAN, 1993, p.97). 

Pode-se perguntar aqui acerca da importância da impressão presente. A Resposta 

é: “a mente não pode seguir com suas inferências ao infinito” (HUME, 2009, p.126), ela 

deve ter uma impressão presente para que o raciocínio tenha algum fundamento, pois, do 

contrário, se estaria raciocinando a esmo.  

Posto tudo isso, tem-se que a mente concebe ou sente as ideias em que acredita de 

maneira diferente das ficções. A maneira que a mente sente uma ideia a qual dá seu 



51 
 

assentimento, crença, torna-se mais forte e vívida do que as ideias em que não acredita. 

Uma crença, portanto, é um sentimento que nasce de uma maneira mais forte e vívida.  

E como conclui Gorman 

Para Hume, então, as crenças são uma espécie do gênero de ideias, e o 

que as especifica não é nem algo externo a elas, nem algo sobre o seu 

conteúdo. É um pouco a mesma coisa que distingue as impressões das 

ideias, ou seja, sua força e vivacidade, o seu sentimento para a mente 

(GORMAN, 1993, p.95). 

Dessa forma, é mais correto dizer que a crença nem é uma ideia nem uma 

impressão, mas uma percepção. Ela é “qualquer percepção da mente concebida com um 

grau suficientemente elevado de vivacidade, o que quer dizer, qualquer percepção de que 

tem uma sensação suficientemente viva para a mente” (GORMAN, 1993, p.95). 

Até aqui destacamos a importância da ideia e da impressão no processo de 

formação de crença, mas falta ainda investigar como se dá a associação que faz com que 

a impressão chegue à ideia, tornando-a crença, até porque quando Hume define a crença 

como sendo uma ideia vívida relacionada a uma impressão presente é incompleta visto 

que não explica o porquê de uma ideia ser avivada. Ou como Morris diz: “uma maneira 

que não consegue captar o que Hume deseja com sua definição – a conexão entre a 

impressão que gera a crença e a própria crença” (MORRIS, 2006, p.81). Esse será o ponto 

do próximo tópico. 

 

2.2 Das causas naturais da crença  

Pretendemos aqui apresentar os argumentos a favor da tese considerada por Hume 

uma máxima da natureza humana que explica as causas naturais de formação das crenças, 

a saber: “quando uma impressão se torna presente a nós, ela não apenas conduz a mente 

às ideias com que está relacionada, mas também comunica-lhes parte de sua força e 

vividez” (HUME, 2009, p.128). Podemos já adiantar que existem três causas que 

permitem essa influência das impressões no processo de formação de crenças, são elas: 

contiguidade, semelhança e causalidade. Segue-se o argumento: uma impressão transmite 

parte de sua força à ideia a ela relacionada, no processo de formação de crença; essa 

transmissão de força se dá, de forma natural, apenas pela contiguidade, semelhança e 



52 
 

causalidade. Portanto, uma crença tem com causa natural apenas a contiguidade, a 

semelhança e a causalidade. 

David Hume mostrou que mesmo o mais vago discurso fantasioso, assim como o 

mais bem fundamentado, obedece a princípios de associação de ideias (semelhança, 

contiguidade e causalidade), isto é, sempre que uma percepção se torna presente à 

memória ou aos sentidos, a mente é levada de maneira natural por estes princípios a 

conceber as ideias correlatas. Para Hume, esses “são os únicos laços que unem entre si 

nossos pensamentos e que engendram a série regular de reflexão ou do discurso que, em 

maior ou menor grau, se realiza entre todos os homens” (HUME, 1999, p.67). 

Analisaremos, a seguir, cada um deles separadamente buscando a fim de esclarecer a tese 

acima exposta.   

Hume defende que quando uma impressão se torna presente, ela não apenas faz a 

mente convergir à sua ideia natural, mas também comunicar-lhe parte de sua força. Uma 

primeira prova se encontra no princípio associativo da semelhança. Toda impressão 

quando se faz presente pode levar a mente a conceber outra percepção que lhe seja 

semelhante e, assim, transmitir-lhe também parte de sua força. Isto é, se duas percepções 

são semelhantes (duas ideias ou uma impressão e uma ideia), uma pode servir não apenas 

para levar a mente a conceber a outra ausente, mas também imprimir-lhe parte de sua 

vividez. Para clarear o que se está defendendo, a tese será dividida em duas. Primeiro será 

analisada a parte que diz que uma impressão faz a mente convergir a sua ideia correlata 

por meio da semelhança, depois, a segunda parte que afirma que além da associação, há 

também uma transferência de força e, para tal, alguns exemplos fazem-se fundamentais.  

Não é difícil aceitar a ideia de que, se uma fotografia (impressão) de alguém 

conhecido, porém ausente, for apresentada a outrem, esta, por sua natural semelhança 

com o fotografado (ideia), fará a mente, espontaneamente, associar as duas percepções (a 

foto ou a impressão à pessoa ou à ideia), mesmo que o retratado não fosse lembrado há 

décadas. Esse exemplo parece ser bastante plausível e ajuda a confirmar a tese de que a 

semelhança é uma fonte de associação de percepções. 

Mas, se por um lado a semelhança faz a mente associar percepções, por outro, a 

dessemelhança obstrui completamente a transição de uma percepção a outra. Se alguma 

criança desenhar sua família, o esperado é que seja um desenho completamente 



53 
 

desproporcional e disforme trazendo, talvez, como a única informação mais precisa, o 

número de parentes. Se tal desenho for apresentado a alguém que conheça a família da 

criança, essa pessoa muito provavelmente só fará a associação por saber que crianças 

costumam desenhar seus parentes mais próximos. Mas se vários desenhos retratando 

famílias forem misturados e alguém tiver que associá-los de forma exitosa a suas 

respectivas famílias, apenas a probabilidade poderá explicar tamanha façanha. Objetar-

se-á aqui: para a criança, o desenho remete a seus pais e, portanto, a mente faz associações 

mesmo que sejam de percepções dessemelhantes. Essa questão pode ser resolvida, no 

entanto, pelo princípio da causalidade, pois há uma relação causal entre a criança e o 

desenho e, assim, o que faz a mente associar as percepções não é tanto a presença ou 

ausência de semelhanças, mas a causalidade que será analisada mais à frente.  

Quanto mais semelhante é o desenho ou a fotografia do retratado, mais fácil 

também é a transição. O princípio da semelhança é bastante abrangente, pois, por 

exemplo, é comum que um sujeito lembre de um artigo, frase ou argumento ao ler outro 

sobre o mesmo tema, isso porque o princípio da semelhança aqui pode se fazer presente. 

Um riff de guitarra pode trazer à tona outros que lhe são semelhantes e assim por diante. 

Assim, quanto mais semelhantes forem as percepções, mais fácil e natural será a transição 

de uma a outra. Vale ressaltar que, em todos os casos acima indicados, sempre houve uma 

impressão associada a uma ideia pela semelhança, causando, assim, a crença. 

Considerando que a semelhança é um princípio de associação de percepções, isto é, que 

uma impressão faz a mente convergir a ideias semelhantes, cabe agora passarmos ao 

segundo ponto da tese que afirma: uma impressão transfere parte de sua força à ideia 

oriunda dessa associação.  

No caso do retrato, se alguém não lembra ou tem apenas uma vaga lembrança de 

um amigo de infância, por exemplo, sua memória será facilmente avivada pela foto e o 

que era tão somente uma ideia lânguida, ganha agora nova força, e isso se explica pela 

semelhança que existe entre a impressão (a foto) e a ideia do amigo. Se não houvesse 

qualquer ideia essa associação jamais poderia se estabelecer. É preciso sempre que haja 

uma impressão presente juntamente com uma ideia e quanto maior for a vividez e a 

semelhança destas, mais fácil será também a transição entre elas. Vejamos outro caso: se 

alguém não lembra de um determinado fato ocorrido, ele poderá lembrá-lo ao passar por 

algo semelhante em outra ocasião. Nesse caso, mesmo que a lembrança estivesse apagada 

em um dado momento, ela ainda poderia ser avivada por uma impressão, desde esta que 



54 
 

lhe fosse semelhante. Não é incomum que as pessoas passem por isso, pois, por mais que 

se tente, a lembrança (ideia) não surge, mas depois, por puro “acaso”, uma impressão faz-

se presente e a ideia, até então apagada, é avivada e, por conseguinte, lembrada. Desta 

forma, pode-se até dizer que, em casos de esquecimentos pontuais, o que talvez falte seja 

uma impressão certa – nesse caso, uma semelhante – para avivá-la e fazê-la vir à memória. 

Posto isso, parece não haver dúvida de que uma impressão transfere parte de sua 

força à ideia que surge pela associação de percepções semelhantes. Essa influência, no 

entanto, não se limita à vividez, já que ela também pode levar a despertar os sentimentos 

mais variados, isto é, além do avivamento da ideia, ela pode também reavivar outras 

percepções a ela relacionadas. Por exemplo, quando alguém se “defronta com o retrato 

de um amigo ausente, é evidente que sua ideia é avivada pela semelhança. E que toda 

paixão engendrada por esta ideia – quer de alegria, quer de tristeza – adquire nova força 

e novo vigor” (HUME, 1999, p.68). Se o retratado passou momentos felizes ou tristes 

com este que o recorda, essas emoções também podem ser avivadas por esta impressão 

(foto). Não cabe aqui falar que sentimentos e paixões são completamente diferentes de 

ideias e impressões e que, portanto, a explicação acima é falha, pois se estaria 

negligenciando as obras do próprio Hume que afirma que tantos as paixões e emoções 

não são outra coisa senão percepções, como já visto no primeiro capítulo dessa 

dissertação. Ademais, tal tentativa de refutar a análise não condiz com a verdade dos fatos 

tendo em vista a força dos exemplos supracitados.  

Pode-se também encarar a questão de outra perspectiva. Por que a religião 

católica, por exemplo, usa imagens que representam as entidades sagradas e não deixam 

simplesmente seus fiéis livres para adorar apenas e tão somente tais entes distantes no 

tempo e espaço físico e, por conseguinte, imperceptíveis aos sentidos? Dito de outra 

forma, não teriam as representações sensíveis dos santos um papel decisivo no 

avivamento da fé dos crédulos, tendo em vista a semelhança que se acredita existir entre 

um e outro? Parece evidente que as estátuas, pinturas e até mesmo as representações 

teatrais têm como objetivo principal não a simples decoração e entretenimento, mas a 

meta de reforçar a fé de quem acredita em tais entidades, pois, segundo Hume, “de outro 

modo seriam enfraquecidos se se dirigissem inteiramente a objetos distantes e imateriais” 

(HUME, 1999, p.68). A imagem sensível provoca muito mais avivamento do que a 

simples “visão intelectiva”. O motivo para isso parece ser claro: “os objetos sensíveis 

influem com mais vigor sobre a fantasia do que quaisquer outros e comunicam mais 



55 
 

depressa esta influência às ideias com as quais se relacionam e se assemelham” (HUME, 

1999, p.68). As representações mais realistas possíveis são também as que mais comovem 

e fortificam a fé dos crédulos, pois, como visto, quanto maior a semelhança, mais fácil é 

a transição de ideias e também a transferência de força por parte da impressão. O resultado 

desse processo é observado, por exemplo, depois que os fiéis assistem o filme A Paixão 

De Cristo de Mel Gibson. Este filme buscou explorar ao máximo os detalhes de Jesus na 

via-crucis: o sangue encobrindo a carne viva após o chicote rasgá-la, os tombos causados 

pelo enorme peso da cruz e o cansaço, os pregos que ao perpassarem suas mãos 

multiplicava os gritos e o sangue, enfim, cada passo que se acreditou necessário para 

mostrar o amor de Deus por seus semelhantes foi sofrido pelo seu único Filho enviado à 

Terra. Depois desta encenação, os fiéis mais despreocupados e os mais fervorosos avivam 

suas crenças a tal ponto que nada mais pode abalá-la... a não ser o tempo (essa impressão 

funciona mais ou menos como um carimbo, é forte assim que impressa, mas se com o 

tempo não for reforçada, termina por se apagar). Dessa forma, o catolicismo traz em sua 

prática uma prova inconteste do que está sendo afirmado aqui: que uma impressão não 

apenas faz a mente convergir à sua ideia correlata, mas também lhe transfere parte de sua 

força. Nesse caso, a transferência e a transição se dá pelo princípio de associação de 

percepções da semelhança. Assim, sempre que houver uma semelhança de uma ideia com 

uma impressão presente aí também haverá uma crença avivada por essa semelhança.  

Antes de passamos ao próximo princípio, contiguidade, vale fazer uma ressalva 

sobre o exemplo acima, pois, não obstante a força explicativa dele, Hume levanta duas 

questões que de alguma forma podem ir contra. Na primeira, ele diz que assuntos como 

esse, abstrusos, não possuem nenhuma semelhança com os fatos da vida corrente e que, 

assim, eles não servem nem para associar nem para avivar ideias. No segundo, ele diz que 

em assuntos lúgubres como esses, as pessoas só sentem algum prazer porque eles não são 

acompanhados de crença. Há aqui uma contradição? Em relação ao primeiro ponto, Hume 

oferece o exemplo da vida póstuma, mostrando-a como algo sem qualquer relação com 

fatos da vida e, com efeito, sendo completamente dessemelhante a tudo vivido pelos 

homens em seus dias. Mesmo nas mais fortes defesas da vida eterna feitas pelos teólogos, 

diz Hume, “há que se admitir que as mais fortes figuras retóricas [usadas] são 

infinitamente inferiores ao tema em pauta” (HUME, 2009, p.144). Tendo em vista essa 

completa dessemelhança entre uma vida póstuma e a vida terrena, Hume afirma que os 

homens não acreditam realmente em tais coisas, pois “como a crença é um ato da mente 



56 
 

decorrente do costume, não é de se estranhar que a falta de semelhança destrua aquilo que 

o costume estabeleceu, diminuindo a força da ideia tanto quanto este último princípio a 

aumenta” (HUME, 2009, p.144). Uma prova dessa descrença disfarçada é a incoerência 

que muitos fiéis cometem. Um exemplo claro disso é que: “os católicos romanos... 

censuram a Conspiração da Pólvora e o massacre de São Bartolomeu, considerando-os 

cruéis e bárbaros, embora tenham sido planejados ou executados contra aquelas mesmas 

pessoas que, sem qualquer escrúpulo, eles condenam a castigo eternos e infinitos” 

(HUME, 2009, p.145)11. Em suma, a falta de semelhança juntamente com a incoerência 

é uma prova de que algumas crenças, mormente abstrusas, são ou forçadas ou 

inexistentes. Lívia Guimarães é mais precisa e diz que “segundo Hume, por lhe faltarem 

[aos crédulos religiosos] bases causais estáveis e firmes, a crença religiosa acaba por ser 

sentida como quase descrença” (2011, p. 515) e mais “a experiência religiosa descobre 

um novo matiz de sentimento que não é crença, mas não é a descrença da ficção” (2011, 

p. 523). O segundo ponto levantado acima também corrobora a tese da descrença ou da 

crença velada sobre temas sem quaisquer semelhanças com os objetos da vida diárias dos 

homens. Hume diz que “em questão de religião, os homens têm prazer em sentir medo, e 

os pregadores mais populares são os que despertam as paixões mais lúgubres e sombrias” 

(HUME, 2009, p.145). A prova disso é que nos assuntos concretos da vida diária dos 

homens, casos que suscitam terror, medo, angústia e os sentimentos mais sombrios, em 

geral, são evitados. “Somente nos espetáculos dramáticos e nos sermões religiosos estes 

podem dar prazer” isso se explica porque “aqui, a imaginação repousa indolentemente 

sobre a ideia; e a paixão, suavizada pela falta de crença no tema, tem apenas o agradável 

efeito de dar ânimo à mente e prender a sua atenção” (HUME, 2009, p.146). São poucos 

os que conseguiriam presenciar outrem ser torturado brutal e lentamente até a morte, no 

entanto, quando tal cena se passa em filmes, por exemplo, a aversão diminui e a cena é 

mais facilmente acompanhada, isso pelo motivo acima: a paixão é suavizada pela falta de 

crença no tema, isto é, sabe-se que o filme não passa de uma encenação. Tanto é assim 

que os filmes que excitam as paixões mais fortemente são também aqueles que se dizem 

baseados em fatos reais. De forma análoga, tendo a crença no sofrimento eterno pós-

                                                           
11 Outro fato que corrobora essa tese é a postura dos fanáticos e fundamentalistas religiosos, mormente, 
Islâmicos. Eles acreditam que seu profeta, Maomé, julga e condena à perdição eterna todos aqueles que 
zombam de seus dogmas, mas mesmo assim preferem eles mesmos fazerem justiça com as próprias 
mãos. Se eles acreditassem de fato na “justiça” do seu Deus, eles entregariam tudo em Suas mãos, pois 
teriam certeza que a justiça seria feita. Em todo caso, até mesmo esses que parecem os mais convictos 
de suas predileções religiosas não acreditam de fato no que dizem crer. Posto tudo isso, podemos até 
dizer que não mais nada mais hipócrita do que uma crença religiosa.   



57 
 

morte (inferno), quem poderia acreditar de verdade nisso e também não viver atormentado 

com essa possibilidade? Tanto é assim que, por exemplo, o relato do holocausto causa em 

muitos as paixões mais fortes e variadas o mesmo, porém, não acontece quando se relata 

os efeitos da condenação eterna, mesmo sendo infinitamente mais horrendos e cruéis. De 

forma análoga é a ideia de paraíso religioso, as benesses de uma viagem terrena são, em 

muitos casos, mais fortes e influentes, mesmo imensamente menores do que as 

prometidas. Posto tudo isso, tem-se uma questão: se os assuntos distantes e 

dessemelhantes com a vida sensível12, como são comuns em matéria de religião, não 

produzem crenças por esse motivo, então como se explica o comportamento de muitos 

religiosos que, pelo menos aparentemente e com alguma frequência, agem de acordo com 

o que dizem crer? Tentar-se-á apontar essa resposta no próximo tópico desse capítulo. 

O segundo princípio que será analisado a fim de corroborar a presente tese é o da 

contiguidade. Primeiramente, mostrar-se-á que ele é um princípio associativo e, em um 

segundo momento, que a impressão também transfere parte de sua força à ideia no 

processo de formação de crença do mesmo modo como o da semelhança. 

A distância tanto no tempo como no espaço enfraquece as percepções e o contrário 

não é menos verdadeiro: quanto mais próximo no espaço e no tempo mais fácil também 

será a transição de percepções e vice e versa. Assim, por exemplo, se alguém planeja ir a 

Paris, é natural que ideias como de aeroporto, avião, Arco do Triunfo e Torre Eiffel, 

venham à mente, isto porque a ideia de avião está tão próxima da de aeroporto e a de Paris 

com a do Arco do Triunfo e a da Torre Eiffel que torna sempre inevitáveis essas 

associações. Dessa maneira, coisas que normalmente se encontram em espaços contíguos 

são lembradas juntas. Quando se pensa em imagens sacras, vem logo à nossa mente as 

ideias de igrejas e não de laboratórios de ciência, e quando se pensa nestes o que vem a 

mente são tubos de ensaios, microscópios etc. O motivo parece claro: as imagens e as 

igrejas são coisas próximas e, ao mesmo tempo, distantes do laboratório e de seus 

                                                           
12 Essa talvez seja também uma explicação de porque o ceticismo extremo não ganha muitos prosélitos e 
mesmo os poucos desconsideram suas crenças céticas no dia a dia. As ideias céticas estão em pleno 
contrastes com as experiências diárias. Aqueles que argumentam contra a existência do mundo exterior, 
do tempo, do espaço e de outras mentes buscam, depois de guardar seus livros, os amigos e um lugar 
para descansar e passar o tempo. Mas não só as ideias céticas hiperbólicas, a própria “filosofia abstrusa, 
alicerçada numa concepção que não pode penetrar na vida prática e na ação, desvanece quando o filósofo 
sai da sombra e penetra no dia claro, nem seus princípios podem manter facilmente qualquer influência 
sobre nossa conduta e nossos costumes” (HUME, 1999, P.26). Em suma, a falta semelhança entre as ideias 
e a experiência diária quase que impossibilita as ideias de se tornarem crenças.  



58 
 

equipamentos. É essa distância no espaço que praticamente impossibilita a transição de 

uma a outra, da mesma forma que a proximidade as tornam quase que inseparáveis. É 

claro que isso não é de todo necessário, pois pode haver igrejas que possuem laboratórios 

e vice e versa, mas não é isso que interessa, o que importa nesse exemplo é tão somente 

saber que, se duas coisas distintas são encontradas com frequências juntas, elas também 

serão lembradas em união, de modo que a experiências de tal contiguidade é associada. 

Posto isso, parece não haver dúvidas sobre a capacidade de a contiguidade ser um 

princípio associativo de percepções. Dessa forma, resta agora irmos ao segundo ponto, 

mostrando que a impressão que possibilitou associar também transfere parte de sua força. 

No caso da viagem a Paris, se ela for só daqui a dois meses, as ideias que vem à mente 

referente a ela serão muito menos vivas do que aquelas produzidas no dia da viagem e 

menos ainda do que aquelas vividas na própria Paris, isto é, quanto mais próximo fica a 

hora e o local (tempo e espaço), mais fortes tornam-se as ideias. O primeiro motivo para 

isso é: antes da viagem, o que se tinha era puramente uma associação de ideias que, como 

já foi visto, são sempre mais fracas do que as impressões. Deste modo, muito dificilmente 

elas poderiam superar em termos de força a associação entre uma impressão e uma ideia, 

já que “neste exemplo, os dois objetos da mente são apenas ideias e não obstante a fácil 

transição de uma a outra, esta transição, por si mesma, é incapaz de dotar de vivacidade 

superior quaisquer ideias, porque ela carece de uma impressão imediata” (HUME, 1999, 

p.68-9). O segundo motivo é decorrente do primeiro, haja vista que as impressões, quando 

se tornam presentes, avivam as ideias a elas relacionadas, isso porque, como já indicamos, 

as impressões são sempre mais fortes que as ideias e estas são cópias daquelas. Para 

Hume, “pensar num objeto faz convergir imediatamente à mente ao que lhe é contíguo; 

porém, é unicamente a presença real de um objeto que o transporta com vivacidade 

superior” (HUME, 1999, p.68). A impressão da Torre Eiffel aviva a ideia que se tinha 

dela, tornando-a em crença, pois, como visto, uma crença nasce de uma impressão (a 

Torre) associada (pela contiguidade, nesse caso) a uma ideia vivida (da Torre). 

Da mesma forma que a semelhança e a contiguidade, a causalidade será 

apresentada primeiro como um princípio associativo de percepções e depois como um 

princípio de transferência de sua força à ideia. Assim, se se aceita a semelhança e a 

contiguidade como princípios associativos, é forçoso que a causalidade também seja 

aceita, por tudo que já foi visto nessa dissertação. A causalidade é a associação de duas 

percepções distintas, porém, acreditadas como inseparáveis, em conexão. Toda vez que 



59 
 

de A infere-se B como produto, resultado ou consequência, tem-se uma relação de causa 

e efeito estabelecida. Assim, se depois de se lançar uma pedra em um lago espera-se que 

ondas sejam formadas, está-se raciocinado causalmente, pois de uma percepção, no caso, 

a pedra, inferiu-se outra, ondas, como estando em conexão. Este é um exemplo de 

associação que apresentamos no primeiro capítulo desse trabalho. Posto isso, parece não 

restar dúvida de que a causalidade é um princípio associativo de percepções. Dessa forma, 

cabe agora irmos ao segundo ponto, qual seja: mostrar que ela além de relacionar 

percepções distintas também transfere parte da força da impressão à ideia.  

Quanto mais curta e próxima é uma relação causal mais forte é sua influência na 

mente. Desse modo, sempre que um objeto for apresentado, a vivacidade que ele pode 

transferir à ideia pode ser maior ou menor dependendo, entre outras coisas13, da relação 

de causa e efeito. Se uma carta é apresentada, a força que ela pode transferir deve 

aumentar se, por exemplo, se acreditar que ela passou pelas mãos de Jesus e, ainda mais, 

que ela foi escrita pelo próprio Cristo. Isso porque há uma relação causal entre Jesus e a 

carta, isto é, tem-se em mãos algo produzido pelo Cristo. A impressão que a carta provoca 

é tão forte que ela além de associar ambas as percepções, aviva também a ideia que se 

tem do Messias. Por isso, diz Hume, “os supersticiosos afeitos às relíquias dos santos e 

de personagens sagradas procuram, por esta razão, símbolos ou imagens que possam 

avivar sua devoção” (HUME, 1999, p.69). É por isso também que a Bíblia Sagrada é tão 

influente, já que se acredita que ela foi escrita por profetas, apóstolos e outras pessoas 

inspiradas pelo criador dos Céus e da Terra, isto é, entre ela e o Criador, há uma ligação, 

uma relação causal.  

Após mostrar que a semelhança, a contiguidade e a causalidade são princípios 

associativos de percepções e que a impressão transfere parte de sua força a ideia no 

processo de formação de crença, cabe-nos agora fazer duas observações sobre elas. 

A primeira ressalva diz respeito ao papel da crença no processo de transferência 

de força da impressão à ideia. Tanto nos exemplos da causalidade, quanto nos da 

contiguidade e da semelhança, a crença se fez presente previamente para que, não tanto a 

associação, mas a transferência de força da impressão, ocorra. No caso da fotografia, ela 

só transmite parte de sua força a ideia na associação porque se acreditava que o 

                                                           
13 É o caso das paixões e da imaginação, por exemplo, como veremos no próximo tópico desse capítulo. 



60 
 

fotografado realmente existe ou existiu. No caso da viagem, se não houvesse a crença de 

que o Arco do Triunfo e a Torre Eiffel se localizam em Paris, a associação não teria força. 

O mesmo vale para a Bíblia Sagrada, pois se o sujeito não acredita na divindade nem em 

sua inspiração divina, ela ou faz a mente convergir a Deus de maneira pouco influente ou 

nem mesmo estabelece essa relação. A crença tem que se fazer presente para que a 

transferência da força da impressão se dê, pois se não há crença na associação das 

percepções distintas, então uma não pode influenciar a outra. A nona sinfonia de 

Beethoven e uma luta de MMA, por exemplo, são coisas tão distintas quanto a prece e o 

milagre ou a fumaça e o fogo, o que as associa, ou não, são as experiências de conjunções 

constantes. Se a nona sinfonia não faz a mente, em geral, convergir à luta não é porque 

isso seja impossível, mas simplesmente porque essa crença não foi estabelecida, como foi 

o caso, mesmo que pouco confiável, da relação causal entre a prece e o milagre ou, em 

um nível de certeza maior, entre a fumaça e o fogo. Em outras palavras, se não se acredita 

em uma relação, seja por qual motivo for, a associação entre as duas percepções torna-se 

fraca ou inexistente.  

Desse modo, os três princípios de associação acima passam a ter influência a partir 

do momento em que a crença se faz presente. Quando não há crença, o que pode existir é 

uma associação frágil. Para quem não sabe que determinado som é causado por um certo 

instrumento musical, no momento em que apenas vê-lo ou ouvi-lo não irá associar os 

dois, porém se houvesse a crença previa, isto é, se soube-se que aquele instrumento 

produz um determinado som, a impressão de um ou outro avivaria a ideia do seu correlato. 

O mesmo vale para os outros dois princípios: semelhança e contiguidade.  

Porém, cabe a indagação: se a crença precisa se fazer presente para que a 

impressão transfira parte de sua força à ideia a ela relacionada, então como as primeiras 

crenças se estabelecem? Ademais, visto que as primeiras associações não são 

acompanhadas de crenças, como a impressão transfere sua força à ideia sobre a qual ainda 

não há crença? A resposta pode ser: por meio da experiência de conjunções constantes. 

À medida em que as associações vão se tornando habituais, suas forças também vão 

aumentando. A transferência de força da impressão não é uma condição sine qua non para 

a associação; ela é necessária, mas não é suficiente para gerar crença. A prova disso é que 

muita gente às vezes associa dois fatos estranhos e, no mesmo momento, se questiona 

sobre a legitimidade da relação. A partir disso, fica explicado que as associações não 



61 
 

precisam da crença para se estabelecer, mas, uma vez existindo a crença, a associação se 

dá de forma espontânea e forte. 

A segunda ressalva concerne ao ponto em que Hume afirma: “descobrimos pela 

experiência que a crença surge exclusivamente da causalidade, e que não somos capazes 

de fazer nenhuma inferência de um objeto a outro exceto quando estão conectados por 

essa relação” (HUME, 2009, p.137). Ora, se isto está certo, então é falsa a tese defendida 

aqui, a saber, que  

quando dois objetos estão conectados por uma dessas relações 

[semelhança ou contiguidade] e um deles está imediatamente presente 

à memória ou aos sentidos, a mente não apenas é levada a seu correlato 

pelo princípio de associação, mas, além disso, concebe-o com uma 

força e um vigor adicionais, graças à ação conjunta desses princípios e 

da impressão presente (HUME, 2009, p.137) 

Segue-se a resposta: tanto a contiguidade quanto a semelhança auxiliam na relação 

causal, fixando-a mais fortemente. Cabe agora fundamentar essa resposta. Para Hume, há 

dois sistemas de realidade, “o primeiro sistema é objeto da memória e dos sentidos; o 

segundo, do juízo” (HUME, 2009, p.138). O primeiro se resume às ideias e impressões 

da memória e dos sentidos que se sobressaem às meras ficções da imaginação, a mente, 

por outro lado, percebe que esse sistema está conectado ao segundo pela relação de causa 

e efeito que a determina a passar de um objeto a outro. Em outras palavras, enquanto o 

sistema da memória e dos sentidos é aquele de contato direto, o sistema de realidade do 

juízo é todo aquele não vivenciado diretamente pelos indivíduos, isto é, aquele que está 

fora do alcance da memória e dos sentidos, mas que seu conhecimento se dá unicamente 

por relatos ou outros meios indiretos. Por exemplo, a vida de Alexandre, o grande e o fim 

da biblioteca de Alexandria “não são senão ideias; entretanto, por sua força e ordem 

inflexível, derivadas... da relação de causa e efeito, distinguem-se das outras ideias, que 

são meramente fruto da imaginação” (HUME, 2009, p.139). Dessa forma, “se o objeto 

contíguo e semelhante estiver compreendido nesse sistema de realidades [do juízo], não 

há dúvida de que essas duas relações irão auxiliar a de causa e efeito, fixando mais 

fortemente na imaginação a ideia relacionada” (HUME, 2009, p.139). 

Contiguidade e semelhança exercem efeito nos processos de formação de crenças, 

mas são bem inferiores quando comparados ao da causalidade. Na causalidade, para 

Hume, “o pensamento vê-se sempre determinado a passar da impressão a ideia sem 

escolha ou hesitação” (HUME, 2009, p.140). Já na contiguidade e na semelhança, isso 



62 
 

não ocorre. A mente não se vê obrigada a passar da impressão do aeroporto à ideia do 

avião (contiguidade) como se vê forçada a passar da impressão do comprovante de voo à 

ideia de viajar (causalidade). Mas claro que isso não significa que a contiguidade e a 

semelhança não exerçam qualquer influência. Sobre isso, diz Hume: “observou-se que os 

peregrinos que estiveram em Meca ou na Terra Santa se tornaram para sempre crentes 

mais fiéis e zelosos que aqueles que nunca tiveram tal oportunidade”. Como explicação 

para tal fato, ele completa “a ideia vívida dos lugares passa, por uma transição fácil, aos 

fatos que se supõem terem sido relacionados a ele por contiguidade, e, ao aumentar a 

vividez da concepção, aumenta também a crença” (HUME, 2009, p.141). Isto é, as 

impressões que tais lugares proporcionam avivam as ideias que se tinha deles e dos 

acontecimentos que dizem ter ocorrido ali. A contiguidade influi na medida em que ela 

aviva as ideias dos homens santos que andaram e fizeram história naquele espaço, pois, 

apesar de distante no tempo, o espaço é o mesmo. Isso vale para a semelhança. Nas 

relações causais, supõe-se que todo fogo queima, e a semelhança aqui se faz presente, 

pois é ela que reforça a crença de que não apenas aquele determinado fogo queimou, mas 

que todo os objetos semelhantes a ele também queimarão. A semelhança aqui é forte 

porque ela está acompanhada da causalidade. 

Posto tudo isso, cabe agora concluir que uma impressão transmite parte de sua 

força à ideia a ela relacionada, no processo de formação de crença; essa transmissão de 

força se dá, de forma natural, apenas pela contiguidade, semelhança e causalidade. 

Portanto, uma crença tem como causa natural apenas a contiguidade, a semelhança e a 

causalidade. 

Antes de passar ao próximo tópico, convém destacar inda uma ressalva feita por 

Falkenstein, para quem: 

Ideias podem variar na vivacidade e consequentemente as crenças 

podem variar na força, o mecanismo responsável por transmitir 

vivacidade da impressão presente ou memória são vários e esses 

mecanismos podem trabalhar de forma contraditória, as vezes 

induzindo à crenças conflitantes e, por vezes, atenuar os efeitos de 

modo a enfraquecer a força original da crença ou mesmo induzir uma 

suspensão dela. Além disso, enquanto alguns desses mecanismos são 

ativados involuntariamente como resultado da percepção, outros podem 

depender de um exercício deliberado ou intencional das faculdades 

mentais envolvidas na obtenção e processamento de percepção: 

memória, atenção e imaginação (Falkenstein, 1997, p. 32-3). 



63 
 

Há vários mecanismos de formação de crenças. Eles podem atuar de inúmeras 

formas. Por conseguinte, crenças podem ser formadas de múltiplos modos. Isto é, há 

causas intermediárias que auxiliam os princípios supracitados no processo de associação 

e, por consequência, de formação de crenças. Contiguidade, semelhança e causalidade 

são princípios necessários para explicar o processo associativo, mas não são suficientes 

para elucidar todo ele. Afinal, por que se acredita em determinada religião e não em outra? 

Por que algumas pessoas acreditam que determinado sistema político é melhor que outro? 

Aqui os princípios acima se fazem presentes, mas não são suficientes para explicar tais 

crenças. Dessa forma, vale uma investigação acerca dessas causas intermediárias que 

auxiliam no processo de formação de crença. 

 

2.3 Das várias causas da crença 

Neste tópico será aprofundado o problema da legitimidade das crenças mostrando 

que há inúmeras maneiras de estabelecê-la. Mostrar-se-á aqui que, além de as crenças não 

poderem atingir o nível de certeza do conhecimento ou da relação de ideias, elas ainda 

podem ser formadas nas circunstâncias mais banais e de maneira arbitrária, acarretando, 

pois, em sua ilegitimidade. Somar-se-ão às três causas já apresentas no tópico anterior, 

outras sete que concorrem no processo de formação das crenças. Elas não são as únicas, 

mas serão suficientes para o fim aqui proposto: mostrar como é fácil crenças ilegítimas 

se formarem. Segue-se, assim, o seguinte argumento: os mecanismos de formação de 

crença têm que ser criteriosos para se tornar confiáveis. Os vários mecanismos de 

formação das crenças a serem apresentados aqui, além de pouco confiáveis, se sobrepõe, 

frequentemente, e com certa facilidade, aos mais seguros; logo, as crenças resultantes dos 

mecanismos aqui apresentados serão poucas confiáveis. 

Hume não elenca de forma organizada e explícita os vários mecanismos de 

formação de crença como aqui serão expostos, por isso, as sete causas que serão 

apresentadas foram identificadas de passagens diversas de seu Tratado.  

O primeiro motivo que pode levar a crenças falsas é o costume ou o hábito. Apesar 

de ele ser o princípio que explica a tendência da mente de passar de um fato a outro (ou 

a crença nele), ele pode agir “antes que tenhamos tempo de refletir” (HUME, 2009, 

p.134). Isto, segundo Hume, significa que, “a experiência passada, da qual dependem 



64 
 

todos os raciocínios a respeito de causas e efeitos, pode atuar na mente de maneira tão 

insensível que passa despercebida” (HUME, 2009, p.133-4). Por exemplo, se alguém tem 

uma arma em casa e escuta um disparo e gritos é natural que a ideia de tragédia venha à 

mente. Assim, as ideias de alguém baleado e de morte tornam-se presentes quase que 

simultaneamente. Apesar de provável a associação, tudo pode ter passado tão somente de 

um disparo acidental sem vítimas. Vejamos um outro caso: alguém que é ameaçado de 

ser lançado ao mar e não sabe nadar. Aqui é natural que a ideias de afundar e de 

afogamento torne-se presente, pois “a ideia de afundar está tão intimamente conectada 

com a de água, e a ideia de se afogar com a de afundar, que a mente faz a transição sem 

o auxílio da memória” (HUME, 2009, p.134). No entanto, apesar de legítima, essa crença 

pode fazê-lo se afogar ainda mais rápido, pois pode (e normalmente o faz) deixá-lo 

desesperado dentro d´água tornando o corpo mais pesado, além de acelerar batimento 

cardíaco e, por conseguinte, exigir mais oxigênio. A explicação para essa precipitação do 

hábito se dá porque em alguns casos os fatos estão tão estreitamente ligados que a mente 

passa de um a outro sem se aperceber. Em todo caso, fica explícito que o hábito pode nos 

levar à formulação de crenças ilegítimas. Tais tipos de crenças são, como se supõe aqui, 

irrefletidas, já que elas se fazem presentes quase que inevitavelmente, e isso é o mesmo 

que dizer: o hábito age sem que se tenha tempo de refletir.  

Mas, se por um lado a falta de reflexão pode levar a erros, por outro, ela tampouco 

pode garantir acertos. Esse é o segundo motivo. O costume é o princípio que explica a 

tendência da mente de inferir um fato de outro ou, em outras palavras, o responsável pelas 

crenças. Uma crença é efeito de um hábito e este, por sua vez, das experiências de 

conjunções constantes. A partir disso, tem-se que as crenças nascem das experiências 

costumeiras. Portanto, uma crença tem que ter essa origem, mas segundo Hume “a 

reflexão pode produzir o costume de maneira oblíqua e artificial” (HUME, 2009, p.135) 

e, sendo assim, pode gerar crenças ilegítimas. A mente em seus raciocínios causais, que, 

como vimos, dependem do hábito e das experiências passadas, em casos de conjunções 

firmes e uniformes entre causa e efeito, nunca se volta expressamente para a consideração 

de experiências passadas. Isso não traz grandes problemas, mas ela pode, em casos de 

eventos raros e inusitados, por meio da reflexão, auxiliar o hábito e a transição de ideias 

(Cf. HUME, 2009, p.135). Podemos apresentar como exemplo o de um químico que 

obtém um resultado com um único experimento. Ele pode gerar uma crença puramente 

acidental resultado da reflexão que parte da máxima segundo a qual “objetos semelhantes, 



65 
 

em circunstâncias semelhantes, produzirão sempre efeitos semelhantes” (HUME, 2009, 

p.135). Mas sabemos que nenhum químico sério dará credibilidade a uma pesquisa tendo 

apenas um único experimento. Todavia, se isso parece claro para um cientista o mesmo 

não ocorre na vida corrente do sujeito comum em que esse tipo de inferência é frequente.   

Pode-se objetar que é absurdo supor que a reflexão leve a erros, pois é exatamente 

ela que os corrige. Mas só parece, afinal são incontáveis os casos em que o raciocínio 

pode nos conduzir a enganos, sobretudo, quando se trata de uma reflexão sem o auxílio 

da experiência, uma reflexão, por assim dizer, cega. Ela pode, partindo de algumas 

certezas prévias, como visto, se precipitar e, assim, levar a erros. Uma das causas que 

podem influenciar nesse ponto é o próximo motivo: a educação.  

Sobre isso, diz Hume: “embora a educação seja repudiada pela filosofia, por ser 

considerada uma base falaciosa de assentimento a qualquer opinião” (HUME, 2009, 

p.148) ela se afigura importante no mundo e, muitas vezes, pode prevalecer sobre a 

experiência. Entenda-se aqui a educação em seu sensu lato como o somatório de todos os 

ensinamentos passados de geração em geração. Aqui muitas informações podem ser 

transmitidas de forma imprecisas, erradas e até mesmo com o intuito de enganar. É o caso, 

por exemplo, de algum relato histórico que pode ser repassado de forma imprecisa e/ou 

completamente errada, bem como contos supersticiosos que, além de errados, podem ter 

o intuito de iludir as pessoas. A educação não só é uma fonte de crenças, como se sobrepõe 

a quase todas as outras principais causas, basta observar que a maior parte das crenças de 

um sujeito qualquer foi adquirida exatamente por ela. A partir da educação pode-se chegar 

a crenças sobre a história do mundo, tanto quanto receitas culinárias, por exemplo. Não 

cabe aqui questionar sua validade epistêmica, mas apenas notar que ela é uma fonte de 

formação e transferência de crenças. E “embora a experiência seja o verdadeiro critério 

deste, bem como de todos os outros juízos, raramente nos guiamos inteiramente por ela” 

(HUME, 2009, p.143), principalmente os homens comuns, mormente, crédulos em 

demasia. Isso leva à quarta fonte de crenças falsas.  

A credulidade, isto é, “uma fé demasiadamente fácil no testemunho alheio” 

(HUME, 2009, p.143) é uma fraqueza manifesta na natureza humana, afirma Hume. Os 

homens, em geral, tendem a confiar nos relatos de seus amigos, parentes, professores, 

líderes além dos noticiários. Mas não só para assuntos relativamente comuns, pois até 

mesmo em “caso de aparições, encantamentos e prodígios, por mais contrários que sejam 



66 
 

à experiência e à observação diária” (HUME, 2009, p.143) os homens são, em geral, 

propensos a acreditar em tais relatos. Ninguém vive duvidando de tudo que ouve de seus 

interlocutores, nem mesmo daqueles que fazem da mentira seu ofício não se desconfia o 

tempo todo. Essa propensão da natureza humana fica ainda mais em evidência quando os 

relatos vêm de alguém por quem se tem estima e confiança. Se um cientista afirma que 

determinado fato é comprovado cientificamente é quase que inevitável se acreditar nele, 

pois essa afirmação tem tanta força que, em muitos casos, até se dispensa a experiência. 

Esse é o caso, por exemplo, de afirmações como: o Bóson de Higgs foi detectado ou que 

existem bilhões de sinapses no cérebro. Assim, da mesma forma que os homens são 

crédulos em relação aos cientistas, são frequentemente ainda mais em relação aos seus 

líderes espirituais. Nesses casos, Hume explica que 

as palavras ou discursos dos outros têm uma estreita conexão com certas 

ideias existentes em suas mentes; e essas ideias também têm uma 

conexão com os fatos ou objetos que representam. Esta última conexão 

é em geral muito superestimada, e induz os assentimentos além do que 

seria justificável pela experiência (HUME, 2009, p.143). 

Posto isso, não resta dúvidas que a credulidade é um dos motivos pelos quais 

crenças ilegítimas podem e são facilmente adquiridas. Mas não obstante isso, a 

credulidade pode ser agravada ainda pelas paixões, pois uma pessoa “é crédula em relação 

a tudo que alimenta sua paixão dominante” (HUME, 2009, p.150). Isso é facilmente 

observado no dia a dia. Assim, por exemplo, um religioso acredita de pronto em qualquer 

relato milagroso, um medroso em qualquer aviso de perigo. Além disso, qualquer relato 

mais eloquente e extraordinário tende a ser aceito por muitos, pois, segundo Hume, “o 

espanto inicial que naturalmente acompanha seus relatos fantásticos se espalha por toda 

a alma, e vivifica e anima a ideia a tal ponto que acaba por torná-la semelhante às 

inferências que extraímos da experiência” (HUME, 2009, p.151), sobretudo quando elas 

se encontram em harmonia com outras crenças prévias e quando despertam paixões. 

Hume explica isso da seguinte forma: assim como as crenças têm por efeito “elevar uma 

mera ideia a uma posição de igualdade com relação às impressões, e conferir-lhe 

influência semelhante sobre as paixões” (HUME, 2009, p.150), estas podem, por sua vez, 

avivar as ideias, levando ao surgimento de crenças (Cf. HUME, 2009, p.150). Dito de 

outro modo, da mesma forma que uma crença influi nas paixões (a crença em uma 

sociedade sem classes e propriedades privada traz à tona tanto os sentimentos de alegria 

e esperança quanto o de medo e aversão) uma paixão pode excitar crenças (o amor à 



67 
 

verdade faz com que muitos acreditem que tudo o que eles amam seja verdade). Alimentar 

a paixão dominante é uma boa maneira de fixar uma crença e mais, talvez, seja a única14. 

Ademais, convém perguntar, como acreditar em algo sobre o qual se é indiferente? Se 

uma ideia desperta sentimentos de temor ou esperança, tristeza ou alegria, ela só o faz por 

ser crença, haja vista que se não se acreditasse nela, ela não despertaria tais sentimentos 

e, por conseguinte, jamais seria uma crença (Cf. HUME, 2009, p.450). Essa influência 

mútua se dá pela transferência de força da impressão à ideia, pois, como visto no tópico 

precedente, uma impressão associa-se a uma ideia, transferindo-lhe parte de sua força, e 

esta ideia, por sua vez, está conectada a outras percepções (sentimentos, emoções) que se 

tornam presentes –, por exemplo, o retrato de um amigo ausente faz a mente convergir ao 

retratado despertando também os sentimentos a ele associados.  

A sexta causa é a imaginação. Diz Hume, “a crença dá vigor à imaginação, mas 

uma imaginação vigorosa e forte é, dentre todos os dons, o mais apropriado para produzir 

crença e autoridade” (HUME, 2009, p.153). Isso fica muito claro nas crianças que 

acreditam quase que em tudo que sua agitada imaginação produz. Porém, isso não 

acontece somente com as crianças, já que todos os homens estão sujeitos a se deixar levar 

pelas ideias oriundas da imaginação, basta que elas tenham certa consistência e forma. 

Um exemplo é a ideia do paraíso religioso, pois, até que se prove o contrário, ninguém 

nunca esteve lá, porém muitos o descrevem e acreditam em sua existência. Outro exemplo 

mais banal refere-se ao planejamento de algo, uma vez que, nesse processo, a imaginação 

pode criar situações que deixam a mente ainda mais crente de que vai tudo acontecer de 

acordo com o imaginado (seja bom ou ruim). Isso se explica porque “a vividez produzida 

pela fantasia é, em muitos casos, maior do que a resultante do costume e da experiência” 

(HUME, 2009, p.153)15. A crença se baseia nessa concepção superior da ideia e quando 

                                                           
14 Hume chega a dizer que: “a dúvida ou a suspeita gera perplexidade em seu entendimento, bloqueia sua 
paixão e interrompe sua ação” (HUME, 1999, p.151). Isto é, as crenças estão sujeitas aos sentimentos de 
dor e de prazer, ou melhor, às paixões. Crença (ideia), quando nova, se for contrária a outras pré-
existentes, traz dor, desconforto, se for favorável, traz prazer e isto pode ser determinante em sua 
aceitação. 
15 Tem-se aqui um problema: como fica a definição preliminar de que “a crença é algo sentido pela mente, 
que permite distinguir as ideias do juízo das ficções da imaginação” (HUME, 2009, p.127)? A reposta 
parece estar na seguinte passagem, na qual diz Hume: “quando a imaginação, em virtude de alguma 
fermentação extraordinária do sangue e dos espíritos animais, adquire uma vivacidade grande a ponto de 
desordenar todos os seus poderes e faculdades, não há como distinguir entre verdade e falsidade. Toda 
vã ficção ou ideia, tendo a mesma influência que as impressões da memória ou as conclusões do juízo, é 
recebida em pé de igualdade com estas, e age com igual força sobre as paixões. Agora não há mais 
necessidade de uma impressão presente e uma transição habitual para avivar as ideias. Qualquer quimera 
do cérebro é tão viva e intensa quanto as inferências que antes honrávamos com o nome de conclusões 



68 
 

essa força advém da imaginação e não da experiência de conjunções constantes, têm-se 

também, sejam elas legítimas ou não, crenças. Vale relembrar aqui que a impressão 

transmite parte de sua força à ideia, pelos três princípios de associação, tornando-a em 

crença. No entanto, “este não é caso na imaginação, onde tudo o que acontece é que as 

ideias ocorrem em certa cadeia, e nenhuma impressão está presente para refletir 

vivacidade nelas [ideias]” (Falkenstein, 1997, p.39). Isto é, no caso das crenças oriundas 

da imaginação, a impressão pode faz-se ausente e, mesmo assim, a crença pode ser 

gerada.  

Por fim, a sétima e última causa aqui apresentada que pode gerar crenças. Que a 

conjunção constante seja a principal fonte de formação de crença já está estabelecido, 

mas não é menos verdade que quando uma mera ideia isolada aparece com frequência à 

mente, “ela deve gradualmente adquirir força e facilidade; e, por sua forte influência... 

distingue-se de toda ideia nova e inusitada” (HUME, 2009, p.146) e, por conseguinte, 

torna-se uma crença. Isso talvez explique porque muitas pessoas que acreditam em 

objetos voadores não identificados (OVNIs), sempre os identificam no céu ao ver algo 

que não consegue identificá-lo; o mesmo vale para quem acredita na intervenção divina, 

pois sempre que algo de pouca probabilidade acontece (e que traz consigo algo 

considerado bom) é considerado milagre16. As ideias de OVNIs e milagre, por estarem 

presentes com frequência na mente de muitas pessoas, acabam por adquirir, por isso, força 

e assumem o lugar de outras ideias que, mesmo sendo mais plausíveis, são novas e 

inusitadas. Um dos motivos que justificam isso é que, apesar de uma ideia ter uma 

impressão correspondente, ela pode, no entanto, assumir o papel de uma impressão no 

caso em que se acredita em determinada ideia (milagre, por exemplo), mas não se lembra 

de sua impressão (Deus). Dessa forma, tem-se mais uma causa para formação de crenças 

ilegítimas, tendo em visto que ideias oriundas da loucura ou doenças ou da imaginação 

novelesca podem ser produzidas ou avivadas por essa causa, isto é, ideias sem impressões 

                                                           
acerca de questões de fato; às vezes tão viva e intensa quanto as próprias impressões presentes dos 
sentidos” (HUME, 2009, p.154). Dessa forma, quando a imaginação torna a vividez de suas ideias maior 
ou igual àquelas oriundas da experiência, não há como distinguir crenças de vãs ficções, e isso ocorre 
quando a imaginação se encontra alterada por alguma causa, mormente, fisiológica. Do contrário, não há 
como confundir crenças de ficções, pois as primeiras serão sempre mais fortes, influentes e estáveis do 
que as segundas e, além disso, se concebe um fato “diferentemente daquela [sensação] que acompanha 
os meros devaneios da imaginação” (HUME, 2009, p.662).  
16 O último tópico dessa dissertação tratará de forma mais pormenorizada do tema dos milagres. 



69 
 

correspondentes podem ser avivadas por alguma agitação ou anomalia da mente.17 “Aqui, 

nenhuma associação com algum outro objeto ou transferência de vivacidade de uma 

impressão desse objeto para a ideia está sendo prevista. A mera repetição da ideia serve 

para animar ela [crença]” (Falkenstein, 1997, p.40). 

Como visto, as sete causas acima indicadas, podem, isoladamente, estabelecer 

crenças, tornando o problema da legitimidade cada vez mais difícil de ser resolvido, mas, 

não obstante toda essa problemática, tem-se ainda outro impasse: elas muito dificilmente 

atuam de forma isolada. O natural é que elas ocorram em conjuntos e de forma 

imperceptível. Uma crença pode ser passada pela educação, agravada pela precipitação 

do hábito e pela credulidade, além de ser aceita por estar em acordo com as paixões 

dominantes. As possibilidades são numerosas e, ao se multiplicarem, abrem espaço 

também para as mais variadas crenças, das mais banais às mais espúrias. Hume oferece 

um bom exemplo disso, ao apresentar o caso de alguém suspenso por uma gaiola de ferro 

no alto de uma grande torre. Assim, diz ele, “as circunstâncias da altura e da queda tem 

tal impacto sobre esse homem que sua influência não pode ser destruída pelas 

                                                           
17 Ficou uma questão no tópico anterior a ser respondia, a saber: se os assuntos distantes e 
dessemelhantes com a vida sensível, como são comuns em matéria de religião, não produzem crenças 
por esse motivo, então como se explica o comportamento de muitos religiosos que, pelo menos 
aparentemente e com alguma frequência, agem de acordo com o que dizem crer? A resposta parece ser 
essa: a completa falta de semelhança de determinadas crenças com a vida diária é, talvez, exatamente o 
motivo pelo qual eles buscam, a todo momento, avivarem tais crenças das mais variadas formas: indo às 
cerimônias religiosas, fazendo ritos, rezando, lendo os livros sagrados, escutando hinos, se cercando de 
imagens, usando símbolos como colar, pulseiras, brincos, enfim, buscando nunca se afastar daquilo que 
acreditam ser onipresente. Além disso, muitos dos sete motivos acima apresentados ajudam a explicar 
tal comportamento, sobretudo a credulidade, a educação, a imaginação e a paixão, essas quatro causas 
juntamente com a contiguidade podem avivar, mesmo que temporariamente, as ideias com quase 
nenhuma semelhança com a vida presente, tornando-as no que se pode chamar de crenças. Hume não 
considera a crença religiosa uma crença de fato, isso pelo mesmo motivo da poesia, pois a vividez 
produzida por ela “nunca tem a mesma sensação que a vividez que surge na mente ao raciocinarmos” até 
mesmo comparando um raciocínio feito “com base no grau mais baixo de probabilidade. A mente 
distingue facilmente entre os dois tipos de vividez”. O mesmo ocorre nas paixões despertadas pela poesia, 
elas são sentidas de formas diferentes “uma paixão que na vida real é desagradável pode proporcionar 
uma grande deleite numa tragédia ou num poema épico” (HUME, 2009, p.154). Em ambos os casos, 
poesia e religião, as crenças produzidas não têm a mesma natureza daquelas oriundas do costume e da 
experiência. Sobre isso Lívia complementa fazendo alguns paralelos: “como a loucura, a religião confunde 
os limites entre a fantasia e a realidade. Diferentemente de poemas e romances, a força retórica tem, por 
vezes, o poder de elevá-la ao mesmo nível que o das crenças prováveis. E, diferentemente do sono e da 
febre, a confusão é duradoura e não se explica de todo por referência a um estado fisiológico. A vividez 
das ideias religiosas parece oscilar entre a loucura e a poesia, ou entre crença e descrença. Com 
frequência, ela se estabiliza em um estádio intermediário” (2011, p.525). Não se pretende aqui abarcar 
toda a problemática que o tema suscita, dessa forma, visto a abrangência do tema e sua complexidade, 
deixar-se-á para aprofundá-lo em um trabalho futuro, visto esse não ser o objetivo central dessa 
dissertação.  
 



70 
 

circunstâncias contrárias da sustentação e da solidez, que, entretanto, deveriam dar a ele 

uma perfeita segurança”. Isso se explica, segundo Hume, porque 

A imaginação se deixa levar por seu objeto [altura e queda] e desperta 

uma paixão [medo] proporcional a este [altura e queda]. A paixão incide 

novamente sobre a imaginação e aviva a ideia [de queda]. Essas ideias 

vívidas exerce uma nova influência sobre a paixão, aumentando sua 

força e violência. Dessa maneira, a fantasia e os afetos, sustentando-se 

mutuamente, fazem que todo o conjunto tenha uma grande influência 

sobre ele [a pessoa] (HUME, 2009, p.182). 

Esse exemplo deixa claro como a imaginação e a paixão podem influir na 

causalidade e, dessa forma, não apenas formar crenças, mas torná-las influentes. É desde 

modo que as outras causas acima podem, juntas, formar crenças. 

Além dessas causas acima, há ainda três causas apresentadas no tópico precedente 

(semelhança, contiguidade e causalidade). Dessa forma, “há potencialmente três tipos 

distintos de mecanismo associativo de formação de crença” (Falkenstein, 1997, p.34) 

tendo, assim, um total de dez causas que podem produzir crenças. Com certeza, elas não 

são as únicas, mas podem explicar grande parte dos mecanismos de formação de crenças. 

Convém esclarecer que nenhuma das dez causas agem de forma isolada, e da mesma 

forma que a contiguidade e a semelhança tornam a causalidade mais forte, esta pode se 

tornar mais influente a partir das demais causas. Por exemplo, é passada a informação de 

que o filho desaparecido foi visto com frequência em uma determinada praça. O pai ao 

se aproximar do lugar enche-se de esperança até encontrar um objeto no chão da praça 

que é atribuído ao filho. Esse caso envolve claramente pelo menos a credulidade, paixão, 

contiguidade, causalidade e semelhança que juntos tornam a crença quase que inevitável 

e mesmo “irrefutável”, isto é, a crença de que seu filho estava ali se estabelece e torna-se 

inquestionável. Esse é apenas um caso, mas basta analisar outros que se encontrará pelo 

menos uma dessas dez causas envolvendo a crença presente18. 

Posto isso, o problema da legitimidade da crença ganha relevo, pois, como vimos 

no primeiro capítulo dessa dissertação, a crença é algo completamente diferente do 

conhecimento e este é irredutível àquela. Dessa forma, a crença é epistemicamente 

inferior ao conhecimento, inferior no sentido de o conhecimento ser indubitável, 

                                                           
18 Em geral, as dez causas aqui apresentadas são catalizadores do hábito. Todas elas fazem com que o 
hábito se potencialize e, dessa forma, fique mais receptivo a todo tipo de experiências e, por conseguinte, 
as crenças oriundas delas.   



71 
 

demonstrável, enquanto a crença é apenas provável. Além disso, sabe-se agora que há 

inúmeros mecanismos de formação de crença e que nenhum por si só garantem qualquer 

grau de confiança à crença. Da mesma forma que a educação, por exemplo, pode repassar 

as ideias mais prováveis, ela também pode transmitir as ideias mais absurdas e o mesmo 

vale para as demais causas supracitadas.  

As crenças tornam-se agora cada vez menos confiáveis e tendo em vista o seu 

escopo que, como visto, se estende às mais variadas áreas – dos afazeres diários às 

ciências empíricas –, isso torna a questão completamente delicada. Estaria Hume 

propondo um anarquismo epistemológico defendendo que não há distinção entre crenças? 

Toda crença teria o mesmo valor epistêmico para ele? Não é difícil responder 

afirmativamente a essas perguntas, uma vez que parece evidente que uma crença para ser 

no mínimo confiável, tendo em vista sua própria natureza, tem que se originar de 

mecanismos criteriosos e confiáveis, o que não é o caso das causas acima elencadas que, 

além disso, ainda são influentes e se fazem presentes em maior ou menor número em 

qualquer crença. 

Essa problemática toda se instaura porque se confundem duas questões 

completamente diferentes. O objetivo desse tópico foi apenas o de mostrar os vários 

mecanismos de formação de crença. No entanto, essa questão suscita uma outra: a 

fragilidade epistêmica das crenças em razão das várias possibilidades delas se 

estabelecerem. Dessa forma, deve-se esclarecer a questão: uma coisa é a explicação de 

como as crenças se estabelecem, outra é como elas podem ser ditas legítimas. Falkenstein 

chega a dizer que “o projeto fundamental de Hume era o de explicar as causas que dão 

origem às crenças, não os motivos que as justifiquem” (1997, p.32). Independentemente 

de a educação ser considerada como uma base falaciosa de assentimento, ela, no entanto, 

prevalece no mundo e, dessa forma, não pode simplesmente ser negligenciada. O mesmo 

vale para as demais causas apresentadas nesse tópico: elas não fazem parte de uma teoria 

normativa da crença, isto é, elas não foram apresentadas para justificar crenças, pelo 

contrário, elas foram apresentadas para explicar esse processo e só depois ter meios para 

apontar sua legitimidade, ou não. Diz Morris sobre isso: “sua discussão sobre a crença 

parece também ir além da mera descrição, endossando alguns padrões de formação de 

crença enquanto condena outros” (MORRIS, 2006, p. 80). 



72 
 

Com efeito, no próximo capítulo mostraremos que os critérios que podem garantir 

legitimidade ou não às crenças se encontram fora das causas que as estabelecem e, antes 

disse, que existem categorias de crenças que podem ser ditas legítimas.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



73 
 

3   uma investigação acerca do conceito de prova 
 

3.1 Do estatuto da crença legítima 

Mostraremos neste capítulo que, para Hume, os raciocínios podem ter três níveis 

de certeza: conhecimento, prova e probabilidade. Analisaremos os três separadamente 

para mostrar quais deles podem assumir o estatuto da crença legítima, isto é, quais dos 

três níveis de certeza podem garantir um grau de exigência epistêmica elevado o 

suficiente para não apenas invalidar a tese de que todas as crenças são ilegítimas, mas 

principalmente que permita a possibilidade de crenças legítimas. Segue-se o argumento: 

a crença para ser dita legítima tem que estar livre de dúvidas e incertezas. Assim, tanto a 

probabilidade quanto o conhecimento não garantem esse critério à crença legítima; no 

primeiro caso por estar aquém e, no segundo, por não estar no escopo da crença. Logo, 

tendo apenas o conhecimento, a probabilidade e a prova como níveis de certeza nos 

raciocínios, conclui-se que as crenças só podem ser legítimas se obtiverem o estatuto da 

prova. 

Assim, começaremos pelo conhecimento e pela probabilidade mostrando como 

eles não podem conferir legitimidade às crenças, isto é, garantir crenças livres de 

incertezas. Posto isso, a prova resultará como resposta natural para a pergunta central 

desta dissertação: como são possíveis crenças legítimas? Portanto, as crenças poderão ser 

ditas legítimas se tiverem o estatuto de prova. 

Já foi visto no decorrer desta dissertação que conhecimento e crença são duas 

coisas completamente diferentes e irredutíveis: uma jamais pode se confundir com a 

outra, como, ademais, antes se supunha – o conhecimento como uma crença verdadeira e 

justificada. Para Hume, o conhecimento é “a certeza resultante da comparação de ideias” 

(HUME, 2009, p.157) e, dessa forma, é a priori e também demonstrativo, evidente, 

diferentemente do que ocorre com as crenças: probabilidade. Desse modo, nenhuma 

crença pode jamais atingir o mesmo nível epistêmico de certeza que o conhecimento tem. 

Por mais que uma crença seja fortemente embasada (ou legítima), ela nunca poderá atingir 

o grau de certeza de uma relação de ideia – conhecimento, segundo Hume. Dessa forma, 

por tudo que já foi discutido nesse trabalho, podemos, aqui, rapidamente excluir a 

possibilidade de a crença legítima adquirir estatuto de conhecimento.  



74 
 

Sendo assim, cabe agora fazer uma investigação pormenorizada da probabilidade, 

a segunda possibilidade de se mostrar como são possíveis crenças legítimas. Por 

probabilidade, Hume entende “a evidência que ainda se faz acompanhar de incerteza” 

(HUME, 2009, p.157). Além dessa definição (que será explicada mais à frente), Hume 

divide a probabilidade em dois tipos19, a primeira, “a que se funda no acaso”, e a segunda 

“aquela que é resultante de causas” (HUME, 2009, p.157). Analisar-se-á cada uma 

separadamente e, feito isso, a definição acima poderá ser esclarecida. O primeiro tipo de 

probabilidade é aquela fundada no acaso.  

Foi visto no primeiro tópico desta dissertação que os raciocínios causais se 

estabelecem, sobretudo, com a conjunção constante e de que não há fatos contraditórios. 

Dessa forma, qualquer fato é, prima facie, possível e a mente não tem qualquer razão, ou 

mesmo legitimidade, para escolher um em detrimento dos demais. Qualquer preferência 

a princípio é inteiramente arbitrária. No entanto, na medida em que se observa as várias 

conjunções constantes entre os fatos forma-se também a crença de que determinados fatos 

têm necessariamente determinados efeitos, e isso termina por eliminar aquela indiferença 

inicial: que qualquer fato poderia causar ou ser causa de qualquer outro, sem contradição. 

Em outras palavras, a mente, antes da experiência, se encontrava em estado de 

indiferença, mas, após, ela se sente determinada a passar das causas aos efeitos habituais. 

Tanto é assim que quando algum fato se faz presente, ele faz convergir à mente o seu 

correlato, de tal forma que se isso não acontecesse, ela buscaria imediatamente uma 

explicação (causa, motivo) para tal imprevisto ao invés de supor e aceita que o ocorrido 

foi fruto do puro acaso, isto é, que não teve qualquer causa determinada. Eis a 

probabilidade fundada no acaso: deixar “a mente em seu estado original de indiferença” 

                                                           
19Limitar-nos-emos aqui a mostrar os dois tipos de probabilidade filosófica, deixando de lado as 
probabilidades não filosóficas. Estas últimas são assim chamadas por não serem aceitas pelos filósofos. 
As probabilidades não filosóficas podem ser resumidas às causas apresentadas no tópico do capítulo 
anterior “as várias causas das crenças”; em outras palavras, esse tipo de probabilidade é responsável por 
crenças, mas não garantem legitimidade a elas. No entanto, vale aqui citar um caso desse tipo de 
probabilidade que é a derivada de regras gerais. Há dois tipos de regras gerais, uma que ele recomenda 
que julguemos nossos raciocínios causais e outra “que apressadamente formamos para nós mesmos, e 
que são a fonte daquilo que denominamos propriamente preconceito” (HUME, 2009, p.179). Essa última 
regra influencia nossos julgamentos, mesmo quando são contrárias à experiência, pois elas são formadas 
pelo hábito e pela experiência e apesar de o hábito perder força a cada experiência contrária, é raro as 
vezes que ele é destruído, principalmente, quando circunstâncias importantes permanecem iguais (Cf. 
HUME, 2009, p.180). Dessa forma, Hume diz que há duas espécies de regras gerais, a primeira pode ser 
tomada como fonte de preconceitos, enquanto a outra pode servir para julgarmos nossos raciocínios 
sobre causa e efeito. Esses dois tipos de regras gerais se opõem, e a primeira, diz ele, costuma guiar o 
vulgo, já a segunda, os homens avisados (Cf. HUME, 2009, p.183). Essa última será analisada no próximo 
tópico. 



75 
 

(HUME, 2009, p.158). Quando a mente não se vê determinada a passar da causa a um 

efeito e vice-versa, tem-se aí uma indiferença, pois o acaso não é nada mais do que a 

negação de causas. Este é, pois, o primeiro tipo de probabilidade, mas antes de analisá-la 

mais a fundo, faz-se necessário esclarecer o conceito de acaso usado por Hume. 

Para Hume, “o acaso em si mesmo não é nada de real e, propriamente falando, é 

somente a negação de uma causa, sua influência sobre a mente é contrária à da 

causalidade” (HUME, 2009, p.158). O acaso é somente a negação de uma causa porque 

se algo acontecesse por acaso, ele não teria nada que o determinasse, isto é, tal fenômeno 

não teria qualquer causa. Ora, tanto é assim que, supondo o contrário (que há uma causa 

para aquilo que acontece ao acaso), estar-se-ia afirmando que aquilo que não tem causa, 

na verdade, tem causa e, sendo assim, qual seria a diferença entre um e outro? Dessa 

forma, tem-se que, se o acaso fosse algo real, ele seria contrário ao que é causado, já que, 

supor um, elimina o outro. Mas por quê? Além da explicação acima, há também a 

suposição de que todas as causas são necessárias. Primeiro porque, se não fosse assim, 

estar-se-ia supondo que apenas algumas causas são necessárias enquanto outras, não. 

Porém, como visto, só há uma ideia de causa e ela supõe a conexão necessária. Segundo 

porque é completamente impraticável definir uma causa sem compreender, como 

elemento da definição, a conexão necessária (Cf. HUME, 1999, p.101). É por isso que 

Hume afirma: “admite-se universalmente que nada existe sem uma causa de sua 

existência e que a palavra ‘acaso’, se examinada com cuidado, é puramente negativa e 

não designa nenhuma força real que exista em qualquer lugar da natureza” (HUME, 1999, 

p.100). Por esse motivo, sua influência é contrária à da causalidade na mente, pois a 

causalidade determina a mente a passar de um fato a outro, já que um fato conhecido 

determina a mente a passar a seu efeito habitual. Isso não aconteceria no acaso porque 

nele não há nada determinante; nele tudo pode acontecer, até mesmo nada: “faz parte de 

sua essência deixar a imaginação inteiramente indiferente para considerar a existência ou 

a inexistência daquele objeto que é visto como contingente” (HUME, 2009, p.158).  

Dito isso, tem-se agora como analisar de forma mais cuidadosa a ideia de 

probabilidade fundada no acaso. Ademais, ela pode ser entendida como aquela condição 

prévia à experiência em que o fato observado é completamente estranho e inusitado, o 

que a torna possível ter qualquer efeito ou mesmo nenhum e também qualquer uma dessas 

possibilidades é indiferente a quem a observa. Se qualquer objeto novo e singular for 

apresentado a alguém para que ele se pronuncie sobre qual efeito resultará desse objeto, 



76 
 

de que maneira esse sujeito deveria proceder? O natural é que haja uma total indiferença. 

Se for afirmada a superioridade de uma probabilidade em detrimento das demais, a mente 

deve supor também que há algo o determinando e isso é o mesmo que supor uma causa 

onde não foi percebida qualquer causa e, por conseguinte, isso acabaria com o acaso. 

“Uma indiferença perfeita e total é essencial ao acaso, e uma indiferença total jamais pode 

ser em si mesma superior ou inferior a outra” (HUME, 2009, p.158). Para não ficar na 

esfera da abstração, convém apresentar o mesmo exemplo utilizado por Hume. 

Como não é provável que alguém seja lançado ao mundo com todas suas 

faculdades intelectivas perfeitas, sem que tenha qualquer experiência dele, como supôs 

Hume, então devemos analisar outro exemplo mais simples utilizado por ele para explicar 

seu argumento, para tal, basta “contemplar um único dado para compreender uma das 

mais curiosas operações do entendimento” (HUME, 2009, p.161). Um dado comum tem 

seus seis lados com figuras distintas em cada que, ao ser lançado, é impossível que ele 

caia com mais de uma face voltada para cima. As seis faces são incompatíveis entre si e 

todos os lados têm as mesmas chances de se revelarem e nenhum é mais provável que 

outro. O resultado disso é uma completa indiferença, a mesma que Hume diz ser inerente 

à probabilidade ao acaso. Assim, a mente não tem bons motivos para acreditar que um 

dos lados é mais provável de se manifestar. Mesmo que acredite nisso, os motivos serão 

puramente arbitrários e nada, a não ser a probabilidade, que é de um para seis em um 

lance, poderia explicar o fortuito acerto. Ademais, supor um dos lados como preferido é 

também supor uma causa para isso, isto é, acreditar que há algo que o fará cair com 

determinado lado virado para cima. Essa tendência, no entanto, é arbitrária e o natural é 

a completa indiferença sobre o resultado do evento. A explicação para isso, segundo 

Hume é: a mente, ao percorrer todas as chances, percebe que “a parcela de força que recai 

sobre uma [chance] não é maior que aquela correspondente a sua proporção com o resto. 

É dessa maneira que... a vividez do pensamento, resultante das causas, divide-se e se 

fragmenta entre as chances com elas entrelaçadas” (HUME, 2009, p.162) gerando, assim, 

a indiferença essencial ao acaso. 

Esse exemplo mostra como o acaso e a causalidade são opostos e que é impossível 

conceber “a combinação de chances requeridas para tornar uma chance superior a outra, 

sem supor uma mistura de causas entre as chances e a conjunção de uma necessidade em 

alguns pontos particulares com uma total indiferença em outros” (HUME, 2009, p.158), 

isto é, para se decidir sobre um caso qualquer é preciso tanto que haja necessidade ou 



77 
 

causas como indiferença ou acaso. Ainda recorrendo ao exemplo do dado, para se supor 

um lado como preferível em detrimento dos demais, tem-se que supor os restantes como 

indiferentes, do contrário não teria como se decidir sobre um. Dito de forma mais simples, 

se um fato é tido como mais provável que outro é porque o outro ou os outros parecem 

indiferentes. Tanto é assim que se um dado tiver quatro faces marcadas com uma mesma 

figura e as outras duas com outras distintas, a mente tende mais a acreditar que o dado 

cairá com uma das quatro figuras iguais e não com uma das duas outras. E quanto maior 

for os lados iguais no dado, mais forte se torna a crença e menor a indiferença. É a isso 

que Hume chama de “uma combinação superior de chances” (HUME, 2009, p.159). 

Por conseguinte, temos até aqui três pontos: “que o acaso é meramente a negação 

de uma causa, e produz uma total indiferença na mente; que uma negação de uma causa 

e uma indiferença total nunca pode ser superior a outras; e que, para fundamentar um 

raciocínio, é preciso haver sempre uma mistura de causas entre as chances” (HUME, 

2009, p.159). Tendo assim apresentado a probabilidade fundada no acaso, cabe agora 

apresentar a probabilidade de causas, para, em seguida, sabermos se a probabilidade pode 

garantir o estatuto da crença legítima. 

A probabilidade de causas, diferentemente da fundada no acaso, não supõe que a 

incerteza da causa seja atribuída ao acaso, mas sim a uma contrariedade secreta de causas 

contrárias. Isto é, as incertezas que acompanham um ou outro caso podem ser geradas por 

uma contrariedade secreta de causas contrárias e não por contingência presente nas causas 

ou pelo acaso. Dito de outra forma, quando um determinado fato usual deixa, em alguma 

ocasião, de ocorrer, a explicação, a partir da probabilidade de causas, é dada por um 

impedimento ou pelas causas contrárias que o impediu.  

Indagamos: quando uma máquina ora funciona ora não, atribui-se essa oscilação 

a causas desconhecidas ou à existência de contingência nas causas? Antes da experiência 

é impossível saber. Somente com ela um investigador mais criterioso descobre indícios 

que apontam para a existência de causas contrárias, isto é, de motivos para tal ocorrido, 

ou como diz Hume “pela observação de vários casos análogos, os filósofos formam a 

máxima de que a conexão entre todas as causas e efeitos é igualmente necessária, e que 

sua aparente incerteza em alguns casos procede da oposição secreta de causas contrárias” 

(HUME, 2009, p.165); já um investigador relapso conclui que a oscilação é inerente ao 

objeto ou que há causas contingentes. A partir disso, podemos resumir a probabilidade de 



78 
 

causas da seguinte forma: quando um determinado fato se torna objeto de incertezas, esta 

insegurança decorre de causas contrárias e não do acaso ou de causas contingentes. Isso 

se dá porque “uma observação frequentemente se mostra contrária a outra, e as causas e 

efeitos nem sempre se seguem na mesma ordem que mostraram em nossa experiência 

anterior” por este motivo, conclui Hume “somos obrigados a modificar nosso raciocínio 

de acordo com essa incerteza e a levar em consideração a contrariedade dos 

acontecimentos” (HUME, 2009, p.164). Em outras palavras, a probabilidade de causas 

não é outra coisa senão a investigação acerca da identificação de causas prováveis ou 

ainda a incerteza de um fato é decorrente da existência de causas contrárias. Sabendo 

disso, a questão que se anuncia consiste em saber a natureza da contrariedade.  

A contrariedade surge exatamente das observações de experiências passadas, pois 

como os raciocínios causais são fundados no hábito, que é um instinto sensível à 

repetição, eles só podem ter a força das experiências observadas. Tendo em vista tais 

incertas, o hábito só pode gerar crenças hesitantes quanto ao futuro. Se no passado os 

fatos se mostraram incertos devido a acontecimentos duvidosos, as crenças resultantes 

daí só podem ser fracas. Tanto é assim que quando dois fatos distintos se encontram em 

conjunção constante e frequentes, a crença que surge daí é forte e certa e deixa pouco 

espaço para dúvidas. Ademais, como vimos, são essas experiências passadas que nos 

fazem criar uma expectativa para o futuro, isto é, nossos raciocínios causais ou crenças 

causais oriundos de experiências pretéritas são lançados para o futuro. Ao tomarem o 

passado um padrão para o futuro, tanto as crenças incertas quanto as certas fazem-se 

presentes. Dessa forma, Hume diz, 

é evidente que, quando um objeto se faz acompanhar de efeitos 

contrários, nosso juízo se baseia apenas em nossa experiência passada, 

e sempre consideramos possíveis os efeitos que observamos terem se 

seguido desse objeto. E assim como a experiência passada regula nosso 

juízo sobre a possibilidade desses efeitos, regula igualmente o juízo 

sobre a sua probabilidade. É sempre o efeito mais comum que 

consideramos como o mais provável (HUME, 2009, p.166). 

 Posto isso, cabe agora explicar os motivos que nos levam a tomar o passado padrão 

para o futuro e também como que formamos um único juízo de uma contrariedade de 

acontecimentos passados.  

No primeiro caso, já foi visto que a determinação de fazer do passado um padrão 

para o futuro, ou de passar do conhecido ao desconhecido, não se baseia na razão, mas 



79 
 

sim no instinto do hábito. Sendo assim, cabe explicar como, a partir de vários casos 

passados, formamos um único juízo a respeito deles. A questão é: quando observamos 

dois fatos distintos em conjunção frequente, de que maneira tornamos cada uma dessas 

experiências uma imagem única (crença), sobretudo quando se observa também “falhas” 

nessas conjunções? Enfim, de que maneira essa imagem se forma a partir de experiências 

concordantes e opostas? Quanto à concordância, Hume oferece duas possibilidades, 

primeira: “a imagem do objeto ocasionada pela transferência de cada experiência 

conserva-se isolada, e somente o número de imagens se multiplica”; a segunda diz “que 

ela se funde com outras imagens similares e correspondentes, dando-lhes um grau 

superior de força e vividez” (HUME, 2009, p.171). Ele desconsidera a primeira por dois 

motivos: primeiro, quando uma determinada crença (imagem única) se estabelece, ela é 

única e não várias crenças semelhantes conservadas isoladamente, isto é, não é cada 

conjunção uma crença fraca e isolada que se junta às demais para formar uma crença 

maior, pelo contrário, uma conjunção frequente entre dois fatos gera uma única crença. 

O segundo ponto é decorrente do primeiro, pois, segundo Hume, se houvesse essa miríade 

de crenças semelhantes isoladas, elas “apenas distrairiam a mente e, em muitos casos, 

seriam numerosas demais para serem compreendidas distintamente por uma mente finita” 

(HUME, 2009, p.171). Em decorrência disso, a crença formada pela concordância tem 

como explicação não a multiplicidade de imagens similares, mas sim a união de cada 

imagem singular umas com as outras, tornando-se mais fortes e vívidas. Dito de outra 

forma, cada observação de um mesmo caso não gera uma nova imagem, mas “cada nova 

experiência é como uma nova pincelada, que confere às cores uma vividez adicional, sem 

multiplicar ou ampliar a figura” (HUME, 2009, p.168). É desse modo que formamos uma 

imagem única a partir de experiências concordantes. Mas o que dizer quanto à 

observações contrárias? 

Acerca da oposição, isto é, quando dois fatos distintos ora encontram-se em união, 

ora não, a imagem (crença) se forma a partir da superioridade de um dos acontecimentos 

sobre o outro, pois sendo imagens contrárias (o fogo produzindo tanto calor quanto frio) 

incompatíveis entre si, e não podendo o objeto existir ao mesmo tempo ligado a ambas, a 

que se sobressair em maior número será também a mais forte, e mais, “a determinação 

que a mente sofre em direção à imagem superior possui apenas a força que resta após a 

subtração da inferior” (HUME, 2009, p.171). Esse ponto é extremamente importante para 

a compreensão do tema aqui exposto. Por isso, para melhor apresentá-lo, dividiremos a 



80 
 

questão em três premissas: primeira, para cada probabilidade há uma possibilidade 

contrária. Segunda, tanto essa possibilidade quanto a probabilidade são da mesma 

natureza. Terceiro, a crença que acompanha a probabilidade é um efeito composto. 

A primeira premissa é facilmente explicada. Se não houvesse uma possibilidade 

contrária à uma determinada probabilidade, ter-se-ia aqui uma certeza ou um 

conhecimento, pois, como visto, o conhecimento não admite contrariedade. Dessa forma, 

é inerente à probabilidade (ou às questões prováveis) a existência de possibilidades 

opostas. Isso acontece por causa da segunda premissa. 

Tanto a probabilidade quanto a possibilidade são de mesma natureza, pois, 

segundo Hume, “diferem apenas em número, mas não em gênero” (HUME, 2009, p.169). 

A superioridade no número de chances é o único fator apto a dar a um acontecimento 

contingente uma superioridade sobre o outro. Isto é, um fato incerto é descoberto pela 

experiência e enquanto esta não apresentar um número superior de chances de um caso 

em detrimento de outras possibilidades, a mente continuará indiferente (como visto na 

probabilidade fundada no acaso). Ademais, como diz Hume: “a possibilidade que entra 

em todo raciocínio desse tipo é composta de partes que são da mesma natureza, tanto 

entre si como em relação àquelas que compõem a probabilidade oposta” (HUME, 2009, 

p.169). Dito de forma mais simples, um fato possível é composto de chances, tanto 

concordantes quanto discordantes. É por isso, pois, que a probabilidade e a possibilidade 

possuem uma mesma natureza. 

A terceira premissa é decorrente da segunda e diz: a crença que acompanha a 

probabilidade é um efeito composto. Trata-se aqui das chances que compõem a crença 

em uma probabilidade. Como visto no exemplo da probabilidade fundada no acaso, 

acredita-se com mais facilidade que o dado cairá com um dos quatro lados que tem a 

mesma figura impressa virada para cima do que com um dos outros dois lados, isto é, a 

crença se forma como consequência das experiências passadas que formam uma imagem 

única a partir das chances superiores que também são concordantes entre si. Quanto maior 

é o número de figuras iguais no dado, maior se torna o efeito: a crença. Dito de outra 

forma, “como a crença que depositamos em um acontecimento aumenta ou diminui de 

acordo com o número de chances ou experiências passadas, ela deve ser considerada um 

efeito composto, cujas partes surgem... de um número proporcional de chances ou 

experiências” (HUME, 2009, p.169). 



81 
 

A partir dessas três premissas, podemos perguntar: como então decidir entre uma 

crença e outra? Isto é, quando uma crença e sua possiblidade oposta se fazem presentes, 

como a mente decide entre uma e outra já que ambas são da mesma natureza? A resposta 

é: a decisão ocorre quando uma imagem mais forte de uma das probabilidades se 

estabelece. Mas, como isso acontece? Ora, pelas razões acima indicadas: as chances são 

contrabalançadas e as superiores unem-se e produzem uma visão geral e mais forte em 

virtude exatamente do maior número de causas ou princípios dos quais deriva. Sobre isso, 

diz Hume: 

As partes componentes da probabilidade e da possibilidade, sendo 

semelhantes em sua natureza, devem produzir efeitos semelhantes; e a 

semelhança entre seus efeitos consiste em que cada um deles apresenta 

a imagem de um objeto particular. Mas, embora essas partes sejam 

semelhantes em sua natureza, são muito diferentes em sua quantidade e 

número; e essa diferença deve aparecer no efeito tanto quanto a 

similaridade. Ora, como a imagem que elas apresentam é, em ambos os 

casos, plena e integral, e como compreende o objeto em todas as suas 

partes, é impossível que haja qualquer diferença sob esse aspecto 

particular. Nada pode distinguir esses efeitos, a não ser uma vividez 

superior na probabilidade, resultante da concorrência de um número 

superior de imagens (HUME, 2009, p.170). 

Vimos que a probabilidade (seja a fundada no acaso, seja em causas) é definida 

como “a evidência que ainda se faz acompanhar de incerteza”. A partir disso, podemos 

indagar se o estatuto de probabilidade é o grau máximo que as crenças na epistemologia 

humeana podem atingir. Mas, será que as crenças legítimas que procuramos em Hume 

podem ser apenas evidências ainda incertas?  

A incerteza decorre de causas secretas e contrárias e de causas supérfluas. As 

causas secretas foram, como vimos, aquelas presentes na probabilidade de causas. Causas 

supérfluas são aquelas que se fazem presentes em determinados fatos, mas não são 

necessárias à produção de um efeito, isto é, fazem-se presentes, mas poderiam ser 

excluídas e nada mudaria no efeito. Não são, pois, essenciais20. Quando causas secretas 

e/ou supérflua tornam-se presentes, o objeto da crença torna-se também duvidoso e 

quanto maior for o número dessas causas, maior também será a dúvida decorrente desta 

experiência. Dessa forma, para quem, assim como Hume, parte do pressuposto de que 

todas as causas são necessárias, não pode haver crenças firmes e fortes sobre, por 

exemplo, o poder da cura espiritual, pois esta causa mostra-se, na maioria dos casos, falha 

                                                           
20 Isto será trabalhado com mais cuidado no próximo tópico. 



82 
 

e, ademais, os casos de supostos êxitos podem ser explicados por causas secretas e 

contrárias, isso porque se tal cura fosse o caso deveria também funcionar da mesma forma 

como os fármacos ou cirurgias tradicionais funcionam: com enorme grau  de resultados 

positivos (e os poucos insucessos podem e são explicados por causas contrárias 

conhecíveis), o que não é o caso da cura espiritual. A incerteza é inversamente 

proporcional ao número de experiências contrárias.  

Assim, a evidência que ainda se faz acompanhar de incerteza não pode ser o 

estatuto de crença legítima, porque, por exemplo, não parece razoável defender que 

crenças oriundas de estatísticas como aquelas presentes nas ciências sociais, humanas ou 

mesmo meteorológicas, por mais embasadas que sejam, possam ser mais confiáveis do 

que as crenças oriundas da física, por exemplo. Para deixar mais claro, crenças como: tal 

candidato vencerá a eleição ou a população terrestre aumentará em um bilhão em dez 

anos ou ainda que amanhã fará sol não podem ter o mesmo nível de certeza do que crenças 

como: todos os homens são mortais ou o sol nascerá amanhã ou respiramos oxigênio. 

Mas, por quê? Porque as primeiras crenças, por mais embasadas que possam ser, isto é, 

por mais evidências que se possa ter para sustentá-las, ainda serão insuficientes para 

garantir certezas, e isso acontece exatamente porque estão embasadas em causas secretas 

e contrárias ou ainda em causas supérfluas, o que não ocorre com as outras crenças. No 

caso da meteorologia, isso fica claro, pois a dificuldade de previsões corretas se dá devido 

aos milhares de fenômenos naturais que se misturam, anulam-se e ampliam-se nas mais 

variadas formas de fenômenos climáticos, isto é, a difícil identificação das causas, 

decorrente das várias experiências contrárias, determina o grau de incerteza dessa ciência. 

A pergunta então que se pode lançar é: mas, afinal, o que torna essas crenças diferentes?  

A resposta pode ser: há uma gradação no nível de certeza nas crenças causais que 

vai da mais frágeis às mais fortes. E isso se explica pelo hábito, pois “como o hábito que 

produz a associação nasce da conjunção frequente de objetos, ele deve atingir sua 

perfeição gradativamente, adquirindo mais força a cada caso observado” (HUME, 2009, 

p.163). Uma criança, por exemplo, que possui um hábito imperfeito, isto é, possui pouca 

ou nenhuma experiência do mundo, terá, quando for o caso, crenças frágeis, visto que 

estas terão como evidências apenas poucos casos observados que sirvam para avivar a 

ideia a ela relacionada. Ou ainda quando se trata de uma nova descoberta científica, 

quanto maior for o número de experimentos concordantes e menor ou, preferivelmente, 

nulo os casos contrários, mais forte será também o hábito e, por conseguinte, a crença daí 



83 
 

resultante e vice-versa. Isso significa que experiências uniformes tornam o hábito, por 

assim dizer, aperfeiçoado. 

Isso não parece algo difícil de aceitar, visto que “na linguagem corrente, não 

hesitamos em afirmar que muitos argumentos causais excedem a probabilidade, podendo 

ser aceitos como uma espécie superior de evidência” (HUME, 2009, p.157)21. Ora, se 

alguém afirmasse que é apenas provável que massa (E=MC²) atrai massa (gravitação) ou 

que a vida na Terra é baseada no carbono e que sem H²O ela não se sustentaria, ele 

certamente seria tomado como um louco. “No entanto”, diz Hume, “é evidente que a 

única certeza que temos acerca desses fatos é a que a experiência nos proporciona” 

(HUME, 2009, p.157). Mas, afinal, como as crenças se diferenciam? Hume diz que 

Há certamente uma probabilidade que resulta de uma superioridade de 

possibilidades a favor de uma das partes e, à medida que esta 

superioridade aumenta excedendo as possibilidades opostas, a 

probabilidade recebe um aumento proporcional gerando maior grau de 

crença ou assentimento à parte em que descobrimos a superioridade 

(HUME, 1999, p.72). 

                     Ou seja, quando determinados fatos distintos se encontram em conjunção 

frequente, as crenças resultantes daí são mais fortes, ao passo que quando as crenças são 

fracas é porque não houve a superioridade suficiente de uma das possibilidades em 

detrimento do seu contrário. Assim, por exemplo, alguém que diariamente enfrenta um 

trânsito intenso na ida e na volta ao trabalho, é natural e esperado que ele acredite que no 

próximo dia tudo irá se repetir. Isso acontece, segundo Hume, porque  

Como um grande número de inspeções afluem aqui sobre um único 

evento, elas o fortificam e o confirmam na imaginação, engendrando 

este sentimento que denominamos crença; e confere ao seu objeto 

preferência sobre o evento oposto que não é apoiado pelo mesmo 

número de experimentos e não retorna com tanta frequência ao 

pensamento quando transferimos o passado para o futuro (HUME, 

1999, p.73). 

Dessa forma, parece evidente que a conjunção constante ou uma experiência 

uniforme é essencial a uma crença forte e firme.   

Como vimos no início desse capítulo, há três níveis de certezas em nossos 

raciocínios: probabilidade, conhecimento e provas. Também mostramos que tanto o 

                                                           
21 Excedem, sem, contudo, torna-se conhecimento. Apenas vai além das meras probabilidades, ou, das 
evidências ainda incertas.  



84 
 

conhecimento quanto a probabilidade não podem adquirir o estatuto de crenças legítimas. 

Dessa forma, essa capacidade cabe à prova. Por provas, Hume entende “os argumentos 

derivados da relação de causa e efeito, e que estão inteiramente livres de dúvidas e 

incertezas” (HUME, 2009, p.157)22. A pergunta é: como uma crença causal pode ficar 

livre de dúvidas e incertezas? Através da experiência! 

Um bom exemplo do que Hume entende por prova é a crença: o sol nascerá 

amanhã. De acordo com ele, tal certeza jamais poderá atingir o grau de conhecimento ou 

ser demonstrada (HUME, 1999, p.48). No entanto, “somente um bobo ou um louco — e 

ninguém mais! — pretende discutir a autoridade da experiência ou rejeitar este grande 

guia da vida humana” (HUME, 1999, p.56). Isto porque, como já vimos, para Hume, todo 

o raciocínio e toda a conclusão sobre a relação de causa e efeito repousam sobre a 

experiência (HUME, 1999, p.53). Assim, sabemos que tanto as crenças causais mais 

firmes e certas quanto as mais incertas são oriundas da experiência; as incertezas advêm 

de causas secretas e/ou supérfluas, isto é, quanto menos uniformes e imprecisas são as 

experiências, menos confiáveis são as crenças resultantes delas; o contrário também é 

verdade: quanto mais uniformes são as experiências, mais fortes são também as crenças 

resultantes delas, haja vista que, para Hume, “uma experiência uniforme equivale a uma 

prova” (HUME, 1999, p.115). É nesse sentido, pois, que Hume parece conceder à 

evidência causal o estatuto de prova. Mas, convém ainda indagar: há experiências 

uniformes e, por conseguinte, crenças com o estatuto de provas? Ao que aparenta, sim! 

Um outro bom exemplo é oferecido pela proposição há uma cadeia alimentar no 

mundo animal, isto é, um ser vivo alimenta-se do outro para poder sobreviver. Aqui temos 

um grau superior de experiências e observações a favor dessa crença, pois  

Esta afluência de várias inspeções sobre um único evento particular 

gera imediatamente, por uma inexplicável disposição natural, o 

sentimento da crença, dando primazia a este evento sobre seu 

antagonista, que é apoiado por pequeno número de inspeções e recorre 

com menos frequência ao espírito (HUME, 1999, p.72). 

Nesse caso, porém, nem mesmo inspeções contrárias se tem, o que torna essa 

crença um verdadeiro exemplo de prova, isto é, uma crença causal livre de dúvidas e 

incertezas. Dessa forma, uma crença legítima em Hume, para ter o estatuto de prova, 

                                                           
22 Vale ressaltar que as encontram dentro daquilo que é provável e, portanto, faz parte das 
probabilidades. O que as diferenciam é apenas que uma parece exceder a outra. Provas são 
probabilidades livres de dúvidas e incertezas.  



85 
 

deverá ser balizada por experiências uniformes. E experiências uniformes são possíveis, 

pois ele diz que “há algumas causas que são inteiramente uniformes e constantes na 

produção de determinado efeito e não apresentam nenhum exemplo de falha ou 

irregularidade em seu procedimento” (HUME, 1999, p.72).  

Com efeito, não resta dúvida que há uma gradação que vai da probabilidade mais 

incerta (do jogo de azar, da superstição popular, do criacionismo) a mais certas e firmes 

(que o mosquito Aedes aegypt transmite a dengue, que as montanhas são causadas pelo 

atrito das placas tectônicas, que o ímã possui dois polos opostos), isto é, a probabilidade 

e a prova possuem uma diferença quantitativa e não qualitativa. Quanto menor a distância 

entre essas certezas, mais insensível é a diferenciação entre elas. “A diferença entre esses 

tipos de evidências é mais facilmente percebida nos graus mais afastados que naqueles 

mais próximos e contíguos” (HUME, 2009, p.164). O que faz essa gradação da incerteza 

à certeza é exatamente o número superior, no caso das provas, por vezes unânime, de 

experiências. Se um determinado fato é objeto de dúvida é porque ele está envolto de 

causas supérfluas ou porque há causas secretas e opostas e, nesse caso, é porque há 

experiências conflitantes e incertas. A crença resultante daí, por conseguinte, será igual à 

força restante da subtração dessas causas contrárias. Todavia, em casos nos quais só há 

experiências unânimes, como tal crença poderia não ter um nível de certeza elevado? Só 

há uma possibilidade: quando as experiências são deturpadas, o que não é o caso, por 

exemplo, da evidência de que petróleo é uma fonte de combustíveis fósseis, que no Japão 

se fala japonês, que os nativos de países nórdicos tendem a ter menos melanina ou mesmo 

que o fogo queima. Em outros termos, sendo as causas necessárias e não tendo 

experiências conflitantes, tem-se aí crenças com um alto nível de certeza. É a isso que 

Hume chama de prova. 

Como já dito aqui, em nossos raciocínios causais há todos os graus imagináveis 

de certeza, da mais alta a mais inferior, e as crenças legítimas que buscamos são essas 

com um alto nível de certeza. Sabemos que toda questão provável admite uma 

contrariedade, e o que torna essa contrariedade mais ou menos presente é exatamente a 

experiência dela, isto é, quanto mais frequente é uma das possibilidades, mais crível ela 

será e, por conseguinte, existirá um nível de certeza mais elevado, em detrimento do seu 

contrário. Quando experiências conflitantes se dão, deve-se contrabalançá-las, a fim de 

saber qual delas se sobressaem. Assim, subtraem-se as menores das maiores e o que restar 

é que Hume chama de evidência. Evidência é o resultado superior de experiências e 



86 
 

observações de uma das possibilidades (por isso que ele diz que a probabilidade é uma 

evidência ainda incerta). Os milhares de cisnes brancos observados, por exemplo, em 

contraste com os ínfimos cisnes pretos, tornam a crença de que o próximo cisne também 

será branco muito mais certa do que a crença na probabilidade de um cisne de outra cor. 

Isso acontece porque confrontamos as experiências contrárias e subtraímos os casos 

observados menores dos maiores a fim de conhecer a força exata da evidência superior 

(Cf. HUME, 1999, p.112). É por isso que Hume diz: “um homem sábio torna sua crença 

proporcional à evidência” (HUME, 2009, p.111), isto é, ele se guia sempre pelas 

experiências mais constantes, uniformes e firmes. Tanto é assim que os fatos oriundos 

desse tipo de experiência geram crenças “com o máximo grau de segurança e considera a 

experiência passada uma prova completa da existência futura deste evento” (HUME, 

2009, p.111). 

Sousa, em seu artigo O problema da crença e da justificação nas epistemologias 

naturalizadas de David Hume e Alvin Goldman, defende outros critérios para as crenças 

legítimas. A crença, como sabemos, é uma ideia mais vívida e forte, portanto, mais intensa 

do que as ficções da imaginação. A partir disso, ele diz que “Hume passa a exigir que 

esse sentimento [crença] surja, no caso das crenças causais, da conjunção regular de 

fenômenos, ou seja, que tenha uma base experimental” (SOUSA, 2012, p.11). Em 

seguida, ele é mais enfático ao afirmar que “Hume deixa clara sua exigência de que deve 

haver uma conexão causal entre a crença e o fato que a produziu, bem como defende que 

este é o critério, por excelência (ao lado do critério de vivacidade) para o estabelecimento 

de crenças legítimas” (SOUSA, 2012, p.12). Esse critério (da conexão causal entre a 

crença e o fato que a produziu), no entanto, parece insuficiente para justificar a explicação 

acerca da legitimidade da crença, não por ser falso, mas por ser incompleto, pois ele se 

encontra presente tanto nas crenças legítimas quanto nas ilegítimas. Por exemplo, por 

muito tempo se observou o movimento do sol e dessas observações uniformes, inferiu-se 

que ele se move ao redor da Terra (geocentrismo), ou seja, mesmo tendo uma conexão 

causal entre a crença e o fato, sabemos hoje, que ela é falsa, ilegítima. Sousa parece estar 

certo ao supor que a crença legítima tem que ter uma base experimental e uma conexão, 

todavia, como já vimos, isso não garante a existência de crenças legítimas. Ele chegou a 

essa resposta a partir da seguinte passagem de Hume: 

O sentimento de crença não passa de uma concepção mais intensa e 

estável do que a que acompanha as meras ficções da imaginação, e [...] 



87 
 

essa maneira de conceber surge da conjunção costumeira do objeto com 

algo presente à memória ou aos sentidos (HUME, 1999, p.67) 

Dessa forma, Sousa tem uma base textual para sua explicação. No entanto, parece que ele 

levou essa passagem muito a sério, tanto é que ele chega a afirmar:  

Nesta passagem vemos uma formulação compacta de dois fatores 

cruciais para a caracterização das crenças ditas justificadas ou 

legítimas: elas devem ter origem numa base empírica (SMITH, 1966) e 

ser estáveis (LOEB, 1995 e 2002) ao contrário das crenças não 

justificadas ou ilegítimas (por ex.: devidas à educação, superstição, 

loucura, etc) (SOUSA, 2012, p.13). 

Porém, da mesma forma que mesmo existindo uma base experimental, juntamente 

com uma conexão causal entre a crença e o fato não garante crenças legítimas, o mesmo 

ocorre com o critério de estabilidade da crença23. Quem nega que crenças em milagres e 

no criacionismo, por exemplo, não são tão estáveis quanto crenças no nascer do sol ou no 

poder nutritivo do pão, para muitos? Que ambas as crenças têm uma base empírica parece 

inegável, pois, por exemplo, dos sobreviventes de desastres, diz-se, ‘eles foram objetos 

do milagre do mesmo ser que criou os céus e a terra que agora se observa’.  Dessa forma, 

uma crença pode ter uma base empírica, ou seja, ter uma conexão com um fato, mas isso 

não lhe garante legitimidade. Esses critérios podem ser necessários, mas com certeza não 

são suficientes. Outra observação acerca da citação acima concerne à ideia segundo a qual 

crenças oriundas da educação não são em si mesmas nem legítimas nem ilegítimas, pois, 

por exemplo, muitos dos que acreditaram no geocentrismo, assim como aqueles que 

acreditam no heliocentrismo têm tais crenças oriundas da educação e, dessa forma, a 

educação pode ser uma fonte tanto de crenças legítimas quanto de ilegítimas.  

Dissemos no início desse tópico que a crença, para ser dita legítima, tem que estar 

livre de dúvidas e incertezas. Vimos também que tanto a probabilidade quanto o 

conhecimento não garantem esse critério à crença legítima, no primeiro caso pelo fato de 

que ela está aquém e, no segundo, por não estar no escopo da crença. Logo, tendo apenas 

o conhecimento, a probabilidade e a prova como níveis de certeza nos raciocínios, 

                                                           
23 Há diferenças significativas entre crenças estáveis e crenças oriundas de experiências uniformes e 
constantes. Em geral, a maioria das crenças de um sujeito é estável, das mais certas as mais quiméricas. 
É possível ter uma crença estável quase que em tudo – as crendices populares são um bom exemplo disso. 
É claro que as crenças oriundas de experiências uniformes são estáveis, mas elas não passam a ser 
legítimas por isso, elas se tornam legítimas por sua origem. Em outros termos, ser estável é uma condição 
apenas necessária, mas jamais suficiente à crença legítima. É esse, pois, o erro que Sousa parece ter 
cometido: colocar o necessário como suficiente.  



88 
 

conclui-se que as crenças só podem ser legítimas se tiverem o estatuto da prova. Dessa 

forma, a crença legítima que buscamos na epistemologia de Hume corresponde à prova e 

não à probabilidade ou ao conhecimento.  

O conceito de prova, sendo decorrente de raciocínios causais livres de dúvida e 

incertezas, servirá de modelo para as crenças legítimas e, mais precisamente, será o 

estatuto que iremos lhes conferir. Ele será o grau máximo que nossas crenças poderão 

atingir na filosofia humeana, e apesar de injustificáveis racionalmente, elas estarão livres 

de dúvidas. Sendo assim, para que uma crença seja considerada legítima em Hume 

deveremos dar-lhe o estatuto de prova. Mas a pergunta que fica é: como ter certeza de 

que uma crença tem o estatuto de prova? Até porque “o próprio Hume concede que nem 

todas as regularidades são confiáveis, e que nem todos costumes são bons costumes. Há 

regularidades que possuem apenas uma experiência limitada” (SMITH, 2005, p.383). 

Com efeito, durante milênios se acreditou na intervenção divina e no geocentrismo e, 

portanto, essas crenças pareciam fora de dúvidas e incertezas. Porém, sabemos que elas 

não são modelos de crenças legítimas, pois a experiência desautoriza-as. Dessa forma, ao 

que parece tanto a explicação de Sousa quanto a nossa é igualmente incompleta, pois falta 

critérios para guiar a experiência. Mas quais seriam essas regras? Eis do que trataremos 

no próximo tópico.  

Antes, porém, de passarmos ao próximo tópico, vale ressaltar que, não obstante a 

incompletude verificada na explicação de Sousa e também na nossa, a que defendemos 

até então, no entanto, parece um pouco mais razoável. Isto porque, quando Hume define 

prova como sendo uma crença causal livre de dúvidas, temos como comparar duas 

crenças opostas e ver quais delas parecem mais incertas ou certas (mesmo que com 

critérios equivocados). Já no caso de Sousa, em geral, as crenças, mesmo opostas, têm 

uma base empírica e, por conseguinte, há um fato em conexão com a crença. E só isso 

não garante decisões razoáveis sobre crenças opostas. Já o critério de estabilidade 

(crenças estáveis) tampouco garante decidir-se sobre crenças contrárias e, aliás, pode até 

tonar a situação ainda mais delicada, pois alguém que tem uma crença estável acerca do 

geocentrismo, por exemplo, pode desconsiderar outras possiblidades (como o 

heliocentrismo), simplesmente porque sua crença é demasiadamente estável. Ademais, 

como comparar crenças estáveis? No nosso caso, buscamos crenças livres de dúvidas e 

incertezas e não apenas crenças estáveis, pois tanto crenças legítimas quanto ilegítimas 

podem ser estáveis, porém crenças ilegítimas não podem ser livres de dúvidas e 



89 
 

incertezas, pelo não a partir de critérios objetivos, como os que serão apresentados agora. 

 

 

3.2 dos critérios normativos das crenças legítimas 

Mostraremos neste tópico os critérios normativos destinados a identificar crenças 

causais livres de dúvida – provas. Iniciaremos apresentando a tese de que todo e qualquer 

raciocínio causal é descoberto unicamente por meio da experiência. Posto isso, 

apresentaremos oito regras sobre causa e efeito, isto é, regras gerais para nortear a 

experiência e, por conseguinte, as crenças e, com isso, identificar aquelas consideradas 

legítimas. Esta ideia pode ser defendida a partir do seguinte argumento: para se obter uma 

prova é preciso uma experiência uniforme; para se ter certeza de uma experiência 

uniforme é preciso de algumas normas; logo para se obter uma prova é preciso de normas, 

isto é, regras gerais. 

Ao que parece, fazer experimentos mentais seria uma boa forma de remediar a 

falta de experimentos empíricos na hora de se filosofar. Ademais, uma boa forma de se 

construir uma filosofia consiste em ilustrar ideias com exemplos, assim como o faz Hume 

em suas obras. Tendo isso em vista, começaremos este tópico com um experimento 

mental. 

Imaginemos o seguinte ambiente: uma farmácia abarrotada de remédios e nela 

encontra-se um Xamã com um ferimento infeccionado. Partindo do pressuposto de que o 

Xamã não conhece os fármacos e de que ele não terá ajuda de outrem, como ele deve 

proceder? O que pode combater a infecção?  

Ora, que esse caso envolve raciocinar causalmente parece claro. Ademais, ele 

parece provar uma tese fundamental na epistemologia de Hume, qual seja: “nenhum 

objeto jamais revela, pelas qualidades que aparecem aos sentidos, tanto as causas que o 

produziram como os efeitos que surgirão dele; nem pode nossa razão, sem o auxílio da 

experiência, jamais tirar uma inferência acerca... de um fato” (HUME, 1999, p.50). Dessa 

forma, como saber, a priori, que determinada embalagem, frasco ou comprimido contém 

o poder de combater a infecção? Pela aparência deles parece impossível, pois, segundo 

Hume, “não há nada em nenhum objeto, considerado em si mesmo, capaz de nos fornecer 

uma razão para extrair uma conclusão que o ultrapasse” (HUME, 2009, p.172). Por meio 



90 
 

só de raciocínios lógico-matemáticos, isto é, demonstrativos, também não. Afinal, a 

priori, tudo que não implica contradição é possível. Raciocinar a priori nesse contexto 

significa tentar entender o mundo, nesse caso, os fármacos, e suas relações sem o 

concurso da experiência. Essa forma de colocar a questão, no entanto, já mostra o 

contrassenso que é essa possibilidade: pensar as relações factuais sem recorrer-se aos 

próprios fatos (experiência). Deste modo, só há uma forma de resolver esse impasse: por 

meio da experiência. Sobre isto, diz Hume: 

Ousarei afirmar, como proposição geral, que não admite exceção, que 

o conhecimento desta relação [causal] não se obtém, em nenhum caso, 

por raciocínios a priori, porém nasce inteiramente da experiência 

quando vemos que quaisquer objetos particulares estão constantemente 

conjuntados entre si (HUME, 1999, p.49-50). 

 É da experiência e da observação que se derivam as crenças causais, ou mais 

precisamente, é a conjunção constante entre dois fatos distintos que faz a mente, ao ter a 

percepção (ideias ou impressão) de um, inferir o outro como causa ou efeito, como vimos 

no primeiro capítulo dessa dissertação. A base para todo raciocínio causal é a experiência, 

pois é a partir dela que se chega a crenças fundamentais, como aquelas que nos permitem 

identificar substâncias nutritivas, e também a crenças supérfluas, como no caso de proferir 

mantras. Em outras palavras, “a ideia de causa e efeito é derivada da experiência, que, ao 

nos apresentar certos objetos em conjunções constantes, habitua-nos a tal ponto a 

considerá-los nessa relação que só com uma sensível violência somos capazes de 

concebê-los em uma relação diferente” (HUME, 2009, p.158). 

 Quando um determinado objeto se revela completamente novo e estranho, é 

improvável descobrir, antes de observar seu efeito, qual será essa consequência (Cf. 

HUME, 1999, p.50). É certo que podemos, por meio de analogias24, tentar inferir os 

prováveis efeitos, mas nenhum deles será mais plausível que os demais. Só após observá-

lo é que podemos afirmar com alguma certeza o que ele é capaz de fazer. Se isso é verdade 

                                                           
24 A analogia é uma fonte de crenças, pois ela é utilizada normalmente em casos mais raros, complexos e 
distantes da experiência. A analogia é uma tentativa de buscar semelhanças em coisas diferentes a fim 
de, em alguns casos, tentar justificar uma pela outra e, em outros casos, para tentar explicar o que se 
tenta provar. Dessa forma, sendo a analogia uma espécie de comparação de coisas distintas, devemos 
notar que quanto maior for a semelhança, mais forte será a analogia, e quanto menos parecidas, mais 
fraca. Em todo caso, devemos ter sempre em mente que uma analogia não serve como prova, como 
justificativa para algum argumento. Assim, quando tentar-se provar a existência ou mesmo o modus 
operandi de algo que não seja os tridimensionais, por exemplo, por meio de analogias, devemos rejeitá-
las, pois não há nada como tal que a experiência possa garantir. (Cf. Diálogos sobre a Religião Natural, 
Hume, 2005). 



91 
 

para um fato qualquer, não é menos verdade para todos os fatos que se comportam do 

mesmo modo: causalmente. É apenas a partir da experiência que podemos passar das 

percepções presentes em direção às ausentes. Sem a conjunção constante entre o remédio 

e a cura não poderíamos saber que haveria tal ligação. Eis por que o Xamã não consegue 

saber qual fármaco deve tomar, mesmo sabendo que entre os vários lá existentes, alguns 

poderiam debelar sua infecção. E, para ele, todos podem, a priori, servir, então como se 

daria a decisão?  

Se for perguntado “qual é o fundamento de todos os nossos raciocínios e 

conclusões sobre essa relação[causal]? Pode-se replicar numa palavra: a experiência” 

(HUME, 1999, p.53). Sendo assim, não há questão que envolva causalidade que não deva 

ter uma base experimental e isto implica também que ela deve ser julgada a partir dessa 

experiência. Em outras palavras, “a experiência é, em última análise, o fundamento de 

nossa inferência e conclusão” (HUME, 1999, p.62 nota). Alguém que nunca operou um 

computador não saberá conectar-se à internet; alguém que nunca comeu um vatapá não 

conseguirá nem descobrir seu sabor nem como é feito; alguém que nunca viu um anti-

inflamatório não saberá para que serve (isto tudo pressupondo que não se tenha nenhuma 

informação extra sobre os casos, apenas eles em sua primeira aparição).  

Sem a experiência não é possível determinar causas e efeitos. As consequências 

decorrentes disso são enormes, sobretudo, para algumas áreas como a superstição 

popular, a teologia e para grande parte da metafisica25. Isso porque elas estão repletas de 

raciocínios causais que excedem a autoridade da experiência (Teologia utiliza raciocínios 

experimentais para questões não experimentais) ou são formados de forma frouxa (como 

na superstição)26. Se os raciocínios causais têm uma base na experiência, então deve ser 

a ela que devemos retornar para julgá-los. Com efeito, se se tem dúvidas sobre se o fogo 

emite calor, deve-se retornar a ele para reforçar ou não a crença nesta união, pois, se não 

                                                           
25 No próximo e último tópico dessa dissertação iremos avaliar as crenças em milagres a partir do método 
desenvolvido aqui a fim de saber se elas suportam as exigências requeridas aos raciocínios causais 
legítimos. 
26 Além de tais questões não obedecerem a autoridade da experiência, elas ainda são completamente 
dispensáveis na vida, diferentemente de outras crenças mais fundamentais como: a crença no mundo 
externo, em outras mentes, e na gravitação, por exemplo. Dessa forma, não há como comparar a 
legitimidade de algumas crenças causais, como as que sustentam as ciências da natureza, com crenças 
em matéria de religião, por exemplo. Esse seria mais um critério que distingue crenças legítimas das 
ilegítimas: sua importância prática. 



92 
 

é possível descobrir a priori o poder do fogo, não será após experimentá-lo que a 

imaginação (ou a razão) excederá a autoridade da experiência sobre o caso. 

Portanto, a priori não é possível raciocinar causalmente27; logo, os raciocínios 

causais não são (não tem uma base) a priori. Um raciocínio experimental deve ser julgado 

com base experimental; os raciocínios causais são experimentais; logo, eles devem ser 

julgados com uma base experimental. Ao se exigir que todos os raciocínios causais 

tenham uma base experimental, torna-se possível estudá-los e, assim, saber se eles têm 

uma base firme, frouxa ou mesmo inexistente e, portanto, se são realmente causais, isto 

é, legítimos ou não.  

Hume parece deixar essa tese bem clara na seguinte afirmação: “é unicamente a 

experiência que nos ensina a natureza e os limites da causa e do efeito e permite-nos 

inferir a existência de um objeto partindo de um outro” (HUME, 1999, p.154). Dessa 

forma, o fato de as crenças causais serem apenas aprendidas na experiência, isso a torna 

a única referência para se identificar a validade de tais raciocínios (crenças). Assim, se 

uma crença é causal, ela deve ser passível de testes empíricos (seja para justificá-la ou 

falseá-la).  

Vimos, no tópico anterior, que o estatuto que buscamos para as crenças legítimas 

é o de prova, e sabemos que uma prova é um raciocínio causal livre de dúvidas e 

incertezas e que uma experiência uniforme equivale a uma prova (Cf. HUME, 1999, 

p.115). Portanto, devemos buscar experiências uniformes como fundamento das crenças 

legítimas, isto é, as crenças legítimas devem ser balizadas por este tipo de experiência. 

Isto porque “nas conclusões que se baseiam numa experiência infalível, espera[-se] o 

evento com o máximo grau de segurança e considera a experiência passada uma prova 

completa da existência futura deste evento” (HUME, 1999, p.111). 

A pesar de parecer claro o significado de uma experiência uniforme ou infalível, 

podemos identificá-la de maneira equivocada e assim gerar crenças só aparentemente 

causais, legítima. Para o senso comum e até mesmo para muitos pensadores até um tempo 

atrás (séc. XV) não restava dúvida de que o sol se movia ao redor da Terra (geocentrismo), 

                                                           
27 O Xamã pode raciocinar sobre os fármacos de forma a priori, embora dificilmente tenha êxito. Mas ele 
não poderia se já não tivesse a certeza dessa crença experimental, pois, por hipótese, se eliminarmos 
todas as crenças causais, o mundo e suas relações seriam indiferentes, visto que não teríamos a ideia de 
causalidade. É nesse último sentido que convém afirmar a impossibilidade a priori de um raciocínio causal.  



93 
 

essa crença é, de alguma forma, “corroborada” por experiências diárias; alguns acreditam 

que, da mesma forma que os astros (estrelas e planetas)28 influenciam o campo 

gravitacional uns dos outros, eles influenciam também no destino dos animais humanos, 

e esta crença seria “confirmada” diariamente pelos profissionais da área (astrólogos) e, 

sobretudo, pelos leitores de mapas astrais. Além disso, a crença acerca do uso e desuso e 

da transmissão de caracteres adquiridos defendido por Lamarck para explicar a evolução, 

pode ser aferida toda vez que um filhote de girafa, por exemplo, nascer com um pescoço 

levemente maior. Todas estas crenças podem, com algum esforço, ser confirmadas por 

experiências, mas, como diz Hume, “embora a experiência seja o nosso único guia no 

raciocínio sobre as questões de fato, deve-se reconhecer que este guia não é totalmente 

infalível e que, em alguns casos, pode conduzir-nos a erros” (HUME, 1999, p.110) Dessa 

forma, faz-se necessário algo mais do que a experiência, por assim dizer, bruta para se 

chegar a crenças confiáveis e legítimas. Assim, cabe-nos agora apresentar as regras gerais 

para se julgar sobre causa e efeito, isto é, para balizar a experiência e, assim, poder 

identificar de fato experiências uniformes, isto é, provas.  

No primeiro capítulo dessa dissertação, apresentamos as três primeiras regras 

(chamadas naquela ocasião de elementos da causalidade) que, aliás, foram fundamentais 

para entender a base do conceito de causalidade. As três primeiras regras exigem 

contiguidade, anterioridade da causa e conjunção constante. Vimos que sem uma dessas 

regras é impossível estabelecer uma relação causal. A primeira regra diz: “a causa e o 

efeito têm de ser contíguos no espaço e no tempo” (HUME, 2009, p.207). Se a fumaça 

não se encontrasse contígua tanto no mesmo espaço quanto no tempo ao fogo, ela não 

seria associada a ele, o mesmo vale para os demais casos que envolva causalidade. A 

contiguidade é um elemento essencial à causalidade, pois ela indica uma primeira 

delimitação. Ela, por exemplo, evita que busquemos a causa de uma queda na rede elétrica 

aqui na UFPB lá no Japão. Quanto mais próximos no espaço e tempo forem os fatos 

distintos, mais fácil será a identificação da união entre eles. Outra regra essencial, porém, 

não suficiente à causalidade é a seguinte: “a causa tem de ser anterior ao efeito” (HUME, 

2009, p.207). Esta regra estabelece uma posição temporal entre os fatos distintos e exige 

uma sequência temporal. Antes dela, tanto a fumaça poderia causar o fogo, como o 

                                                           
28 Um universo, aliás, demasiado simplório visto que, além de planetas e estrelas (que são classificados 
nas mais variadas formas), há cometas, asteroides, luas, galáxias, quasares, buracos negros, matéria 
escura, energia escura etc. 



94 
 

contrário e, pior, poderiam permanecer alternando essa posição temporal a todo momento. 

Uma vez estabelecida, podemos descartar algumas possibilidades na hora de estabelecer 

uma causalidade. Estas regras, no entanto, são insuficientes para conferir um mínimo de 

certeza nos raciocínios causais, afinal, um fato pode ser contíguo e anterior a outro sem 

ser considerado sua causa. A terceira regra torna o problema mais interessante ao 

restringir esse tipo de raciocínio ao considerar que: “tem de haver uma união constante 

entre a causa e o efeito. É, sobretudo, essa qualidade que constitui a relação” (HUME, 

2009, p.207). Agora, não basta que os fatos sejam contíguos e um anterior ao outro, eles 

também têm que se apresentar de forma constante, isto é, um fato deve sempre 

acompanhar outro. Quando isso acontece, temos uma relação causal estabelecida. Um 

fato pode ser contíguo, anterior a outro e não ser sua causa. Além disso, fatos podem, 

além de obedecer às duas primeiras regras, se apresentar em conjunção (constante) e não 

ser considerados em causalidade, a exemplo da mutação genética e da evolução. Apesar 

da conjunção constante ser uma regra necessária à causalidade, ela também não é tão fácil 

de ser, criteriosamente, estabelecida, pois se fosse, encontrar provas seria algo fácil, 

banal, o que não é o caso, pois podemos inferir erroneamente conjunções que não são 

constantes como sendo constantes ou que são constantes como não sendo, é o caso do 

exemplo acima. 

A conjunção constante já foi identificada como a principal fonte de geração de 

crenças, pois sempre que se identifica uma união constante entre dois fatos, mesmo que 

erroneamente, uma crença se estabelece, exatamente pelo grau superior de experiências 

concordantes, como visto no tópico anterior. Dessa forma, tanto as crenças legítimas 

quanto as ilegítimas possuem uma base na experiência, sendo uma certa e a outra 

equivocada. Assim, o objetivo das demais regras consiste em oferecer critérios 

normativos para se identificar crenças comprovadamente justificadas, isto é, que há 

experiências criteriosas que confirmam a conjunção constante entre os fatos que se 

acredita estarem em união, em causalidade. Dessa forma, pressupõe-se que, havendo uma 

conjunção constante devidamente confirmada, tem-se aí uma crença legítima.  

A quarta regra ou princípio apresentado por Hume, diz: “a mesma causa sempre 

produz o mesmo efeito, e o mesmo efeito jamais surge senão da mesma causa” (HUME, 

2009, p.207). Essa é uma regra geral, ela não aponta para essa ou aquela causa particular, 

mas apenas diz que se são causais, são também necessárias (necessárias no sentido 



95 
 

físico)29. Partindo dela, podemos eliminar os casos em que as mesmas causas produzem 

efeitos diversos, ou melhor, que ora produz um ora produz outro sem modificar-se. 

Podemos, com isso, eliminar o acaso. Se há realmente uma união entre o fogo e o calor, 

então o calor não pode ser produzido senão pelo fogo30. No caso do Xamã, por exemplo, 

se ele conhecesse apenas um entre os inúmeros antibióticos presentes na farmácia, ele 

poderia tomá-lo e esperar o efeito desejado, sem hesitar. “Esse princípio nós derivamos 

da experiência, e é a fonte da maior parte de nossos raciocínios” (HUME, 2009, p.207), 

diz Hume. E apesar de não poder ser justificado racionalmente, a experiência nos autoriza 

a usá-lo como um verdadeiro critério desde tipo de raciocínio. Apesar desta regra fazer 

algumas delimitações, ela é demasiada geral para garantir certezas particulares, até porque 

ela pode levar a erros, haja vista que muitos ao presenciarem um único caso isolado, o 

estendem aos demais jamais vistos e esperam deles o mesmo efeito, seja esse caso 

observado criteriosamente ou não. Dessa forma, devemos entendê-la de forma genérica e 

quando tivermos com um caso particular devemos analisá-lo cuidadosamente a fim de 

saber se ele emitiu de fato aquele efeito observado outrora ou foi apenas um engano. O 

que ela garante é: se um determinado objeto se resultou de outro, então ele sempre será 

causado por aquele, caso a experiência seja repetida e o resultado seja diferente, essa regra 

garante que a experiência passada na qual a crença se baseia foi feita de forma descuidada, 

frouxa. Mas caso o experimento seja feito de forma criteriosa, podemos afirmar, mesmo 

                                                           
29 O artigo Epistemologia da modalidade em David Hume, de Desidério Murcho, traz uma distinção 
interessante entre tipos de necessidades lógicas, física e metafisica. Diz ele sobre isso: “a necessidade 
lógica (...): uma proposição P é logicamente necessária se e somente se ou 1) é um teorema ou um axioma 
da lógica (clássica ou não), ou 2) é uma verdade analítica” por exemplo, A v ¬A e Todos os objetos verdes 
têm cor. Sobre necessidade física ele diz: “uma proposição P é fisicamente necessária se e só se 1) é uma 
verdade física ou 2) é uma consequência lógica de uma verdade física. É fácil de ver que a noção de 
necessidade física não coincide com a noção de necessidade lógica. Por exemplo, a proposição expressa 
pela frase ‘nenhum objecto viaja mais depressa do que a luz’ não é logicamente necessária, mas é 
fisicamente necessária”. Por fim, a necessidade metafísica é contraposta à física, diz ele que: “a diferença 
entre necessidade física e metafísica compreende-se mais claramente se admitirmos a existência de 
situações contrafactuais com leis físicas diferentes das actuais; numa dessas situações a frase ‘nenhum 
objecto viaja mais depressa do que a luz’ seria falsa: alguns objectos viajariam mais depressa do que a luz, 
uma vez que as leis da física seriam diferentes. Admitida a possibilidade desta situação contrafactual, 
segue-se que a frase ‘todos os objectos viajam mais depressa do que a luz’ seria fisicamente necessária, 
mas metafisicamente contingente” (1997, p. 444) em outras palavras, a diferença entre necessidade física 
e metafísica está em que uma advém do que a experiência oferece e a outra do que a experiência poderia 
oferecer. Dessa forma, quando falamos em relações causais necessárias, não é jamais no sentido lógico 
nem no metafísico, mas sim no sentido físico, como aqui apresentado. (Cf. Revista Filosófica de Coimbra 
- n° 12, 1997). 
30 As próximas regras irão delimitar mais essa e apresentar respostas aos casos que parecem refutá-la.  



96 
 

que com alguma dúvida, que ele realmente tem determinado poder. Os erros, nesse caso, 

são causados pela semelhança, que será o principal ponto das duas próximas regras. 

A quinta regra diz: “quando diversos objetos diferentes produzem o mesmo efeito, 

isso deve se dar por meio de alguma qualidade que descobrimos ser comum a todos eles” 

(HUME, 2009, p.207), isto é, algo semelhante a eles. Quando Hume fala em objetos 

diferentes, podemos entender tanto a diferença técnica quanto a superficial ou aparente. 

Assim, por exemplo, os diferentes tipos de analgésicos em comprimidos possuem uma 

diferença técnica, enquanto o mesmo em gotas e em comprimidos (sólido e líquidos) 

possuem, nesse aspecto, uma diferença superficial. Dessa forma, quando se observar 

vários objetos distintos produzindo o mesmo efeito devemos, ao invés de acreditar em 

causas diferentes para efeitos semelhantes, supor que eles são derivados de causas 

comuns. Dessa forma, sempre que for descoberta uma semelhança entre os inúmeros 

casos diferentes na produção de um efeito determinado, devemos atribuir essa semelhança 

à causalidade. Essa regra ajuda-nos a não multiplicar as causas além do necessário para 

se ter uma explicação razoável31.  

Essa regra, juntamente com a conjunção constante, torna a investigação um pouco 

menos embaraçada, pois quando se observar vários objetos produzindo o mesmo efeito 

constantemente, podemos seguramente acreditar que eles são derivados de algo em 

comum e, dessa forma, podemos até colocá-los em um grupo, por exemplo, dos 

alucinógenos, das estrelas, das bactérias etc. Mas se objetos distintos podem produzir 

                                                           
31 Monteiro diz em seu artigo Parcimônia e desígnio que “para David Hume e sua filosofia (a sua ‘ciência 
do homem’), a simplicidade serve como um poderoso critério de escolha entre teorias” (1984, p.150). 
Uma teoria simples, nesse caso, é aquela que requer sempre um número menor de causas para explicar 
um fenômeno. Para tentar prová-la, ele mostra uma passagem do Tratado na qual Hume, ao discutir os 
princípios que constituem as causas dos sentimentos morais, diz: “é absurdo imaginar que, em cada caso 
particular, esses sentimentos se produzam por uma qualidade original e uma constituição primitiva. Pois, 
como o número de nossos deveres é, por assim dizer, infinito, é impossível que nossos instintos originais 
se estendam a cada um deles e, desde nossa primeira infância, imprimam na mente humana toda essa 
multiplicidade de preceitos contidos nos mais completos sistemas éticos”. Posto isso, Monteiro diz que 
essa rejeição se baseia no princípio da parcimônia, que pode ser resumindo com a continuação dessa 
mesma passagem do Tratado: “essa maneira de proceder não é conforme às máximas que normalmente 
conduzem a natureza, onde uns poucos princípios produzem toda aquela variedade que observamos no 
universo, e tudo é realizado da maneira mais fácil e simples”. E conclui ele dizendo que “é necessário, 
portanto, reduzir o número desses impulsos primários e encontrar alguns princípios mais gerais que 
fundamentem todas as nossas noções morais” (HUME, 2009, p.513). Monteiro conclui a partir daí que “na 
ciência da moral como na filosofia natural, na filosofia humeana como na ciência copernicana ou 
newtoniana, toda explicação que multiplicar as causas sem necessidade jamais pode ser considerada 
aceitáveis” (1984, p. 150). 



97 
 

efeitos semelhantes, o contrário não é menos verdade, isto é, que objetos semelhantes 

podem produzir efeitos diversos.  

A sexta regra diz: “a diferença entre os efeitos de dois objetos semelhantes deve 

proceder da particularidade pela qual eles diferem” (HUME, 2009, p.207). Quando Hume 

fala em objetos semelhantes, podemos entender também essa assertiva de duas formas: 

uma superficial ou aparente, do tipo, baleias e tubarões são semelhantes; e outra forma 

mais técnica ou complexa, do tipo, sangues de humanos são semelhantes. Baleias e 

tubarões possuem tantas diferenças quanto morcegos e aves, e apenas uma análise 

superficial poderia colocá-los como semelhantes: as baleias têm ossos, são mamíferos, 

apresentam uma história evolutiva completamente diferente e são muito maiores do que 

os tubarões que possuem cartilagem e são peixes, por exemplo. Já o caso do sangue é 

muito mais complexo e apenas um exame mais cuidadoso pode revelar a diferença entre 

eles. Posto isso, a regra diz: se objetos semelhantes causam efeitos distintos, esses objetos 

se diferenciam exatamente por essa diferença, isto é, a semelhança acaba exatamente 

nesse ponto. Assim, ao se observar dois casos parecidos e os dois apresentarem efeitos 

diferentes, não devemos violar a quarta regra, que diz que o mesmo efeito não surge senão 

da mesma causa, mas devemos, seguindo a sexta regra, supor que os dois casos são 

semelhantes apenas aparentemente e que o efeito resultou de causas diferentes. Mas, 

como explicar quando os efeitos ora aumentam ora diminuem? 

A sétima regra apresentada por Hume tenta explicar a questão acima, pois, diz ela: 

“quando um objeto aumenta ou diminui com o aumento ou a diminuição de sua causa, 

deve ser visto como um efeito composto, derivado da união dos diversos efeitos 

diferentes, resultantes das diversas partes diferentes da causa” (HUME, 2009, p.207). 

Sem fermento a massa do bolo não cresce, com cinco gramas quase nada muda, com vinte 

ter-se-á um crescimento mais significativo até colocar quarenta ou cinquenta gramas e 

ter-se um bolo padrão. Esse tipo de caso, no qual há uma gradação do efeito, nos garante 

mais uma prova da quarta regra – mesmas causas, mesmos efeitos –, pois é possível 

observar, de forma criteriosa, desde os primeiros sinais do aparecimento do efeito até sua 

mais viva aparição. Essa regra nos ensina que, quando observarmos um caso que outrora 

produzia um efeito forte e visível e agora o produz de maneira pálidas, devemos supor 

uma diminuição da força da causa e não que ela, sem motivos, pode deixar de produzir 

seu feito. A diminuição de um provoca uma diminuição no outro e vice-versa e, ao que 

parece, todas as questões causais obedecem essa regra, isto é, todas são compostas, são 



98 
 

gradativas. Com efeito, da gravitação à nutrição, do eletromagnetismo à cosmética, todas 

são passíveis de variações, haja vista que, ao aumentar a causa, o efeito também sofre 

esse aumento. Devemos, no entanto, ter cuidado ao não levar essa regra à risca e supor, 

por exemplo, que tomando um antibiótico a cada seis horas durante uma semana os riscos 

de uma infecção diminuem, então se for tomado dois a cada três horas os riscos diminuem 

proporcionalmente. Algumas causas quando são maximizadas ou minimizadas até um 

certo grau, elas se modificam e, por conseguinte, o efeito também sofre essa mudança. 

No caso dos fármacos, o que os diferencia dos venenos é exatamente sua dosagem; a água 

aquecida até um certo ponto torna-se vapor, esfriada até um certo grau, torna-se gelo; 

ovos de jacarés expostos até uma certa temperatura gera jacarés fêmeas, acima disso, gera 

machos etc. Em linhas gerais, podemos afirmar: quando o efeito muda, em grau ou 

qualidade, é porque a causa mudou e vice e versa.  

Mas, finalmente, os casos cumulativos, como exemplo, o excesso de exposição 

solar e o câncer de pele, podem ser explicados pela regra acima? Ao que parece, sim, 

porque quando Hume fala que o aumento ou diminuição da causa faz o efeito também 

sofrer essa variação podemos entender isto de três formas: seja aumentando a duração de 

tempo da causa ou a força dela ou mesmo as duas coisas. Sabemos que exposição ao sol 

todos os dias ao amanhecer por alguns minutos é até recomendável, já ao meio-dia é algo 

nocivo, da mesma forma como a permanência durante várias horas ao dia (sem proteção). 

Algumas causas, por mais fortes que sejam, jamais produzirão seus efeitos se não houver 

tempo suficiente para tal, e, em alguns casos, quanto menor a força da causa mais tempo 

é necessário para produzir o efeito desejado e o contrário também é verdade. Porém, há 

casos em que apenas a força certa no tempo certo pode gerar o efeito esperado, como o 

colisor de partículas no CERN (Conseil Européen pour la Recherche Nucléaire). Nesse 

caso, se os ímãs não forem fortes o suficiente as partículas subatômicas não atingirão a 

velocidade próxima à da luz, mas se não houver tempo suficiente para a força dos ímãs 

fazerem as partículas percorrerem todo o equipamento por algum tempo, o resultado não 

acontece, ou seja, não haverá colisões fortes o suficiente para o resultado esperado.   

A oitava e última regra apresentada por Hume diz: “um objeto que existe durante 

algum tempo em toda sua perfeição sem produzir um efeito não será a única causa desse 

efeito, requerendo o auxílio de algum outro princípio que possa promover sua influência 

e operação” (HUME, 2009, p.208). Esta regra tem o objetivo de explicar os casos em que 

algo que não produzia um efeito, passou a produzi-lo. Se alguns ovos são colocados em 



99 
 

um galpão por algum tempo e se uns derem origem a aves e outros, não, então devemos 

supor outras causas responsáveis pelas novas aves, no caso, que eles estavam fecundados 

e que foram chocados, por exemplo. Se duas espécies de animais convivem em harmonia 

durante décadas e uma hora essa relação se desfaz, deve haver outra ou outras causas 

responsáveis pelo ocorrido. Se um morto simplesmente voltasse à vida, este seria um 

efeito que necessitaria de uma causa (e as causas aceitáveis teriam que ser passíveis de 

verificação, afinal, é unicamente a partir da experiência que chegamos a esse tipo de 

raciocínio). Apesar de Hume não deixar claro, essa regra exige um controle das condições 

nas quais as experiências ocorrem. Se um objeto passou a produzir algo inesperado, então 

devemos, aplicando a quarta regra, identificar a causa e, para isso, é preciso ter o controle 

sobre as condições, para somente assim, tentar isolar a causa extra responsável pelo fato 

das que são supérfluas. Em outras palavras, essa regra diz que alguns efeitos necessitam 

de mais de uma causa. Não basta que os pulmões estejam lá para ser acometido por um 

câncer, é preciso haver também predisposições genéticas, alguns fatores ambientais 

juntamente com um comportamento pouco saudável32.  

Antes de concluir este capítulo, vale ressaltar como essas regras gerais são 

formadas. Diz Hume sobre isso que elas “se formam segundo a natureza de nosso 

entendimento, e conforme nossa experiência da operação deste nos juízos que formamos 

acerca dos objetos” (HUME, 2009, p.182). Isto é, formamo-las a partir da observação do 

funcionamento de nosso próprio entendimento quando ele está elaborando seus juízos, 

raciocínios causais, a partir da experiência dos objetos. Em outras palavras, a forma como 

nossos raciocínios experimentais são formados pelo entendimento é esquematizada e 

corrigida, eliminando algumas tendências naturais da mente que podem levar a erros, e, 

a partir disso, é possível elaborar regras gerais para guiar os raciocínios futuros. Por 

exemplo, a partir da experiência tanto do nosso entendimento e dos objetos 

aprendemos a distinguir as circunstâncias acidentais das causas 

eficientes. Quando descobrimos que um efeito pode ser produzido sem 

a ocorrência de alguma circunstância particular, concluímos que essa 

circunstância não faz parte da causa eficiente, por mais frequente que 

seja sua conjunção com ela (HUME, 2009, p.182).  

                                                           
32 Com algum esforço é possível derivar a lei da inércia dessa regra. Diz essa lei que todo corpo continua 
em seu estado de repouso ou de movimento uniforme em uma linha reta, a menos que seja forçado a 
mudar aquele estado por forças aplicadas sobre ele. Ora, se um corpo permanece inalterado (em 
movimento ou repouso) até ser atingido por alguma força estranha a ele, então ele não é a única causa 
dessa mudança, tal como a regra prevê. Vale notar, no entanto, que a regra apresentada por Hume é mais 
abrangente, não se limitando a movimentos retilíneos e uniformes de corpos como a lei o faz.   



100 
 

São essas as oito regras apresentadas para se julgar a relação de causa e efeito. 

Ademais, se elas são de fato suficientes para bem guiar os raciocínios e, assim, garantir 

todo tipo de crenças legítimas, como Hume o supôs, isso não importa33. O que realmente 

deve ser ressaltado aqui é que Hume não apenas mostrou que há meios de se chegar a 

crenças legítimas, e que essas regras podem garantir tais tipos de crença, mas que ele 

também diz que são essas regras “pelas quais devemos regular nosso juízo sobre causa e 

efeito” (HUME, 2009, p.182). E antes disso, são elas que podem garantir experiências 

uniformes. Para tentar deixar tudo isso mais claro, iremos aplicar essas regras a um caso 

do qual ninguém pretende duvidar seriamente que não seja um bom exemplo de crença 

legítimas: gravitação. 

Assim, suspenda um objeto qualquer, solte-o e deixe-o cair livremente. Aqui 

encontramos claramente uma contiguidade tanto no tempo quanto no espaço entre os 

fatos, além de uma sucessão entre eles, se o repetimos algumas vezes teremos uma 

conjunção constante provando que as causas são necessárias. Se se mudar de objeto e ele 

continuar a cair é porque há algo em comum entre eles, neste caso, a massa. Se caso algum 

objeto semelhante ao outro permanecer no ar após ser solto é porque há algo nele que o 

difere dos demais, por exemplo, possuir asas. Se a queda dos vários objetos varia (na 

velocidade), essa variação pode ser descoberta na causa: ou o objeto foi lançado ao invés 

de ser solto ou é porque possui mais massa. Por fim, se o objeto ao chegar ao chão lá 

permanecer, só outras causas podem explicar sua remoção. Dessa forma, as oito regras 

confirmam que a crença na gravitação é legítima, isto é, que há experiências uniformes 

garantindo-a. Todavia, se elas são suficientes para elaborar uma teoria como a 

                                                           
33 O fato de não afirmarmos categoricamente que esses critérios garantem todas as crenças legítimas 
possíveis não torna essa resposta insatisfatória, pois parece que avançamos alguns passos em relação a 
busca das crenças legítimas, pelo menos em comparação a resposta dada por Sousa, pois no caso dele, 
como decidir entre duas crenças opostas, porém estáveis e com uma base na experiência? Se alguém tem 
uma crença forte e estável acerca do criacionismo, ela se torna, por isso, legítima, e mais, invalidaria a 
evolução por seleção natural? No nosso caso, há critérios objetivos para se decidir entre crenças opostas: 
o que faz a crença na seleção natural ser legítima não é sua estabilidade, mas ela obedecer ou não à regras 
objetivas que garantam livrá-las de dúvidas e incertezas. Continuamos exigindo a estabilidade da crença, 
mesmo esse critério trazendo poucas garantias epistêmicas, mas fomos além na medida em que 
determinamos também a experiência juntamente com as oito regras gerais. Dessa forma, caberia 
encontrar crenças claramente legítimas, mas que destoariam dos critérios aqui utilizados. E mesmo que 
tal contraexemplo fosse encontrado, o que é perfeitamente possível, os critérios aqui utilizados não 
seriam invalidados, pois continuariam sendo condições necessárias. O que precisaria ser feito, nesse caso, 
seria elaborar outras regras gerais complementares para se julgar sobre causa e efeito como exemplo, 
exigir que as crenças sejam passíveis de falsificação e o teste duplo cego. O que Hume fez foi elaborar oito 
regras que talvez tivessem servido para suas investigações, mas que depois dele precisariam ser 
melhoradas e mesmo acrescidas.  



101 
 

gravitacional, ainda não sabemos, mas podemos afirmar que uma crença ilegítima 

dificilmente poderia passar por todas elas, isto é, que elas permitam o assentimento de 

experiências irregulares como sendo regulares.  

Hume ressalta ainda que 

Todas as regras dessa natureza são muito fáceis de inventar, mas 

extremamente difíceis de aplicar. Na natureza, todo o fenômeno é 

composto e modificado por tantas circunstâncias diferentes que, para 

chegarmos ao ponto decisivo, devemos separar dele cuidadosamente 

tudo o que é supérfluo e investigar, por meio de novos experimentos, se 

cada circunstância particular do primeiro experimento lhe era essencial 

(HUME, 2009, p.208). 

Finalmente, vimos que para se obter uma prova é preciso de uma experiência 

uniforme; para se ter certeza de uma experiência uniforme é preciso de algumas normas; 

logo para se obter uma prova é preciso de normas, isto é, regras gerais. No entanto, uma 

questão ainda nos persegue: será que esses critérios (experiências e regras gerais) 

conseguem barrar crenças ilegítimas? Se crenças ilegítimas conseguirem driblar essas 

regras, então não teremos avançado desde o capítulo precedente. Por isso, tentaremos 

mostrar no próximo tópico se as regras apresentadas aqui são razoáveis ou não, 

colocando-as a prova a partir da força das crenças em milagres. Por que crenças em 

milagres? Porque elas são os melhores exemplos, caso possam ser confirmadas, de que a 

experiência pode ser modificada e que, portanto, os mesmos efeitos nem sempre seguem 

das mesmas causas.  

 

3.3 dos milagres ou das crenças ilegítimas 

Neste último tópico da dissertação, abordaremos as crenças em milagres a partir 

dos critérios usados no tópico precedente a fim de saber se tais crenças podem ser ditas 

legítimas ou não. Dessa forma, teremos duas possibilidades: ou os critérios usados para 

julgar crenças confirmam a legitimidade de milagres, e então teremos que assumir que 

tais critérios são demasiados falhos ao dar conta da natureza dos milagres – uma vez que 

são contrários à experiência. Ou, então, os critérios usados para julgar crenças não 

permitirão conferir um estatuto de legitimidade aos milagres, e assim teremos uma base 

razoável para julgar crenças legítimas. Defenderemos, a partir dos textos de Hume, esta 

segunda hipótese com o seguinte argumento: uma crença para ser dita legítima tem que 



102 
 

ter o estatuto de prova, a crença em milagre jamais poderá ser uma prova, logo, a crença 

em milagre jamais poderá ser dita legítima.  

Para tal, iniciaremos com a definição de milagre dada por Hume, em seguida 

analisaremos dois casos ditos milagrosos. Feito isso, tentaremos mostrar as 

inconsistências de tais crenças das mais variadas formas.  

Hume, na seção X da Investigação intitulada Dos milagres, afirma que “um 

milagre é uma violação das leis da natureza”34 (HUME, 1999, p.114) e um pouco mais à 

frente, na mesma seção, ele é mais específico ao considerar que “um milagre pode definir-

se estritamente deste modo: é a transgressão de uma lei da natureza pela volição 

particular da Divindade ou pela interposição de algum agente invisível35” (HUME, 

1999, p.115 nota). Ora, o filósofo afirma que se algo acontece de acordo com as leis 

naturais não se trata de milagre. Assim, não é um milagre que uma pedra lançada em um 

lago caia e provoque ondas, da mesma forma que não é um milagre que uma pena e uma 

bola de ferro caiam na mesma velocidade na ausência de gravidade. Para que haja um 

milagre, é preciso que as leis da natureza sejam violadas, como nos seguintes exemplos: 

que alguém controlasse os astros celestes com sua vontade; que alguém extinguisse o 

vírus da AIDS sem uso de fármacos; que uma pessoa obesa entrasse em uma academia e 

após algumas horas saísse de lá com mais massa magra do que massa gorda. Esses, 

portanto, seriam verdadeiros exemplos de milagres. Mas por que Hume exige, em sua 

definição, a figura da divindade para existência de um milagre? Há pelo menos duas 

hipóteses para tal. Primeiramente porque, culturalmente, os religiosos atribuem essas 

violações de leis naturais, ou milagres, ao Ser de suas predileções religiosas. E, segunda, 

porque, mesmo nesses casos, Hume continua supondo que as causas e os feitos são 

sempre necessários e, por isso, toda causa tem que ter um efeito, e, nesse caso, o milagre 

                                                           
34 Anice L. Araújo faz uma observação interessante sobre essa definição em O problema dos milagres em 
Hume, diz ela que “a definição de milagre sustentada por Hume está de acordo com a definição comum 
da época. Ele não pretende oferecer nada novo em relação à ordem metafísica do mundo no que diz 
respeito à violação da ordem visível da natureza, quer apenas fornecer um argumento contra os milagres 
históricos, e não os milagres testemunhados diretamente, e o faz de uma definição já conhecida em sua 
época” (2005, p.162). 
35 Outra observação importante feita por Anice L. Araújo é: “essa segunda definição acrescenta à primeira 
um conceito importante: a noção de um agente invisível. Ao postular um agente invisível, haveria quem 
pudesse intervir nas leis da natureza, provocando assim um milagre, o que de fato possibilitaria a 
ocorrência deste. Contudo, Hume tem um argumento bastante preciso contra a existência de tal agente” 
(2005, p.163). Esse argumento foi apresentado no primeiro capítulo dessa dissertação, a saber: “tal ser 
não passa de um amálgama de ideias arbitrariamente elevadas a níveis sobre-humanos”.  



103 
 

aparece como efeito da vontade do divino. Nas duas hipóteses, o importante é que: não 

faz sentido falar de milagres fora da esfera da religião ou da figura de Deus. Isso porque 

se os milagres não fossem causados por Deus (questão ontológica), as religiões perderiam 

sentido; e se fosse negado o milagre à vontade de Deus (questão epistemológica), as 

religiões nem mesmo existiriam, pois elas estão fundadas em crenças milagrosas em seus 

respectivos Deuses. Hume exige, pois, a figura de Deus para a ocorrência de um milagre 

porque não faria sentido falar de milagre fora desse contexto e também porque apenas 

Deus poderia ser a causa de um milagre.  

Analisaremos agora a definição de milagres à luz de dois relatos ditos milagrosos. 

Mostraremos que ela está de acordo com os casos relatados e, depois, poderemos analisar 

não mais a definição, e sim a natureza de tal crença e se é possível lhe conferir 

legitimidade. 

O primeiro exemplo dito milagroso concerne à vida de Cristo que não só é, por si 

só, um milagre, mas está repleta deles. Inicia-se pela sua própria concepção: gerado em 

uma virgem pelo Espírito Santo (Mateus 1: 23). Isto é, para uma gravidez que se sabe 

necessitar da troca de material genético entre homem e mulher foi dispensado o material 

genético do homem pelo (material genético?) do Espírito Santo. Nesse caso, temos pelo 

menos quatro milagres: 1) uma virgem engravidar, 2) a virgem prescindir do material 

genético de um homem, 3) o fato de ela ter sido “fecundada(?)” pelo Espírito Santo, 4) e, 

depois de tudo isso, gerar um Deus. Uma vez ocorrido esse grande milagre, o nascimento 

de Emanoel, o Cristo, outros menores foram realizados por ele, como exemplo, curar 

cegos com sua saliva (João 9: 6) e fazer um paralítico andar com o poder de suas palavras 

(Mateus 9:6). Ou seja, ele conseguiu fazer com que uma saliva tivesse o poder de 

reestabelecer a visão, algo jamais visto e sem qualquer explicação aparente; regenerou a 

lesão cerebral ou medular de um paralítico simplesmente pela força da palavra. Mas não 

só o nascimento e a vida de Cristo foram repletos de milagres, seus últimos dias na Terra 

também foi o maior deles, já que após três dias da morte de Cristo/Deus, um anjo desceu 

do céu e anunciou sua ressurreição (Mateus 28: 2). Neste último caso, ele passou três 

longos dias com o cérebro e o coração mortos e, mesmo assim, não só voltou à vida, mas 

não teve qualquer lesão cerebral pela falta de oxigenação.  

 O segundo exemplo dito milagroso refere-se a dois episódios diferentes, porém 

com o mesmo objeto: o Sol. O primeiro é um relato bíblico o qual informa que Deus 



104 
 

ordenou que o Sol e a Lua parassem e ambos pararam por quase um dia inteiro (Josué 

10:12-13). O segundo caso é o milagre de Fátima. Tal milagre foi anunciado a três 

crianças pela Virgem Maria e no dia 13 de outubro de 1917, em Fátima, Portugal, ao 

meio-dia, setenta mil pessoas presenciaram o Sol girar e ameaçar cair. Este foi uma prova 

de que a Virgem Maria realmente tinha aparecido às crianças36. Esses dois casos não só 

estão de acordo com a definição humeana de milagre, mas são bons exemplos deles. O 

primeiro não só faz com o que a força gravitacional de rotação e translação da Terra seja 

interrompida, como torna essa transgressão sem qualquer efeito desastroso sobre Terra, a 

tudo que há nela e, mesmo, ao sistema solar. Além, é claro, de inverter o heliocentrismo 

pelo geocentrismo! No segundo caso, acontece algo parecido, pois o Sol se movimenta e 

não causa qualquer perturbação no sistema solar. 

 Posto isso, cabe agora avaliar se tais casos são passíveis de legitimidade, isto é, se 

eles passam pelos critérios normativos para definir crenças legítimas (experiência e regras 

gerais). Investigaremos a referida questão de dois modos: um direto e outro indireto, ou 

seja, no primeiro caso, como se os milagres fossem presenciados diretamente por nós; e, 

no segundo, por meio de relatos de outrem37.  

Iniciaremos o modo direto com o caso da vida de Cristo. Suponhamos que 

partimos do dia da concepção de Jesus até a sua ressurreição presenciando tudo o que foi 

relatado nos livros. Estamos lá quando o anjo Gabriel anuncia que a virgem Maria está 

gravida do Espírito Santo. Porém, como saber se este caso pode garantir legitimidade a 

uma crença oriunda dele? O primeiro critério, a experiência, parece ter sido cumprido, 

mesmo podendo ser questionado se a presença do anjo não passou de uma alucinação 

coletiva, por exemplo; mas e quanto à gravidez e às regras gerais? O caso, por ser singular, 

não passa pela conjunção constante, terceira regra, e, por conseguinte, não atende à quarta 

regra, que diz que as mesmas causas sempre produzem os mesmos efeitos, pois, nesse 

caso, o mesmo efeito (gravidez) não foi produzido pela mesma causa (troca de material 

genético entre homem e mulher). Ademais, a quinta regra diz que quando diversos objetos 

diferentes produzem o mesmo efeito deve haver algo em comum entre eles. Assim, o que 

haveria de comum entre o Espírito Santo e um homem para que houvesse uma fecundação 

                                                           
36 Cf. http://www.deuslovult.org/2009/05/19/milagre-de-fatima-jornal-o-seculo 
37 Hume em seus textos oferece apenas argumentos contra casos de milagres relatados por outrem. Ele 
não traz argumentos dirigidos à hipótese de se presenciar um, apesar de que os argumentos contra os 
testemunhos milagrosos servirem, de alguma forma, para explicar uma possível experiência de um evento 
milagroso.  



105 
 

sem contato sexual? Dessa forma, parece claro que tal caso presenciado não poderia ser 

dito legítimo, pois colide com algumas das regras gerais. Mas e quanto aos demais casos? 

Vejamos outro exemplo: estamos ao lado de um cego de nascença avistado por Jesus que, 

para mostrar sua divindade, cospe na terra, faz da saliva lodo e unta os olhos do enfermo 

e pede para que ele se lave. Logo após, o cego enxerga pela primeira vez. Outro dia, ao 

lado de um paralítico presenciamos Jesus dizer-lhe: ‘levanta-te, toma a tua cama, e vai 

para tua casa’; e sua vontade é feita. Como duvidar de tais experiências? Apesar de 

nenhum delas, isoladamente, passarem pelas regras gerais, todas elas juntas não seriam 

uma prova de que o Cristo realmente conseguia violar as leis quando só ele tinha a saliva 

e a palavra com poder de curar enfermidades? E se esses casos parecem ainda duvidosos 

para quem os presenciou, o que dizer, então, de ele ressuscitar três dias após sua morte? 

Ora, em três dias, a parada de circulação sanguínea juntamente com os resíduos 

metabólicos que não foram excretados pelo sangue provocam a morte celular e, por 

conseguinte, dos órgãos. Esse processo pode ser agravado ainda pelas condições externas 

como temperatura, umidade, insetos e a condição do corpo, e no caso de Cristo, ele estava 

todo cortado facilitando, assim, a decomposição. No entanto, mesmo presenciando sua 

via crucis e o ressurgimento do reino dos mortos após três dias, não haveria como duvidar 

de sua natureza divina. Exceto, é claro, se questionamos não o que achamos que 

presenciamos, mas a veracidade de cada laço causal, isto é, se cada causa e cada efeito 

realmente eram como pareciam ser.  

Assim, presenciar diretamente casos milagrosos, como os da vida de Cristo, pode 

ser, para muitos, uma prova inconteste da natureza divina do Cristo e, com efeito, de seus 

milagres na Terra. Com efeito, se acreditamos nas curas do cego e do paralítico, isto é, se 

supomos que elas ocorreram de fato por causa de Jesus e não por outras causas, mesmo 

assim elas esbarram nas referidas regras gerais, pois são violações de leis naturais, haja 

vista que mudam o ciclo natural das coisas e, portanto, estão em desarmonia com o que 

preconiza tais regras. Poder-se-ia objetar aqui que isso seria um indicativo de que as 

regras gerais não contemplam toda crença legítima. O que seria falso em razão da natureza 

da crença legítima: um raciocínio causal livre de dúvidas e incertezas balizado por 

experiências uniformes (prova). Mas, antes disso, é possível mostrar que essas 

experiências, prima facie, indubitáveis podem ser enganosas, por exemplo, investigando 

o último mês antes da gravidez da Virgem; se ela realmente não teve qualquer contato 

com algum homem; um exame genético para saber se Jesus possuía um genoma igual ou 



106 
 

não a todos os homens; caso se confirmasse sua natureza demasiada humana, realizar um 

teste com todos os homens que tiveram contato com a Virgem no mês anterior à 

concepção para eliminar as dúvidas sobre a origem da sua concepção. No que se refere 

às curas, convém saber se realmente os enfermos eram enfermos, se eles não teriam feito 

algum outro tratamento antes, se realmente foi a saliva e a palavra que os fizeram sanar e 

não alguma outra substância. Já no caso da ressurreição, deve-se investigar se o Cristo 

realmente tinha morrido, pois ele poderia ter apenas desmaiado ou entrado em coma e 

sido dado como morto; se ele não teve cuidados após a suposta morte; se realmente foi 

ele que tinha se reerguido no terceiro dia. E mesmo que todas essas questões e outras 

possíveis fossem respondidas satisfatoriamente, o máximo que a prudência de um cético 

poderia garantir à questão é que não é possível identificar as causas de tal caso, isto porque 

um milagre não se legitima pela ignorância de sua causa, pelo contrário, exige-se esse 

conhecimento como requisito necessário à sua legitimidade – só confirmando, se fosse o 

caso, a interferência divina que o milagre poderia ser dito legítimo. Ademais, além da 

ignorância de uma causa não garantir o milagre38, sua possível causa, por ser de natureza 

invisível (vontade da divindade ou de algum agente invisível – como dito na definição) 

retira o tema da experiência e, com efeito, o torna ilegítimo, visto não ser mais possível 

aplicá-los aos critérios normativos (experiência e regras gerais).  

No caso de se presenciar um caso dito milagroso é prudente investigar cada laço 

dito causal em questão antes de dá-lo como certo. Por analogia, suponhamos que um 

mágico faça seus truques a uma tribo indígena isolada da civilização. O mágico não diz 

que faz truques de magia, diz apenas que tem o poder de ler mentes e de se teletransportar 

e ao descobrir os naipes das cartas após serem retiradas e embaralhadas de acordo com a 

vontade do participante e ao entrar em uma caixa, sumir e aparecer em outro lugar. Nesse 

caso, convém indagar: quem duvidaria, nesse contexto, dos poderes sobrenaturais do 

mágico? E, mesmo que fosse pedido para ele repetir à exaustão cada truque, dificilmente 

algo mudaria se o mágico não revelasse que, na verdade, aquelas experiências nada mais 

                                                           
38 É comum atribuir milagres a erros de diagnósticos médicos, por exemplo, tais enganos, aliás, são fontes 
infindáveis de “milagres”. Acredita-se quando um médico diagnostica algo grave, mas não se acredita 
quando seu diagnóstico é revisto e mostrado equivocado, ou seja, acredita-se no médico quando ele 
provavelmente errou, mas não quando ele reconhece o erro, pois, em geral, se prefere acreditar que a 
doença foi extirpada pela vontade do divino a acreditar que ela nunca existiu. Na verdade, não só os 
pacientes comentem esses equívocos, muitas vezes os próprios médicos, por ignorar a causa do seu 
próprio erro ou da cura do paciente, terminam por corroborar a superstição alheia, devido à sua 
autoridade. 



107 
 

são do que truques, ou em outros termos, que as verdadeiras causas são ocultadas dando 

a aparência de algo inexplicável39. É por isso que não se deve dar como milagroso alguma 

experiência pelo simples fato de não se ter uma explicação para ela. Isso significa que a 

ignorância da verdadeira causa não torna o caso fonte de crenças legítimas. 

Hume apresenta outro argumento não menos contundente ao afirmar que “um 

milagre é uma violação das leis da natureza; e como uma experiência constante e 

inalterável estabeleceu estas leis, a prova contra o milagre, devido à própria natureza do 

fato, é tão completa como qualquer argumento da natureza que se possa imaginar” 

(HUME, 1999, p.115). Ou seja, o milagre será sempre contrário às leis estabelecidas por 

experiências uniformes e isso o torna improvável e, mais que isso, impossível de ser 

legitimado40, pois como poderíamos dar o estatuto de prova (que é um raciocínio que 

nasce de experiências inalteráveis), portanto, de crença legítima, a um fato contrário à 

própria prova41? Um fato dito milagroso é exatamente o oposto de uma prova; trata-se, 

aliás, de uma provável violação dessa prova. Se algo acontece no fluxo natural das coisas, 

isso não implica em milagre. Assim, que os homens morram (mesmo que com boa saúde), 

que o Sol emita calor, que a falta de oxigênio leve à morte, nada disso é contra a natureza. 

Quando o contrário acontece, teríamos aí uma violação e, portanto, um milagre. Posto 

isso, Hume afirma que,  

                                                           
39 É basicamente isso que caracteriza um truque de mágica: ocultar o segredo, que é a causa, fazendo com 
que a experiência (truque) pareça surpreendente. A surpresa e a admiração se escondem atrás do truque, 
do segredo, tanto é assim que, uma vez descoberto o truque, a causa, a magia já não surpreende nem 
causa perplexidade a quem presencia. Vale ressaltar que a analogia não pretende comparar Jesus com 
um mágico, mas sim de comparar milagres a truques de mágicas no que se refere à causa oculta.  
40 Poder-se-ia perguntar: se um milagre é impossível de ser legitimado é também impossível que ele 
ocorra? Devemos separar a questão em duas: uma parte epistemológica e a outra ontológica. A condição 
de legitimidade é puramente epistemológica, já a condição de possibilidade de um milagre ocorrer é 
estritamente ontológica. Sobre isso Hume diz: “peço que se considerem as ressalvas que faço aqui, 
quando afirmo que nenhum milagre jamais pode ser provado [questão epistemológica], de modo que seja 
o fundamento de um sistema religioso. Assevero, por outro lado, que seria possível haver milagres ou 
violações do curso ordinário da natureza [questão ontológica], levando-nos a admitir uma prova do 
testemunho humano; embora, talvez, seja impossível deparar com semelhante milagre em todos os anais 
da história” (HUME, 1999, p.126). 
41 Maia Neto em A influência de Locke no ceticismo religioso de Hume em ‘dos milagres’, diz que esse 
argumento pode ser chamado de argumento a priori contra milagre, cito: “ao chamar a experiência 
regular de causas e efeitos de ‘prova’ e não de ‘probabilidade’, Hume pode apresentar seu argumento a 
priori contra a crença em milagres, os quais, por definição, são contrários à experiência regular de causa 
e efeito” (2011 p.502). Esse argumento a priori, no entanto, parece inconsistente com tudo o que 
defendemos até aqui. Além da nota acima, podemos ainda argumentar que não existe relação causal 
impossível, portanto, um milagre não é impossível, ele é apenas improvável. O argumento “a priori” seria 
empregado mais adequadamente se fosse referente à possibilidade de legitimação de um relato ou 
mesmo de uma experiência de caso milagroso. Deve-se separar crença, crença legítima e um fato possível. 



108 
 

deve haver uma experiência uniforme contra todo evento miraculoso, 

senão o evento não mereceria essa denominação. E, como uma 

experiência uniforme equivale a uma prova, há aqui uma prova direta e 

completa, tirada da natureza fática contra a existência de um milagre; 

uma tal prova não pode ser destruída nem o milagre fazer-se crível 

senão por meio de uma prova oposta que lhe seja superior (HUME, 

1999, p.115).  

Aplicando esse raciocínio à vida de Cristo, todas as experiências observadas 

aparentemente milagrosas são assim chamadas por serem contrárias às experiências 

uniformes, sendo, portanto, também contrárias às provas, às crenças legítimas. Dessa 

forma, mesmo os casos presenciados devem ser analisados com cuidado em razão de sua 

natureza singular. Tais experiências milagrosas, para serem consideradas legítimas, 

dentro da epistemologia humeana, deveriam ser balizadas por experiências uniformes a 

seu favor e que fossem também superiores às experiências opostas. Nesse caso, deveria 

haver não apenas a cura de um cego com saliva, mas a cura de dezenas deles, de 

preferência, sem qualquer malogro; o mesmo vale para a gravidez misteriosa e a 

ressurreição. E mesmo se isso fosse o caso, ainda assim seria possível questionar 

fortemente os casos por sua natureza contrária. Assim, por exemplo, se fosse analisada a 

composição da saliva (se ela tivesse algum princípio ativo, aí estaria a explicação, caso 

não tivesse, o enigma continuaria), da mesma forma como se faz no caso supracitado do 

mágico. Não se deve dar como certo algo que não é explicado e, mais que isso, que é 

contrário à própria uniformidade da experiência.   

Mas, visto que muitos poucos presenciaram um milagre, pelo menos, os que 

sustentam as grandes religiões, como os da vida de Cristo, que só por suposição 

pressupomos presenciá-la, vamos ao segundo modo, indireto, derivados de relatos ou 

testemunhas que é onde a vida de cristo realmente se encontra. Aqui analisaremos o relato 

do milagre de Fátima e o bíblico no qual o Sol é seu objeto, e como já os apresentamos, 

mostraremos quatro motivos, elencados por Hume, pelos quais devemos suspeitar deles 

e de outros testemunhos de milagres. 

A primeira refutação contra os milagres oriundos de testemunhos decorre das 

circunstâncias que envolvem a própria origem dos relatos que são, em geral, duvidosas. 

Diz Hume sobre isso:   

não se pode encontrar em toda a história nenhum milagre [1] testificado 

por número suficiente de homens de tão indubitável bom senso, 

educação e instrução que nos assegurassem contra todo logro de sua 



109 
 

parte; [2] de tão indubitável integridade que os pusesse fora de qualquer 

suspeita de querer enganar os outros; [3] de tal crédito e de tal reputação 

aos olhos dos homens que perderiam muito se fossem descobertos em 

alguma falsidade; e, ao mesmo tempo, [4] testificando fatos realizados 

de um modo tão público e numa parte do mundo tão famosa que seria 

inevitável a descoberta da falsidade; todas essas circunstâncias são 

necessárias para fornecer-nos completa segurança no testemunho 

humano (HUME, 1999, p.116). 

Dessa forma, Hume apresenta em seu primeiro argumento quatro pontos que 

deveriam ser exigidos para se ter um mínimo de confiança no que é relatado. No primeiro 

caso, apesar do relato de Fátima ter sido presenciado por setenta mil pessoas, não é 

possível saber de suas instruções; no segundo caso, não dá para saber da integridade de 

todos nem da maioria; em terceiro, o que eles perderiam se fossem descobertos 

mentirosos ou, nos melhores dos casos, que estavam enganados? E, por fim, tudo isso foi 

visto em um local distante dos grandes centros, dificultando sua averiguação. 

O segundo argumento contra os milagres oriundos de testemunhos concerne a 

denúncia das paixões e da imaginação que subvertem a reflexão. Vimos, no decorrer dessa 

dissertação, que o evento mais comum também é o mais provável e que quando há 

experiências conflitantes subtraímos as menores das maiores e o que restar é o que 

chamamos de evidência. Além disso, fazemos dos objetos que tivemos experiências 

modelos para aqueles dos quais não tivemos, caso sejam semelhantes. Essas regras, no 

entanto, são completamente esquecidas em casos de milagres e prodígios e o motivo é 

que, segundo Hume, “a paixão da surpresa e da admiração, resultantes dos milagres, é 

uma emoção agradável que produz uma tendência sensível para que acreditemos nos 

eventos dos quais derivam” (HUME, 1999, p.116). Ora, foi visto no tópico acerca das 

várias causas das crenças como se dá a influência das paixões no processo de formação 

de crença. Da mesma forma, lá indicamos como a surpresa e admiração que acompanham 

os relatos miraculosos vivificam as ideias de tais relatos a tal ponto que as torna 

semelhantes às inferências que extraímos das experiências. Além disso, com frequência, 

aqueles mais céticos “podem não ter, e geralmente não têm, argumentos suficientes para 

debater seu testemunho” (HUME, 1999, p.117). A explicação para toda essa imprudência 

natural é que “a eloquência, no seu mais alto grau, sobrepuja a razão e a reflexão; mas 

como ela se dirige inteiramente à fantasia ou aos afetos, cativa os ouvintes 

condescendentes e subjuga seu entendimento” (HUME, 1999, p.117). Por fim, relatos 

extraordinários e miraculosos produzem prazer não só em quem ouve e presencia, mas 

também em quem os conta, por isso eles se espalham com tanta facilidade. 



110 
 

O terceiro argumento contra os milagres oriundos de testemunhos é derivado do 

primeiro e diz que a ignorância é uma fonte abundante de milagres.  Hume considera que 

“os relatos sobrenaturais proliferam principalmente entre as nações ignorantes e bárbaras” 

e, por isso, “constitui forte suspeita contra eles” e mesmo nos casos de tais relatos se 

encontrarem nas grandes cidades de gente esclarecida admite-se que “alguns destes 

relatos, decorre do fato de tê-los recebido de ancestrais ignorantes e bárbaros, que os 

transmitiram com a sanção e a autoridade invioláveis que sempre acompanham as 

opiniões recebidas” (HUME, 1999, p.117-8). A bíblia sagrada está repleta desses casos 

e, aliás, ela própria é um bom exemplo disso: os milagres de Deus se davam sempre em 

lugares remotos e para poucas pessoas; o mesmo ocorre no caso dos relatos milagrosos 

da vida de Jesus que eram casos isolados, em lugares remotos para, em geral, carpinteiros 

e pescadores que, em sua maioria, eram pessoas simples. E assim como Hume supõe, a 

Bíblia e seus relatos foram cultivados em terras incultas e pelas mãos de homens de poder. 

Uma pequena prova de tudo isso é que nos tempos bíblicos os milagres, dos mais simples 

aos mais extraordinários, eram abundantes e hoje eles praticamente sumiram e mesmo os 

poucos relatos advêm de terras distantes, como supôs Hume, e não de universidades, de 

grandes centros metropolitanos ou da NASA ou do CERN, por exemplo42. 

O quarto argumento contra os milagres oriundos de testemunhos é que não há 

relato, por mais forte que seja, que não possa ser contradito por outros testemunhos 

superiores e, antes disso, pela própria experiência (um dos critérios normativos para 

crenças legítimas). No caso do milagre de Fátima, ainda que fosse verdade que setenta 

mil pessoas tivessem presenciado o Sol se mover, haveria todo o resto do mundo 

ignorando tal fato. E não se pode nem supor um descuido do resto do mundo para o 

ocorrido, porque caso o Sol se movesse, ele destruiria todo o sistema solar e não haveria 

qualquer pessoa na Terra para presenciar tamanho desastre. Nesse caso, há, contra o 

suposto número de setenta mil pessoas, todo o resto da população da Terra desautorizando 

esse suposto ocorrido. E não só os testemunhos, a própria experiência mostra essa 

                                                           
42 Como salienta Fred Wilson em The logic of probabilities in Hume´s argument against miracles, 
confirmando Hume, “milagres são relatados em eras de credulidade e superstição, não na era das 
ciências” (Volume XV Nº 2 p.262). Tanto parece isso ser verdade que atualmente a definição de milagre 
e, por conseguinte, os relatos de milagres se modificaram muito. Milagre, hoje, pode ser definido como o 
acontecimento de algo considerado bom por meio de algo ruim. Por exemplo, em desastres nos quais há 
milhares de mortes e alguns sobrevivem dizem que os sobreviventes são milagres vivos. Os milagres 
relatados a cada dia se resumem mais a conquistais pessoais. Não há mais dilúvios, ressurreições, 
concepções milagrosas, “extensão da vida humana a quase mil anos”, libertação de escravos “mediante 
os mais surpreendentes e inimagináveis prodígios” (Cf. HUME, 1999, P.128).   



111 
 

impossibilidade devido às consequências supracitadas. O mesmo vale para o relato 

bíblico no qual Deus ordena que o Sol e a Lua parem e eles pararam prologando o dia, 

Porém, como sabemos que é a Terra que gira em torno do Sol e não o contrário, a 

interrupção de sua rotação provocaria, devido à lei da inércia, em toda a Terra, o 

desabamento de todas as coisas construídas e dos oceanos em uma só direção, provocando 

tsunamis e desabamentos em massa, semelhantes ao que acontece quando há terremotos. 

Acerca disso, diz Hume:    

Em resumo, portanto, parece que jamais qualquer espécie de 

testemunho a favor de um milagre tem chegado a ser provável, e muito 

menos uma prova; e que, mesmo supondo que chegasse a ser uma 

prova, seria oposta, por outra prova, derivada da própria natureza do 

fato que tentaria estabelecer. Porquanto apenas a experiência confere 

autoridade ao testemunho humano, e é ainda a experiência que nos 

assegura a respeito das leis da natureza. Portanto, quando estas duas 

espécies de experiências são contrárias, resta-nos o recurso de subtrair 

uma da outra e aceitar uma opinião, tendendo para um dos dois lados, 

com a segurança originada do resto (HUME, 1999, p.125-6). 

Assim, por exemplo, no caso do milagre de Fátima, apesar de ser improvável que 

setenta mil pessoas estejam mentindo, ou que tenham tido uma alucinação coletiva ou 

mesmo que nunca houve esse tanto de gente, e que esse número foi uma invenção de 

quem a passou adiante, mesmo assim, tudo isso é muito mais provável do que uma 

violação nas leis naturais ou que as demais pessoas do planeta estivessem alucinadas no 

momento do fenômeno e, por isso, não tivessem presenciado o fato. Ou seja, se os 

testemunhos a favor do milagre são fortes, os que lhe são contrários são infinitamente 

mais fortes e, como já vimos no decorrer dessa dissertação, em casos de experiências 

conflitantes devemos subtrair as maiores das menores e o que restar é a evidência, isto é 

a base para uma crença forte. Ademais, como diz Hume, “a velhacaria e a leviandade 

humana são fenômenos tão normais, que prefiro acreditar que os eventos mais 

extraordinários tenham aí sua origem, a admitir uma violação tão marcante das leis da 

natureza” (HUME, 1999, p.127).  

Esses quatro argumentos, além de negar a legitimidade dos testemunhos em 

milagres, também explicam muitas de suas fontes, isto é, explica porque tais relatos se 

fazem críveis, mas não legítimos. Porém, antes de concluirmos, cabe mais um argumento 

contra o que poderia ser chamado de a exclusão do lado mais improvável ou do lado mais 

miraculoso. 



112 
 

Um milagre, por ser contrário à experiência, deve ser aceito apenas nos casos em 

que sua falsidade for ainda mais miraculosa do que o fato que pretende estabelecer. No 

caso de Fátima, a falsidade de tal milagre seria que o Sol na verdade não se moveu ou que 

o resto da população não percebeu tamanho fenômeno, porque ele não ocorreu. Qual 

desses lados é mais improvável ou miraculoso: as leis naturais terem sido violadas ou tal 

caso não passar de uma mentira ou engano coletivo? Ao rejeitar o mais improvável, que 

será sempre o milagre devido à sua própria natureza, resta-nos o lado oposto: do engano 

coletivo ou da mentira e de qualquer outra explicação que não seja a violação das leis 

naturais. O que leva a essa conclusão é a autoridade da experiência, isto é, os raciocínios 

com estatuto de prova oriundos de experiências invioláveis e uniformes. Ainda sobre isso, 

diz Hume: “peso um milagre contra o outro e, de acordo com a superioridade que 

descubro... rejeito sempre o milagre maior. Se a falsidade de seu testemunho fosse ainda 

mais miraculosa que o evento que relata, agora e somente agora, pode pretender orientar 

minha crença...” (HUME, 1999, p.115). Antes, porém, de um milagre poder ser razoável, 

Hume ainda diz que “mesmo neste caso há mútua destruição de argumentos, e o 

argumento mais forte nos dá apenas uma segurança proporcional ao grau da força depois 

da dedução da força inferior” (HUME, 1999, p.115). Isto é, mesmo que a negação de um 

milagre fosse ainda mais miraculosa do que sua ocorrência, a força da crença que restaria 

seria igual ao resultado da subtração da maior da menor, o que, neste caso, seria 

extremamente baixa e, portanto, não seria legítima. 

Por fim, vimos que os critérios usados para julgar crenças legítimas não 

confirmam a legitimidade de milagres, e, assim, não teremos que assumir que tais critérios 

são demasiados falhos em face da natureza dos milagres – contrário à experiência. Por 

outro lado, vimos que os critérios usados para julgar crenças legítimas não permitem 

conferir um estatuto de legitimidade aos milagres, e, então, temos uma base razoável para 

julgar crenças legítimas. Em suma, uma crença para ser dita legítima tem que ter o estatuto 

de prova. Ora, a crença em milagre jamais poderá ser uma prova, pois é contrária à própria 

prova. Logo, a crença em milagre jamais poderá ser dita legítima.  

 

 

 

 



113 
 

Conclusão 

 

Este trabalho teve como objetivo apresentar, problematizar e responder a seguinte 

questão: como são possíveis crenças legítimas na epistemologia de David Hume?  Ora, 

vimos que as crenças as quais nos limitamos são as designadas de causais que também 

foram chamadas de raciocínios causais e até de raciocínios prováveis. Tais raciocínios, 

demasiados abrangentes, como visto, passaram a ser considerados prováveis por, 

basicamente, dois motivos. Primeiro, eles perderam o elemento da conexão necessária, 

isto é, não havia mais uma ligação necessária unindo os fatos distintos, como a fumaça e 

o fogo, por exemplo. Assim, o que existem, para Hume, são tão somente conjunções 

constantes entre os fatos. A necessidade que Hume depois volta a pressupor como 

elemento da causalidade não é mais lógica, mas sim uma necessidade física resultante de 

uma determinação da mente que se habitua com os fatos em conjunções constantes. O 

segundo motivo é que tais raciocínios passam do escopo da razão dedutiva ou analítica a 

um instinto sensível à repetição chamado hábito. Quando Hume destrona a razão da 

função que sempre lhe foi atribuída, os raciocínios causais deixam de ser demonstráveis, 

evidentes, pois só a razão dedutiva, responsáveis pelas relações de ideias, pode garantir 

este estatuto de demonstrabilidade aos raciocínios, já as crenças causais não fazem parte 

de seu escopo.   

Esse foi o primeiro problema levantado na apresentação dos conceitos centrais da 

epistemologia de Hume. O que era entendido como passível de conhecimento, isto é, de 

ser demonstrável, – os raciocínios causais – passou a ter o estatuto de crença oriunda de 

um instinto sensível à repetição. Mas a problemática não se encerra aqui, pois quando 

começamos a analisar o conceito de crença, o problema se complexifica. 

A crença, para Hume, não é mais que um sentimento, uma sensação, ou seja, algo 

que nasce da nossa maneira de sentir. Dessa forma, as crenças são semelhantes aos 

sentimentos de alegria e tristeza, por exemplo. Ela não é uma ideia em si, apesar de a 

ideia de algo ser uma parte essencial da crença. Ademais, toda ideia deve ser concebida 

de uma maneira particular para gerar crença. Assim, é correto dizer que a crença é uma 

percepção mais forte e vívida. Em geral, o que distingue uma crença de uma ficção, por 

exemplo, é a força e vivacidade que a primeira tem em detrimento da última.  



114 
 

Não obstante tudo isso, vimos ainda que há inúmeros mecanismos de formação 

de crenças, mormente, ilegítimas, como a credulidade, a educação, a imaginação, as 

paixões e outros. Em consequência disso, chegamos ao âmago do problema: raciocínios 

causais são questões prováveis que adquirem estatuto de crença, os quais envolvem um 

sentimento e não mais um conhecimento. Em vista disso, defender não só a possibilidade 

de crenças legítimas, mas mostrar como elas são possíveis se tornou uma necessidade se 

não quisermos permanecer imersos em um anarquismo epistemológico, como muitos, 

erroneamente, acusam existir na epistemologia humeana. 

Tentamos sair dessa aporia, primeiramente, mostrando que há duas etapas 

distintas na investigação acerca da crença; uma diz respeito à análise propriamente dita 

dos mecanismos de formação de crença, uma questão, em geral, de natureza descritiva 

(essa parte se refere aos dois primeiros capítulos dessa dissertação); a outra se refere à 

dimensão normativa (essa parte diz respeito ao terceiro capítulo dessa dissertação). Ou 

seja, iniciamos mostrando como as crenças se formam, feito isso, o passo seguinte 

consistiu em buscar critérios para julgar sua legitimidade. Assim, foi preciso estabelecer 

a distinção entre o processo pelo qual as crenças são formadas e o processo pelo qual elas 

são julgadas. Com efeito, um outro ponto importante para sairmos do impasse acima 

consistiu em distinguir crença de crença legítima e de descrença.   

Distinguir a crença da descrença, ou, em outros termos, a crença da incredulidade, 

não foi difícil, pois a crença será sempre uma percepção assentida com mais força. Vimos 

que crenças são inevitáveis e que há vários mecanismos necessários à sua formação. A 

facilidade com que as crenças se estabelecem não significa que elas sejam incorrigíveis. 

Os seres humanos são demasiados crédulos, isso é verdade, mas isso não os condena à 

irracionalidade. Para mostrar isso, foi preciso distinguir entre crenças de crenças legítimas 

ou, mais precisamente, crenças ilegítimas de legítima. Hume, no entanto, não deixa essa 

distinção tão clara como acontece no caso da distinção entre crença e descrença.  

Para fazer essa diferenciação, buscamos mostrar, inicialmente, que há crenças 

mais confiáveis que outras, essas, ademais, são encontradas nas ciências empíricas, porém 

não só, pois muitas das crenças mais fundamentais da vida dos animais humanos e não 

humanos possuem também um nível de confiança elevado (o fogo queima, alimentos 

nutrem). Feito isso, buscamos distinguir as crenças acidentais ou ilegítimas das 

consideradas legítimas, separando-as em seus níveis de certezas, mais precisamente, 



115 
 

tentamos destacar aquelas livres de dúvidas e incertezas. Essas foram consideradas 

legítimas.  

A essas crenças, ou raciocínios causais livres de dúvidas e incertezas, foi dado o 

estatuto de prova. Prova é o conceito que Hume atribui a tais raciocínios. Para uma crença 

causal chegar a esse nível foi preciso dar dois passos: o primeiro consistiu em mostrar 

que essas crenças nascem de experiências uniformes e inalteráveis; o segundo em como 

se chega ou se garante esse tipo de experiência. Ademais, indicamos muitos exemplos de 

experiências uniformes e inalteráveis e, por conseguinte, de provas. E isso foi feito com 

dois objetivos: primeiramente mostrar que essa questão não está além ou mesmo aquém 

das experiências diárias, isto é, que ela não está deslocada da realidade; em seguida, como 

decorrência desse fato, indicamos que esse tipo de experiência – uniforme e inalterável – 

é possível e, mais que isso, que é bastante comum. Logo após, identificamos os dois 

critérios normativos necessários para se julgar crenças: o primeiro é a própria experiência 

e o segundo concerne às oito regras gerais apresentadas por Hume. 

Com efeito, no momento em que exigimos, como critério normativo, que todo e 

qualquer raciocínio causal passe pela autoridade da experiência se quiser ser considerado 

legítimo, nos termos exigidos pela epistemologia humeana, eliminamos imediatamente a 

teologia natural, a superstição popular e até mesmo grande parte da metafísica, isto porque 

tais áreas do conhecimento estão repletas de raciocínios causais que escapam a toda e 

qualquer experiência rigorosa. Isso fica claro na teologia que busca explicar desde a 

criação dos Céus e da Terra até as conquistas e derrotas pessoais dos seus crédulos. Assim, 

mesmo tais explicações, todas claramente partindo de raciocínios causais – Deus criou os 

homens, destruiu Sodoma e Gomorra; Ele não salvará a alma imortal daquele que não O 

aceitar como seu único salvador –, escapam a toda experiência possível. O mesmo vale 

para grande parte da metafísica, como é o caso daquela que diz, por exemplo, que só há 

uma substância e essa é Deus (Spinoza);  daquela que afirma: a alma está ligada ao corpo 

pela glândula pineal (Descartes);  ou ainda a que defende a existência de mônadas 

(Leibniz) ou de dois mundos, um sensível e outro inteligível (Platão); passando, é claro, 

por toda metafísica elaborada pela Patrística e Escolástica, as quais têm “seu melhor e 

mais sólido fundamento a fé e a revelação divina” (HUME, 1999, p.154). 

Hume, em seu Tratado da Natureza Humana, como vimos, apresenta oito regras 

gerais e objetivas destinadas a guiar a experiência. Assim, a partir delas é perfeitamente 



116 
 

possível elaborar outras para casos mais específicos e assim extrapolar os próprios textos 

humeanos, como eles parecem permitir, pois tais regras, como vimos, podem ser 

estendidas a muitas crenças presentes nas ciências empíricas. 

Com efeito, existem dois critérios normativos, experiência e regras gerais, que 

garantiram experiências uniformes e inalteráveis e também crenças causais livres de 

dúvidas e incertezas, isto é, provas. Assim, crenças legítimas na epistemologia de Hume 

são possíveis através do estatuto de prova. 

Vale ressaltar ainda que mesmo defendendo que as crenças não são passíveis de 

justificação racional e mostrando que os conceitos centrais da epistemologia de Hume 

têm uma conotação demasiada psicológica como o de hábito e o de crença, mesmo assim 

o caráter epistemológico se fez presente, uma vez que, além de não mais nos limitarmos 

a apenas descrever os processos pelos quais as crenças são formadas, mostramos também 

que, apesar de todas essas observações, é possível oferecer critérios normativos para se 

chegar à crenças legítimas, isto é, crenças livres de dúvidas e incertezas. Assim, o presente 

trabalho teve tanto um papel descritivos de nossos raciocínios, como também uma função 

normativa, o que, desse modo, caracteriza o teor epistemológico dessa dissertação.  

Por fim, convém indicar que muitas abordagens ficaram de fora dessa pesquisa, 

pois também poderíamos ter avaliado toda essa problemática à luz das duas principais 

vertentes da filosofia de Hume, quais sejam, a cética e naturalista. E mais que isso, por 

via da interpretação naturalista, para a qual nosso trabalho mais tende, poderíamos 

mostrar como ela se comporta frente às teorias epistemológicas de caráter naturalista 

contemporâneas. Seria possível nos estender às crenças no mundo externo e no eu. 

Poderíamos também ter feito um trabalho mais histórico mostrando as influências das 

tradições escolásticas, racionalista e empirista sobre o pensamento de Hume e mesmo 

destacar o ponto de vista dos seus críticos no que concerne a esse problema. Enfim, as 

possibilidades são inúmeras e indicam caminhos para pesquisas futuras.   

 

 

 

 

 



117 
 

Referências bibliográficas 

 

AYER, A. J. Hume. São Paulo. Loyola, 2003. 

ARAÚJO, A. L. “o problema dos milagres.”  GUIMARÃES, Lívia. (Org) Ensaios sobre 

Hume / II Colóquio Hume. Belo Horizonte: editora Segrac, 2005, p.157-169. 

CRAIG, E. J. The Mind of God and the Works of Man. Oxford: Oxford Claredon Press, 

1987. 

CHIBENI, Silvio Seno. Hume e as crenças causais. Trabalho apresentado nas XVI 

Jornadas de Epistemología e Historia de la Ciencia, Córdoba, Argentina, 2005. 

DESCARTES, René. Meditações metafísicas. São Paulo. Nova Cultura, 1996.  

FALKENSTEIN, Lorne. Naturalism, Normativity, and Scepticism in Hume's Account of 

Belief.  Hume Studies Volume XXIII, Number 1 (April, 1997), p.29-72. 

GORMAN, Michael. Hume’s Theory of Belief.  Hume Studies Volume XIX, Number 1 

(April, 1993), p. 89-102. 

GUIMARÃES, Lívia. Ceticismo e crença religiosa no Tratado da natureza humana.  

Kriterion, Belo Horizonte, nº 124, Dez./2011, p. 509-528. 

HUME, David. Diálogos sobre a religião natural. Lisboa, Portugal. Edições 70, 2005.  

_______. Enquiries Concerning Human Understanding. Oxford: Oxford Uni. Press. 

1999. 

________. Investigação acerca do entendimento humano. São Paulo. Nova Cultura, 

1999.  

_______. História natural da religião. São Paulo. UNESP, 2005.  

________. Resumo de um tratado da natureza humana. Porto Alegre. Paraula, 1995.  

________. Tratado da natureza humana. 2 ed. São Paulo. UNESP, 2009. 

________. Treatise of Human Nature. Oxford: Oxford University Press, 2000. 



118 
 

LOCKE, John. Ensaio acerca do entendimento humano. São Paulo. Abril Cultura. 

1973. 

MATOS, J. C. M. “o naturalismo de Hume e a epistemologia evolutiva”. GUIMARÃES, 

Lívia. (Org) Ensaios sobre Hume / II colóquio Hume. Belo Horizonte: editora Segrac, 

2005, p.149-155. 

MORRIS, W. E. “Belief, Probability, Normativity” SAUL Traiger. (Ed.) The Blackwell 

Guide to Hume’s Treatise.  Blackwell Publishing Ltd, 2006, p.77-94. 

MONTEIRO, J. P. Hume e a epistemologia. Imprensa nacional/casa da moeda, 1984. 

_______________. Novos estudos humeanos. São Paulo. Discurso Editorial, 2003. 

MURCHO, Desidério. Epistemologia da modalidade em David Hume. Revista 

Filosófica de Coimbra - n.° 12 (1997), p. 441-449. 

NETO, José. A influência de Locke No Ceticismo Religioso de Hume em ‘Dos Milagres’. 

Kriterion, Belo Horizonte, nº 124, Dez./2011, p. 491-508. 

SMITH, Norman Kemp. The philosophy of David Hume. Palgrave Macmillan. 2005 

SOUSA, Claudiney José de. O problema da crença e da justificação nas epistemologias 

naturalizadas de David Hume e Alvin Goldman. Revista eletrônica pro-docência. UEL. 

Ed. Nº. 1, Vol. 1, Jan-Jun. 2012.  

TÚLIO, Aguiar. Causalidade e direção do tempo. Belo Horizonte: Editora UFMG, 

2008. 

WILSON, Fred. The Logic of Probabilities in Hume’s Argument against Miracles. Hume 

Studies Volume XV Number 2. 

 

 


