
 

 

 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS E LETRAS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

NIETZSCHE E A TRANSVALORAÇÃO DA TRAGÉDIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Anildo de Souza Silva 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

João Pessoa-PB 

2014 



ANILDO DE SOUZA SILVA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

NIETZSCHE E A TRANSVALORAÇÃO DA TRAGÉDIA 

 

 

 

 

 

 

 
Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Filosofia do Centro de Ciências 

Humanas e Letras da Universidade Federal da 

Paraíba, como requisito regulamentar para 

obtenção do título de Mestre. 

 

Linha de Pesquisa: 
Hermenêutica e Estética Filosóficas 

 

Orientador: 
Prof. Dr. Edmilson Alves de Azevêdo 

 

Coorientador: 

Prof. Dr. Roberto Sávio Rosa 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

João Pessoa-PB 

2014 

  



 

 

  

 

     
     S586n     Silva, Anildo de Souza.     
                         Nietzsche e a transvaloração da tragédia / Anildo de Souza 

Silva.- João Pessoa, 2014. 
                         132f.  
                         Orientador: Edmilson Alves de Azevêdo 
                         Coorientador: Roberto Sávio Rosa 
                         Dissertação (Mestrado) - UFPB/CCHL 
                         1. Nietzsche, Friedrich Wilhelm, 1844-1900 - crítica e 

interpretação. 2. Filosofia - crítica e interpretação. 3. Arte 
trágica. 4. Fenômeno estético. 5. Afirmação do viver. 
6.Hermenêutica. 

  
                          
     UFPB/BC                                                                CDU: 1(043) 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ANILDO DE SOUZA SILVA  

 

 

 

NIETZSCHE E A TRANSVALORAÇÃO DA TRAGÉDIA 

 

 

 

 

João Pessoa, 12 de dezembro de 2014. 

 

 

 

BANCA EXAMINADORA: 

 

 

 

__________________________________ 

Prof. Dr. Edmilson Alves de Azevêdo 

Orientador - UFPB 

 

 

 

_____________________________________________ 

Profa. Dra. Ana Thereza de Miranda Cordeiro Dürmaier 

Membro Interno - UFPB 

 

 

 

___________________________________________ 

Prof. Dr. José Roberto da Silva 

Membro Externo – UFAL 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ao amigo e irmão Sávio Rosa, meu eterno mestre trágico da desorientação filosófica e 

existencial, o qual vindo das plagas vigorosas e gélidas do Sul, domiciliando-se agora nas 

terras em que o Sol incessantemente se encontra ao meio-dia, reflete sobre o absurdo da 

existência, à brisa suave do mar e ao abrigo aconchegante da sombra dos cacaueiros. 

  



AGRADECIMENTOS 

 

 

À minha estimada família (o meu honrado e diligente pai: Zeca; a minha amorosa e 

gentil mãe: Nilde; e a minha amada e divinal esposa: Vida), a qual, com um carinho 

incomensurável, jamais economizou esforços a fim de que juntos conquistássemos o tão 

almejado mestrado em filosofia. 

Ao Prof. Dr. Edmilson Alves de Azevêdo (UFPB), pela sua orientação, 

companheirismo e, especialmente, pela amizade sincera.  

Ao Prof. Dr. Roberto Sávio Rosa (UESC), pela gentil, prestativa e indispensável 

coorientação, bem como pela sua impagável amizade.  

Ao Programa de Pós-Graduação em Filosofia da Universidade Federal da Paraíba – 

UFPB, não só pela oportunidade da realização desse Mestrado Acadêmico em Filosofia, mas, 

sobretudo, pela paciência e gentileza que sempre me ofereceram.  

À Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior – CAPES pelos 

investimentos destinados à minha formação, os quais possibilitaram as condições materiais 

para a construção desse trabalho.  

A todos os docentes do programa de Mestrado em Filosofia da UFPB, pelos 

ensinamentos e apoio.  

Aos amigos: Fátima, Paulo e Chico – colaboradores no Programa de Pós-Graduação 

em Filosofia da UFPB – pelos inesgotáveis auxílios que, com cordialidade e presteza, sempre 

dedicam a todos os discentes do curso, mormente a mim.  

Aos docentes: a Prof.ª Dr.ª Ana Thereza de Miranda Cordeiro Dürmaier (Universidade 

Federal da Paraíba – UFPB) e o Prof. Dr. José Roberto da Silva (Universidade Federal de 

Alagoas – UFAL), por tão prontamente aceitarem estabelecer um diálogo aberto acerca da 

reflexão filosófica, naquilo que tange a beleza trágica. 

E finalmente, todavia não menos importante, aos amigos: Bete, Júlia e Leon, pela 

acolhida, colaboração e inestimável fraternidade.  

 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

GOZO SONHADO é gozo, ainda que em sonho.  

Nós o que nos supomos nos fazemos,  

Se com atenta mente 

Resistirmos em crê-lo.  

Não, pois, meu modo de pensar nas coisas,  

Nos seres e no fado me consumo.  

Para mim crio tanto 

Quanto para mim crio.  

Fora de mim, alheio ao que penso,  

O Fado cumpre-se. Porém eu me cumpro 

Segundo o âmbito breve 

Do que de meu me é dado. 
1
 

 

 

Ricardo Reis  

(Heterônimo de Fernando Pessoa) 

30 de janeiro de 1927.  

  

                                                 
1
 PESSOA. Poemas escolhidos. 1997, Gozo sonhado, p. 66. 



RESUMO 

 

 

O objetivo capital desse trabalho constitui-se em investigar, a partir obra filosófica de 

Nietzsche –, sobretudo, nos textos O nascimento da tragédia; Humano, demasiado humano e 

Genealogia da moral –, de que forma o esteta contemporâneo compreendeu a noção de arte 

trágica em três perspectivas diferenciadas. Para tal indústria, encadear-se-ão as seguintes 

etapas: Primeiro, será esboçado o panorama geral das vontades de poder e de sobrevivência, 

bem como a consequente afirmação do viver por parte do homem. Subsequentemente, será 

construído um entendimento acerca da arte trágica como metafísica de artista. Percebendo-a 

como resultado das pulsões apolíneas e dionisíaca, as quais se relacionam com o princípio de 

individuação e assim manifesta-se uma interpretação do mundo como fenômeno estético. 

Nessa primeira perspectiva, a arte trágica será útil ao homem por tornar o absurdo da vida 

suportável. Em seguida, será refletida a segunda noção de arte trágica como formadora do 

homem em vistas de suas pulsões mais primitivas, principalmente, das vontades de 

sobrevivência e de criação. Essa segunda forma de contemplar a tragédia encontra-se 

relacionada a uma instrumentalização do socratismo e ao perspectivismo nietzschianos. 

Ademais, o trágico servirá para educar o homem para a afirmação do seu viver. Em um 

terceiro momento, objetiva-se demonstrar como a arte trágica, descaracterizada pela 

modernidade, passa a ser compreendida como uma sacerdotisa asceta. Por fim, serão 

realizadas algumas considerações finais acerca da problemática de como a arte trágica teve o 

seu significado modificado de metafísica de artista, passou por formadora do homem e 

chegou a sacerdotisa ascética. Contudo, existe um elemento que irá transpor todas as três 

noções nietzschianas de trágico na arte, a saber: a utilidade do mesmo em seduzir o homem a 

afirmar o seu viver.  

 

 

Palavras-chave: Trágico. Fenômeno estético. Afirmação do viver. Hermenêutica. 

 

  



ABSTRACT 

 

 

The main objective of this work consists in investigating, from Nietzsche’s philosophical 

work – especially in the texts The birth of tragedy, Human, all too human and the Genealogy 

of morals – in what form the contemporary esthete understood the notion of tragic art in three 

differentiated perspectives. For this task, we will pursue the following steps: First, the 

overview of the will to power and of surviving will be sketched, and the consequent 

affirmation of life by man. Subsequently, an understanding of the tragic art as an artist’s 

metaphysics will be built, perceiving it as a result of the Apollonian and Dionysian impulses, 

which relate to the principle of individuation and thus manifests an interpretation of the world 

as an aesthetic phenomenon. In this first perspective, the tragic art is useful to man by making 

the absurdity of life bearable. Then the second notion of tragic art as an educator of men for 

their most primitive instincts, mainly for the will of survival and creativity. This second way 

of looking at tragedy is related to an instrumental interpretation of Socratic and to Nietzsche’s 

“perspectivism”. Moreover, the tragic will be useful to educate man to affirm his life. In a 

third moment, we intend to demonstrate how tragic art, mischaracterized by modernity, shall 

be understood as an ascetic priestess. Finally, some concluding remarks on the problem of 

how tragic art has changed its meaning of artist’s methaphisics, passed to be man’s educator 

and became ascetic priestess. However, there is an element that will surpass all three 

Nietzsche’s notions of tragic art, namely its usefulness in seducing men to affirm their living.  

 

 

Key-words: Tragic. Aesthetic phenomenon. Affirmation of life. Hermeneutics. 

 

 

  



SUMÁRIO 

 

 

1 CONSIDERAÇÕES PRELIMINARES……………………………………..... 12 

2 DA VONTADE À AFIRMAÇÃO DO VIVER.................................................. 18 

2.1 CONSIDERAÇÕES INICIAIS ACERCA DA VONTADE E DA 

AFIRMAÇÃO DO VIVER.................................................................................... 

 

18 

2.2 O HOMEM E A VONTADE DE SOBREVIVÊNCIA.......................................... 20 

2.3 O ENTORNO DO HOMEM COMO OBJETO DA RAZÃO................................ 29 

2.4 A VONTADE DE SOBREVIVÊNCIA COMO VIGOR QUE GERA A 

RACIONALIDADE............................................................................................... 

 

33 

2.5 CONSIDERAÇÕES FINAIS ACERCA DA VONTADE E DA AFIRMAÇÃO 

DO VIVER............................................................................................................. 

 

39 

3 A ARTE TRÁGICA ENQUANTO METAFÍSICA DE ARTISTA................. 43 

3.1 CONSIDERAÇÕES INICIAIS SOBRE A ARTE TRÁGICA COMO 

METAFÍSICA DE ARTISTA................................................................................ 

 

43 

3.2 ENTRE O APOLÍNEO E O DIONISÍACO........................................................... 44 

3.3 O PRINCÍPIO DE INDIVIDUAÇÃO.................................................................... 49 

3.4 O MUNDO COMO FENÔMENO ESTÉTICO..................................................... 53 

3.5 CONSIDERAÇÕES FINAIS ACERCA DA ARTE TRÁGICA COMO 

METAFÍSICA DE ARTISTA................................................................................ 

 

62 

4 A ARTE TRÁGICA ENQUANTO FORMADORA DO HOMEM................. 64 

4.1 CONSIDERAÇÕES INICIAIS SOBRE A ARTE TRÁGICA COMO 

FORMADORA DO HOMEM................................................................................ 

 

64 

4.2 DUAS INTERPRETAÇÕES NIETZSCHIANAS DO SOCRATISMO................ 67 

4.3 O PERSPECTIVISMO NIETZSCHIANO............................................................ 75 

4.4 A ARTE TRÁGICA COMO FORMADORA DO HOMEM................................ 80 

4.5 CONSIDERAÇÕES FINAIS ACERCA DA ARTE TRÁGICA COMO 

FORMADORA HUMANA.................................................................................... 

 

91 

5 A ARTE TRÁGICA MODERNA ENQUANTO SACERDOTISA ASCETA...... 93 

5.1 CONSIDERAÇÕES INICIAIS SOBRE A ARTE TRÁGICA MODERNA 

COMO SACERDOTISA ASCETA....................................................................... 

 

93 

5.2 O VALOR HISTÓRICO CONFERIDO AOS IDEAIS ASCÉTICOS.................. 98 



5.3 A DESCARACTERIZAÇÃO MODERNA DA ARTE TRÁGICA...................... 100 

5.4 CONSIDERAÇÕES FINAIS SOBRE A ARTE TRÁGICA MODERNA 

COMO SACERDOTISA ASCETA....................................................................... 

 

112 

 CONSIDERAÇÕES POSTIMEIRAS................................................................ 114 

 REFERÊNCIAS……………………………………………………………….... 123 

 Apêndice A - Sugestão de bibliografia complementar.......................................... 127 

 

 



12 

1 CONSIDERAÇÕES PRELIMINARES 

 

O coro. In. Alceste:  

“Foste ferido, em plena felicidade, por este rude golpe do destino, quando ainda não 

conhecias o sofrimento, mas tu conservas a vida [...].” 
2
 

(Eurípedes) 

 

 

A partir do horizonte hermenêutico descerrado pela obra filosófica de Friedrich 

Wilhelm Nietzsche (Alemanha, 1844 – 1900) –, sobretudo, evidenciando os textos O 

nascimento da tragédia: ou helenismo e pessimismo (1872); Humano, demasiado humano: 

um livro para espíritos livres (1878 / 1886) e Genealogia da moral: uma polêmica (1887) –, o 

intento primordial desse trabalho consiste em investigar de que modo o pensador alemão 

compreendeu arte trágica em três perspectivas distintas, a saber: a) A arte trágica enquanto 

metafísica de artista; b) A arte trágica como formadora das pulsões primárias do ser humano; 

e c) A arte trágica (à época moderna) como sacerdotisa asceta.  

Faz-se relevante alertar que a averiguação acerca das três noções conceituais de arte 

trágica proposta na presente pesquisa seguirá uma ordem cronológica, ou seja, daquela noção 

que historicamente primeiro apareceu no pensamento de Nietzsche, passando por aquela que 

veio em um segundo momento e finalmente chegando àquela que surge em um instante 

terceiro e último. Contudo, essa conduta de investigação, mesmo seguindo um ordenamento 

cronológico, não visa sondar o pensamento nietzschiano a partir de fases definidas, isto é, a 

análise aqui empreendida tem conhecimento e respeita as célebres teorias acerca dos períodos 

na filosofia de Nietzsche, porém ela não pretende ser nem uma defensora, muito menos uma 

adversária das citadas teorias. Sendo assim, objetiva-se construir uma hermenêutica singular 

(ainda que bem menos ambiciosa), a qual se permite a liberdade de coadunar e de discordar 

das teorias a respeito do pensamento de Nietzsche quando cada uma dessas atitudes lhe 

parecer coerente.  

Para a realização de tal indústria, far-se-á imprescindível contemplar a afirmação do 

homem acerca do seu viver como sendo o eixo estrutural que perpassa transversalmente as 

três noções conceituais erigidas por Nietzsche sobre a arte trágica, as quais foram acima 

citadas. 

                                                 
2
 EURÍPEDES (Grécia, 480 a.C. – 406 a.C.). Electra / Alceste / Hipólito. [s.d.], Alceste, p. 103.  



13 

À primeira vista, tratar de três noções conceituais distintas em um mesmo pensamento 

filosófico pode oferecer a impressão de que se busca demonstrar incoerências no mencionado 

pensamento e assim insinuar sua debilidade especulativa e, consequentemente, a sua 

impertinência, bem como uma falência reflexiva. Contudo, a presente pesquisa procura 

labutar de maneira diferente com essa questão, a saber, pretende-se demonstrar que Nietzsche 

reflete acerca da arte trágica em perspectivas obviamente diferenciadas, mas que tal conduta 

do autor não denota fragilidade de seu pensamento, mas sim um modo distinto de reflexão 

filosófica (no tocante ao estilo filosófico e literário), o qual visa interpretar a realidade 

humana e desse modo, também se justifica como sendo uma filosofia que é sim diferente, mas 

que se faz igualmente autêntica. Nessa direção, poder-se-á associar a ótica da pesquisa em 

curso com a compreensão do esteta Marc Jimenez: 

 

Em lugar de nos determos – mais uma vez – nestas contradições [referindo-

se às produções de alguns intérpretes do pensamento de Nietzsche que 

apontam certas antinomias em sua filosofia] 
3
, preferimos ver em Nietzsche 

uma reflexão que se procura, em busca de sua própria coerência, num final 

do século XIX desprovido de qualquer coesão e rico em paradoxos. 

Nietzsche faz parte desses pensadores que, como Freud
4
, dizem, 

contradizem-se e, além disso, dizem que se contradizem. É esta, sem dúvida, 

sua única maneira de dominar docilmente, com o pensamento, uma realidade 

rebelde e caótica.
5
 

 

Segundo a ponto de vista do filósofo contemporâneo, a compreensão hermenêutica do 

mundo por intermédio da perspectiva trágica detém a capacidade de tornar a contemplação 

humana sobre a existência – a qual se apresenta desprovida de significado – algo suportável, 

pois a mesma é uma interpretação artisticamente fascinante e por esse motivo, a vida se fará 

digna de ser ambicionada e afirmada pelo homem. Sendo assim, segundo Nietzsche, tornar-

se-á ordinário olhar de modo embevecido para a arte da tragédia, a fim de determinar 

especificamente as noções conceituais da mesma e buscar entender a relação desta para com a 

afirmação do viver. Afinal, no bojo da proposta argumentativa nietzschiana, torna-se 

indispensável fixar o olhar naquilo que permite ao homem suportar o inexorável da existência, 

reencontrar-se com os seus instintos primários e assim constantemente afirmar o seu viver, a 

saber: é indispensável contemplar o belo e terrível espetáculo da arte trágica.  

Tal exame filosófico acerca da arte trágica sob o prisma do pensamento de Nietzsche 

                                                 
3
 Em todas as ocasiões em que aparecerem os símbolos gráficos dos colchetes – [ ] – no âmago das citações, o 

que vier escrito entre os mesmos será alguma observação feita para além do texto original mencionado, tais 

como: livres traduções para o português, alusões, supressões, explicações (como no caso atual) etc. 
4
 Sigmund Schlomo Freud (República Tcheca, 1856 – 1939), médico e fundador da psicanálise.  

5
 JIMENEZ. O que é estética? 1999, p. 242.  



14 

se justifica, enquanto investigação especulativa, pelo fato de que o entendimento das noções 

acerca do trágico postuladas pelo filósofo caracteriza-se como sendo um viés possível para a 

tematização de sua inovadora hermenêutica acerca da existência. Desse modo, a pesquisa pela 

obtenção do entendimento acerca das noções nietzschianas de arte trágica legitima-se como 

um instrumento fundamental na construção de uma análise mais apurada sobre todo o sistema 

filosófico de Nietzsche. Haja vista, como já fora indicado, atendo-se mais detidamente ao 

aspecto da hermenêutica artística do trágico, o filósofo indicará que através da arte da tragédia 

é possível que o homem suporte a ausência de significação da existência. 

Todavia, na perspectiva da tradição filosófica ulterior a Nietzsche, a existência deve 

ser exclusivamente interpretada através de aspectos estritamente racionais, os quais não 

careceriam de um estofo estético para propiciar a contemplação da vida. Entretanto, 

diferentemente daquilo que fora conjecturado pela referida tradição, Nietzsche afirmará que a 

compreensão trágica – entendida apenas como uma interpretação inventada em prol do belo e 

do sublime da vida – se eleva como sendo uma benfeitora (ou no pior dos casos, uma 

satisfatória) possibilidade para que o homem tolere a sua própria existência frente a um 

mundo órfão de significado. Desse modo, a mentira estética que persegue uma invenção de 

sentido para a insensatez do mundo é prestadia ao homem, pois como diz Nietzsche: “É 

verdade, a razão pela qual se mente faz diferença: se com a mentira se alcança ou se destrói 

alguma coisa”
6
. Afinal, a tragédia poderá converter o nefasto da vida e todo o seu arcabouço 

de potências titânicas em algo enganadoramente belo e desejável.  

Nesse sentido, parece penoso compreender a hermenêutica nietzschiana sobre a 

existência desdenhando a estética trágica meditada pelo filósofo enfocado, sobretudo, 

desprezando a via da tragédia enquanto representação da relação do homem para com as 

forças colossais dessa mesma existência.  

Nesse instante, torna-se elementar supor que o investigar das três compreensões de 

arte trágica em Nietzsche detém uma relevância significativa para o estudo de todo o 

pensamento nietzschiano. Porém, além disso, os três entendimentos acerca do trágico na 

filosofia de Nietzsche se fazem fundamentais para a compreensão da estética filosófica em 

geral, sobretudo, para uma contemplação da arte para além das restrições da racionalidade, ou 

seja, quando a beleza artística não é objeto de estudo restrito da racionalidade, mas se faz 

apenas mote de uma apreciação da sensibilidade humana.  

Ratifica-se que a presente pesquisa ambiciona indicar e discutir as três noções 

                                                 
6
 NIETZSCHE. O anticristo. 1996, § 58, p. 86.  



15 

conceituais de arte trágica presentes no pensamento nietzschiano enquanto vetor de uma 

interpretação humana criada para conferir sentido à existência. Isso, a fim de abordar as 

implicações fundamentais correlacionadas às noções nietzschianas de arte, sobretudo, em um 

tipo específico de produção artística, a saber, a representação teatral da tragédia. E por fim, 

deseja-se investigar, bem como se busca aludir para a relevância das noções de arte trágica de 

Nietzsche enquanto uma espécie de “pedra de toque” para a construção de uma hermenêutica 

filosófica e estética proposta pelo autor, tendo-se como meta a formação humana, isso com o 

intuito de erigir, como dito acima, uma interpretação ilusória e bela do mundo, enquanto 

afirmação da vida.  

O procedimento eleito para o empreendimento de tal indústria será justamente o 

estabelecimento de uma discussão direta acerca das três noções de arte trágica em Nietzsche, 

tendo como base um estudo hermenêutico do corpus literário do autor alemão, especialmente, 

as obras O nascimento da tragédia; Humano, demasiado humano e Genealogia da Moral, 

bem como se visa estabelecer, por intermédio de uma pesquisa bibliográfica, o confronto 

dessas leituras interpretativas com outros entendimentos distintos e correlacionados, os quais 

– como dito – serão oferecidos, principalmente, por diversos comentadores das obras e 

temática em questão.  

Dessa forma, em uma empreitada segunda, procurar-se-á articular as noções 

nietzschianas de arte trágica com os conceitos e posicionamentos centrais do pensamento de 

Nietzsche que as cercam, tais como, o apolíneo e o dionisíaco, o socratismo, o 

perspectivismo, a crítica à metafísica, o mundo visto como fenômeno estético, os ideais 

ascéticos etc. Nesse rumo, a presente pesquisa tentará erigir, a partir do pensamento de 

Nietzsche, um ensaio interpretativo acerca do desejo do homem em continuar vivendo. Para 

tanto, será cunhada a expressão vontade de sobrevivência, a qual tem inspiração no 

pensamento do autor, em seguida, buscará significá-la no contexto reflexivo do espírito 

trágico. Posteriormente, será perseguida uma demonstração da refinada articulação 

nietzschiana entre o mundo, o homem e o espírito trágico
7
 como sendo um elemento medular 

para o entendimento do próprio pensamento nietzschiano no que diz respeito à interpretação 

da existência.  

                                                 
7
 A expressão “espírito trágico”, a qual será usada um sem-número de vezes no presente texto, não diz respeito a 

qualquer espiritualização religiosa, à transcendência, à metafísica, ou mesmo a qualquer aspecto intelectivo, tal 

qual o verbete “espírito” é recorrentemente utilizado na tradição filosófica. Ao se registrar “espírito trágico”, 

pretende-se reportar a um modo de vida do homem, modo esse invocado pela estética da tragédia grega e que é 

justamente a maneira de viver de um certo tipo de homem que sempre se encontra motivado a initerruptamente 

afirmar o seu viver. Para tanto, ele engendra interpretações artísticas (belas, sublimes e ilusórias) acerca da 

existência, do mundo, da vida e de si mesmo.  



16 

A fim de abordar a tematização da aludida questão das três diferentes noções 

nietzschianas acerca da arte trágica encadear-se-ão as seguintes etapas:  

Primeiramente – de maneira mais geral e com o objetivo de servir de introdução à 

investigação acerca das noções de arte trágica em Nietzsche – será empreendida uma reflexão 

acerca daquilo que a presente investigação denominou como vontade de sobrevivência no 

pensamento nietzschiano, a fim de compreendê-la em sua relação de derivação para com a 

vontade de poder, bem como com o artefato gerado por ambas (vontade de poder e vontade de 

sobrevivência), a saber, a racionalidade. Nessa consideração, ver-se-á ainda o mundo – 

entendido enquanto o entorno do homem – como sendo o objeto de atuação do conhecimento 

racional.  

Logo a seguir, se buscará delimitar a espécie de arte contemplada pelo filósofo, a 

saber, a representação teatral da tragédia, a qual será entendida como uma perspectiva 

interpretativa e, concomitantemente, uma resposta ilusória e bela, criada e oferecida pelo 

homem a si próprio para dissimuladamente significar a existência. Existência essa que se 

manifesta como sendo totalmente desprovida de significação e, por conseguinte, apresenta-se 

como um fenômeno terrificante aos olhos do homem. Por isso, o mundo poderá ser suportado 

pelo homem quando contemplado a partir de um olhar estético, isto é, a partir da metafísica de 

artista, pois através dessa, o homem poderá, em consonância com os seus instintos primários, 

sobretudo, a vontade de sobrevivência, afirmar o seu viver.  

Em seguida, delinear-se-á, grosso modo, a noção nietzschiana de arte trágica como 

uma espécie de “pedagoga”
8
 da formação que desvela as pulsões primordiais do homem, 

mormente, a vontade de criação, a qual o educa para a afirmação da vida, ou seja, para viver a 

vida com toda a intensidade, sempre a partir de sua sensibilidade estética. Sensibilidade esta 

que, como visto, será excitada pelo espírito trágico e, consequentemente, despertada do torpor 

em que se encontra devido à tradicional formação logocêntrica que o Ocidente ainda 

empreende nos tempos modernos.  

Subsequentemente, tenciona-se demonstrar como a arte trágica na modernidade, 

segundo a ótica de Nietzsche, passa a ser compreendida enquanto um tipo de sacerdotisa 

asceta, haja vista a mesma tenha sido sublimada pelos seus mecenas – especialmente, a 

                                                 
8
 O termo pedagoga aqui empregado não faz menção a qualquer aspecto àquilo que, na atualidade, se entende 

como Pedagogia (ou Ciência da Educação). Em verdade, trata-se de um tipo específico de formação integral do 

homem (“à moda” da paideia erigida na Grécia antiga). Desse modo, é mais oportuno compreender o referido 

verbete à luz das atribuições dos escravos gregos que conduziam as crianças às escolas, afinal tais escravos 

eram denominados pedagogos. Essa discussão será retomada com mais esmero na seção desta pesquisa que 

trata da segunda noção conceitual de arte trágica proposta por Nietzsche, seção essa intitulada como: A arte 

trágica enquanto formadora do homem.  



17 

religião e a política – e pelo seu sustentáculo intelectivo (a filosofia), de tal modo que, quando 

assim ocorreu, ela empalideceu sem, contudo, apagar completa e definitivamente a sua 

vivacidade e vigor.  

E finalmente, em um matiz de provisório arremate, serão traçadas algumas parcas e 

não conclusivas considerações finais a respeito do problema em questão, isto é, de como a 

arte trágica – em um neologismo de inspiração nietzschiana – “transvalora-se” de metafísica 

de artista e formadora das pulsões originais do homem em sacerdotisa asceta, isso tendo 

sempre à frente dos olhos a afirmação do viver.  

 

 

  



18 

2 DA VONTADE À AFIRMAÇÃO DO VIVER 

 

“Homem do subsolo”. In. Memórias do subsolo: 

“Juro-vos, senhores, que uma consciência muito perspicaz é uma doença, uma doença 

autêntica, completa.”
9
 

(Dostoiévski) 

 

 

2.1 CONSIDERAÇÕES INICIAIS ACERCA DA VONTADE E DA AFIRMAÇÃO DO 

VIVER 

 

O objetivo geral dessa primeira etapa da pesquisa consiste em investigar de que modo 

Nietzsche interpretou que o paradigma humano proposto pela tradição filosófica ocidental 

(um ser estritamente racional em detrimento dos instintos, pulsões e sentimentos) afasta o 

homem do seu autoconhecimento, isso devido ao desdém que a mesma (a tradição filosófica 

do Ocidente) dedica à vontade de sobrevivência. Para tanto, será enfocado o horizonte 

interpretativo desvelado em diversos textos nietzschianos, contudo, dar-se-á maior destaque à 

obra Genealogia da moral: uma polêmica, mais especificamente a alguns aspectos destacados 

em seu prólogo.  

O capítulo atual – isto é, Da vontade à afirmação do viver – não abordará diretamente 

a temática da arte trágica, ao invés disso, procurará expor o tema transversal que perpassa as 

três noções conceituais de arte trágica em Nietzsche supostas nesse trabalho, a saber: a 

afirmação da vida. Todavia, tal postura investigativa visa servir como embasamento geral e ao 

que parece indispensável para a meta primeira da averiguação em curso: sondar as 

interpretações nietzschianas acerca da arte trágica como hermenêuticas existenciais.  

A fim de abordar a tematização da aludida questão postulada pela filosofia 

nietzschiana sobre a vontade de viver, encadear-se-ão os seguintes estágios:  

 

a) Primordialmente, buscar-se-á entender como para Nietzsche a perspectiva 

interpretativa do homem a partir exclusivamente da racionalidade mostra-se 

imprecisa por não desvelar o ser humano a si mesmo, ao contrário, a racionalidade 

drasticamente limita-se a conhecer apenas aquilo que é externo ao homem. 

                                                 
9
 DOSTOIÉVSKI (Rússia, 1821 – 1881). Memórias do subsolo. 2009, Parte I: O subsolo, Capítulo II, p. 18.  



19 

b) Dando prosseguimento, serão delineadas – grosso modo – as noções nietzschianas 

de “vontade de conhecimento” e de “vontade de verdade”, as quais – por seu turno 

– oferecem indícios de pulsões ainda mais primitivas no homem, sobretudo, a 

“vontade de poder” e àquela que nesse estudo fora denominada como vontade de 

sobrevivência.  

 

c) Em sequência, tenciona-se demonstrar como a busca nietzschiana pela origem da 

moral servirá de trampolim para o filósofo empreender uma inovadora 

investigação acerca de algo mais fundamental em sua crítica à cultura do Ocidente, 

a saber, o “valor dos valores morais”.  

 

d) E finalmente, em um esbouço de temporário encerramento, serão traçadas algumas 

escassas e não definitivas considerações finais a respeito do problema hodierno no 

pensar humano, ou seja, de que maneira a contemporânea crise da racionalidade 

humana faz-se, pelo menos a partir do autor em foco, um terreno fértil para a 

construção da “transvaloração dos valores”, como um vetor para a afirmação do 

viver do homem.  

 

Contudo, em uma espécie de adendo inicial, pode-se afirmar que, no decorrer da 

história da filosofia contemporânea, foram timbradas e incessantemente apregoadas diversas 

imagens acerca de Friedrich Nietzsche, bem como do seu filosofar. E sem sombra de dúvida a 

figuração mais recorrente será justamente aquela que contempla tal pensador como sendo um 

filósofo emblemático da rebeldia. Tal efígie pode ser claramente contemplada na mui 

conhecida expressão de inspiração nietzschiana “filosofia a golpes de martelo”
10

. Desse 

modo, por diversas vezes, destacar-se-á tão fortemente esse aspecto crítico do autor, que se 

corre o risco de destinar ao descaso, quando não ao esquecimento, o legado nietzschiano à 

própria tradição filosófica enquanto reflexão existencial. Elaborando uma investigação 

pautada no corpus literário nietzschiano, sobretudo, no prólogo da Genealogia da moral 

(apenas a título de um roteiro para o desenvolvimento argumentativo), o presente capítulo – 

bem como, toda a pesquisa – tenta embrenhar-se em uma direção alternativa a essa tendência; 

assim sendo, não realiza uma leitura estrutural do texto, mas procura apenas dar relevo a uma 

questão filosófica nele suscitada: o homem estritamente racional e o seu “auto-

                                                 
10

 Alusão à parte do subtítulo da obra nietzschiana Crepúsculo dos ídolos, ou, Como se filosofa com o martelo 

(1888).  



20 

desconhecimento” ao desdenhar sua latente vontade de viver – essa sim, uma questão que será 

“martelada”
11

, repetida diversas vezes (quiçá até a exaustão! Oxalá tal reiteração não moleste 

e/ou enfureça, por demais, o leitor.), não só nesse capítulo, mas em todo o presente trabalho.  

Para tanto, como dito anteriormente, almeja-se abranger um ponto exclusivo do pensar 

nietzschiano: pretende-se compreender como a meditação filosófica de Nietzsche entendeu 

que a crise no paradigma da racionalidade humana poderia principiar uma possibilidade de 

autoconhecimento ao homem.  

 

2.2 O HOMEM E A VONTADE DE SOBREVIVÊNCIA 

 

Em toda a história da tradição filosófica ocidental – desde o seu começo clássico com 

Sócrates (Grécia, 470 a.C. – 399 a.C.), Platão (Grécia, 428 a.C. – 374 a.C.) e Aristóteles 

(Grécia, 384 a.C. – 322 a.C.); perpassando a era medieval da denominada “filosofia cristã” de 

Agostinho de Hipona (Argélia, 354 d.C. – 430 d.C.) e Tomás de Aquino (Itália, 1225 – 1274); 

e finalmente nas épocas moderna e contemporânea, sobretudo, com René Descartes (França, 

1596 – 1650), Immanuel Kant (Alemanha, 1724 – 1804) e Georg Wilhelm Friedrich Hegel 

(Alemanha, 1770 – 1831) –, a reflexão filosófica, salvo algumas raríssimas exceções, sempre 

se pautou na determinante importância da racionalidade como o princípio primeiro e último 

de explicação da existência como um todo.  

Desse modo, segundo a referida tradição, a razão (o logos, em caracteres gregos: 

λoγοσ) incessantemente se apresenta como sendo o critério explicativo do mundo, da vida e 

do homem. Em palavras diversas, a filosofia ocidental engendrou um paradigma interpretativo 

para a totalidade existencial e esse parâmetro constitui-se precisamente na racionalidade 

humana; logo, todo e qualquer elemento distinto da razão deve ser renunciado enquanto 

subsídio de explicação da vida.  

Nessa direção de demonstrar a escolha exclusivista que a filosofia empreendeu pela 

racionalidade, assim escreve o professor Marconi Pequeno, em seu artigo A moral e as 

emoções: 

 

Ao negar a evidência inelutável do pathos como elemento constitutivo das 

nossas tomadas de decisão, a filosofia preferiu se confiar ao universo da 

racionalidade. Regido por sua vocação logocêntrica, o pensamento filosófico 

                                                 
11

 Galhofa com o mero intento de tornar a leitura menos grave, usufruindo a já mencionada expressão 

nietzschiana: “Filosofia a golpes de martelo!” Contudo, tal ironia indica uma postura metodológica e estilística 

assumida na presente pesquisa, a saber, reiterar incansáveis vezes os princípios fulcrais da reflexão 

(interpretação) em curso, isso com o intuito de fixá-las na memória do leitor.  



21 

referia-se às paixões apenas para denunciar seu aspecto deletério. A filosofia 

ignorou assim a positividade das paixões na constituição da personalidade 

dos indivíduos
12

. 

 

Portanto, de acordo com a citação acima, para se enfrentar o desafio de se empreender 

uma reflexão moral (“tomadas de decisão do homem”) em paralelo com elementos anteriores 

à razão, dever-se-á compreender como a tradição tratou os aspectos, por assim dizer, “não 

racionais”, tais como as emoções, os instintos, as pulsões, bem como de que modo eles podem 

ser incorporados pela moral, pela cultura e pela filosofia.  

Em uma senda semelhante, apresenta-se de um modo inovador e desafiador a 

perspectiva nietzschiana. Pois, segundo a mesma, a razão deve adquirir outra valoração, haja 

vista a racionalidade a partir de Nietzsche deve ser compreendida não como aquilo que é o 

mais precípuo no humano, mas sim como uma espécie de artefato tardio de algo ainda mais 

primitivo, mais originário, a saber: a vontade de sobrevivência.  

Por conseguinte, ainda em uma espécie de advertência inicial, deve-se esclarecer que a 

pesquisa em curso não visa compreender a temática das emoções no pensamento nietzschiano, 

mas modestamente se restringe a tentar demonstrar – a partir, mormente, do prefácio à 

Genealogia da moral – a alusão de Nietzsche para a necessidade de se interpretar o homem 

para além da racionalidade, isto é, entendê-lo como um ser que possui elementos 

fundamentais em sua constituição, os quais não são a razão (nem mesmo os frutos que dela 

provêm), mas ao contrário, tais elementos fundamentais a antecedem e a produzem. Por isso, 

não serão detalhadamente tratadas aqui as reflexões nietzschianas sobre as emoções, os 

instintos, as pulsões, mas se refletirá sobre um típico elemento pregresso à racionalidade, que 

é justamente a vontade.  

No entanto, é válido ter em mente que ao tratar da vontade no homem, Nietzsche 

compreende que existam diversas potências concorrentes que se organizam (e/ou se opõem) 

para urdir a referida vontade. A esse respeito pode-se contemplar o seguinte comentário de 

Wotling acerca da vontade no pensamento de Nietzsche: 

 

A vontade [em Nietzsche] é o nome único, enganosamente sintético, que se 

dá a uma multiplicidade extremamente complexa de processos, [...]. Nela 

entram ao mesmo tempo sentimentos, pensamentos e afetos, e o cerne no 

problema é o modo de comunicação que rege o conjunto dos elementos 

constitutivos do corpo. 
13

 

 

                                                 
12

 PEQUENO. A moral e as emoções. 2002, p. 80 – 81.  
13

 WOTLING. Vocabulário de Friedrich Nietzsche. 2011, Verbete: Vontade, p. 60.  



22 

Bem como se pode observar o que diz o próprio Nietzsche no tocante à vontade: 

 

Os filósofos costumam falar da vontade como se fosse a coisa melhor 

conhecida do mundo; [...] O querer me parece como algo complicado
14

, algo 

que só tem unidade na palavra, na qual tem raízes o preconceito popular que 

se aproveita da eterna imprevisão dos Srs. Filósofos.  

 

Sejamos, pois, mais cautelosos, pouco filósofos e digamos: em primeiro 

lugar, toda vontade compreende uma pluralidade de sensações, quer dizer, a 

sensação de um estado do qual se quer afastar
15

, e a de um estado no qual se 

quer encontrar?
16

; a própria sensação desse “de onde” e desse “para onde” e 

ainda mais, uma sensação muscular, a qual, sem agitar “braços e pernas”, 

por uma espécie de costume, torna-se ativa enquanto “queremos”. E não só 

deve reconhecer-se como ingrediente da vontade o sentir, e um sentir 

múltiplo, mas também o pensar: em todo ato da vontade há um pensamento 

dominante, e não se acredite que possa separar-se do “querer” este 

pensamento, pois então não ficaria da vontade. Em terceiro lugar, a vontade 

não é só um complexo de sensações e de pensamentos, mas também uma 

emoção
17

, e precisamente a de mandar.
18

 

 

Nessa ótica hermenêutica, Nietzsche procurará vislumbrar alguns aspectos anteriores à 

racionalidade e que foram determinantes para a formação do homem. Assim, a vontade de 

poder ser (ou, como em algumas traduções brasileiras dos textos nietzschianos, “vontade de 

potência”) será entendida como uma força imanente
19

 que entremeia e edita tudo o que existe, 

ou seja, todas as coisas possuem uma – por assim dizer – vontade de impor a sua permanência 

individual na existência; em um exemplo tosco: uma árvore possui a “vontade” de continuar 

existindo, isto é, não há nela – ou em qualquer outra coisa existente (pelo menos, naquelas 

que não padeçam de alguma patologia, a qual será entendida por Nietzsche como sendo um 

produto histórico da decadência cultural do Ocidente instaurada pelo socratismo) – o desejo 

de autodestruição. A respeito da enfermidade em desprezar a vida, assim diz Nietzsche: 

                                                 
14

 Grifo do autor.  
15

 Grifo do autor.  
16

 Grifo do autor.  
17

 Grifo do autor.  
18

 NIETZSCHE. Além do bem e do mal. 2012, Parte I: Preconceito dos filósofos, § 19, p. 27.  
19

 Nesse sentido, a interpretação à noção nietzschiana de vontade de poder (em alemão: Wille zur Macht) – aqui 

proposta – arriscadamente dista, em certa medida, da célebre e minuciosa hermenêutica empreendida por 

Martin Heidegger (Alemanha, 1889 – 1976) em sua obra Nietzsche (1961), na qual o pensamento nietzschiano 

é contemplado como sendo a última das reflexões metafísicas da tradição filosófica (uma “metafísica 

invertida”, como usualmente afirmam os comentadores heideggerianos), pois segundo Heidegger, Nietzsche 

questionara a verdade, mas não o valor da verdade, bem como a arte funcionaria no pensamento nietzschiano 

como uma espécie de portal de acesso à verdade (Cf. HEIDEGGER. Nietzsche. 2010, v. 1, Parte I: Vontade de 

poder como arte, p. 5 – 195). Assim sendo, a vontade de poder nietzschiana será entendida, na ótica de 

Heidegger, como um conceito de cunho metafísico, logo não imanente, o inverso da perspectiva aqui aventada. 

Apenas a título de sugestão, com referência à interpretação (instrumentalização!) de Heidegger acerca do 

pensamento de Nietzsche, se faz oportuna a leitura do filósofo paraense Benedito Nunes em sua sucinta obra O 

Nietzsche de Heidegger (2000).  



23 

Existem pregadores da morte; e a terra está cheia daqueles a quem se deve 

pregar o afastamento da vida. [...]  

Há tuberculosos da alma: mal nasceram, já começaram a morrer e anseiam 

por doutrinas do cansaço e da renúncia.  

Queriam estar mortos, e nós deveríamos aprovar seu desejo! Guardemo-nos 

de despertar esses mortos e de ferir esses ataúdes vivos!  

Deparam com um doente, ou um velho, ou um cadáver; e logo dizem: “a 

vida está refutada!”.  

Mas somente eles estão refutados, e seu olhar, que enxerga somente uma
20

 

face da existência. 
21

 

 

A partir dessa interpretação “cosmológica” da vontade de poder, é possível entender 

que Nietzsche compreende que a mesma engendra nos seres vivos (isso obviamente inclui o 

homem) uma espécie de desejo fundamental pela manutenção da vida e é precisamente a isso 

que a pesquisa em curso denomina como vontade de sobrevivência, isto é, todo ser vivente 

possui a vontade de estender a sua presença individual na vida, de continuar prolongado o seu 

viver o máximo de tempo possível. Assim sendo, consequentemente, haverá a aparição da 

afirmação da vida também por parte do homem. 

Nessa direção, comenta Jean Lefranc em sua obra Compreender Nietzsche: 

 

É bom método, tanto filosófico como científico, não multiplicar os 

princípios de explicação e reter a hipótese mais simples e mais 

compreensiva: é o que Nietzsche chama de “moral” do método. Ora, a 

vontade de poder permita interpretar como um único problema o problema 

da vida caracterizada em todo ser vivo pelo crescimento no indivíduo e pela 

reprodução na espécie. Na diversidade das “forças vitais” (segundo a 

expressão ainda corrente no século XIX) encontra-se cada vez mais a 

vontade de poder com a multiplicidade de suas ramificações (Verzweigung) 

e de suas configurações (Ausgestaltung). Como princípio de explicação de 

toda vida instintiva (que ela mesma nunca deixou de ser múltipla), ela é 

considerada como “a única forma fundamental da verdade”, porque só ela 

explica tudo que pode ser chamado vontade e é derivado dela. 
22

 

 

A respeito da vontade de poder que se manifesta no desejo de permanência dos seres 

vivos na existência é válido ainda destacar o que Nietzsche afirma em A gaia ciência (1882 / 

1887), mais precisamente no aforisma 349, intitulado como Ainda a procedência dos 

eruditos: 

A luta pela existência é apenas uma exceção, uma temporária restrição da 

vontade de vida; a luta grande e pequena gira sempre em torno da 

preponderância, de crescimento e expansão, de poder, conforme a vontade 

de poder, que é justamente vontade de vida
23

.
24

 

                                                 
20

 Grifo do autor.  
21

 NIETZSCHE. Assim falou Zaratustra. 2011, 1.ª Parte, Dos pregadores da morte, p. 44 – 45.  
22

 LEFRANC. Compreender Nietzsche. 2001, p. 125.  
23

 Grifo nosso.  



24 

Além do mais, acerca dessa perspectiva, se faz fundamental frisar a inquirição 

nietzschiana em Humano, demasiado humano, quando o autor alude para fato de que, para sua 

autopreservação, o homem age, inclusive propositalmente, de modo condenável pela moral 

vigente no mundo ocidental: “Há então uma espécie de dano intencional em que não
25

 esteja 

em jogo a nossa existência, a conservação de nosso bem-estar?”
26

  

Contudo, ao experimentar a vida, o homem percebeu que não possui – diferentemente 

de outros seres viventes – certas ferramentas que lhe possibilitem zelar mais adequadamente 

pela sua sobrevivência, diante dos desafios impostos pela própria natureza (tais como, as 

intempéries do tempo, o confronto com as bestas ferozes etc.). Afinal, o homem, diante de 

uma fera selvagem, não poderá usufruir, por exemplo, de garras e presas (tal qual um felino 

de grande porte), as quais lhe permitam lutar por sua vida. 

Porém, a vontade de sobrevivência, por seu turno, criou um instrumento fundamental 

para a concretização (em um sentido pragmático) da afirmação da vida no homem. Ora, esse 

dispositivo arquitetado pela vontade de sobrevivência para que o homem possa afirmar a vida 

é a razão. Desse modo, a razão é uma espécie de ferramenta presente no homem e que fora 

criada nele pela vontade de sobrevivência. E tal feitura ocorre para que o mesmo possa 

solidificar a sua afirmação da vida, isto é, para que ele possa criar possibilidades de sempre 

tentar viver. Portanto, em última instância, existe algo que é, por assim dizer, mais 

fundamental no homem (no sentido de ser mais arcaico ou primitivo), algo que antecede a sua 

própria racionalidade, a saber, a vontade de sobrevivência – enquanto manifestação da 

imanente vontade de poder ser. 

Dessa maneira, para o pensamento nietzschiano, definitivamente a razão – entendida 

de modo isolado e absoluto – não deve ser o sustentáculo hermenêutico para a compreensão 

do ser humano. Pois, se assim o fosse, o homem deveria ser compreendido como um ente 

estrita e essencialmente racional. E então, se contemplaria confusamente o produto como 

sendo o produtor; e tal racionalidade servir-lhe-ia como sendo a sua diferença específica para 

os demais seres do mundo. Entretanto, note-se que o filósofo não se encaminha nessa direção; 

ao contrário, Nietzsche entende que antes de se soerguer o edifício da razão, far-se-á ordinário 

compreender os alicerces sobre os quais tal construção se encontra fundada. Esses citados 

alicerces da racionalidade, de acordo com a visão de Nietzsche, são a vontade de poder ser e a 

sua erupção nos seres vivos, a qual aqui é denominada como vontade de sobrevivência. 

                                                                                                                                                         
24

 NIETZSCHE. A gaia ciência. 2011, Liv. V: Nós, os impávidos, p. 244.  
25

 Grifo do autor.  
26

 NIETZSCHE. Humano, demasiado humano. 2005, Cap. II: Contribuição à história dos sentimentos morais, 

§ 104: Legítima defesa, p. 74.  



25 

Nesse curso de interpretar a razão como fabrico da vontade de vida no homem, 

Nietzsche, em Sobre verdade e mentira, vem afirmar: 

 

É curioso que isso seja levado a efeito pelo intelecto [referindo-se à ilusão 

que homem tem de ser ele o centro do cosmos], precisamente ele, que foi 

outorgado apenas como instrumento auxiliar aos mais infelizes, frágeis e 

evanescentes dos seres, para conservá-los um minuto na existência; da qual, 

do contrário, sem essa outorga, eles teriam todos os motivos para fugir tão 

rapidamente [...].  

Como um meio para a conservação do indivíduo, o intelecto desenrola suas 

principais forças na dissimulação; pois esta constitui o meio pelo qual os 

indivíduos mais fracos, menos vigorosos, conservam-se, como aqueles aos 

quais é denegado empreender uma luta pela existência com chifres e presas 

afiadas. No homem, essa arte da dissimulação atinge seu cume: aqui, o 

engano, o adular, mentir e enganar, o falar pelas costas, o representar, o 

viver em esplendor consentido, o mascaramento, a convenção acobertadora, 

o fazer drama diante dos outros e de si mesmo, numa palavra, o constante 

saracotear em torno da chama única da vaidade, constitui a tal ponto a regra 

e a lei que quase nada é mais incompreensível do que como pôde vir à luz 

entre os homens um legítimo e puro impulso à verdade.
27

 

 

Assim sendo, através de uma argumentação que procura ver uma sequência entre a 

vontade de poder ser, perpassando pela vontade de sobrevivência e chegando-se, enfim, à 

racionalidade, Nietzsche busca interpretar o homem como um ente que não se encontra 

circunscrito nas fronteiriças da razão, mas sim como algo que vai para além disso, pois o 

mesmo ainda possui a arcaica e constantemente latente vontade de continuar vivendo.  

Essa consideração nietzschiana não se constitui como um apelo à gradação de 

perfeição – tal qual faz Agostinho ao falar dos níveis da realidade
28

 –, como se a razão fosse 

um estágio mais elevado (de excelência absoluta da vida) que sucederia a vontade de 

sobrevivência. Mas, ao contrário, o argumento de Nietzsche nem se quer resvala na noção de 

perfeição, ou seja, o filósofo alemão não está investigando se, com o desenvolver da 

racionalidade, o homem tornou-se mais perfeito do que outrora fora, pois o foco aqui é outro, 

a saber: o homem, que para sobreviver necessitou desenvolver o apetrecho da racionalidade, 

continua sendo mais do que aquilo que ele produziu, isto é, o homem é mais do que a simples 

razão; por consequência, a alegação nietzschiana parece ser de um cunho quase que 

filogenético
29

 e não de graus de perfeição. Afinal, como é sabido, similarmente ao defendido 

                                                 
27

 Id. Sobre verdade e mentira. 2008, p. 26 – 27.  
28

 Cf. AGOSTINHO. O livre-arbítrio. 1995.  
29

 Termo aqui empregado em um sentido próximo ao da seleção e evolução natural postuladas Charles Robert 

Darwin (Inglaterra, 1809 – 1882) em sua principal obra: A origem das espécies (1859). Contudo, far-se-á 

ordinário destacar que Nietzsche não se entende como um pensador próximo às teorias darwinistas, devido 

basicamente a três motivos por ele alegados, a saber: a) No evolucionismo proposto por Darwin, segundo o 



26 

por Nietzsche, parece ter havido na evolução humana a incorporação de comportamentos de 

base não racional (por exemplo, as pulsões, os instintos, as emoções, os afetos etc.), que 

foram constituídos para garantir a própria sobrevivência do homem. Pois, é possível detectar a 

presença de uma – por assim dizer – racionalização das emoções; elas são, portanto, uma 

fonte de interpretação da realidade ao revelar que o indivíduo, ao ser afetado pelo mundo, 

responde com comportamentos que visam garantir a sua sobrevivência.  

Portanto, as influências do corpóreo e dos elementos – utilizando um neologismo – 

“pré-racionais” (tais como: a vontade de sobrevivência, as pulsões e as emoções) são 

imprescindíveis para as respostas do homem frente ao mundo e seus desafios, isto é, as 

potências “pré-racionais” são basilares para o direcionamento comportamental do homem. 

Nessa rota de reconhecimento daquilo que antecede a razão, assim escreve Marconi Pequeno 

em A moral e as emoções: 

 

As emoções, assim como as outras funções mentais superiores – imaginação, 

percepção, memória, inteligência – assumem uma importância fundamental 

no controle do comportamento. A natureza do nosso repertório de atitudes 

emocionais não depende apenas de nossas funções cerebrais, pois o corpo e a 

percepção que dele temos se constituem como elementos fundamentais para 

a configuração das respostas emocionais
30

. 

 

Contudo, é indispensável ressaltar que Nietzsche não está decretando, ou mesmo 

declarando, o triunfo do irracionalismo como princípio de ajuizamento da existência humana; 

ao invés disso, o pensador contemporâneo adverte para a necessidade de se compreender que 

para que o homem possa lograr o entendimento da razão, primeiramente ele deverá perpassar 

pelos seus fundamentos primordiais. Contudo, é possível interpretar que – de modo dialético 

– esse mergulho nos originários fundamentos “pré-racionais” não poderá ser empreendido 

com o abandono da racionalidade; afinal, sem o auxílio de tal artifício (o mais acurado que o 

homem dispõe em sua luta pela sobrevivência), como ele conseguiria reconhecer e contemplar 

as suas pulsões mais elementares, para então dar vazão a elas? Ora, a racionalidade é um 

                                                                                                                                                         
autor alemão, a ideia de luta pela sobreviência na experiência humana seria uma criação de homens 

decadentes, os quais tentam evitar o seu próprio desaparecimento (Cf. NIETZSCHE. A gaia ciência. 2001, 

Livro V: Nós os impávidos, § 349: Ainda a procedência dos eruditos, p. 243 – 244.); b) Igualmente, e por 

consequência, a evolução humana na história cultural do Ocidente, para Nietzsche, não ocorrera pela adaptação 

dos mais fortes, mas ao contrário, os mais frágeis, os mais débis, isto é, os decadentes (“aqueles que são 

dotados de muito espírito”) sujeitaram os mais vigoros (“aqueles que esbajam a afirmação do viver”) à sua 

dominação (Cf. NIETZSCHE. Crepúsculo dos ídolos. 2006, Capítulo IX: Incursões de um extemporâneo, § 

14: Anti-Darwin, p. 71 – 72.); e c) A incorreta interpretação de alguns erudtidos contemporâneos a Nietzsche, 

os quais – de acordo com o autor em foco – confudiram a sua imagem-conceitual de Übermensch (termo que, 

em alemão, significa Além-do-homem) com darwinismo (Cf. NIETZSCHE. Ecce homo. 2009, Capítulo III: 

Por que escrevo livros tão bons, § 1, p. 55 – 58.)  
30

 PEQUENO. A moral e as emoções. 2002, p. 81. 



27 

instrumento determinante para que o homem se depare com o cenário de seus instintos, porém 

se ela for elevada à condição de modelo interpretativo apartado das próprias pulsões (o 

paradigma de exclusividade da razão), ela não será uma guia adequado do homem em direção 

ao seu autoconhecimento. Enfim, a separação entre a racionalidade e as pulsões, separação 

essa que privilegia a razão e busca instituir a sua hermenêutica privativa, deve ser 

terminantemente superada. Logo, Nietzsche não está propondo uma rasteira inversão dos 

polos dicotômicos, isto é, que a hegemonia interpretativa da racionalidade seja substituída 

pela supremacia dos instintos, mas ele indica sim que tal dualidade entre a razão e as pulsões 

não procede, pois a primeira é fruto e, por assim dizer, “continuação” das últimas; portanto, os 

instintos não devem ser negados ou execrados (tal qual fizera a tradição ocidental), isso se o 

homem quiser conhecer a si mesmo.  

Segundo a perspectiva nietzschiana apresentada, especialmente, no prefácio à 

Genealogia da moral, o ser humano moderno e ocidental, ao contrário daquilo que imagina, 

determinantemente não possui o conhecimento da verdade acerca de si mesmo. Pois, para 

Nietzsche, existe uma espécie de “auto-desconhecimento”
31

 desse tipo de ser humano; não na 

acepção de uma privação de conhecimento de si próprio, mas sim enquanto um juízo errôneo 

de si. E o mesmo – ou seja, o “auto-desconhecimento” do homem – é devido justamente à 

desmedida confiança que o próprio homem assenta sobre a racionalidade enquanto absoluta 

matriz interpretativa de toda a existência. 

Nesse sentido, o homem inexatamente cogita que conhece a si mesmo através do uso 

da faculdade da razão, isto é, gozando da racionalidade, o ser humano acredita ter atingido o 

seu autoconhecimento, pois ele seria, antes de qualquer outra coisa, um ser racional. Todavia, 

tal convicção humana se constitui em uma incorreção (ou, no mínimo, em uma imprecisão, 

isso devido à sua parcialidade hermenêutica), haja vista a razão – por assim dizer, pura e 

simples – não consegue perscrutar aquilo que o homem em verdade é, nem o abrange em sua 

totalidade.  

É justamente nesse rumo do “auto-desconhecimento” humano, advindo da certeza 

                                                 
31

 Em consonância com aquilo que é sustentado pelo tradutor brasileiro das obras nietzschianas Paulo César de 

Souza, o termo desconhecimento – aplicado no neologismo “auto-desconhecimento” do presente texto – 

equivale ao verbete “desconhecimento” utilizado por Nietzsche em diversas obras suas (em alemão, o 

mencionado desconhecimento grafa-se Verkenntnis). Ora, Verkenntnis fora uma palavra cunhada por Nietzsche 

e não significa a privação ou a negação de um conhecimento devido, mas sim “[...] o não perceber, o não 

reconhecer, errar no julgamento, conhecer erradamente, trocar uma pessoa por outra [...]”; haja vista não 

existe o verbo desconhecer (no sentido de negação ou de privação do conhecimento) na língua alemã. [Cf. 

NIETZSCHE. Além do bem e do mal: prelúdio a uma filosofia do futuro, 1992, Nota do tradutor n.º 22, p. 

220.] Em suma, o referido desconhecimento de si mesmo do homem, segundo a ótica nietzschiana, ocorre 

devido ao fato de que – através do paradigma da racionalidade – o ser humano conhece-se de um modo 

equivocado. De sorte que o homem torna-se um estranho a si próprio. 



28 

resoluta que o homem fia sobre a razão, que assim escreve o filósofo contemporâneo no 

prefácio à Genealogia da moral: 

 

Nós, homens do conhecimento, não nos conhecemos; de nós mesmos somos 

desconhecidos – e não sem motivo. Nunca nos procuramos: como poderia 

acontecer que um dia nos encontrássemos? 
32

 

 

Enfim, como já observado, segundo Nietzsche, não é possível compreender o homem 

apenas como um mero ser racional. Afinal, a sua tão exaltada racionalidade caracteriza-se 

como sendo uma espécie de decorrência recente de algo mais primitivo. Por isso mesmo, para 

Nietzsche, tentar compreender cabalmente o homem como um ser de conhecimento, isso 

evidentemente através do uso exclusivo do primado da razão, se constitui em uma inexatidão 

incomensurável. Em outros termos, segundo a lógica argumentativa do pensador alemão, o ser 

humano jamais deverá ser compreendido como sendo um tipo de ente substancialmente 

dotado e caracterizado privativamente pela racionalidade.  

Nessa direção, Nietzsche postula que o homem manifesta-se, antes de tudo, como um 

ser que sempre busca viver e, por conseguinte, esse mesmo homem evidencia-se como sendo 

um ser que ordinária e ininterruptamente procura afirmar a vida, melhor dizendo, procura 

sempre afirmar o seu próprio viver. Eis aqui, por conseguinte, uma possível interpretação do 

homem subjacente no pensamento nietzschiano, sob a iluminação (evidentemente natural ou 

imanente) da vontade de viver.  

Assim sendo, até mesmo a noção de justiça do homem (que tradicionalmente sempre 

aparentou se constitui como estritamente racional) estaria embasada na autopreservação. 

 
A justiça remonta naturalmente ao ponto de vista de uma perspicaz 

autoconservação, isto é, ao egoísmo da reflexão que diz: “por que deveria eu 

prejudicar-me inutilmente e talvez não alcançar a minha meta?”. 
33

 

 

Assim, até naquilo que diz respeito a comportamentos supostamente racionais (tais 

como, o julgamento), há uma influência decisiva de elementos “pré-racionais”, pois o homem 

responde aos estímulos do mundo a partir de sua leitura desses mesmos fomentos e essa 

interpretação, por sua vez, ocorre a partir de como o homem sente-se – ou não – (eis aqui um 

juízo) desafiado em sua sobrevivência por tal provocação do mundo. Enfim, a partir da 

perspectiva apresentada por Nietzsche, pode-se afirmar que o homem sempre delibera movido 

por uma implícita vontade de continuar vivendo. 

                                                 
32

 NIETZSCHE. Genealogia da moral. 1998, Prólogo, § 1, p. 7.  
33

 Id. Humano, demasiado humano. 2005, Cap. II: Contribuições à história dos sentimentos morais, § 92: 

Origem da justiça, p. 65.  



29 

2.3 O ENTORNO DO HOMEM COMO OBJETO DA RAZÃO 

 

Fazendo memória daquilo que, até aqui, fora visto: 

Nessa lógica de valorização da vontade de sobrevivência como algo imprescindível ao 

desenvolvimento da espécie humana, segundo o pensamento de Nietzsche, o homem 

perenemente arroga sobre si a qualidade de um ser que sempre deseja viver. Entretanto, o 

mesmo se percebe desprovido de ferramentas úteis e necessárias para tal intento; por 

exemplo, o homem não possui a destreza física, inerente a outros animais distintos dele, que 

lhe possibilitasse preservar a sua vida frente às adversidades do mundo. Diante dessa situação 

– compondo-se como um ser que sempre quer viver, mas concomitantemente desprovido dos 

diversos recursos que lhe oportunizem a manutenção de tal vivência –, o homem engendra a 

razão como um tipo de mecanismo a ser utilizado a fim de garantir-lhe a sobrevivência. Por 

conseguinte, é possível inferir que a razão fora formatada, no homem e pelo homem, a partir 

da vontade de sobrevivência, a qual indubitavelmente se faz presente no mesmo. Dessa forma, 

algo não racional (a vontade de sobreviver), de algum modo, esculpiu a racionalidade 

humana; de tal maneira que até mesmo os juízos (enquanto discernimento racional) são 

delineados a partir de uma força “pré-racional”. A título de ilustração, pode-se afirmar que: ao 

estabelecer um juízo moral e assim postular que determinado comportamento, por exemplo, 

matar o semelhante, é algo maléfico, em verdade o homem está primordialmente sendo 

movido por uma vontade não racional de autopreservação, pois poderá, ao mesmo tempo, 

compelir aos seus semelhantes a “proibição” de exterminá-lo.  

Sendo assim, a razão do homem possui um objeto específico para se debruçar e esse 

reportado objeto de atenção da racionalidade é justamente a realidade circundante ao ser 

humano, isso com a finalidade de garantir-lhe as condições necessárias para a sua 

sobrevivência. Logo, a razão serve rigorosamente para o conhecimento daquilo que é externo 

ao homem. Ou em outros termos (na linguagem da lógica clássica), por intermédio da 

racionalidade, o ser humano conhece exclusivamente objetos que não detêm identidade com 

ele próprio, isto é, a razão conhece unicamente aquilo que não é o homem (ou o “não-

homem”). De sorte que, segundo Nietzsche, estagnando-se na racionalidade, o homem jamais 

conhecerá a si próprio em sua completude.  

Portanto, far-se-á ordinário que o ser humano dê um passo além das fronteiras da 

racionalidade e assim perceba que a razão não se constitui como sendo a derradeira e absoluta 

palavra naquilo que diz respeito ao seu autoconhecimento. Afinal, como fora anteriormente 

observado, a razão não se erige como sendo aquilo que há de mais essencial (no sentido 



30 

daquilo que há de mais primitivo) no homem. 

É claro que nessa crítica à tutela irrestrita da racionalidade como forma paradigmática 

de interpretação (ou compreensão) do humano, Nietzsche simultaneamente estabelece duas de 

suas peculiaridades filosóficas, cuja primeira se caracteriza como sendo uma dupla negação; 

já o segundo traço específico erige-se como uma afirmação. As duas singularidades 

nietzschianas aqui referidas são as seguintes:  

 

a) Primordialmente, Nietzsche salienta uma robusta negação à postura do 

“socratismo” (isso, tal qual ele o entende – questão que será retomada e melhor 

refletida na quarta seção dessa pesquisa, mais precisamente no tópico 4.2, 

intitulado “Duas interpretações nietzschianas do socratismo”, p. 68 – 76.), bem 

como a recusa ao seu protótipo de homem teórico.  

 

b) E em sequência, o filósofo postula uma afirmação determinante, a saber, que para 

além do limiar da racionalidade existe algo mais íntimo e que por isso se faz 

fundamental para a interpretação do que é o homem e evidentemente a citada força 

pulsante no ser humano só poderá ser o próprio o desejo de continuar vivendo, ou 

seja, a afirmação da vida. 

 

Sendo assim, um elemento anterior à racionalidade, por aprimorar o próprio homem, 

encontra-se vinculado a uma conduta normativa do mesmo, afinal (como observado acima) 

através da vontade de sobrevivência, o homem emite juízos sobre o mundo, isto é, ele lhe 

atribui valoração, normatizando inclusive moral e cognoscitivamente o que é bom e o que é 

mal. (Discussão essa que também será retomada mais à frente ainda nesse capítulo.) No 

tocante à relação entre a vontade de viver e o homem que usufrui da racionalidade para 

determinar as ações morais, pode-se, ainda que de modo transitório, dar relevo às palavras de 

Nietzsche em Humano, demasiado humano: 

 

Toda moral admite ações intencionalmente prejudiciais em caso de legítima 

defesa
34

: isto é, quando se trata de autoconservação
35

! Mas esses dois pontos 

de vista são suficientes
36

 para explicar todas as más ações que os homens 

praticam uns contra os outros: o indivíduo quer para si o prazer ou que 

afastar o desprazer; a questão é sempre, em qualquer sentido, a 

                                                 
34

 Grifo do autor.  
35

 Grifo do autor.  
36

 Grifo do autor.  



31 

autoconservação
37

. Sócrates e Platão estão certos: o que quer que o homem 

faça, ele sempre faz o bem, isto é: o que lhe parece bom (útil) segundo o 

grau de seu intelecto, segundo a eventual medida de sua racionalidade. 
38

 

 

Em decorrência dessa circunstância hostilizada por Nietzsche – o uso indiscriminado e 

eliminatório da razão por parte do homem, com o propósito de alcançar um pretenso 

autoconhecimento –, ocorrerá um verdadeiro desdém do homem pelas suas próprias 

vivências. Afinal, se a razão serve, sobretudo, para conhecer aquilo que é externo – ou seja, 

aquilo que não é o homem –, as vivências que sucedem com este ente e que se tornam parte 

integrante dele serão preteridas e até mesmo ignoradas pelo próprio homem, quando 

embevecidas restritamente por intermédio da razão. A respeito da falta de apreço e até da 

repulsa do homem para com as suas próprias vivências, assim se expressa o filósofo: 

 

Quanto ao mais da vida, as chamadas “vivências”, qual de nós pode levá-las 

a sério? Ou ter tempo para elas? Nas experiências presentes, receio, estamos 

sempre “ausentes”: nelas não temos o nosso coração – para elas não temos 

ouvidos
39

. 

 

Ora, se existe, em conformidade com o pensamento nietzschiano, uma decisiva 

disparidade entre a razão e as vivências humanas, isso indica que o homem – ao fazer a opção 

de agarrar-se exclusivamente ao paradigma da racionalidade, sem perceber que a razão é 

produto de algo maior e precedente a ela (no caso, a vontade de viver) –, este citado tipo de 

homem tornar-se-á estranho e distante de si mesmo. Afinal, ratifica-se que a vontade de 

sobrevivência (enquanto exibição da vontade de poder nos seres vivos) constitui-se no 

impulso latente de maior vigor e ímpeto que se faz presente e imperativo no ser humano. 

Aliás, naquilo que concerne o estranhamento e o distanciamento do homem de si mesmo, 

Nietzsche postula o seguinte: 

 

[...] continuamos necessariamente estranhos a nós mesmos, não nos 

compreendemos, temos
40

 que nos mal-entender, a nós se aplicará para 

sempre a frase: “Cada qual é o mais distante de si mesmo” – para nós somos 

“homens do desconhecimento”... 
41

 

 

Nessa linha interpretativa, Nietzsche compreende que a verdade tão almejada pelo ser 

                                                 
37

 Grifo nosso.  
38

 NIETZSCHE. Humano, demasiado humano. 2005, Cap. II: Contribuições à história dos sentimentos morais, 

§ 102: “O homem sempre age bem”, p. 73.  
39

 Id. Genealogia da moral. 1998, Prólogo, § 1, p. 7. 
40

 Grifo do autor.  
41

 NIETZSCHE. Genealogia da moral. 1998, Prólogo, § 1, p. 7 – 8. 



32 

humano não se constitui em uma mera adequação de sua razão às coisas, ao contrário, a 

verdade não está em jogo no perspectivismo do pensamento de Nietzsche, pois a existência é 

absurda (afinal, conserva bases não racionais, não podendo ser compreendida completamente 

pela racionalidade); logo, não há qualquer sentido ou verdade na existência ou sobre ela. 

Assim sendo, o máximo que se pode fazer é engendrar uma interpretação que ofereça uma 

significação ilusória à própria existência, mas que, ao mesmo tempo, seja uma hermenêutica 

estética, isto é, que seja bela e sublime (portanto, que se relacione, sobretudo, com a 

sensibilidade, a criação, a arte, com o espírito trágico). Desse modo, essa interpretação 

estética da existência deverá possuir beleza e ser sublime o suficiente para propiciar, frente à 

falta de sentido do existir, a afirmação da vida por parte do homem. Tal leitura estética alude 

para uma significação existencial através da vontade de sobrevivência do ser humano. E esta, 

por sua vez, é produto da vontade de poder presente em toda e qualquer expressão da vida, 

bem como em todo o existir. Logo, o objeto enfocado por Nietzsche ao tratar da vontade de 

poder não é simplesmente o humano, mas sim toda a existência. É justamente nesse trilho que 

Nietzsche vem afirmar: 

 

No belo, o ser humano se coloca como medida de perfeição; em casos 

seletos, adora nele a si mesmo. Uma espécie não pode senão dizer Sim a si 

mesma desse modo. Seu instinto mais profundo
42

, o da autopreservação
43

 e 

auto-expansão, ainda se manifesta em tais sublimidades. 
44

 

 

Portanto, como já constatado, em uma espécie de argumento próximo à filogenética, 

Nietzsche postula que a vontade de sobrevivência utiliza da razão ao seu favor, isso a fim de 

alcançar o seu escopo, a saber, convocar o homem a afirmar o viver. Dessa maneira, a referida 

vontade de sobrevivência predomina no homem de tal modo que ele pode controlar o modo 

de manifestá-la, mas – salvo alguma disfunção – ele não pode impedi-la, pois a vontade de 

sobrevivência e a afirmação da vida predominam nele e em seu existir. Por conseguinte, a 

vontade de sobrevivência, antecipando-se à razão, funda em primeira instância o homem, isto 

é, como um ente que quer, antes de qualquer outra coisa, continuar vivendo. De sorte que a 

apatia frente à vida (inclusive, em prol de ideais ascéticos) será entendida como algo quase 

que desumano e decadente ou, no mínimo, doentio. 

  

                                                 
42

 Grifo do autor.  
43

 Grifo nosso.  
44

 NIETZSCHE. Crepúsculo dos ídolos. 2006, Cap. IX: Incursões de um extemporâneo, §19, p. 74.  



33 

2.4 A VONTADE DE SOBREVIVÊNCIA COMO VIGOR QUE GERA A 

RACIONALIDADE 

 

De acordo com o pensador alemão, pode-se afirmar que para continuar vivendo, o 

homem segue o instinto (ou pulsão) da vontade de sobrevivência e inventa para si mesmo a 

razão (com as suas faculdades: previsibilidade, possibilidade de cálculos, racionalização, 

compreensão estável etc.). Em suma, segundo Nietzsche, o homem gera a razão estratégica e 

instrumental a fim de tentar mais adequadamente garantir a si mesmo o viver. 

A partir das faculdades racionais acima citadas, surgiu no homem a vontade de 

conhecimento, ou seja, o desejo de compreender mais profundamente o mundo no qual se 

encontra inserido e assim poder lidar melhor com o mesmo, sempre atentando para a 

autopreservação.  

Ora, para Nietzsche, a partir da vontade de conhecimento desabrochará a vontade de 

verdade
45

, a qual pode ser entendida como sendo o desejo humano de alcançar uma espécie de 

conhecimento absoluto, perfeito, imutável e eterno. Enfim, em um encadeamento de 

elementos volitivos (as vontades de poder, de sobrevivência, de conhecimento e de verdade), 

de acordo como Nietzsche, se originaram a filosofia e a metafísica. Dessa maneira, segundo a 

hermenêutica nietzschiana, até o mais abstrato dos projetos da racionalidade (a empreitada 

metafísica de investigação pelo ser), de algum modo, possui suas fundações em algo não 

racional, isto é, em um sentimento volitivo, em uma vontade. 

Aliás, a vontade de conhecimento e a vontade de verdade assinaladas por Nietzsche se 

encontram primordialmente inseridas no campo dos instintos humanos, dos impulsos naturais, 

das pulsões, da imanência do mundo e do corpóreo; e não no âmbito das afirmações 

puramente metafísicas ou transcendentais, tal qual sobrevêm na tradição filosófica. Logo, 

pode-se inferir que para conhecer a si mesmo, o homem impreterivelmente deve dedicar-se a 

compreender não só a sua racionalidade, mas também (e simultaneamente) a vontade de 

sobrevivência pulsante nele; portanto, o ser humano não deve dedicar-se a simplesmente 

                                                 
45

 Contudo, vale a pena ter em mente que, para Nietzsche, a verdade será entendida como uma interpretação 

singular da existência que fora comunicada pelo referido intérprete aos demais homens, interpretação esta que 

se mostrou útil à autopreservação dentro do modo de vida gregário dos homens e por isso, a mesma se impôs 

na história. E mais, a verdade é uma espécie de encadeamento de duas metáforas, pois o homem é afetado pelo 

mundo circundante, então ele cria uma primeira metáfora (que é uma imagem mental ou conceito) que visa 

representar os impulsos nervosos causados pelas afecções do mundo; em seguida será gerada uma segunda 

metáfora, a qual busca traduzir em uma linguagem comum aos demais homens a imagem mental, ou seja, a 

palavra é a metáfora de uma outra metáfora. Portanto, como dito acima, quando essa palavra se torna comum 

(isso devido à sua utilidade para a sobrevivência do grupo) e se solidifica na história, ela passa a ser tratada 

como sendo uma verdade. (Cf. NIETZSCHE. Sobre verdade e mentira. 2008, Capítulo I, p. 34 – 40.)  



34 

esquadrinhar o fruto da sua vontade de viver, o qual fora histórica e conceitualmente 

denominado por intelecto, ou seja, o homem não deveria empenhar-se tanto em meramente 

mapear a geografia do seu entendimento
46

. 

E é justamente embrenhando-se nessa direção de complementariedade entre a vontade 

de viver e o seu fabrico (a razão), que o homem perceberá que esse último, de algum modo, 

desvela a vontade de conhecimento e a vontade de verdade do próprio ser humano. Em outras 

palavras, o homem – ao perceber que é dotado com a ferramenta da racionalidade – 

concomitantemente percebe que nele existe uma vontade de conhecimento, uma força volitiva 

que o impulsiona a buscar entender melhor o seu mundo. E mais, o ser humano, outrossim, 

percebe que a razão – na qualidade de artefato cunhado pela vontade de sobrevivência – 

possibilita e instiga nele próprio, enquanto condição necessária, a vontade de conhecer as 

coisas.  

No que tange o conhecer humano, Nietzsche afirma que quando se quer conhecer algo 

especificamente, por exemplo, uma noção conceitual da moralidade, este referido querer não 

advém da coisa externa a ser objeto de estudo do homem (na exemplificação em destaque, da 

moral em si), ao contrário, todo e qualquer processo investigativo é fruto direto de uma única 

e mesma raiz que é justamente a vontade de conhecer. Ademais, ratifica-se mais uma vez que 

a vontade de conhecimento enfocada pelo pensamento nietzschiano apela para algo ainda 

mais primitivo que é a vontade de sobrevivência que, por sua jornada, é entendida enquanto 

exibição da primordial vontade de poder ser, isto é, manifestação da própria existência, a qual, 

em todo o tempo e lugar, sempre busca afirmar-se.  

Portanto, poder-se-á concluir que a razão é uma faculdade estrutural no homem, 

sobretudo, devido a sua crucial importância estratégico-instrumental para a conservação da 

vida. Todavia, é necessário perceber que a mesma opera a partir de um impulso volitivo, isto 

é, não racional, o qual é tanto anterior a ela, bem como é o seu artífice. Desse modo, o mundo 

afeta o homem, instigando-lhe a sua vontade de sobreviver, e esse, por sua vez, busca reagir o 

mais adequadamente possível por intermédio da aplicação do utensílio mais aprimorado que 

                                                 
46

 Mero gracejo tosco; uma pequena provocação à teoria do conhecimento, isso através dessa “referência 

enviesada” ao sistema humano na expressão: “Se não pudermos ir além desta geografia mental [grifo nosso] 

ou do delineamento das distintas partes e faculdades do espírito, ao menos será satisfatório chegar até lá; por 

mais evidente que possa parecer esta ciência – e de nenhum modo o é – mais desprezível ainda deve ser 

considerada sua ignorância por todos aqueles que pretendem alcançar o saber e a filosofia.” (HUME. 

Investigações sobre o entendimento humano. 2004, Seção – I: Das diferentes espécies de filosofia, p. 28 – 

29.) Por sinal, uma provocação que não pode ser levada a sério, senão ela se tornaria uma argumentação 

falaciosa, haja vista David Hume (Escócia, 1711 – 1776) é um filósofo que, antes de Nietzsche, já duvidava da 

supremacia paradigmática da racionalidade e valorizava as percepções sensoriais e o hábito (elemento anterior 

à razão e decisivo para a vida humana). Cf. Investigações sobre o entendimento humano e sobre os princípios 

da moral (1748). Enfim, é só uma pilhéria para motivar o leitor!  



35 

possui, a saber, a razão. Nesse processo, soergue-se um grau cada vez mais envolvente de 

implicação entre o homem e o mundo. Logo, há uma espécie de, por assim dizer, “pré-

consciência” do ser humano, a qual se caracteriza pelo fato de o homem perceber que ele 

existe como um ente que persegue initerruptamente o prolongamento de sua vida. Ou seja, ao 

experimentar a vontade de sobrevivência, o homem toma “consciência” (ainda que não 

racionalizada) de sua própria existência e do seu modo de vida no mundo. Enfim, em uma 

exceção à meditação até aqui encadeada, far-se-á uma aproximação, fugaz, “forçosa” e não 

muito rigorosa, ao pensamento de Heidegger – em sua obra inacabada: Ser e tempo (1927) –, 

isso meramente para ilustrar o argumento neste instante proposto, a saber, que os óbices 

proporcionados pelo mundo estimulam a vontade de sobrevivência do homem e o 

consequente o emprego do apetrecho da racionalidade para tal fim: nesse rumo, é possível 

declarar que o homem, ao experimentar a vontade de sobreviver e ao desfrutar da razão como 

dispositivo para concretizá-la frente aos desafios da existência, percebe-se implicado com o 

mundo, ou seja, o homem se concebe como um “ser-no-mundo”
47

. 

Em suma, é a partir da integração entre a vontade de sobrevivência e a racionalidade 

que o homem procura estrategicamente responder, de modo mais pertinente e efetivo, às 

ameaças e afrontas que o seu meio lhe impõe, interagindo assim com o mesmo.  

Fitando com mais esmero a vontade de conhecer, Nietzsche demonstra que existe no 

homem uma preocupação fundamental. Afinal, todos os homens, em algum instante 

determinado de sua existência, irão pensar (portanto, terão vontade de investigar) a respeito 

dos valores bom e mau, isto é, em algum momento, todo homem busca conhecer o que é 

considerado bom e o que é tomado como sendo mau. E mais, tal vontade de conhecimento 

acerca do bem e do mal desembocará no desejo de conhecer a origem de tais juízos de 

valores, ou seja: de onde vêm o bem e o mal. Contudo, segundo a reflexão nietzschiana, o 

problema é que a maioria esmagadora das pessoas, quando pensa no florescimento desses 

valores, é pueril, pois as pessoas ficam estagnadas nessa etapa da investigação e se esquecem 

de progredir inquirindo-se acerca de algo, segundo o autor, ainda mais medular, a saber: qual 

o sentido dos valores? Ou em linguagem nietzschiana: qual é o real valor dos valores?  

                                                 
47

 Cf. HEIDEGGER. Ser e tempo. 2005, Parte I: A interpretação da pre-sença pela temporalidade e a 

explicação do tempo como horizonte transcendental da questão do ser, Capítulo II: O ser-no-mundo em geral 

como constituição fundamental da pre-sença, p. 90 – 102. Todavia, é fundamental dar relevo ao fato de que a 

“forçosa” alusão, aqui consumada, ao pensamento heideggeriano não diz respeito à sua interpretação acerca da 

filosofia de Nietzsche, mas circunscreve-se restritivamente à sua “analítica existencial do Dasein”, a qual, por 

sua vez, objetiva justificar a sua “ontologia fundamental”; enfim, a curta indicação à reflexão de Heidegger 

acerca do “ser-no-mundo” fora neste instante instrumentalizada para ilustrar o argumento nietzschiano de que 

o homem tem a eclosão de sua vontade de sobrevivência através (e a partir) dos desafios que a existência lhe 

impõe, ou seja, através de sua interação para com o mundo.  



36 

Portanto, fica evidente, nessa etapa da atual investigação especulativa, que o filósofo 

alemão não quer simplesmente buscar a origem dos valores morais, mas ele quer sim algo 

muito mais árduo e honroso, isto é, Nietzsche quer saber qual é o nascedouro e, sobretudo, a 

fundamentação de valor dos valores morais. E eis aqui o problema central a ser abordado por 

Nietzsche em várias de suas obras como, por exemplo, na Genealogia da moral.  

Inclusive, o célebre argumento da vivência histórica de duas morais distintas – 

analisadas genealogicamente por Nietsche – (a moral do forte e a moral do fraco) apontam 

para o desenvolvimento de uma série específica de sentimentos: os sentimentos morais – os 

quais podem ser apreendidos por intermédio da cultura, isso por intermédio da própria 

experiência histórica da humanidade
48

.  

Todavia, a problemática inerente ao valor dos valores morais na filosofia nietzschiana 

(inclusive, com o debate acerca da formação e do aprendizado dos sentimentos morais) se 

compõe em uma amplidão significativa e, por conseguinte, essa pesquisa específica suscitará 

novas, diversificadas e abrangentes questões. Por isso mesmo, a discussão nietzschiana acerca 

do valor dos valores morais se faz um tema dignitário de ser abordado em uma outra 

investigação posterior a essa que agora se encontra em curso.  

Porém, de modo muito sintético e com pouca justeza, pode-se afirmar que, segundo a 

ótica de Nietzsche, a moral encontra-se intimamente relacionada à vontade de sobrevivência, 

afinal essa última engendrou a razão, a qual, por seu turno, propicia ao homem elaborar 

subterfúgios para continuar vivendo, isso através de julgamentos que o próprio ser humano 

faz acerca do seu mundo circundante. Ora, a moralidade, que de acordo com o pensador 

contemporâneo, orbita em torno das noções conceituais de bem e mal, é justamente uma 

valoração do mundo, isto é, ela se caracteriza como sendo um julgamento da existência, 

daquilo que se encontra no entorno do homem; como todo julgamento advém da razão, e essa 

provém da vontade de sobrevivência, é oportuno declarar que a moral indiretamente – pois há 

óbvia intermediação da racionalidade – também fora arquitetada por uma forma de erupção da 

vontade de sobrevivência do homem. Todavia, a um suave contragosto de Nietzsche, é 

possível afirmar que parece ser inverossímil que o homem pense sem que esteja efetuando um 

julgamento moral. Afinal, todas as vezes que o homem pensa sobre um determinado ente, ele 

está (consciente ou inconscientemente) julgando se tal ente é-lhe ou não satisfatório, benéfico, 

positivo, agradável etc. Enfim, parece ser improvável pensar de maneira neutra, isto é, 

indiferentemente de certa moralidade, ou seja, se aquilo em que se pensa é, de algum modo, 

                                                 
48

 Cf. NIETZSCHE. Genealogia da moral. 1998, Dissertação I: “Bom e mau”, “bom e ruim”, p. 17 – 46.  



37 

bom ou ruim para àquele que está a cogitar, sobretudo, tendo-se como meta a 

autopreservação.  

Nietzsche, por sua vez, igualmente compreende que tanto a filosofia tradicional, bem 

como a sua inédita crítica à moral vigente no Ocidente (a moralidade judaico-cristã) são 

resultados da força volitiva que atua no homem. A fim de elucidar tal assertiva, assim registra 

Nietzsche no prólogo à Genealogia da moral: 

 

O fato de que me atenho a eles ainda hoje [referindo-se aos seus 

pensamentos sobre a origem da moral e o valor dos valores morais], de que 

eles mesmos se mantenham juntos de modo sempre firme, crescendo e 

entrelaçando-se, isso fortalece em mim a feliz confiança em que não me 

tenham brotado de maneira isolada, fortuita, esporádica, mas a partir de uma 

raiz comum, de algo que comanda na profundeza, uma vontade 

fundamental
49

 de conhecimento que fala com determinação sempre maior, 

exigindo sempre maior precisão. Pois somente assim convém a um 

filósofo.
50

 

 

No entanto, é importante salientar que, segundo Nietzsche, é possível valorar as 

diversas coisas que emergem na vida sem, contudo, ser possível julgar a própria vida em sua 

completude, ou seja, o homem, por força de sua vontade de viver, realiza e às vezes emite 

juízos (inclusive, epistemológicos e/ou morais) acerca de todas as coisas e situações com as 

quais se depara no seu existir, mas ele não detém a competência para aquilatar a existência 

como um todo, isto é, para valorar a própria vida, enfim ele não detém a “Verdade” sobre o 

mundo. Tal asserção nietzschiana pode ser contemplada no seguinte fragmento da obra 

Crepúsculo dos ídolos 
51

: 

 

Juízos, juízos de valor acerca da vida, contra ou a favor, nunca podem ser 

verdadeiros, afinal; eles têm valor apenas como sintomas – em si [referindo-

se, aqui, à décadence – termo em francês que recorrentemente utilizado por 

Nietzsche, em português pode ser traduzido por decadência – entendido 

como uma característica doentia e primordial dos sábios e filósofos, isto é, 

dos homens teóricos do socratismo], tais juízos são bobagens. É preciso 

estender ao máximo as mãos e fazer a tentativa de apreender essa espantosa 

finesse [finura] 
52

, a de que o valor da vida não pode ser estimado
53

. Não por 

                                                 
49

 Grifo do autor.  
50

 NIETZSCHE. Genealogia da moral. 1998, Prólogo, § 2, p. 8.  
51

 Título que, por sinal, é uma provocação de Nietzsche a Wagner, pois esse último compôs uma ópera chamada 

Crepúsculo dos deuses (1869 – 1874). Mas, tal sarcasmo de Nietzsche para com Wagner será melhor abordado 

na discussão acerca da terceira noção conceitual de arte trágica nietzschiana suposta nessa pesquisa, a saber: A 

arte trágica como sacerdotisa aceta.  
52

 Esse colchete se faz uma exceção à norma até aqui seguida, pois o mesmo encontra-se no texto pesquisado e 

citado; logo, ele não é um acréscimo feito no presente trabalho, mas parece ser uma colaboração do tradutor 

brasileiro da obra em questão, o Sr. Paulo César de Souza.  
53

 Grifo do autor.  



38 

um vivente, pois ele é parte interessada, até mesmo objeto da disputa, e não 

juiz; e não por um morto, por um outro motivo. – Que um filósofo enxergue 

no valor
54

 da vida um problema é até mesmo uma objeção contra ele, uma 

interrogação quanto à sua sabedoria, uma não-sabedoria. 
55

 

 

Portanto, para Nietzsche, não se deve valorar a vida como algo benéfico ou maléfico 

(a vida se coloca de tal modo que o homem está sempre aquém de qualquer possibilidade de 

julgamento acerca da mesma, ou seja, ela é absurda). Mas, em consonância com a 

compreensão estética de destino, a qual é inerente ao espírito trágico, dever-se-á 

simplesmente afirmar a vida em sua plenitude, isto é, o homem deve viver intensamente tudo 

aquilo que a vida lhe oferecer, dizendo sempre um sonoro “Sim” à vida.  

Somente a título de ilustração, é possível observar que em uma perspectiva que se 

aproxima da argumentação de Nietzsche, Michael Stocker e Elizabeth Hegeman afirmam, no 

texto intitulado O valor das emoções, que um elemento “pré-racional” (no caso, não 

exatamente a vontade de sobrevivência nietzschiana, mas sim a emoção) direciona, em certa 

medida, o julgamento do homem sobre as circunstâncias da vida e que tal julgamento é de 

ordem moral (isso, no sentido de que se valora algo, mesmo que necessariamente não se esteja 

em sintonia com o valor em si da coisa julgada), bem como indica a natureza “ontológica” dos 

valores desvelados por intermédio das emoções. A esse respeito, assim se expressam Stocker 

e Hegeman: 

 

Voltemo-nos agora para algumas questões sobre a natureza “ontológica” 

dos valores revelados pelas emoções
56

. Elas podem mostrar o ato de 

valorizar
57

, em vez dos valores: como uma pessoa valoriza algo, não o valor 

que alguma coisa tem ou que ela pensa ter. Às vezes, as pessoas dispõem de 

emoções que contêm e revelam valorações, não valores; e às vezes elas 

possuem emoções que denotam falta de valoração, mesmo diante de um 

valor reconhecido. 
58

 

 

Em suma, parece que o julgar do homem sobre a vida (seja segundo Nietzsche ou em 

Stocker e Hegeman) encontra-se pautado em um arcabouço “pré-racional”, sendo ele o 

emocional, como no caso dos últimos autores, seja na vontade, como postula o filósofo 

alemão estudado.  

  

                                                 
54

 Grifo do autor.  
55

 NIETZSCHE. Crepúsculo dos ídolos. 2006, Capítulo II: O problema de Sócrates, § 2, p. 18.  
56

 Grifo do autor.  
57

 Grifo do autor.  
58

 STOCKER; HEGEMAN. O valor das emoções. 2002, p. 90.  



39 

2.5 CONSIDERAÇÕES FINAIS ACERCA DA VONTADE E DA AFIRMAÇÃO DO 

VIVER 

 

Finalizando o prólogo de sua Genealogia da moral, Nietzsche faz uso de uma 

imagem, no mínimo, inquietante: a imagem de um animal ruminante (mais rigorosamente: a 

imagem de uma vaca!). Parece que tal representação imagética se constitui como sendo um 

instrumento a ser utilizado como uma espécie de alegoria, a qual detém em si o intuito 

profilático de lembrar ao homem moderno e ocidental (isto é, ao homem que almeja se definir 

ou se categorizar como sendo unicamente um tipo de ser substancial e estritamente racional, 

enfim o homem teórico do socratismo) que, em verdade, ele (o homem) se caracteriza como 

um animal repleto de pulsões, instintos, sentimentos e emoções, portanto sendo um ente 

orientado pela vontade de sobrevivência a sempre afirmar o seu viver. 

Em suma, a figuração da vaca – ente não racional –, em comparação ao homem, 

alude para a importância de elementos “pré-racionais” no ser humano, os quais se manifestam 

no corpóreo; possibilitando a percepção sensorial e assim envolvendo tanto aquele que 

percebe (o homem), como o que é percebido (o mundo) e a própria ação de perceber (a 

interação do homem com o seu entorno).  

Ora, a percepção é uma valoração, pois ao perceber o mundo, o homem 

concomitantemente o julga. E a partir desse julgamento, haverá uma intervenção daquele que 

aquilata a existência (interpretando-a), isto é, ele irá reagir àquilo que afetou a sua percepção, 

inclusive, ele tanto poderá apreciar como também refutar (até moralmente) o que fora 

contemplado. Pois, como visto acima, o homem pode deliberar se um determinado ente ou 

fenômeno do mundo que lhe imprimiu um afeto sensorial é, ou não, benéfico para a sua 

subsistência; e a partir desse seu ajuizamento moral, ele poderá responder ao fomento por ele 

percebido. Em decorrência desse primeiro arbítrio moral, poderão ser desenvolvidos diversos 

outros julgamentos e atos, os quais irão constituir e alicerçar o próprio comportamento moral 

e, especialmente, a luta pela sobrevivência do homem. Eis aqui, portanto, a relação entre a 

vontade de sobrevivência (força volitiva e não racional – tal qual a emoção) e a moralidade 

humana.  

Nessa lógica argumentativa, Nietzsche não desdenha a racionalidade, ele apenas 

reinterpreta o seu lugar no desenrolar do viver humano. Afinal, como fora outrora observado, 

a vontade constante de afirmar o próprio viver irá, primordialmente, conferir ao homem o seu 

caráter de humanidade (Um bicho que quer, acima de tudo, prolongar a sua existência!). Pois, 

um sujeito que não busca afirmar a sua vida (inclusive, em prol de qualquer asceticismo), 



40 

segundo Nietzsche, afasta-se daquilo que pode ser interpretado como sendo o humano. 

Ademais, o expediente mais proveitoso para tal afirmação do viver no homem é justamente a 

sua racionalidade.  

Sintetizando, pode-se inferir que a pessoa humana é apreciada, no pensamento 

nietzschiano, como uma espécie de ser que sempre pleiteia sobreviver, isso antes mesmo de 

ser (na tradicional linguagem aristotélica) um “animal racional”, ou ainda um “animal 

político”.  

Entretanto, é válido ressaltar que tal afirmação não significa a defesa de uma 

soberana preeminência da vontade em detrimento da razão. Essa dicotomia entre a 

racionalidade e a vontade não se faz presente no pensamento de Nietzsche; ele simplesmente 

– em oposição à tradição filosófica, pelo menos àquela formada pela maioria dos pensadores 

anteriores a Alexander Gottlieb Baumgarten (Alemanha, 1714 – 1762) e sua obra Estética 

(1750) – não trata os elementos não racionais com desapreço. Na verdade, Nietzsche reputa as 

vontades de poder e de sobrevivência como sendo os primeiros passos em direção à 

racionalidade; não como elementos dotados de um menor grau de perfeição, mas sim como 

fatores que antecedem e desencadiam a própria razão humana. Enfim, há nessa elucubração 

nietzschiana não um enaltecimento da irracionalidade, mas, ao contrário, um avultar (de 

cunho semelhante à argumentação filogenética) de um “ir à racionalidade”; todavia, sem 

ingenuamente alçar a racionalidade ao patamar primeiro e último da vida humana. É apenas 

uma questão de cronologia: primeiro vem a vontade e desta, posteriormente, aflora a razão.  

Ademais, por intermédio da metáfora do animal ruminante (melhor dizendo: da 

vaca!), o filósofo parece igualmente querer rememorar que, nos tempos hodiernos, o homem 

abdicou de realizar uma de suas atitudes fundamentais, a saber: a ação de ruminar (insígnia de 

um fenômeno “pré-racional”) sobre a existência; entretanto, o homem sempre deveria ruminar 

meditativamente acerca a vida – provável influência da filologia, entendida como modo lento 

de leitura, sobre o pensamento nietzschiano
59

. 

Em outros termos, para Nietzsche, o homem deve constantemente retomar a reflexão 

acerca de toda a existência (isso em conformidade com a interpretação nietzschiana acerca do 

existir, a qual reputa um prestígio cabal ao devir). Tal processo reflexivo deve se erigir 

sempre a partir das vontades de poder, sobrevivência, conhecimento e verdade. Para tanto, o 

homem deve buscar sempre ruminar meditativamente todas as suas noções acerca da 

realidade e de si mesmo, pois é possível que através da ruminação reflexiva (continuamente 

                                                 
59

 Cf. NIETZSCHE. Aurora. 2008, Prefácio, §s 1 – 5, p. 17 – 23.  



41 

fazendo memória que a razão provém da vontade de viver) o homem talvez possa “conhecer” 

(isto é, interpretar artisticamente) a si mesmo e a existência, ou seja, ele poderá ensaiar um 

“autoconhecimento”.  

Desse modo, o filósofo da “transvaloração de todos os valores” sobreleva a 

necessidade da construção de uma certa hermenêutica ruminante acerca da realidade 

existencial, isso como vereda plausível para o autoconhecimento humano. Acerca da 

necessidade de ruminar meditativamente assim escreve Nietzsche: 

 

É certo que, a prática desse modo de leitura como arte
60

 [referindo-se, nessa 

ocasião, aos aforismos – forma corriqueira com que escreve, pelo menos em 

uma fase significativa de sua carreira como filósofo], faz-se preciso algo que 

precisamente em nossos dias está bem esquecido – e que exigirá tempo, até 

que minhas obras sejam “legíveis” –, para o qual é imprescindível ser quase 

uma vaca, e não
61

 um “homem moderno”: o ruminar
62

... 
63

 

 

Por fim, é precisamente por meio do autoconhecimento advindo da vontade que o 

homem poderá empreender a indústria do maior projeto (ou sonho utópico) nietzschiano: a 

largamente controversa transvaloração dos valores.  

E mais, como o conhecer de si próprio do ser humano pode efetivar-se através da 

compreensão e valorização da vontade de sobrevivência, torna-se evidente que a 

contemporânea crise do paradigma da racionalidade se faz um vetor promissor para que o 

homem se interprete enquanto ente que incessantemente busca sobreviver, isto é, como parte 

integrante e aparição da vontade de poder, a qual permeia e configura todo o existir.  

Nessa direção interpretativa que contempla a vontade de poder como fomento básico 

de toda a existência, inclusive da vontade de sobrevivência, assim reflete Nietzsche em A gaia 

ciência: 

 

A luta pela existência é apenas uma exceção
64

, uma temporária restrição da 

vontade de vida; a luta grande e pequena gira sempre em torno da 

preponderância, de crescimento e expansão, de poder, conforme a vontade 

de poder, que é justamente a vontade de vida. 
65

 

 

E será justamente a vontade de sobrevivência no homem que traz à tona a 

                                                 
60

 Grifo do autor.  
61

 Grifo do autor.  
62

 Grifo do autor.  
63

 NIETZSCHE. Genealogia da moral. 1998, Prólogo, § 8, p. 14 – 15.  
64

 Grifo do autor.  
65

 NIETZSCHE. A gaia ciência. 2001, Livro V: Nós, os impávidos, § 349: Ainda a procedência dos eruditos, p. 

244.  



42 

problemática da afirmação do viver, a qual, na investigação em curso, se faz eixo transversal 

que transpassa as três distintas noções de arte trágica em Nietzsche; recapitulando-as: a) A 

arte trágica enquanto metafísica de artista; b) A tragédia como pedagoga dos instintos 

primários do homem; e c) A arte trágica moderna compreendida com o sendo uma sacerdotisa 

asceta. 

  



43 

3 A ARTE TRÁGICA ENQUANTO METAFÍSICA DE ARTISTA 

 

O coro. In. Antígona: 

“Só há felicidade com sabedoria, mas a sabedoria se aprende é no infortúnio.” 
66

  

(Sófocles) 

 

 

3.1 CONSIDERAÇÕES INICIAIS ACERCA DA ARTE TRÁGICA COMO METAFÍSICA 

DE ARTISTA 

 

Após contemplar a decisória importância da afirmação do viver no pensamento 

nietzschiano, torna-se possível investigar as três noções conceituais de arte trágica no interior 

da declarada reflexão. Afinal, o eixo que perpassará as três interpretações acerca do trágico 

será justamente a afirmação do viver pelo homem, o qual fora previamente delineado.  

Desse modo, passa-se agora à pesquisa sobre a primeira noção de arte trágica em 

Nietzsche, isto é, a tragédia interpretada como metafísica de artista.  

Nesse instante, faz-se fundamental destacar o porquê de se utilizar a expressão 

“noções conceituais” acerca da arte trágica, pois não se trata de definições no sentido estrito 

de uma compreensão que visa dar cabo de um determinado fenômeno (método que se 

encontraria mais próximo, por exemplo, da tradição aristotélica), isto é, descrever um ente (ou 

ideia) de tal sorte que não haja mais nada a ser acrescentado, atingir a substância (no sentido 

clássico de ousía – nos caracteres gregos: ουσία – que, grosso modo, seria atingir 

racionalmente aquilo que a coisa essencialmente é). Enfim, seria alcançar a substância do 

objeto de estudo e expressá-la através de uma linguagem dotada de uma exatidão lógico-

racional. Assim, tal opção pela terminologia “noção conceitual” fora realizada pelo fato de 

que a conduta de efetuar definições herméticas fechadas não parece estar em concordância 

com a postura filosófica do perspectivismo de Nietzsche.  

Encontrando-se para além da compreensão de que a arte – e trata-se, nessa ocasião, 

especificamente da arte da representação teatral da tragédia grega – serviria apenas como um 

mero veículo sensível de expressão da verdade cognoscitiva e transcendente, Nietzsche 

entende a arte da tragédia helênica como algo que detém em si mesma certa força ativa de 

criação. Portanto, tal arte manifesta não um caráter verdadeiro, epistemológico e único, mas 

                                                 
66

 SÓFOCLES (Grécia, 497 / 496 a.C. – 406 / 405 a.C.). Antígona. 2003, p. 67.  



44 

sim uma ilusão capaz de tornar suportável a carência de significado ou sentido, que é 

justamente o próprio mundo em que o homem habita. Afinal, a referida arte trágica não possui 

uma designação verdadeira, mas arroga sobre si a qualidade de um simulacro que 

terminantemente ultrapassa as possibilidades de entendimento da razão.  

Em outras palavras, aquilo que ilusoriamente se torna representado por intermédio da 

estética da arte trágica somente será notado pelo homem a partir de uma abertura do mesmo à 

beleza apolínea e ao sublime dionisíaco, os quais se fazem presentes tanto no mundo como 

também na própria tragédia artística.  

Aliás, tal abertura do homem soergue-se exclusivamente através da sensibilidade 

estética e não por vias de averiguação puramente racionais.  

De chofre, poder-se-á então postular que, para Nietzsche, a arte trágica, de algum 

modo, retrata ilusória e esteticamente aquilo que por meio da razão se mostraria como sendo 

inefável ao homem. E esse vívido retratar do mundo através da estética trágica detém uma 

utilidade ao homem, pois tal figuração torna as implacáveis forças titânicas da existência 

suportáveis e belas.  

E assim, o ser humano nutre uma afeição cada vez maior pela vida, desejando-a e 

sentido prazer com a mesma, ao ponto de sempre buscar afirmá-la. Sobre esse tema de que a 

arte trágica, segundo a perspectiva da metafísica de artista, deve ser interpretada como 

sustentáculo do querer do homem em buscar sempre viver, assim escreve Nietzsche: 

 

O consolo metafísico – com que, [...], toda a verdadeira tragédia nos deixa – 

de que a vida, no fundo das coisas, apesar de toda a mudança das aparências 

fenomenais, é indestrutivelmente poderosa e cheia de alegria, esse consolo 

aparece com nitidez corpórea como coro satírico, como coro de seres 

naturais, que vivem, por assim dizer indestrutíveis, por trás de toda 

civilização, e que, a despeito de toda mudança de gerações e das vicissitudes 

da história dos povos permanecem perenemente os mesmos. 
67

 

 

Enfim, a tragédia propõe um consolo singular ao homem, pois, de algum modo, o 

permite engendrar um sentido para a vida e assim convertê-la em algo apreciável e digna de 

ser desejada. 

 

3.2 ENTRE O APOLÍNEO E O DIONISÍACO 

 

A fim de dar princípio ao entendimento (à interpretação) da primeira noção conceitual 

                                                 
67

 NIETZSCHE. O nascimento da tragédia. 1992, § 7, p. 55.  



45 

de arte trágica no pensamento nietzschiano, ou seja, o trágico enquanto metafísica de artista, 

deve-se notar que, com O nascimento da tragédia, Nietzsche demonstra possuir um objetivo 

específico, a saber, a compreensão do equilíbrio das forças apolínea e dionisíaca na 

constituição da obra artística da tragédia grega, isso como trampolim para a contemplação 

hermenêutica da vida e da existência.  

Por conseguinte, essa primeiríssima compreensão interpretativa da arte trágica 

proposta por Nietzsche detém uma nítida utilidade que é justamente tornar possível ao homem 

criar e conferir à existência um significado ao mesmo tempo simulado e belo, de sorte que a 

mesma se converta em algo suportável. Por isso, para que haja o empreendimento de uma 

compreensão acerca da metafísica de artista nietzschiana, primordialmente se faz ordinário 

perceber que o trágico encontra-se assinalado entre duas potências fundamentais da existência 

e da arte: o apolíneo e o dionisíaco.  

E afirmar que a arte trágica encontra-se entre o harmonioso apolíneo e o ébrio 

dionisíaco é exprimir que ela fora construída segundo a natureza, bem como a mesma é 

constantemente fomentada a partir (e no âmago) desses dois vigores artísticos inspiradores. 

Enfim, o apolíneo e o dionisíaco são “[...] como poderes artísticos que, sem a mediação do 

artista humano, irrompem da própria natureza, e nos quais os impulsos artísticos desta se 

satisfazem inteiramente [...].” 
68

  

Nessa perspectiva, Nietzsche proporá a unificação entre o apolíneo e o dionisíaco, na 

qual esse último conterá em si o primeiro. Ademais, a união do apolíneo com o dionisíaco 

será fundamental para a emancipação artística do espírito trágico. 

 

De onde havemos de derivar este milagroso autodesdobramento [referindo-

se à presença das pulsões apolínea e dionisíaca na arte trágica, isso com a 

preponderância da última], esta quebra do aguilhão apolíneo, senão da magia 

dionisíaca, que, excitando aparentemente ao máximo as emoções apolíneas, 

é capaz, não obstante, de obrigar essa superabundância da força apolínea a 

ficar ao seu serviço. 
69

 

 

O autor contemporâneo percebe que ambas as tendências possuem características 

diferenciadas e opostas, porém, de algum modo, complementares. Tal posicionamento 

justifica-se visto que o apolíneo representa a simbiose entre a harmonia, o mensurável e a 

forma expressa em uma beleza plasmada quantitativamente, enfim ele o signo do sonho; 

enquanto o dionisíaco caracteriza-se justamente como sendo o seu contrário, ou seja, ele é a 

                                                 
68

 Ibid. 1992, § 2, p. 32.  
69

 Ibid. 1992, § 22, p. 131.  



46 

desmesura do sublime (a embriaguez, sobretudo, a embriaguez sexual, isto é, aquela de cunho 

orgiástico)
70

, assim o dionisíaco, por sua jornada, visa intermediar o homem e a beleza, isso a 

fim de, como fora observado anteriormente, tornar a existência nefasta e ilógica suportável no 

viver do homem.  

No entanto, é válido ratificar que esses dois distintos aspectos da arte trágica – o 

apolíneo e o dionisíaco – unificam-se e dessa maneira expressam um significado estético (e 

quimérico) para o mundo através da própria tragédia grega. Nessa direção de que, segundo 

Nietzsche, a tragédia expressa através da junção do apolíneo e do dionisíaco uma 

compreensão interpretativa do mundo, assim escreve Fink: 

 

[...] no acontecimento artístico que é o nascimento da tragédia [...] reflete-se 

o acontecimento primordial do nascimento a partir do fundo caótico 

primordial de um mundo ajustado ao humano, decomposto em uma 

multiplicidade de “formas”. O “trágico” é compreendido como um princípio 

cósmico. Ao esboçar uma teoria da gênese da tragédia ática, Nietzsche 

revela a sua “experiência pessoal”; ele vê-se refletido nos Gregos da idade 

trágica: não a sua pessoa, mas a sua compreensão do mundo. 
71

  

 

Assim sendo, ao tratar especificamente do dionisíaco, o filósofo irá referir-se à força 

arrebatadora do sublime na natureza insensata do mundo.  

Aliás, o sublime referido por Nietzsche não se reduz ao conceito kantiano de sublime, 

isto é, – grosso modo – aquilo que promove uma apreensão pelo homem de uma força 

desmedida, e tal apreensão humana efetivar-se-ia por meio da sensibilidade, dos sentidos. 

Igualmente, para Immanuel Kant, o sublime é, de modo geral, o indício de um malefício que 

pode ser reconhecido pelo homem. Logo, na visão de Kant, o sublime ameaça a natureza 

sensível do ser humano e, ao mesmo tempo, mostra-lhe que ele é livre dos grilhões dessa 

mesma natureza. Afinal, o homem utilizando a razão consegue antever o perigo 

desproporcional que o sublime representa à sua frágil natureza sensível e desse modo, 

consegue dominá-lo. É assim, que na compreensão kantiana, o sublime interligaria os poderes 

grotescos dos fenômenos naturais (enquanto força aterrorizante, desprovida da capacidade de 

inicialmente causar qualquer tipo de prazer ao ser humano) e a beleza (fonte de todo o prazer 

estético e universal do sujeito).  

Finalmente, é possível postular que a ligação estética do sublime para com a beleza, na 

filosofia de Kant, permeia um processo que, de algum modo, possui certo cunho libertário 

para além do sensorial. Tal aspecto libertário é devido à universalidade da beleza, pelo menos, 

                                                 
70

 Cf. WOTLING. Vocabulário de Friedrich Nietzsche. 2011, Verbete: Dionisíaco, p. 30.  
71

 FINK. A filosofia de Nietzsche. 1983, p. 22.  



47 

a universalidade para alguns homens cultos dotados da capacidade racional de contemplá-la, 

isto é, o sujeito transcendental. Ora, o sujeito transcendental fora apresentado na Crítica da 

razão pura (1781), o qual, de uma maneira muito pouco rigorosa, pode ser entendido como o 

homem dotado de uma “Razão Universal” e que possui as faculdades (as formas puras da 

intuição e do entendimento) que são a priori (anteriores à experiência sensorial) e que 

permitem que a própria experiência possa ocorrer. Portanto, segundo Kant, antes de qualquer 

experiência da sensibilidade, de poder realizar o ordenamento dos dados da experiência e 

assim constituir o seu conhecimento empírico-racional sobre os fenômenos, o homem possui 

a capacidade de fazer a experiência e a partir dela construir o seu conhecimento. Por isso, até 

mesmo o sublime pode ser (não em um primeiro momento, mas posteriormente) apreendido 

pelo sujeito transcendental.  

Acerca da compreensão e caracterização kantianas do sublime, assim se refere 

Abbagnano – de uma maneira sintética e precisa – em seu Dicionário de filosofia:  

 

Segundo Kant, o conceito de sublime tem dois componentes: 1.º apreensão 

de uma dimensão desproporcional às faculdades sensíveis do homem 

(sublime matemático), ou de um poder terrificante para essas mesmas 

faculdades (sublime dinâmico); 2.º o sentimento de conseguir reconhecer 

essa desproporção ou ameaça e, por isso, de ser superior a ambas. Kant diz: 

“A qualidade do sentimento do sublime é ser ele, em relação a algum objeto, 

um sentimento de padecimento, representado ao mesmo tempo como final; 

isso é possível porque nossa impotência revela a consciência de um poder 

ilimitado do nosso sujeito, e o sentimento só pode julgar esteticamente este 

último através da primeira” (Crít. do juízo, § 27); [...] 
72

 

 

E mais, ainda sobre a temática do sublime na perspectiva kantiana, Nicola Abbagnano, 

no mesmo texto imediatamente citado, postula o seguinte: 

 

[...] Kant define o sublime como “o que agrada imediatamente pela sua 

oposição ao interesse dos sentidos” (Crít. do juízo, § 29, Observação geral); 

com isso entende que, ao advertir a desproporção ou o perigo que o sublime 

representa para a sua natureza sensível, o homem se dá conta de que, 

justamente por adverti-la, não é escravo dessa natureza, mas livre perante 

ela
73

. 

 

Todavia, distanciando-se do denominado criticismo kantiano, a perspectiva da 

filosofia de Nietzsche afirma que o sublime manifesta-se como sendo o eclodir das 

desenfreadas forças titânicas da natureza, ou seja, o sublime é justamente o aspecto terrível e 

                                                 
72

 ABBAGNANO. Dicionário de filosofia. 1962, p. 923.  
73

 Ibid. 1962, p. 923.  



48 

abissalmente indomesticável da existência, cuja compreensão não perpassa por nenhum 

aspecto da racionalidade, mas sim pela pura sensibilidade e contemplação estética e dionisíaca 

que o homem experimenta através da arte e do belo trágico. Afinal, defronte a tais potências 

inefáveis da existência, a pessoa humana perceber-se-á como sendo insignificante. E apesar 

de sua vida ser louvável, isso pelo fato dele coexistir com a desmesura nesse joguete das 

forças brutais, ainda assim o seu existir enquanto indivíduo torna-se reles e desprovido de 

significado. E tal pequenez do homem efetiva-se, evidentemente, devido à desproporção que 

há entre a gigantesca extensão do inexorável da existência e a ínfima importância do 

indivíduo humano e de seu aspecto contingente diante de tudo isso.  

Ademais, na ótica nietzschiana, é justamente por esse referido aspecto sublime da 

existência ser a caracterização de forças incontroláveis do mundo, que o mesmo tornar-se 

perfeitamente representável pelo transe ébrio das festividades cultuais dionisíacas, bem como 

pela estética terrificante e bela da arte trágica.  

Portanto, a perspectiva dionisíaca proposta por Nietzsche se apresenta como sendo um 

voltar-se para a aparência, para a bela ilusão. Pois, o vislumbre artístico do homem trágico ao 

encarar o sublime – entendido enquanto evento terrível capaz de infundir o espanto e a 

admiração no homem – não se caracteriza como sendo uma busca racional pela verdade, mas 

sim como, por assim dizer, um símbolo falso e concomitantemente belo, o qual o homem 

concede à existência através da fruição artística. De sorte que o sublime – presente no aspecto 

dionisíaco da existência e manifesto na representação teatral da arte trágica – será o elo 

primordial entre a existência absurda e aterrorizante do mundo e a bela aparência artística (o 

aspecto harmonioso próprio ao apolíneo). Enfim, de certo modo, o sublime é na vida e 

representa na tragédia grega a carência de sentido do mundo no qual o homem encontra-se 

inserido em sua individualidade e, simultaneamente, remete de maneira imediata à caçada 

pela justa beleza.  

Nessa direção de que Nietzsche identifica o belo harmonioso com Apolo e o 

desmesurado sublime com Dioniso, na compreensão de que a arte trágica seria justamente a 

união pactual da beleza e do sublime como uma forma de conferir significado à existência, 

assim escreve Iracema Macedo em sua obra Nietzsche, Wagner e a época trágica dos gregos: 

 

[...] de acordo com as ideias que Nietzsche desenvolverá sobre Apolo e 

Dioniso, o princípio apolíneo através da noção de beleza e o princípio 

dionisíaco através da noção de sublime, sendo a tragédia a representação 

sublime da desmesura em seu pacto com a medida e a beleza. [...] A noção  

 

 



49 

de sublime [...] é entendida como representação mais próxima do ser, uma 

região intermediária entre a aparência apolínea e a unidade original do 

mundo
74

. 

 

E é precisamente nesse mesmo curso hermenêutico que assim reflete o filósofo alemão 

em foco: 

 

Aqui neste supremo perigo da vontade [reportando-se ao enjoo do homem 

frente ao horror e ao absurdo da vida], aproxima-se, qual feiticeira da 

salvação e da cura, a arte [trágica]; só ela tem o poder de transformar 

aqueles pensamentos enjoados sobre o horror e o absurdo da existência em 

representações com as quais é possível viver [...]. 
75

  

 

Enfim, a tragédia grega representa artisticamente a própria manifestação da vida, isso 

enquanto integração do apolíneo e do dionisíaco, ou seja, o coadunar do belo e do sublime. E 

desse modo, a tragédia busca tornar a vida initerruptamente desejável.  

 

3.3 O PRINCÍPIO DE INDIVIDUAÇÃO 

 

Um fator determinante no que diz respeito à relação do homem para com o absurdo da 

existência é sem sombra de dúvida o “principium individuationis” 
76

 (que, em latim, significa: 

princípio de individuação) do ser humano. Afinal, antes de fazer a experiência desse modo 

individual de existência ao qual já se acostumara, o homem apenas pertencia indistintamente 

ao “Uno-primordial” 
77

, isto é, o homem participava de algo muito maior que ele, mas nesse 

algo maior, ele era indeterminado, sem qualquer sorte de individuação.  

Ademais, é decisivo dar relevo à reflexão nietzschiana de que a existência se faz 

absurda devido a vários fatores, tais como: a) A impossibilidade de que cada homem consiga, 

sequer por uma fração de segundo, separar-se de si mesmo; b) A incapacidade do homem de 

galgar a liberdade (entendida como total ausência de barreira), por exemplo, que ele consiga 

ser um outro animal qualquer, seja este animal um outro ser humano ou não; c) A evidente 

desproporção entre a precariedade humana frente às colocais forças da natureza; d) A 

                                                 
74

 MACEDO. Nietzsche, Wagner e a época trágica dos gregos. 2006, p. 131.  
75

 NIETZSCHE. O nascimento da tragédia. 1992, § 7, p. 56.  
76

 Cf. Ibid. 1992, § 1, p. 30. 
77

 Cf. Ibid. 1992, § 4, p. 39. Aliás, a ideia nietzschiana de “Uno-Primordial” parece guardar uma relação estreita 

para com a noção de “caos originário” dos filósofos Pré-socráticos, os quais são analisados pelo próprio 

Nietzsche. (Cf. Id. A filosofia na época trágica dos gregos. 2008.) Além disso, guardadas as devidas 

proporções e em uma maneira mais livre de pensar, pode-se insinuar uma aproximação de ambas as 

interpretações (o “Uno-Primordial” e o “caos originário”) com a compreensão de “fluxo polimórfico da 

natureza” do pensamento de Friedrich Wilhelm Joseph von Schelling (Alemanha, 1775 – 1854). Cf. 

SCHELLING. Filosofia da arte. 2001.  



50 

vulnerabilidade na saúde do homem, a qual, cedo ou tarde, permite a manifestação de alguma 

enfermidade ou moléstia; e) O diminuto conhecimento do homem acerca do mundo e de si 

mesmo; f) O envelhecimento e a consequente perda do vigor físico, intelectivo e da beleza 

jovial; e g) Com certeza, a pior de todas as limitações humanas: a finitude, a qual, de certo 

modo, marca o homem tão profundamente e que, em tempo algum, poderá ser definitivamente 

refreada. Portanto, a individuação também é possuidora de um aspecto sombrio e terrificante 

para o homem.  

Na presente ocasião, compete ressaltar que o Uno-primordial, oposto à individuação, 

caracteriza-se justamente como sendo uma potência caótica, amorfa e inexorável, a qual é 

anterior a toda forma e que por isso, indetermina absolutamente todo e qualquer elemento que 

dele seja partícipe.  

Essa aludida indeterminação no Uno-primordial ocorrera de tal modo que o homem 

(assim como os demais entes existentes no mundo) não se constituía como um indivíduo 

enquanto estava imerso no Uno-primordial.  

Entrementes, em um dado momento, por uma razão inexprimível em sua inteireza, 

através do princípio de individuação e sem qualquer deliberação própria, o homem tornou-se 

um indivíduo e passou a experimentar a vivência da existência de uma maneira ímpar. Aliás, 

o princípio de individuação manifesta a potência apolínea na existência, haja vista o homem 

fora formatado como uma obra artística e individual pela harmoniosa ação do poder apolíneo, 

que, de alguma maneira, rompeu o domínio dionisíaco do caos informe presente no Uno-

primordial e imprimiu uma configuração individualizada ao homem.  

Na história da filosofia, a noção de princípio de individuação aludida por Nietzsche 

não é inédita; ao contrário, tal interpretação da vida humana é muito antiga, isso de sorte que a 

mesma já aparece na Grécia antiga e o primeiro a utilizar tal raciocínio fora o filósofo de 

Estagira: Aristóteles
78

. 

Acerca do princípio de individuação enquanto expressão do apolíneo na constituição 

da configuração humana frente ao poder dionisíaco do Uno-primordial, assim escreve 

Nietzsche: 

[...] poder-se-ia dizer de Apolo que nele obtiveram a mais sublime expressão 

a inabalável confiança nesse principium [referindo-se aqui ao princípio de 

individuação] e o tranquilo ficar aí sentado de quem nele está preso, e o 

poder-se-ia inclusive caracterizar Apolo com a esplêndida imagem divina do 

principium individuationis, a partir de cujos gestos e olhares nos falam todo 

o prazer e toda a sabedoria da “aparência”, juntamente com a sua beleza
79

. 

                                                 
78

 Cf. ARISTÓTELES. Categorias. 1965.  E Cf. Id. Metafísica. 1969. 
79

 NIETZSCHE. O nascimento da tragédia. 1992, §1, p. 30.  



51 

Todavia, apesar de tal forma de existência do homem (a individualidade) ser-lhe algo 

prodigioso e dotado da capacidade de impor-lhe incomparável afeição, sobressai-se uma pena 

que jamais poderá ser mitigada. Pois, por mais que o homem idolatre a sua existência 

enquanto indivíduo, em um determinado momento, impreterivelmente ele será, como 

observado anteriormente, sentenciado a abandonar a sua forma de vida individual e a deixar 

de existir, ou seja, por mais magnífico que seja aos olhos do ser humano existir como um 

indivíduo, cedo ou tarde, tal manifestação individual se findará. Ou em outros termos, o 

homem ama acima de tudo viver em sua individualidade e almeja a sua autopreservação 

enquanto indivíduo vivente, entretanto inevitavelmente chegará o instante em que ele cessará 

de ser um indivíduo e regressará ao seio indeterminador e indeterminado do Uno-primordial, 

isto é, ele vai deixar de existir nessa configuração individual e será englobado como comparte 

daquilo do qual um dia ele irrompeu, a saber, o princípio caótico da indefinição, o qual é 

entendido como sendo uma brutal força indeterminadora que aniquila todos os entes, ao 

penalizá-los com o término de suas existências singulares ou individuais.  

Nessa linha meditativa, o entorpecimento dionisíaco da tragédia grega alerta o homem 

para essa nefasta situação, a saber, que apesar de se encontrar maravilhado com a sua 

existência de formatação individual, em um determinado átimo temporal, tal espécie de 

existência será interrompida e ele irá retroagir ao bojo não individualizado do Uno-primordial.  

Logo, é possível inferir que, segundo Nietzsche, através da atuação do dionisíaco, o 

homem sofre uma brutal ação de rompimento estético (isto é, falso e belo) do seu princípio de 

individuação. A fim de elucidar essa ruptura promovida por Dioniso sobre a individualidade 

do homem, cujo indicador por excelência é o pensamento nietzschiano acerca do trágico, 

assim escreve Almeida: 

 

É ele [Dioniso, o deus ébrio] que rompe os liames do princípio de 

individuação
80

 e manifesta [...] a essência mais íntima das coisas, do homem, 

da natureza, do mundo, da vontade ou, numa palavra, do Uno originário 

[Almeida reporta-se aqui àquela indeterminação que agirá sobre todas as 

coisas existentes na individualidade e que Nietzsche denomina de Uno-

primordial]
81

. 

 

E mais, ainda sobre o princípio de individuação do homem naquilo que tange o herói 

trágico, poder-se-á postular que o mesmo se caracteriza como sendo aquele homem, que 

frente às forças titânicas da existência, inclusive aquela que lhe fará retroceder ao Uno-

                                                 
80

 Grifo do autor.  
81

 ALMEIDA. Nietzsche e Freud. 2005, p. 78.  



52 

primordial, resolve enfrentá-las. 

É óbvio que o herói trágico compreende que ele jamais poderá fazer um embargo 

definitivo ou mesmo um combate à altura a tais forças inexoráveis do existir. Contudo, essa 

espécie de herói igualmente percebe que, por mais desigual que seja tal enfrentamento, ele 

contém em si uma beleza sem par. Pois, o referido embate do frágil e efêmero herói trágico 

com as desmesuradas forças do existir confere um sentido ilusório e estético à própria 

existência absurda. E essa criação de sentido para a realidade existencial é tão bela, isso na 

compreensão estética do herói da tragédia grega, ao ponto de que vale a pena até mesmo o 

esfacelamento de si próprio no fim da epopeia da vida. Dizendo de outro modo, o herói 

trágico pode ser entendido como sendo aquele homem que sabe que fatalmente vai se 

aniquilar caso decida enfrentar as forças inexoráveis da existência, porém, mesmo diante de 

tão mórbido e irrevogável destino, ele resolve resolutamente enfrentar tais potências 

incalculáveis, pois o homem imbuído do espírito trágico entende que essa peleja se faz 

extremamente bela. Afinal, ela confere um sentido ao nauseante absurdo da existência, 

mesmo que esse sentido seja apenas um simulacro estético e que em nada se pretenda uma 

verdade absoluta com referência ao mundo. Desse modo, o espírito trágico é parte inerente do 

viver humano e é nessa direção que assim se expressa o autor baiano Wilson Lins em sua obra 

12 Ensaios de Nietzsche (de 1945!) 
82

: “A tragédia, no bom sentido, faz parte do destino 

humano. Os homens podem mudar as leis, mas não mudam o sentido da vida.” 
83

  

Resumindo, o princípio de individuação do homem é produto direto da ação apolínea 

sobre o mundo. Tal ação retirou a pessoa humana do ventre de indeterminação do Uno-

primordial, introduzindo-a na forma da singularidade existencial. Contudo, o derradeiro 

destino do homem é ser privado de tal individualidade e voltar à indeterminação dionisíaca do 

caos originário. E é propriamente sobre esse movimento advindo do embate, por assim dizer, 

cósmico entre as forças apolínea e dionisíaca que a tragédia grega discorre artisticamente.  De 

mais a mais, o discurso estético do trágico embeleza essa horrenda situação do homem frente 

ao seu imparcial destino, de modo que a vida torne-se ainda desejável e o próprio ser humano 

passe a constante e ininterruptamente afirmar o seu viver.  

 

                                                 
82

 Wilson Mascarenhas Lins de Albuquerque (Pilão Arcado – BA – Brasil, 1920 – 2004), conhecido como 

Wilson Lins parece ter sido o primeiro escritor brasileiro a produzir no território nacional textos que comentam 

filosoficamente a obra de Nietzsche, isto é, sem construir publicações planetárias que visavam transformar o 

pensamento nietzschiano em fundamento ideológico para toda sorte de postura sociopolítica – tal qual fizeram 

os Anarquistas no Nordeste e os Integralistas na Região Sul – e que em nada se preocupavam em compreender 

sua filosofia, apenas a instrumentalizaram-na. Cf. LINS. Zaratustra me contou... 1339. E Cf. Id. 12 Ensaios 

de Nietzsche. 1945.  
83

 LINS. 12 Ensaios de Nietzsche. 1945, Capítulo II: Helenismo e pessimismo, p. 24.  



53 

3.4 O MUNDO COMO UM FENÔMENO ESTÉTICO 

 

Poder-se-ia imaginar que, diante da caracterização e da função da tragédia grega frente 

o destino do homem, Nietzsche afirmaria que a obra artística trágica deteria um caráter 

metafísico (no sentido tradicionalmente instituído), isto é, que a arte trágica trataria de algo 

para além da realidade, por assim dizer, fenomênica e por isso mesmo, aparentemente 

pavorosa do mundo. Contudo, o termo “metafísica” irá adquirir neste instante outra 

conotação. Afinal, será acrescentada a expressão restritiva “de artista”, logo não se refere à 

metafísica da filosofia tradicional, ou seja, a crença na aquisição racional de uma verdade 

absoluta por trás da aparência. Ao contrário, a metafísica de artista nietzschiana se caracteriza 

como sendo a invenção de interpretações singulares e estéticas para conferir sentidos ilusórios 

à existência, a qual se apresenta ao homem, como fora outrora observado, como sendo um 

absurdo. Pois, a tragédia grega, através da dissimulação estética, não apresenta simplesmente 

o absurdo da vida, mas o manifesta de um modo esteticamente tolerável e, sobretudo, belo, 

por conseguinte, a vida se mostrará atraente, sedutora.  

Enfim, a tragédia grega cria uma mentira estética que, por possuir tamanha beleza, 

apraz o olhar do homem e serve-lhe como significado umbrático à vida, tornando-a aturável.  

Por outro lado, também é possível inferir que a arte trágica encontra-se para além da 

própria beleza, sendo, portanto, uma manifestação estética e dissimulada da insensatez do 

mundo e da existência (o sublime).  

Nesse sentido, haverá uma identificação entre a existência absurda e sublime do 

mundo (o dionisíaco) e a beleza (o apolíneo), isso por intermédio da produção artística 

terrivelmente bela e dissimulada, oriunda das representações teatrais dos trágicos gregos.  

Em suma, são as presenças simultâneas e combinadas das já citadas noções de beleza e 

de sublime que servirão de lastro para Nietzsche apreciar a arte, e entenda-se aqui, a arte 

trágica da Grécia antiga, isso a partir de um olhar “metafísico”. Todavia, é sempre válido 

ratificar que o termo metafísico nesse instante expresso, diferentemente da concepção da 

filosofia tradicional, significa precisamente um olhar que consegue encarar o aspecto nefasto 

da existência e a partir de tal horror, viabiliza o florescimento de um sentido belo para a vida. 

Pois, o homem trágico contempla a força funesta do sublime de um modo estético, ou seja, é 

um olhar que consegue enxergar beleza no próprio disparate da existência. Haja vista, o 

sentido embusteiro da vida – e que por isso não é o sentido primeiro e último da existência 

(metafísica tradicional) – será fornecido, ou melhor, será forjado pela fraudulenta 

manifestação artística, a qual possui ordinariamente em si, isto é, em seu devaneio, a beleza e 



54 

o sublime, ambos plenamente manifestos na aparência ilusória da estética trágica. Contudo, o 

engano da arte trágica não se encontra no campo da moralidade, mas sim na seara da 

sensibilidade estética, ou seja, o engano do trágico não é moral, mas sim um belo engano 

estético e por isso ele convida o homem à afirmação da vida.  

Nessa meta assim escreve Nietzsche em O nascimento da tragédia: 

 

[...] o dionisíaco, medido com o apolíneo, se mostra como a potência 

artística eterna e originária que chama à existência em geral o mundo da 

aparência: no centro do qual se faz necessário uma nova ilusão 

transfiguradora para manter firme em vida o ânimo da individuação. 
84

 

 

Portanto, a arte trágica se faz, de algum modo, pragmática ao homem ao conceder uma 

significação estonteantemente bela para as potências desmedidas da vida, isso a fim de 

convidar o próprio homem a afirmar o seu viver.  

Dessa forma, para Nietzsche, a estética trágica, mesmo contendo e representando a 

aparência da beleza (a faceta apolínea da existência), encontra-se para além da própria beleza, 

ou seja, a compreensão estética da tragédia ultrapassa as fronteiriças das belas artes, pois 

sendo concomitantemente sublime e bela, a arte trágica é de cunho “metafísico”, no sentido 

de ser uma metafísica de artista. Afinal, ratifica-se aqui que a tragédia grega expressa de um 

modo palatável ao gosto humano a sublime desmesura do absurdo da existência por 

intermédio de uma obra de arte apreciável, a qual transmuta a vida em algo desejável. Em 

outros termos, a reflexão estética nietzschiana a respeito da tragédia grega constitui-se em 

uma verdadeira filosofia acerca da existência e de seus aspectos avassaladoramente medonhos 

e igualmente aprazíveis.  

Com o propósito de clarear tal postura reflexiva do filósofo acerca do quimérico poder 

representativo da estética trágica grega, enquanto concessão de sentido à vida, assim escreve o 

célebre comentador nietzschiano Eugen Fink: 

O Nascimento da tragédia revela uma estrutura metódica singular e difícil de 

apreender: uma ideia filosófica fundamental esconde-se numa estética 

psicologizante e transforma simultaneamente a estética em organon [no 

sentido da palavra grega οργάνων, isto é, uma espécie de institucionalização 

que objetiva abarcar todas as condições necessárias para a realização de 

algo] da filosofia. Nietzsche vê o mundo como um jogo trágico. 

Apreendendo a essência do mundo com o olhar da tragédia, decifra na obra 

de arte trágica a ‘chave’ que abre, que descerra o acesso à verdadeira 

compreensão. A teoria estética da tragédia antiga elucida assim a essência do 

existente em geral [...]
85

. 

                                                 
84

 NIETZSCHE, O nascimento da tragédia. 1992, § 25, p. 143.  
85

 FINK. A filosofia de Nietzsche. 1983, p. 21 – 22.  



55 

Note-se que, sob a influência intelectual do filósofo Arthur Schopenhauer (Alemanha, 

1788 – 1860) e da obra musical do renomado compositor clássico Wilhelm Richard Wagner 

(Alemanha, 1878 – 1905), Nietzsche em seu texto que trata do surgimento, desenvolvimento e 

destruição da tragédia na Grécia antiga recupera e reedita a noção conceitual 

schopenhaueriana de vontade universal
86

, porém entendendo que a mesma caracterizar-se-ia 

como sendo uma espécie de potência não pessimista
87

 da criação artística, isto é, constituindo-

se como o autêntico viver. Dito de outro modo, a vontade universal nietzschiana é justamente 

a expressão latente de cada indivíduo vivo, inclusive e especialmente o homem, de querer 

sempre afirmar a vida, isto é, o desejo infindo do indivíduo de continuar vivendo imerso no 

princípio de individuação.  

Nessa objetiva sobre a diferenciação da vontade universal em Schopenhauer e em 

Nietzsche, assim escreve Henry: 

 

Ao passo que a vontade de Schopenhauer, enquanto desejo inextinguível, era 

esse tormento sem fim que o autor de O mundo como vontade e 

representação descreveu em termos patéticos, Nietzsche, por seu turno, sem 

refutar o caráter trágico da existência, mas, pelo contrário, reconhecendo-o 

notadamente como substrato da alma grega, justapõe logo a esse desejo e a 

esse infortúnio, talvez como sua condição, um prazer maior, “esse eterno 

prazer da existência” de que a arte dionisíaca nos quer persuadir. 
88

  

 

Nesse sentido em que viver evoca uma relação íntima para com a arte trágica enquanto 

criação e imposição de um sentido ilusório e estético à existência absurda, o próprio viver do 

homem deve soerguer-se como uma plena afirmação da vida, a qual se apresenta como sendo 

um fenômeno estético, isso evidentemente a partir do sentido nietzschiano de estética trágica, 

                                                 
86

 Alguns comentadores da obra nietzschiana rejeitam a tese de que Nietzsche teria reinterpretado a noção 

conceitual de “vontade” de Schopenhauer (pelo menos no que diz respeito ao homem), pois ele faz 

comentários condenatórios à teoria deste último em várias ocasiões. Dentre esses comentadores, poder-se-á 

destacar Patrick Wotling, cujo argumento fora agora exposto (Cf. WOTLING. Vocabulário de Friedrich 

Nietzsche. 2011, Verbete: Vontade, p. 60 – 61.). Contudo, na presente pesquisa optou-se em compreender que 

há uma reinterpretação nietzschiana da noção de vontade de Schopenhauer, o qual, entretanto, não aprofundou 

– diferentemente de Nietzsche – a ideia de que a referida vontade é uma multiplicidade extremamente 

complexa de processos de pulsões, afetos e pensamentos (Cf. Aspecto que já fora vislumbrado no tópico 2.2 – 

O homem e a vontade de sobrevivência, p. 20 – 29 da pesquisa em curso).  
87

 A respeito da distinção entre Schopenhauer e Nietzsche no que diz respeito à vontade de viver, a saber, de que 

o primeiro – de forma oposta ao último – não a contempla como uma força positiva poder-se-á observar o 

seguinte comentário do Prof. Marc Jimenez: “Uma tal afirmação da vontade de viver – manifestação da 

vontade em todas as coisas – deveria desembocar [no pensamento schopenhauriano] num otimismo. Ora, isso 

não é verdade. Paradoxalmente, Schopenhauer chega à conclusão contrária: o homem conhece a vontade, 

mas a vontade nada conhece. Ela é livre, evidentemente, mas é cega. Schopenhauer diz com muita clareza: ‘A 

vontade, que constitui nosso ser em si, é de natureza simples; ela não faz outra coisa a não ser querer, e não 

conhece.’” (JIMENEZ. O que é estética? 1999, p. 247.) Evidentemente essa compreensão não otimista da 

existência difere em larga escala da interpretação nietzschiana acerca da afirmação do viver por parte do 

homem.  
88

 HENRY. A morte dos deuses. 1985, p. 11.  



56 

a saber: a representação artística – e por isso mesmo, dissimulada – que contém o belo (o 

apolíneo) e o sublime (o dionisíaco), de tal modo que consegue conferir um sentido aceitável 

e extremante formoso à absurda existência.  

Enfim, de acordo com a ótica de Nietzsche, o homem trágico – aquele que gera e 

oferta um sentido enganadoramente artístico para a paradoxal existência – ao viver 

compreendendo o mundo como um fenômeno estético, buscando entrever a beleza em tudo, 

inclusive nas desmedidas forças titânicas e sublimes do cosmo, esse tipo específico de homem 

ao existir de forma abundante e trágica afirma a sua própria vida.  

Destarte, a referida vontade universal, na perspectiva filosófica de Nietzsche, detém a 

posse de duas distintas pulsões já citadas – as quais também se encontram presentes na arte 

trágica –, a saber, o apolíneo e o dionisíaco. Aliás, essas duas pulsões, por seu turno, são 

elementos geradores de determinadas consequências diferenciadas e dessas consequências 

decorrem satisfações artísticas igualmente diferentes. Nessa meta de diferenciação entre as 

pulsões artísticas do apolíneo e o impulso dionisíaco no pensamento filosófico de Nietzsche, 

assim escreve Rogério Almeida: 

 

Nietzsche abre o primeiro capítulo de O nascimento da tragédia 

apresentando dois fenômenos básicos a partir dos quais e em torno dos quais 

cresceu e se desenvolveu a arte [trágica] grega: o apolíneo e o dionisíaco. 

Apolo, o deus do olhar “solar”, é paradoxalmente o deus do sonho, da bela 

aparência, da arte plástica, da forma, da medida e, portanto, do limite, da 

resistência. Já Dioniso é o deus no enebriamento, do êxtase, da orgia, do 

frenesi e da enlevação
89

. 

 

Tal realidade distintiva se efetiva primeiramente devido ao fato de que o apolíneo 

direciona e canaliza a força vital da pulsão criadora em direção à harmonia, à ordem e à 

delimitação determinante, isto é, o apolíneo vincula-se ao princípio de individuação imanente 

no ser humano; equilibrando, por conseguinte, os confrontos vitais de modo que possibilita a 

exibição sensível do próprio conteúdo vital através de formas artísticas harmoniosas. Portanto, 

por meio do apolíneo, a vida (entendida enquanto fenômeno estético) busca possibilitar ao 

homem a contemplação dela mesma, manifestada através do relevo simétrico e belo da 

própria arte trágica.  

Por outro lado, o vigor dionisíaco conduz o homem ao entorpecimento desmesurado, 

tal qual outrora ocorrera na antiga Grécia nas festividades cultuais em honra ao deus do vinho. 

Segundo a panorâmica nietzschiana (bem como de outros estudiosos do trágico como, por 

                                                 
89

 ALMEIDA. Nietzsche e Freud. 2005, pp. 77 – 78.  



57 

exemplo, o célebre Werner Jaeger)
90

, foram justamente essas festividades, que dentro do 

ambiente cultural da Grécia antiga, possibilitaram o surgimento do fenômeno estético da 

tragédia enquanto compreensão dionisíaca da vida, isto é, enquanto admiração ébria diante 

das violentas forças titânicas da existência.  

Ademais, deve-se acentuar que tudo aquilo que artisticamente se manifesta no trágico 

(enquanto aparente e dissimulado), de fato, detém uma maior significância em frente e em 

detrimento da verdade racional. Afinal, segundo a invertida lógica hermenêutica de Nietzsche, 

a razão humana não logra êxito em atingir uma verdade plena e absoluta sobre a existência, 

sobre a vida e sobre o próprio homem. Haja vista, a existência possui como prioritário atributo 

a insensatez (a ausência de lógica, de racionalidade) e, portanto, ela é privada de um sentido 

primeiro e último, o qual se denominaria como sendo a verdade buscada e, talvez, atingível 

pela razão do ser humano.  

E é precisamente por isso que a compreensão do mundo como sendo um fenômeno 

estético (cosmovisão inerente à metafísica de artista nietzschiana) não se caracteriza enquanto 

uma verdade racional transcendente – o que seria uma espécie de metafísica de filósofo –, 

mas é sim uma percepção da sensibilidade estética do homem trágico, sensibilidade esta que 

artisticamente compõe um estratagema belo e sedutor para a existência, tencionando ludibriar 

o homem. E esse, por sua vez, mesmo sabendo do engodo artístico que está tecendo, opta 

intencionalmente em mergulhar no engano estético, pois a mentira artística do trágico se faz 

tão bela ao ponto de tornar o inexorável da existência algo que se pode aguentar, de forma que 

se promova a afirmação da vida.  

Contudo, far-se-á substancial destacar, pois essa é uma compreensão fundamental para 

se mergulhar na proposta nietzschiana, que manifestamente o engano apontado pela filosofia 

nietzschiana em sua metafísica de artista não se trata de um engano moral, pois o mesmo se 

faz detestável. Mas, trata-se sim de um engano estético, o qual é justamente aquele que possui 

a função de aliviar a gravidade da vida em seus aspectos indomesticáveis. Por isso, o engano 

trágico é desejável, belo e útil à existência humana. Ademias, para a razão, deparar-se com 

essa citada ausência de sentido da existência seria algo insuportável. E desse modo, por 

intermédio da sensibilidade estética presente na vivência do herói trágico, o homem 

conseguirá enfrentar tão desoladora circunstância.  

De sorte que, por mediação da fruição estética, compreendida enquanto força criadora 

da aparência, do belo ilusionismo da tragédia, o artista trágico confere um sentido 

                                                 
90

 Cf. JAEGER. Paideia. 2013, Liv. – II: Apogeu e crise do espírito ático, Cap. O drama de Ésquilo, Cap. O 

homem trágico de Sófocles, p. 283 – 334.  



58 

estritamente humano (ou seja, que se encontra para além do absurdo ou da falta de significado 

da vida) à própria existência, tornando-a aprazível e desejável ao homem. Em suma, desse 

modo, soergue-se a tão famosa metafísica de artista nietzschiana, a qual sempre se efetiva a 

partir do embate e da complementação das forças apolínea e dionisíaca.  

Aliás, como já fora verificado anteriormente, a compreensão trágica da existência – 

que é concomitantemente apolínea e dionisíaca – encontra-se desprovida de sentido e de 

significado verdadeiro, ou seja, o dionisíaco não almeja abarcar a verdade do mundo, mas 

quer simplesmente representá-lo de modo enganador e formoso. E em acréscimo, pode-se 

afirmar que, devido à sua fortíssima vibração sentimental, o dionisíaco impulsiona o homem a 

experimentar a desmesura das potências vitais nele acumuladas, bem como a defrontar-se com 

tais potências excepcionais na própria ausência de sentido do mundo e da existência; já o 

apolíneo, por sua jornada, tenciona criar uma enganosa conciliação das forças colossais da 

vida, a fim de transmutar a própria vida em algo belo e suportável.  

Nesse itinerário de interpretar o confronto das pulsões apolínea e dionisíaca como 

modo de contemplação estética da vida, assim externa Wilson Lins: 

 

Buscando no fundo dos séculos a origem da tragédia, Nietzsche a tomava 

por um problema histórico, dentro dos limites da filologia, como uma 

questão moral, mas sob um aspecto radical, violento, drástico. A origem da 

tragédia, que a muitos não passava de trica literária, para Nietzsche 

constituía condição essencial para o próprio conhecimento da vida. 

Concluiremos, então, que tragédia tem raízes ao mesmo tempo míticas, 

místicas e populares. A filosofia que nos é transmitida pela arte trágica, pelo 

milagre nietzscheano, iluminaria com mais intensidade e mais trágica 

claridade, todo o passado de um povo que sabia, por atavismo, que a secreta 

essência da está na luta. [...] a luta era o princípio e o fim e o jôgo
91

 da 

morte, o ideal supremo de beleza
92

. 

 

Portanto, enquanto uma espécie de resposta metafísica (de artista) à existência – pois o 

mundo será artisticamente representado como sendo um fenômeno estético –, a arte trágica, 

por meio da pulsão dionisíaca, sacia a carência humana de entorpecimento psíquico, ou seja, 

dionisiacamente falando, a arte concede ao homem, estupefato diante da falta de sentido 

existencial, uma embriaguez do espírito, a qual se caracterizará como sendo um 

empreendimento de cada ser humano em vista a inserir-se na totalidade da própria existência, 

isto é, a fim de participar (em linguagem tradicional) do próprio ser, ou melhor se adequando 

aos ternos nietzschianos, com a destinação de se perceber indivíduo diante do Uno-

                                                 
91

 O verbete jogo encontra-se, aqui, escrito “jôgo”, isto é, com o acento circunflexo sobre a vogal “o” para se 

preservar a grafia da época em que o citado texto fora publicado, ou seja, 1945.  
92

 LINS. 12 Ensaios de Nietzsche. 1945, Capítulo II: Helenismo e pessimismo, p. 26.  



59 

primordial. 

É justamente nesse direcionamento que assim escreve o filósofo: 

 

Sob a magia do dionisíaco [nas entranhas da arte trágica] torna a selar-se não 

apenas o laço de pessoa a pessoa, mas também a natureza alheada, 

inamistosa ou subjugada volta a celebrar a festa da reconciliação com o seu 

filho perdido, o homem
93

. 

 

Desse modo, se para Nietzsche a vida de alguma forma apresenta-se como sendo 

problemática, desafiadora e carente de uma noção conceitual racionalmente determinada, será 

justamente através da expressão artística da tragédia que o homem a representará, iludindo-se 

e compreendendo a existência como um fenômeno estético. E sendo assim, ele irá propor uma 

resposta mais adequada à inquirição de significado da própria existência insensata, a saber, o 

homem compreenderá (interpretará!) a existência em sua aparência inerentemente trágica.  

Contudo, nesse instante da reflexão acerca da primeira noção conceitual de Nietzsche 

sobre a arte trágica, isto é, a metafísica de artista, far-se-á indispensável uma breve pausa para 

se ressaltar que, na compreensão nietzschiana, a ideia de trágico não diz respeito a algo 

dotado de um valor negativo e insuportável ao ser humano; mas ao contrário, a noção de 

trágico proposta pelo pensador dionisíaco refere-se exatamente ao oposto do entendimento 

comum desse referido termo, a saber:  

Segundo o autor alemão, o trágico deve ser entendido como sendo precisamente aquilo 

que abrange a relação da existência para com a vida humana, ou seja, o homem – que fora 

engendrado através do princípio de individuação, eclodindo assim para além das fronteiriças 

da indistinção do Uno-primordial – depara-se com as forças colossais da existência, e nesse 

jogo existencial, ele nota-se ínfimo e percebe que um dia necessariamente terá regressar ao 

bojo da ausência de diferenciação individualizante própria do Uno-primordial. Diante dessa 

situação – a sua emancipação dos limites do caos originário através do princípio de 

individuação e a partir de então, o enfretamento do absurdo ilógico da vida e a sua 

condenação de obrigatoriamente retornar à indeterminação primária –, frente a tudo isso, o 

homem, querendo acima de tudo continuar vivendo em sua singularidade, deliberadamente 

empreende uma indústria de enfrentamento dessa existência absurda, buscando conferir-lhe 

um falso significado estético. Esse estético e ilusório enfrentamento trágico do homem ocorre 

mesmo ele sabendo que jamais poderá prevalecer-se sobre a soberania das potências titânicas 

da natureza, ou seja, o homem procura tornar-se um autêntico herói trágico. Todo esse 

                                                 
93

 NIETZSCHE. O nascimento da tragédia. 1992, § 1, p. 31.  



60 

processo de movimento “inter-relacional” do homem para com a existência é o que Nietzsche 

“define” como sendo o trágico.  

Sintetizando, essa relação de oposição entre o homem individualizado e as forças não 

represáveis da existência absurda, sobretudo, o Uno-primordial e a formatação de sentido que 

esse homem oferta à vida define por excelência o aspecto trágico da vida postulado pelo 

filósofo alemão. Afinal, para Nietzsche, a vida tal qual é esteticamente significada pelos seres 

humanos jamais deveria ser diferente do que ela é. Por esse motivo, a vida constitui-se como 

sendo, como fora postulado anteriormente, eminentemente trágica, isto é, aquilo que ela deve 

(ou, pelo menos, pode) ser: uma interpretação estética que o homem impõe a si mesmo sobre 

a existência. A respeito dessa temática de criação de um sentido trágico (dionisíaco, humano e 

artístico) para a existência assim escreve Nietzsche em O nascimento da tragédia: 

 

[...] na medida em que o sujeito é um artista, ele já está liberto de sua 

vontade individual e tornou-se, por assim dizer, um medium [que, em latim, 

significa: meio ou instrumento utilizado para se realizar uma determinada 

tarefa] através do qual o único Sujeito verdadeiramente existente celebra a 

sua redenção na aparência. [...] devemos sim, por nós mesmos, aceitar que 

nós já somos, para o verdadeiro criador desse mundo, imagens e projeções 

artísticas, e que a nossa suprema dignidade temo-la no nosso significado de 

obras de arte – pois só como fenômeno estético
94

 podem a existência e o 

mundo justificar-se
95

 eternamente [...]
96

. 

 

Ainda sobre o trágico na compreensão da filosofia nietzschiana, assim se refere Nicola 

Abbagnano: 

 

[...] Nietzsche via no trágico, por um lado, o caráter terrificante da 

existência, por outro a possibilidade de aceitar e transfigurar esse caráter ou 

por meio da arte [trágica] ou da vontade de potência. [...] O homem grego, 

que tinha condições de distinguir com clareza o horrível e o absurdo da 

existência, conseguiu transfigurá-la por meio do espírito dionisíaco, 

dominando e sujeitando o horrível, que assim se transforma em sublime (o 

objeto da tragédia) [...]
97

. 

 

Agora, retomando-se a reflexão sobre a primeira noção conceitual de arte trágica (a 

metafísica de artista), pode-se justificar que, nesse rumo, a arte da tragédia grega promove, ao 

homem, uma representação plena e bela de sua própria existência, levando-o a 

constantemente afirmar a vida, afinal, através dessa perspectiva estética, a vida tornar-se-á 

                                                 
94

 Grifo do autor.  
95

 Grifo do autor.  
96

 NIETZSCHE. O nascimento da tragédia. 1992, § 5, p. 47.  
97

 ABBAGNANO. Dicionário de filosofia. 1962, p. 969.  



61 

tolerável ao gênero humano. 

E é justamente inserindo-se no âmago dessa lógica argumentativa que Nietzsche irá 

estabelecer a sua crítica à modernidade ocidental, crítica essa realizada enquanto 

consequência imediata de sua metafísica de artista. Para tanto, o autor de O nascimento da 

tragédia pauta-se na compreensão acerca dos antigos trágicos gregos, isso tal qual ele próprio 

os imaginava.  

Dessa maneira, a Grécia trágica emerge no pensamento nietzschiano como uma 

espécie de espelho paradigmático do homem hodierno, ou seja, o trágico grego apresentar-se-

á para Nietzsche como sendo uma perspectiva hermenêutica e modelar que possibilita a 

contemplação da imagem invertida daquilo que a cultura ocidental se tornara.  

Nessa vertente de perceber no pensamento de Nietzsche os gregos trágicos como 

exemplo a ser imitado pelo homem moderno, assim registra Marc Jimenez em sua obra acerca 

da estética filosófica: “A Grécia antiga constitui, a partir de então, uma espécie de espelho, 

um horizonte retrospectivo que permite contemplar a imagem invertida do que se tornou o 

mundo ocidental”
98

. 

De sorte que, enquanto a cultura moderna do Ocidente visa atingir a verdade racional e 

definitiva sobre todas as coisas, o herói trágico da Grécia antiga (agindo inversamente ao 

pensar moderno) atenta-se ao fato de que a existência não desfruta de um sentido etéreo e 

perene a ser conquistado pelas trajetórias racionais. Mas, ao invés disso, em consonância com 

tudo o que já fora até aqui visto, diante da ausência de significação da existência, o herói 

trágico decide resolutamente conceber e instaurar (para si mesmo) uma significação inexata, 

sem compromissos com a veracidade e, sobretudo, forja um sentido de caráter estético para o 

absurdo da vida. E a partir de tal arquitetura, o herói da tragédia metamorfoseia a vida em 

algo suportável, afinal aquilo que é terrível, simultaneamente, se faz belo através dessa 

expressão artística.  

Sendo assim, a problemática aqui postulada pelo autor não é um mero investigar 

histórico acerca da vida artística e cultural dos gregos da antiguidade, mas através do 

pensamento trágico dos gregos antigos, Nietzsche anseia compreender como e em que medida 

o Ocidente se constituíra nos tempos atuais em uma figura oposta ao espírito trágico da Grécia 

antiga, o qual conseguia conferir uma significação sedutora ao mundo inamistoso, de tal modo 

que a vida passava a ser almejada em sua totalidade pelo homem.  

Na meta de esclarecer esse objetivo nietzschiano de contemplar o mundo a partir da 

                                                 
98

 JIMENEZ. O que é estética? 1999, p. 242.  



62 

tragédia grega, assim escreve Olímpio Pimenta: 

 

Aqui aparece, propriamente falando, a hipótese sobre o nascimento da 

tragédia. O gênio grego forma uma aliança entre os dois impulsos, entre o 

apolíneo e o dionisíaco, e sobre a base musical do segundo se erguem o 

enredo e a encenação que contam a trajetória do herói trágico. O 

protagonista se destaca de um fundo primitivo onde tudo é indiferenciado [o 

Uno-Primordial] e no qual todas as coisas encontram-se mergulhadas, vem à 

cena viver sua história e as peripécias que o levam ao reconhecimento de seu 

destino, cujo desfecho é a sua aniquilação – e a audiência se maravilha e se 

comove com a peça, que diz respeito à nossa própria existência
99

. 

 

Em síntese, a metafísica de artista proposta pelo filósofo – a partir da compreensão dos 

trágicos gregos da antiguidade – será rigorosamente perceber por intermédio da sensibilidade 

o mundo enquanto um fenômeno estético, isto é, repleto de beleza. E diante desse 

entendimento da existência, conferi-lhe um sentido artístico, um sentido trágico, ou seja, falso 

e ao mesmo tempo belo, de tal forma que o infausto da vida seja transmutado em algo 

fascinante e desejável.  

Desse modo, segundo Nietzsche, por intermédio da metafísica de artista da estética 

trágica o homem poderá continuar vivendo de uma maneira mais suave e suportável. E assim, 

ele poderá afirmar a vida, isto é, viver intensamente a vida e almejá-la sempre e acima de 

tudo.  

 

3.5 CONSIDERAÇÕES FINAIS ACERCA DA ARTE TRÁGICA COMO METAFÍSICA 

DE ARTISTA 

 

Para a meditação nietzschiana empreendida em sua primordial obra, isto é, em O 

nascimento da tragédia, a arte trágica, enquanto invenção humana de sentido para a vida, 

conduz o próprio homem à criatividade e, por conseguinte, à fruição estética. E por encontrar-

se para além – ou melhor, para aquém – da discussão sobre a verdade, a arte trágica 

estranhamente também se faz uma geração “metafísica” do ser humano, porém não uma 

“metafísica de filósofo”, mas sim uma “metafísica de artista”. Afinal, de acordo com 

Nietzsche, não existe uma verdade absoluta no mundo, a qual deveria ser atingida pelo 

paradigma da racionalidade humana. Porém, ao contrário, cria-se uma acepção artística – e 

por isso mesmo ilusória – para a existência, possibilitando assim que o próprio ser humano 

possa buscar sobrepor, acima de qualquer outro evento, a afirmação do seu viver.  

                                                 
99

 PIMENTA. Sobre O nascimento da tragédia. In. Os destinos do trágico. 2007, p. 68.  



63 

Desse modo, a arte trágica, segundo o pensamento de Nietzsche, poderia enfrentar a 

problemática da absurda falta de sentido do mundo, bem como possibilitar um engendrar 

artístico que torne a vida bela, suportável e até desejável.  

Nesse direcionamento de que a arte trágica visa garantir a afirmação da vida por parte 

da pessoa humana, assim afirma Olímpio Pimenta: 

 

A vida é tão atraente que merece ser afirmada e reproduzida no espetáculo 

trágico, não obstante a carga bruta de sofrimento que lhe é inerente. Gostar 

da vida, inclusive no que ela tem de mais terrível, é a lição afirmativa do 

criador de tragédias, ponto alto de uma cultura que diz sim ao mundo. Nesse 

movimento o filósofo [Nietzsche] equaciona simultaneamente suas duas 

questões: a associação entre Apolo e Dionísio [apesar de pouco recorrente, 

respeitou-se o termo Dionísio utilizado pelo autor citado] resulta na 

recuperação do amor por nossa própria vida, tornada digna de ser vivida e 

desejada, independente de seu final infeliz. Pois tudo é motivo de alegria e 

orgulho por nossa condição, sob os auspícios da tragédia
100

. 

 

Enfim, segundo a visão de Nietzsche, a arte trágica enquanto metafísica de artista 

proporciona um sentido humano (humano em demasia) à existência, tornando-a, apesar e a 

partir de suas mazelas e desventuras, tão bela e sensual que o homem não resiste e se entrega 

completamente a ela. Isso através daquele processo estético e ilusório que o filósofo alemão 

chamou de afirmação da vida. Eis aqui a perene utilidade da arte trágica, a saber: fomentar no 

homem o desejo de sempre querer viver. E a esse respeito, assim se expressa o esteta alemão 

em foco: 

 

É nesse coro [referindo-se evidentemente ao coro da tragédia grega] que se 

reconforta o heleno com o seu profundo sentido das coisas, tão 

singularmente apto ao mais terno e ao mais pesado sofrimento, ele que mirou 

com olhar cortante bem no meio da terrível ação destrutiva da assim 

chamada história universal, assim como da crueldade da natureza, e que 

corre o perigo de ansiar por uma negação budista do querer. Ele é salvo pela 

arte [trágica], e através da arte [da tragédia] salva-se nele – a vida
101

. 

 

Portanto, a metafísica de artista nietzschiana, concebendo a existência como um 

fenômeno estético, busca se tornar um instrumento útil ao homem através da sedução da 

beleza e do sublime inerentes ao espírito trágico, isso a fim de estimulá-lo a afirmar o seu 

viver. Ora, é óbvio que todo esse processo encontra-se estabelecido no âmago da vontade de 

sobrevivência, a qual, por sua vez, é uma manifestação incontestável da vontade de poder ser.  

 

                                                 
100

 Ibid. 2007, p. 68.   
101

 NIETZSCHE. O nascimento da tragédia. 1992, § 6, p. 55.  



64 

4 A ARTE TRÁGICA ENQUANTO FORMADORA DO HOMEM 

 

Tirésias. In. Édipo rei: 

“Como é terrível a sapiência quando quem sabe não consegue aproveitá-la!” 
102

 

(Sófocles) 

 

 

4.1 CONSIDERAÇÕES INICIAIS SOBRE A ARTE TRÁGICA COMO FORMADORA DO 

HOMEM 

 

Por ora, torna-se evidente que Nietzsche em O nascimento da tragédia entende que o 

homem deva ser formado a partir do modo cultural grego de compreensão da realidade, a 

saber, através do espírito trágico. Portanto, o homem deve submergir na compreensão trágica 

da existência e a partir de então, contemplar o mundo como sendo um fenômeno estético. 

Contudo, ratifica-se aqui que o autor alemão não se refere a toda cultura grega da antiguidade, 

haja vista existe um tipo de compreensão da existência presente na Grécia antiga que, segundo 

o pensador contemporâneo, deverá ser exterminada da relação do homem para com a vida, a 

saber, a compreensão de que o homem poderá através da racionalidade abarcar a verdade da 

própria existência em si mesma.  

Desse modo, os gregos aludidos por Nietzsche para a empresa de compreensão 

artística da vida não são expressos por meio do conhecido socratismo. Mas, ao contrário, são 

precisamente os homens trágicos que servirão de referencial para o discernimento acerca da 

existência, enquanto imposição de um sentido hermenêutico à mesma. Afinal, esses referidos 

estetas da tragédia ininterruptamente afirmam o seu próprio viver. Ademais, segundo 

Nietzsche, a degenerescência da cultura do Ocidente é devida justamente ao exacerbado 

otimismo no progresso exclusivamente racional do homem, o qual busca exilar os instintos e 

pulsões vitais do viver humano, gerando assim as dicotomias inerentes ao dualismo 

metafísico da tradição filosófica ocidental.  

Aliás, o entendimento acerca do problema do socratismo no pensamento de Nietzsche 

se faz imperioso, pois já em O nascimento da tragédia, o filósofo escancara sua aversão a 

uma compreensão definitiva e absoluta do mundo, ou seja, a toda e qualquer espécie de 

tentativa de apreensão racional da verdade existencial. Haja vista, o sentido que o homem 

trágico confere ao mundo é uma falsa significação estética, bela e trágica da vida. Dessa 

                                                 
102

 SÓFOCLES. A trilogia tebana. 2001, Édipo rei, p. 32.  



65 

forma, segundo a perspectiva nietzschiana, qualquer empresa na direção de instituir uma 

verdade absoluta sobre a existência em muito se afasta da interpretação trágica do viver e, 

portanto, não poderia cumprir a sua primordial tarefa: tornar o absurdo do mundo suportável. 

Assim, esse empreendimento grego de atingir a verdade sobre a vida – o qual Nietzsche 

identifica com o socratismo – seria, em larga medida, um equívoco. Não pelo fato de que o 

autor alemão cresse que a arte trágica traria à tona a verdade da existência, mas ao contrário, o 

socratismo, enquanto busca conceitual da verdade existencial, será um embuste exatamente 

pelo fato não existir uma verdade em jogo no mundo. Afinal, o mundo é desprovido de 

qualquer significado e, segundo Nietzsche, parece que tal absurdo somente será aturável pelo 

homem através do belo engano da estética trágica, o qual jamais se pretende uma verdade.  

Todavia, na obra Humano, demasiado humano, Nietzsche parece interpretar o 

socratismo de um modo mais complacente, pois a investigação racional aparentemente se 

mostra um pouco mais “confiável”, ou pelo menos demonstra ser um pouco mais útil. Tal 

surpreendente “credibilidade” do socratismo é devida ao fato de que o mesmo poderá ser 

instrumentalizado para destruição das máscaras da metafísica tradicional. Em outras palavras, 

através de uma investigação, utilizando a sua razão, o homem poderá perceber que aquilo que 

fora tradicionalmente postulado como certezas metafísicas (portanto, vestem a máscara de 

parecer estar acima de toda e qualquer controvérsia!), de fato não se constituem como 

verdades indubitáveis.  

Nesse sentido, uma das metas basilares dessa etapa da pesquisa consiste em investigar 

de que modo o filósofo aludiu para a problemática da consolidação de uma decadência 

cultural na sociedade ocidental moderna. Afinal, segundo o pensador enfocado, a referida 

decadência é oriunda do exacerbado otimismo no progresso exclusivamente racional do 

homem, o qual busca extirpar seus instintos primários, gerando assim as dicotomias inerentes 

ao dualismo metafísico da tradição filosófica. Como visto, tal postura logocêntrica será 

identificada no pensamento nietzschiano através de uma conhecida alcunha: o socratismo.  

Desse modo, poder-se-á erigir duas inferências acerca do socratismo no pensamento 

nietzschiano, isso na relação de transição das obras O nascimento da tragédia para Humano, 

demasiado humano, a saber: 

 

a) Primeiramente, conclui-se que o socratismo pode ser utilizado como portal de 

acesso de uma obra a outra. Pois, apesar de apresentar-se de maneira diversa em 

cada uma das obras citadas, primeiro como um erro e uma afronta à tragédia grega, 

e em seguida como uma ferramenta para a aniquilação das verdades metafísicas, o 



66 

referido socratismo encontra-se presente nos dois textos ressaltados com um 

mesmo caráter destruidor seja da tragédia (no primeiro caso), seja da metafísica 

tradicional (segunda conjuntura). Portanto, por encontrar-se nos dois textos, o 

socratismo pode efetiva-se como sendo uma espécie de elo teórico entre ambos. 

 

b) Uma segunda conclusão naquilo que tange o socratismo em O nascimento da 

tragédia e em Humano, demasiado humano é que apesar de no segundo texto 

nietzschiano aqui salientado surgir uma aparente complacência com o citado 

socratismo, em verdade, ele será apenas instrumentalizado por Nietzsche a fim de 

descredenciar as posturas epistemológicas de cunho metafísico, as quais tendem a 

afirmar pretensas verdades absolutas, isso em detrimento da falsidade artística da 

representação trágica; logo a seguir, Nietzsche descartará o socratismo, ou seja, o 

filósofo alemão utiliza o socratismo como uma arma para enxovalhar a metafísica 

tradicional e após realizar esse ímpeto, ele o lança ao seu costumeiro lugar de 

desprezo, a saber: um equívoco interpretativo que, por buscar a verdade última da 

existência, atravanca a afirmação do viver por parte do homem. E mais, essa 

segunda inferência aponta ainda para um aspecto determinante no pensamento de 

Nietzsche: o perspectivismo.  

 

Por isso, antes de se abordar a segunda noção conceitual nietzschiana acerca da arte 

trágica, a qual será compreendida como sendo a formadora do homem, far-se-á impreterível 

estabelecer o entendimento dessas duas temáticas do pensamento de Nietzsche: a) O 

socratismo; e b) O perspectivismo. Afinal, o segundo entendimento do filósofo alemão acerca 

da estética trágica – presente, entre outras obras, em Humano, demasiado humano – poderá 

ser mais bem iluminado sob o foco desses dois tópicos fundamentais da reflexão nietzschiana.  

E por fim, deve-se delinear a noção nietzschiana de arte trágica como uma espécie de 

“pedagoga” que desvela as pulsões primordiais do homem, sobretudo, a vontade de criação. A 

qual, por seu turno, o educa para a afirmação do seu viver. Nessa ótica, Nietzsche engendra 

uma rigorosa crítica à hodierna formação sociocultural do homem ocidental, isso ao afirmar 

que a sua cultura encontra-se engessada nos moldes históricos da interpretação metafísica; de 

tal forma que parece não ser mais possível produzir qualquer tipo de conhecimento sem o 

legado dessa citada tradição.  

Entretanto, na panorâmica nietzschiana, a arte trágica virá contradizer a conduta do 

pensamento metafísico ao mostrar que a produção estética constantemente se caracteriza 



67 

como sendo uma força criadora e renovada. A estratégia eleita para o empreendimento de tal 

indústria especulativa, isto é, a interpretação da contemplação nietzschiana da arte trágica 

como plausível formadora sociocultural para o Ocidente, será discutir essa noção com base 

em um estudo hermenêutico da obra de Nietzsche, sobretudo, em um mergulho no texto 

Humano, demasiado humano, bem como radicar paralelos das leituras nietzschianas com 

outras interpretações concatenadas, as quais podem ser ofertadas por vários comentadores do 

tema em evidência.  

 

4.2 DUAS INTERPRETAÇÕES NIETZSCHIANAS DO SOCRATISMO 

 

A fim de melhor compreender as afirmações nietzschianas acima postulas a respeito 

do socratismo, primeiramente, far-se-á ordinário apartá-las em três etapas distintas e 

encadeadas, a saber:  

 

a) Compreender o que é o socratismo segundo as objetivas filosóficas de Nietzsche 

em O nascimento da tragédia e em Humano, demasiado humano.  

 

b) Investigar qual a distinção fundamental existente entre o socratismo e a arte trágica 

na perspectiva nietzschiana, sobretudo, em O nascimento da tragédia.  

 

c) Por fim, entender quais foram as consequências na cultura do Ocidente hodierno 

que Nietzsche atribui como causa a preponderância do socratismo na história da 

cultura europeia. 

 

Dito isto, deve-se principiar a investigação buscando entender que, em O nascimento 

da tragédia, Nietzsche compreende que o socratismo se faz uma busca inglória do homem de, 

através exclusivamente do paradigma da racionalidade, abarcar a verdade acerca da 

existência.  Em outros termos, segundo o perscrutar filosófico de Nietzsche, houve na Grécia 

antiga um movimento hermenêutico terminantemente contrário à interpretação trágica do 

mundo. Esse movimento de leitura interpretativa do mundo visava compreendê-lo em seu 

sentido primeiro e último, ou seja, buscava-se racionalmente tomar posse de uma pretensa 

verdade acerca da existência.  

Tal postura hermenêutica obviamente parte da convicção de que existe um sentido 

verdadeiro no mundo a ser conhecido pelo ser humano. E mais, que o conhecimento dessa 



68 

suposta verdade seria adquirido pela pessoa humana por intermédio do uso exclusivo da 

razão, desprezando-se assim todas as demais formas de interpretação da realidade. Segundo 

Nietzsche, esse modo de apreciação da vida fora encarnado plenamente na forma filosófica de 

ler o mundo, a qual, por seu turno, fora popularizada pelo afamado filósofo ateniense Sócrates 

(e pelo seu pupilo mais renomado: Platão); e é justamente daí que advém o termo socratismo. 

Desse modo, Nietzsche conclui que o socratismo se caracteriza como sendo a expressão 

máxima dessa maneira racional de leitura do mundo, a qual em muito se diferencia da 

vicejante contemplação estética sobre a vida empreendida pelo homem trágico. Logo, o 

socratismo em O nascimento da tragédia será encarado por Nietzsche como uma decadência 

doentia da cultura ocidental.  

Essa distinção entre o socratismo e a concepção trágica aludida por Nietzsche é 

evidenciada por Fink da seguinte maneira: 

 

No Nascimento da Tragédia a arte tornou-se organon da filosofia; a arte não 

é só tema da exegese, é também o meio e o método desta: a interpretação 

nietzscheana da tragédia já faz uso da compreensão trágica do mundo. 

Nietzsche recorre à óptica da arte. Nesta óptica vê então o inimigo e o 

contraditor da tragédia, isto é, a razão socrática de que, como ele diz, morreu 

a tragédia grega. Com Sócrates chega ao fim a idade trágica, e principia a 

idade da razão e do homem teórico
103

. 

 

Portanto, com o pensamento socrático, a Grécia antiga fora privada da força 

avassaladora e bela da arte trágica e de sua leitura da existência – aquela interpretação a qual 

Nietzsche denomina por metafísica de artista.  

Para tratar da decadência grega com o fim da tragédia e o florescimento do homem 

teórico socrático, Nietzsche “lamenta” da seguinte maneira em A filosofia na época trágica 

dos gregos (1873): 

 

Ao abandonar esta [referindo-se à tragédia], contudo, o grego havia 

abandonado a crença em sua própria imortalidade, não somente a crença 

num passado ideal, mas também a crença num futuro ideal. A frase do 

conhecido epitáfio, “na velhice, volúvel e extravagante”, pode ser aplicada 

também à Grécia senil. O instante e o engenho são suas divindades 

supremas; o quinto estado, o escravo, é o que predomina agora, pelo menos 

quanto à mentalidade
104

. 

 

Uma visão desse decaimento apontado por Nietzsche na Grécia clássica com o 

                                                 
103

 FINK, A filosofia de Nietzsche. 1983, p. 29.  
104

 NIETZSCHE. A filosofia na época trágica dos gregos. 2008, Apêndice: Sócrates e a tragédia [Conferência 

proferida na Universidade da Basiléia – Suíça, em 18 de fevereiro de 1870], p. 125.  



69 

soerguimento do socratismo é oferecida pelo comentador Eugen Fink, anteriormente citado, 

em sua obra A filosofia de Nietzsche: 

 

Para Nietzsche, Sócrates representa a figura histórica do racionalismo [...] 

grego pelo qual a existência grega perdeu não só a esplendorosa certeza dos 

seus instintos como também, de modo mais radical, o seu fundo de vida, a 

sua profundidade mítica
105

. 

 

E mais, ainda segundo Fink, poder-se-á afirmar que, para Nietzsche, Sócrates fora um 

traidor da sensibilidade trágica dos gregos, pois o filósofo ateniense apenas confere mais um 

sentido interpretativo e ilusório ao mundo, contudo o afirma como sendo o único e verdadeiro 

significado que poderia dar conta da realidade existencial (a busca pelo conceito). Enfim, 

segundo a visão nietzschiana, Sócrates incide não em um engano estético – o ilusório ato de 

conferir uma significação bela e falsa, isto é, trágica ao absurdo da vida –, mas ele ultrapassa 

esse limiar e perpetra um engano moral (o qual é detestável), pois ele busca fazer com que os 

seus concidadãos acreditem erroneamente que sua versão acerca do mundo desvela e coincide 

com a verdade do mesmo. Enfim, Sócrates, segundo Nietzsche, engendra um engano moral, o 

qual, em todos os seus aspectos, seria digno da aversão humana. 

Sobre essa desaprovação nietzschiana ao socratismo, ainda ressalta Fink: 

 

Talvez Nietzsche pressinta que se trata aqui [referindo-se ao socratismo] de 

uma mutação na inteligência do ser
106

, que, com os sofistas e o seu 

adversário Sócrates, se inicia no pensamento ocidental a viragem para 

antropologia e para a metafísica, que, de fato, aqui se apresenta uma censura 

que dificilmente se pode sobrestimar, que durante dois milênios se estreitaria 

o horizonte da interrogação filosófica: da ação do todo universal para o 

existente interior ao mundo. [...] Sócrates aparece a Nietzsche como um 

malogro par excellence [em francês: por excelência, expressão recorrente 

nos escritos nietzschianos e que é, aqui, transcrita por Fink] do espírito grego 

como se fosse determinado por um defeito monstruoso, caracterizado pela 

total falta de “sabedoria instintiva” Em Sócrates, afirma Nietzsche, apenas se 

formou um só aspecto do espírito, mais de modo excessivo: o aspecto 

lógico-racional. A Sócrates falta o órgão místico. Ele seria especificamente o 

não místico. Contudo, foi possuído pelo instinto indômito de tudo transmutar 

em pensamento abstrato, lógico, racional. Sócrates aparece, por conseguinte, 

sob o aspecto de um demônio da razão, de um homem em quem todo o 

desejo e toda a paixão se transformaram na vontade de estruturar e de 

dominar racionalmente o existente. Sócrates seria o inventor do “homem 

teórico”; teria por esse meio introduzido um novo tipo, um novo ideal e ter-

se-ia, assim, tornado no sedutor da juventude grega e sobretudo do 

portentoso jovem grego Platão. Com Sócrates teria nascido a quimera de que 

o pensamento poderia, seguindo o fio condutor da causalidade, atingir os 

                                                 
105

 FINK, A filosofia de Nietzsche. 1983, p. 29.  
106

 Grifo do autor.  



70 

mais profundos abismos do ser
107

. 

 

A observação que acaba de ser demonstrada por Fink de um Sócrates racional e 

sedutor da mentalidade dos gregos antigos encontra-se em plena concordância com o pensar 

de Nietzsche em O nascimento da tragédia, quando este afirma: 

 
O Sócrates moribundo

108
 [referindo-se à aceitação e à entrega do filósofo 

ateniense à sua condenação de morte] tornou-se o novo e jamais visto ideal 

da nobre mocidade grega: mais do que todos, o típico jovem heleno, Platão, 

prostrou-se diante dessa imagem com toda a fervorosa entrega de sua alma 

apaixonada. 
109

  

 

Ademais, segundo o pensamento nietzschiano, o socratismo comporta em si três 

distintas, mas encadeadas, problemáticas acerca do conhecimento do mundo empreendido 

pelos homens, a saber:  

 

a) Primeiramente, a leitura interpretativa que o socratismo faz da existência parte da 

ideia de que o mundo possui um significado verdadeiro sobre si, ou seja, a 

concepção de que o mundo possui uma verdade absoluta e passível de ser 

conhecida pelo homem. Contudo, como já fora anteriormente demonstrado, para 

Nietzsche, o mundo carece de uma significação inconteste, isto é, a existência é 

absurdamente sem significado, logo a mesma não poderá possuir uma verdade 

soberana para ser conhecida pela razão humana.  

 

b) Um segundo problema apontado pela reflexão nietzschiana acerca do socratismo é 

que o mesmo interpreta o mundo enquanto um fenômeno aberto exclusivamente à 

compreensão racional do homem. Portanto, o mundo jamais seria artisticamente 

representado como sendo um fenômeno estético, ele não teria qualquer abertura 

para isso. E sendo visto dessa maneira, o mundo não poderá ser percebido pelo 

homem através da sensibilidade estética da tragédia. Ora, sem o trágico, o sem-

razão da existência não será tolerado pelo ser humano e assim a vida torna-se 

deveras insuportável. Em outras palavras, o socratismo, distintamente daquilo que 

ocorre com a arte trágica, não consegue ser útil ao homem, isso no que diz respeito 

a conferir um sentido falso e estético (isto é, uma significação trágica) à falta de 

                                                 
107

 FINK, A filosofia de Nietzsche. 1983, p. 30.  
108

 Grifo do autor.  
109

 NIETZSCHE. O nascimento da tragédia. 1992, § 13, p. 87.  



71 

sentido da existência, a fim de torná-la desejável e assim fazer com que o homem 

busque sempre afirmar o seu viver.  

 

c) O terceiro déficit do socratismo aludido por Nietzsche é que ele não se percebe 

como sendo uma invenção de sentido para o absurdo da vida – mesmo que 

desprovido da beleza da arte trágica. Afinal, a vida é ilógica, sem sentido e o 

socratismo, de algum modo, busca conferir um significado para a existência. O 

problema para Nietzsche é que o socratismo não se compreende enquanto um 

sentido inventado e por isso mesmo, uma versão fabular imposta pelo homem à 

realidade. Porém, ao invés disso, ele se pretende uma verdade, melhor dizendo, ele 

se “auto-eleva” à categoria de conhecedor conceitual da “Verdade” irrefutável do 

mundo. Com esse posicionamento, o socratismo ignora os demais significados 

humanos inventados para a existência absurda, bem como esquece de que ele se 

caracteriza como sendo uma mera criação humana, a qual objetiva falsear um 

sentido para a existência. Tal crítica nietzschiana pode ser observada, inclusive, 

nas metáforas que distinguem duas espécies de olhares, os quais pertenceriam a 

dois animais diferentes: a rã e a águia; pois a rã, por está bem perto do solo possui 

um olhar, por assim dizer, raso e só consegue perceber o seu próprio modo de 

olhar, já a águia, olhando das alturas do seu voo, percebe que existem outros 

olhares além do seu. 
110

 Sendo assim, o olhar do socratismo para o mundo, o qual 

se pretende a única perspectiva, é o vislumbrar da rã, enquanto a interpretação 

trágica da existência, a qual se sabe falsa e bela e por isso, não arroga sobre si a 

categoria de verdade uníssona, será justamente o olhar do espírito trágico, 

representado na alegoria da águia. 

 

Enfim, em O nascimento da tragédia, aparece a primeira compreensão, melhor ainda, 

a primeira instrumentalização nietzschiana acerca do socratismo, isto é, o mesmo será 

entendido como uma invenção de significado humano para o absurdo da existência. Porém, o 

                                                 
110

 Cf. As alegorias do olhar da águia (que olhando “de cima para baixo”, consegue contemplar os demais 

olhares) e da rã (que olhando “de baixo para cima”, não consegue vislumbrar olhares distintos ao seu e por 

isso, imagina que a única perspectiva possível é a dela própria). Essas representações imagéticas estão, 

respectivamente, em: a) NIETZSCHE. Assim falou Zaratustra: um livro para todos e para ninguém. 2011 

(Em diversas passagens como, por exemplo: Prólogo de Zaratustra, § 1, p.11; Prólogo de Zaratustra, § 10, p. 

25; Parte II, Capítulo: O menino com o espelho, p. 79; Parte II, Capítulo: Dos sábios famosos, p. 100; Parte III, 

Capítulo: O convalescente, p. 207; Parte IV, Capítulo: O mendigo voluntário, p. 257; Parte IV, Capítulo: O 

sinal, p. 309 etc.). E b) Id. Além do bem e do mal: prelúdio de uma filosofia do futuro, 2012, Parte II: O 

espírito livre, § 27, p. 40.  



72 

socratismo já não mais se compreende como tal construto ilusório do homem e se intitula um 

conhecedor da “Verdade” através da razão, a qual lhe possibilitaria a apreensão de conceitos 

que dariam conta de explicar a verdade essencial acerca da existência, do mundo. Entretanto, 

como a existência é absurda, ou seja, sem sentido ou verdade incondicional e como o mundo 

também pode ser lido (interpretado) como um fenômeno estético, o qual é percebido pela 

sensibilidade artística do homem trágico, o socratismo se vê em desvantagem frente à 

tragédia, pois ele não consegue oferecer ao homem a mesma utilidade da arte trágica e assim 

tanto ele próprio como a sua racionalidade se fazem não só diferentes, mas, sobretudo, menos 

úteis ao homem, isso em comparação com a bela estética sensível da tragédia grega. Ou como 

bem expressa Fink: 

 

Sócrates não é simplesmente o contrário do desenrolar estético da vida, ele 

vê mesmo uma tendência estética em ação na “teoria” que já não conhece 

limites, uma tendência, na verdade, disfarçada
111

. 

 

Contudo, como já fora indicado, na obra Humano, demasiado humano, o socratismo 

além de aparecer de uma forma mais pulverizada nos 638 aforismos que compõem as duas 

partes do livro (a primeira parte publicada em 1878 e a segunda anexada à primeira e 

publicada, como um todo, em 1886), ele também vai possuir um sentido diferente da 

primordial observação nietzschiana. Pois, nesse instante reflexivo, o referido socratismo será 

tolerado e, por conseguinte, “reinstrumentalizado” por Nietzsche a fim de combater os 

axiomas da metafísica filosófica, os quais se postulam como verdades absolutas e definitivas. 

Contudo, apesar de ser menos enfatizado e de possuir um significado relativamente distinto, o 

socratismo ainda persiste nas entrelinhas do texto Humano, demasiado humano como algo 

capaz de instaurar a destruição e por isso mesmo, ele poderá servir como uma espécie de 

ponte entre essa produção nietzschiana e O nascimento da tragédia. Isso devido ao fato de 

que agora o socratismo poderá ser empregado para o embate bélico contra a metafísica.  

Em linhas gerais, como aludido acima, poder-se-á afirmar que o socratismo em 

Humano, demasiado humano será “reinstrumentalizado” por Nietzsche e possuirá uma 

relativa utilidade para o seu pensamento. Haja vista, definindo-se enquanto investigação 

racional que almeja a verdade – note-se que Nietzsche não afirma que o socratismo detém a 

posse da verdade, ele se caracteriza apenas como um buscar do verdadeiro e não como a 

aquisição da verdade absoluta sobre o mundo –, ele (o socratismo) questiona e, ao mesmo 

tempo, põe em xeque as “pseudoverdades” dos sistemas metafísicos, as quais afirmam a si 

                                                 
111

 FINK. A filosofia de Nietzsche. 1983, p. 30.  



73 

mesmas como verdades permanentes, logo extirpando qualquer outro tipo de investigação ou 

interpretação distinta do cosmo.  

Em síntese, usufruindo do socratismo enquanto perene busca racional pela verdade das 

coisas, Nietzsche ameaça e ferozmente ataca as verdades metafísicas da tradição filosófica, 

pois ele as questiona enquanto respostas definitivas às inquirições da existência, ou seja, 

Nietzsche aponta como debilidade dos axiomas metafísicos exatamente aquilo que eles 

afirmam ser, isto é, definições verdadeiras das coisas.  

Ora, é óbvio que nessa empreitada o autor alemão poderia propor outra perspectiva 

hermenêutica para a compreensão do mundo, a saber, a invenção do sentido artístico da 

tragédia como forma de tornar a vida suportável e, sobretudo, almejada. Entrementes, não será 

exatamente isso que ocorrerá em Humano, demasiado humano, pois nessa obra, Nietzsche irá 

compreender a arte de uma maneira um pouco diversa, afinal a arte será uma espécie de 

“pedagoga” que formará o homem para os seus instintos primários e aí sim, para a afirmação 

do seu viver. E é nesse sentido que o socratismo poderá servi-lhe como instrumento de 

destruição dos mecanismos metafísicos, afinal Sócrates anteriormente já havia se tornado 

ferramenta de destruição, só que da tradição mítica e trágica da Grécia clássica, tal qual se 

pode observar no seguinte fragmento da obra em foco, a saber: Humano, demasiado humano:  

 

Com os gregos tudo avança rapidamente, mais também declina rapidamente; 

o movimento da máquina é tão intensificado que uma única pedra jogada nas 

engrenagens a faz explodir. Uma tal pedra foi Sócrates, por exemplo; numa 

só noite a evolução da ciência filosófica até então maravilhosamente regular, 

mas sem dúvida acelerada demais, foi destruída. Não é uma questão ociosa 

imaginar se Platão, permanecendo livre do encanto socrático não teria 

encontrado um tipo ainda superior de homem filosófico, para nós perdido 

para sempre [referindo-se ainda ao homem trágico, o qual fora predecessor 

apartado e oposto do tipo de homem teórico do socratismo]
112

. 

 

Há ainda um derradeiro aspecto a ser enfocado acerca da interpretação nietzschiana 

sobre o socratismo, o qual diz respeito, principalmente, àquela hermenêutica primeira do 

mesmo, ou seja, à forma como o socratismo fora compreendido por Nietzsche em O 

nascimento da tragédia, pois, segundo o pensador contemporâneo, enquanto oposição cerrada 

à leitura trágica que inventa um sentido para o mundo, o socratismo venceu o seu duelo com a 

tragédia grega e assim prevaleceu na história cultural do Ocidente. 

E essa vitória do socratismo sobre a invenção de significado do artista trágico trouxe 

consequências nefastas para o mundo ocidental, haja vista a compreensão trágica – que se 

                                                 
112

 NIETZSCHE. Humano, demasiado humano. 1995, Capítulo V: Sinais de cultura superior e inferior, § 261: 

Os tiranos do espírito, p. 164.  



74 

constitui como um engano estético pragmático ao homem, pois mesmo sabendo que sua 

interpretação é um mero engano, percebe que a mesma torna a vida mais suave e, 

consequentemente, suportável – fora esquecida e suplantada por uma busca eminentemente 

racional de uma pretensa verdade, a qual se faz inexistente no bojo do absurdo da vida. E 

desse modo, com a derrocada do espírito trágico, em vez de ser desejada e afirmada pelo ser 

humano, a vida tornou-se fastidiosa e temerária ao próprio homem. Ou, no mínimo, o homem 

engana-se pensando ter atingido racionalmente a “Verdade” e, ao contrário do que ocorre na 

contemplação trágica da vida, esquece de que aquilo que ele está tomando como sendo o 

sentido da vida é apenas uma criação humana (demasiado humana!) e não uma verdade 

objetiva e absoluta acerca do mundo.  

Ademais, em uma tentativa de apenas ilustrar como o socratismo fora 

instrumentalizado por Nietzsche em Humano, demasiado humano observe-se a relação feita 

entre a moral e a utilidade para a autopreservação do homem tendo como referenciais teóricos 

Sócrates e Platão, isto é, o socratismo: 

 

Toda moral admite ações intencionalmente prejudiciais em caso de legítima 

defesa
113

: isto é, quando se trata de autoconservação!
114

 Mas esses dois 

pontos de vista são suficientes
115

 para explicar todas as más ações que os 

homens praticam uns contra os outros: o indivíduo quer para si o prazer ou 

quer afastar o desprazer; a questão é sempre, em qualquer sentido, a 

autoconservação. Sócrates e Platão estão certos: o que quer que o homem 

faça, ele sempre faz o bem, isto é: o que lhe parece bom (útil) segundo o 

grau de seu intelecto, segundo a eventual medida de sua racionalidade [há, 

aqui, uma óbvia instrumentalização nietzschiana da ideia de bem presente 

nos pensamentos de Sócrates e de Platão]
116

. 

 

Enfim, o método de destruição das certezas humanas utilizado por Sócrates (a ironia e 

a maiêutica) não será incorporado por Nietzsche em sua totalidade, pois o filósofo alemão não 

se caracteriza como um pensador enquadrado em métodos fixos; contudo, a ação destruidora 

de Sócrates para com os seus adversários será, em alguma medida, aproveitada no 

pensamento nietzschiano para afrontar a metafísica e suas afirmações, as quais são 

erroneamente tomadas como certezas perpétuas. Mas, logo a seguir, o socratismo será 

declinado por Nietzsche como arma instrumentalizada contra a metafísica.  

 

                                                 
113

 Grifo do autor.  
114

 Grifo do autor.  
115

 Grifo do autor.  
116

 NIETZSCHE. Humano, demasiado humano. 1995, Capítulo II: Contribuições à história dos sentimentos 

morais, § 102: “O homem sempre age bem”, p. 73.  



75 

4.3 O PERSPECTIVISMO NIETZSCHIANO 

 

A partir da forma como Nietzsche primordialmente encara o socratismo (como uma 

invenção de sentido que esqueceu seu status quo de invencionice), é possível perceber que 

toda e qualquer afirmação sobre o mundo, mesmo aquela que se pretenda única e 

absolutamente verdadeira, será sempre, pelo menos para o filósofo, uma perspectiva pela qual 

o homem inventa um sentido para o absurdo da existência a fim de torná-la admissível.  

Desse modo, surge nas entranhas do pensamento nietzschiano o perspectivismo
117

, o 

qual, por sinal, pode servir como uma espécie de “chave de leitura” para todo o pensamento 

de Nietzsche. Contudo, é válido frisar que para se erigir um entendimento mais aprimorado 

acerca do citado perspectivismo, far-se-á necessário caracterizá-lo com um pouco mais de 

exatidão. E tal tarefa poderá ser bem sucedida se houver uma suficiente delimitação da 

diferença existente entre o perspectivismo nietzschiano e o relativismo puro e simples.  

De um modo dramático e em vários aspectos de seu pensamento, Nietzsche propõe um 

inovador processo para a compreensão trágica da realidade: ele sugere o perspectivismo. Pois, 

o filósofo alemão trata a filosofia, a arte, a mitologia, a religião, a ciência, a política, a moral 

etc. como sendo perspectivas distintas de contemplação hermenêutica da existência. Ora, se 

existem perspectivas variadas de interpretação da realidade, logo não há uma única e absoluta 

“Verdade” sobre a totalidade da existência, isto é, para Nietzsche, sobressaem-se diferentes 

interpretações humanas do mundo (inclusive, infindas interpretações singulares), as quais não 

são só distintas entre si, mas também estão em graus diversos, não em relação a um pretenso 

conhecimento verdadeiro do mundo, mas sim no tocante à satisfação do homem para com o 

seu viver. Em outras palavras, essas diferentes perspectivas podem satisfazer, com maior ou 

menor intensidade, o homem, isso no que diz respeito a tornar o absurdo da vida suportável.  

Acerca da desconfiança que se deve dedicar ao verdadeiro, devido ao fato de que a 

                                                 
117

 Uma das formas de abordar o tema do perspectivismo em Nietzsche é através da etimologia do termo, o qual 

é derivado obviamente da palavra perspectiva, que em alemão se escreve Perspektive que, por sua vez, advém 

do latim prospectu e significa: “ver através de”. Desse modo, em consonância com a postura adotada por essa 

pesquisa, ou seja, tentando afastar-se da interpretação metafísica acerca da obra nietzschiana, não seria possível 

afirmar que o perspectivismo em Nietzsche seria algo como “ver a verdade através do mundo”, mas ao 

contrário, o máximo que se poderia dizer é que apenas é possível ver a vida através de um olhar, de um ponto 

de vista, de uma interpretação. Faça-se memória daquilo que o próprio Nietzsche fala em Sobre verdade e 

mentira: “[...] se pudéssemos pôr-nos de acordo com o mosquito, aprenderíamos então que ele também flutua 

pelo ar com esse pathos e sente em si o centro esvoaçante deste mundo.” (NIETZSCHE. Sobre verdade e 

mentira. 2008, p. 26.); ou seja, o olhar do homem se faz tão importante para ele apenas pelo fato de que este 

olhar é o dele! Contudo, o caminho de uma filosofia etimológica em momento algum fora proposto nessa 

investigação, por isso percorrer-se-á uma outra senda interpretativa, isto é, tentar entender o perspectivismo 

nietzschiano a partir de algo mais arcaico, anterior ao próprio pensamento filosófico em foco, a saber: a técnica 

da perspectiva geométrica na arte pictográfica.  



76 

busca racional por uma verdade metafísica e absoluta afasta o homem de suas pulsões 

primordiais e, portanto, torna a vida mais difícil de ser enfrentada, – comentando o tratamento 

concedido à verdade pelo cristianismo – assim escreve Nietzsche em O anticristo (1895): 

 

[...] a suspeita mais forte que existe contra a “verdade”, quando os 

sentimentos de prazer têm a ver com o assunto, consiste justamente em 

definir “o que é verdade”. A prova do “prazer” é a prova da existência do 

“prazer”, só isto; quem disse coisa tão estrambólica, de onde veio a certeza 

de que juízos verdadeiros causam mais satisfação do que falsos, e que 

necessariamente, de acordo com uma harmonia pré-estabelecida, trazem 

consigo sensações prazerosas? A experiência de todos os intelectos severos e 

profundamente considerados mostra o contrário. Pela verdade, foi necessário 

lutar passo a passo, foi preciso abandonar quase tudo que prende nosso 

coração, nosso amor, nossa confiança na vida. É preciso ter grandeza de 

alma: o serviço à verdade é o mais duro dos serviços
118

. 

 

O perspectivismo em Nietzsche é uma espécie de ângulo observatório ao qual cada 

indivíduo fora destinado a partir do princípio de individuação; portanto, deverá ser afastada a 

possibilidade de conquista de qualquer tipo de verdade cabal e incondicional sobre as coisas. 

Na tentativa de elucidar tal posicionamento nietzschiano, assim escreve Michael Tanner em 

sua obra O pensamento de Nietzsche:  

 
[...] o que interpreta e o que é interpretado estão ambos numa posição 

diferente daquela que lhes seria atribuída por uma epistemologia ingénua. 

Estamos condenados a ver as coisas do nosso ponto de vista
119

, pelo que é 

aconselhável ter tantos pontos de vista quanto possível. Nunca vamos chegar 

até “às coisas elas próprias”, por nossa causa e também por não termos razão 

para pensar que, no sentido que habitualmente dado a essa expressão, 

existam tais coisas
120

. 

 

Sintetizando, Nietzsche parece sugerir que não se deve aprisionar o homem nos 

grilhões de uma única análise soberana ou modelar da existência, tal qual tenta consumar, por 

exemplo, a moral vigente no Ocidente, ou seja, a moral judaico-cristã; desse modo, para o 

homem ser um artista trágico, nenhuma interpretação deve emergir como o paradigma de 

leitura da realidade. Senão, mais uma vez, o homem seria obrigado a meramente obedecer e 

jamais seria um autêntico “espírito livre”. Logo, é contundente postular que, em similitude ao 

que deve ocorrer com o ponto de vista da moralidade – a qual, segundo Nietzsche, sempre 

visa se impor como a única leitura de mundo no Ocidente
121

 –, a versão nietzschiana da vida 

                                                 
118

 NIETZSCHE. O anticristo. 1992, § 50, p. 74 – 75.  
119

 Grifo nosso.  
120

 TANNER. O pensamento de Nietzsche. 1997, p. 81.  
121

 A respeito da tentativa da moral em se impor como leitura única do mundo Cf. NIETZSCHE. Aurora. 2008.  



77 

também não pode ser considerada a absoluta tradução da realidade, ela é apenas mais uma 

perspectiva, a qual simplesmente contém o mérito de convidar o homem a criar a sua própria 

leitura cosmológica. Portanto, é possível desconfiar que a ótica nietzschiana não deva 

pretender-se como suprema e inequívoca, mas deve sim atribuir-se a incumbência de buscar 

contemplar os demais olhares enquanto considerações possíveis (o olhar da águia em 

oposição ao olhar da rã). E como tais, eles (os diversos olhares sobre o mundo) se 

concretizam enquanto interpretações da vida, ou seja, pertinentes sentidos inventados, os 

quais são apropriados justamente por serem humanamente forjados (isto é, apreciações 

humanas, demasiadamente humanas, a respeito da existência, do mundo, da vida e do próprio 

homem). 

Nessa direção, assim escreve Nietzsche na Genealogia da moral: 

 
Existe apenas

122
 uma visão perspectiva, apenas um “conhecer” perspectivo; 

e quanto mais
123

 afetos permitirmos falar sobre uma coisa, quanto mais
124

 

olhos, diferentes olhos, soubermos utilizar para essa coisa, tanto mais 

completo será nosso “conceito” dela, nossa “objetividade”. 
125

 

 

Ainda sobre o perspectivismo nietzschiano é oportuno destacar a interpretação de 

António Marques que, em seu texto Sujeito e perspectivismo, alega o seguinte: 

 

Nesse processo reflexivo [referindo-se à meditação nietzschiana acerca dos 

valores que são atribuídos às coisas] emergem a relatividade e a contingência 

contida em toda categorização. O mesmo é dizer que a mencionada 

transformação [a crítica ao sujeito universalmente legislador da teoria 

kantiana, anteriormente exposta pelo autor, e a passagem para o sujeito 

“auto-afirmativo” de Nietzsche] anuncia um passo posterior, um pequeno 

mas decisivo avanço que Nietzsche vai realizar: conhecer, representar, 

categorizar é o mesmo que ocupar um lugar, um ponto de vista entre outros 

possíveis num vasto complexo de perspectivas
126

. 
127

 

 

Porém, como dito anteriormente, é ainda importante notabilizar que o perspectivismo 

nietzschiano não se caracteriza como sendo um mero relativismo. Afinal, ao criticar a ideia de 

uma verdade uníssona, Nietzsche não está simplesmente buscando exaurir o dogmatismo 

metafísico, mas concomitantemente propõe e até postula uma perspectiva que não é superior 

                                                 
122

 Grifo do autor.  
123

 Grifo do autor.  
124

 Grifo do autor.  
125

 NIETZSCHE. Genealogia da moral. 1998, Dissertação III: O que significam os ideais ascéticos?, §12, p. 

109.  
126

 Grifo nosso.  
127

 MARQUES. Sujeito e perspectivismo. 1989, p. 29.  



78 

às demais, mas que se coloca em uma posição inédita, a saber, aquele olhar que contempla 

outros olhares. Assim sendo, por intermédio de seu perspectivismo, o filósofo contemporâneo 

destrói a ideia de uma verdade única, ao passo que consegue contemplar as diversas 

perspectivas acerca da realidade existencial. Por conseguinte, surge uma perspectiva 

interpretativa que consegue aperceber-se das demais perspectivas, logo a contemplação 

trágica do mundo, entendendo-o como sendo um fenômeno estético e possibilitando a 

afirmação do viver humano, funciona não só como vetor hermenêutico, mas também como 

um alargamento de horizontes para fundamentar (de modo não dogmático!) a sua própria 

interpretação estética e existencial.  

Portanto, o perspectivismo nietzschiano não se relaciona em qualquer momento ou sob 

qualquer hipótese com o verdadeiro. Em outros termos, o perspectivismo não lida com a 

verdade em qualquer âmbito. Afinal, se existem várias perspectivas do mundo, logo não é 

possível a existência de uma “Verdade” única e paradigmática como propõe o dogmatismo 

metafísico. Outrossim, a ocorrência de perspectivas diversas, tal qual propõe Nietzsche, não 

se constitui como a mera destruição dos sistemas metafísicos que objetivam a verdade 

absoluta, isto é, o perspectivismo nietzschiano não se caracteriza enquanto um tipo qualquer 

de ceticismo (seja em que grau for), haja vista assumir uma postura cética, grosso modo, é 

abertamente negar a existência da verdade, logo o cético relaciona-se negativamente com a 

verdade. E assim, também no ceticismo, de algum modo, a verdade ainda está em jogo.  

Por fim, o perspectivismo não se constitui como sendo um relativismo puro e simples, 

pois o relativismo propõe que a verdade é relativa, ou seja, que existem várias verdades. E 

desse modo, mais uma vez, a verdade estaria na berlinda da investigação filosófica e humana. 

Contudo, a verdade, mesmo que relativa, não é tema da investigação nietzschiana. Logo, em 

Nietzsche “O problema da objetividade é de algum modo substituído pelo problema do 

sentido”
128

. 

Desse modo, é possível inferir que o perspectivismo de Nietzsche qualifica-se como 

uma contemplação hermenêutica da existência absurda, uma contemplação interpretativa e 

inerente à estética trágica, a qual confere um sentido belo à vida, transmutando-a em algo 

suportável e, por conseguinte, objeto de desejo do homem. Isso de tal forma que ele sempre 

busque afirmar o seu viver.  

E mais, deve-se ratificar que o perspectivismo nietzschiano se faz significativo não 

devido ao fato de que o mesmo soergue-se enquanto uma interpretação superior às demais 

                                                 
128

 Ibid. 1989, p. 40.  



79 

interpretações humanas do mundo, pois ele é apenas uma interpretação capaz de notar a 

presença das demais invenções hermenêuticas do homem, as quais também visam conferir 

uma significação à realidade existencial.  

Não obstante, é valido destacar que o perspectivismo filosófico não é uma ideia 

exclusiva ou mesmo originária do pensamento nietzschiano, afinal o perspectivismo já 

aparece em algumas meditações filosóficas de autores anteriores a Nietzsche como, por 

exemplo, no pensamento de Gottfried Wilhelm von Leibniz (Alemanha, 1646 – 1716), bem 

como em pensadores posteriores como em José Ortega y Gasset (Espanha, 1883 – 1955). 

Contudo, não parece inapropriado interpretar que o perspectivismo apresenta-se como um 

possível elã central para a compreensão da proposta reflexiva de Nietzsche acerca da 

existência e talvez nenhum outro pensador tenha lhe dado tanto realce.  

Nesse sentido, é importante lembrar, ainda que de modo vago e sucinto, que o 

perspectivismo tem suas bases não na filosofia, mas sim na fruição estética pictográfica, a 

qual, sobretudo, a partir do Renascimento Cultural (Europa, final do século XIII a meados do 

século XVII), irá dispor da matemática (mais precisamente da geometria) para criar uma 

ilusão ótica, isso de modo que em uma obra plana, isto é, dotada de apenas duas dimensões 

(largura e altura), quando contemplada pelo olhar humano, surja a falsa impressão de 

profundidade (uma terceira dimensão) e assim, inventa-se uma nova leitura da obra de arte. 
129

 

E mais, a criação desse fictício olhar estético na pictografia não procura ver o universo 

como ele é de fato, mas sim erigir um modo interpretativo de contemplação do mundo, a 

saber, a perspectiva do homem, ou seja, a pintura com perspectiva objetiva apreciar como o 

mundo pode ser visto através do fitar humano, logo tal ponto de vista não é uma tentativa de 

adequação ao real, mas sim uma caracterização interpretativa. Em suma, essa compreensão de 

adequação da obra à realidade do mundo, enquanto uma pretensa verdade, não se encontra 

sob o foco da pintura com perspectiva, mas o que aqui se manifesta é apenas a possibilidade 

de se compor um panorama interpretativo, a criação de uma hermenêutica acerca daquilo que 

se tem diante dos olhos. Portanto, o olhar humano necessariamente não é o perscrutador maior 

de toda e qualquer realidade por trás dos fenômenos, ele é apenas mais um olhar.  

Especificamente sobre o perspectivismo nietzschiano, grosso modo, pode-se ainda 

afirmar que o mesmo caracteriza-se como uma compreensão da vida dotada de duas 

faculdades principais:  

                                                 
129

 Um dos primeiros pintores, senão o primeiro, a utilizar o cálculo geométrico para criar obras pictografias com 

perspectiva foi Giotto di Bondone (Itália, 1267 – 1337). Como exemplo da técnica da perspectiva realizada por 

Giotto pode-se citar o afresco intitulado Jesus ante Caifás (Cappella degli Scrovegni, Pádua – Itália, 1302 – 

1305).  



80 

a) O perspectivismo não persegue o status de leitura verdadeira da existência, nem se 

relaciona com a verdade em qualquer medida (isto é, como visto acima, ele não é 

um dogmatismo metafísico que afirma a verdade; também não se faz um tipo de 

ceticismo que busca negar a verdade em sua totalidade ou em alguma porção; bem 

como, ele igualmente não se assinala como um mero relativismo que postula que 

cada interpretação do mundo é verdadeira, ou mesmo como uma fração da 

“Verdade” absoluta).  

 

b) O perspectivismo nietzschiano é uma hermenêutica inventada e, por conseguinte, 

falsa acerca da vida (enquanto falseamento do viver, ele jamais busca concatenar-

se com o verdadeiro), consequentemente o perspectivismo nietzschiano percebe a 

presença e o valor de tantas outras interpretações existências igualmente 

dissimuladas. 

 

Em suma, o perspectivismo nietzschiano postula que aquilo que é tido como 

conhecimento do homem acerca do mundo, na verdade, seria fruto de meras interpretações, as 

quais são uma espécie de ficção útil para a autopreservação (isto é, elas servem à vontade de 

sobrevivência). 

 

4.4 A ARTE TRÁGICA COMO FORMADORA DO HOMEM 

 

De alguma forma ainda persiste em Nietzsche (isso, em Humano, demasiado humano) 

a visão de que a Grécia trágica deve ser entendida como o paradigma interpretativo da cultura 

do Ocidente, inclusive, para a modernidade. Assim sendo, a formação humana (no sentido 

grego de paideia), isto é, o conjunto da educação, da cultura e da civilização do homem 

ocidental não poderá ser interpretado apenas como algo estritamente individual, ou seja, a 

formação do homem deve estabelecer-se e constituir-se como uma formação cultural, 

educacional, civilizacional e histórica de todo o Ocidente. Essa referida formação do homem 

deve configurá-lo para contemplar a beleza e o sublime na realidade existencial, de modo que 

a existência torne-se por ele aturável e o seu viver seja assim constantemente aspirado e 

querido.  

Por conseguinte, a formação do homem ocidental, de acordo com Nietzsche, deve ser 



81 

uma espécie de paideia artística
130

. E quando se fala de arte no pensamento nietzschiano, não 

se deve perder de vista que mesmo quando o filósofo não se refere à expressão específica da 

tragédia grega (enquanto apresentação teatral), ele está sempre imbuído do espírito trágico de 

afirmação do viver. Logo, toda qualquer forma de arte, de algum modo, detém algo do 

espírito trágico. E nesse sentido, o artista da fruição estética trágica proporciona uma 

educação capaz de aliciar o espectador a transgredir a visão metafísica e transcendente do 

mundo e assim afirmar o seu próprio viver.  

Contudo, o artista trágico, como qualquer outra espécie de artista, segundo Nietzsche, 

não deve ser visto como um gênio, mas sim como um homem que, diante das vicissitudes da 

vida, enfrenta o mesmo destino de seus semelhantes, a saber, ser um ente que possui a 

necessidade de ter contato com as suas pulsões primordiais; e que por isso, também ele será 

afetado pelo espírito trágico, inclusive, ao ponto de produzir e desenvolver, a duras expensas e 

labor, as técnicas de constituição da arte trágica.  

É notório que essa indicada formação da pessoa humana projetada por Nietzsche deve 

erigir-se a partir e por intermédio da bela estética da arte trágica. E a fim de se dominar como 

Nietzsche compreende a maneira de se construir a formação do homem, é impreterível que se 

tenha à frente dos olhos as duas compreensões instrumentalizadas do filósofo sobre o 

socratismo, bem como o seu desafiador perspectivismo filosófico. Afinal, a educação trágica 

não visa formar o homem teórico, pois quer derribar os sistemas metafísicos e, 

concomitantemente, propor que cada homem encontre a sua singular perspectiva 

interpretativa acerca da existência.  

Todavia, ressalta-se que, segundo a ótica de Nietzsche, a formação humana que 

vigorou no mundo ocidental despreza o perspectivismo, afinal ela é produto direto do 

socratismo – entendido em sua primeira acepção nietzschiana, isto é, um engano que se 

esqueceu de sua condição de ilusão e que pretende obter uma verdade plena acerca de todas as 

coisas. Portanto, o típico homem ocidental é formado sempre a partir da exclusiva 

racionalidade proposta pelo socratismo. E esse gênero de formação humana manifesta-se, 

segundo Nietzsche, como sendo um grosseiro e detestável engano moral, dado que ludibria 

homem a crer que é possível, com a utilização exclusiva da razão, alcançar a “Verdade”; isso 

quer dizer que a formação ocidental não se faz um belo engano estético, o qual tornaria a vida 

suportável – tal qual se caracteriza a visão trágica da vida. Além de tudo, a formação de bases 

                                                 
130

 Proposta de formação humana a partir do espírito trágico e que se faz alternativa à tradicional paideia 

filosófica sugerida por Platão em seu diálogo A república, cujo objetivo era a educação do guardião da cidade 

ideal: o rei-filósofo.  



82 

socráticas, de acordo o prisma nietzschiano, não formata o homem para a afirmação da vida e, 

por conseguinte, ela não se faz útil ao viver humano, pelo menos, não na mesma direção do 

olhar trágico sobre a existência e sobre a vida.  

De acordo com o acima postulado, o processo formativo do homem ocidental 

moderno, pautado na exclusividade do paradigma da racionalidade, iniciou-se, segundo 

Nietzsche, com dois filósofos gregos antigos, ambos aproximadamente do século V a.C., a 

saber, Sócrates e Platão. Essa última afirmação nietzschiana fundamenta-se na argumentação 

histórica (e, sobretudo, especulativa) de que dentro da estrutura da cidade-estado grega (a 

pólis, em caracteres gregos: ) e a partir dos pensamentos desses filósofos, o espírito 

estético e livre do homem trágico grego passara, então, a ser visto como uma postura de 

confronto ao, por assim dizer, Estado clássico grego (aquele que era gerido pelos reis-magos e 

justificado por intermédio da mitologia). Haja vista, o trágico não priorizava a razão em 

detrimento das pulsões e a racionalidade se erigia como sendo o baluarte primordial da 

organização da cidade-estado da Grécia antiga, pelo menos em Atenas.  

Sendo assim, segundo o pensamento de Nietzsche, já na Grécia da antiguidade, há um 

evidente conflito: em um polo encontra-se o desenvolvimento cultural e estético do espírito do 

homem trágico; e no lado oposto eleva-se o Estado racionalizado e os demais mecanismos 

engendrados através da ação exclusivista da razão humana. Portanto, na lógica argumentativa 

nietzschiana, esse paradigma da racionalidade isolada fora proposto pelo socratismo e tornara-

se um modelo desastroso para a cultura grega, afinal por meio do isolamento racional, o 

homem da Grécia antiga perdeu o olhar estético para a existência, a mesma tornou-se 

consequentemente muito penosa e o belo espírito do homem trágico ficou desamparado e fora 

expulso do cenário das interpretações existenciais – ao menos, de modo formal e popular, pois 

as tragédias deixaram de ser encenadas para a instrução do homem grego. Entretanto, mesmo 

assim, sempre persistiram homens nobres (repletos de virtude, em grego aretê, nos caracteres 

gregos: ἀρετή) que preservaram em si próprios o espírito livre da tragédia.   

Contudo, somente a título de um corolário, é válido salientar que Sócrates não propõe 

Estado algum para o povo grego. E mais, o Estado ideal engendrado por Platão, em sua obra 

prima, o diálogo A república (~ 380 a.C.), era destinado primeiramente para a alma do 

homem e não diretamente para a práxis, ou seja, primeiro ele deveria ser internalizado pelo 

cidadão para, só depois, ser concretizado na vida prática. Ademais, ironicamente, em muito o 

Estado ideal de Platão coincide com a perspectiva da política aristocrática ou do mérito 

proposta pela filosofia nietzschiana como modo superior de cultura (a “grande política”).  

Regressando-se à segunda meditação nietzschiana acerca da arte trágica, a qual pode 



83 

ser encontrada, por exemplo, em Humano, demasiado humano, perceber-se-á que como a 

educação ocidental advém, de acordo com Nietzsche, dos equivocados ensinamentos do 

socratismo, existe um problema de grande proporção para o Ocidente moderno, pois a 

formação socrática não se situa no simples plano individual, mas busca abarcar 

concomitantemente o âmbito da cultura como um todo, a saber: um novo modo de vida que 

promove o abandono da afirmação do viver do homem, desdenhando o olhar e a sensibilidade 

da estética trágica, isso em prol da exclusividade de um modelo racional de relacionamento 

humano para com a existência.  

Em acréscimo, Nietzsche afirma que o socratismo, grosso modo, possui na 

modernidade a sua maior expressão através da moral cristã, pois atualmente esta é, sem sobra 

de dúvida, a maior inimiga do espírito estético trágico, a fim de conferir supremacia à 

racionalidade, a qual é entendida como efeito do Intelecto Divino que tudo criou
131

, inclusive, 

o homem. Portanto, para Nietzsche, a formação cultural que a modernidade ocidental, 

enquanto produto direto que socratismo confere ao homem e que o cristianismo 

hodiernamente se faz a maior representação, se dirige para o uso exclusivo da razão e para o 

abandono da sensibilidade trágica enquanto bela contemplação e ilusória instituição de 

significado à existência.  

Além do mais, a formação humana da modernidade ocidental, por possuir bases 

socráticas, não se apercebe da presença das diversas perspectivas hermenêuticas de 

contemplação da vida (direcionamento oposto ao assumido pelo perspectivismo nietzschiano). 

E por isso, a formação humana moderna, encerrada no paradigma da exclusividade racional, 

não compreende a utilidade basilar da estética trágica enquanto leitura sobre o existir, a qual 

torna o viver humano mais suave, haja vista, como já fora verificado, confere um sentido 

ilusório e belo ao absurdo da existência. Para tanto, a arte restaura no próprio homem, através 

da criatividade, pulsões primordiais que há muito se encontram em um estado de latência e 

quase de esquecimento. Afinal, a arte necessariamente lida com a criatividade humana, a qual 

não é um mero produto da racionalidade, mas se caracteriza, antes de tudo, como sendo a 

busca pela expressão de um sentimento (elemento “pré-racional”) através da fruição estética, 

a fim de despertar no espectador artístico sensações e sentimentos (novamente elementos 

“pré-racionais”) igualmente estéticos. Portanto, a criatividade coloca tanto o artista como o 

contemplador estético em contato com elementos “pré-racionais”, logo a arte trágica, imersa 

                                                 
131

 Cf. TOMÁS DE AQUINO. Suma teológica. 1980, Questão XLIV – De como procedem de Deus as criaturas 

e da causa primeira todos os seres, Artigos: I – IV, v. 1, p. 405 – 411. (Em conformidade com BÍBLIA, A. T. 

Gênesis. Português. Bíblia de Jerusalém. 2002, Capítulos: 1 – 2, Versículo: 4a, p. 33 – 35.)  



84 

nesse processo criativo, põe o homem em contato com consigo mesmo, ou melhor, ela o 

forma para estabelecer uma relação íntima com aquilo que há de mais elementar em si, a 

saber, os seus traços mais antigos e que foram há muito postergados, elementos que são 

anteriores e produtores da própria racionalidade, ou seja, o que há de mais primitivo no 

homem, os seus elementos “pré-racionais”, sobretudo, a sua vontade de sobrevivência 

(enquanto manifestação, nos seres vivos, da vontade de poder). E desse modo, o homem seria 

impelido pela formação do espírito trágico a sempre afirmar o seu viver.  

Nessa senda, assim escreve Friedrich Nietzsche em Humano, demasiado humano: 

 

A arte exerce secundariamente a função de conservar, e mesmo recolorir um 

pouco, representações apagadas, empalecidas; ao cumprir essa tarefa, terce 

um vínculo entre épocas diversas e faz os seus espíritos retornarem. Sem 

dúvida é apenas uma vida aparente que surge desse modo, como aquela 

sobre os túmulos, ou como o retorno de mortos queridos no sonho; mas ao 

menos por instantes o antigo sentimento é de novo animado, e o coração bate 

num ritmo que fora esquecido
132

. 

 

Dessa maneira, Nietzsche compreende que a formação do homem poderia se elevar a 

um patamar mais alto a partir e no interior do espírito estético da tragédia, pois assim ele 

incessantemente buscaria a afirmação do seu próprio viver. Tal enfoque sobre o valor do 

espírito estético do homem trágico, enquanto o elemento ilusoriamente belo que sana uma 

necessidade humana frente à vida, será destacado pela professora Rosa Maria Dias no 

seguinte fragmento de seu texto A educação e a incultura moderna: “A cultura, na 

perspectiva de Nietzsche, só pode nascer, crescer, desenvolver-se a partir da vida e das 

necessidades que a ela se impõem [referindo-se à afirmação do viver frente os desafios do 

mundo]”
133

. 

Disso decorre que em uma segunda perspectiva a respeito da estética, Nietzsche 

compreende que a arte (inclusive e, sobretudo, a arte trágica) não se caracteriza, como 

postulara anteriormente, como um vetor direto, sem intermediário, à constituição da 

existência (obviamente enquanto um sentido inventado e belo). Em outros termos, para o 

filósofo, a arte trágica não detém mais o estratagema da metafísica de artista, o qual conferia 

uma interpretação em forma de devaneio estético ao mundo e à vida.  

A fim de ilustrar esse novo posicionamento de Nietzsche – no qual o filósofo alemão 

compreenderá a arte trágica não mais como metafísica de artista, mas sim como um vínculo 

                                                 
132

 NIETZSCHE. Humano, demasiado humano. 2005, Capítulo IV: Da alma dos artistas e escritores, § 147: A 

arte conjurando os mortos, p. 108.  
133

 DIAS.  A educação e a incultura moderna. In. Revista educação. [s. d.], n.º 2 – Nietzsche pensa a educação. 

p. 17.  



85 

do ser humano, através da criatividade trágica, com estados primordiais da humanidade – 

poder-se-á recorrer ao seguinte fragmento de sua obra Humano, demasiado humano: 

“Também o poeta, o artista [referindo-se ao poeta trágico], atribui a seus estados e 

disposições causas que não são absolutamente as verdadeiras; nisso ele nos recorda uma 

humanidade antiga e pode nos ajudar a compreendê-la”
134

. 

É obvio que essa mudança de posicionamento do autor alemão denuncia o seu 

rompimento intelectual para com determinados referenciais reflexivos, a saber, o filósofo 

Arthur Schopenhauer e o compositor clássico Richard Wagner.  

Ademais, nesse instante de sua meditação filosófica, Nietzsche desconfia do valor dos 

valores metafísicos – atitude que não se apresenta como novidade no pensar nietzschiano –, 

por conseguinte, ele desconfia e descredencia a própria metafísica tradicional, haja vista não 

será possível atingir um “em si” por trás dos fenômenos aparentes
135

. E em oposição a tal 

conduta se deve sim buscar compreender aquilo que se apresenta e não se faz mera aparência 

de coisa alguma, ou seja, não há mais a diferenciação entre o ser do Uno-primordial e a 

aparência dele na existência estética de um mundo regido pelo princípio de individuação. 

Enfim, não existe mais qualquer distinção entre o que é “aparente” e o “real”.  

Nessa rota, Nietzsche vem afirmar a impossibilidade de que a ciência, a filosofia, a 

moral, a religião e menos ainda a arte possa descrever algo para além do mundo, por assim 

dizer, dos fenômenos, ou seja, é irrealizável a tentativa de qualquer descrição verdadeira 

acerca das “essências” do cosmo. Dessa maneira, assim escreve Nietzsche: 

 

[...] a partir delas [referindo-se às seguintes atividades humanas: ciência, 

filosofia, religião e arte] não se pode em absoluto entender melhor a essência 

das coisas, embora quase todos o creiam. O erro
136

 tornou o homem 

profundo, delicado e inventivo a ponto de fazer brotar as religiões e as artes. 

O puro conhecimento teria sido incapaz disso. Quem nos desvendasse a 

essência do mundo, nos causaria a todos a mais incômoda desilusão. Não é o 

mundo como coisa em si, mas o mundo como representação (como erro) que 

é tão rico em significado, tão profundo, maravilhoso, portador de felicidade 

e infelicidade. Essa conclusão leva a uma filosofia de negação lógica do 

mundo
137

: que, aliás, pode-se unir tão bem a uma afirmação prática do 

                                                 
134

 NIETZSCHE. Humano, demasiado humano. 2005, Capítulo I: Das coisas primeiras e últimas, § 13: Lógica 

do sonho, p. 24.  
135

 A discussão sobre a impossibilidade de conhecer a “coisa em si” já aparece, de um modo diversificado à 

interpretação nietzschiana, em Kant, que na sua “Estética transcendental”, trata das “formas puras da 

intuição”, isto é, “espaço” e “tempo” como limitadores daquilo que pode ser para o conhecido pela razão 

humana. (Cf. KANT. Crítica da razão pura. 2010.) Além, é claro, dos vários filósofos empiristas que 

antecederam o criticismo kantiano e que resvalaram na impossibilidade de um conhecimento metafísico do 

mundo, tais como, George Berkeley (Irlanda, 1685 – 1753.) e o seu empirismo radical.  
136

 Grifo do autor.  
137

 Grifo do autor.  



86 

mundo quanto ao seu oposto
138

. 

 

Aliás, com a meta de demonstrar essa postura nietzschiana acerca da metafísica, isso 

em Humano, demasiado humano, citar-se-á a seguinte página da obra, na qual Nietzsche 

questiona a metafísica tradicional e seus valores por intermédio da problemática do devir, ou 

seja, a temática do movimento, do vir a ser: 

 

Fenômeno e coisa em si
139

. – Os filósofos costumam se colocar diante da 

vida e da experiência – daquilo que chamam de mundo do fenômeno – como 

diante de uma pintura que foi desenrolada de uma vez por todas e que mostra 

invariavelmente o mesmo evento: esse evento, acreditam eles, deve ser 

interpretado de modo correto, para que se tire uma conclusão sobre o ser que 

produziu a pintura: isto é, sobre a coisa em si, que sempre costuma ser vista 

como a razão suficiente do mundo do fenômeno. Por outro lado, lógicos 

mais rigorosos, após terem claramente estabelecido o conceito do metafísico 

como o do incondicionado, e portanto também incondicionante, contestaram 

qualquer relação entre o incondicionado (o mundo metafísico) e o mundo 

por nós conhecido: de modo que no fenômeno precisamente a coisa em si 

não
140

 aparece, e toda conclusão sobre esta a partir daquele deve ser 

rejeitada. Mas de ambos os lado se omite a possibilidade de que essa pintura 

– aquilo que para nós, homens, se chama vida e experiência – gradualmente 

veio a ser
141

, está em pleno vir a ser, e por isso não deve ser considerada uma 

grandeza fixa, da qual se pudesse tirar ou retirar uma conclusão acerca do 

criador (a razão suficiente)
142

. 

 

Nesse sentido do vir a ser (do devir), entender a arte trágica como compreensão 

metafísica da existência se torna uma empreitada ilusória e equivocada, pois a vontade 

metafísica de conhecimento da existência é algo meramente humano, demasiadamente 

humano e não uma característica elementar do cosmo que se oferece à razão do homem; 

enfim a metafísica é mais uma criação do homem. Além disso, tal vontade de conhecimento 

sempre é conduzida por desejos vitais do próprio homem como, por exemplo, o instinto 

primitivo de autopreservação. Logo, nessa inovadora problemática estética aludida por 

Nietzsche, a arte trágica rompe as barreiras do belo e do sublime da metafísica de artista, pois 

ela não mais irá somente objetivar imputar um significado à existência. E em um grau ainda 

maior, poder-se-á afirmar que o olhar trágico jamais se pretendeu capaz de apreender a 

verdade última da existência, isso em uma espécie de metafísica filosófica tradicional. 

Portanto, nesse segundo momento de sua reflexão, Nietzsche postulará que nem como uma 

                                                 
138

 NIETZSCHE. Humano, demasiado humano. 2005, Capítulo I: Das coisas primeiras e últimas, § 30: Meus 

hábitos de raciocínio, p. 36.  
139

 Grifo do autor. 
140

 Grifo do autor.  
141

 Grifo do autor.  
142

 NIETZSCHE. Humano, demasiado humano. 2005, Capítulo I: Das coisas primeiras e últimas, § 16, p. 25.   



87 

metafísica tradicional, aspecto ao qual jamais se pretendeu, nem como metafísica de artista, a 

arte da tragédia deverá ser compreendida. 

Todavia, diante da renúncia da primordial panorâmica nietzschiana acerca da arte da 

tragédia grega, emerge uma inquietante inquirição: 

Como doravante Nietzsche compreenderá a arte trágica?  

Almejando atingir uma nova noção de arte trágica, a partir da obra Humano, 

demasiado humano, o pensador alemão percebe a produção artística como sendo um ímpeto 

brotar de forças vitais, as quais se expressam em toda a natureza, inclusive, no homem. O 

desabrochar dessas citadas potências vitais se efetiva através da busca desesperada pela 

autopreservação, inerente a toda e qualquer forma de vida. Ora, esse instinto de 

autopreservação no homem é anterior ao paradigma de sua racionalidade, bem como às suas 

construções metafísicas. Por isso, se o homem quiser compreender-se em seu estado, por 

assim dizer, mais primário, ele deverá buscar encontrar a sua primordial vontade de 

sobrevivência através do olhar trágico, vontade essa que há muito fora esquecida (pelo menos 

no que diz respeito aos discursos existenciais modernos) em prol da razão que tudo visa 

explicar. Enfim, o homem deve regressar ao espírito trágico, afinal “A arte torna suportável a 

visão da vida, colocando sobre ela o véu do pensamento impuro.” 
143

; trata-se aqui do véu da 

criatividade artística, o qual não se constitui como sendo um conhecimento de cunho 

científico ou metafísico – o pensamento puro – e que por isso mesmo, faz o homem 

retrosseguir aos seus estados primitivos (as vontades de poder e de sobrevivência). Esse 

retroceder do homem por meio do trágico até os seus estados mais arcaicos será manifesto por 

Nietzsche da seguinte maneira em Humano, demasiado humano: 

 

Recuando alguns degraus
144

. – Um grau certamente elevado de educação é 

atingido, quando o homem vai além de conceitos e temores supersticiosos e 

religiosos, deixando de acreditar em amáveis anjinhos e no pecado original, 

por exemplo, ou não mais se referindo à salvação das almas: neste grau de 

libertação ele deve ainda, com um supremo esforço de reflexão superar a 

metafísica. Então
145

 se faz necessário, porém, um movimento para trás
146

: 

em tais representações ele tem de compreender a justificação histórica e 

igualmente a psicológica, tem de reconhecer como se originou delas o maior 

avanço da humanidade, e como sem este movimento para trás nos 

privaríamos do melhor que a humanidade produziu até hoje
147

. 

 

 

                                                 
143

 Ibid. 2005, Capítulo IV: Da alma dos artistas e escritores, § 151: De que modo a métrica embeleza, p. 109.  
144

 Grifo do autor.  
145

 Grifo do autor.  
146

 Grifo do autor.  
147

 NIETZSCHE. Humano, demasiado humano. 2005, Capítulo I: Das coisas primeiras e últimas, § 20, p. 29.  



88 

Ora, as potências vitais que manifestam o instinto de autopreservação ou vontade se 

sobrevivência no ser humano engendram-se também (e, sobretudo) no que diz respeito à 

formação humana. Pois, através do artista trágico, ou seja, por uma intervenção da arte da 

tragédia grega sobre a sociedade tornava-se possível ao homem educar-se para afirmar o seu 

viver. Afinal, ela (a arte trágica) é uma ilusão estética vital que incita o homem a viver. Eis 

aqui, portanto, a perspectiva de utilidade da segunda noção de arte trágica em Nietzsche, a 

saber, a estética da tragédia grega se faz útil devido ao fato de que ela se sobreleva como 

sendo um tipo de bela formação, de paideia que constantemente impele o homem a ter 

familiaridade com suas pulsões mais primitivas (com especial ênfase a vontade de 

sobrevivência) e assim o instiga a sempre querer viver. Esse desejar viver do homem não se 

estrutura como um conhecimento metafísico-racional que almeja a verdade, mas sim como 

um experimentar sensível da própria vida em sua inteireza, isto é, com sua beneficies e 

mazelas. Tal enfoque de rejeição da arte para com a metafísica é destacado por Nietzsche da 

seguinte maneira: 

 

O senso da verdade no artista
148

 – No que toca ao conhecimento das 

verdades, o artista tem uma moralidade mais fraca do que o pensador; ele 

não quer absolutamente ser privado das brilhantes e significativas 

interpretações da vida, e se guarda contra métodos e resultados sóbrios e 

simples. [...] considera o prosseguimento de seu modo de criar mais 

importante que a devoção científica à verdade em qualquer forma, por mais 

simples que ela se manifeste
149

. 

 

Ainda nesse mesmo norte de compreender o valor da formação humana para a vida, ao 

comentar o que é educar para Nietzsche, Marc Jimenez afirma o seguinte: 

 

Porém, o que mais o irrita [referindo-se a Nietzsche] é o balanço desastroso 

dessa educação milenar [a formação socrática da tradição ocidental]: em 

lugar de aprender a vida, nós nos “gastamos” com a educação clássica. Em 

lugar de provocar nosso assombro diante do poder de trabalho e da força de 

vida dos gregos que os impeliram ao saber [...], com um golpe desferiram-

nos a ciência sem estimular nosso desejo
150

 de ascender ao conhecimento
151

. 

 

Esse procedimento, isto é, suscitar na pessoa humana não a perseguição metafísica 

pela verdade, mas o desejo de sempre buscar viver, isso por intermédio da arte trágica, 

                                                 
148

 Grifo do autor.  
149

 NIETZSCHE. Humano, demasiado humano. 2005, Capítulo IV: Da alma dos artistas e escritores, § 146: O 

senso da verdade no artista, p. 107 – 108.  
150

 Grifo nosso.  
151

 JIMENEZ. O que é estética? 1999, p. 243.  



89 

somente se torna possível pelo fato do artista trágico evocar sobre si mesmo certo estado 

arcaico da humanidade, a saber, o estado de constante criação em prol da autopreservação, da 

vontade de viver, ou seja, um estado estético e primário, o qual se faz anterior ao paradigma 

de exclusividade da racionalidade. Essa compreensão do trágico como sendo uma empresa 

estética cuja função pragmática de motivar a afirmação do viver no homem se ergue através 

de uma ação remissiva ao passado primitivo da humanidade será sublinhada por Nietzsche no 

seguinte fragmento de Humano, demasiado humano: 

 

Os poetas tornando a vida mais leve
152

. – Na medida em que também 

querem aliviar a vida dos homens, os poetas desviam o olhar do árduo 

presente ou, como uma luz que fazem irradiar do passado, proporcionam 

novas cores ao presente. Para poderem fazer isso, eles próprios devem ser, 

em alguns aspectos, seres voltados para trás: de modo que possamos usá-los 

como pontes para tempos e representações longínquas, para religiões e 

culturas agonizantes ou extintas. Na realidade, são sempre e necessariamente 

epígonos
153

. 
154

 

 

Desse modo, segundo Nietzsche, poder-se-ia afirmar que a arte trágica possibilita ao 

homem ocidental moderno se autocompreender a partir de suas origens mais primordiais. 

Nesse sentido, o apolíneo e o dionisíaco formariam então uma única e mesma realidade, pois, 

doravante, Dioniso abarca e engloba em si próprio os aspectos apolíneos, isso enquanto 

manifestação daqueles instintos ou pulsões primordiais do homem, os quais entabularam a 

racionalidade. De sorte que, para além da ciência – que somente disseca a vida sem, contudo, 

afirmá-la –, a arte (imbuída do espírito trágico) será entendida como uma dissimulação que 

educa o homem a ter contato direto com suas pulsões mais arcaicas e a partir delas, ele 

conseguirá sempre afirmar a vida em sua totalidade, inclusive com utilização da razão como 

ferramenta para a autopreservação. Nessa perspectiva do submergir do homem na própria vida 

e nas suas origens, faz sentido a afirmação provocativa, e até irônica, de Nietzsche em Da 

utilidade e do inconveniente da história para a vida: segunda consideração intempestiva 

(1874): “[...] tal como sou talvez ainda tenha o direito de dizer de mim: cogito, ergo sum 

(penso, logo existo), mas não: vivo, ergo cogito (vivo, logo penso)”
155

. 

Portanto, nessa renovada análise hermenêutica acerca da arte trágica e de sua utilidade 

para o ser humano e para o seu viver, Nietzsche deduz que a manifestação artística da tragédia 

                                                 
152

 Grifo do autor.  
153

 Grifo do autor.  
154

 NIETZSCHE. Humano, demasiado humano. 2005, Capítulo IV: Da alma dos artistas e escritores, § 148, p. 

108.  
155

 Id. Da utilidade e do inconveniente da história para a vida. 2008, Capítulo X, p. 120.   



90 

possui agora uma nova tarefa, que é justamente oportunizar uma paideia (apenas para 

lembrar: em grego se grafa e significa formação humana) capaz de arquitetar um 

desenvolvimento cultural humano a partir da afirmação da vida e das urgências que tal 

afirmação impõe
156

. Em outras palavras, a arte trágica detém uma espécie de função 

“pedagógica” bem definida, a saber: O trágico deve formar o humano em sua completude a 

partir das suas origens instintivas mais primordiais, de tal modo que ele possa sempre buscar 

afirmar o seu viver.  

A relação entre o homem e seus originais aspectos instintivos se torna possível pelo 

fato de que a manifestação da bela estética da tragédia grega possui uma ação criativa tão 

exemplar que se faz eco direto das primordiais vontades de sobrevivência e de poder. Em 

outros termos, a arte trágica serve como “pedagoga” que forma o homem para a afirmação do 

seu viver por manifestar uma criatividade única, a qual é intimamente ligada à primeira e 

principal pulsão da humanidade: a autopreservação. E obviamente essa citada vontade de 

sobrevivência humana se caracteriza como sendo anterior ao paradigma da razão soberana e 

isolada.  

Em suma, a arte trágica, enquanto práxis estética, conduz o homem pela mão para a 

vontade de sobrevivência, tal qual fazia o pedagogo (do grego paidagogonos e nos caracteres 

gregos grafa-se παιδαγωγός) com as crianças na Grécia antiga, isto é, o escravo de boa 

instrução que as levava, segurando-as pelas mãos, até a escola, na qual ela seria educada; 

contudo, já durante esse percurso até a instituição de ensino, o próprio pedagogo, de algum 

modo, iniciava a instrução do infante, sendo portanto uma espécie de preceptor da mesma. 

Segundo Nietzsche, com o homem ocidental deveria ocorrer algo semelhante: através da 

criatividade (faculdade instintiva e “pré-racional”), que coloca o homem em contato direto e 

íntimo com pulsões anteriores à razão, a arte trágica direciona o homem à sua entidade 

formativa, na qual ele será educado, a saber, a arte trágica escolta o homem até a vida mesma. 

Logo, a arte trágica – nessa segunda compreensão nietzschiana – será entendida (isto é, 

reinterpretada!) como sendo a “pedagoga” responsável pela formação do homem; e tal 

processo educativo será realizado pela criatividade da referida arte, a qual guia o homem 

àquilo que há de mais primitivo nele: a sua vontade de sobrevivência, que é manifestação da 

vontade de poder ser. Desse modo, o trágico põe o homem em contato com a própria vida e 

assim o seduz a afirmar sempre o seu viver. Eis, portanto, pela segunda vez, o aparecimento 

                                                 
156

 Ratifica-se que essa proposta formativa é distinta e até, em certa medida, contrária à educação aventada por 

Platão, isto é, a sua paideia filosófica, enquanto instrução racional para a constituição do guardião da cidade 

ideal. (Cf. PLATÃO. A república. 2000). 



91 

do eixo transversal que perpassa todas as três noções conceituais de arte trágica no 

pensamento de Nietzsche, ou seja, a discussão acerca de sua utilidade, tendo em vista a 

urgência da afirmação humana do viver.  

 

4.5 CONSIDERAÇÕES FINAIS ACERCA DA ARTE TRÁGICA COMO FORMADORA 

HUMANA 

 

De modo resumido, pode-se afirmar que o homem busca o conhecimento do cosmo 

devido às carências que lhes são impostas pela própria vida, ou seja, para poder continuar 

sobrevivendo no mundo; portanto, o homem não busca conhecer o universo pelo desejo de 

um conhecimento puro e ascético. Pois, através da criatividade da arte trágica, o homem é 

formado para estabelecer uma profunda relação com os seus instintos mais fundamentais e 

dessa maneira, ele é abarcado pela vontade de sobrevivência e assim, buscará constante e 

impreterivelmente afirmar o seu viver.  

O tradicional conhecimento puro ou metafísico, mesmo nessa nova ótica nietzschiana, 

ainda permanecerá sendo, por assim dizer, um verdadeiro adversário do artista trágico. Afinal, 

o conhecimento que visa a verdade absoluta sobre o mundo se contrapõe ao processo criativo, 

ilusório e formativo da fruição artística, haja vista a concepção metafísica, em seu 

distanciamento ascético das pulsões primitivas do homem, não labuta com (nem sequer toca 

em) qualquer âmbito da sensibilidade estética do homem, pois tudo se encontraria 

hermeticamente encerrado na racionalidade e nos seus pretensos modos de conhecimento 

transcendente. Logo, o conhecer puro determinantemente aparta-se da criatividade – 

entendida como sendo o estreito, profundo e fundamental vínculo entre o ser humano e o seu 

estado primordial de pulsões a favor da vida e de sua imanência.  

Dessa forma, Nietzsche engendra uma incisiva crítica à hodierna formação humana no 

Ocidente ao afirmar que a atual cultura ocidental encontra-se engessada nos moldes da 

história da metafísica, de tal forma que parece, ao homem ocidental moderno, não ser mais 

possível produzir qualquer gênero de conhecimento (aqui, obviamente entendido como 

interpretação) sem o legado dessa referida tradição do “conhecimento puro”.  

Ademais, a formação da tradição ocidental seria apenas um tipo de adestramento 

humano
157

, o qual não possibilitaria ao homem encontra-se com aquilo que lhe é mais íntimo 

                                                 
157

 Acerca da temática de uma formação que tem em vista o adestramento cultural do homem, Cf. 

SLOTERDIJK. Regras para o parque humano. 2000, p. 52 – 55. O qual denuncia um projeto de 

adestramento humano e a partir de então, de dominação de alguns homens sobre os seus semelhantes, isso se 



92 

e próprio, a saber: a vontade de sobrevivência e a afirmação do viver.  

No entanto, na panorâmica nietzschiana, a arte trágica virá justamente contradizer tal 

conduta da tradição do pensamento metafísico. Portanto, segundo Nietzsche: “Partindo da 

arte, pode-se passar mais facilmente para uma ciência filosófica realmente libertadora.” 
158

 

Assim, o filósofo demonstra que a produção estética sempre se caracteriza como sendo uma 

força criadora renovada, de maneira que esse constante processo de criação visa formar o 

homem no despertar de sua sensibilidade estética, a fim de lhe fazer ver a vida, a qual 

ininterruptamente se “auto-afirma”.  

Igualmente, a arte da tragédia entra em fusão com a própria cultura humana, pois o 

artista trágico aponta para a imanência da vida e da existência enquanto, concomitantemente, 

nega o caráter de verdade de uma pretensa realidade transcendente e metafísica de um mundo 

para além desse, no qual o homem experimenta e afirma o seu viver por intermédio da bela 

estética trágica.  

 

  

                                                                                                                                                         
referindo ao projeto de poder político e cultural por ele denominado de Humanismo. Ainda sobre a 

problemática do domínio de alguns homens sobre os demais – isso através da moral –, Cf. NIETZSCHE. 

Crepúsculo dos ídolos. 2006, Capítulo VII: Os “melhoradores” da humanidade, p. 49 – 53. Nesse capítulo, 

Nietzsche indica duas tendências diversas na moral, a saber, o “amansamento” e o “cultivo”, mas em ambos os 

casos a moral será uma construção humana para que haja o predomínio de alguns sobre outros. E mais, 

segundo o pensador alemão, para atingir seu objetivo de soberania, “os ‘melhoradores’ da humanidade” 

empregaram diversos meios, mas “[...] todos [Grifo do autor] os meios pelos quais, até hoje, quis-se tornar 

moral a humanidade foram fundamentalmente imorais [Grifo do autor]. –” (Ibid. 2006, Capítulo VII: Os 

“melhoradores” da humanidade, p. 53.)  
158

 NIETZSCHE. Humano, demasiado humano. 2005, Capítulo I: Das coisas primeiras e últimas, § 27: 

Substituto da religião, p. 35.  



93 

5 A ARTE TRÁGICA MODERNA ENQUANTO SACERDOTISA ASCETA 

 

“[...] paixões que horrorizam os frios e tolos moralistas, são apenas os meios que a natureza 

emprega para submeter os homens aos fins que se propõe”
159

 

(Marquês de Sade) 

 

 

5.1 CONSIDERAÇÕES INICIAIS ACERCA DA ARTE TRÁGICA MODERNA COMO 

SACERDOTISA ASCETA 

 

Em um terceiro momento de sua meditação acerca da arte trágica, sobretudo, na 

Genealogia da moral, Nietzsche compreenderá a arte da tragédia em uma perspectiva 

novamente diferenciada, a qual será obviamente distinta das duas primeiras compreensões até 

então aventadas, respectivamente: a) A tragédia enquanto metafísica de artista; e b) A arte 

trágica como formadora do homem. Em outros termos, na Genealogia da moral, 

diferentemente daquilo que se encontra registrado, por exemplo, em O nascimento da 

tragédia e em Humano, demasiado humano, para o esteta contemporâneo, a manifestação 

artística da tragédia prescindirá da incumbência de ser uma leitura hermenêutica do mundo 

enquanto fenômeno estético, tornado a vida mais suave para o homem, isso para que o homem 

afirme a vida; bem como a tragédia não mais será uma proposta educativa, ou melhor, 

formativa para que o ser humano através da criatividade, de tal modo que ele se reencontre 

com as suas pulsões primordiais e assim possa constantemente afirmar o seu viver.   

Ademais, por mais surpreendente que possa parecer, a citada manifestação estética do 

espírito trágico apresentar-se-á, nesse instante do pensar nietzschiano, assumindo um papel 

inovador e pernicioso, o qual – para uma observação rasa e desavisada – transmitirá a 

impressão de ser juízo contraditório diante daquilo que outrora fora por ele postulado, a saber: 

a arte trágica será, na Genealogia da moral, interpretada por Nietzsche como sendo uma 

espécie de sacerdotisa asceta
160

. 

De sorte que nessa nova perspectiva, a arte trágica – para total desgosto do pensador 

dionisíaco – será transmutada pela cultura ocidental moderna em inimiga do viver humano e, 

por conseguinte, de sua afirmação da vida, haja vista ela perdera a sua utilidade, seja como 

interpretação estética e ilusória do mundo, seja como formadora do homem para direcioná-lo 

                                                 
159

 SADE (França, 1740 – 1814). A filosofia na alcova. 1999, Dedicatória: Aos libertinos, p. 11.  
160

 Expressão cunhada nessa pesquisa com o intuito de sintetizar a crítica de Nietzsche à arte trágica moderna.  



94 

aos seus instintos originários; logo, a arte trágica moderna não consegue mais ser para o 

homem um mote para a afirmação do seu viver, torando-se, portanto, “inútil”.  

A fim de elucidar esse seu determinado entendimento acerca do evento estético trágico 

na modernidade do Ocidente, Nietzsche tomará como exemplo ilustrativo o compositor 

clássico alemão Richard Wagner, o qual será considerado não como uma ocorrência isolada, 

mas sim como um caso típico dos artistas contemporâneos. Artistas esses que, segundo o 

prisma nietzschiano, tornaram-se defensores da metafísica e assim traíram o espírito trágico 

da arte e da vida. Destarte, a arte deixa de ser contemplada como algo latente à vida e torna-se 

produto de uma abstração racional. Portanto, o elo entre a segunda e a terceira noções de arte 

trágica no pensamento de Nietzsche será justamente o modo de atuação do artista, pois ele – 

em sua conversão aos ideais ascéticos – corrompe a si (como artista e como homem), bem 

como a sua produção artística.  

A respeito da relação da arte para com a racionalidade paradigmática e excludente da 

tradição ocidental é significativo retroceder à obra Humano, demasiado humano e observar 

como Nietzsche trata tal temática: 

 

Quanto mais capazes de pensar se tornam o olho e o ouvido, tanto mais se 

aproximam da fronteira em que se tornam incessíveis: o prazer é transferido 

para o cérebro, os próprios órgãos dos sentidos se tornam embotados e 

débeis, o simbólico toma cada vez mais o lugar daquilo que é – e assim 

chegamos à barbárie por esse caminho, tão seguramente como por qualquer 

outro. No momento ainda se diz: o mundo é mais feio do que nunca, mas 

significa
161

 um mundo mais belo do que jamais foi. Mas quanto mais se 

dispersa e volatiza a fragrância do significado, tanto mais raros se tornam 

aqueles que ainda a percebem: os restantes se detêm enfim no que é feio e 

tentam fruí-lo diretamente, o que jamais conseguem
162

. 

 

Ainda no tom de uma meditação adjacente, é válido salientar que os espetáculos 

musicais engendrados por Wagner, a saber, as suas composições, sobretudo, as suas óperas 

possuem seu formato, por assim dizer, à moda das representações teatrais das tragédias da 

Grécia antiga (afinal, seja de Wagner ou não, parece que toda ópera, em seu formato estético e 

no seu conteúdo – os sentimentos “infernais” do homem como, por exemplo, a angústia, a 

dor, o temor, a finitude etc. –, possui suas raízes no drama trágico da Grécia antiga). Desse 

modo, apesar de criticar ferozmente os aspectos “socráticos” das óperas, enquanto “tragédias 

modernas”, Nietzsche declara o seguinte:  

                                                 
161

 Grifo do autor.  
162

 NIETZSCHE. Humano, demasiado humano. 2005, Capítulo IV: Da alma dos artistas e escritores, § 217: A 

dessensualização da grande arte, p. 134.  



95 

“[...] uma única pergunta. Está realmente morto o drama musical, morto para 

todos os tempos? Não será permitido realmente ao germânico por ao lado 

daquela obra artística do passado e desaparecida, nada mais que a ‘grande 

ópera’, de maneira parecida como junto com Hércules
163

, costuma aparecer o 

primata?”
164

 

 

É precisamente nesse sentido que Nietzsche postula que os artistas contemporâneos, 

representados sob o ícone de Wagner, ao produzirem obras que vangloriam os ideais ascéticos 

(uma dialética racional-metafísica que se afasta do trágico), efetuaram uma traição para com o 

espírito da tragédia grega. 

É nessa trajetória que assim refletirá o filósofo alemão aqui estudado: 

 

O que significam os ideais ascéticos? – [...], o que significa, por exemplo, 

um artista como Richard Wagner render homenagem à castidade em sua 

velhice? É verdade que num certo sentido ele sempre o fez; mas apenas bem 

no final em um sentido ascético
165

. O que significa esta mudança de “senso”, 

esta radical reviravolta do senso? – pois isto é o que foi: Wagner virou o seu 

oposto. O que significa um artista virar o seu oposto?
166

... 

 

Ora, esse apartar do pensamento de Nietzsche da arte trágica de Wagner, antigo 

referencial nietzschiano de artista trágico, representa uma eventualidade bem mais ampla do 

que imprudentemente se poderia concluir de um modo apressado. Afinal, sem os devidos 

cuidados hermenêuticos, poder-se-ia inferir, ao que parece erroneamente, que o filósofo do 

espírito trágico estaria demonstrando, nas entranhas de seu pensamento, o reflexo do 

surgimento de uma inimizade em sua vida pessoal, haja vista o rompimento dos laços 

amigáveis entre Nietzsche e Wagner é um fato de domínio público. Apesar de que em seus 

escritos posteriores à desavença – que parece ter sido motivada por desacertos intelectuais e 

não por problemas de ordem pessoal –, em poucas e espaçadas oportunidades, Nietzsche 

parece ainda demonstrar certa afeição e até respeito pelo antigo amigo
167

. Contudo, no tocante 

à terceira noção nietzschiana sobre a arte trágica, parece não se elevar uma mera manifestação 

de um aspecto biográfico, simulado através de uma inflexão na meditação filosófica. Afinal, o 

que realmente parece ocorrer é uma férrea crítica de Nietzsche para o modo como o homem 

da modernidade, principalmente o artista, trata a arte trágica, a qual (no Ocidente dos tempos 

                                                 
163

 Forma latina para o nome Héracles. Talvez o maior Herói da mitologia grega, o qual era filho do mais 

poderoso dos deuses do Olimpo (Zeus – o deus do trovão) e da mortal Alcmena. Hércules é mui conhecido, 

sobretudo, pela sua descomunal força e pelos dozes fantásticos trabalhos por ele realizados. Sendo, portanto, 

um protótipo mítico de homem superior.  
164

 NIETZSCHE. A filosofia na época trágica dos gregos. 2008, Apêndice: Sócrates e a tragédia, p. 139. 
165

 Grifo nosso.  
166

 NIETZSCHE. Genealogia da moral. 1998, Dissertação III: O que significam os ideais ascéticos?, § 2, p. 88.  
167

 Cf., por exemplo, Id. Ecce homo. 2009, Capítulo II: Por que sou tão inteligente, § 6, p. 46 – 47.  



96 

modernos) fora corrompida pelos seus portentosos mecenas: a religião e a política; bem como 

desvirtuada – em um sentido contrário à aretê grega – pelos seus fundamentadores 

intelectuais: os filósofos. E nessa marcha, a arte trágica fora desprovida de sua inerente 

utilidade para o homem, pois deixou de ser uma bela sedução para a afirmação da vida.  

Apenas a título de ilustração acerca dos equívocos contidos nessa comum tendência de 

interpretar as inflexões no pensamento de Nietzsche através de sua biografia, como, por 

exemplo, afirmar que o seu desentendimento com Wagner modificou a sua forma de pensar 

filosoficamente, poder-se-ia citar Eugen Fink, que, a esse respeito, assim escreve: 

 

Numa imagem carregada de simbolismo, fala Nietzsche do “labirinto”: o ser 

humano é, para ele, um labirinto do qual ainda ninguém achou a saída e no 

qual todos os heróis pereceram. O próprio Nietzsche é o homem labiríntico 

por excelência. Não lhe podemos arrancar o segredo da sua existência; ele 

pôs-se a salvo através de muitos dédalos, muitas máscaras e figuras. Mas 

devemos preocupar-nos? As interpretações da obra de Nietzsche pecam em 

geral pelo fato de se tentar o acesso a ela através do homem, de a biografia 

ser utilizada como chave. Com efeito, a vida de Nietzsche é ainda mais 

secreta do que a sua obra. 
168

  

 

Retomando-se a vereda da interpretação nietzschiana acerca da arte trágica em sua 

Genealogia da moral, é possível postular que, segundo a argumentação de Nietzsche, a 

referida arte trágica passará a ser entendida como uma expressão estética que, na 

modernidade, fora instrumentalizada tanto pela política como pela religião. E sendo assim, ela 

se converteu em uma mera ferramenta de veiculação de ideias religiosas e metafísicas, isto é, 

a arte trágica será utilizada como uma espécie de porta voz, de arauto dos ideais ascéticos.  

E enquanto tal, ou seja, como mensageira dos ideais ascéticos, a estética trágica 

moderna será deteriorada e se transmutará em uma verdadeira sacerdotisa asceta, a qual ao 

prestar o seu culto aos valores transcendentes, se faz totalmente inútil ao homem e ao seu 

viver, haja vista todo e qualquer ideal ascético direciona-se para a negação da vida e não para 

a afirmação do viver do homem em sua imanência. Em outros termos, através do ideal 

ascético, a vida é utilizada para negar o próprio viver sensível e imanente do homem, isso em 

vista de uma realidade transcendente ou metafísica, a qual não se possui demonstração 

(prova) alguma de sua existência. Enfim, soergue-se aqui uma decisória contradição: o 

homem envolto pelos ideais ascéticos utiliza sua própria vida para negar o seu viver, isso em 

prol de outra forma de vida, a qual ele não sabe se realmente existe.  

Portanto, para Nietzsche, a arte trágica detém o préstimo de seduzir o homem à 

                                                 
168

 FINK. A filosofia de Nietzsche. 1983, p. 11.  



97 

afirmação do seu viver, logo uma arte “metafísica” (não a metafísica de artista, mas sim aos 

moldes da metafísica tradicional), isto é, uma arte que serve para dar eco aos ideais 

metafísicos seria inaproveitável à humanidade.  

Com a intenção de demonstrar o proveito da arte quando se faz independente dos 

estorvos metafísicos, assim regista Nietzsche, isso ainda em Humano, demasiado humano: 

 

O que resta da arte
169

. – É verdade que existindo certos pressupostos 

metafísicos, a arte tem valor muito maior; por exemplo, quando vigora a 

crença de que o caráter é imutável e de que a essência do mundo se exprime 

continuamente em todos os caracteres e ações: a obra do artista se torna 

então a imagem do que subsiste eternamente
170

, enquanto em nossa 

concepção o artista pode conferir validade à sua imagem somente por um 

período, porque o ser humano, como um todo, mudou e é mutável, e 

tampouco o indivíduo é algo fixo e constante. – O mesmo sucede com outra 

pressuposição metafísica: supondo que o nosso mundo visível fosse apenas 

aparência, como pensam os metafísicos, a arte estaria situada bem próxima 

do mundo real: pois entre o mundo das aparências e o mundo de sonho do 

artista haveria muita semelhança; e a diferença que restasse colocaria até 

mesmo a importância da arte acima daquela da natureza, porque a arte 

representaria o uniforme, os tipos e modelos da natureza. – Mas esses 

pressupostos são errados: que lugar tem a arte, após esse conhecimento? 

Antes de tudo, durante milênios ela nos ensinou a olhar a vida, em todas as 

formas, com interesse e prazer, e a levar nosso sentimento ao ponto de enfim 

exclamarmos: “Seja como for, é boa a vida
171

”. [...] poderíamos renunciar à 

arte, mas não perderíamos a capacidade que com ela aprendemos: [...] depois 

que a arte desaparecesse a intensidade e multiplicidade da alegria de vida 

que ela semeou continuaria a exigir satisfação
172

. 

 

Assim sendo, a fim de estabelecer uma compreensão mais apurada sobre a terceira 

noção conceitual de Nietzsche acerca da arte trágica e sobre a sua inerente crítica dirigida 

àquilo que a modernidade fez com a estética da mesma, far-se-á ordinário erigir uma leitura 

exegética e concomitantemente hermenêutica da Genealogia da moral, sobretudo, da porção 

da mesma que trata do espírito artístico no Ocidente moderno.  

Nesse sentido, a partir desse instante, na presente investigação, passa-se à análise da 

terceira dissertação da Genealogia da moral
173

, na qual tais problemáticas acerca da definição 

                                                 
169

 Grifo do autor.  
170

 Grifo do autor.  
171

 Grifo nosso.  
172

 NIETZSCHE. Humano, demasiado humano. 2005, Capítulo IV: Da alma dos artistas e escritores, § 222, p. 

140.  
173

 Nesse momento, a produção especulativa em curso sofrerá uma sutil inflexão em seu método de investigação, 

pois ao invés de fazer uma exposição mais geral de algumas temáticas relevantes às noções conceituais de arte 

trágica no pensamento de Nietzsche, será entabulada uma análise textual, por assim dizer, quase que estrutural 

de uma fração da obra nietzschiana. Tal mudança metodológica tem em vista uma melhor exposição 

demonstrativa da terceira (e mais polêmica) noção conceitual de arte trágica em Nietzsche, afinal essa citada 

noção será, em grande medida, oposta às duas primeiras já apresentadas.  



98 

e da tarefa da arte trágica na modernidade, bem como a sua consequente perda de utilidade 

para o homem serão enfocadas pelo autor contemporâneo. 

 

5.2 O VALOR HISTÓRICO CONFERIDO AOS IDEAIS ASCÉTICOS 

 

Como fora aludido no item precedente, em uma obra mais tardia denominada 

Genealogia da moral: uma polêmica – mais precisamente, na dissertação terceira, a qual se 

intitula “O que significam os ideais ascéticos?” –, o filósofo contemporâneo inquire-se acerca 

do real significado dos ideais ascéticos para o desenvolvimento da história cultural do 

Ocidente. A fim de dar cabo de tal indústria, o autor tomará como referência algumas 

tipificações humanas, isso tendo em vista a relação de cada um desses tipos humanos para 

com os próprios ideais ascéticos. Sobre esses tipos humanos – que, em verdade, são seis –, 

assim manifesta-se Nietzsche: 

 

O que significam os ideais ascéticos? – Para os artistas nada, ou coisas 

demais; para os filósofos e eruditos, algo como instinto e faro para as 

condições propícias a uma elevada espiritualidade; para as mulheres [parece 

que Nietzsche se refere aqui a uma caricatura do tipo feminino e não às 

mulheres em si], no melhor dos casos um encanto mais
174

 de sedução, um 

quê de morbidezza [delicadeza em italiano, não morbidez como poder-se-ia 

equivocadamente inferi por meio de um falso cognato] na carne bonita, a 

angelicidade de um belo e gordo animal; para os fisiologicamente 

deformados e desgraçados (a maioria
175

 dos mortais) uma tentativa de ver-se 

como “bons demais” para este mundo, uma forma abençoada de 

libertinagem, sua grande arma no combate à longa dor e ao tédio; para os 

sacerdotes, a característica fé sacerdotal, seu melhor instrumento de poder, e 

“suprema” licença de poder; para os santos, enfim, um pretexto para a 

hibernação, sua novíssima gloriæ cupido [em latim: novíssima cupidez de 

glória], seu descanso no nada (“Deus”), sua forma de demência
176

. 

 

Todavia, de chofre, far-se-á ordinário ressaltar que a mencionada dissertação 

nietzschiana, ou seja, a “Terceira dissertação” da Genealogia da Moral inicia-se com uma 

epígrafe, a qual – em verdade – é uma citação de uma obra anterior produzida pelo próprio 

Nietzsche, considerada pelo autor (e pela maioria esmagadora de seus comentadores) como 

sendo a sua magnum opus (expressão latina que significa obra-prima), a qual é intitulada 

como Assim falou Zaratustra: um livro para todos e para ninguém (1883 – 1885). A citação 

em foco denotará dois aspectos importantes para a compreensão dos argumentos seguintes do 

                                                 
174

 Grifo do autor.  
175

 Grifo do autor.  
176

 NIETZSCHE. Genealogia da moral. 1998, Dissertação III: O que significam os ideais ascéticos? § 1, p. 87.  



99 

filósofo alemão, a saber: 

 

a)  Em primeiro lugar, a citação manifesta o clima da própria dissertação (e, de algum 

modo, de todo o livro), o qual será um ambiente de guerra de Nietzsche contra 

todo e qualquer ideal ascético.  

 

b) Em uma segunda perspectiva, mostrará uma das metas específicas do pensador 

com essa referida luta contra os ideais ascéticos, a saber, fazer emergir a crítica à 

desfiguração que a modernidade imputou ao homem contemporâneo, sobretudo, 

através da descaracterização da arte trágica. Para tanto, Nietzsche argumentará a 

partir de uma retomada da interpretação existencial da estética do espírito trágico, 

a qual é inerente à arcaica “aristocracia guerreira”
177

. 

 

Nesses dois intentos, Nietzsche, por assim dizer, “autocita-se”: “Descuidados, 

zombeteiros, violentos – assim nos quer a sabedoria: ela é uma mulher, ela ama somente um 

guerreiro.”
178

 

Nesse sentido, ou seja, em um clima de conflito para com a modernidade cultural e a 

fim de principiar o seu combate contra os ideais ascéticos, Nietzsche serve-se dos seis tipos 

humanos acima expostos, os quais, por seu turno, foram forjados na história cultural do 

Ocidente e se relacionam de distintas maneiras com os próprios ideais ascéticos.  

Somente a fim de rememorar os tipos humanos pensados por Nietzsche, segue-se o 

seguinte encadeamento:  

a) Os artistas; b) Os filósofos e eruditos; c) As mulheres; d) Os deformados e 

desgraçados; e) Os sacerdotes; e f) Os santos.  

Ora, para cada um desses tipos humanos, haverá uma relação histórica particular para 

com os ideais ascéticos, isto é, Nietzsche irá relatar os sentidos históricos que foram 

conferidos pela humanidade ocidental aos ideais ascéticos, isto segundo os seis tipos acima 

aludidos. Porém, no caso específico dos artistas – que aqui é o que interessa –, os referidos 

ideais ascéticos significam precisamente nada ou coisas demais.  

Apenas a título de uma branda provocação, também será válido destacar que, segundo 

                                                 
177

 Acerca da noção de “aristocracia guerreira” que Nietzsche reflete na Genealogia da moral, Cf. Ibid. 1998, 

Prólogo, Dissertação I: “Bom e mau”, “bom e ruim”, e Dissertação II: “Culpa”, “má consciência” e coisas 

afins, p. 7 – 85. Para além da obra mencionada, é válido também observar o que o filósofo diz acerca do 

aristocrático em Id. Além do bem e do mal. 2012, Parte IX, Que é o aristocrático?, p. 187 – 215.  
178

 Id. Genealogia da moral. 1998, Dissertação III: O que significam os ideais ascéticos? § 1, p. 87. (Citando: 

Id. Assim falou Zaratustra. 2011, Parte I, Do ler e escrever, p. 41.)  



100 

Nietzsche, para os filósofos, os ideais ascéticos representam o indício de situações favoráveis 

para uma elevação espiritual.  

Enfim, os ideais ascéticos ganharam importância na história da humanidade por 

corresponderem aos interesses de vários grupos humanos, os quais formam “o rebanho” que 

dirige a moral vigente no Ocidente. 

 

5.3 A DESCARACTERIZAÇÃO MODERNA DA ARTE TRÁGICA 

 

Nessa panorâmica em que os ideais ascéticos podem significar nada ou coisas demais 

para os artistas, a arte trágica possivelmente possuirá um valor ambivalente, a saber:  

 

a) Ou o artista da estética trágica entende que os ideais ascéticos não significam nada 

e assim o espírito trágico deixará de ser útil à humanidade. Pois, arte – que serve 

ao nada ao invés da vida – não iria pôr o homem em estreita e profunda relação 

com a existência, conferindo-lhe um significado ilusório, nem o educaria para as 

suas pulsões. Afinal, a arte trágica não representaria ilusoriamente a existência, 

mas ela iria apenas exprimir os ideais ascéticos, os quais, por sua vez, são o 

absoluto nada.  

 

b) Ou então, o artista da bela obra da tragédia iria permitir a instrumentalização de 

sua própria fruição artística por certos poderes institucionais mantenedores dos 

ideais ascéticos. E assim, o artista trágico iria compreender que os ideais ascéticos 

significam coisas demais, isto é, que os referidos ideais se constituem como sendo 

expressão de uma realidade transcendente que confere o sentido verdadeiro e 

último ao mundo fenomenológico (sempre a partir daquilo que fosse do interesse 

dos poderes institucionais que regeriam a própria arte). Como a existência, no 

universo reflexivo nietzschiano, é tida como sendo absurda e sem um significado 

último, tal designação metafísica dos ideais ascéticos para o existir, presente na 

arte trágica da modernidade ocidental, constitui-se de tantas coisas para além da 

“aparência” absurda, que nada significaria; e mais, sendo muitas coisas que não 

significam coisa alguma, além de inútil, a arte trágica moderna seria um evidente 

engano moral.  

 

 



101 

Ora, nessa última alternativa, ou seja, quando para o artista trágico os ideais ascéticos 

significam coisas demais (tangente esta que é examinada com maior esmero por Nietzsche em 

sua Genealogia da moral) desvela-se a carência do homem moderno, o qual fora formado 

pelo paradigma de exclusividade da razão (o socratismo), de sempre procurar atribuir um 

sentido racional a todas as coisas, isto é, à existência, bem como ao próprio espírito trágico.  

Aliás, tornar-se-á evidente o postular nietzschiano da ideia de que frente à 

problemática da utilidade da estética trágica para o homem (isto é, a insistência em persuadi-

lo a afirmar o seu viver) – a qual, como fora anteriormente verificado, se faz algo inerente à 

mesma –, para sublevar os ideais metafísicos, a cultura ocidental moderna empreendeu uma 

poderosa indústria a fim de subjugar o espírito trágico. A propósito, segundo Nietzsche, a 

solução para a reconstrução da estética trágica na modernidade jamais será oferecida ao 

homem por intermédio das manifestações artísticas que traíram o próprio espírito da tragédia, 

isto é, por fruições artísticas que interpretam os ideais ascéticos como sendo “coisas demais”. 

Mas, ao contrário, deve-se sim estabelecer uma severa crítica à própria arte considerada como 

trágica e desenvolvida na conjuntura ocidental moderna, afinal a mesma não consegue 

ultrapassar as fronteiriças do modelo de racionalidade que busca uma pretensa verdade 

absoluta para a existência.  

Essa referida crítica nietzschiana ao tipo de arte vigente no Ocidente moderno, a saber, 

a arte trágica convertida em propagadora dos ideais ascéticos, será evidentemente efetivada 

através não só da destruição desse modelo artístico, mas principalmente na proposta de 

construção de um tipo, ao mesmo tempo, novo e velho de arte trágica.  

Afinal, a arte trágica aventada por Nietzsche se faz nova pelo fato de que a geração 

dos tempos modernos, comtemplado restritivamente a arte trágica da modernidade, nunca 

experimentou o vigor dionisíaco constituinte da tragédia grega, ou seja, a pulsão dionisíaca do 

espírito trágico é algo inédito na modernidade; porém, ao mesmo tempo, a proposta 

nietzschiana alude para um velho tipo de arte (de trágico e de homem), isso pelo fato da 

mesma remeter a uma experiência estética muito antiga no Ocidente, mas que a muito fora 

desprezada e até obliterada pela humanidade, sobretudo, nos tempos modernos.  

Dito isto, a partir da Genealogia da moral, poder-se-á afirmar que a insinuação 

nietzschiana de uma terceira interpretação acerca da arte trágica possui, simultaneamente, um 

aspecto negativo e outro positivo. Afinal, através desconstrução e aniquilamento da citada 

interpretação enviesada que a modernidade construiu acerca do trágico – aspecto negativo da 

proposta nietzschiana –, bem como pela construção de uma nova e concomitantemente antiga 

perspectiva estética trágica – aspecto positivo da filosofia de Nietzsche –, será resgatado e 



102 

poderá perpetuar, na fruição estética, o espírito trágico da Grécia antiga. Tal espírito da beleza 

trágica, como já verificado, possui a função de formar o homem para os seus instintos 

primordiais, conferindo-lhe a possibilidade de construção de um sentido enganadoramente 

belo para a existência, tornando-a mais suave e assim, possibilitando que esse mesmo homem 

possa afirmar o seu viver.  

Assim sendo, não só se deixará de se inverter o significado estético da tragédia, mas, 

sobretudo, serão criadas novas, enganadoras e belas interpretações para o mundo. 

Interpretações essas que serão constituídas a partir da vontade de sobrevivência no homem, 

isto é, a partir justamente da afirmação da vida que é empreendida pelo homem em todos os 

seus aspectos.  

Enfim, para Nietzsche, a arte trágica da modernidade, a qual em muito se distingue do 

espírito trágico antigo, denota uma incompetência determinante em consolidar a crítica ao 

paradigma de exclusividade da razão e à perseguição metafísica pela verdade absoluta. E tal 

realidade soergue-se pelo fato da mesma, ou seja, da arte imersa nos moldes modernos ser 

dotada de uma notória fraqueza, a qual se expressa em sua parca autonomia tanto econômica 

como intelectual. Dito de outro modo, sendo débil enquanto produção independente, a arte 

trágica moderna submete-se a certos poderes e instituições que existem na modernidade 

ocidental, dentre os quais se podem destacar, no aspecto financeiro, dois deles, a saber: a) O 

poder religioso; e b) O poder político.  

Esses mencionados poderes (a religião e a política) se constituem, nos tempos 

modernos do Ocidente, em verdadeiros mecenas, os quais financiam a arte, mas que em 

retribuição a esse custeio, exigem uma quantia, por assim dizer, muito maior. Afinal, os 

mecenas da arte trágica na modernidade, para bancarem a produção artística, reivindicam da 

mesma justamente a sua descaracterização enquanto estética do espírito trágico. Em outras 

palavras, a religião e a política amoldam-se em arrimo econômico à produção artística, mas 

em contrapartida, reclamam o direito de transmutar a arte trágica em mero veículo de 

divulgação (ou – em um livre anacronismo – nos termos do marketing utilizados no século 

XXI, em ações de merchandising) dos ideais ascéticos que tanto lhes servem e que por isso 

mesmo, recebem tanto apreço. Em suma, a produção artística da tragédia moderna tornou-se o 

seu oposto, pois pela dependência econômica, ela forçou-se a metamorfosear-se em um 

retrato dos seus mecenas, os quais são patronos, por excelência, dos ideais ascéticos.  

Eis aqui, portanto, uma significativa e inédita compreensão da reflexão filosófica no 

âmbito da estética, isso no que diz respeito ao papel da arte na cultura ocidental, pois já no 

século XIX, grosso modo, Nietzsche oferece indícios de que a arte pode possuir – em mais 



103 

um anacronismo de terminológico – um caráter “ideológico”; entendimento este que 

aparecerá mais claramente somente no século seguinte ao filósofo em questão, com o Instituto 

para Pesquisa Social da Universidade de Frankfurt (a célebre “Escola de Frankfurt”, fundada 

apenas em 1923).  

Regressando à reflexão nietzschiana sobre os ideais ascéticos, pode-se observar que os 

mesmos, a despeito da crítica de Nietzsche, no âmago da história cultural do Ocidente, muito 

significaram para a própria humanidade – não no sentido de utilidade, mas sim de significação 

racional enormemente considerada; além disso, segundo o autor alemão, tal significação dos 

ideais ascéticos é um fato irrefutável. Porém, far-se-á impreterível compreender o porquê de 

tal importância ter se efetivado tão significativamente.  

Segundo a perspectiva nietzschiana, essa relevante evidência dos ideais ascéticos na 

história cultural da humanidade deve-se à manifestação de um aspecto fundamental da 

vontade humana, a saber, a carência de possuir uma fundamentação que confira sentido às 

coisas, um objetivo para a existência etc. Nos termos próprios da tradição filosófica, o homem 

tem horror ao vácuo. Haja vista, ele (o homem) carece constantemente de um significado, 

tomado como verdadeiro, para a existência, de modo que ele consiga estabelecer uma meta 

para as suas reflexões. Em vocábulos distintos, os ideais ascéticos adquiriram tamanha 

importância pela necessidade do homem de sempre querer algo, de sempre desejar um sentido 

primeiro e/ou último para a sua vida, isso de tal maneira que é preferível ao homem almejar o 

próprio nada, a nada desejar (Negação ao absurdo da existência! O qual permite a 

manifestação da criatividade do homem, isso ao inventar sentidos para o existir.). É 

justamente nesse rumo que o autor da Genealogia da moral escreve: “[...] no fato do ideal 

ascético ter significado tanto para o homem se expressa o dado fundamental da vontade 

humana, o seu horror vacui [horror ao vácuo]
179

: ele precisa de um objetivo
180

 – e preferirá 

ainda querer o nada a nada querer”
181

. 

Nesse instante, deve-se retomar o início da argumentação de Nietzsche na Genealogia 

da moral, no que diz respeito aos ideais ascéticos, isso com o intuito de analisar mais 

detidamente o significado dos referidos ideais para a perspectiva do artista trágico moderno.  

Ora, o filósofo toma como exemplo ilustrativo desse mencionado posicionamento a 

obra do já citado compositor clássico Richard Wagner. E por meio dessa alusão, Nietzsche 

vem afirmar a existência de uma espécie de transmutação na referida obra artística, a qual 

                                                 
179

 A tradução no interior dos colchetes fora oferecida pelo próprio autor.  
180

 Grifo do autor. 
181

 NIETZSCHE. Genealogia da moral. 1998, Dissertação III: O que significam os ideais ascéticos? §1, p. 87 – 

88.  

http://pt.wikipedia.org/wiki/Instituto_para_Pesquisa_Social
http://pt.wikipedia.org/wiki/Instituto_para_Pesquisa_Social
http://pt.wikipedia.org/wiki/Universidade_de_Francoforte


104 

manifestará certo enobrecimento dos ideais ascéticos, sobretudo, na fase final da produção 

musical wagneriana.  

A propósito, essa transmutação na obra de Wagner será uma espécie de eclosão, 

dentro da perspectiva estética enfocada na Genealogia da moral, a qual é denominada nessa 

pesquisa como sendo a terceira noção conceitual nietzschiana acerca da arte trágica, a saber, a 

arte trágica da modernidade será entendida, nesse momento (a partir de um olhar crítico 

direcionado à produção wagneriana) como uma estética corrompida pelo paradigma de 

exclusividade da razão (produto histórico do socratismo) e que por isso, ela sempre tenciona 

edificar e instaurar definitivamente os ideais ascéticos. E mais, esse tipo enfraquecido de arte 

trágica, peculiar e privativo da modernidade, não se faz mais útil à humanidade, pois não 

cumpre o seu papel de tornar a vida sempre desejável ao homem.  

Esse modelo de arte trágica engendrado pela modernidade é o oposto e até o arqui-

inimigo do antigo espírito trágico da Grécia clássica. Portanto, o mesmo se faz o adversário ao 

qual Nietzsche tão vorazmente tenciona combater. Dito em outros termos, a mudança de 

senso na obra wagneriana (apenas enquanto exemplo ilustrativo de toda a arte trágica da 

modernidade) transformou o artista em seu contrário, pois se inserindo definitivamente no 

bojo dos ideais ascéticos, Wagner postulará uma inexistente contradição entre a castidade e a 

sensualidade; isso de tal modo como se a vida não fosse um todo (a simultaneamente 

pudicícia e lascívia). E mais, segundo Nietzsche, essa oposição entre aquilo que é casto e 

aquilo que é sensual jamais se justificaria, pois em todo caso de amor, elas sempre se 

complementam. Todavia, com o seu envelhecer enquanto artista, Wagner passa a homenagear 

a castidade em detrimento da sensualidade em um sentido notoriamente ascético. A esse 

respeito, assim se expressa Nietzsche na Genealogia da moral: 

 

Aqui, [...] de imediato nos vem à lembrança o melhor, mais forte, mais 

alegre, mais valente
182

 período que houve talvez na vida de Wagner: quando 

a ideia do casamento de Lutero [refere-se, nessa ocasião, à peça As Bodas de 

Lutero, uma ópera “profana”, isto é, não é uma peça sacra, a qual fora 

inicialmente composta em 1932, porém sendo logo abandonada, isso tudo 

ocorrendo no primeiro período da carreira de Wagner (1832 – 1840)] o 

absorvia profundamente. Quem sabe a que acaso se deve que hoje tenhamos 

os Mestres cantores [referindo-se a uma outra ópera “profana” de Wagner, 

chamada Os mestres cantores de Nuremberg, porém essa última fora 

composta na terceira e última fase de sua carreira como compositor (entre 

1862 e 1882)], em vez dessa música nupcial? E quanto desta ainda ressoa 

naquela? Mas, não há dúvida, também este “Casamento de Lutero” seria um 

elogio da castidade. Todavia também um elogio da sensualidade – e assim 

me parecia em ordem, assim seria “wagneriano”. Pois entre castidade e 

                                                 
182

 Grifo do autor.  



105 

sensualidade não há oposição necessária; todo bom casamento, todo 

verdadeiro caso amoroso está além desta oposição
183

. 

 

Portanto, o que Wagner fizera, segundo Nietzsche, foi uma radical reviravolta de 

sentido em sua obra artística. E por isso, ele tornou-se o seu oposto. Afinal, enquanto esteta 

que preconiza a afirmação do viver humano, o artista trágico deveria manifestar a 

sensualidade humana como elemento integrante da afirmação da vida. Pois, na visão 

nietzschiana, na vida do homem existe uma identidade entre a afirmação do viver e a 

sensualidade, ou seja, a sedução da beleza e do sublime, ambos presentes na existência – isso 

sem falar no aspecto da reprodução. Wagner, porém, fez exatamente o contrário. Como artista 

da modernidade, ele abandona o espírito trágico e rende homenagem à castidade em uma 

espécie de fuga metafísica ou transcendente do mundo dos fenômenos. Assim, a arte eleva e 

passa a venerar, de modo sacerdotal (ou seja, decadente e astucioso), os ideais ascéticos.  

Como acabara de ser observado na citação acima, para melhor ilustrar esse tornar-se o 

seu oposto do artista trágico moderno em questão, Nietzsche contrapõe duas obras 

wagnerianas pertencentes a períodos diferentes de sua produção, a saber: As bodas de Lutero 

(1832) – que fora abandona ainda nos primeiros esboços –, do início da carreira de Wagner, a 

qual elogiava a castidade e a sensualidade agregadas, não estabelecendo qualquer contradição 

entre ambas e Os mestres cantores de Nuremberg (1862 – 1867) do final da carreira do 

compositor alemão, peça musical considerada, por Nietzsche, como sendo um puro e 

simplório elogio ascético à castidade isoladamente.  

Seja dito de passagem, que Nietzsche refere-se a estas óperas wagnerianas, 

entendendo esse estilo de representação teatral musicada (a ópera) como uma espécie de peça 

trágica adaptada às condições da Europa dos tempos modernos.  

Tomando-se à discussão que Nietzsche entabula acerca dos ideais ascéticos nas obras 

de Wagner acima citadas, pode-se afirmar que, de acordo com o filósofo, não existe oposição 

necessária entre a sensualidade e a castidade, isso nos verdadeiros casos de amor – 

precisamente o inverso do que propõe Wagner em Os mestres cantores, que apresenta o 

romance casto como sendo o único amor autêntico.  

É importante dar destaque ao fato de que Os mestres cantores de Nuremberg é uma 

ópera cômica e não uma tragédia propriamente dita. Contudo, ao exaltar a castidade (ideal 

ascético), Wagner – como um artista que deveria ser sempre imbuído do espírito trágico – trai 

esse mesmo espírito e utiliza de sua arte para negar a vida e sua afirmação pelo homem. 

                                                 
183

 NIETZSCHE. Genealogia da moral. 1998, Dissertação III: O que significam os ideais ascéticos? § 2, p. 88.  



106 

Enfim, o problema para Nietzsche não é se o artista está, ou não, produzindo uma tragédia – 

no sentido de um formato tradicional da mesma, inclusive, conforme a análise de Aristóteles 

em sua obra Poética (~ 335 – 323 a.C.) –, mas sim se ele se encontra permeado do espírito 

trágico e manifesta isso em sua obra de arte, ou se ele trai a estética trágica e presta horarias 

aos ideais ascéticos, consequentemente, utilizando a vivacidade da arte para negar a própria 

vida.  

Sendo assim, de acordo com Nietzsche, recorrendo à ópera As bodas de Lutero, 

Wagner poderia direcionar a atenção dos seus concidadãos alemães (e de todos os ocidentais) 

para uma condição não muito palatável ao gosto humano na modernidade, isto é, que a 

sensualidade e a castidade não se encontram em uma relação de oposição, mas ao contrário, 

na vida mesma, elas se complementam. Em acréscimo, poder-se-ia afirmar que mesmo que 

haja oposição entre a sensualidade e a castidade, tal objeção entre ambas jamais se efetivaria 

como sendo uma divergência de maneira trágica, afinal do fato de se possuir corpo e espírito, 

entendido enquanto intelecto, ou em uma linguagem mais poética retirada da obra 

nietzschiana em foco, do fato do homem ser “animal e anjo” 
184

 não decorrerá um argumento 

contrário à vida, mas acontecerá exatamente o inverso, essas duas realidades experienciais 

humanas (a castidade e a sensualidade) mostram-se como sendo um estímulo a mais para se 

buscar viver, ou seja, o homem quer viver tanto para ser casto como para experimentar a 

sensualidade, logo elas nunca deveriam servir para se negar a vida e, portanto, não estão em 

mútua oposição na vida; se estivessem, aí sim seria uma oposição trágica. Por conseguinte, 

essa, por assim dizer, “pseudo-contradição” (que não é na vida, logo que não é trágica) entre o 

casto e o sensual convoca o homem à afirmação da sua própria vida. 

Direcionando-se para esse rumo, assim escreve Nietzsche: 

 

Mesmo no caso em que há realmente oposição entre castidade e 

sensualidade, ela felizmente não precisa ser uma oposição trágica. Isto 

deveria ao menos valer para todos os mortais mais bem logrados de corpo e 

espírito, que estão longe de colocar seu frágil equilíbrio de “animal e anjo” 

entre os argumentos contra a existência – os mais finos e lúcidos, [...], 

enxergam nisso até mesmo um estímulo mais
185

 para viver. Tais 

“contradições” precisamente são o que nos seduz a existir...
186

 

 

Nesse memento, a lógica argumentativa de Nietzsche na terceira dissertação da 

Genealogia da moral sofre mais uma inflexão e retoma a questão do artista trágico tornar-se o 

                                                 
184

 Cf. Ibid. 1998, Dissertação III: O que significam os ideais ascéticos? § 2, p. 89.  
185

 Grifo do autor.  
186

 NIETZSCHE. Genealogia da moral. 1998, Dissertação III: O que significam os ideais ascéticos? § 2, p. 88 

– 89.  



107 

seu oposto a partir de outro prisma. Ora, na ótica nietzschiana, quando o artista da fruição 

estética da tragédia tornar-se o seu oposto significa que ele passou a adorar o seu oposto, ou 

seja, o artista trágico, que se caracteriza enquanto pura sensualidade, pulsão, instinto, Dioniso 

abarcando em si Apolo, passa a prestar honra a tudo aquilo que for casto, metafísico, 

transcendente etc. Não existe nada que melhor se enquadre à castidade do que os próprios 

ideais ascéticos e é por isso o artista que deveria ser trágico, mas que foi descaracterizado pela 

modernidade, se rende ao asceticismo.  

Outrossim, para Nietzsche, como uma espécie de modelo de todo artista moderno, 

Wagner deveria, enquanto um autêntico esteta trágico, contemplar-se a si e a sua obra abaixo 

de si mesmo, ou seja, Wagner deveria ter percebido que tanto ele (enquanto artista), como a 

sua produção estética estão subordinados ao caráter trágico da vida, isto é, sujeitados à 

afirmação do viver, presente nele como também em todo e qualquer homem. Desse modo, 

Wagner jamais deveria configurar a si mesmo e a sua arte aos ideais ascéticos, os quais visam 

justamente desprezar o espírito trágico no homem e na existência e assim, consequentemente, 

denegrir a vida e a sua afirmação. Afinal, subsiste uma espécie de “antinatureza” 
187

 

(contrária à natureza; natureza esta não no sentido metafísico de essência, mas sob a 

significação de algo que manifesta a vida e suas pulsões) no ideal ascético, pois ele evade-se 

do mundo imanente em direção de um, apenas suposto, mundo transcendente. Em suma, 

segundo Nietzsche, essa aludida “antinatureza” dos ideais ascéticos deverá ser 

incessantemente combatida pelo artista trágico e jamais galgada por ele.  

A respeito de construções teóricas que visão ir de encontro à vida e à sua afirmação, 

isto é, construções antinaturais, assim assevera Nietzsche em um tópico intitulado de “Guerra 

moral contra o vício: o vício é o cristianismo”, o qual se encontra no final de sua obra O 

anticristo: 

 

Primeira proposição
188

: [são sete as proposições propostas por Nietzsche 

nesse fragmento de texto] Viciosa é toda forma de ir contra a natureza
189

. A 

forma humana mais viciada é o sacerdote; ele prega a contradição da 

natureza. Contra o sacerdote não há razões e sim cadeia
190

. 

 

E sobre a relação do preceito da castidade e seu aspecto antinatural, no mesmo texto o 

filósofo de Dioniso afirma o seguinte:  

                                                 
187

 Cf. Ibid. 1998, Dissertação III: O que significam os ideais ascéticos? § 3, p. 89.  
188

 Grifo do autor.  
189

 Grifo nosso.  
190

 NIETZSCHE. O anticristo. 1996, Guerra moral contra o vício: o vício é o cristianismo, p. 94.  



108 

Quarta proposição
191

: A doutrina da castidade é uma instigação pública à 

contradição da natureza. Todo desprezo à vida sexual, toda tentativa de 

contaminá-la através do conceito de “impureza” é na verdade o próprio 

pecado contra o espírito sagrado da vida 
192

. 

 

Porém, ao contrário do que deveria fazer um artista trágico, ao homenagear a 

castidade, Wagner notoriamente não só desaprendeu a sensualidade, desaprendendo assim a 

ser trágico, bem como, nos termos de Nietzsche, a “desensinou”
193

. Assim procedendo, o 

artista enfocado na análise nietzschiana negou a sua vontade de afirmar o viver e, 

concomitantemente, negou a sua própria arte trágica, tornando-se precisamente o seu 

antagonista. Nessa lógica, o autor alemão escreve de um modo peculiarmente debochando a 

respeito da ópera Parsifal (1877 – 1882) de Richard Wagner (peça musical que, assim como 

As bodas de Lutero e Os mestres cantores de Nuremberg, é uma composição não sacra, ou 

seja, é uma obra, por assim dizer, “profana”), a qual, segundo o próprio Nietzsche, demonstra 

que Wagner esqueceu o espírito trágico que deveria estar initerruptamente presente em sua 

arte e vida: 

 

[...] não há como fugir a esta outra questão: que tinha ele [referindo-se 

a Richard Wagner] realmente a ver com este viril (oh, tão pouco viril) 

“inocente de aldeia”, este pobre diabo e filho da natureza, Parsifal [o 

protagonista da ópera em questão e que confere nome à mesma], por 

ele afinal feito católico com meios tão capciosos – como? este Parsifal 

foi a sério? [Aqui Nietzsche parece insinuar certa pilhéria, pois a 

ópera Parsifal também não é uma tragédia, mas sim uma comédia, 

então como levar a sério a louvação à castidade nela contida? 

Entretanto, segundo Nietzsche, através dessa comédia, Wagner estaria 

contraditoriamente propondo levar os ideais ascéticos (no caso, a 

castidade) a sério. Enfim, pura ironia nietzschiana!] Pois seríamos 

tentados a supor e mesmo desejar o contrário – que o Parsifal de 

Wagner tenha sido brincadeira, como que epílogo e drama satírico, 

com o qual o trágico
194

 Wagner quis despedir-se de nós, de si mesmo, 

sobretudo da tragédia
195

, de um modo para ele apropriado e dele 

digno, ou seja, com um excesso da mais elevada e deliberada paródia 

do trágico mesmo, de toda a horrível seriedade e desolação terrena de 

outrora, da mais crua forma
196

 da antinatureza do ideal ascético, enfim 

superada. Isto, como disse, teria sido propriamente digno de um 

grande trágico: o qual, como todo artista, somente então chega ao 

cume de sua grandeza, ao ver a si mesmo e à sua arte como abaixo
197

 

                                                 
191

 Grifo do autor.  
192

 NIETZSCHE. O anticristo. 1996, Guerra moral contra o vício: o vício é o cristianismo, p. 94.  
193

 Cf. Id. Genealogia da moral. 1998, Dissertação III: O que significam os ideais ascéticos? § 3, p. 90.  
194

 Grifo nosso.  
195

 Grifo do autor.  
196

 Grifo do autor.  
197

 Grifo do autor.  



109 

de si – ao rir
198

 de si mesmo. Seria o Parsifal de Wagner o seu secreto 

riso de superioridade sobre si, o triunfo da sua conquistada, última e 

mais elevada liberdade de artista, transcendência [no sentido de 

superação técnico-artística e não metafísica] de artista? Gostaríamos 

de desejá-lo, como disse, pois o que seria um Parsifal nascido da 

seriedade? É realmente necessário ver nele (como me foi dito) “o 

rebento de um ensandecido ódio ao conhecimento, ao espírito e à 

sensualidade”? Uma maldição aos sentidos e ao espírito em um
199

 

hausto de ódio? Uma apostasia e um retorno a ideais cristão-mórbidos 

e obscurantistas? E por fim até mesmo negação e cancelamento de si 

mesmo, por parte de um artista que com todo o poder da sua vontade 

até então perseguira o oposto, ou seja, a mais alta espiritualização
200

 e 

sensualização
201

 da sua arte? E não só da sua arte: também da sua 

vida
202

. 

 

Ainda a respeito do artista trágico que abandona o espírito da tragédia e 

embrenha-se nas veredas dos ideais ascéticos, novamente tomando Wagner como 

referencial de tal conduta, Nietzsche afirma o seguinte: 

 

Teria ele [mais uma vez, reportando-se a Wagner] afinal desaprendido 

isto [o espírito trágico expresso por intermédio da sensualidade]? Ao 

menos parece que no fim ele teve vontade de “desensinar” isso... E 

não apenas com as trombetas de Parsifal, de cima do palco – em seus 

escritos dos últimos anos, opacos, tão acanhados quanto perplexos, há 

uma centena de passagens que traem um desejo secreto, uma vontade 

timorata, insegura, inconfessa, de pregar seja retorno, conversão, 

negação, cristianismo, medievo, e de dizer a seus discípulos “não é 

nada! busquem a salvação em outra parte!”
 203

 

 

Ratifica-se aqui que, de acordo com a perspectiva nietzschiana, Wagner não se 

caracteriza como sendo um caso isolado, muito pelo contrário, ele é um exemplar típico que 

ilustra uma realidade recorrente no interior da própria arte da modernidade ocidental, ou seja, 

o artista que deveria ser o trágico por excelência, atraiçoa o espírito da tragédia e passa a 

produzir uma forma arte que enobrece justamente o seu oposto, a saber, os ideais ascéticos. 

Tal circunstância é efetivada a fim de que a arte possa satisfazer os seus mecenas, sobretudo, 

o poder religioso e o poder político. Além disso, o dado de maior gravidade nesse evento é 

que tais artistas da modernidade ocidental não só produzem uma arte enquanto sacerdotisa 

asceta, mas concomitantemente passam a viver como representantes desse legado antinatural, 

                                                 
198

 Grifo do autor.  
199

 Grifo do autor.  
200

 Grifo do autor.  
201

 Grifo do autor. 
202

 NIETZSCHE. Genealogia da moral. 1998, Dissertação III: O que significam os ideais ascéticos? § 3, p. 89 

– 90.  
203

 Ibid. 1998, Dissertação III: O que significam os ideais ascéticos? § 3, p. 90.  



110 

isto é, um tipo de arte e de vida “anti-trágica” e que, por conseguinte, não instiga o homem a 

afirmar o seu próprio viver.  

Não obstante, como fora preliminarmente alegado, o fato da arte não ser detentora de 

uma larga autonomia, a obriga a submeter-se a diversos poderes que compõem a modernidade 

ocidental. Nesse aspecto, apresenta-se, segundo a meditação nietzschiana, duas consequências 

resolutivas dessa dependência do artista trágico moderno para com o poderio do mundo 

moderno: 

 

a) De início, apresenta-se a constatação de que o artista trágico da modernidade não 

consegue ficar só, ou seja, ele encontra-se inserido em um contexto histórico-

social ou gregário, no qual ele próprio – enquanto artista – não vai conseguir se 

impor individualmente, haja vista o artista necessita refletir os ideais ascéticos de 

outros grupos e instituições, os quais se conceituem como sendo os seus 

patrocinadores (eis a afamada moral de rebanho que tão enfaticamente Nietzsche 

criticou).  

 

b) Ulteriormente, o artista trágico do Ocidente moderno precisará de guardiões para a 

sua obra, isto é, o artista necessita de teóricos que justifiquem reflexivamente a sua 

produção ascética. No caso de Wagner, segundo Nietzsche, o teórico em questão 

fora o filósofo alemão Arthur Schopenhauer. É justamente a partir dessa relação do 

artista trágico moderno para com o filósofo, que Nietzsche fará a ligação do ideal 

ascético e o segundo tipo de homem ocidental, a saber, o filósofo e o erudito 

(Contudo, esse tópico do pensamento nietzschiano acerca do filósofo e sua relação 

para com os ideais ascéticos, devido à sua extensão e profundidade, bem como ao 

relativo distanciamento para com a problemática proposta na presente pesquisa, a 

saber, as três noções conceituais de arte trágica em Nietzsche, se faz um temática 

para ser abordada em outra investigação posterior a essa que agora segue em 

curso).  

 

Todavia, a respeito dos artistas trágicos modernos e de sua dependente fundamentação 

teórica nos filósofos e eruditos (em ambos os casos, trata-se de teóricos da moralidade, isto é, 

construtores de “majestosos edifícios morais”)
204

, os quais se designam como guardiões do 

                                                 
204

 Cf. NIETZSCHE. Aurora. 2008, Prefácio, § 3, p. 20. 



111 

asceticismo, assim escreve o pensador contemporâneo de Dioniso: 

 

O que significam os ideais ascéticos? No caso de um artista, já o 

compreendemos: nada absolutamente!...
205

 Ou tantas coisas, que resultam 

em nada!... Eliminemos de imediato os artistas: eles estão longe de se 

colocar independentemente no mundo, e contra
206

 o mundo [Evidentemente, 

Nietzsche está se referindo à falta de uma fundamentação sui generis do 

artista moderno para justificar sua opção pelos ideais ascéticos!], para que as 

suas avaliações, e as mudanças delas, mereçam em si
207

 interesse! Eles 

sempre foram os criados de quarto de uma religião, uma filosofia, uma 

moral; sem contar que, infelizmente, não raro foram dóceis cortesãos de seus 

seguidores e patronos, sagazes bajuladores de poderes antigos, ou poderes 

novos e ascendentes [eis aqui, uma perspícua alusão à dependência da arte 

moderna à política]. Ao menos necessitam sempre de uma proteção, um 

amparo, uma autoridade estabelecida: os artistas não se sustentam por si sós, 

estar só vai de encontro a seus instintos mais profundos. Foi assim, por 

exemplo, que Richard Wagner tomou o filósofo Schopenhauer, quando “o 

tempo era chegado”, como sua anteguarda, sua proteção – quem poderia se 

quer imaginar que ele teria a coragem
208

 para um ideal ascético, sem o 

amparo que a filosofia de Schopenhauer lhe ofereceu, sem a autoridade de 

Schopenhauer [...]
209

. 

 

Em síntese, com o custeio de seus poderosos mecenas (sobretudo, a religião e a 

política) e com a fundamentação intelectual das meditações filosóficas (os filósofos 

entendidos como construtores da moralidade, como “empreendedores morais”), o artista 

trágico da modernidade ocidental traiu a própria estética da tragédia ao esvaziá-la justamente 

de seu cerne, a saber, o espírito trágico; o qual, por sua vez, se faz sempre proveitoso à 

humanidade ao seduzir o homem (através da beleza e do sublime) e ao formá-lo (através da 

criatividade que o põe em relação íntima com suas pulsões mais primitivas) para a afirmação 

de seu próprio viver. Desse modo, arte trágica moderna produzida no Ocidente, tal qual o seu 

artista, tornou-se o seu oposto, isto é, ela deixou de ser um estímulo à afirmação da vida e 

converteu-se em um arauto dos ideais ascéticos, ou seja, a arte trágica na modernidade fora 

transfigurada, segundo a perspectiva de Nietzsche, em uma verdadeira sacerdotisa asceta 

(derradeira noção conceitual de arte trágica no pensamento nietzschiano); e assim ela perdera 

a sua vantajosa utilidade para o homem.  

Contudo, a arte – mesmo com essa nódoa de traição – ainda consegue atrair a atenção 

do homem, ou seja, resta-lhe algum tipo de encanto e vigor e por isso, de acordo com 

                                                 
205

 Grifo do autor.  
206

 Grifo do autor.  
207

 Grifo do autor.  
208

 Grifo do autor.  
209

 NIETZSCHE. Genealogia da moral. 1998, Dissertação III: O que significam os ideais ascéticos? § 5, p. 91 

– 92.  



112 

Nietzsche, dever-se-á resgatar o poderoso espírito trágico da Grécia antiga e empreender uma 

“nova e velha” arte trágica, a qual envolveria o homem de tal modo que ele voltaria a afirmar 

o seu viver. 

 

5.4 CONSIDERAÇÕES FINAIS SOBRE A ARTE TRÁGICA MODERNA COMO 

SACERDOTISA ASCETA 

 

Dessa forma, pode-se concluir que, em seu embate bélico contra os ideais ascéticos, 

Nietzsche não poupa aqueles que, para ele, são os seus quatro representantes mais eminentes: 

a arte trágica moderna, a ciência, a filosofia e a religião – todas, ao seu modo, propaladores da 

moral e da metafísica vigentes no Ocidente. E é justamente desse modo que Nietzsche 

afirmará que a arte entendida e produzida como trágica pela modernidade ocidental até 

poderia fazer frente e opor-se ao ideal ascético, isso se seus artistas optassem por 

esteticamente afirmar a vida. Todavia, sendo fraca e débil econômica e especulativamente, ela 

corrompe-se, tornando-se uma serva dos ideais ascéticos, como uma espécie de sacerdotisa 

que lhes presta culto.  

Portanto, nessa terceira e última perspectiva nietzschiana, a arte trágica será não só a 

favor dos ideais ascéticos, mas, sobretudo, uma eminente sacerdotisa desses referidos ideais. 

Por conseguinte, a partir dessa hermenêutica final acerca da arte trágica, isso segundo a 

perspectiva e o labor impostos pela modernidade ocidental, Nietzsche assevera que a sua 

crítica e combate consistem em ordinárias tarefas do verdadeiro filosofar, isso obviamente em 

função da construção da tão almejada e bela estética trágica, a qual forma o homem, através 

da criatividade, para ter contato com as suas pulsões originais; igualmente, confere-lhe um 

olhar artístico sobre o absurdo da existência; permite-lhe compreender, a partir de uma 

metafísica de artista, o mundo como um fenômeno estético; torna a sua vida mais suave e 

suportável; e o impele a sempre desejar afirmar o seu viver.  

Enfim, na obra Genealogia da moral, Nietzsche questiona-se:  

Em que a modernidade ocidental transmutou a arte trágica da Grécia antiga?  

E a sua resposta é dotada de uma profunda tristeza, pois para Nietzsche, a arte trágica 

da modernidade é uma mera sacerdotisa asceta. Afinal, o filósofo percebe que, nos tempos 

hodiernos, a fruição estética da tragédia fora corrompida tanto pelos seus mecenas como 

também pelos seus alicerces intelectivos. E assim o espírito do trágico na arte fora dispensado 

e por isso, ele encontra-se sumido e a afirmação da vida está, no que diz respeito à estética, 

desamparada. Consequentemente, segundo Nietzsche, aquilo que a modernidade produz e 



113 

chama de arte trágica, em verdade, não passa de um desprezível monumento erigido com o 

intuito de apregoar de maneira sacerdotal, isto é, em um culto estético, os ideais ascéticos.  

A respeito da submissão do artista moderno aos ideais ascéticos e, consequentemente, 

a sua negação da vida, assim escreve Nietzsche: 

 

[...] a arte, na qual precisamente a mentira
210

 se santifica, a vontade de 

ilusão
211

 tem a boa consciência a seu favor, opõe-se bem mais radicalmente 

do que a ciência ao ideal ascético: assim percebeu o instinto de Platão, esse 

grande inimigo da arte, o maior que a Europa jamais produziu. Platão contra 

Homero: eis o verdadeiro, o inteiro antagonismo – ali, o mais voluntarioso 

“partidário do além”, o grande caluniador da vida; aqui, o involuntário 

divinizador da vida, a natureza áurea
212

. A vassalagem de um artista ao ideal 

ascético é, portanto, a mais clara corrupção
213

 do artista que pode haver, e 

infelizmente das mais corriqueiras: pois nada é mais corruptível que o 

artista
214

. 

 

Portanto, a terceira noção conceitual nietzschiana de arte trágica suposta nessa 

pesquisa, a qual encontra sua fundamentação no texto Genealogia da moral, é produto direto 

da reflexão nietzschiana e de sua consequente crítica acerca da descaracterização que a 

modernidade empreendeu sobre o espírito trágico. Sendo assim, a arte trágica, restritivamente 

nesse terceiro momento, será justamente a perfídia dos artistas modernos do Ocidente àquilo 

que se tem de mais valioso na arte, a saber, a bela e sublime estética do espírito trágico 

enquanto convite à explosão da vontade de sobrevivência.  

Nessa acepção, compreendendo que a arte trágica da modernidade encontra-se 

enclausurada nos limites acima expostos, Nietzsche estabelece uma discussão que busca 

ultrapassar o limiar da Idade Moderna e (anacronicamente) resgatar o autêntico espírito da 

arte trágica que se sobrelevava na Grécia clássica, isso com o escopo de possibilitar, ao 

homem da atualidade, a oportunidade imprescindível de sempre poder afirmar o seu viver. Em 

outros termos, Nietzsche anseia urgentemente resgatar a indispensável caracterização 

pragmática da arte trágica para o homem e para a sua vida frente à existência.  

 

  

                                                 
210

 Grifo do autor.  
211

 Grifo do autor. 
212

 Grifo do autor.  
213

 Grifo do autor.  
214

 NIETZSCHE. Genealogia da moral. 1998, Dissertação III: O que significam os ideais ascéticos? § 25, p. 

141.  



114 

CONSIDERAÇÕES POSTIMEIRAS 

 

O coro. In. Édipo rei: 

“[...] foi-nos possível cerrar os olhos aliviados e respirar tranquilamente por muito tempo”
215

. 

(Sófocles) 

 

 

Como já fora demonstrado no decorrer da atual investigação, em sua primeira grande 

obra, a saber, em O nascimento da tragédia, Friedrich Nietzsche, postulará uma primeira 

compreensão acerca da arte trágica e do seu ofício para com o ser humano. Desse modo, a 

fruição estética do espírito trágico será, nessa inicial compreensão do pensamento 

nietzschiano, uma espécie de engano harmonioso e belo que interpretará o mundo enquanto 

um fenômeno estético e assim inventará um sentido artístico (isto é, ilusório e belo) a fim de 

conferi-lo ao disparate da existência, com a meta primordial de tornar a vida do próprio 

homem mais suave e consequentemente suportável.  

Enfim, em sua primeira produção intelectual de grande porte, Nietzsche entenderá a 

arte trágica como uma metafísica de artista, a qual – por impor um sentido encantadoramente 

dissimulado à falta de significado da vida – ultrapassa hermeneuticamente os confins da 

absurda ausência de sentido do mundo, a qual se manifesta por intermédio dos fenômenos. 

Portanto, segundo o pensador dionisíaco, o trágico não se faz uma metafísica de artista por 

transcender os fenômenos e alcançar algo imaterial, imutável e verdadeiro. Mas, ao contrário, 

a manifestação artística da tragédia se constitui em uma metafísica de artista justamente por 

inventar um sentido agradável e enganador ao paradoxal existir do homem.  

Nessa primeira compreensão de Nietzsche sobre o trágico, são ressaltadas as 

desmedidas forças estéticas presentes na representação teatral da tragédia da Grécia antiga, 

isto é, o apolíneo (a beleza harmônica) e o dionisíaco (o descomedido sublime). Essas 

mencionadas potências colossais engendram a estética da tragédia, bem como se fazem 

manifestações da própria existência. Sendo que, nesse contexto conceitual, Dioniso é a pulsão 

avassaladora, desmedida e inebriante da existência presente tanto na arte trágica como 

também no Uno-primordial; enquanto Apolo, por seu turno, é o princípio de individuação que 

plasma o belo no espetáculo trágico e na formatação do mundo aparente (por sinal, o único e 

real mundo para Nietzsche).  

                                                 
215

 SÓFOCLES. A trilogia tebana. 2001, Édipo rei, p. 84.  



115 

Ora, referindo-se à forma com a qual os gregos trágicos da antiguidade se 

relacionavam com a existência, ou seja, tornando-a mais palatável, isso com a meta de prover 

a afirmação da vida, Nietzsche postula o seguinte acerca da arte trágica: 

 

O mesmo impulso [reportando-se ao impulso estético da ilusória beleza 

trágica] que chama a arte à vida, como a contemplação e o perfeito remate da 

existência que seduz a continuar vivendo, permite também que se constitua o 

mundo olímpico, no qual a “vontade” helênica colocou diante de si um 

espelho transfigurador. 
216

  

 

Essa interpretação da filosofia nietzschiana acerca da fruição estética trágica em O 

nascimento da tragédia, de algum modo, denota o reflexo filosófico e artístico de uma 

congruência meditativa entre Wagner, Schopenhauer e Nietzsche. Nessa aludida obra, o 

filósofo e esteta alemão procurará refletir acerca de uma nova perspectiva para a compreensão 

da história cultural do Ocidente, a qual visa consolidar-se através da coerente afirmação da 

vida. O caminho encontrado pelo pensador contemporâneo para a resolução dessa 

problemática de uma nova leitura acerca da história da cultura ocidental será justamente o 

vetor da estética e do espírito de confronto e paridade (desequilíbrio e equilíbrio simultâneos) 

entre as forças incomensuráveis da existência e da arte, a saber, Dioniso e Apolo. 

Possibilitando assim a interpretação do homem acerca do mundo como um fenômeno estético.  

Aliás, Nietzsche salienta que antes do soerguimento do pensamento lógico-racional 

proposto por Sócrates e Platão e consequentemente da instauração do paradigma da 

exclusividade racional, era precisamente o equilíbrio (enquanto antagonismo e 

complementação) entre o dionisíaco e o apolíneo que engendrava a tragédia enquanto 

compreensão da existência e seduzia o homem para a vida. Dessa forma, dever-se-á ter à 

frente dos olhos o fato de que a tragédia, já em seu despertar, será entendida como uma 

afirmação apoteótica da vontade de viver (a vontade de sobrevivência – advinda, obviamente, 

da vontade de poder ser, de permanecer na existência).  

Todavia, segundo o enfoque nietzschiano, na história da humanidade ocidental, houve 

uma decadência de sua cultura, do seu vigor e força, enfim do espírito trágico (a famigerada 

décadence
217

). Essa alegada decadência cultural do homem ocidental advém de um otimismo 

exacerbado no progresso, amplidão e profundidade do conhecimento racional do próprio ser 

                                                 
216

 NIETZSCHE. O nascimento da tragédia. 1992, § 3, p. 37.  
217

 Na maioria esmagadora das vezes em que Nietzsche se refere ao que ele considera como sendo o processo de 

decaimento cultural do Ocidente, tem como práxis fazer uso do termo “décadence”, o qual em francês significa 

decadência. Apenas a título de ilustração: Cf. NIETZSCHE. Crepúsculo dos ídolos. 2006, Capítulo II: O 

problema de Sócrates, § 4 e § 11, p. 18 e 22; Capítulo III: A “razão” na filosofia, § 6, p. 29; Capítulo IX: 

Incursões de extemporâneo, § 50, p. 100; Capítulo X: O que devo aos antigos, § 2, p. 103; etc.  



116 

humano, a partir do qual se soerguerá uma dicotomia entre a racional “explicação definitiva” 

da vida (ofertada pelo homem teórico) e a estética trágica. Logo, a busca metafísica pela 

verdade – inaugurada pelo socratismo – irá estabelecer uma cisão entre a realidade existencial 

e a bela e enganadora aparência estética do espírito trágico. Afinal, a vida será vista, a partir 

da tradição metafísica-conceitual, como passível de ser compreendida apenas pela razão que 

alcançaria e abarcaria em sua totalidade o conceito, ou a ideia, do que a existência 

verdadeiramente é. Nessa senda, a estética trágica, como invenção de sentido, fora descartada 

da vida, não só dos gregos antigos, mas igualmente de toda a tradição posterior que é herdeira 

de tal postura investigativa. Em suma, a tragédia fora expulsa da tradição cultural do Ocidente 

enquanto hermenêutica existencial. E desse modo, tolheu-se no homem a afirmação de seu 

viver. Esse assunto adquire maior gravidade quando Nietzsche afirma que todo o pensamento 

ocidental, inclusive o moderno, não se faz nada além de um de fiel depositário de tal tradição, 

ou seja, o homem moderno ainda vive sob a tutela irrestrita do paradigma de exclusividade da 

razão; e por isso, possui tanto escrúpulo em afirmar o seu viver.  

Em A gaia ciência, ainda a respeito do valor e da função de promoção da vida da arte 

trágica, bem como em relação à sua decadência na modernidade ocidental, a qual é devida ao 

sucesso do socratismo, Nietzsche vem afirmar: 

 

Toda arte, toda filosofia pode ser vista como remédio e socorro, a serviço da 

vida que cresce e que luta: elas pressupõem sempre sofrimento e sofredores. 

Mas existem dois tipos de sofredores, os que sofrem de abundância de 

vida
218

, que querem uma arte dionisíaca e também uma visão e compreensão 

trágica da vida – e depois os que sofrem de empobrecimento de vida
219

, que 

buscam silêncio, quietude, mar liso, redenção de si mediante a arte e o 

conhecimento, ou a embriaguez, o entorpecimento, a convulsão, a loucura. À 

dupla necessidade desses últimos responde todo o romantismo nas artes e 

conhecimentos, a eles responderam (respondem) tanto Schopenhauer como 

Richard Wagner, para mencionar os dois mais famosos e pronunciados 

românticos que foram então mal compreendidos
220

 por mim – aliás, não em 

prejuízo deles, como pode me ser concedido de maneira justa. 
221

 

 

Ademais, a perspectiva do espírito trágico contempla a presença de outras perspectivas 

interpretativas do mundo e por isso mesmo, a visão da arte trágica se faz diferente e, de algum 

modo, até “mais elevada” frente às demais leituras hermenêuticas do mundo, as quais buscam 

ser absolutas, isso enquanto detentoras do conhecimento da verdade. Portanto, a perspectiva 

trágica da vida apresentada por intermédio da versão nietzschiana da mesma também não 

                                                 
218

 Grifo do autor.  
219

 Grifo do autor.  
220

 Grifo do autor.  
221

 NIETZSCHE. A gaia ciência. 2001, Livro V: Nós, os impávidos, § 370: O que é romantismo?, p. 272 – 273.  



117 

poderá ser considerada a absoluta tradução da realidade, ela é apenas mais uma perspectiva, a 

qual simplesmente contém o mérito de convidar o homem a criar a sua própria leitura 

cosmológica e assim empenhar-se resolutamente em afirmar o seu viver.  

Sendo assim, para Nietzsche, todas as leituras do mundo – incluindo a tragédia, o 

socratismo (com o seu o paradigma da exclusividade da razão), a filosofia, a ciência, a 

religião, a moral etc. – não são mais que interpretações criadas pelo gênero humano para 

tentar conferir um sentido ao absurdo da existência e dessa maneira, torná-la desejável. 

Enfim, toda leitura acerca da existência se constitui em mera hermenêutica humana, 

demasiadamente humana, e não um conhecimento verdadeiro, absoluto e definitivo do 

mundo. Eis aqui, portanto, o perspectivismo nietzschiano como uma espécie de “chave de 

leitura” da vida. Portanto, é possível desconfiar que a ótica nietzschiana não deva pretender-se 

como suprema e uníssona, mas deve sim atribuir-se a incumbência de buscar contemplar os 

demais olhares enquanto considerações possíveis. E como tais, eles se concretizam enquanto 

pertinentes sentidos inventados, os quais são apropriados justamente por serem humanamente 

forjados, isto é, apreciações humanas a respeito da existência, do mundo, da vida e do próprio 

homem.  

Contudo, no clima de combate à primeira instrumentalização do socratismo – pois este 

intenta ser a leitura suprema da existência – e através do postular de seu perspectivismo, em 

sua obra Humano, demasiado humano, Nietzsche censura o paradigma de exclusividade da 

razão pelo fato de o mesmo fazer um embargo à arte trágica, a qual será então caracterizada 

como a formadora do homem para afirmação da vida. Em outras palavras, a criação do 

homem teórico, a partir da leitura de Nietzsche, visava decretar a morte e simultaneamente 

fazer o sepultamento da vívida e vivificante tragédia. Nessa empresa, o socratismo efetuaria 

uma determinante contradição, pois utilizaria a vida para negar o próprio viver. Contudo, 

segundo Nietzsche, tal empreitada obteve sucesso, pois na história cultural do Ocidente, pelo 

menos até a modernidade, o socratismo se fez vencedor e conseguiu impor o paradigma de 

exclusividade da razão, enquanto interpretação do mundo.  

Com essa compreensão diante dos olhos, nessa segunda etapa da reflexão acerca da 

arte trágica, sobretudo, a partir de Humano, demasiado humano, o autor contemporâneo 

elabora uma inflexão meditativa em sua filosofia e modifica o seu posicionamento naquilo 

que diz respeito à arte trágica. Haja vista, à época de O nascimento da tragédia, Nietzsche 

compreendia a estética trágica como sendo um instrumento de expressão artística (e por isso 

sedutora e ilusória) das duas pulsões mais elementares da natureza: o apolíneo (a beleza 

proporcional) e o dionisíaco (o inexorável sublime); entretanto, em um segundo período, isto 



118 

é, em de Humano, demasiado humano, a arte trágica, de acordo com Nietzsche, arroga para si 

a tarefa de ser a preceptora do homem. Afinal, o trágico evoca certo estado arcaico da 

humanidade, portanto, possibilitando ao homem moderno o seu, por assim dizer, 

“autoconhecimento”, isso a partir de suas pulsões mais primordiais: a vontade de poder ser e 

sua manifestação através da vontade de sobrevivência. Logo, o autoconhecimento humano 

não se efetivará através da ação restrita da racionalidade. Enfim, tal qual um pedagogo 

(escravo da Grécia antiga) e enquanto dissimulação estética, a arte trágica educa o homem, 

pondo-o em contato com os seus instintos originários, isso a partir da criatividade artística, 

para que ele possa sempre afirmar o seu viver.  

Ainda nessa segunda perspectiva acerca da arte trágica, o apolíneo não se encontra 

mais meramente ao lado e/ou em oposição ao dionisíaco, mas ao contrário, o próprio Apolo 

será integrado a Dioniso. Afinal, a arte da tragédia cria formas fixas, belas, individuais e 

ilusórias (apolíneas) que concomitantemente expressam e estão contidos na desmesura das 

inebriantes pulsões primordiais do homem (o dionisíaco). É justamente nesse movimento de 

entrelaçamento das forças vitais e originárias da existência, do homem e da arte que o espírito 

trágico revela-se como processo formativo do próprio homem. 

Portanto, a tragédia detém uma função educativa bem estabelecida, isto é, o trágico 

almeja formar o homem, colocando-o em contato com as suas primitivas pulsões e assim o 

integrando às potências primordiais da própria natureza: o apolíneo e o dionisíaco. Tal 

paideia humana efetivar-se-á por intermédio da criadora manifestação estética. Dessa 

maneira, diferentemente daquilo que é proposto pelo socratismo (principalmente, como o 

mesmo fora entendido na obra nietzschiana que trata da “origem” 
222

 da tragédia grega), o 

homem não deve querer saber somente por saber, isso em uma mera abstração vazia e ascética 

do mundo, o qual será incessantemente desprovido de sentido, bem como a interpretação da 

existência que objetiva a verdade se caracterizará como sendo uma espécie de autoengano. 

Pois, o homem teórico ou socrático acredita equivocadamente ter abarcado a “Verdade” 

absoluta acerca da existência – conhecimento este impossível de ser auferido. Como a 

existência se mostra como algo sem sentido, ou seja, ela não contém uma verdade irrefutável 

para ser conhecida, o paradigma da racionalidade penetrante e isolada será taxado por 

Nietzsche como sendo apenas um engodo de ordem moral e não um engano estético. E ao 

contrário desse referido paradigma da razão, o homem deve constante e ininterruptamente ser 

formado pela arte trágica, isso a fim de sempre querer afirmar o seu viver a partir de seus 

                                                 
222

 Contudo, a obra nietzschiana trata mais enfaticamente da morte do que do surgimento da tragédia grega.  



119 

instintos mais basilares. 

No entanto, em uma última análise a respeito do trágico, a saber, na terceira 

dissertação da Genealogia da moral – a qual, como fora visto, é denominada como “O que 

significam os ideais ascéticos?” –, Nietzsche irá construir a sua terceira e última noção 

conceitual acerca da arte trágica, a qual não mais será a expressão estética de uma metafísica 

de artista, bem como o trágico deixara de ser um projeto formativo para que o homem sempre 

vise à afirmação do seu viver. Haja vista, a arte trágica apresentar-se-á, nesse terceiro átimo, 

assumindo o papel de uma sacerdotisa ascética. Afinal, a modernidade descaracterizou a arte 

da tragédia quando, por meio de seus mecenas (a política e a religião) e de seus sustentáculos 

intelectivos (os filósofos), a obrigou a artisticamente representar ideais ascéticos, ou seja, 

metafísicos, os quais visam ineficazmente justificar a moralidade vigente no Ocidente. Ora, 

essa terceira noção de arte trágica se caracteriza como uma ríspida crítica de Nietzsche ao 

modelo formativo de exclusividade racional erigido no Ocidente moderno; bem como se faz 

um convite do autor ao resgate de uma arte trágica que é profícua ao homem, ou seja, que o 

convida a afirmar o seu viver.  

Frente a essas três distintas compreensões nietzschianas acerca da arte trágica, aqui 

aventadas, do seu valor e de sua tarefa para com a humanidade e a partir do horizonte 

interpretativo desvelado pela reflexão do próprio autor em questão – buscando-se um fio 

condutor em toda a sua obra –, o intento primordial desse trabalho foi justamente demonstrar 

especulativamente de que modo a arte trágica deixou de ser, a partir de uma leitura do 

pensamento nietzschiano, uma metafísica de artista que contemplava o mundo como um 

fenômeno estético, perpassando por uma proposta formativa do homem a partir de suas 

pulsões mais básicas e finalmente tornando-se, na modernidade, uma espécie de sacerdotisa 

asceta. Contudo, em todas as três supostas leituras nietzschianas acerca da arte trágica um 

fator sempre esteve presente como uma espécie de “pedra de toque”, a saber, a relação de 

cada uma dessas três noções conceituais para com a afirmação do viver do homem.  

Ora, diante do que fora exposto através dessa investigação, poder-se-á inferir que o 

centro neural que entremeia as três noções conceituais nietzschianas de arte trágica é, sem 

sobra de dúvida, a junção de dois atributos da mesma, a saber:  

 

a) Primeiro, o inerente vigor do espírito trágico, o qual se caracteriza como sendo um 

engano estético que desnuda ao homem, ao mesmo tempo, o belo e o sublime da 

existência ao conferir um sentido dissimulado e atraente ao absurdo da vida.  

 



120 

b) Subsequentemente, mas não menos importante, a afirmação do viver, pois essa é a 

incumbência específica e insubstituível da arte trágica, isto é, formar o homem 

através da criatividade, a fim de fazê-lo reencontrar-se com suas pulsões 

originárias, sobretudo, com as suas vontades de poder ser e de sobrevivência, isso 

para que ele interprete o mundo como um fenômeno estético, tornando a vida 

suportável e desejável, de tal modo que ele busque continuamente afirmar o seu 

viver.  

 

Aliás, a compreensão de um certo “ruminar meditativamente” sobre a estética trágica, 

atitude esta que fora empreendida por Nietzsche, se faz um elemento categórico – como uma 

espécie de “fio de Ariadne”
223

 – para que se possa embrenhar-se (e consequentemente perder-

se reencontra-se e quem sabe, perder-se novamente) no pensamento labiríntico do filósofo.  

A promessa de um possível sucesso da meditação acerca do espírito trágico em 

Nietzsche é também devida às múltiplas alternativas que emergem a partir do estabelecimento 

de relações com as principais questões nietzschianas, tais como: a) “O eterno retorno do 

mesmo”, pois a discussão do espírito trágico e a afirmação da vida sempre retornam nas 

distintas reflexões aceca da arte trágica; b) “A morte de Deus”, afinal qualquer uma das três 

noções acerca da arte trágica sempre discutirá a necessidade de se criar um sentido estético 

(belo e sublime) para a existência absurda, isto é, sem uma fundamentação primeira ou última, 

sem a autoridade metafísica; c) O “além-do-homem”, o qual poderá ser constituído a partir de 

uma vivência trágica da vida, ou seja, a partir da afirmação ininterrupta do viver em sua 

totalidade; d) A “vontade” como elemento precedente e produtor da razão; e) O 

“perspectivismo” como uma hermenêutica singular e artística (ou seja, quimérica) que o 

homem empreende acerca da existência, a qual pode ser tomada como sendo também um tipo 

de conhecimento alegre do homem (“a gaia ciência”); f) O “amor fati” (em latim: amor ao 

fato), pois pela estética do espírito trágico, que conduz o homem a afirmação da vida, torna-se 

possível, igualmente, amar – no sentido de aceitar e assumir integralmente – a vida (o fato); 

etc.  

Enfim, a reflexão sobre as três noções nietzschianas da arte trágica pode servir como 

conexão – senão para todas, pelo menos – para as principais temáticas investigativas (isto é, 

                                                 
223

 Referência ao mito grego da heroína Ariadne, filha do Rei Minos (um semideus filho de Zeus e soberano da 

cidade Creta) e da rainha Pasífae (uma semideusa filha do deus Hélios). Ariadne, por amor ao herói Teseu, 

decidiu ajudá-lo a entrar e sair do labirinto de Dédalos no Palácio Cnossos, isso para que ele pudesse eliminar 

o Minotauro. Para tanto, ela ofertou-lhe, além de uma espada, um novelo de lã que o guiaria na saída da 

referida armadilha.  



121 

os problemas filosóficos) do pensamento de Nietzsche.  

Ao refletir sobre a noção de arte trágica, compreendendo-a e criticando-a em três 

perspectivas distintas – metafísica de artista, formadora do homem e sacerdotisa asceta – e 

entendendo como e por que a compreensão acerca do trágico, por assim dizer, “transvalorou-

se”
224

, ou seja, sofreu alterações em seu significado ao ponto de gerar essas três citadas 

concepções, Nietzsche introduziu uma significativa novidade no esteio da reflexão da tradição 

filosófica, a saber, o questionar do paradigma da exclusividade da razão e do seu, até então, 

incontestável olhar hermenêutico acerca da existência, não somente discutindo-os, mas, 

sobretudo, pondo-os em xeque, inclusive, o maior de todos os valores da racionalidade: a 

verdade absoluta que supostamente tange toda a existência. Porém, se faz óbvia a importância 

da razão nessa discussão, haja vista até para criticar a racionalidade, o homem não poderá 

prescindir da razão. Sendo assim, o que deve ser evitado a todo custo é apenas o limitado e 

limitador paradigma de exclusividade da racionalidade como forma única de leitura do 

universo. Além disso, o filósofo resgatou algo há muito desprezado, senão esquecido, isto é, a 

imperiosa necessidade do homem constantemente afirmar o seu próprio viver.  

 

Nessa vereda de, por intermédio da reflexão nietzschiana, interpretar esteticamente a 

existência a partir do olhar trágico e assim afirmar o viver, façamos nossas as palavras do 

dramaturgo trágico Ésquilo (Grécia, 525 / 524 a.C. – 456 / 455 a.C.), as quais foram 

pronunciadas pelos lábios de sua personagem Electra dirigindo-se ao seu irmão Orestes no 

drama musical intitulado Coéforas (458 a.C.): 

 

O projeto está amadurecido, é tempo de o executar; é tempo de experimentar 

os deuses
225

. 

 

Enfim, através da diurnal afirmação de nosso viver, saudemos a sublime beleza da 

existência absurda, a qual (de um modo arrebatador!) tomou de assalto as nossas vidas, 

despertando em nós o espírito trágico. E assim, ela amavelmente inspirou-nos nessa deliciosa 

investigação filosófica, isso a fim de que cada um de nós possa fabular, para si mesmo, uma 

interpretação estética da vida. 

 

                                                 
224

 É válido destacar que o termo “transvaloração” (uma fugaz troça com a célebre expressão nietzschiana: “A 

transvaloração de todos os valores”) foi utilizado nessa pesquisa com o sentido restrito de mudança de 

significado, isto é, mudança de interpretação, afinal a temática da transvaloração dos valores abarca aspectos 

que em muito transcendem os confins da reflexão aqui proposta. 
225

 ÉSQUILO. Coéforas. 1939, Segundo ato, Cena II, p. 42.  



122 

Afinal de contas: 

[...] Não queremos lembrar o que esquecemos. Nós só queremos viver. Não 

queremos aprender o que sabemos, não queremos nem saber. Sem motivos, 

nem objetivos. Estamos vivos e é só! [...]
226

 

 

  

                                                 
226

 Trecho da canção Infinita highway, de autoria de Humberto Gessinger e interpretação dos Engenheiros do 

Hawaii (Brasil, 1987).  

http://letras.terra.com.br/engenheiros-do-hawaii/
http://letras.terra.com.br/engenheiros-do-hawaii/


123 

REFERÊNCIAS 

 

 

ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de filosofia. Tradução de Alfredo Bosi. – São Paulo: 

Mestre Jou, 1962.  

AGOSTINHO. O livre-arbítrio. Tradução de Nair de Assis Oliveira – São Paulo: Paulus, 

1995. 

ALMEIDA, Rogério Miranda de. Nietzsche e Freud: eterno retorno e compulsão à repetição. 

– São Paulo: Loyola, 2005.  

ARISTÓTELES. Categorias. Tradução de Francisco de P. Samaranch – Buenos Aires: 

Aguilar, 2.ª ed.,1965.  

______. Poética. Tradução de Eudoro de Souza. – São Paulo: Nova Cultural, 4.ª ed., 1991, p. 

245 – 285. (Coleção: Os Pensadores, v. 2.) 

BÍBLIA. Português. Bíblia de Jerusalém. Coordenação de Gilberto da Silva Gorgulho; Ivo 

Storniolo; Ana flora Anderson. – São Paulo: Paulus, 2002.  

DIAS, Rosa Maria.  A educação e a incultura moderna. In: Revista educação. Especial: 

Biblioteca do professor. – São Paulo: [s. d.], n.º 2 – Nietzsche pensa a educação. p. 16 – 25, 

Ed. Segmento.    

DOSTOIÉVSKI, Fiódor Mikháilovitch. Memórias do subsolo. Tradução de Boris 

Schnaiderman. – São Paulo: Editora 34, 6.ª ed., 2009. (Coleção Leste) 

ÉSQUILO. Coéforas. Tradução de Lôbo Vilela. – Lisboa: Editorial Inquérito, 1939.  

EURÍPEDES. Electra / Alceste / Hipólito: tragédias gregas. Tradução de J. B. de Mello e 

Souza. – Rio de Janeiro: Ediouro, [s.d.].  

FINK, Eugen. A filosofia de Nietzsche. Tradução: Joaquim Lourenço Duarte Peixoto. – 

Lisboa: 1983.  

______. HEIDEGGER, Martin. Nietzsche. Tradução de Marco Antônio Casanova. – Rio de 

Janeiro: Forense Universitária, v. 1, 2010.  

______. Ser e tempo. Parte – I. Tradução de Márcia Sá Cavalcante Schuback. – Petrópolis, 

RJ: Vozes, 14.ª ed., 2005.  

HENRY Michel. A morte dos deuses: vida e afetividade em Nietzsche. Tradução de Antonio 

José Silva e Souza. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 1985.  

HOMERO. Odisséia. Tradução de Carlos Alberto Nunes. – Rio de Janeiro: Ediouro, 2000.  

HUME, David. Investigações sobre o entendimento humano e sobre os princípios da 

moral. Tradução de José Oscar de Almeida Marques. – São Paulo: Editora UNESP, 2004. 

 



124 

JAEGER, Werner Wilhelm. Paidéia: a formação do homem grego. Tradução de Artur M. 

Parreira. – São Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 6.ª ed., 2013. 

JIMENEZ, Marc. O que é estética? Tradução de Fulvia M. L. Moretto. – São Leopoldo: Ed. 

UNISINOS, 1999.  

KANT, Immanuel. Crítica da razão pura. Tradução de Manuela Pinto dos Santos; 

Alexandre Fradique Morujão. –, Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 7.ª ed., 2010. 

LEFRANC, Jean. Compreender Nietzsche. Tradução de Lúcia M. Endlich Orth. 6.ª ed. – 

Petrópolis, RJ: Vozes, 2011.  

LINS, Wilson. 12 Ensaios de Nietzsche. – [Salvador?]: edição O imparcial, 1945.  

______. Zaratustra me contou... – [Salvador?]: Tipografia Naval, 1939.  

MACEDO, Iracema. Nietzsche, Wagner e a época trágica dos gregos. – São Paulo: 

Annablume, 2006.  

MARQUES, António. Sujeito e perspectivismo: seleção de texto de Nietzsche sobre teoria 

do conhecimento. Tradução de Rafael Gomes Filipe. – Lisboa: Publicações dom Quixote, 

1989.  

NIETZSCHE, Friedrich Wilhelm. A filosofia na época trágica dos gregos. Tradução de 

Carlos Antonio Braga. – São Paulo: Escala, 2008. (Coleção: Grandes Obras do Pensamento 

Universal – n.º 92). 

______. A gaia ciência. Tradução de Paulo César de Souza. – São Paulo: Companhia das 

Letras, 2001. 

______. A minha irmã e eu.  Tradução de Rubens Eduardo Frias. – São Paulo: Moraes, 

1992. 

______. Além do bem e do mal: prelúdio a uma filosofia do futuro. Tradução de Mário 

Ferreira dos Santos. – Petrópolis: Vozes, 2.ª ed., 2012. 

______. Assim falou Zaratustra: um livro para todos e para ninguém. Tradução de Paulo 

César de Souza. – São Paulo: Companhia das Letras, 2011. 

______. Aurora: reflexões sobre os preconceitos morais. Tradução de Carlos Antonio Braga. 

– São Paulo: Escala, 2.ª ed., 2008. (Coleção: Grandes Obras do Pensamento Universal – n.º 

66).  

______. Crepúsculo dos ídolos, ou, Como se filosofa com o martelo. Tradução de Paulo 

César de Souza. – São Paulo: Companhia das Letras, 2006.  

______. Da utilidade e do inconveniente da história para a vida. Tradução de Antonio 

Carlos Braga e Ciro Mioranza. – São Paulo: Escala, 2008. (Coleção: Grandes Obras do 

Pensamento Universal – n.º 88). 

______. Ecce homo: como se chega a ser o que é. Tradução de Carlos Antonio Braga. – São 

Paulo: Escala, 2.ª ed., 2009. (Coleção: Grandes Obras do Pensamento Universal – n.º 57).  



125 

______. Genealogia da moral: uma polêmica. Tradução, notas e posfácio: Paulo César de 

Souza. São Paulo: Companhia das Letras, 1998.  

______. Humano, demasiado humano: um livro para espíritos livres. Tradução, notas e 

posfácio: Paulo César de Souza. São Paulo: Companhia das Letras, 2005.  

______. O anticristo: maldição do cristianismo. Tradução de Mario Fondelli. – Rio de 

Janeiro: Newton, 1996.  

______. O caso Wagner: um problema para músicos. / Nietzsche contra Wagner: Dossiê de 

um psicólogo. Tradução de Paulo César de Souza. São Paulo: Companhia das Letras, 1999.   

______. O nascimento da tragédia: ou helenismo e pessimismo. Tradução de J. Guinsburg. 

São Paulo: Companhia das Letras, 1992.  

______. Sobre verdade e mentira. Tradução de Fernando de Moraes Barros. – São Paulo: 

Hedra, 2008.  

NUNES, Benedito. O Nietzsche de Heidegger. – Rio de Janeiro: Pazulin, 2000.  

PEQUENO, Marconi. A moral e as emoções. In. Revista do CCHLA, João Pessoa, ano IX, 

n.º 2, 2002, p. 67 – 88.  

PESSOA, Fernando António Nogueira (Portugal, 1888 – 1935). Poemas escolhidos. 

Organização de Frederico Barbosa. – São Paulo: O Estado de S. Paulo / Klick Editora, 1997. 

(Coleção: Ler é aprender)  

PIMENTA, Olímpio. Sobre O nascimento da tragédia. In Os destinos do trágico: arte, vida, 

pensamento. Organização: Douglas Garcia Alves Júnior. – Belo Horizonte: Autêntica / 

FUMEC, 2007, p. 65 – 71.  

PLATÃO. A república. Tradução de Carlos Alberto Nunes. 3.ª ed. – Belém: Editora 

universitária UFPA, 2000.   

SADE, Donatien Alphonse François de (O Marquês de Sade). A filosofia na alcova: ou, Os 

preceptores imorais. Tradução de Augusto Contador Borges. – São Paulo: Iluminuras, 1999.    

SCHELLING, F. W. J. von. Filosofia da arte. Tradução de Márcio Susuki. – São Paulo: 

Edusp, 2001.  

SLOTERDIJK, Peter. O desprezo das massas: ensaio sobre lutas culturais na sociedade 

moderna. Tradução de Claudia Cavalcanti. – São Paulo: Estação Liberdade, 2002.  

______. Regras para o parque humano: uma resposta à carta de Heidegger sobre o 

humanismo. Tradução de José Oscar de Almeida Marques. – São Paulo: Estação Liberdade, 

2000.  

SÓFOCLES. A trilogia tebana. Tradução de Mário da Gama Kury. 9.ª ed., – Rio de Janeiro: 

Jorge Zahar Ed., 2001.  

______. Antígona. Tradução de Millôr Fernandes. – São Paulo: Paz e Terra, 2003. (Coleção 

Leitura)  



126 

STOCKER, Michael; HEGEMAN, Elizabeth. O valor das emoções. Tradução de Cecília 

Prada. – São Paulo: Palas Athena, 2002.  

SUAREZ, Rosana. Nietzsche e a filologia: questões de interlocução. In. Nietzsche e as 

ciências. Organização de Miguel Angel Barrenechea; Charles Feitosa; Paulo Pinheiro; e 

Rosana Suarez. – Rio de Janeiro: 7 Letras, 2011, p. 311 – 320.  

TANNER, Michael. O pensamento de Nietzsche. Tradução de Carlos Leone. – Lisboa: 

Editorial Presença, 1997.  

TOMÁS DE AQUINO. Suma teológica. Tradução de Alexandre Correa, 2.ª ed. – Porto 

Alegre: Vozes, 1980.   

WOTLING, Patrick. Vocabulário de Friedrich Nietzsche. Tradução de Claudia Berliner. – 

São Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2001. (Coleção: Vocabulário dos filósofos)  

 

  



127 

Apêndice A – Sugestão de bibliografia complementar 

 

 

Seguem, em talhe de apêndice, algumas sugestões bibliográficas para além daquelas 

cinquenta e cinco obras que foram citadas no decorrer da pesquisa acima consumada (obras 

estas que se encontram catalogadas no item precedente, isto é, nas Referências). Contudo, o 

apêndice em curso justifica-se devido ao fato de que é determinante notar que, a despeito de 

não terem sido indicados (citados) no trabalho, os oitenta e três textos doravante alvitrados 

podem corroborar, ainda que de modo auxiliar, para a discussão e uma possível compreensão 

de diversos aspectos correlacionados à temática investigada, a saber: as perspectivas 

filosóficas e estéticas do pensamento de Nietzsche acerca da arte trágica, enquanto uma 

hermenêutica existencial e seus desdobramentos para com a vontade de autopreservação do 

homem. 

 

ABBAGNANO, Nicola.  História da filosofia. v.11, 3.ª ed. – Lisboa: Presença, 1984.  

ARALDI, Clademir Luís. Niilismo, criação, aniquilamento: Nietzsche e a filosofia dos 

extremos. – São Paulo: Discurso editorial, 2004.  

______. O conflito trágico entre arte e verdade no pensamento de Nietzsche. In. Revista 

trágica: Estudos sobre Nietzsche – 2.º semestre de 2008 – v.1 – n.º 2 – p.37 – 52. 

Disponível em: <http://tragica.org/artigos/02/03-clademir.pdf>. Acesso em: 04 de set. 2013. 

ARISTÓTELES.  Metafísica. Tradução de Leonel Vallandro. – Porto Alegre: Globo, 1969.  

______. Organon. Tradução de Edson Bini. – São Paulo: Edipro, 2005.  

AZEVEDO, Vânia Dutra de. Encontros Nietzsche. – Ijuí: UNIJUÍ, 2003.  

______. Nietzsche e a interpretação: do mundo ao texto. In. Nietzsche e as ciências. 

Organização de Miguel Angel Barrenechea; Charles Feitosa; Paulo Pinheiro; e Rosana 

Suarez. – Rio de Janeiro: 7 Letras, 2011, p. 202 – 213.  

BACELAR, Kleverton. “A vida como ela é...”: Crítica e Clínica em Nietzsche; In: Cadernos 

Nietzsche, n.º 1. – São Paulo: GEN, 1996.  

BARBOSA, Jair. Infinitude subjetiva e estética: natureza e arte em Schelling e 

Schopenhauer. – São Paulo: Ed. UNESP, 2005.  

BARRENECHEA, Miguel Angel de; PIMENTA NETO, Olímpio José. Assim falou 

Nietzsche. – Rio de Janeiro: Sette Letras, 1999. 

 



128 

BARROS, Fernando R. de Moraes. . Avaliação, valor, criação: a propósito do capítulo "Dos 

mil e um alvos" da primeira parte de Assim falava Zaratustra. Ágora Filosófica, – Recife, PE, 

v.1, n.º 1, p. 123 – 139, jan./jun. 2001.  

BAUMGARTEM, Alexander Gottlieb. Estética: a lógica da arte e do poema. Tradução de 

Míriam Sutter Medeiros. – Petrópolis: Vozes, 1993.  

BRANDÃO, Eduardo. Educar a marteladas. In: Revista educação. Especial: Biblioteca do 

professor. – São Paulo: [s. d.], n.º 2 – Nietzsche pensa a educação. p. 68 – 73, Ed. Segmento.   

BRUM, José Thomaz. Nietzsche: as artes do intelecto. – Porto Alegre / São Paulo: L&PM 

Editores, 1986. (Coleção Universidade Livre)  

______. O demasiado humano conhecimento. In: Revista educação. Especial: Biblioteca do 

professor. – São Paulo: [s. d.], n.º 2 – Nietzsche pensa a educação. p. 36 – 45, Ed. Segmento.    

______. O pessimismo e suas vontades: Schopenhauer e Nietzsche. – Rio de Janeiro: Rocco, 

1998. 

BULFINCH, Thomas. O livro de ouro da mitologia: história de deuses e heróis. Tradução 

de David Jardim. – Rio de Janeiro: Ediouro, 34.ª ed., 2006.  

BURNETT, Henry. Cinco prefácios para cinco livros escritos: uma autobiografia filosófica 

de Nietzsche. – Belo Horizonte: Tessitura, 2008.  

CASANOVA, Marco Antonio. O instante extraordinário: vida, história e valor na obra de 

Friedrich Nietzsche. – Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2003.  

CIORAN, Emile M. Breviário de decomposição. Tradução de José Thomas Brum. – Rio de 

Janeiro: Rocco, 2011.  

DE MAN, Paul. Alegorias da leitura: linguagem, figurativa em Rousseau, Nietzsche, Rilke e 

Proust. Tradução Lenita R. Esteves. – Rio de Janeiro: Imago, 1996.  

DELEUZE, Gilles. Nietzsche. Tradução de Alberto Campos. – São Paulo: Martins Fontes, 

1965. 

______. Nietzsche e a filosofia. Tradução de Edmundo Fernandes Dias e Ruth Joffily Dias. – 

Rio de Janeiro: Editora Rio, [s.d.].  

DIAS, Rosa Maria.  A influência de Schopenhauer na filosofia da arte de Nietzsche em O 

nascimento da tragédia. In. Cadernos de Nietzsche. n.º 3, 1997. Disponível em: 

<http://www.cadernosnietzsche.unifesp.br/pt/home/item/15-a-influ%C3%AAncia-de-

schopenhauer-na-filosofia-da-arte-de-nietzsche-em-o-nascimento-da-trag%C3%A9dia>. 

Acesso em: 11 ago. 2013.  

______. Metafísica do gênio nas extemporâneas de Nietzsche. In. Nietzsche e as ciências. 

Organização de Miguel Angel Barrenechea; Charles Feitosa; Paulo Pinheiro; e Rosana 

Suarez. – Rio de Janeiro: 7 Letras, 2011, p. 178 – 188.  

 



129 

______. Nietzsche e a questão do gênio. In: Assim falou Nietzsche. BARRENECHEA, 

Miguel Angel de; e PIMENTA NETO, Olímpio José. – Rio de Janeiro: 7 Letras, 1999, p. 95 – 

109.  

______. Nietzsche e a música. – Rio de Janeiro: Imago, 1994. 

______. Nietzsche educador. – São Paulo: Editora Scipione, 1993.  

FAURE, Élie. A dança sobre o abismo (Nietzsche). – Lisboa: Hiena Editora, 1993.  

FOGEL, Gilvan. Corpo como realidade imediata. In. Nietzsche e as ciências. Organização de 

Miguel Angel Barrenechea; Charles Feitosa; Paulo Pinheiro; e Rosana Suarez. – Rio de 

Janeiro: 7 Letras, 2011, p. 81 – 85.  

FURTADO, José Luiz. A essência da vida na filosofia da arte em O nascimento da tragédia. 

In: Assim falou Nietzsche. BARRENECHEA, Miguel Angel de; e PIMENTA NETO, 

Olímpio José. – Rio de Janeiro: 7 Letras, 1999, p. 9 – 27.  

GIACOIA JÚNIOR, Oswaldo. Nietzsche.  – São Paulo: Publifolha, 2000.  

______. Nietzsche & Para além de bem e mal. – Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2002.  

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Estética. Tradução de Álvaro Ribeiro e Orlando Vitorino.  

– Lisboa: Guimarães Editores, 1993.  

HEIDEGGER, Martin. Nietzsche. Tradução para o Espanhol de Juan Luis Vermal. – 

Barcelona: Destino, v. 1, 2000.  

______. Nietzsche. Tradução de Marco Antônio Casanova. – Rio de Janeiro: Forense 

Universitária, v. 2, 2010.  

______. Sobre o humanismo. – Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1967. (Biblioteca tempo 

universitário; n.º 5).  

KURY, Mario da Gama. Dicionário de mitologia grega e romana. – Rio de Janeiro: Jorge 

Zahar Ed., 3.ª ed., 1994. 

LACOSTE, Jean. A filosofia da arte. Tradução de Álvaro Cabral. – Rio de Janeiro: Jorge 

Zahar Ed., 1986.  

LIFSCHITZ, Javier Alejandro. Nietzsche e o multiculturalismo. In. Nietzsche e as ciências. 

Organização de Miguel Angel Barrenechea; Charles Feitosa; Paulo Pinheiro; e Rosana 

Suarez. – Rio de Janeiro: 7 Letras, 2011, p. 283 – 296.  

LINS, Daniel. Nietsche ou o elogio da beleza plástica. In. Nietzsche e as ciências. 

Organização de Miguel Angel Barrenechea; Charles Feitosa; Paulo Pinheiro; e Rosana 

Suarez. – Rio de Janeiro: 7 Letras, 2011, p. 97 – 113.  

MACHADO, Roberto. O nascimento do trágico: de Schiller a Nietzsche. – Rio de Janeiro: 

Jorge Zahar Editor, 2006. 

 



130 

______. Nietzsche e a polêmica sobre O Nascimento da Tragédia. – Rio de Janeiro: Jorge 

Zahar, 2005. 

______. Nietzsche e a verdade. 2.ª ed. – Rio de Janeiro: Rocco, 1985.  

______. Zaratustra, o apolíneo e o dionisíaco. In: Assim falou Nietzsche. BARRENECHEA, 

Miguel Angel de; e PIMENTA NETO, Olímpio José. – Rio de Janeiro: 7 Letras, 1999, p. 72 – 

80.  

______. Zaratustra, tragédia nietzschiana. – Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 1997.  

MANN, Heinrich; WAELDER, Roberto. . O pensamento vivo de Nietzsche. Tradução de 

Sergio Milliet. – São Paulo: Martins, [19-].  

MARTON, Scarlett. Da biologia à física: vontade de potência e eterno retorno do mesmo. 

Nietzsche e as ciências da natureza. In. Nietzsche e as ciências. Organização de Miguel 

Angel Barrenechea; Charles Feitosa; Paulo Pinheiro; e Rosana Suarez. – Rio de Janeiro: 7 

Letras, 2011, p. 139 – 149.  

______. Nietzsche: a transvaloração dos valores. São Paulo: Moderna, 1993.  

______. Em busca do discípulo tão amado. Uma análise conceitual do prólogo de Assim 

Falava Zaratustra. Impulso – Revista de ciências sociais e humanas.  – Piracicaba, v. 19, n.º 

47, p. 39 – 51, jan. / jun. 2009.  

NIETZSCHE, Friedrich Wilhelm. Cinco prefácios para cinco livros que não escritos. 

Tradução de Pedro Süssekind. – Rio de Janeiro: Sette Letras, 2.ª ed., 1996.  

______. Civilização e decadência e outros textos. Tradução de Egito Gonçalves. – Porto: 

Editorial Inova, [1973?].  

______. Escritos sobre educação. Tradução de Noéli Correia de Melo Sobrinho. 4.ª ed. – Rio 

de Janeiro: São Paulo: Ed. PUC-Rio; Loyola, 2009.  

______. Introdução à tragédia de Sófocles. Apresentação à edição brasileira, tradução do 

alemão e notas: Ernani Chaves. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2006.  

______. Miscelânea de opiniões e sentenças. Tradução de Antonio Carlos Braga e Ciro 

Mioranza. – São Paulo: Escala, 2007. (Coleção: Grandes Obras do Pensamento Universal – 

n.º 84). 

______. Morgenröthe: Gedanken über die moralischen Vorurteile.[S.l.: S.n.], – [20--?], não 

paginado. Disponível em: <http://www.nietzsche.tv/morgenroethe.html>. Acesso em: 25 nov. 

2012.  

______. O livro do filosofo. Tradução de Rubens Eduardo Ferreira Frias. – São Paulo: 

Moraes Ed., 1987. 

______. O viajante e sua sombra. Tradução de Antonio Carlos Braga e Ciro Mioranza. – 

São Paulo: 2007. (Coleção: Grandes Obras do Pensamento Universal – n.º 82). 

 



131 

______. Obras incompletas. Tradução de Rubens Rodrigues Torres Filho. – São Paulo: 

Nova Cultural, 1999. (Coleção: Os pensadores, v. 32.) 

______. Schopenhauer educador. Tradução de Antonio Carlos Braga e Ciro Mioranza. – 

São Paulo: 2008. (Coleção: Grandes Obras do Pensamento Universal – n.º 90). 

______. Vontade de potência. Tradução de Mário D. Ferreira Santos. – Rio de Janeiro: Ed. 

de Ouro, 1966. 

NUNES, Benedito. Introdução à filosofia da arte. São Paulo: Ática, 5.ª ed., 2003.  

PASCHOAL, Antonio Edmilson; FREZZATTI JÚNIOR, Wilson Antônio. 120 anos de Para 

a genealogia da moral.  – Ijuí / RS: Unijuí, 2008.  

PEIXOTO, Miriam Campolina Diniz. O mundo dionisíaco e a techné filosófica. In. Síntese 

nova fase. – Belo Horizonte, v. 23, n.º 73, 1996, 209 – 228.  

______. Nietzsche para todos. In. Cadernos de ciências humanas – Especiaria / 

Universidade Estadual de Santa Cruz. Dossiê Crise da razão. – v. 13, n.º 24 (jan. / jun. 2006). 

– Ilhéus: Editus, p. 25 – 34, 2013. 

PINHEIRO, Paulo. Nietzsche, a linguagem e a sofística. In. Nietzsche e as ciências. 

Organização de Miguel Angel Barrenechea; Charles Feitosa; Paulo Pinheiro; e Rosana 

Suarez. – Rio de Janeiro: 7 Letras, 2011, p. 242 – 257.  

PLATÃO. O político. Tradução de José Cavalcante de Souza, Jorge Paleikat e João Cruz 

Costa. – São Paulo: Nova Cultural, 1991. (Coleção: Os pensadores)  

PONDÉ, Luiz Felipe. Guia politicamente incorreto da filosofia. – São Paulo: Leya, 2012.  

RABUSKE, Edvino A. Antropologia filosófica: um estudo sistemático. – Petrópolis: Vozes, 

8.ª ed., 2001.  

ROSA, Roberto Sávio. Litania inextricável: transgressão e culpa como horizonte! In. 

Problemata: Revista Internacional de Filosofia. – João Pessoa: v. 2, n.º 1, p. 131 – 144, 2011. 

Disponível: <http://periodicos.ufpb.br/ojs/index.php/problemata>. Acesso em: 07 fevereiro de 

2013.  

______. Imprecações cotidianas: sobre a neurastenia do trágico. In. Cadernos de ciências 

humanas – Especiaria / Universidade Estadual de Santa Cruz. Dossiê história da filosofia da 

ciência. – v. 9, n.º 16 (jul. / dez. 2006). – Ilhéus: Editus, p. 467 – 487, 2006.  

______. Nietzsche e as razões da culpa. In. Cadernos de ciências humanas – Especiaria / 

Universidade Estadual de Santa Cruz. Dossiê crise da razão. – v. 13, n.º 24 (jan. / jun. 2006). 

– Ilhéus: Editus, p. 35 – 50, 2013.  

ROSEN, Stnley. The quarrel between philosophy and poetry: studies in ancient thought. – 

New York: Routledge, 1998.  

ROSSET, Clément. Alegria: a força maior. Tradução de José Thomaz Brum. – Rio de Janeiro: 

José Olympio, 2007.  



132 

______. O real e seu duplo: ensaio sobre a ilusão. Tradução de José Thomaz Brum. 2.ª ed. – 

Rio de Janeiro: José Olympio, 2008.  

SCHOPENHAUER, Arthur. Metafísica do belo. Tradução de Jair Barboza. – São Paulo: 

Editora Unesp, 2003. 

______. O mundo como vontade e representação. Tradução de M. F. Sá Correia. – Rio de 

Janeiro: Contraponto, 2001.  

SLOTERDIJK, Peter. O desprezo das massas: ensaio sobre lutas culturais na sociedade 

moderna. Tradução de Claudia Cavalcanti. – São Paulo: Estação Liberdade, 2002.  

______. O quinto “Evangelho” de Nietzsche: é possível melhorar a Boa Nova? Tradução de 

Flávio Beno Siebeneichler. – Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 2004.   

SILVA JÚNIOR, Ivo da. Nietzsche: a igualdade e seu avesso. In. Nietzsche e as ciências. 

Organização de Miguel Angel Barrenechea; Charles Feitosa; Paulo Pinheiro; e Rosana 

Suarez. – Rio de Janeiro: 7 Letras, 2011, p.269 – 282.  

STEIN, Ernildo. Seis estudos sobre “Ser e tempo”. – Petrópolis: Vozes, 3.ª ed., 2005. 

SZONDI, Peter. Ensaio sobre o trágico. Tradução de Pedro Süssekind. – Rio de Janeiro: 

Jorge Zahar Ed., 2004.  

ZORDAN, Paola. Arte com Nietzsche e Deleuze. In. Educação & Realidade. – Porto 

Alegre: v. 30, n.º 2, p. 261 – 272, jul. 2005. 

 


