
UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA – UFPB 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES – CCHLA 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CORPO PRÓPRIO, ESPACIALIDADE E MUNDO PERCEBIDO EM MERLEAU-PONTY 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

JADISMAR DE LIMA FIGUEIREDO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA 

2015 



JADISMAR DE LIMA FIGUEIREDO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CORPO PRÓPRIO, ESPACIALIDADE E MUNDO PERCEBIDO EM MERLEAU-PONTY 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Departamento da 

Pós-graduação em Filosofia da Universidade 

Federal da Paraíba (UFPB) para obtenção do 

título de Mestre em Filosofia. 

 

Área de Concentração: Fenomenologia 

 

Orientador: Prof. Dr. Iraquitan de Oliveira 

Caminha 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA 

2015 



 



JADISMAR DE LIMA FIGUEIREDO 

 

 

 

CORPO PRÓPRIO, ESPACIALIDADE E MUNDO PERCEBIDO EM MERLEAU-PONTY 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Departamento da 

Pós-graduação em Filosofia da Universidade 

Federal da Paraíba – UFPB para obtenção do 

título de Mestre em Filosofia. 

 

Área de Concentração: Fenomenologia 

 

Orientador: Prof. Dr. Iraquitan de Oliveira 

Caminha 

 

 

 

 

 

 

 

Aprovada em: 08 de Maio de 2015. 

 

 

 

 

 

 

____________________________________________________________ 

Prof. Dr. Iraquitan de Oliveira Caminha (Orientador) 

Universidade Federal da Paraíba (UFPB) 

 

 

____________________________________________________________ 

Prof. Dr. Sérgio Luís Persch (Examinador interno) 

Universidade Federal da Paraíba (UFPB) 

 

 

____________________________________________________________ 

Prof. Dr. Galileu Galilei Medeiros de Souza(Examinador externo) 

Universidade Estadual do Estado do Rio Grande do Norte (UERN) 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA 

2015 



Dedicatória 

 

Sonhar é a manifestação de um desejo que aos poucos se encaminha 

para a realização. Realizá-lo exige luta constante e muitas renúncias, 

afinal, para ganhar é preciso saber perder. Não há vitória que não traga 

experiências e estas prevalecem porque ganham raízes. 

Por todos os lados e de todas as formas aparecem portas e janelas para 

que possamos passar e prosseguir adiante: umas mais largas e outras 

mais estreitas, nem sempre as largas são as mais fáceis; porém, todas 

são importantes. 

Quero ao final deste curso dedicar este trabalho a uma pessoa que não 

mediu esforços em todos os sentidos para ver a concretização de um 

sonho. Deixo aqui o meu carinho, respeito e admiração ao meu 

padrinho Reginaldo Ferreira a quem tanto prezo. Dedico-lhe esta 

Dissertação, trabalho de dois anos de pesquisa pela sua compreensão e 

por ficar na torcida durante todo esse tempo. 

  



Agradecimentos 

 

Agradeço primeiramente a Deus, criador do Universo, pelo dom da 

vida e, por me ter proporcionado a oportunidade de realizar mais um 

sonho; 

A Universidade Federal da Paraíba – UFPB, que tão bem me acolheu 

como aluno desta casa; 

Ao Programa de Pós Graduação em Filosofia e os servidores que estão 

sempre apoiando no que é possível; 

Aos professores: Prof. Dr. Marconi Pequeno, Prof. Dr. Sérgio Persch, 

Prof. Dr. Robson Cordeiro, Prof. Dr. Ricardo Silvestre e ao Prof. Dr. 

Iraquitan Caminha; 

A CAPES pelo financiamento da minha pesquisa; 

De modo muito especial agradeço ao meu orientador Iraquitan de 

Oliveira Caminha a quem pude conhecer um pouco de sua 

humanidade enquanto professor e amigo que, tantas vezes, foi 

compreensivo quando precisei me ausentar; 

Aos meus pais Eduardo e Amália e meus irmãos que mesmo distante 

sempre estavam perto com a preocupação de sempre se estava tudo 

bem; 

Aos amigos que não me deixaram sozinho nesta caminhada, sempre 

apoiando e ouvindo as lamúrias dos dias de desespero e angústias; 

Aos colegas de curso que, muitas vezes, dividimos as mesmas 

discussões e lamentações; 

De forma especial, ao meu amigo Tibério que teve o sonho do 

mestrado interrompido por um acidente. 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O mundo é não aquilo que eu penso, mas aquilo que eu vivo; eu estou aberto ao mundo, 

comunico-me indubitavelmente com ele, mas não o possuo, ele é inesgotável”.  

Merleau-Ponty  



RESUMO 

 

O presente estudo constitui-se em uma dissertação de mestrado fundada em um referencial 

bibliográfico em que foi utilizada como principal fonte a obra Fenomenologia da Percepção 

do filósofo Maurice Merleau-Ponty. Seu principal objetivo é analisar o conceito de corpo 

próprio e sua espacialidade discutida na citada obra do filósofo. A princípio, é apresentado um 

problema que é o conceito de corpo analisado pela fisiologia como uma estrutura justaposta. 

Em contrapartida, Merleau-Ponty aponta para uma nova compreensão de corpo, não como 

constituído de órgãos, mas como corpo próprio, ou seja, que é capaz de reconhecer sua 

própria existência como um sujeito vivo, pois ele é situado no espaço e não apenas 

posicionado nele. Tomando como fio condutor o sentido de espacialidade, Merleau-Ponty 

discorre sobre o mesmo não como um espaço abordado pela Geografia, em que é possível 

pensar em localizações, mas como um espaço de situação em que o sujeito possa perceber o 

seu próprio corpo, como sujeito perceptivo. É o mundo experimentado, vivido, no qual o 

sujeito consegue reconhecer sua própria existência. A noção de espaço não pode ser 

compreendida como partes isoladas, mas como situação, pois o corpo próprio habita o espaço 

de seu corpo. Considerando estes conceitos, adentra-se também em outros temas como: a 

intencionalidade e a motricidade. O primeiro como uma tendência do corpo próprio de se 

“dirigir para”, porque tem a intenção de fazê-lo, e o segundo como uma extensão do corpo de 

poder se apropriar dos fenômenos percebidos a fim de compreendê-los. Também é discutido 

neste trabalho o conceito de mundo percebido em que o sujeito perceptivo percebe os 

fenômenos e o mundo em perspectivas. Além disso, ele não está sozinho, pois existem outros 

sujeitos que carregam consigo uma particularidade de Eu segundo a qual este é responsável 

pela ressignificação do mundo e da apropriação dos fenômenos através de perspectivas. Existe 

o Eu de outrem, mas este não pode ser invadido, o que se sabe dele é apenas o que é expresso, 

comunicado. Eis a importância da linguagem que se faz presente em toda a discussão não 

apenas como linguagem verbal, mas como gramática corporal. 

 

Palavras-chave: Fenomenologia. Corpo próprio. Percepção. Intencionalidade. Espacialidade. 

  



ABSTRACT 

 

This study it constitutes in a dissertation based on a bibliographic background in which was 

used as the main source the philosophy’s title ‘Phenomenology of Perception’ by Maurice 

Merleau-Ponty. Its aim is to analyze the concept of one’s own body and its related spatiality 

discussed in the mentioned work of the philosopher. At first, it is presented an issue 

concerning what is the concept of body perceived by physiology as a juxtaposed structure. On 

the other hand, Merleau-Ponty points to a new understanding of the body, not as constituted 

bodies, but as one’s own body that is able to recognize its very existence as a living subject, 

as it is situated in space and not just positioned into it. Trailing the sense of spatiality, 

Merleau-Ponty discusses about it not in the same wayas addressed by Geography, in which it 

is possible to think of locations, but still as a point in space where the subject can notice his 

own body, as perceiver subject. It is the experienced world, lived, in which the subject can 

recognize his own existence. The notion of space can’t be understood as isolated parts, but 

with modalities that are associated to the subject. Considering these concepts, it explores also 

other topics such as intentionality and motricity. The first as a tendency of the one’s own 

body "to go further" because of its intention to do so and the second as an extension of the 

body to be able to appropriate the phenomena perceived in order to understand them. It also 

discusses the concept of perceived world in which the perceiver subject perceives the 

phenomena and the world in perspective. In addition, he is not alone, as there are other 

perceiver subjects that carry a peculiarity of ‘I myself’ responsible for the redefinition of the 

world and the phenomena appropriation through perspectives. There is ‘I myself’ in others, 

but this can’t be broken into, what is known of it is just what is expressed, communicated. 

Hence, the importance of the language that is present throughout the discussion not only as 

verbal language, but as body grammar. 

 

Keywords: Phenomenology. One’s own body. Perception. Intentionality (Philosophy). 

Spatiality. 

 

 

  



SUMÁRIO 

 

1INTRODUÇÃO .................................................................................................................... 10 

 

2 O CORPO PRÓPRIO COMO SUJEITO SITUADO NO ESPAÇO  ............................. 16 

2.1 A fenomenologia na visão de Merleau-Ponty .................................................................... 16 

2.2 A influência da espacialidade na compreensão de corpo próprio ...................................... 24 

2.3 A fenomenologia da linguagem  ......................................................................................... 33 

2.4 A intencionalidade que impulsiona o sujeito para o mundo ............................................... 39 

2.5 A motricidade ..................................................................................................................... 44 

 

3 ESPACIALIDADE DE POSIÇÃO E ESPACIALIDADE DE SITUAÇÃO .................. 52 

3.1 O sentir como fundamento efetivo para o sujeito vivenciar o espaço ................................ 52 

3.2 O espaço ............................................................................................................................. 64 

3.2.1 Espaço de Posição ........................................................................................................... 66 

3.2.2 Espacialidade de situação ................................................................................................ 70 

3.3 Espacialidade e Profundidade ............................................................................................. 75 

3.4 Profundidade: grandeza aparente e convergência .............................................................. 78 

3.5 Espacialidade de situação e movimento ............................................................................. 82 

 

4. MUNDO PERCEBIDO ...................................................................................................... 91 

4.1 O Mundo natural como base para que os fenômenos sejam percebidos ............................ 91 

4.2 O problema da consciência perceptiva ............................................................................. 107 

4.3 O mundo humano e a subjetividade do outro ................................................................... 113 

 

5 CONCLUSÃO .................................................................................................................... 123 

 

REFERÊNCIAS ................................................................................................................... 128 

 

 



10 
 

1 INTRODUÇÃO 

 

As reflexões da filosofia de Maurice Merleau-Ponty se iniciam a partir de sua 

investigação sobre a Fenomenologia. A fenomenologia é uma filosofia que se caracteriza pelo 

estudo das essências1.Segundo Merleau-Ponty, é uma filosofia que repõe as essências na 

existência. Buscando esta compreensão, o filósofo direciona suas análises para o estudo da 

essência da consciência, a qual é capaz de reconhecer sua existência dando uma significação a 

ela, para as reflexões do corpo próprio. Diante disso, concebe-se a filosofia merleau-pontiana 

a partir do método fenomenológico de alcançar a essência dos fenômenos. Sabe-se que a 

compreensão de corpo, a princípio, como é retratada pela fisiologia2 como uma justaposição 

de órgãos, ganha novo sentido a partir de Merleau-Ponty, que propõe uma nova discussão a 

respeito do mesmo, abordando-o não simplesmente como um corpo físico, mas como sendo 

um corpo vivo que é capaz de reconhecer sua própria existência, a do outro e, finalmente, do 

mundo, considerando que tudo que há nele habita o espaço. Essa questão abarca todo o 

problema travado no decorrer da discussão, a qual será o núcleo central do texto, tendo em 

vista que Merleau-Ponty se preocupou com esta questão e iniciou a elaboração de um 

pensamento reflexivo rigoroso que exigisse um saber crítico sobre a problemática 

apresentada. 

Este estudo tem como principal objetivo analisar o conceito de corpo próprio e sua 

espacialidade discutida na obra de Maurice Merleau-Ponty, intitulada Fenomenologia da 

Percepção que fundamentará o desenvolvimento teórico do mesmo. O tema escolhido trata da 

questão do corpo como instrumento para perceber a realidade dos fenômenos a partir do 

espaço no qual se mostram. Dessa forma, buscar-se-á compreender a importância do corpo 

próprio em relação ao mundo e a outrem, a partir de como o percebido é apresentado ao 

sujeito. Essa abordagem mostrará que o sujeito não é um ser fechado para o mundo, mas está 

aberto às mais prováveis significações apresentadas por ele mesmo, que são determinadas 

pelo espaço em que está inserido. A pesquisa dará destaque a alguns fatores de suma 

relevância como: a compreensão de corpo situado, capaz de dar sentido a tudo que é 

                                                           
1 Merleau-Ponty compreende que a fenomenologia, enquanto método, segue os mesmos passos da filosofia, que 

é definir a essência das coisas. Todavia, a fenomenologia não incorpora apenas o sentido essencialista de sua 

descrição, pois ela necessita recolocar as essências na existência, pois, para o filósofo, a existência tem primazia 

em relação à essência no sentido de ela indicar um ponto de vista originário que visa à descrição das coisas tal 

como elas são no seu modo de existir. 
2Ciência responsável pelo estudo do corpo enquanto sistema de órgãos que estão posicionados e interligados 

entre si, formando um emaranhado de tecidos e células. 

 



11 
 

percebido por ele; a espacialidade como experiência efetiva para que o sujeito dirija-se “para” 

e também o fato de que todas as coisas são relativamente diferentes quando vistas por 

perspectivas diversas.  

O estudo apresenta como proposta metodológica para execução deste trabalho o 

método dedutivo, utilizando como principal procedimento o monográfico. Como técnica a ser 

utilizada é a pesquisa documentada e bibliográfica, no qual foram utilizados livros e artigos 

pertinentes à elaboração do texto. Serão destacados os principais livros do autor: 

Fenomenologia da Percepção e Estrutura do Comportamento. No decorrer do trabalho, em 

razão da necessidade de maiores esclarecimentos, outras obras foram utilizadas. 

É a respeito do problema do corpo e dos fatores que se relacionam a ele, apresentados 

por Merleau-Ponty, que este trabalho irá discorrer, propondo as reflexões necessárias para que 

seja possível compreender a nova concepção de corpo próprio e suas influências no que diz 

respeito ao seu caráter perceptivo, espacial, temporal ou em sua relação com o mundo. A 

estrutura do texto está distribuída em três capítulos sequenciados da seguinte forma: 

O primeiro capítulo, intitulado O corpo próprio como sujeito situado no espaço, propõe 

o estudo acerca do corpo, compreendido não como sistema de órgãos interligados entre si, 

localizado em algum lugar com suas partes justapostas, mas como corpo vivido, que habita o 

espaço sendo capaz de reconhecer sua própria existência. Considera-se que, em alguns casos, 

o sujeito perceptivo possui certo tipo de patologia que rompe com a sua capacidade de 

compreender sua experiência com o mundo e, desta forma, este não consegue se situar e nem 

manter uma postura de ser efetivo; por isso, se faz necessário que outro sujeito através  

linguagem descreva os comportamentos e os fenômenos. A linguagem aqui entendida não no 

sentido literal do termo, mas como gramática corporal3 que se comunica com o mundo. A 

intencionalidade se coloca como impulso primordial para que o sujeito dirija-se “para4”. A 

intenção de apropriação que o sujeito lança sobre os fenômenos possui certa liberdade, pois 

ele pode fazer ou não. Essa liberdade é o que move o sujeito, não enquanto corpo humano, 

mas enquanto consciência até os limites do espaço vivenciado e percebido por ele. A 

compreensão de intencionalidade está em constante relação com o que Merleau-Ponty 

descreve como motricidade, que é a capacidade do sujeito de se apropriar dos fenômenos 

como possibilidade de se lançar em um mundo de perspectivas através do movimento 

                                                           
3 A gramática corporal discutido no texto se refere a capacidade de expressão que o sujeito tem. O corpo próprio 

se comunica através de gestos e movimentos, estes, por sua vez, se apresentam como uma gramática corporal, 

pois falam através do seu próprio corpo.  
4 Dirigir-se para é a possibilidade do corpo próprio de se apropriar dos fenômenos percebidos através de sua 

capacidade intencional. 



12 
 

adquirido. Este, por sua vez, só o é se for retomado em um movimento de pensamento e o 

corpo próprio só está situado se ele mesmo assumir sua situação. 

A discussão travada por Merleau-Ponty é também uma oposição aos conceitos 

elaborados por Descartes e Kant a respeito do problema do corpo. O primeiro, apontando para 

a dicotomia entre alma e corpo e para a consciência como responsável pela capacidade 

intelectual e, portanto, pela certeza de sua existência. A consciência ganha destaque através 

do Cogito. O segundo, aponta que o conhecimento começa na experiência pressupondo um a 

priori subjetivo e um material objetivo a posteriori. Em contraponto a essas questões, 

Merleau-Ponty afirma que a experiência do sujeito é um campo aberto a possibilidades, pois o 

corpo próprio tem consciência de si mesmo, não como consciência pura, mas como 

experiência, e habitando o espaço, experimentando sua própria existência, é capaz de perceber 

o mundo através de perspectivas. 

Considerando o corpo próprio abordado por Merleau-Ponty, pode-se dizer que ele se 

apropria5 dos objetos, que aqui são entendidos como fenômenos. Esse modo de se dirigir 

“para”, ou seja, de perceber os fenômenos, o filósofo chama de motricidade, entendida não 

como movimento local, mas como movimento de percepção. A experiência com o mundo 

através da motricidade só é possível para o sujeito porque este possui a intenção de fazê-la, 

isto é, em virtude da capacidade intencional do corpo próprio que o impulsiona para que tenha 

a experiência enquanto ser situado, com o fenômeno. Essa experiência como percebido, 

assim, acontece através da intencionalidade.  

O segundo capítulo, tendo como título A espacialidade de posição e espacialidade de 

situação, examina o problema do espaço, o qual pode ser compreendido, no estudo merleau-

pontiano, não já como empregado pela Geografia, que o aponta como sendo um sistema 

aberto em que os objetos estão localizados e ocupam um lugar e, então, tudo está posicionado. 

A espacialidade de posição corresponde, previamente, ao que se conhece como espaço 

geográfico que situa os sujeitos e os objetos em algum lugar do universo; no entanto, segundo 

Merleau-Ponty, é possível compreender essa ideia como transcendente a toda compreensão já 

elaborada. Sendo um sujeito vivo, capaz de perceber sua própria existência, o corpo próprio 

não está localizado no espaço como um objeto físico, ele é um corpo situado, porque o habita, 

de modo que é capaz de lançar juízo de valor sobre ele e, desta forma, constituí-lo. Na 

filosofia de Merleau-Ponty, o espaço de situação é um espaço em que o sujeito que percebe 

vive a experiência com seu próprio corpo, podendo reconhecer a existência do seu próprio 

                                                           
5 O Conceito de apropriar em Merleau-Ponty se esclarece por meio das noções de intencionalidade e percepção. 

Se apropriar dos fenômenos é percebê-los. 



13 
 

“Eu” e, desta forma, se colocar como ser que habita o espaço e não apenas como posicionado 

nele.  

A questão da espacialidade, aqui tratada, é conduzida para o conceito de profundidade, 

que consiste na possibilidade de percepção colocando os fenômenos em constante relação a 

pontos de referência em um campo perceptivo. Essa abordagem diz respeito a certo 

nivelamento dos fenômenos percebidos. Tendo em vista que os fenômenos estando situados 

em distâncias diferentes entre si, ganham um sentido de profundidade. Imaginando dois 

objetos que estão diante do sujeito que percebe um mais perto e outro mais distante, 

compreende-se a noção de profundidade quando se nota esta diferença de localização, ou seja, 

uma mais à frente do que o outro. A percepção das coisas não é medida por uma distância 

objetiva, pois o sujeito vive a experiência de perceber e todo espaço objetivo ganha um 

sentido de subjetividade a partir do sujeito, pois este espaço entre o sujeito e a coisa é 

convertido pelos globos oculares, tornando este espaço apropriado para o reconhecimento, 

pois o corpo se aproxima do objeto sem movimentar sua estrutura física, assim também como 

aproxima os objetos de si através da percepção.  

Também se destacam na discussão as reflexões acerca da grandeza aparente que é uma 

maneira de expressão do sujeito em relação à profundidade, isto é, a distância que diverge 

entre dois objetos. Com efeito, observados de um ângulo, pode parecer que fenômenos 

aparentem ser do mesmo tamanho quando não o são e, com isso, aparece a convergência para 

difundir essa ideia que se coloca como causa da profundidade, sendo uma orientação ao 

objeto a distância.  Percebe-se que a distância em relação a algo, quando se trata de 

convergência e grandeza aparente, está relacionada entre si e, deste modo, a grandeza 

aparente de um objeto significa que sua dimensão percebida em um intervalo que está entre o 

sujeito e o objeto difunde a diferença entre a grandeza aparente e a real. Grandeza aparente 

também pode ser compreendida como a experiência perceptiva dos fenômenos que se 

colocam em distâncias diversas diante do corpo próprio, sendo que este é capaz de identificá-

los através do que o filósofo chama de convergência, que é a apropriação efetiva daquilo que 

é percebido, ou seja, uma orientação em direção ao objeto que está distante, aproximando o 

percebido do sujeito. 

O terceiro capítulo encara a questão do Mundo Percebido. Percebe-se que uma 

característica da filosofia de Merleau-Ponty, é a forma como o sujeito perceptivo examina a 

realidade efetiva dos fenômenos, sobretudo, quando ele dá uma ressignificação a tudo que 

consegue perceber, tendo em vista suas condições de fazê-lo através de perspectivas. Diante 

disso, reportando-se ao mundo percebido, é possível fazer uma análise de tudo aquilo que se 



14 
 

oferece ao sujeito para ser conhecido, considerando que este se aproxima dos fenômenos e se 

apropria apenas das constantes perceptivas. O sujeito compreende o mundo através do que 

consegue perceber dele e, assim, lança-se diante de suas perspectivas para descrevê-lo; porém, 

esta forma de apropriação não abrange a universalização dos fenômenos, apenas suas 

particularidades. A percepção do mundo se caracteriza como perceber em perspectivas. O ato 

de perceber se torna marcante para aquele que se lança ao mundo, a fim de se apropriar dele 

com a intenção de conhecê-lo. 

Essa busca perceptiva que visa compreender os fenômenos pende também para outro 

meio de entendimento que é a ideia de iluminação. O sujeito tendo uma característica de 

subjetividade e que pode perceber o mundo através de perspectivas é iluminado quando 

reconhece certo fenômeno e consegue compreendê-lo. Sua capacidade de perceber propicia 

que ele faça uma reinterpretação do percebido. O sujeito vive a situação e por isso essa 

iluminação é possível porque ele é capaz não apenas de perceber o mundo, de modo 

posicionado, mas como ser capaz de transformar e construir o sentido novo. 

Outro ponto de interesse é a relação com outrem. As reflexões construídas na 

subjetividade do sujeito ganham uma infinidade de sentidos, pois a percepção do corpo 

próprio em relação a um fenômeno transmite uma mensagem que possui em sua essência um 

significado que corresponde ao espaço, ao tempo, ao sujeito e ao que está ao seu redor. 

Considerando que existem sujeitos perceptivos e estes são capazes de perceber o mundo, 

Merleau-Ponty propõe a reflexão sobre outra consciência que também pode ressignificar o 

mundo. Em um primeiro momento tem-se um sujeito que percebe e lança juízo sobre tudo que 

está ao seu redor, inclusive a si próprio, e esta concepção reduz tudo que está fora de si a 

simples objetos; porém, essa ideia ganha novos rumos quando o filósofo apresenta outrem6 

também como constituinte de si mesmo e do mundo. Com isso, aquele que era tido como 

objeto revela agora uma característica de ser subjetivo, ou seja, uma consciência que possui 

um “Eu” próprio. Estes sujeitos perceptivos mesmo que estejam em constante relação um com 

o outro não conseguem adentrar na consciência de outrem e compreendê-la em sua totalidade, 

pois somente podem conhecer o que é expressado pelo outro, seja através da fala ou de 

comportamentos percebidos, pois os sujeitos podem se comunicar entre si, considerando que 

eles são seres conscientes e, deste modo, compreendem seus comportamentos; no entanto, 

essa compreensão pode estar equivocada, considerando que outrem pode fingir um 

comportamento, pois um sujeito nunca pode adentrar na consciência do outro. 

                                                           
6 A compreensão de outrem diz respeito à relação efetiva entre o sujeito que percebe e outro corpo com uma 

característica efetiva, ou seja, como sendo um segundo sujeito com condições de perceber a própria existência. 



15 
 

Por fim, a título de conclusão, espera-se que este trabalho possa contribuir nas reflexões 

sobre o corpo próprio, o espaço e o mundo percebido, considerando que o sujeito perceptivo, 

segundo Merleau-Ponty, lança-se ao mundo com a intenção de se apropriar dele como ser que 

está situado habitando o espaço. A percepção, contudo, aproxima aquele que percebe dos 

fenômenos e, deste modo, o sujeito perceptivo os compreende não em uma totalidade, mas a 

partir de suas particularidades.  

  



16 
 

2 O CORPO PRÓPRIO COMO SUJEITO SITUADO NO ESPAÇO  

 

Este primeiro capítulo tratará sobre o corpo próprio discutido por Maurice Merleau-

Ponty. A princípio, é abordado o que ele compreende por fenomenologia, enfatizando as 

influências que serviram de base para que ele elaborasse o seu pensamento, dando destaque a 

Descartes e Kant e ao principal expoente da fenomenologia, Husserl. Também se ocupará da 

espacialidade do corpo próprio como sendo aquele que se apropria do seu próprio mundo, 

experimentando o seu próprio corpo. A linguagem também é discutida, para mostrar que é 

através dela que é possível a descrição de objetos para que sejam assimilados em casos de 

patologia, como no de Schneider, por exemplo, que só reconhecia alguns comportamentos 

quando estes eram descritos. Também concebendo a linguagem como gramática corporal em 

que o sujeito concebe um estilo de vida e expressa comportamentos.  O estudo será estendido 

à intencionalidade como fator norteador que impulsiona o sujeito a ir além, a se colocar fora 

de si para, através de um olhar subjetivo, perceber o mundo. O sujeito sempre se lança ao 

mundo e isso ocorre porque ele tem a intenção de fazê-lo. Por fim, se fará referimento como 

fechamento do capítulo a motricidade que corresponde aos movimentos realizados por aquele 

que percebe, no caso, o sujeito. Vale salientar que esse movimento não é físico, mas um 

movimento que conduz à apropriação das coisas, à experiência fenomênica e corporal do 

mundo. 

 

2.1 A fenomenologia na visão de Merleau-Ponty 

 

A filosofia de Maurice Merleau-Ponty é caracterizada pela abordagem perspectivista 

própria do sujeito que percebe, o qual concebe o mundo por meio de perspectivas. O sujeito, 

enquanto ser que está no mundo e o transforma, ganha nova forma de compreensão a partir do 

que o filósofo francês concebe como corpo próprio, fenomênico ou vivido. Estes conceitos 

divergem da clássica visão de corpo sustentada pela Fisiologia7, que o compreendia como um 

objeto afirmando que:  

 

[...] existe partes extra partes e que, por conseguinte, só admite entre suas partes ou 

entre si mesmo e os outros objetos relações exteriores e mecânicas, seja no sentido 

                                                           
7Segundo a qual, em o corpo é, na verdade, uma sociedade de cerca de 100 trilhões de células organizadas em 

estruturas funcionais distintas, algumas das quais são chamadas de órgãos. Cada estrutura funcional contribui 

com sua parcela para a manutenção das condições homeostáticas no fluido extracelular, que é chamado de meio 

interno. Enquanto as condições normais forem mantidas neste meio interno, as células do corpo continuam 

vivendo e funcionando adequadamente. 



17 
 

estrito de um movimento recebido e transmitido, seja no sentido amplo de uma 

relação de função a variável (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 111, grifo do autor). 

 

 

Merleau-Ponty apresenta um novo modo de compreensão para o corpo, não mais como 

apenas constituído de órgãos, mas como sendo aquele que vive seu próprio corpo e tem 

consciência8 de que está no mundo como ser situado e não apenas posicionado. Em sua 

filosofia é dada ênfase ao corpo próprio por ser capaz de notar sua própria existência. O 

mundo, segundo o pensamento merleau-pontiano, existe antes mesmo de um sujeito que o 

perceba; porém, quando se fala em corpo próprio que percebe, a consciência aqui abordada se 

refere à capacidade cognitiva que o sujeito tem de dá uma ressignificação para o mundo. O 

sujeito perceptivo difere dos corpos físicos pela sua capacidade de ressignificação. 

Quando se fala em corpo próprio há uma desestruturação em relação à ideia de corpo 

entendido pela fisiologia. Nela a característica tradicional do sujeito está dividida em sexo 

masculino e feminino. Na filosofia de Merleau-Ponty, essa ideia é reformulada em uma 

estrutura totalmente diferente, em que o corpo próprio vive a realidade de modo 

comportamental considerando o meio externo como exercendo influência que determina sua 

compreensão. A estrutura do corpo próprio não se refere a uma sexualidade separada entre 

homens e mulheres, mas é a unidade de um sujeito, englobando suas capacidades intelectuais, 

sua consciência de ser um entre tantos outros seres, suas habilidades cognitivas, o sentido que 

dá a si mesmo e ao mundo. 

O estudo feito por Merleau-Ponty parte de uma concepção proveniente da 

fenomenologia9,palavra “que significa ‘o estudo dos fenômenos’, em que a noção de um 

fenômeno e a noção de experiência, de um modo geral, coincidem. Portanto, prestar atenção à 

experiência em vez de àquilo que é experienciado é prestar atenção aos fenômenos” 

(CERBONE, 2012, p. 13).  Ao tratar a Fenomenologia como ciência das essências, Merleau-

Ponty busca a essência da consciência, ou seja, a experiência do sujeito perceptivo, não no 

universo do que é pensado, mas na presença efetiva da consciência no mundo, quando 

reconhece o sujeito como ser vivido e que ressignifica sua própria existência. Essa 

consciência não é simplesmente uma ideia, mas uma experiência perceptiva. 

                                                           
8 Ao se referir à consciência no contexto de corpo próprio e mundo percebido, é preciso compreendê-la não como 

ser pensante, como uma ideia, como afirmava Descartes, mas como aquilo que de fato é para o sujeito, ou seja, 

experiência. 
9“Merleau-Ponty inscreve seu projeto filosófico fundamentado na fenomenologia husserliana, cujo ‘esforço todo 

consiste em reencontrar [nosso] contato ingênuo com o mundo, para dar-lhe enfim um estatuto filosófico’ (PP I), 

e que, querendo ‘apreender o sentido do mundo’ e da história em estado nascente’ (PP XVI), deve tirar do jogo 

tanto ‘o universo da ciência’ (pois ele ‘é construído sobre o mundo vivido’ e é apenas uma expressão secundária 

dele – PP III) como a análise reflexiva (pois, em vez de fazer um relatório de nossa experiência do mundo, ela se 

exaure buscando as condições de possibilidade da objetividade científica) (DUPOND, 2010, p. 33). 



18 
 

A característica que dá ênfase à Fenomenologia é a sua habilidade descritiva das coisas. 

Essa característica se distingue da noção idealista da consciência, pois a descrição se dirige 

para um âmbito de retornar “as coisas mesmas” que foge do modelo padrão de ciência10, ela 

supera as análises reflexivas e as explicações científicas, que primam pela certeza dos fatos 

decorrentes de princípios empíricos.Aqui a fenomenologia aparece para fundamentar a 

proposta de estudo apresentada por Merleau-Ponty que é a compreensão de uma filosofia 

voltada para a descrição dos objetos e nunca para uma construção ou constituição. O sujeito 

que percebe faz a descrição dos fenômenos tais como os percebe, porém, o faz porque tem a 

intenção de conhecê-lo tomando consciência do que percebe, reconhecendo sua própria 

existência, enquanto ser que vive em constante relação com outros seres e com o mundo.  

A finalidade da fenomenologia é descrever e não definir ou conceituar as afirmações da 

atitude natural, pois segundo Merleau-Ponty é uma filosofia para a qual o mundo já está “ali” 

mesmo antes da sua reflexão. Husserl foi quem primeiro apresentou a fenomenologia como 

uma “psicologia descritiva” ou como esforço de retornar às coisas mesmas, e isso, como 

coloca Merleau-Ponty, é uma desaprovação da ciência11. O “eu” enquanto sujeito jamais 

poderá compreender sua existência isolada, separada do mundo, como um objeto da 

fisiologia, pois “tudo aquilo que sei do mundo, mesmo por ciência, eu o sei a partir de uma 

visão minha ou de uma experiência do mundo sem a qual os símbolos da ciência não 

poderiam dizer nada” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 03). Tal questão se refere a existência 

do mundo mesmo antes de um sujeito que o perceba, no entanto, é o sujeito que dá sentido a 

ele, não como constituinte, mas como perceptivo. 

Em Merleau-Ponty, as coisas são descritas através da experiência12 perceptiva tais como 

são percebidas pelo próprio sujeito, sem cair em um objetivismo, pois o mundo ganha 

significados diversos a partir da perspectiva em que é percebido. Para o especialista, a crítica 

recai sobre o objeto e o sujeito, assim, “a idéia de um divórcio entre o ser e o aparecer das 

coisas considera o mundo sem mistério e sem opacidade, ou seja, concebe o mundo estendido 

diante de nós numa transparência absoluta e expungido de toda aparência equívoca” 

(CAMINHA, 2010, p. 49). Desta forma, “o aparecer é a medida do ser para Merleau-Ponty, 

                                                           
10Aqui nos referimos à ideia de ciência positiva. A ciência que se diferencia das análises feitas por Merleau-

Ponty a respeito da subjetividade do corpo próprio e das descrições desenvolvidas pela fenomenologia. 
11A desaprovação da ciência discutida por Husserl se refere não à exclusão da ciência como um todo, mas do 

método descritivo da fenomenologia em relação ao modo de fazer ciência próprio da mentalidade naturalista e 

positivista. 
12 “A experiência é um dos nomes do ‘fenômeno originário’, a abertura do mundo, ‘o contato inocente com o 

mundo’ (PP I), que a fenomenologia procura ‘despertar’ (PP III), aquém das construções e das idealizações da 

ciência, para reativar, criticar, retificar, refundar as significações fundamentais que, transmitidas ao longo da 

história, regem nossa inteligência do ser e mesmo o acesso a nosso próprio ser” (DUPOND, 2010, p. 27). 



19 
 

no sentido de que as coisas são consideradas fora de uma distinção entre o fenômeno que 

aparece e o ser” (CAMINHA, 2010, p. 49), ou seja, ao tratar do corpo vivido, elenca-se uma 

série de fatos nos quais predominam a subjetividade do sujeito, enquanto ser que se dirige 

para os fenômenos com a intenção de percebê-los. 

Diferente disso, a ciência em seu universo, é uma experiência que jamais terá o mesmo 

sentido de ser que o mundo percebido, porque ela é uma explicação dele, uma determinação. 

“A ciência manipula as coisas e renuncia habitá-las. Estabelece modelos internos delas e, 

operando sobre esses índices ou variáveis as transformações permitidas por sua definição, só 

de longe em longe se confronta com o mundo real” (MERLEAU-PONTY, 2013, p. 15). O 

sujeito aqui apresentado vive o seu próprio mundo, é uma fonte absoluta de seus próprios 

pensamentos e movimentos;a experiência não é proveniente de seus antecedentes, ou seja, não 

decorre de uma experiência anterior ou até mesmo de outro sujeito que perceba, pois é ele 

próprio que escolhe os horizontes de sua própria experiência. 

As ciências, para Merleau-Ponty, seriam apenas uma criação humana e, por isso, não 

se pode imaginar que elas seriam a única forma de pensar a existência do mundo ou até 

mesmo a nossa. Elas estão embasadas no conhecimento e na experiência humana. Portanto, a 

“maneira mais fundamental de compreender a nós mesmos não pode ser a maneira ‘objetiva 

da ciência: como um tipo específico de objeto no mundo a ser explicado de fora” 

(MATTHEWS, 2010, p. 26).  Desta maneira, pode-se compreender que a ciência é empírica, 

pois está fundamentada na experiência como algo acabado, considerando que ela não 

ultrapassa os limites do ser humano, ou seja, quem fundamenta as ciências é o ser humano 

dando embasamento a ela.  

Existe hoje bem difundida a ideia não de uma ciência, mas de uma filosofia da ciência, 

algo inteiramente novo, pois: “a prática construtiva se considera e se apresenta como 

autônoma, e o pensamento se reduz deliberadamente ao conjunto das técnicas de tomada ou 

de captação que ele inventa” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 15). Essa ideia foge da proposta 

fenomenológica discutida na filosofia. Segundo Merleau-Ponty, o homem deve voltar à 

experiência vivida, voltar às próprias coisas,caso se pretenda compreender o papel que as 

ciências exercem na vida do sujeito. Deste ponto de vista, a fenomenologia “consiste em 

voltar à pedra basal, à experiência humana direta, pondo de lado quaisquer ideias 

preconcebidas derivadas de nossas teorias científicas ou de filosofias que se apóiam nessas 

teorias científicas e tentam dar-lhes um status metafísico” (MATTHEWS, 2010, p. 27). 

 Essa estratégia utilizada por Merleau-Ponty de voltar às coisas mesmas é o que se 

conhece como epoché ou redução fenomenológica. O filósofo, mesmo considerando a ideia 



20 
 

de redução, afirma que não se pode alcançá-la por completo, ou seja, não é possível conhecer 

as coisas de forma universal, é necessário percebê-las por partes. Se o sujeito deixar de 

considerar velhas teorias criadas por ele e tratadas objetivamente como conhecimento acabado 

como por exemplo, as ideias que são criadas em relação à percepção de objetos, as quais são 

vistas como conclusivas, para  abrir-se à possibilidade de um novo significado para estas 

percepções, pode-se chegar a um patamar de compreensão mais profundo. Com efeito, toda 

percepção possui um grau de relatividade em que o sujeito a cada instante se surpreende com 

novas descobertas, resultantes de um olhar crítico sobre o mundo. Assim, para Merleau-Ponty, 

“a verdadeira filosofia é reaprender a ver o mundo e, nesse sentido, uma história narrada pode 

significar o mundo com tanta ‘profundidade’ quanto um tratado de filosofia” (MERLEAU-

PONTY, 2011, p. 19); ou seja, é através da volta às coisas mesmas que podemos compreender 

melhor os seus significados, pois “o inacabamento da fenomenologia e o seu andar incoativo 

não são o signo de um fracasso, eles eram inevitáveis, porque a fenomenologia tem como 

tarefa revelar o mistério do mundo e o mistério da razão” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 20).  

Por redução fenomenológica, Merleau-Ponty compreende algo que “não desemboca 

em um puro transcendental, e, sim, nos faz reconhecer, nesse transcendental mesmo, a 

presença irrecusável da facticidade e da existência” (MOURA, 2010, p. 18). Neste sentido, 

Merleau-Ponty entende que: 

 

A redução revela justamente o paradoxo de uma relação de ser que põem em 

questão as categorias clássicas, recusando qualquer formulação excludente, nem 

puro sujeito nem puro objeto, mas a articulação orgânica deles, simultaneamente 

situação e liberdade, fato e sentido (MOURA, 2010, p. 24). 

 

 

A facticidade13 é posta como integrante do campo fenomenológico e ao lado do caráter 

eidético e transcendental aponta para uma relação entre essência e existência. A essência, para 

o filósofo, consiste naquilo que é vivido, é “a própria experiência, conduzida ‘à expressão 

pura de seu próprio sentido’” (DUPOND, 2010, p. 24); a existência é o próprio ser que está no 

mundo e é capaz de perceber e conhecer as coisas. Essa relação de ambos é entendida pelo 

filósofo como o ser humano que percebe e as próprias coisas que são percebidas, tendo em 

vista que a essência está na existência dos fenômenos e não a apresentação destes.  

A reflexão descobre, segundo Merleau-Ponty, em relação à natureza física, que a 

análise física não é uma separação de elementos reais, os objetos do mundo são a princípio 

                                                           
13 A facticidade pode ser compreendida como uma característica de um fato, ou seja, aspecto da existência 

humana. Está relacionado com as condições contingentes que estão fora das escolhas do corpo próprio. 



21 
 

percebidos pelos sentidos e em seguida refletidos pela consciência que dá sentido às 

experiências mundanas. “[...] nada existe no mundo que seja estranho ao espírito. O mundo é 

o conjunto das relações objetivas sustentadas pela consciência” (MERLEAU-PONTY, 2006, 

p. 01). Podemos entender que a consciência dá suporte para a compreensão do mundo, ou 

seja, é através da experiência perceptiva que o corpo próprio reconhece o mundo, 

considerando consciência não simplesmente como uma ideia, mas como uma experiência 

efetiva. Esta afirmação pode ser mais bem explicada da seguinte forma: 

 

Compreender os conceitos que usamos é captar o papel que desempenham em 

nossas vidas no mundo: assim, por exemplo, captar fenomenologicamente a 

“essência” da percepção é compreender como a percepção efetivamente funciona em 

nossas relações com o mundo circundante e com as outras pessoas. Nesse sentido, 

“essência” não pode ser separada de “existência”, a compreensão de conceitos 

separada da compreensão do mundo a que eles se referem (MATHEWS, 2010, p. 

29). 

 

 Para Merleau-Ponty, a suspensão da convicção de uma existência, como a própria 

realidade, seria apenas uma forma encontrada para impossibilitar que a experiência através da 

apreensão das coisas se reduza a definições que fujam da própria realidade vivida. A redução 

fenomenológica tem o objetivo de voltar ao ato de perceber para que possa libertar-se de 

ideias interpretativas sobre tudo aquilo que é mostrado ao sujeito através da percepção. O 

filósofo não pretende alcançar uma visão diferente ou mais clara de mundo; pelo contrário, ele 

coloca em dúvidas as mesmas coisas do mundo percebido, de forma que se possa 

compreender sem permitir que haja um desvio daquilo que se quer mostrar. 

[...] Esse filósofo tem a plena consciência de que a pesquisa fenomenológica, que ele 

retoma de Husserl por conta própria, é uma filosofia orientada para o rigor da 

elaboração de uma teoria científica. Nesse sentido, ela é uma ciência que estuda as 

essências, ou seja, uma doutrina eidética que procura, por exemplo, a essência da 

percepção tal como ela é. Todavia, ela é também ‘uma filosofia que recoloca as 

essências na existência’ (CAMINHA, 2010, p. 36). 

 

Opondo-se à filosofia cartesiana e também kantiana que enfatizam a dicotomia entre a 

alma e o corpo, Merleau-Ponty considera a impossibilidade de apreender qualquer coisa como 

existente, caso antes não exista o próprio sujeito para apreendê-la. Em Kant, o conhecimento 

começa na experiência, pode-se pensar o conceito de experiência de duas formas: “o primeiro 

é aquele concebido no sentido empirista; o segundo, aquele em que a experiência é um tipo de 

conhecimento que pressupõe um conhecimento sensível e outro a priori”. (MANTOVANI, 

RODRIGUES, VIEIRA, 2011, p. 05). Segundo os citados autores, Kant faz a junção desses 



22 
 

dois conceitos, os quais formam a sua ideia de experiência, no entanto, reconhece a filosofia 

como sendo aquela que reconhece limites das capacidades da razão.  Estando, desta forma, a 

consciência condicionada pelo tempo e pelo espaço, existem coisas que se conhecem através 

da razão sendo passíveis de experiências. 

Em Descartes, segundo Merleau-Ponty, as relações entre o sujeito e o mundo não são 

bilaterais, se fossem a certeza do mundo seria dada com a certeza do Cogito. Assim, a análise 

reflexiva da experiência do mundo se dá com o sujeito com uma condição de possibilidade 

distinta dela e, desta forma, não haveria mundo. 

Merleau-Ponty, em contrapartida, aborda a questão do mundo não através do Cogito 

como afirmara Descartes, mas como experiência efetiva de mundo, pois ele existe antes 

mesmo de um sujeito que o perceba, porém, é o sujeito que dá sentido ao mundo. “O mundo 

está ali antes de qualquer análise que eu possa fazer dele, e seria artificial fazê-lo derivar de 

uma série de sínteses que ligariam as sensações, depois os aspectos perspectivos do objeto, 

quando ambos são justapostos antes dela” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 05).  

A análise reflexiva segue um caminho diferente de uma constituição prévia que se 

recoloca numa situação de subjetividade invulnerável14, no entanto, segundo Merleau-Ponty, 

ela é incompleta, pois perde a consciência de seu próprio começo. A reflexão do corpo 

próprio é uma verdadeira criação que reconhece, além de suas própria operações, o mundo 

que é dado ao sujeito, considerando o sujeito como dado a si mesmo. “O real deve ser 

descrito, não construído ou constituído. Isso quer dizer que não posso assimilar a percepção às 

sínteses que são da ordem do juízo, dos atos ou da predicação” (MERLEAU-PONTY, 2011, 

p. 05).  

O campo perceptivo, que aparece sempre ao sujeito, está sendo sempre preenchido de 

reflexos15, mas estes não podem ser ligados ao contexto percebido, porém, o próprio sujeito o 

situa imediatamente no mundo, sem confundir com as próprias divagações.  O sujeito a cada 

instante fantasia acerca de coisas que não estão presentes e nem são compatíveis com o 

contexto, porém, não se misturam ao mundo porque são do teatro do imaginário. Caso a 

realidade das percepções só estivesse alicerçada no interior das ‘representações’, o sujeito, a 

cada momento, desfaria as sínteses ilusórias e as reintegraria ao real fenômenos  que o próprio 

sujeito teria excluído dele, no entanto, “o real é um tecido sólido, ele não espera nossos juízos 

para anexar a si os fenômenos mais aberrantes, nem para rejeitar nossas imaginações mais 

                                                           
14 A subjetividade invulnerável pode ser compreendida quando se pensa a analisa reflexiva como algo 

constituído, acabado. 
15 Os reflexos abordados nesta questão se tratam de impressões que aparecem ao sujeito, não como pura 

realidade, mas como algo imaginário, fundada no âmbito das ilusões. 



23 
 

verossímeis” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 06). Assim, compreende-se que o mundo não é 

um objeto o qual o sujeito possui como algo constituinte, ele é um ambiente natural, onde 

todos os pensamentos e todas as percepções explícitas do sujeito estão presentes. “A verdade 

não ‘habita’ apenas o ‘homem interior’, ou, antes, não existe homem interior, o homem está 

no mundo, é no mundo que ele se conhece” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 06). O sujeito não 

é um ser focado num objeto da ciência, nem do senso comum, mas está voltado para 

compreensão de si mesmo no mundo, pois este não é criação do sujeito, mas pode ser 

ressignificado por ele. O corpo vivido se comunica com o mundo, considerando-o como 

inesgotável, tendo em vista que ele existe mesmo antes das reflexões sobre ele. 

Foi apresentada até aqui uma breve introdução da fenomenologia abordada por 

Merleau-Ponty que nos serve de base para compreender os conceitos de corpo próprio 

presentes no capítulo. Será mostrada agora a discussão feita pelo filósofo em relação ao que 

ele chamou de corpo próprio e sua espacialidade, enfatizando que o corpo sobre o qual se fala 

ganha uma característica diversificada da que já se conhece. O sujeito é lançado a 

compreender a experiência vivida, fenomênica, do seu próprio corpo. 

Neste ínterim, descrevendo a espacialidade do corpo próprio, Merleau-Ponty, em sua 

obra Fenomenologia da Percepção, mostra os movimentos realizados pelo seu próprio corpo. 

Ele utiliza como exemplo seu próprio braço que, ao colocá-lo sobre a mesa, não se conceberia 

a ideia de que ele está ao lado do cinzeiro, do mesmo modo que o cinzeiro está ao lado do 

telefone. Acontece que há uma diferença considerável nesta relação, pois o cinzeiro e o 

telefone estão posicionados no espaço como simples coisas, inseridas no espaço geográfico 

como posicionadas uma em relação a outras, no mesmo lugar como “soma de pontos 

justapostos”, em contrapartida, o braço em relação ao cinzeiro constitui uma espacialidade de 

situação, pois “[...] é o espaço que o corpo constitui com base em seu modo próprio de ser no 

mundo, já que a única maneira de ser no mundo é habitá-lo” (CAMINHA, 2010, p. 237). 

Segundo o filósofo, não se pode tratar o corpo como justaposição de partes como dizem os 

fisiologistas e físicos, mas essas como estando envolvidas entre si. “[...] a crítica do ‘corpo 

real’ das ciências (anatomia e fisiologia) mostrou que o corpo verdadeiro não é o corpo 

objetivo da ciência, mas o corpo vivo que se mostra, na forma ou estrutura do 

comportamento, como corpo perceptivo” (SOMBRA, 2006, p. 113). Conceber as partes do 

corpo envolvidas entre si significa a elaboração de uma síntese corporal que Merleau-Ponty 

determinou de esquema corporal. Por esquema corporal, compreende-se “uma maneira de 

exprimir que meu corpo está no mundo” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 147).  

 



24 
 

2.2 A influência da espacialidade na compreensão de corpo próprio 

 

Referindo-se à espacialidade, o corpo próprio é subentendido, segundo Merleau-Ponty, 

como o terceiro termo relacionado com a figura e fundo16, pois estas estão alinhadas no 

“duplo horizonte do espaço exterior e do espaço corporal” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 

147). O sentido de ponto horizonte17, como coloca Merleau-Ponty, é um conceito de suma 

importância para a compreensão da espacialidade em relação ao corpo próprio. A princípio, 

tem-se o espaço objetivo que acolhe o espaço corporal, mas não se reduz a ele. Assim, a 

estrutura ponto-horizonte é um pressuposto do corpo próprio. A partir dessa estrutura, é 

possível notar a relação entre espaço objetivo e espaço corporal. Pelo primeiro se compreende 

o espaço universal conceituado pelos físicos e, pelo segundo, o espaço ocupado pelo sujeito 

que determina ou modifica o próprio espaço que é também percebido por ele, porque dá 

sentido e o transforma. Nisto, a multiplicidade de pontos ganha sentido e “[...] longe de meu 

corpo ser para mim apenas um fragmento de espaço, para mim não haveria espaço se eu não 

tivesse corpo” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 149). O espaço só tem sentido porque há um 

sujeito enquanto corpo próprio, que o conhece e dá sentido a ele. 

O ponto-horizonte é o fundamento do espaço para o corpo próprio, ou seja, ele é algo 

determinado para o sujeito, não apenas como pontos objetivos, mas como figuras fenomenais 

que impulsionam o corpo para o movimento, mostrando pontos diante dele em que o espaço 

vivido e experimentado será percebido. A diversidade de pontos, segundo o filósofo, é um 

encadeamento de experiências, e, assim, a existência do corpo é essencial para que exista o 

espaço. É através da ação que se realiza a espacialidade do corpo, considerando que o seu 

movimento de motricidade conduz o sujeito a melhor compreendê-la, levando em conta um 

sistema prático formado pelo espaço corporal e o espaço exterior18. A espacialidade tratada 

aqui não está associada ao que compreendemos como espaço físico, o qual dois corpos não 

ocupam ao mesmo tempo, falamos de um espaço vivido pelo sujeito, o que comporta um 

movimento não simplesmente físico. Quando ele percebe o objeto, já está se movimentando, 

fazendo uma descrição do mesmo. 

 

                                                           
16A figura e fundo é compreendida em Merleau-Ponty como condição do espaço perceptivo, englobando todo o 

campo perceptivo. A figura é a coisa percebida e o fundo é o espaço objetivo no qual a coisa percebida está 

inserida. 
17 A estrutura ponto-horizonte em Merleau-Ponty é um pressuposto do espaço objetivo utilizado pelo sujeito 

efetivo que está inserido no mundo e busca conhecer seu espaço. É a identificação de um determinado ponto que 

se relaciona com o corpo próprio. 
18 O espaço exterior compreende o espaço que está fora do sujeito que junto com o espaço corporal, formam o 

sistema prático. 



25 
 

Se o espaço corporal e o espaço exterior formam um sistema prático, o primeiro 

sendo o fundo sobre o qual pode destacar-se ou o vazio diante do qual o objeto pode 

aparecer como meta de nossa ação, é evidentemente na ação que a espacialidade do 

corpo se realiza, e a análise do movimento próprio deve levar-nos a compreendê-la 

melhor. Considerando o corpo em movimento, vê-se melhor como ele habita o 

espaço (e também o tempo), porque o movimento não se contenta em submeter-se 

ao espaço e ao tempo, ele os assume ativamente, retoma-os em sua significação 

original, que se esvai na banalidade das situações adquiridas (MERLEAU-PONTY, 

2011, p. 149).  

 

A percepção, como coloca Merleau-Ponty, é facilitada através do corpo em movimento 

dando destaque sobre como este habita o espaço que “[...] é, para o corpo um espaço vivido, 

quer dizer, um espaço tributário19 do poder de apreensão de nosso corpo sobre o mundo” 

(CAMINHA, 2010, p. 239), pois o movimento não se contenta ao se submeter ao espaço e ao 

tempo, assumindo-os ativamente, retomando-os em suar em sua significação original.  A 

percepção é uma abertura para o mundo sensível recheada de intencionalidade que tem um 

objetivo. “A percepção exprime, pois, a comunicação de um organismo vivo com um mundo 

do qual faz parte” (SOMBRA, 2006, p. 118). Podemos ainda dizer que o mundo não está 

desligado dos campos perceptivos como um conjunto de situações totalmente independentes, 

ele é apresentando em “um campo de situações que se manifestam como Gestalten20 que a 

percepção humana pode apreender” (FERRAZ, 2009, p. 30). 

Na obra Fenomenologia da Percepção, Merleau-Ponty dá um exemplo de motricidade 

mórbida21 evidenciando as relações entre corpo e espaço. Segundo ele, um doente o qual a 

psicologia tradicional qualificaria como incapaz de realizar determinadas tarefas, como mover 

os braços e as pernas sob algum comando estando com os olhos fechados, não pode mais 

descrever a posição de seu corpo e nem de seus membros. No entanto, alguns movimentos 

que são corriqueiros, ele consegue realizá-los facilmente, mesmo estando com os olhos 

fechados como pegar o lenço que está no bolso de sua calça e assuar o nariz. No mesmo 

doente, ou em outros, se percebe que existe uma dissociação entre o ato de pegar e o de 

mostrar. Este doente que é incapaz de movimentar seus membros, mas pode, ao sentir a 

picada de um mosquito, mover seu braço até o ponto afetado. 

É preciso tomar consciência de que o corpo aqui abordado não é compreendido como 

inserido em um espaço objetivo como mostra a psicologia clássica, ele se exprime como 

                                                           
19 Espaço tributário é entendido como o espaço que o corpo precisa para estar no mundo, não espaço físico, mas 

espaço vivido. 
20 Termo alemão que pode ser entendido como um modo de ser. No sentido apresentado, o campo de situações se 

manifesta como um modo, ou forma que a percepção humana pode apreender. 
21 A motricidade mórbida é uma afetação das capacidades visuais que ocorrem em um sujeito qualquer. “Uma 

limitação visual, que traria consequências para a capacidade de representação do real” (ALVARENGA, 2011, p. 

04). 



26 
 

espaço intencional de apreensão sem a intenção de conhecimento. A picada do mosquito é 

notada porque, segundo Merleau-Ponty, não é necessário situá-la no espaço objetivo, mas 

tocá-lo com sua mão fenomenal do seu corpo que é vivido. Este, por sua vez, é experienciado 

e não apenas posicionado no espaço como um objeto que está lá em algum lugar, ele está 

presente como em uma relação viva do sistema natural do corpo próprio. O sujeito move o 

braço porque tem a intenção de tocar o ponto picado. “Visto enquanto experiência vivida, o 

corpo comporta-se como unidade significativa capaz de funções específicas, como a 

percepção, significativa, intencional, motriz, espacial, temporal e sexual” (SOMBRA, 2006, 

p. 124).  

Para um sujeito normal, “todo movimento é indissoluvelmente movimento e 

consciência de movimento, o que se pode também exprimir dizendo que no normal todo 

movimento tem um fundo, e que o movimento e seu fundo são ‘momentos de uma totalidade 

única’” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 159). É através da consciência perceptiva que se tem 

um corpo e este é compreendido como corpo próprio, vivido. “Portanto, é a partir da 

percepção, como uma dialética viva de um corpo ou organismo com seu meio, que devemos 

conceber a estrutura da consciência presente na ambigüidade e no enigma do corpo próprio 

[...]” (SOMBRA, 2006, p. 114). O fundo do movimento é imanente a este e não a uma 

representação associada ou ligada exteriormente a ele. Desta forma, evidencia-se a distinção 

entre movimento abstrato e movimento concreto. Entende-se por fundo do movimento 

concreto, como sendo o “mundo dado”; o fundo do mundo abstrato como o “mundo 

construído”. O movimento abstrato busca uma zona de reflexão e de subjetividade sobre o 

espaço, o qual sobrepõe um espaço virtual ou humano. “O movimento concreto é centrípeto22, 

enquanto o movimento abstrato é centrífugo23; o primeiro ocorre no ser ou no atual, o 

segundo no possível ou no não-ser” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 160).  

A espacialidade exterior está envolvida pela espacialidade corporal e o corpo se lança e 

se refaz através do movimento e da sua capacidade de se relacionar com o mundo. Pode-se 

dizer que na filosofia de Merleau-Ponty, a motricidade do corpo próprio adquire mais 

resistência na relação entre movimento abstrato e movimento concreto. No primeiro, o sujeito 

realiza atividades representacionais quando se lança ao mundo através de sua experiência 

efetiva para se apropriar dos fenômenos. O doente mental está imobilizado de executar esse 

movimento, não consegue se mover em direção aos objetos a não ser quando tem a 

experiência perceptiva da coisa, mas é incapaz de imaginar e representar algo que está fora do 

                                                           
22 O conceito de centrípeto está ligado à força que as coisas exercem em uma tendência de irem para o centro.  
23 Centrífugo é a tendência de um determinado corpo de se afastar do centro. 



27 
 

seu meio corporal como algo efetivo. O espaço abstrato se torna real quando o sujeito projeta 

diante de si um espaço livre.  

 

O sujeito normal não dispõe de sua corporalidade apenas como meio de atuação no 

espaço concreto, ela não está disponível somente a atos necessários, não está aberto 

apenas a situações reais, mas também, além disso, tal sujeito possui “seu corpo 

enquanto correlativo de puros estímulos desprovidos de significação prática” 

(LEAL, 2012, p.401). 

 

 

Merleau-Ponty pretende mostrar que o corpo próprio que ele aborda habita um mundo 

fenomênico e não geográfico. É o mundo experimentado, vivido, no qual ele não está 

localizado, mas habitado, porque o sujeito o transforma e o ressignifica. Para um doente 

mental, o mundo se dá pronto, imobilizado, mas para o sujeito normal, ele mesmo se projeta 

no mundo e se conduz à ação, é o que o filósofo chama de movimento abstrato. O mundo para 

o doente mental não pode ser pensado de modo diferente porque suas capacidades intelectuais 

foram danificadas, ele o percebe somente como é apresentado em sua perspectiva, o normal 

realiza movimentos, transforma o mundo tornando-o vivido e não imobilizado, pois: 

 

Para possuir meu corpo fora de qualquer tarefa urgente, para brincar com ele ao meu 

bel-prazer, para traçar no ar um movimento que só é definido por uma ordem verbal 

ou por necessidades morais, é preciso também que eu inverta a relação natural entre 

o corpo e a circunvizinhança e que apareça uma produtividade humana através da 

espessura do ser (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 161-162). 

 

 Ao estudar o caso de Schneider, o qual sofreu um impacto cerebral provocado por um 

acidente de trabalho durante o período de guerras, Merleau-Ponty aprofunda suas pesquisas e 

percebe que Schneider não consegue realizar movimentos corporais normais mesmo tendo 

suas atividades motoras intactas. Ele conseguia ver as formas de seu corpo, porém não 

conseguia realizar movimentos através de seu raciocínio, ou seja, continuou capaz de realizar 

tarefas concretas no dia-a-dia, mas não conseguia realizar movimentos abstratos. Não 

conseguia, por exemplo, identificar somente pela visão nenhum objeto. “Seus dados visuais 

são manchas quase informes” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 162).  Schneider tem certa 

deficiência no conhecimento visual. Essa deficiência, segundo Merleau-Ponty, recebe o nome 

de cegueira psíquica24, correspondendo ao rompimento com o acesso a certa parte do cérebro. 

A cegueira psíquica é um caso diferencial de comportamento tátil puro e a partir disso o 

filósofo observa que temos um corpo virtual que é visado pela consciência do espaço corporal 

                                                           
24 A cegueira psíquica, segundo Merleau-Ponty é um esquecimento de uma parte do cérebro devido algum 

acontecimento impactante. O filósofo mostra o fato ocorrido com Schneider que ao sofrer um acidente, uma 

barra de ferro penetra na sua cabeça atingindo parte do cérebro que ficou lesado, perdendo a consciência, sem 

significados, sem sentido, provocando assim a cegueira psíquica. 



28 
 

e pelo movimento abstrato. Porém, no caso estudado, eles não estão presentes, pois “o tocar 

não nos dá, por si mesmo, nenhuma experiência do espaço objetivo” (MERLEAU-PONTY, 

2011, p. 165). O sujeito não está apenas localizado em um espaço, ele constrói o próprio 

espaço habitando-o, ele não se move somente no espaço geográfico, “ele busca situar-se 

intencionalmente na espacialidade em que habita” (CAMINHA, 2012, p. 40).   

Em contrapartida, em outro caso de deficiência, o paciente sabe bater à porta, mas não 

sabe mais fazê-lo se esta não estiver ao alcance de um toque, ou seja, se ele não conseguir 

apalpar com a mão. Mesmo estando com os olhos abertos e focados para a porta, ele não 

consegue realizar esta ação. A deficiência se refere a uma função mais profunda do que a 

visão e também do tocar, estando relacionada a área vital do sujeito e esta abertura ao mundo 

faz com que objetos fora de alcance existam para o sujeito normal e façam parte tatilmente 

para o doente mental. “Portanto, não há um fato que possa atestar, de maneira decisiva, que a 

experiência tátil dos doentes é ou não idêntica àquela dos normais, [...]” (MERLEAU-

PONTY, 2011, p. 168). A palavra “tocar” não tem o mesmo significado quando relacionada 

ao sujeito normal e ao doente, antes considerado. Neste, houve uma desorganização na função 

visual que se mostrou a verdadeira essência do tátil, diferente do sujeito tido como normal em 

que não existe somente uma experiência visual nem tátil, mas integral em que é possível 

fortalecer as contribuições sensoriais. Deste modo, na cegueira psíquica, nenhuma dessas 

experiências são dignas de ser chamadas de dados táteis, pois: 

 

A experiência tátil não é uma condição separada que poderemos manter constante 

enquanto faríamos variar a experiência ‘visual’, de modo a determinar a causalidade 

própria a cada uma, e o comportamento não é uma função dessas variáveis, ele está 

pressuposto em sua definição (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 169-170). 

 

Na impossibilidade de explicar os distúrbios do movimento abstrato através das perdas 

dos movimentos visuais ou pela efetiva presença desses conteúdos, Merleau-Ponty demonstra 

que o único caminho a trilhar na compreensão destes movimentos é reconstituir o distúrbio a 

partir dos sintomas não de uma causa constatável, mas de uma razão ou possibilidade, a qual 

trataria o sujeito como uma consciência indecomponível e presente inteiramente em suas 

manifestações. Deste modo, o ato de mostrar subentende estar perto, agarrado ao sujeito 

mesmo estando longe, exposto diante dele. No entanto, se o doente não consegue apontar ou 

tocar uma parte de seu corpo, é porque ele não age como mais sujeito, mas está em um mundo 

objetivo, pois ele não pode mais assumir uma “atitude categorial”. “Portanto, ele é habitado 

por uma potência de objetivação, por uma ‘função simbólica’, uma ‘função representativa, 



29 
 

uma potência de ‘projeção’ que, aliás, já opera na constituição das coisas [...]” (MERLEAU-

PONTY, 2011, p. 172). Nisso, compreende-se que todo sujeito tem a intenção de algo, nessa 

perspectiva, ele representa os objetos percebidos por si mesmo, assim como há intenção em se 

aproximar dos objetos, como também aproximar os objetos de si próprio executando o que na 

filosofia de Merleau-Ponty podemos chamar de motricidade25. A consciência não existe 

separada do sujeito, é preciso a agregação com um sujeito para que ela seja consciência, isto 

é, um objeto intencional que só pode se dirigir a esse objeto quando se ‘irrealiza’ e se lança 

para ser um puro ato de significação. Desta forma: 

 

Se um ser é consciência, é preciso que ele seja apenas um tecido de intenções. Se ele 

deixa de se definir pelo ato de significar, ele volta a cair na condição de coisa, a 

coisa sendo justamente aquilo que não conhece, aquilo que repousa em uma 

ignorância absoluta de si e do mundo, aquilo que por conseguinte não é um “si” 

verdadeiro, quer dizer, um “para si”, e só tem a individuação espaço-temporal, a 

existência em si (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 172). 

 

 

A partir dessa explanação, compreendemos, segundo o filósofo, que em um caso em 

que o doente perca sua consciência, passando a existir sem consciência, ele passa a ser como 

objeto ou coisa. Analisado a partir de uma perspectiva perceptiva em que o sujeito se situa no 

espaço, ressignificando o meio em que está. Com isso, o movimento ou é para si e o estímulo 

passa a ser não sua causa, mas seu objeto intencional, ou então, ele se fragmenta e se dispersa 

na existência em si, tornando-se um processo objetivo no corpo, em que as fases ou se 

sucedem ou não se conhecem. 

Considerando a noção de movimento, Merleau-Ponty faz distinção entre o sentido de 

“pegar” e “mostrar” com intuito de fazer entender como os movimentos se distinguem quando 

tratamos de um sujeito normal e outro doente mental. Pelo termo pegar, entende-se o 

movimento concreto que está assegurado por uma conexão entre os pontos da pele e os 

músculos motores que direcionam a mão. O sujeito tende a pegar aquilo que está fora do 

corpo ou algo que está em contato com ele, como um mecanismo fisiológico em que o 

movimento executado presume algo mecânico. Se o sujeito só consegue mover seu corpo 

quando se depara com algo concreto, suas habilidades conscientes estão reduzidas. Desta 

forma, ao tocar parte do seu corpo apenas através do pegar dir-se-á que ele está direcionando 

o corpo objetivo, pois “[...] se reduziu o corpo vivo a condição de objeto” (MERLEAU-

PONTY, 2011, p. 173). Neste sentido, as ações e os movimentos do corpo físico, que 

englobam nervos, objetos são desdobrados como processos interiores e classificados como 

                                                           
25 No final do capítulo discutiremos o conceito de motricidade mais especificamente.  



30 
 

pertencentes às cavidades das “condições fisiológicas.” O segundo termo, “mostrar”, refere-se 

à consciência, quando o estímulo deixa de ser a causa para ser objeto intencional; é preciso 

saber a todo instante onde está nosso corpo sem a necessidade de procurar, pois ele constitui 

um todo de corpo e não uma parte apenas. “[...] É preciso, portanto, que até mesmo os 

movimentos ‘automáticos’ se anunciem à consciência, quer dizer, que nunca existam 

movimentos em si em nosso corpo” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 174). Portanto, “na 

medida em que o corpo é definido pela existência em si, ele funciona uniformemente como 

um mecanismo; na medida em que a alma é definida pela pura existência para si, ela só 

conhece objetos desdobrados diante de si” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 175). O sentido de 

mostrar refere-se à extensão do corpo próprio, pois através da experiência perceptiva é 

possível conhecer os fenômenos que estão distante, pois o sujeito não está reduzido a objeto, 

mas a uma estrutura corporal efetiva capaz de reconhecer o mundo fora de si através da 

extensão do corpo próprio. 

Ao tratar do corpo próprio, evidencia-se outro ponto fundamental que é a compreensão 

da “função simbólica” ou da “função de representação”, a qual está em constante relação com 

os movimentos do corpo. Segundo Merleau-Ponty, o erro do intelectualismo é considerar sua 

análise sobre si mesma, reconhecendo em si uma presença do mundo sem distância, pois a 

partir dela tudo o que se separa do mundo é reduzido à condição de simples aparência. “[...] O 

intelectualismo não realiza a consciência à parte de seus materiais e, por exemplo, ele se 

recusa expressamente a introduzir, atrás da fala, da ação e da percepção, uma ‘consciência 

simbólica” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 175). Não se deve conceber o sujeito como um em 

si, ele é um para si. Desta forma, é possível enunciar que a consciência não é um modo 

particular de pensar a existência, mas uma forma de elucidá-la como percepção, ou seja, o 

corpo próprio que percebe os fenômenos e reconhece sua existência. Se considerarmos a 

consciência situada fora do ser a variedade empírica das consciências: “consciência mórbida”, 

“consciência primitiva”, “consciência do outro”, “não pode mais ser levada a sério, nada há 

ali para se conhecer ou se compreender, apenas uma coisa é compreensível, a pura essência da 

consciência. A essência da consciência aponta para uma atividade perceptiva enquanto sujeito 

vivido. É possível refletir sobre essa questão analisando o seguinte trecho: “O louco, por 

detrás de seus delírios, de suas obsessões e de suas mentiras, sabe que delira, que se obceca a 

si mesmo, que mente e, finalmente, ele não é louco, pensa sê-lo. Portanto, tudo está bem, e a 

loucura é apenas má vontade” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 176). Para Merleau-Ponty o 

sujeito não pensa estar dente, ele fica doente. É uma experiência viva com seu próprio corpo e 

não pensante.  



31 
 

No caso de Schneider, o seu distúrbio não é só metafísico, suas deficiências estão 

acentuadas na visão, por isso, cabe-nos pensar que a barra de ferro a qual atingiu sua cabeça 

afetou sua consciência simbólica, tendo o espírito atingido através da visão e, segundo 

Merleau-Ponty, até termos uma resposta concreta que esteja relacionada com sua essência 

esses retornos do pensamento causal estão justificados.  

 

 

Trata-se para nós de conceber, entre os conteúdos lingüísticos, perceptivo, motor e a 

forma que eles recebem ou a forma que eles recebem ou a função simbólica que os 

anima, uma relação que não seja nem a redução da forma ao conteúdo, nem a 

subsunção do conteúdo a uma forma autônoma (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 177). 

 

 

A doença de Schneider abrange todos os lados dos conteúdos de sua experiência visual, 

tátil, motora; porém, ela só afeta sua função simbólica através de sua visão, pois o corpo 

próprio exibe um conjunto de significados capazes de fornecer sua armação a uma série de 

pensamentos e experiências. Se o seu distúrbio está relacionado tanto com a motricidade, ao 

pensamento e com a percepção, então, como coloca Merleau-Ponty, ele atinge a capacidade 

de visualizar os conjuntos simultâneos pelo poder de apreender e através da motricidade 

sobrevoa os movimentos e os projeta no exterior. “Portanto, de alguma maneira é o espaço 

mental e o espaço prático que estão destruídos ou deteriorados, e as próprias palavras indicam 

suficientemente a genealogia visual do distúrbio” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 178). 

Na experiência de Schneider o que compromete seu pensamento, segundo Merleau-

Ponty, não é o fato de que ele seja incapaz de perceber os dados concretos e nem de incluí-los 

a uma categoria, mas o fato de integrá-los a uma subsunção explícita. É através da linguagem 

constituída que a categoria contém, que Schneider liga o olho e o ouvido como órgãos dos 

sentidos. Em um sujeito normal, o olho e o ouvido são apreendidos pela semelhança de sua 

função sendo registrada na linguagem, pois foi percebida em um estado que aparece na 

singularidade de sua visão e do ouvir. Essa é uma crítica ao “intelectualismo sumário” que 

aproximaria o pensamento a uma atividade lógica. Esta análise reflete uma fundamentação de 

predicação que encontra atrás da subsunção, enquanto operação mecânica e formal, o ato 

categorial, no qual o pensamento investe o sujeito do sentido enquanto se exprime no 

predicado. O que determina o seu pensamento é fazê-lo no tempo atual, no presente, no agora, 

somente assim pode-se efetuá-lo, do contrário, ele estaria bloqueado de suas premissas 

transcendentais.  

Para Merleau-Ponty, quando o sujeito pensa, não se coloca diante de algo eterno, pois 

enquanto sujeito pensante, ele deve-se colocar como aquele que efetua um pensamento atual 



32 
 

comunicando, desta forma, sua vida ao fantasma intemporal26. Desta forma, “precisamos 

compreender como o pensamento temporal amarra-se a si mesmo e realiza sua própria 

síntese” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 181). Os pensamentos adquiridos não se tornam 

pensamentos absolutos, pois a cada instante, eles dependem dos pensamentos presentes, 

oferecendo um sentido e sendo restituídos ao mesmo tempo. O movimento adquirido só o é se 

for retomado em um movimento de pensamento e este só está situado se ele mesmo assumir 

sua situação. “A essência da consciência é dar-se um mundo ou mundos, quer dizer, fazer 

existir diante dela mesma os seus próprios pensamentos enquanto coisas, e ela prova 

indivisivelmente seu vigor desenhando essas paisagens e abandonando-as” (MERLEAU-

PONTY, 2011, p. 183). 

Para Merleau-Ponty, o sujeito que percebe precisa estar situado no mundo. Para o 

filósofo, estar no mundo, de um modo elementar, é ser como um objeto físico ou material; no 

entanto, nem todo objeto físico é capaz de perceber, somente têm habilidades perceptivas os 

seres dotados de órgãos sensoriais que possuem estímulos que atingem movimentos ao seu 

redor. Esses seres são organismos biológicos ou corpos vivos 

  

 

Os organismos biológicos estão ‘no’ mundo não apenas no sentido literal de estarem 

situados em certo lugar e em determinado momento, mas no sentido de que fazem 

demandas a outros objetos no mundo e têm com eles, portanto, outras ligações além 

das relações de tempo, de espaço e de causa (MATTHEWS, 2010, p. 66). 

 

 

Os corpos vivos, também chamados de organismos biológicos não são reduzidos 

somente a objetos, mas ganham a forma de sujeito a partir do momento em que não dependem 

apenas de uma ligação de estruturas celulares e de órgãos. Na qualidade de sujeito, os corpos 

são providos de capacidades subjetivas que permite a sua aproximação com o mundo e, com 

isso, interagem entre si, podendo viver sua própria experiência com o mundo “É preciso viver 

nossos corpos como veículos de nossa experiência subjetiva do mundo, que é moldado por 

nossos interesses e valores [...]” (MATTHEWS, 2010, p. 71). 

A motricidade de um sujeito se dá pela sua capacidade de se apropriar dos objetos se 

dirigindo a eles. Esta, em um doente portador das patologias antes referidas, é quebrada e ele 

não reconhece esses objetos, se fazendo necessária uma descrição destes para que possa tomar 

posse dos mesmos, pois sua capacidade sensório-motor foi interrompida. “É visível que em 

                                                           
26 Fantasma intemporal se refere ao aquilo que está porvir em relação ao tempo. O corpo próprio tem a 

experiência do passado e vive a experiência do presente. O futuro é um fantasma, ou seja, não pode ser 

concebido. 



33 
 

cada fase do reconhecimento a linguagem intervém fornecendo significações possíveis para 

aquilo que é efetivamente visto [...]” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 184). A linguagem é o 

elemento essencial para a descrição dos objetos e aqui é abordado com esse objetivo. A 

importância da descrição através de palavras das expressões contidas nas coisas é 

fundamental para que um doente mental que sofra dos distúrbios antes mencionados possa 

reconhecer tais objetos que fazem parte do seu cotidiano. Entende-se também que o corpo 

expressa uma forma de comunicação que se torna também um modo de linguagem através dos 

comportamentos. 

 

2.3 A fenomenologia da linguagem  

 

 O estudo feito por Merleau-Ponty acerca do corpo próprio estende-se às reflexões da 

linguagem. Esta tem um papel fundamental no que diz respeito à percepção do sujeito em 

relação aos fenômenos, pois esta é a interpretação de certos objetos presentes no mundo que 

são esmiuçados através da linguagem exercida pelo sujeito.  

Para iniciar o estudo acerca da linguagem far-se-á um comparativo com o conceito de 

gramática. Esta entendida aqui não no sentido literal, mas como uma gramática corporal que 

exprime aquilo que o outro é. Segundo Merleau-Ponty, perceber outrem é decifrar uma 

língua. Com isso, percebemos que o filósofo nos mostra o que o outro se nos exprime através 

da gramática corporal27.Esta expressa movimentos do próprio corpo e o sujeito a interpreta e 

dá significado, portanto, ela é também interpretação diferente da linguagem verbal que 

descreve fatos e comportamentos através de palavras. 

Segundo Manzi Filho, Merleau-Ponty destaca que a percepção está sujeita à ilusão, 

sem nos darmos conta no ato de perceber se é uma ilusão ou não. O filósofo afirma que 

podemos saber se é uma ilusão ou não em uma outra percepção que nos barraria ou conduziria 

o sujeito a outra ilusão. Esta é, para Merleau-Ponty o preço de percebermos o mundo e não 

um defeito do aparelho corporal. Para Merleau-Ponty, nossa percepção sobre o mundo é 

deformada. Essa deformação acontece em uma distorção do ato de perceber. Por exemplo, 

percebendo uma árvore hoje, poderemos amanhã dar um significado diferente a ela 

direcionando nosso corpo para ela do mesmo ponto que antes. Outra forma de compreender 

essa questão “seria retomar o que Merleau-Ponty entendia ao dizer que a fala é uma forma de 

                                                           
27 A gramática corporal expressa no texto se refere àcapacidade do corpo de se comunicar com o mundo. O 

corpo é expressão e, sendo assim, é também uma gramática, pois expressa comportamentos e  experiências do 

sujeito situado. 



34 
 

sublimação do mundo” (MANZI FILHO, 2012, p. 38). Sendo a percepção expressão, ela é 

deformação, pois a percepção estiliza o mundo. Estilizar o mundo é dar uma forma diferente 

às coisas. Cada sujeito possui um estilo diferente de ser. Com isso, podemos dizer que a 

gramática corporal pode ser também compreendida como estilo, tendo em vista que ela é uma 

expressão que se exprime nos atos comportamentais. Sendo assim, a gramática também é 

compreendida como comunicação. Portanto, está situado no mundo é se colocar como uma 

experiência de comunicação. Comunicar os próprios movimentos corporais através da 

percepção e da linguagem. A comunicação deriva da expressão, esta proveniente do sujeito 

situado no mundo que interpreta as ações do seu corpo e das ações advindas do meio externo. 

Deste modo, pode-se dizer que o corpo afeta e é afetado pela expressão e pela comunicação. 

Ambas decorrentes do que Merleau-Ponty denomina de linguagem. 

Continuando nestas reflexões, abordar-se-á o conceito de fenomenologia da 

linguagem, a qual pode ser compreendida como “[...] retorno ao sujeito falante, ao meu 

contato com a língua que falo, e não mais como esforço para recolocar as línguas existentes 

no quadro de uma eidética de toda linguagem possível [...]” (MERLEAU-PONTY, 1989, 

p.78). A língua ganha unidade por causa da sua contribuição na comunicação em 

comunidades vivas. Ela reencontra sua unidade para a fenomenologia no sujeito que a utiliza 

como meio de comunicação, como algo vivo. Para Merleau-Ponty, a língua se tornou um 

sistema em que seus elementos são concorrentes para vigorarem a unidade de expressão que 

se volta para o presente ou para o futuro e não um produto de um passado caótico de fatos 

linguísticos.  A consciência da fala como algo original é naturalmente tardia. “A posse da 

linguagem é compreendida, em primeiro lugar, como a simples existência efetiva de ‘imagens 

verbais’, quer dizer, de traços deixados em nós pelas palavras pronunciadas ou ouvidas” 

(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 237).  

Para Merleau-Ponty, existem um parentesco entre as psicologias empiristas ou 

mecanicistas e as psicologias intelectualistas. A reprodução da palavra e a revivescência da 

imagem verbal era o essencial, no entanto, se tornou o invólucro da verdadeira denominação e 

da fala autêntica. Essa evidencia evoca a palavra como não mediada por nenhum conceito que 

os estímulos e a lei da mecânica evocam segundo a lei da mecânica. Duplicando a 

denominação com uma operação categorial acontece a mesma coisa e a palavra fica 

desprovida de uma eficácia próprio, sendo um signo exterior de um reconhecimento interior.  

“A palavra não é desprovida de sentido, já que atrás dela existe uma operação categorial, mas 

ela não tem esse sentido, não o possui; é o pensamento que tem um sentido, e a palavra 

continua a ser um invólucro vazio” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 240-241, grifo do autor). 



35 
 

Segundo o filósofo, é preciso reconhecer que em primeiro lugar o pensamento, no sujeito 

falante, não é uma representação, ou seja, ele não põe expressamente objetos ou relações. “O 

orador não pensa antes de falar, nem mesmo enquanto fala; sua fala é seu pensamento” 

(MERLEAU-PONTY, 2011, p.245). Contudo, se o sujeito não pensa o sentido daquilo que 

diz, ele não representa-se nas palavras que emprega. “Saber uma língua ou dispor não é 

dispor, nós o dissemos, de montagens nervosas preestabelecidas” (MERLEAU-PONTY, 

2011, p. 245).  

Dentre esse contexto em que a linguagem se torna fundamental na descrição dos 

fenômenos, aparece o conceito de expressão que se inclina para a compreensão do sistema 

corporal que fala através do corpo, mas como também com uso da própria língua. Merleau-

Ponty, afirma que para o sujeito, exprimir é tomar consciência de alguma coisa, inclusive de 

si mesmo. Consciência expressada não como o sujeito que pensa em Descartes, mas como 

experiência de ser corpo próprio que habita o mundo. Determinada palavra não tem a 

pretensão de fazer conhecer algo intencional e significativo. “A intenção significativa se dá 

num corpo e conhece-se a si mesma buscando um equivalente no sistema das significações 

disponíveis, que representam a língua que falo e o conjunto dos escritos e da cultura de que 

sou herdeiro” (MERLEAU-PONTY, 1989, p.82). O filósofo enfatiza a compreensão da 

linguagem num sólido entendimento através da experiência. Os movimentos do corpo podem 

ser apreendidos de uma situação já vivida por outrem. É como uma criança que ao ver um 

casal numa relação sexual pode não entender o prazer que aquelas pessoas estão vivendo, mas 

pode carregar consigo o objetivo de atingir tal ato em um momento futuro de sua vida. A cena 

sexual é um espetáculo insólito e inquietante para criança, este ato só terá sentido quando ela 

atingir o grau de maturidade sexual e o ato se tornar possível para ela. Desta forma, “é 

verdade que frequentemente o conhecimento do outro ilumina o conhecimento de si: o 

espetáculo exterior revela à criança o sentido de suas próprias pulsões propondo-lhes uma 

meta” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 251). O sentido dos gestos é compreendido e retomado 

por uma atitude do sujeito. A dificuldade encontrada pelo filósofo é assimilar bem essa 

determinada atitude e não confundi-la com alguma forma de conhecimento. Pode-se concluir 

que a comunicação ou a compreensão dos gestos poderia ser obtida através da troca de atos 

entre os sujeitos que pode ser “eu” e o “outro”.  

 

 

Tudo se passa como se a intenção do outro habitasse meu corpo ou como se minhas 

intenções habitassem o seu. O gesto que testemunho desenha em pontilhado um 

objeto intencional. Esse objeto torna-se atual e é plenamente compreendido quando 

os poderes de meu corpo se ajustam a ele e o recobrem. O gesto está diante de mim 



36 
 

como uma questão, ele me indica certos pontos sensíveis do mundo, convida-me a 

encontrá-lo ali. A comunicação realiza-se quando minha conduta encontra neste 

caminho o seu próprio caminho. Há confirmação do outro por mim e de mim pelo 

outro (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 251-252). 

 

 

 Para Merleau-Ponty, parece impossível fornecer às palavras e aos gestos significações 

imanentes28, pois o gesto limita-se à indicação de relação entre o homem e o mundo sensível, 

tendo em vista que este dar-se ao espectador através da percepção natural e a intencionalidade 

do objeto se oferecem ao mesmo tempo ao sujeito e à testemunha. A gesticulação verbal, 

diferentemente dos gestos, visa uma paisagem mental que é dada apenas a um grupo de 

pessoas e que sua função é justamente a da comunicação.  

 

 

As significações disponíveis, quer dizer, os atos de expressão anteriores, 

estabelecem entre os sujeitos falantes um mundo comum ao qual a fala atual e nova 

se refere assim como o gesto ao mundo sensível. E o sentido da fala é apenas o 

modo pelo qual ela maneja esse mundo lingüístico, ou pelo qual ela modula nesse 

teclado de significações adquiridas (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 253). 

 

 

 Continuando a abordagem sobre a linguagem, a discussão adentrará agora em outra 

forma de perceber a questão da comunicação, pois Merleau-Ponty utiliza, em sua filosofia, 

meios artísticos para explicar sua obra. As artes são formas de expressão que falam ao sujeito. 

Sendo a fenomenologia, como ele afirma, um “método filosófico”, são colocados fora de 

questão os pré-conceitos que se conhecem, sobretudo, dos próprios sujeitos e do mundo, para 

voltar à realidade clássica com uma visão pré-reflexiva. A arte moderna serviu de base para 

fomentar a estrutura da filosofia perspectiva do filósofo, baseando-se em autores famosos 

como Cézame, Juan Gris, Braque e Picasso. O trabalho desses pintores se aproxima da 

fenomenologia, no que tange às formas de expressão; claro que não na mesma proporção. 

Nesse sentido, as artes visuais ganham forças em suas explicações, pois todas as formas que o 

filósofo utiliza são baseadas em fatos visuais, como: pinturas de pessoas, campos, animais, 

casas, e assim sucessivamente. Estas são criadas em perspectivas diferentes, considerando que 

os artistas têm liberdade para escolher o ângulo em que a arte será criada. Desta forma, 

segundo Merleau-Ponty, a pintura não imita o mundo, ela é um mundo próprio, pois a arte 

constitui uma realidade que se torna subjetiva, pois é uma experiência criada e não cópia de 

algo que já existe. 

                                                           
28  A impossibilidade de fornecer significações imanentes às palavras e aos gestos ocorre porque estas provêm de 

uma experiência mundana oferecida ao sujeito como percepção natural e é preciso a relação como objeto 

intencional oferecido ao gesto e ao mesmo tempo ao sujeito que percebe. 



37 
 

A realidade da arte não é uma adequação ao que o homem gostaria de ver, ou 

compreender na realidade, mas uma maneira de perceber o mundo que está dentro da própria 

pintura ou arte. “O que chamamos ‘realismo’ em pintura, portanto, não é uma similitude com 

o que pensamos ver na natureza, mas uma certa maneira de constituir o mundo da própria 

pintura” (MATTHEWS, 2010, p. 175). A pintura transmite ao sujeito uma interpretação 

individual na qual se consegue perceber a realidade das artes de formas e ângulos diferentes 

quando relacionados aos fenômenos presentes nelas. Merleau-Ponty fez uso dos atributos 

artísticos considerando que suas formas têm um caráter dialético entre elas e a filosofia. Sua 

preocupação, ao se tratar das artes em sua filosofia, está em legitimar através de exemplos 

suas teorias para que os contemporâneos possam compreendê-las, considerando que sua 

intenção não é histórica, nem artística, mas filosófica. Nas reflexões sobre as artes, o filósofo 

encontra um jogo de contrariedades no contexto renascentista.  

Analisando uma obra de vanguarda, percebe um homem inseparável do mundo 

percebido. Com isso, percebe ser através das voltas ao mundo, que é possível aproximar o 

pintor das artes e, assim, encontrar no discurso cartesiano meios racionais para compreender 

as pinturas renascentistas. Desta forma, “o pensamento moderno revitaliza o mundo 

perceptivo e a arte nos permite reaprender a ver o mundo, pois essa é um espaço propício para 

perceber, é um espaço de acessibilidade” (ALVES, 2010, p. 223). A coisa e o mundo, para 

Merleau-Ponty, se apresentam como algo familiar, cujos comportamentos são facilmente 

conhecidos; alguma coisa só exprime um significado, caso haja cores e luzes que o 

componha. O sentido de um olhar não está por trás dos olhos, mas nos próprios olhares. 

Cézanne, em suas pinturas, procura retratar, sobretudo, a expressão em suas obras, talvez seja 

por isso que a perdia. 

 

Ele aprendeu pouco a pouco que a expressão é a linguagem da coisa mesma e nasce 

de sua configuração. Sua pintura é uma tentativa de encontrar a fisionomia das 

coisas e dos rostos pela restituição integral de sua configuração sensível. É isso que 

a cada momento a natureza faz sem esforço. E é por isso que as paisagens de 

Cézanne são aquelas de um pré-mundo onde ainda não havia homens (MERLEAU-

PONTY, 2011, p. 432). 

 

 

O problema da linguagem aqui abordado não se prende somente a essa questão que já 

foram apresentadas, pois se encaminha também para outro ponto que é a questão da relação 

do sujeito com os outros corpos. 

Segundo Merleau-Ponty, a partir do instante em que o homem se serve da linguagem 

para estabelecer uma relação viva consigo mesmo e com os outros, a linguagem passa a ser 



38 
 

“[...] uma manifestação, uma revelação do ser íntimo e do elo psíquico que nos une ao mundo 

e aos nossos semelhantes” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 266, grifo do autor). A linguagem 

em um doente passa a ser utilizada em várias funções, considerando que essa formação gera a 

essência do homem. Desta forma, podemos dizer que estas funções se revelam como 

linguagens ou como sistemas de expressões, vocabulário ou sintaxe são sedimentações que 

criam existência em si mesma e ganham sentido, podendo ainda, segundo Merleau-Ponty, 

distinguir como fala falante e fala falada. A primeira sendo a intenção significativa em um 

estado nascente que busca algo além do ser. “Aquele momento em que ainda não se sabe 

exatamente o que vai ser comunicado, mas já existe um querer dizer” (CASADEI, MELLO, 

MINARDI, MIRANDA, [s.d], p. 05). Por isso, a fala se torna uma base empírica de seu 

próprio não ser. O filósofo compreende a fala como um excesso da nossa condição de 

existência em relação ao ser natural considerando que o ato de expressão “constitui um 

mundo linguístico e um mundo cultural, ele faz voltar a cair no ser aquilo que tendia para 

além” (MERLEAU-PONTY, 2011, p.267). A segunda consiste nas significações favoráveis 

como algo obtido. “Constitui a base da comunicação social, porque é o próprio saber 

sedimentado na linguagem” (CASADEI, MELLO, MINARDI, MIRANDA, [s.d], p. 05). A 

fala falada desfruta das significações disponíveis como uma forma obtida. Essa abertura 

recriada na plenitude do ser é o que condiciona a primeira fala da criança, assim como a fala 

do escritor e a construção das palavras como a dos conceitos. “É essa função que adivinhamos 

através da linguagem, que se reitera, apóia-se em si mesma ou que, assim como uma onda, 

ajunta-se e retoma-se para projetar-se para além de si mesma” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 

267). A análise da fala e da expressão permite ao sujeito reconhecer a natureza enigmática do 

corpo próprio, ela não seria apenas uma junção de partículas que nunca deixam de estar 

unidas em si mesmas, mas teria um sentido que se desfaz daquilo que é quando se forma um 

sentido de comunicação a outros sujeitos encarnados.  

A análise fenomenológica em Merleau-Ponty, acerca da percepção dos objetos, não 

diz tudo ou não permite conhecer tudo por completo; desta forma, o filósofo utiliza-se do 

método de suspender tudo e começar na descrição dos percebidos. A partir de então é 

introduzindo em sua filosofia a linguagem como fator relevante para que o sujeito se 

aproxime dos objetos que estão ao seu redor. A essência da consciência, ou seja, da 

experiência perceptiva, como afirma Merleau-Ponty, é perceber os fenômenos diante de si 

próprio. A estrutura de mundo está inserida no interior do pensamento, no qual é possível 

compreender os distúrbios intelectuais, perceptivos e motores. A tradicional análise da 

percepção diferencia na consciência dados sensíveis e significações recebidas do 



39 
 

entendimento. Fundamentado nesta teoria, pode-se concluir que distúrbios perceptivos seriam 

“deficiências sensoriais” ou “distúrbios gnósicos”. Para o doente, baseado na experiência de 

Schneider, a consciência enfrentaria grande dificuldade de revelar aquilo que é sensível de sua 

significação e a partir de então o papel da linguagem passa a ser imprescindível, fornecendo 

significações possíveis para o que é possivelmente visto e, fazendo uso da linguagem, essas 

conexões de entendimento progridem. “Os dados sensíveis limitam-se a sugerir essas 

significações, como um fato sugere ao físico uma hipótese” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 

184). 

 Os dados de entendimento, de familiaridade que participam da vida de um sujeito 

normal, como o ato de perceber significativamente a essência dos objetos de modo legível 

está interrompido em um sujeito com deficiência mental. Enquanto para um sujeito normal o 

objeto é falante29 e significativo, e suas intenções se refletem no campo perceptivo, 

polarizando-se e fazendo aparecer nele uma onda de significação, no doente é preciso traduzir 

a significação por um ato de interpretação, considerando ainda que a plasticidade de se 

direcionar para o objeto foi perdida. “Em suma, o mundo não lhe sugere mais nenhuma 

significação e, reciprocamente, as significações que ele se propõe não se encarnam mais no 

mundo dado” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 185). O percebido é traduzido ao sujeito doente 

através da expressão da linguagem e para o sujeito normal esta aproximação se dá pela 

percepção que assimila todo o objeto. Contudo, nota-se a diferenciação que há entre os dois 

sujeitos e a percepção se torna fundamental para conduzir o corpo próprio a estar em contato 

direto com o mundo que o percebe e o interpreta a partir de seus sentidos. No doente, o 

processo é lento, pois ele não acompanha o raciocínio no mesmo ritmo que o normal e o 

entendimento acontece por signos a partir do momento que os objetos são narrados e 

descritos. 

  

2.4 A intencionalidade que impulsiona o sujeito para o mundo 

 

Ao estudar outro caso de patologia, Merleau-Ponty percebe um novo modo de análise: 

análise existencial que ultrapassa métodos clássicos entre empirismo e intelectualismo, 

explicação e reflexão. A consciência é uma atividade de projeção que percebe os fenômenos 

diante de si como traços de seus próprios atos, apoiando-se neles para compreendê-los de 

forma espontânea. Compreende-se que as deficiências dos “conteúdos” refletem no conjunto 

                                                           
29 Objeto falante no sentido de que há uma interação entre sujeito que percebe e o objeto que é percebido, de 

modo que o fenômeno se comunica com o sujeito quando este o percebe. 



40 
 

de experiências e assim, começa sua desintegração. No campo visual, a doença não se reduz a 

destruir os conteúdos de consciência como as representações visuais; ela atinge uma visão no 

sentido figurado, uma sublimação da visão sensível. 

 

 

A consciência desenvolve livremente os dados visuais para além de seu sentido 

próprio, ela se serve deles para exprimir seus atos de espontaneidade, como o mostra 

suficientemente a evolução semântica que atribui um sentido cada vez mais rico aos 

termos intuição, evidência ou luz natural (MERLEAU-PONTY, 2011, p.191). 

 

A noção de intencionalidade destacada por Merleau-Ponty é proveniente da concepção 

de intenção sustentada por Husserl, que afirmava a intencionalidade como “um reportar-se da 

consciência a uma coisa, é um transcender no qual a coisa se dá ou oferece à consciência, e 

nesse aparecer, se revela” (CESAR, 2012, p. 49). Considerando esta concepção, Merleau-

Ponty reformula a noção de intencionalidade “como abertura de um campo de possibilidades 

para um sujeito situado” (CESAR, 2012, p. 49). 

Segundo Merleau-Ponty, “o mundo não é aquilo que eu penso, mas aquilo que eu vivo; 

eu estou aberto ao mundo, comunico-me indubitavelmente com ele, mas não o possuo, ele é 

inesgotável” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 14). É essa facticidade30 que faz com que o 

mundo seja mundo, então, alcançamos a noção de intencionalidade como uma descoberta 

brilhante da fenomenologia, considerando que ela só é compreensível pela redução, pois toda 

experiência da consciência se reporta a algo efetivo, quando o sujeito tem a experiência de 

perceber o mundo, por exemplo. 

No prefácio à Fenomenologia da Percepção, Merleau-Ponty mostra que o que distingue 

a intencionalidade da relação kantiana a um objeto possível “é que a unidade do mundo, antes 

de ser posta pelo conhecimento e em um ato expresso de identificação, é vivida como já feita 

ou já dada” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 15). Baseado na crítica do juízo de Kant, há uma 

unidade entre a imaginação e o sujeito e também entre os sujeitos e os objetos. Este modo de 

pensar retira de foco o sujeito como pensador universal de sistemas rigorosamente ligados; ele 

é um sujeito que se descobre, experimenta a si mesmo como uma natureza espontânea 

baseado na “lei do entendimento”. A lei do entendimento numa visão husserliana, que retoma 

a crítica do juízo, baseava-se numa teologia da consciência; este conceito não diz respeito a 

uma duplicação da consciência humana, mas é um reconhecimento da própria consciência 

como projeto do mundo, considerando que o sujeito não abarca este mundo e nem o possui, 

                                                           
30 “Reconhecer a facticidade do mundo (PP XII) é reconhecer que a percepção é ‘um brotar imotivado do 

mundo’ (PP VIII), que não pode ser explicado racionalmente, pois toda busca de razões ‘supõe a fé perceptiva e 

não a esclarece’ (VI 31)” (DUPOND, 2010, p. 30). 



41 
 

porém não se cansa de se dirigir a ele. Deste modo, Husserl diferencia a intencionalidade de 

ato, “aquela de nossos juízos e de nossas tomadas de posição voluntárias” (MERLEAU-

PONTY, 2011, p. 16), e a intencionalidade operante “aquela que forma a unidade natural e 

antepredicativa do mundo e de nossa vida, que aparece em nossos desejos, nossas avaliações, 

nossa paisagem” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 16). 

Considerando esta ampla noção de intencionalidade, a compreensão é diferente de 

intelecção. Compreender, se tratando de uma coisa percebida ou de um acontecimento, é 

“reapoderar-se da intenção total, [...] a maneira única de existir que se exprime nas 

propriedades da pedra, do vidro ou do pedaço de cerca, em todos os fatos de uma revolução, 

em todos os pensamentos de um filósofo” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 16). A noção de 

intelecção aqui abordada trata do ato de lançar um juízo de valor sobre os fenômenos, o 

sujeito que percebe consegue ressignificar o mundo através de suas percepções. Todas as suas 

experiências perceptivas refletidas que julgam e percebemos fenômenos ganham sentido novo 

que parte do próprio sujeito. 

A compreensão de intencionalidade se dá não no campo dos pensamentos, mas na 

capacidade perceptiva do sujeito, pois “a experiência do corpo no mundo se traduz também 

como experiência do corpo no espaço” (LEAL, 2012, p. 13). O corpo próprio percebe o 

mundo e se apropria dos fenômenos que estão nele. Esta relação entre ambos favorece a 

comunicação entre o corpo próprio e o mundo, de modo que, o sujeito que percebe não 

consegue compreendê-lo em sua totalidade, pois, como diz Merleau-Ponty, ele é inesgotável. 

A experiência efetiva, a qual predomina e faz parte do corpo próprio, o impulsiona a se lançar 

no mundo fenomênico a fim de percebê-lo e compreendê-lo; porém, essa tendência de 

apropriação dos fenômenos é livre e a situação intencional do sujeito não é destruída pela 

liberdade; “nossa situação, enquanto vivemos, é aberta, o que implica ao mesmo tempo que 

ela reclama modos de resolução privilegiados e que por si mesma ela é impotente para causar 

algum” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 593). Essa liberdade é o que move o sujeito, não 

enquanto corpo humano, mas enquanto consciência até os limites do espaço vivenciado e 

percebido por ele mesmo. 

A intencionalidade do movimento realizado pelo nosso corpo em relação a um objeto é 

caracterizada pelos “fios intencionais31,” que ligam o sujeito aos objetos dados, pois “toda 

experiência leva a marca do sujeito e de sua intencionalidade” (SOMBRA, 2006, p. 118). 

                                                           
31 Fios intencionais podem ser compreendidos como a capacidade do corpo próprio de mover-se até determinado 

ponto. Este movimento é a necessidade de se aproximar da coisa percebida através da sua intenção de 

apropriação. 



42 
 

Desta forma, o que movemos não é nosso corpo objetivo, mas nosso corpo fenomenal, pois 

nesta filosofia é este que se move em direção aos objetos que percebe. 

 

O corpo é apenas um elemento no sistema do sujeito e de seu mundo, e a tarefa 

obtêm dele os movimentos necessários por um tipo de atração à distância, assim 

como as forças fenomenais que operam em meu campo visual obtêm de mim, sem 

cálculo, as reações motoras que estabelecerão o melhor equilíbrio entre elas, ou 

assim como os usos de nosso círculo, a constelação de nossos ouvintes 

imediatamente obtêm de nós as falas, as atitudes, o tom que lhes convém, não 

porque procuremos agradar ou disfarçar nossos pensamentos, mas porque 

literalmente somos aquilo que os outros pensam de nós e aquilo que nosso mundo é 

(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 154). 

 

 

Por intencionalidade, subtende-se, segundo Marcondes Cesar, “a capacidade do homem 

de ligar, numa totalidade de significação, ‘o conjunto àquilo em que está presente’” (2012, p. 

55). Isso não implica em forçar um sentido novo ou uma nova significação para o mundo, mas 

o de criar uma forma de compreensão diferente para o mundo através de outras consciências 

que habitam e testemunham este mundo. 

A questão da intencionalidade está inteiramente ligada com o que Merleau-Ponty 

chama de motricidade. Esta é entendida aqui como o movimento do sujeito de se “dirigir-se 

para” e perceber os objetos que estão fora de si. No entanto, essa condição de percepção é 

conduzida também para o que o filósofo chama de projeção, na qual o ser humano se projeta a 

um mundo exterior. Deste modo, considerando a consciência não como um eu penso, mas 

como um eu posso é possível, através de um conjunto de movimentos realizados pelo corpo 

mover-se até algum ponto desejado. A intencionalidade e a liberdade exercidas pela 

consciência são fundamentais para essas tomadas de decisões. O corpo abandona o seu mundo 

isolado e se insere no mundo reflexivo e perceptivo em que toma consciência de seus atos.  

Podemos usar como exemplo a obra de Cézanne. Grande artista que projeta situações 

da própria experiência com o mundo e com os outros em seus belíssimos quadros; porém, 

sempre colocava em dúvida sua verdadeira capacidade de se intitular como pintor. O fato é 

que Cézanne projetava em seus quadros não apenas habilidades artísticas criadas pelas 

singelas pinceladas justapostas e dos traços, linhas e formas utilizadas nas obras com caráter 

impressionista, mas representava em suas criações “a realidade sem abandonar a sensação, 

sem tomar outro guia senão a natureza na impressão imediata, sem delimitar os contornos, 

sem enquadrar a cor pelo desenho, sem compor a perspectiva nem o quadro” (MERLEAU-

PONTY, 2013, p. 130). Essa expressão que Cézanne utiliza em suas obras é obtida através de 

sua intenção de representar fatos que são nitidamente percebidos pelas sensações descritas 



43 
 

através da pintura. Ele sai de si para experimentar um mundo que é criado, representado por 

ele através do processo da vivência da arte; porém, esse mundo existe porque é vivido pelo 

sujeito, no caso ele e todos que chegarem a vislumbrar suas obras como um encadeamento de 

perspectivas, considerando também que esse mundo representado transcende a todas elas, pois 

é um encadeamento inacabado em que a própria consciência é capaz de perceber situações 

diferentes.  

Tomando também como base o caso de Schneider, percebe-se que o que falta a ele é o 

poder de projetar-se no mundo. A capacidade de enfrentar sua situação presente não somente 

se tratando de realidades, mas também de possibilidades. Em Schneider não há espaço livre 

para projetar seus movimentos e transcender sua situação nos movimentos abstratos. Nesse 

caso, há um bloqueio entre a habilidade de projeção em que o sujeito não consegue manter um 

foco para aquilo que está fora dele mesmo. O que lhe falta não é sua habilidade motriz, nem 

do pensamento, compreendendo aqui movimento em um processo de terceira pessoa e o 

pensamento como representação do movimento que é uma apropriação do resultado garantido 

pelo corpo próprio como uma intencionalidade motora.  

Para Merleau-Ponty, “a intencionalidade motora é o fenômeno básico, que é manifesto 

em casos não patológicos em movimentos tanto concretos como abstratos [...]” (CERBONE, 

2012, p. 192). Movimentos concretos são situados e dirigidos e não apenas reflexivos e 

mecânicos, e os abstratos são totalmente representacionais e objetivos. No entanto, em contato 

mútuo entre si realizam e envolvem o mesmo conjunto de habilidades. Nossas habilidades 

corporais superam as capacidades representacionais em se tratando dos movimentos concretos 

e abstratos. Ao sentar em frente ao computador para digitar um texto qualquer, o sujeito não 

precisa procurar as teclas do computador, porque já as conhece e sabe onde estão localizadas. 

Essas habilidades corporais o direciona a realizar atividades pelas quais não fará uso dos 

movimentos concretos e abstratos, pois estes movimentos não são puramente reflexivos e 

mecânicos, mas situados e dirigidos. Ao tentar representar os movimentos a serem 

executados, há um atraso no espaço de tempo para tal tarefa, como por exemplo: ao 

direcionar-se para tocar com sua mão direita o seu calcanhar esquerdo, certo indivíduo não 

tem precisamente a quantidade de tempo que se leva para fazer isso; porém, sabe que antes de 

representar essa tarefa haveria uma desestruturação no movimento. A habilidade fornece ao 

sujeito capacidades e condições para executar tarefas sem que haja necessidade de representá-

las em alguma parte do espaço corporal ou do espaço exterior. O espaço corporal é diferente 

do espaço pensado ou representado. No movimento da mão, por exemplo, que é conduzida em 

direção a um objeto qualquer está presente uma relação ao objeto não como representado, mas 



44 
 

como algo determinado e direcionado ao que o sujeito perceptivo projeta, mesmo sendo por 

antecipação que o percebe. 

Essas questões aplicadas ao movimento são atribuídas como intencionalidade pelo fato 

de que o sujeito tem a intenção de mover-se, de coçar o calcanhar, de digitar um texto, de se 

aproximar de um objeto qualquer. Ao dirigir-se para, ele se movimenta e esse movimento 

acontece porque o sujeito tem a intenção32 de que isso aconteça, afinal, segundo Merleau-

Ponty, a consciência não é uma questão de “eu penso”, mas de “eu posso”. Poder aproximar, 

dirigir, de conhecer algo. A consciência é o que move o sujeito através do corpo próprio. A 

concepção cartesiana sobre a consciência se referindo ao pensamento, que se pode 

compreendê-la como a existência dentro de si mesma de representações ou ideias, pode ser 

considerada independentemente da mente estando relacionada com o corpo ou com algum 

movimento com o mundo. “As afirmações de Merleau-Ponty, concernentes à intencionalidade 

motora, [...] podem ser entendidas como direcionadas a esse tipo de concepção cartesiana da 

mente e da experiência” (CERBONE, 2012, p. 195).  

Considerando o mundo não como pensado, mas como vivido, é possível dizer que a 

percepção é vivida por um sujeito que está situado no mundo, assim toda percepção é 

subjetiva, ou seja, o sujeito tem a liberdade de perceber e dá uma significação diferente para 

as coisas percebidas, pois “toda experiência leva a marca do sujeito e de sua intencionalidade” 

(SOMBRA, 2006, 118). Outra questão a ser destacada ainda em se tratando da percepção 

vivida é que toda percepção acontece sempre em perspectivas, considerando o corpo e seu 

ponto de análise a qual facilita a percepção através de ângulos que dão a liberdade do sujeito 

ter uma concepção da coisa através de perspectivas, afinal, segundo Merleau-Ponty, é a partir 

do corpo que o sujeito perceptivo lança seu ponto de vista sobre o mundo, assim também, 

como o presente se torna o ponto de vista em relação ao tempo. “A imposição de um ponto de 

vista, pelo meu corpo, à minha experiência e à minha percepção do mundo é conseqüência e 

expressão da minha inserção e situação no espaço e no tempo” (SOMBRA, 2006, 119). 

 

2.5 A motricidade 

 

A motricidade, para Merleau-Ponty, é o movimento que o corpo realiza de um ponto a 

outro de forma intencional, o fato de mover seu pensamento para aproximar um objeto através 

de seu significado e também o corpo que se move em direção ao objeto e alcançando assim 
                                                           
32 A intenção aqui abordada não designa uma autonomia da vontade, pois o sujeito pode como já foi falado 

mover o braço para, por exemplo, para uma parte de seu corpo que foi picado por um mosquito. A intenção é a 

tendência do sujeito para dirigir-se para o mundo, a fim de conhecê-lo. 



45 
 

várias percepções do mesmo através do movimento, que realiza ao seu redor. “Portanto, não 

se deve dizer que nosso corpo está no espaço nem tampouco que ele está no tempo. Ele habita 

o espaço e o tempo” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 193, grifo do autor). O fato de pensar a 

motricidade como movimento intencional conduz o filósofo a pensar também esta 

intencionalidade como proposta de reaprender a ver o mundo, pois o momento presente serve 

de base para que o sujeito construa seus movimentos que o sucedem. Não é uma recordação, 

pois o corpo existe no agora e jamais se tornaria passado, mas ele utiliza as experiências 

passadas para dar sentido às experiências presentes, uma expressão da estrutura do nosso 

corpo.  

 

 

A cada instante de um movimento, o instante precedente não é ignorado, mas está 

como que encaixado no presente, e a percepção presente consiste em suma em 

reaprender, apoiando-se na posição atual, a série das posições anteriores que se 

envolvem umas às outras (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 194). 

 

 

O movimento de um instante em nenhum momento é ignorado, ele está introduzido no 

presente e a percepção de um presente reaprende as posições atuais e séries das posições 

anteriores envolvendo-as entre si. Segundo o filósofo, enquanto o sujeito tem um corpo e 

através dele age no mundo, o espaço e o tempo não se tornam uma soma de pontos 

justapostos, nem uma infinidade de relações dos quais a consciência operaria a síntese 

implicando no próprio corpo. O sujeito não está no tempo, nem no espaço, ele é no tempo e 

no espaço. “A experiência motora de nosso corpo não é um caso particular de conhecimento; 

ela nos fornece uma maneira de ter acesso ao mundo e ao objeto, uma ‘praktognosia33’ que 

deve ser reconhecida como original e talvez como originária” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 

195). O sujeito, para o filósofo, tem seu mundo e o compreende sem precisar passar por 

representações, nem subordinar uma função simbólica ou objetiva. 

Sem sombra de dúvidas, os movimentos realizados pelo nosso corpo não são 

provenientes apenas de ações biológicas. Como comportamentos vitais, estes são 

impulsionados a se dirigir a algo e o sujeito não pode executar movimentos caso seja 

desprovido de intencionalidade. “Aquilo que percebemos se apresenta a nós como ‘pólos de 

ações’ que nos mobilizam para assumir o mundo em que nós estamos inscritos” (CAMINHA, 

2010, p. 177). O movimento executado pelo sujeito é um movimento motor, o qual se move 

afim de encontrar nas coisas percebidas diferentes formas de se referir a elas, portanto, ao 

movimentar o corpo, o sujeito tem a intenção de conhecer alguma coisa. Merleau-Ponty 

                                                           
33A Praktognosia é o lugar praticado na arquitetura entre a perspectiva geométrica e a experiência sensorial. 



46 
 

aponta o sujeito como sendo aquele que percebe e se inclina em direção ao mundo através do 

seu corpo vivido, sendo que ele não pode ser dissociado da sua motricidade em relação à sua 

dimensão sensitiva, pois o comportamento vital presente no corpo do sujeito está inteiramente 

ligado com a intenção de se dirigir para algo; no entanto, esta intencionalidade torna-se 

evidente pela influência do mundo percebido e não apenas pelas representações 

compartilhadas do sujeito. 

O fenômeno percebido enquanto objeto em relação a sua experiência com o sujeito que 

percebe também executa um movimento e este não está separado da motricidade do corpo 

vivido, que intencionalmente projeta no mundo aquilo que ele percebe. O corpo próprio,o 

qual percebe as coisas reconhece suas formas. Sua natureza não está inteiramente ligada 

somente à experiência que procede de si mesmo, mas engloba tudo aquilo que é exterior. A 

experiência efetiva do corpo próprio consiste em sua relação com o mundo que propicia 

análises e experiências com o mesmo. “A motricidade do sujeito que percebe não se reduz a 

uma inserção no mundo sem o apoio de algum solo mundano, porque ela nunca está separada 

do mundo ao qual ela se dirige” (CAMINHA, 2010, p. 177).  

A motricidade intencional opera em um campo que se torna perceptivo e motor e o 

modo utilizado por Merleau-Ponty para descrever a experiência perceptiva se dá através do 

ato de perceber. Eu posso me comunicar com alguém que está a certa distância de mim 

através de gestos. A pessoa que está do outro lado pode executar movimentos para que eu o 

compreenda e esses movimentos não estão separados da intenção do próprio corpo que realiza 

os movimentos. Esses gestos se dão no mundo, pois o sinal está do outro lado com a pessoa 

que o executa, eu apenas os percebo e os identifico.  

 

 

[...] O ato de perceber e de mover-se não são dois atos distintos porquanto que não 

há percepção sem ações corporais. Ora, aqui, a consciência perceptiva pode visar à 

presença em pessoa de um objeto apenas porque ela é, logo de início, capaz de 

dirigir em direção a algo (CAMINHA, 2010, p. 178). 

 

 

 Enfatizando a motricidade de nosso corpo, o sujeito que percebe não detém uma ideia 

generalizada da coisa percebida; porém, sua capacidade de movimento permite que ele 

encontre posições que lhe dêem uma melhor visão ou até mesmo possibilitam perceber outra 

coisa que esteja em outro lugar. Como exemplo, podemos utilizar certo sujeito que ao 

observar sua mesa de estudo que está localizada dentro do seu quarto e perto dela está 

também sua cadeira. Ao executar o movimento de dar a volta ao redor da mesa, ele percebe 

que a cadeira não está encostada na mesa como parecia quando a apreciava de frente, o sujeito 



47 
 

percebe que entre a mesa e a cadeira existe uma distância que não dava para calcular quando a 

observara por um só ângulo. Não podemos compreender o ato de perceber concebendo o 

movimento do corpo, mas como uma percepção efetiva da coisa percebida, pois “o ato de 

perceber é inseparável dos movimentos que se dirigem ao mundo, cujo aparecer é gerido por 

nossas explorações corporais. É nesse sentido que, para Merleau-Ponty, o aparecer do mundo 

é levado na sua gênese pela motricidade de nosso corpo” (CAMINHA, 2010, p. 181).  

A motricidade é, na realidade, o movimento que impulsiona o sujeito a ir por si mesmo 

em direção ao mundo percebido a fim de encontrá-lo; não se trata de uma consciência que 

impulsiona o corpo para tal movimento ou que seja animada por ela, mas de uma experiência 

efetiva do corpo próprio, pois em Merleau-Ponty o sujeito é experiência perceptiva do mundo 

e não ato de pensamento. Através do nosso corpo, que toma consciência do espaço, o mundo 

ganha forma visível e se torna vivido, considerando a “intencionalidade perceptiva” como 

abertura para o mundo. A percepção garante ao sujeito não uma apropriação do mundo 

percebido, mas uma aproximação ou distanciação daquilo que é percebido com influência da 

motricidade do corpo. “Nossa motricidade, vivida como tal, impede-nos de assistir à distância 

o nosso próprio movimento, porque ele não é um simples deslocamento, ao contrário, é, 

essencialmente, uma maneira de ir em direção ao mundo levada por nosso corpo” 

(CAMINHA, 2010. p. 182). 

 Ao tratar da motricidade é possível abrir um parêntese para fazer referência a alguns 

pacientes com patologia. Nesses casos os movimentos do corpo físico e os da consciência não 

vivem uma relação mútua, pois os doentes estando limitados ao seu próprio corpo, com sua 

extensão perceptiva desestruturada, não conseguem compreender os fenômenos que estão fora 

de si. Porém, através da linguagem quando é feito uma descrição existe compreensão. Em 

relação aos movimentos, os doentes possuem apenas condições mentais de repetir ou de 

imitar movimentos, seja de pessoas ou de outros objetos externos, mas não conseguem manter 

um equilíbrio entre o sujeito e a intenção de se dirigir para algo. Segundo Merleau-Ponty,essa 

imitação interviria mostrando que há uma função simbólica e essa imitação seria uma 

percepção ou um pensamento objetivo.  

No entanto, essa função não explica as ações adaptadas, pois os doentes quando estão 

em uma consulta médica não apenas repetem os movimentos do médico, mas os representam 

para si mesmos. Não conseguem manter a mesma sequência que o médico, diferentemente de 

um sujeito normal, o qual adere imediatamente o modelo percebido. Isso ocorre porque é 

mantido no sujeito normal não somente o corpo como sistema de posições atuais, mas 

também um sistema de equivalências que está aberto a outras direções. Esse sistema de 



48 
 

equivalência é o que Merleau-Ponty chama de esquema corporal em que os diferentes 

movimentos motores são rapidamente transponíveis. Essa questão implica no fato de que a 

experiência do corpo não é uma estrutura que se volta somente para si mesma, mas está em 

constante relação com o mundo. O espaço apresentado aqui não é o concreto, o representado, 

nem o objetivo, mas se trata de um ato de pensamento. Está organizado na estrutura do 

próprio corpo, ligado a ele inseparavelmente.  

Considerando o pensamento e a percepção como constituinte do espaço, os quais estão 

liberados da motricidade e do ser no espaço, para que o sujeito possa se representar no espaço 

é preciso que antes se tenha sido introduzido nele através do corpo, e que ele tenha dado o 

primeiro modelo das transposições, equivalências e identificações que fazem do espaço um 

sistema objetivo permitindo à nossa experiência ser uma experiência de objetos. “A 

motricidade é a esfera primária em que em primeiro lugar se engendra o sentido de todas as 

significações [...] no domínio do espaço representado” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 197). 

Toda essa estrutura de fatores que contribuem para o sujeito que percebe, que se 

movimenta, que tem a intenção de algo e vive predominantemente o espaço em que habita 

constituem o que Merleau-Ponty chama de esquema corporal. Este, por sua vez, apoia-se 

também em outro fator, a “aquisição do hábito”, este é uma “apreensão de uma significação, 

mas é a apreensão motora de uma significação motora” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 198). 

Os movimentos elementares do hábito não provêm de uma associação exterior. A teoria 

mecanicista se defronta com a aprendizagem é sistemática, em que o sujeito responde a 

situações individuais, que podem diferir em diferentes situações um caso e outro. Os 

movimentos de resposta podendo ser confiados ora a um órgão efetuador, ora, a outro 

situações e respostas que se assemelham em diferentes casos menos pela identidade parcial 

dos elementos do que pela comunidade de seu sentido. O filósofo se questiona sobre a 

necessidade de colocar na origem do hábito um ato de entendimento que organizaria seus 

elementos para em seguida se retirar. O hábito é uma série de comportamentos que devido a 

sua repetição se torna mecânico. Ao relacionar a dança, por exemplo, com a questão do 

movimento observa-se que para ela integrar certos elementos da motricidade geral, é preciso 

que a mesma tenha recebido uma consagração motora. 

O hábito pode ser compreendido como um sistema de comportamentos que são 

repetidos constantemente pelas experiências entre o sujeito e o mundo. Dirigir um carro dá ao 

sujeito a segurança de passar em um beco estreito mesmo sem tomar as medidas daquele 

espaço. O corpo ao repetir mais de uma vez o mesmo comportamento fica habituado a realizar 

estas tarefas. “O hábito exprime o poder que temos de dilatar nosso ser no mundo ou de 



49 
 

mudar de existência anexando a nós novos instrumentos” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 

199). O conhecimento em relação ao sujeito e a coisa habituada se dá por uma familiaridade 

que não advém do espaço objetivo, mas como uma modulação de motricidade que se 

distingue de qualquer outra pela sua fisionomia.  

 

[...] A execução motora é uma modulação do espaço manual, e toda a questão é 

saber como uma certa fisionomia dos conjuntos ‘visuais’ pode pedir um certo estilo 

de respostas motoras como cada estrutura visual’ finalmente se dá sua essência 

motora, sem que se precise soletrar a palavra e soletrar o movimento para traduzir a 

palavra em movimento (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 200). 

 

Em contrapartida, esse poder do hábito não se diferencia do poder que temos do nosso 

corpo e o fenômeno do hábito nos direciona para a compreensão da noção de corpo. Por 

compreender, entende-se, segundo Merleau-Ponty, “experimentar o acordo entre aquilo que 

visamos e aquilo que é dado, entre a intenção e a efetuação – e o corpo é nosso ancoradouro 

em um mundo” (2011, p. 200). O corpo é, para Merleau-Ponty, eminentemente um espaço 

expressivo. O seu movimento não está inserido em um espaço objetivo, mas em espaço 

situado, o qual se prolonga através da intenção motora do sujeito, porém, o corpo não é 

somente um espaço expressivo entre todos os outros, ele é como um ponto de partida para 

todos os outros se tornando um corpo constituído, ou seja, o movimento de expressão que 

projeta significações no exterior fazendo com que essas projeções sejam compreendidas como 

coisas sob o comando dos sentidos do sujeito. “O corpo é nosso meio geral de ter um mundo” 

(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 203). É através dele que é possível se lançar para fora de si 

com a finalidade de conhecer o espaço do qual ele faz parte e projeta suas ações. É o espaço 

intencional que conduz o corpo para conhecer esse mundo que o próprio sujeito se coloca 

como inserido nele próprio. 

O sentido de motricidade que tem sido estudado permitiu um novo significado para a 

palavra ‘sentido’. Tanto a psicologia intelectualista, como também a filosofia idealista se dão 

a partir da difícil tarefa de mostrar que a percepção e o pensamento têm sentidos intrínsecos e 

não são explicados através de associações exteriores de conteúdos que são reunidos. “A 

experiência do corpo nos faz reconhecer uma imposição do sentido que não é a de uma 

consciência constituinte universal, um sentido que é aderente a certos conteúdos” 

(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 203). O corpo é o meio que se dá a redescobrir significações 

da experiência e também da essência, é se lançando ao mundo através da percepção que nós 

aderimos à compreensão do sujeito que está no mundo e esse processo mais precisamente 

necessita de uma descrição de tudo aquilo que é experienciado. 



50 
 

Ao tratar da síntese corporal, Merleau-Ponty constata “que a percepção do espaço e a 

percepção da coisa, a espacialidade da coisa e seu ser de coisa não constituem dois problemas 

distintos” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 205). As tradições cartesiana e kantiana esclarecem 

a percepção do objeto pela percepção do espaço, de modo que, as duas estão entrelaçadas 

entre si. O intelectualismo enfatiza a intenção da coisa e do espaço como em uma relação 

mútua, entrelaçadas entre si, porém, a primeira reduzida a segunda. Na experiência, o 

destaque é do espaço objetivo em que o corpo assume lugar, a primeira sendo a base, o campo 

para o corpo que se envolve a se fazer presente. “Ser corpo, nós o vimos, é estar atado a um 

certo mundo, e nosso corpo não está primeiramente no espaço, ele é no espaço” (MERLEAU-

PONTY, 2011, p. 205). 

Na descrição dos comportamentos corporais, são levados em consideração os aspectos 

visuais, táteis e motores, de modo que estes não são estabelecidos como coordenadas. Ao 

tentar abarcar um copo de leite, que está em cima da mesa, com a mão é preciso movimentar 

o braço, sua capacidade de apreensão em uma relação mútua de movimentos motores. No 

entanto, quando se trata do corpo próprio, a subjetividade e a tomada de consciência se 

tornam prioridade, pois as partes de meu corpo estão envolvidas entre si, de forma que eu 

enquanto sujeito, tenho consciência da localização exata dos meus membros, mesmo sem 

apreendê-los visivelmente, diferente daquilo que está fora, que só tomo consciência de sua 

existência por intermédio das minhas capacidades perceptivas sensoriais. “Assim, não 

reconhecemos pela visão aquilo que vimos frequentemente e, ao contrário, reconhecemos de 

um só golpe a representação visual daquilo que, em nosso corpo, nos é invisível” 

(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 207).  

As expressões corporais, que são caracterizadas pelo corpo próprio, são percepções 

captadas através dos sentidos, considerando estes como partes de um todo que é o próprio 

corpo. Segundo Merleau-Ponty, o corpo não está diante de si, mas totalmente envolvido nele 

mesmo e suas capacidades de apreensão não estão separadas, mas interligadas, de modo que 

uma toma consciência daquilo que é percebido pelas outras.  

 

 

Aqui os ‘dados visuais’ só aparecem através de seu sentido tátil, os dados táteis 

através de seu sentido visual, cada acontecimento corporal, qualquer que seja o 

‘analisador’ que o revele, sobre um fundo significativo em que suas ressonâncias 

mais distantes estão pelo menos indicadas e a possibilidade de uma equivalência 

intersensorial está imediatamente fornecida (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 208). 

 

 

Ao tratar do hábito, volta-se a esclarecer a “natureza particular” do espaço corporal. O 

corpo próprio, muitas vezes, utiliza-se de acessórios e mecanismos para facilitar sua 



51 
 

compreensão do espaço, nesses casos o corpo é conduzido a fazer uma leitura através dos 

dados sensíveis. Por exemplo, o uso da bengala que se torna uma extensão do corpo para os 

cegos, além de ser um hábito motor, também passa a ser um hábito perceptivo, pois é através 

dele, enquanto instrumento familiar, que os cegos percebem os objetos. “Na verdade todo 

hábito é ao mesmo tempo motor e perceptivo, porque, como dissemos, reside, entre percepção 

explícita e o movimento efetivo, nesta função fundamental que delimita ao mesmo tempo 

nosso campo de visão e nosso campo de ação” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 210). A partir 

do instante em que o corpo detecta os objetos através da bengala, ela se torna um instrumento 

pelo qual o cego percebe as coisas. “A percepção seria sempre uma leitura dos mesmos dados 

sensíveis, ela apenas se faria cada vez mais rapidamente, a partir de signos cada vez mais 

claros” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 2010). Distingue-se, com isso, o hábito motor que 

impulsiona o corpo para o mundo como uma extensão da existência, do hábito perceptivo que 

é a própria aquisição do mundo. Os hábitos motores se refazem nos hábitos perceptivos, tendo 

em vista que a apreensão acontece através do corpo. 

Ao fazer uma abordagem sobre o corpo próprio, na qual foram expostos alguns 

conceitos no decorrer do capítulo, percebe-se que todos os mecanismos que são considerados 

constituintes do corpo vivido estão interligados entre si, dentre eles estão: o conceito de 

intencionalidade, linguagem, motricidade e corpo próprio que é o tema principal, do qual trata 

todo o desmembramento da discussão abordada. Também é destacado o conceito de 

espacialidade que se torna fundamental para que o corpo fenomênico, aqui trabalhado, tome 

consciência do mundo. Por fim, questões sobre o espaço serão mais bem aprofundadas no 

próximo capítulo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



52 
 

3 ESPACIALIDADE DE POSIÇÃO E ESPACIALIDADE DE SITUAÇÃO 

 

Este segundo capítulo tratará de questões que envolvem o espaço e será discutido em 

duas perspectivas: o espaço posicionado e o espaço situado. O primeiro engloba a posição de 

localização de determinados objetos que estão no mundo, os quais são compreendidos como 

coisas que só têm sentido quando há um sujeito que as percebe; o segundo aborda uma 

compreensão de situação segundo a qual o sujeito não está apenas localizado em uma parte do 

espaço, mas o vive e o experimenta onde está inserido, percebendo-o e ressignificando-o. São 

os sujeitos vivos que possuem essa característica de seres situados.  

A respeito do espaço de posição, far-se-á uma breve abordagem, considerando que 

podemos associá-lo também ao que compreendemos como espaço geográfico, que pelo fato 

de já se ter noção do que se trate não se vê necessidade de se estender nesse ponto.  

A espacialidade de situação se aprofunda mais no delinear do sentido próprio do 

percebido, encontrando alguns tópicos que são considerados essenciais no assunto como o 

sentido de profundidade, grandeza aparente e convergência e movimento contribuindo para a 

compreensão do espaço vivido abordado por Merleau-Ponty e que conduz o sujeito a pensar a 

sua identidade de várias perspectivas. 

No início do capítulo, encontra-se uma discussão sobre o “sentir” que se torna 

fundamental para que o sujeito vivencie o espaço, tendo em vista que ele faz uso dos sentidos 

quando se lança na percepção das coisas. 

 

3.1 O sentir como fundamento efetivo para o sujeito vivenciar o espaço 

 

As discussões travadas por Merleau-Ponty, acerca do corpo próprio, englobam diversos 

elementos que são primordiais no desmembrar do estudo sobre o espaço. Dentre eles, pode-se 

destacar o pensamento objetivo e o pensamento subjetivo. O primeiro diz respeito a tudo 

aquilo que é empírico, sendo destacado por filósofos como Hume e Locke que afirmavam que 

o conhecimento se dá na experiência; o segundo trata de questões mais relativas, permitindo 

ao sujeito uma característica de ser relacional, que está em contato com outros seres e suas 

raízes são fundadas na racionalidade do corpo próprio, permitindo que o conhecimento 

aconteça de dentro para fora. 

Tratando do sentir, Merleau-Ponty afirma que o pensamento objetivo ignora o sujeito da 

percepção, pois ele se dá o mundo inteiramente pronto e considera a percepção como um 



53 
 

desses acontecimentos. O corpo próprio é capaz de compreender o mundo de diversas formas, 

por isso, a ideia de inacabamento em Merleau-Ponty, pois a cada abordagem sobre ele aparece 

uma perspectiva diferente. O sujeito perceptivo se torna para o filósofo empirista o lugar 

desses acontecimentos, no entanto, ao descrever situações evidentes do seu cotidiano, ele se 

dá conta de que é ele mesmo que percebe, ou seja, é o corpo próprio perceptivo que, 

vivenciando a própria percepção de acordo como ele a vive constata que sempre há algo a 

mais para se descobrir a respeito da percepção geral. Vista do interior, a percepção não 

conclui nada do que se sabe sobre os fenômenos, como os estímulos abordados pela física ou 

pela fisiologia, pois ela não é um acontecimento no mundo, mas se torna a cada momento 

uma recriação ou uma reconstituição deste, pelo fato de estar em constante relação com o 

mundo vivenciando a experiência do perceber. Segundo Merleau-Ponty, se é possível 

considerar uma história passada é porque existe um campo perceptivo presente e atual que 

está firmada no sujeito e assim, todo o saber está fundado nas raízes da percepção, pois a 

percepção a partir fa física ou da fisiologia “não se apresenta como um acontecimento no 

mundo ao qual se possa aplicar, por exemplo, a categoria de causalidade, mas a cada 

momento como uma re-criação ou uma re-constituição do mundo” (MERLEAU-PONTY, 

2011, p. 279). Considerando o mundo como não totalmente explícito diante do sujeito que 

percebe, pois ele só percebe o mundo pouco a pouco e nunca em totalidade, o sujeito não 

consegue abarcar por uma única perspectiva o fenômeno diante dele. Nessa questão 

evidencia-se a compreensão de uma não totalidade, considerando que é possível formar outra 

ideia do mesmo fenômeno quando percebido por outro ângulo. Diante dessa assimilação 

infere-se que o sujeito só o compreenderá caso o corpo nunca seja objeto. Havendo a 

possibilidade de liberdade que a reflexão abre em si mesmo e que se pode chamar de Eu 

transcendental34, considera-se que estas reflexões não sejam nunca nem dadas e nem 

adquiridas, estabelecendo que todo ato de reflexão se fundamenta em uma proposição de uma 

vida de consciência pré-pessoal35, ou seja, um impulso intencional de apropriação dos 

fenômenos. 

A relação perceptiva, conforme Merleau-Ponty, entre sujeito e a realidade natural das 

coisas, não acontece como uma relação epistemológica entre consciência e objetos, mas se dá 

como um contato expressivo e temporal que está presente neste e no corpo. Desviando-se na 

                                                           
34A compreensão de Eu transcedental baseia-se na ideia de uma possibilidade de significação para o percebido a 

partir do sujeito. Noções mais aprofundadas sobre o Eu encontram-se no próximo capítulo. 
35O termo consciência pré-pessoal se refere às condições de experiência perceptiva vividas pelo corpo próprio.  

Uma experiência pré-pessoal apresenta uma noção não conhecimento adquirido pela experiência, mas como uma 

experiência que está presente no sujeito. O corpo próprio vive a experiência de sua existência, mas não tem 

consciência de como essa experiência se originou.  



54 
 

questão intelectualista e empirista, que consideram respectivamente a existência autêntica dos 

objetos e a percepção que o sujeito tem destes, é possível considerar que: 

 

 

[...] a atividade por meio da qual temos acesso ao mundo não é uma operação de 

uma consciência constituinte da qual ele seria o produto, e sim uma abertura do 

corpo, cuja unidade é contemporânea à unidade do objeto, ambas articuladas em 

mesmo movimento [...] (MOURA, 2010, p. 75, grifo do autor). 

 

 

Segundo Merleau-Ponty, o sujeito que percebe ficará ignorado até saber evitar a 

alternância entre o naturante36 e o naturado37, ou seja, entre a sensação, como estado de 

consciência, e a existência em si e a existência para si. Colocando em questão esta alternância, 

a qual rejeitava os sentidos no mundo das coisas e buscava a subjetividade inerente do corpo, 

pode-se perceber que, por exemplo, a sensação de azul não pode ser o conhecimento 

identificável através das experiências que se tem dele. Desta forma, é possível afirmar que 

esta experiência é intencional, pois não está parada em si mesma, mas significa algo para além 

de si, ou seja, o conhecimento adquirido pelo sujeito de um objeto, não é absolutamente 

completo, pois de outra forma o objeto pode expressar outro significado, estando além do que 

se percebe.  

 

A sensação é intencional porque encontro no sensível a proposição de um certo 

ritmo de existência – abdução ou adução – e porque, dando sequência a essa 

proposição, introduzo-me na forma de existência a essa proposição, introduzo-me na 

forma de existência que assim me é sugerida, reporto-me a um ser exterior, seja para 

abrir-me seja para fechar-me a ele (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 288). 

 

 

O sujeito que sente e o sensível, para Merleau-Ponty, não estão um diante do outro38 

como termos exteriores, pois a sensação não pode ser compreendida como uma invasão do 

sensível no sujeito que sente. “[...] Meu olhar acopla-se à cor, minha mão acopla-se ao duro e 

ao mole, e nessa troca entre o sujeito da sensação e o sensível não se pode dizer que um aja e 

que o outro padeça, que um dê sentido ao outro” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 288). A 

percepção pode ser entendida como “a manifestação sensível do que se excede à 

sensibilidade” (FONTES FILHO, 2012, p. 131), pois qualifica a presença original do sensível 

                                                           
36 O conceito de naturante se apresenta como a forma que um sujeito percebe a existência de um objeto qualquer, 

ou seja, através da consciência perceptiva é possível identificar a consciência de um estado de coisas. 
37 O naturado consiste na própria existência de um objeto, ou seja, a forma como o objeto é e se apresenta a um 

sujeito que percebe. 
38 A relação perceptiva entre sujeito e objeto acontece não de forma posicionada como se fossem dois objetos 

físicos, mas de modo que o sujeito que percebe consiga abarcar o objeto em perspectivas, havendo assim, uma 

familiaridade efetiva entre ambos. 



55 
 

como um excesso de si. Essa presença originária, quando se fala do sensível, associa-se com a 

ideia de um ser selvagem39, primitivo que não se desviou do seu sentido pleno, ou seja, o 

sujeito não elaborou uma compreensão nova baseada em uma significação dos conceitos 

corporais, sendo ainda a mesma estrutura que é original, ou seja, não houve uma interferência 

da experiência perceptiva do sujeito. “A decisão incondicional de seguir a experiência daquilo 

que existe, no sentido originário, supõe tão somente um encontro entre nós e aquilo que 

existe: [...]” (FONTES FILHO, 2012, p. 132). 

Pode-se distinguir a consciência sensível da consciência intelectual de duas formas:  

1º) Considerando que “toda percepção acontece em uma atmosfera de generalidade e se dá a 

nós como anônima” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 290), considera-se que os atos pessoais 

criam situações, ou seja, o sensível é notado porque no sujeito está presente a sensibilidade da 

percepção sobre o que se coloca diante dele. A percepção do azul, por exemplo, é possível 

porque o sujeito é sensível às cores.  Desta forma, a sensação não ocorreria se não houvesse 

uma adaptação do corpo. Assim, não é preciso ter consciência para considerar o verdadeiro 

sujeito das próprias sensações, assim como um sujeito não pode pensar seu nascimento e sua 

morte, pois seria um ser preexistente e sobrevivente a si mesmo para experimentá-los. O 

sujeito não pode perceber determinadas experiências em seu próprio corpo, como é o caso do 

nascimento e da morte. Ele sabe que existe, mas não pode conhecê-los; portanto, pode-se 

dizer que tanto o nascimento quanto a morte do sujeito não são experiências dele. É possível 

considerar que existe outro sujeito, o qual sente antes dele mesmo, pois se consegue pensar na 

vida e na morte, mas não se pode pensar no nascimento ou na morte como algo individual. A 

sensibilidade aqui é oriunda de uma experiência que precede ao sujeito e de outrem que 

sobreviverá a ela. “[...] A sensação necessariamente se manifesta a si mesma em um meio de 

generalidade, ela provém de aquém de mim mesmo, ela depende de uma sensibilidade que a 

precedeu e que sobreviverá a ela [...]” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 291). Ao experimentar 

uma sensação, pode-se perceber que ela não é originária de si, pois há uma espessura entre a 

sensação pessoal e o próprio sujeito como um saber originário que não permite a experiência 

de ser cognoscível a si mesmo, pois a o que está em jogo é a experiência perceptiva como 

algo efetivo e não a experiência sensitiva. A veracidade da coisa percebida ou o seu 

verdadeiro sentido pode ser entendido como esse saber originário, do qual faz parte da 

percepção. O sujeito, mesmo sendo capaz de percebê-la, não consegue conhecê-la por 

completo, pois a perceber em Merleau-Ponty consiste em fazê-lo em perspectivas. 

                                                           
39 Ser selvagem é compreendido como o indivíduo que vive em seu estado natural, ou seja, que tem uma vida 

fundada nas reflexões não críticas. 



56 
 

“Experimento a sensação como modalidade de uma existência geral, já consagrada a um 

mundo físico, e que crepita através de mim sem que eu seja seu autor” (MERLEAU-PONTY, 

2011, p. 291). Essa ideia de percepção, a qual está inteiramente ligada ao sujeito que percebe 

não pode ser, na filosofia de Merleau-Ponty, compreendida como soma de perspectivas. A 

apropriação das coisas, enquanto percepção acontece de modo original, quando se lança a 

capacidade perceptível do sujeito ao objeto mesmo que seja através de uma única perspectiva, 

pois ele enquanto ser que vive a experiência de sua existência, não pode conhecer 

determinado objeto somando suas partes. 

2º) “Aquele que vê e aquele que toca não sou exatamente eu mesmo, porque o mundo visível 

e o mundo tangível não são o mundo por inteiro” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 291). O 

filósofo considera que sempre existe algo para além do que atualmente se vê, não apenas 

fenômenos visíveis, mas também fenômenos tangíveis e apreensíveis pela audição não como 

apenas ser sensível, mas uma profundidade do objeto que nenhuma antecipação esgotará. No 

entanto, a possibilidade de reflexão que é feita pelo sujeito, quando este percebe, tendo em 

vista que não é possível ter uma apreensão por completo do objeto, por que sempre existe um 

lado que se torna desconhecido para aquele que percebe, considerando a percepção como algo 

efetivo do campo perceptivo diante do sujeito. Desta forma, não é possível estar totalmente 

presente nas operações de perceber as coisas, ou seja, o sujeito não consegue assimilar o 

objeto em sua totalidade, mas apenas aquilo que se mostra, os fenômenos sempre aparecem 

como algo diante do corpo próprio, mas sempre fica uma parte obscura que não é mostrada 

para ele e o “ir às próprias coisas” não implica a descrição como soma, mas como algo 

particular. 

 

Dizer que tenho um campo visual é dizer que, por ocasião, tenho acesso e abertura a 

um sistema de seres, os seres visuais, que eles estão à disposição de meu olhar em 

virtude de uma espécie de contrato primordial e por um dom da natureza, sem 

nenhum esforço de minha parte; é dizer portanto que a visão é pré-pessoal; e é dizer 

ao mesmo tempo que ela é sempre limitada, que existe sempre em torno de minha 

visão atual um horizonte de coisas não-vistas ou mesmo não-visíveis. A visão é um 

pensamento sujeito a um certo campo e é isso que chamamos de um sentido 

(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 292). 

 

 

De acordo com Merleau-Ponty, quando o sujeito toma consciência que tem sentidos e 

estes o conduz a acessibilidade do mundo não é possível misturar os conceitos de pensamento 

causal e pensamento de reflexão; o primeiro como: o modo como o sujeito dá um sentido à 

coisa, ou seja, ele compreende aquilo que percebe de forma particular, dando a estes um 

sentido de originalidade que a partir da percepção passa a existir para o sujeito que percebe; e 



57 
 

o segundo é entendido como fundamento das coisas da vida, sejam práticas e teóricas. 

Segundo o filósofo “é a reflexão carnal, a reversibilidade da mão palpante40 e da mão 

palpada41: ‘toda reflexão tem por modelo aquela da mão palpante pela mão palpada [...], a 

reflexão não é identificação a si (pensamento de ver ou de sentir), é não diferença consigo = 

identificação silenciosa ou cega’” (DUPOND, 2010, p. 64). Assim, ele considera que é 

possível pela conaturalidade42, encontrar um sentido para as coisas percebidas, mesmo sem 

ser interpretado pelo sujeito, é o sentido apresentado pelas próprias coisas enquanto originais. 

O sentido que elas possuem independente de um jeito que dá significado a elas. 

 O filósofo compreende os sentidos como o meio pelo qual o sujeito conhece as coisas 

externas a ele. “A experiência sensorial é instável e é estranha à percepção natural que se faz 

com todo o nosso corpo ao mesmo tempo e abre-se a um mundo intersensorial” (MERLEAU-

PONTY, 2011, p. 304). É através da experiência sensível que é possível o sujeito ter contato 

com o mundo, porém, essa experiência é apenas uma forma de extensão da experiência 

efetiva do sujeito com o mundo, pois através do contato com os fenômenos o sujeito faz a 

interpretação daquilo percebido pelos sentidos através do seu intelecto. Este, por sua vez, é 

uma forma de compreender os fatos sensíveis, os quais dizem respeito às coisas que podem se 

apresentar de forma diferente. Feita esta distinção entre os sentidos e o intelecto, o filósofo 

diferencia uma matéria necessária e uma contingente, considerando que a matéria é apenas 

um momento ideal e não algo que está separado da totalidade. Nesse entendimento, é possível 

afirmar que os sentidos simplesmente não existem somente a consciência. Essa questão 

implica que Merleau-Ponty não concebe existência dos sentidos, pois o que existe para ele é a 

experiência do mundo que se faz através dos sentidos. 

 

 

[...] O intelectualismo recusa-se a colocar o famoso problema da contribuição dos 

sentidos na experiência do espaço, porque as qualidades sensíveis e os sentidos, 

enquanto materiais do conhecimento, não podem possuir como propriedade o espaço 

que é a forma da objetividade em geral e, em particular, o meio pelo qual uma 

consciência de qualidade se torna possível (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 293). 

 

 

 Para Merleau-Ponty, determinada sensação, caso não fosse de alguma coisa, ela não 

existiria, passando a ser um “nada de sensação”. Desta forma, pode-se dizer que os sentidos 

                                                           
40 A mão palpante está associada com a ideia de pegar. O sujeito que toca outros corpos, ou seja, a sua própria 

mão como parte que está interligada ao corpo pode ao mesmo tempo tocar e ser tocada. 
41 A mão palpada é o contrário da mão palpante. Esta se reflete no discurso de ser tocado. Enquanto a mão 

palpante toca, a mão palpada é tocada. Os conceitos estão interligados, o que diferencia é a intenção. Se o sujeito 

tem a intenção de tocar ou permanece passivamente permitindo ser tocado. 
42 O sentido de conaturalidade está relacionado com a ideia de ser natural. É uma particularidade faz parte um 

indivíduo desde o seu nascimento. É possível associá-lo esse sentido com a ideia de ser inato. 



58 
 

devem estar relacionados a um espaço de tempo, se assim faz acesso a qualquer forma de ser, 

ou seja, se são sentidos. “[...] É preciso que todos eles se abram ao mesmo espaço, sem o que 

os seres sensoriais com os quais eles nos fazem comunicar só existiriam para os sentidos dos 

quais eles dependem [...]” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 293). Assim, os sentidos só 

poderão existir considerando a existência de uma consciência que pense a realidade que está 

sendo percebida. Ao tratar do ser43, não se pode pensá-lo como sensível, somente pelo fato de 

que ele é predominantemente percebido pelo corpo, considerando que uma subjetividade 

humana detivesse as condições de atribuir essa característica para as coisas e para o mundo. 

“Pelo contrário, é porque o ser é em si mesmo visibilidade, sensibilidade latente, que a 

percepção pode se exercer e confirmar o caráter sensível do mundo” (FERRAZ, 2009, p. 

267). Segundo Ferraz, o ser se organiza de forma autônoma como sensível, não se opondo a 

uma subjetividade, consiste na preparação interior de sua apreensão subjetiva. 

 

 

Quer dizer que o ser é solidário com uma visão sobre o ser, no sentido de que há 

uma sensibilidade inerente ao mundo, que se doa para o foco subjetivo, que então a 

recolhe. Merleau-Ponty assevera em uma nota inédita que essa concepção do ser 

como sensibilidade iminente ‘incorpora o homem na definição do mundo, faz 

aparecer o homem como ingrediente do mundo, pedaço do mundo que se dobra 

sobre si mesmo’ (FERRAZ, 2009, p. 268). 

 

 

Retoma-se aqui a compreensão do conceito de motricidade para que se possa entender o 

papel da consciência, que através do movimento, alcança as significações dadas através das 

percepções do sujeito em relação ao mundo físico. A consciência perceptiva mantém uma 

relação com o mundo, de modo, que ela possa fornecer significações, senso assim, a 

consciência perceptiva só pode ser consciência permitindo estas significações de um passado 

absoluto da natureza ou de seu passado pessoal, considerando que as formas vividas dirigem-

se para certa generalidade, sejam estas dos hábitos ou das funções corporais.  

Sendo a motricidade uma intencionalidade original, pois a consciência não é um ‘eu 

penso’, mas um ‘eu posso’, nota-se que é através do “eu posso” que é possível falar em uma 

subjetividade estabelecida na capacidade de sentir e de se movimentar do corpo. “Pelos 

movimentos, o corpo vai inventando formas de se relacionar com o mundo” (CAMINHA, 

2012, p.42). Desta forma, pela capacidade sensório-motora,“o corpo experimenta um 

transbordamento, uma saída de si e um alargamento do mundo. O corpo próprio vai 

transformando um fazer mecânico em fazer livre” (CAMINHA, 2012, p.42). Pode-se entender 

                                                           
43 O ser aqui abordado diz respeito a uma característica que o sujeito carrega consigo. A capacidade de apreensão 

e de reflexão sobre o mundo. O ser não como evidencia de uma percepção, mas como uma razão, um motivo 

desse ato perceptivo. 



59 
 

que a motricidade do corpo próprio é intencionalidade e assim “o movimento não é o 

pensamento de um movimento, e o espaço corporal não é um espaço pensado ou 

representado” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 192). O movimento realizado não é 

impulsionado pela representação de um pensamento, mas pela capacidade do sujeito de poder 

dirigir-se até determinado ponto, ao qual tem a intenção de chegar, considerando que este 

ponto está fora de si, ou seja, é exterior. O espaço corporal não é um espaço pensado ou 

representado, mas vivido e o movimento não consiste em ser pensado, mas experienciado. 

Estes são executados em um espaço que não é vazio e está em uma relação determinada pelo 

próprio movimento. Certo movimento só pode ser apreendido quando o sujeito o compreende, 

ou seja, quando ele o incorpora ao seu mundo e é através dele que o sujeito move seu corpo 

em direção ao objeto perceptível sem nenhuma representação. Deste modo: 

 

 

A motricidade não é como uma serva da consciência, que transporta o corpo ao 

ponto do espaço que nós previamente nos representamos. Para que possamos mover 

nosso corpo em direção a um objeto, primeiramente é preciso que o objeto exista 

para ele, é preciso então que nosso corpo não pertença à região do ‘em si’ 

(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 193). 

 

 

Assim, ter a experiência de um mundo no sentido de uma totalidade aberta é 

compreendê-la como um ato de comunicação de um sujeito finito com um ser vazio do qual 

ele emerge, mas que continua engajado. A síntese desse mundo não pode ser acabada, pois a 

experiência de um Eu não no sentido de uma subjetividade absoluta, mas indivisivelmente 

desfeito e refeito pelo curso do tempo que, como diz Kant, o Eu refletido difere do Eu 

irrefletido no que foi tematizado e o que é dado não é a consciência, mas a experiência. 

Segundo Merleau-Ponty, é preciso reencontrar além da ideia de sujeito e de objeto o fato da 

subjetividade e do objeto dele próprio no estado nascente, que é a camada primordial em que 

nascem tanto ideias como as coisas, pois “a unidade do sujeito ou do objeto não é uma 

unidade real, mas uma unidade presuntiva no horizonte da experiência” (MERLEAU-

PONTY, 2011, p. 296).  

Ao tratar da consciência, é preciso formar sua noção reportando-se à consciência que o 

sujeito é, de modo particular, não se deve definir os sentidos em primeiro caso retomando 

contato com a sensorialidade que se vive do interior. O sujeito não investe em um mundo 

pensado, pois para ser desta forma, ele precisa ser ignorado, ele deve existir ao sujeito, ser 

dado a ele. Desta forma não é preciso seguir Kant  em sua dedução de espaço único. 

 

 



60 
 

O espaço único é a condição sem a qual não se pode pensar a plenitude da 

objetividade, e é verdade que, se tentamos tematizar vários espaços, eles se reduzem 

à unidade, cada um deles encontrando-se em uma certa relação de posição com os 

outros e, portanto, sendo uma e a mesma coisa que eles (MERLEAU-PONTY, 2011, 

p. 297). 

 

 

Contudo, Hume junto com Husserl, conduz os sujeitos para os fenômenos, dos quais se 

tem a experiência que se refaz longe da ideologia, mesmo mutilando e se dissociando da 

experiência. Deste modo, esta nova concepção da reflexão que é a concepção 

fenomenológica, implica em outras palavras dar uma nova definição do a priori, que, na 

verdade Kant já havia mostrado que este não existe antes da experiência e não podemos tratar 

dois elementos de conhecimento ao mesmo tempo, ou seja, um a priori e outro a posteriori. 

Considerando que este primeiro diz respeito àquilo que deve existir opondo-se com aquilo que 

existe de fato, portanto, segundo Merleau-Ponty, ele não conseguiu definir nossos poderes de 

conhecimento como condição de fato. 

Ao tratar do sentir, Merleau-Ponty se reporta a uma ideia original44 sentida referente ao 

mundo e o ser aqui abordado não é objetivo, mas subjetivo. Os sentidos abarcam aquilo que o 

fenômeno é, porém, é a capacidade de significação do sujeito que o faz ganhar formas, no 

sentido de ser percebido por perspectivas. O ser presente na questão é o corpo próprio na 

condição de sujeito subjetivo. O ser está relacionado com o próprio sujeito que percebe. A 

percepção se torna uma experiência original, pois é através dela que as coisas são 

manifestadas no seu sentido primitivo, ou seja, o corpo próprio se depara com o mundo e tudo 

quanto há nele percebendo-o, esta primeira análise é o que se conhece como experiência 

original. Deste modo, “a percepção é o ato pelo qual algo é originariamente dado, a 

experiência de um ‘há’ que, não se confundindo com a presença objetal, dele não exclui uma 

dimensão de ausência ou de recuo” (FONTES FILHO, 2012, p. 128).  

Segundo a abordagem merleau-pontiana em que ele aponta que a partir do momento em 

que a experiência, abertura ao mundo é reconhecida como começo do conhecimento, não há 

como distinguir um planos das verdades de fato, ou seja, aquilo que o mundo deve ser e 

aquilo que ele é. “A unidade dos sentidos, que passava por uma verdade a priori, é apenas a 

expressão formal de uma contingência fundamental: o fato de que somos no mundo” 

(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 298). O a posteriori é o dado da diversidade dos sentidos 

compreendida como a forma concreta que ela assume em sujeito humano, aparecendo 

                                                           
44 O sentido de ideia original se refere à compreensão das coisas como realmente são sem interferência de um 

sujeito que percebe. 



61 
 

necessária a este mundo, ou seja, ao mundo que o sujeito pode pensar com conseqüência, se 

tornando uma verdade a priori. 

 

Toda sensação é espacial, nós aderimos a essa tese não porque a qualidade enquanto 

objeto só pode ser pensada no espaço, mas porque, enquanto contato primordial com 

o ser, enquanto retomada, pelo sujeito que sente, de uma forma de existência 

indicada pelo visível, enquanto coexistência entre aquele que sente e o sensível, ela 

própria é constitutiva de um meio de experiência, quer dizer, de um espaço 

(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 298). 

 

 

Desta forma, o a priori diz respeito ao fato compreendido, explicitado e seguido em 

todas as conseqüências de sua lógica tácita e o a posteriori diz respeito ao fato isolado e 

implícito. Para Merleau-Ponty, experiência do corpo próprio é a experiência de um mundo e, 

por isso, seria contraditório dizer que o tato é sem espacialidade e é a priori impossível tocar 

sem tocar no espaço. A sensação considerada na íntegra do modo como a experiência a 

entrega ao sujeito é uma de suas superfícies de contato com o ser, uma estrutura de 

consciência e, deste modo, tem-se uma maneira particular de ser no espaço e de fazer espaço. 

“Não é nem contraditório nem impossível que cada sentido constitua um pequeno mundo no 

interior do grande, e até mesmo em razão de sua particularidade que ele é necessário ao todo e 

se abre a este” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 299). 

Considerando, segundo Merleau-Ponty, que “meu corpo é a textura comum de todos os 

objetos e é, pelo menos em relação ao mundo percebido, o instrumento geral de minha 

compreensão” (MERLEAU-PONTY, 2011, p.315), é possível dizer que o homem é o centro 

de todas as sensações. Não é apenas a unidade de um corpo, que é descrita através do 

esquema corporal, mas também a unidade dos sentidos e a unidade do objeto e, com isso, o 

corpo se torna o lugar do fenômeno de expressão, nele o seu valor expressivo se baseia na 

unidade antepredicativa do mundo percebido e a partir daí na expressão verbal e na 

significação intelectual. 

Baseando-se neste ponto de vista abre-se um parêntese para trazer em pauta o problema 

da linguagem, não somente pela expressão corporal e nem pela descrição, mas como um fator 

cultural em que o corpo próprio associa sua experiência perceptiva à ordem dos costumes. Por 

esse ponto vista, dir-se-á que o corpo fundamenta não somente aquilo que é de ordem natural, 

mas também o que vem a ser cultural, como, por exemplo, as palavras. Determinada palavra 

apresentada ao sujeito pode ganhar inúmeras interpretações e a mesma suscita uma espécie de 

associação para o que foi pronunciado. Segundo Merleau-Ponty, pela palavra “duro”, 

compreende-se o que é rígido projetando-se no campo visual ou auditivo, adquirindo, desta 



62 
 

forma, uma figura de signo ou de vocábulo. Contudo, antes de se tornar um conceito, ela é um 

acontecimento que se apossa do corpo e suas ações representam uma zona de significação. 

Pode-se compreender que o sentido de determinada palavra ganha força a partir de sua relação 

com o esquema corporal; é no corpo que a relação do que foi pronunciado e a experiência 

efetiva se concretizam; ele é como um ponto de partida para que toda interpretação ganhe 

impulso e se produza como parte do ser que está envolvido. “As palavras têm uma fisionomia 

porque nós temos em relação a elas, assim como em relação a cada pessoa, uma certa conduta 

que aparece de um só golpe a partir do momento em que elas são dadas” (MERLEAU-

PONTY, 2011, p. 316). 

 Há uma atitude corporal quando se trata de perceber palavras, pois ela apresenta um 

comportamento e um movimento linguístico em sua dinâmica, pois ela não é uma estrutura 

geométrica em um segmento de espaço visual. Tratando de perceber palavra ou objetos há 

uma atitude corporal, um modo especifico de tensão dinâmica necessária para estruturar a 

imagem. Senso assim, o ser humano, sendo uma totalidade dinâmica, deve encorpar-se a si 

mesmo para traçar uma figura em seu campo visual enquanto parte do organismo psicofísico. 

No entanto, o corpo particular do sujeito não é um objeto como tantos outros, ele se destaca 

por se caracterizar como um sujeito sensível que percebe e está em relação com todos os 

outros, ou seja, ele está situado no espaço. Falar do corpo como uma estrutura relacional não é 

reduzir a ideia das palavras como algo efetivo através da interpretação que é dada a ela. O 

corpo utiliza as partes simbólicas que são atribuídas a ele para frequentar, compreender e 

encontrar uma significação para o mundo. 

Na filosofia de Merleau-Ponty, concebe-se a ideia de sujeito – aquele que percebe e de 

objeto – aquele que é percebido. Considerando a compreensão de mundo, na qual diversos 

objetos estão presentes, é possível pensar o sujeito estando no mundo e abordando essa 

questão como uma série de distribuição, o sujeito seria também um objeto que está distribuído 

no mundo.  No entanto, Merleau-Ponty chama a atenção para mostrar que o sujeito que 

percebe diferencia-se dos objetos físicos por ser capaz de compreender sua própria existência, 

pois ele é um organismo vivo que habita o espaço. Sendo assim, compreende-se o sujeito 

neste sentido como objeto constituinte. O objeto constituinte é aquele que verdadeiramente 

compreende e para isso é necessário que ele saia do mundo constituído, ou seja, daquilo que é 

em si, para apreender um ser para quem o objeto possa existir. 

 

 

Ora, para que o objeto possa existir em relação ao sujeito, não basta que este 

“sujeito” o envolva com o olhar ou o apreenda assim como minha mão apreende este 

pedaço de madeira, é preciso ainda que ele saiba que o apreende ou o olha, que ele 



63 
 

se conheça apreendendo ou olhando, que seu ato seja inteiramente dado a si mesmo 

e que, enfim, este sujeito seja somente aquilo que ele tem consciência de ser, sem o 

que nós teríamos uma apreensão do objeto ou um olhar o objeto para um terceiro 

testemunho, mas o pretenso sujeito, por não ter consciência de si, se dispersaria em 

seu ato e não teria consciência de nada (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 318). 

 

 

Esta passagem de Merleau-Ponty explicita muito bem a compreensão em relação a 

apreensão do sujeito para um objeto. A princípio nota-se que, para conhecer, o corpo próprio 

precisa saber que conhece e, isso é possível pela sua capacidade de sujeito constituinte. Esta 

compreensão não acontece de forma integral porque, para Merleau-Ponty, o sujeito que 

percebe só tem consciência, ou seja, a experiência de que conhece a partir de uma visão sobre 

o percebido, caso contrário, não a tem. Na condição de sujeito constituído ele não tem 

consciência de nada, pois já seria uma constituição de um terceiro observador.  

Apreender não é necessariamente perceber, pois o sujeito pode olhar para determinado 

objeto, porém sem o compreender. Faz-se necessário que o objeto constituinte adentre naquilo 

do qual se observa. Ao lançar um olhar fixo para ele, o sujeito adentra neste, de modo a 

compreender, porém neste processo de compreensão ele se perde em sua consciência, 

considerando que ele é sujeito e a percepção da coisa é proveniente de sua experiência com o 

fenômeno que naquele instante se volta completamente para o objeto agindo como se 

desprendesse de si mesmo. Quando ele toma consciência de que é sujeito, há um corte em sua 

apreensão da coisa. Existe uma ligação entre o sujeito e o objeto através das sensações e neste 

caso o sujeito constrói uma espécie de ato de síntese que pressupõe a sua análise. Contudo, 

não se deve pensar que o ato de percepção efetua esta síntese, ele se beneficia de um trabalho 

já feito que é o da análise, pois o sujeito percebe seu próprio corpo através dos sentidos que é 

um saber habitual do mundo e não através da consciência. Deste modo: 

 

 

Se minha consciência constituísse atualmente o mundo que percebe, dela a ele não 

haveria nenhuma distância e, entre eles, nenhuma defasagem possível;ela o 

penetraria até em suas articulações mais secretas, a intencionalidade nos 

transportaria ao interior do objeto, e com isso o percebido não teria a espessura de 

um presente, a consciência não se perderia, não se enviscaria nele (MERLEAU-

PONTY, 2011, p. 319). 

 

 

Assim, pode-se dizer que a percepção do sujeito se dá por conveniência dos órgãos 

sensoriais; é através deles que o corpo se liga aos objetos; no entanto, a compreensão dos 

mesmos acontece quando o sujeito se apropria dos fenômenos enquanto coisa percebida, de 

modo que se possa adentrá-lo e conhecê-lo, considerando que o mundo é esse ser infinito e 

que talvez o sujeito não seja capaz de compreendê-lo em sua totalidade, mas é sua intenção, 



64 
 

essa busca constante de reflexão para apreendê-lo em seu sentido pleno. “Aquele que percebe 

não está desdobrado diante de si como uma consciência deve estar, ele tem uma espessura 

histórica, retorna uma tradição perceptiva e é confrontado com um presente” (MERLEAU-

PONTY, 2011, p. 320, grifo do autor). 

 

3.2 O espaço 

 

A abordagem sobre o espaço presume uma discussão já iniciada por filósofos como 

René Descartes e Immanuel Kant, a qual Merleau-Ponty faz referência em sua obra para que 

se possa compreender essa nova concepção de espacialidade elaborada por ele. Diante disso, 

antes de tratar a noção de espaço vivido em Merleau-Ponty, propõe-se retratar a forma de 

contraposição em Descartes e em Kant, também sobre o espaço, afim de melhor situar o leitor 

no debate. 

Descartes retrata a concepção de corpo como sendo “uma coisa que pensa”. “Creio que 

o corpo, a figura, a extensão, o movimento e o lugar são apenas de ficções de meu espírito” 

(DESCARTES, 2011, p. 42). Segundo ele, o sujeito seria totalmente depende dos sentidos e 

do corpo não podendo existir sem eles, no entanto com a compreensão e com a proposição do 

“Eu penso, logo existo”, Descartes afirma poder existir sem dúvida nenhuma somente pelo 

fato de que pensou. “[...] É preciso enfim concluir e ter por constante que esta proposição, Eu 

sou, eu existo, é necessariamente verdadeira todas as vezes que a pronuncio ou que a concebo 

em meu espírito” (DESCARTES, 2011, p.43). Tomando como fio condutor esta concepção, é 

preciso conceber a sua relação com o espaço, abordado aqui como a substância extensa, ou 

seja, o corpo extenso. A substância extensa constitui a substância corpórea e forma o espaço. 

A noção de espaço pode também ser associada com a compreensão por imaginação, pois o 

sujeito é capaz de representar realidades e verdades percebidas através do sonho. Desta forma, 

o sujeito reconhece que o que se pode “compreender por meio da imaginação pertence a esse 

conhecimento que tenho de mim mesmo, e que é necessário lembrar e desviar o espírito dessa 

forma de conceber, afim de que ele próprio possa reconhecer bem distintamente sua natureza” 

(DESCARTES, 2011, p. 47). O corpo em Descartes é algo capaz de pensar. É possível que ele 

veja, sinta através dos órgãos dos sentidos, mas segundo ele essas aparências são falsas; 

porém, tudo isso nada mais é do que pensar. O espaço em Descartes não é uma experiência 

vivida, mas uma experiência pensada. Para entender a extensão espacial em Descartes far-se-á 

uma breve apresentação sobre o que ele o  que é o corpo para ele. Na filosofia cartesiana há o 

dualismo entre alma e corpo, em que na alma (res cogitans) está todo processo de 



65 
 

entendimento do sujeito, ou seja, o ato de pensar; o corpo (res extensa) pode ser 

compreendido como algo que diverge da alma, isto é, o corpo físico. Este, por sua vez, está 

separado da alma, sendo ela independente. Também se faz necessário a abordagem das 

propriedades primárias e secundárias. As primárias são qualidades intrínsecas dos objetos, 

chamadas qualidades objectivas e as secundárias diz respeito às causas dos objectos que 

podem ser percebidos, dependendo de como a mente do sujeito reage quando percebe, podem 

ser chamadas de qualidades subjectivas. Somente estão relacionadas ao corpo, aquelas 

propriedades quantificadas que são as propriedades da extensão, realmente objetivas. 

Para Kant, a noção de espaço está relacionada com a representação45, pois ao colocar 

objetos fora do lugar de onde se está, é possível representar este espaço, considerando que ele 

é pensado a priori. No início da primeira secção quando é abordado a questão do espaço na 

Crítica da Razão Pura, Kant afirma que “temos a representação dos objectos como exteriores 

a nós e situados todos no espaço” (KANT, 2011, p. 63).É no espaço que a grandeza e a 

relação recíproca são determináveis e determinadas.  Em Kant, “o espaço é uma representação 

necessária, a priori, que fundamenta todas as intuições externas” (KANT, 2011, p. 64), 

consiste na condição de possibilidade dos fenômenos, não de uma forma que dependa dele, 

mas como uma representação a priori que fundamenta os fenômenos externos. Para Kant, o 

espaço não passa da forma dos fenômenos dos sentidos externos, como condição subjetiva da 

sensibilidade, permitindo, assim, a intuição externa.Considerando que a receptividade do 

sujeito precede todas as intuições dos objetos, compreende-se que as formas dos fenômenos 

são dadas no espírito, antes das percepções reais. Deste modo, “enquanto intuição pura na 

qual todos os objectos têm que ser determinados, possa conter, anteriormente a toda a 

experiência, os princípios das suas relações” (KANT, 2011, p. 64). 

Porém, nesse estudo, que se baseia nas teorias merleau-pontianas, tratar-se-á de um 

novo modo de compreender o espaço, não como um lugar, mas como vivência e, assim, 

Merleau-Ponty não aborda a noção de espaço como não tendo um em si como pensa a 

tradição e nem o para si como uma mera forma da sensibilidade. O mundo não se resume a 

um determinado lugar em que objetos são colocados ocupando espaço físico, o filósofo retrata 

o mundo como um espaço de situação, em que o sujeito habita e não apenas está posicionado, 

o espaço vivido. É o sujeito que o compreende, dá sentido e se envolve com ele. “O corpo 

fenomenal é espacial não no sentido de que o corpo objetivo é ‘no’ espaço, mas no sentido de 

                                                           
45 O conceito de representação em Kant está relacionado quando ele trata da estética transcendental, do qual o 

conhecimento sensível é também conhecimento intuitivo. A representação é um processo fundamental, é através 

desta relação que é possível o pensamento. 



66 
 

que ‘nosso encontro primordial com o ser’ é de início ‘situado’ e orientado’” (DUPOND, 

2010, p. 22). 

Considerando a geografia46 como ciência do espaço, é possível encontrar argumentos 

para compreendermos o espaço de situação em Merleau-Ponty, pois o espaço traçado por ele 

diverge da noção de espacialidade apresentada pela citada ciência. Não se trata de um mundo 

físico em que as coisas são colocadas ocupando um lugar, fala-se de um espaço percebido em 

que a posição das coisas se torna possível, pois o espaço para Merleau-Ponty é como uma 

estrutura vivida. 

 

 

Portanto, ou eu não reflito, vivo nas coisas e considero vagamente o espaço ora 

como o ambiente das coisas, ora como seu atributo comum, ou então eu reflito, 

retomo o espaço em sua fonte, penso atualmente as relações que estão sob essa 

palavra, e percebo então que elas só vivem por um sujeito que as trace e as suporte, 

passo do espaço espacializado ao espaço espacializante (MERLEAU-PONTY, 2011, 

p. 328). 

 

 

No espaço espacializado, segundo Merleau-Ponty, tanto o corpo quanto as coisas podem 

aparecer como uma multiplicidade irredutível, considerando o espaço físico com suas regiões 

qualificadas, este se funda na presença efetiva do corpo próprio. O espaço espacializante 

apresenta uma forma única de traçar o espaço, é algo geométrico cujas dimensões são 

substituíveis, nesse sentido, é possível considerar uma pura mudança de lugar que, contudo, 

não modificaria o seu sentido em sua concretude, posso pensar em uma mudança de posição, 

esta diverge da ideia de situação do objeto. 

Após mostrar a necessidade que se faz de destacar a importância dos sentidos à 

elaboração das reflexões sobre o espaço, apresentar-se-á agora o que Merleau-Ponty 

compreende por espacialidade de posição e espacialidade de situação. Considerando que o 

autor traça toda uma compreensão já existente do que se compreende por espaço. Este 

fundado na filosofia clássica; porém, é apenas uma forma de contextualizar e explicar essa 

nova forma de pensar desfazendo as ideias anteriores pelos argumentos filosóficos para assim 

construir novos conceitos. 

 

3.2.1 Espaço de Posição 

 

                                                           
46 Geografia como uma ciência, considerando sua atividade como a investigação de fatos. 



67 
 

Pode-se chamar de espacialidade de posição o que se compreende por espaço 

geográfico. Deste modo, far-se-á uma comparação com os comportamentos do sujeito diante 

das coisas que se localizam no meio externo, considerando que este espaço é o lugar de sua 

experiência concreta. Os olhos de um indivíduo, por exemplo, conseguem ver uma região 

coberta de árvores; porém, esse olhar se insere em uma paisagem da qual nós estamos sempre 

posicionados47. O sentido de geográfico aplica-se sempre à realidade do que podemos 

descrever como sendo uma realidade concreta de algum lugar do planeta. “No espaço 

geográfico, podemos fazer a experiência do mundo percebido, com base em um inventário 

detalhado dos locais onde vivemos, tomando como modelo a singularidade de suas 

aproximações ou de seus afastamentos” (CAMINHA, 2010, p. 194). 

Os fenômenos perceptivos podem ser descritos, porque possuem uma posição 

determinada e estão organizados no mundo percebido, tendo em vista que através da 

distribuição da superfície, pode-se considerar a percepção dos objetos como isolados e 

ordenados em um espaço determinado. Nesse sentido, ao observar determinado objeto, 

presente no sistema geográfico, o sujeito designa-se este como algo estendido e posicionado 

sobre um ambiente comum. Essas figuras perceptíveis que estão localizadas nesse espaço 

físico podem ser medidas através dos dados visuais.  

Segundo Merleau-Ponty, a reflexão não permite a construção de um caminho inverso  

ao já percorrido pela constituição e a referência natural da matéria ao mundo conduz o 

sujeitos a uma nova concepção de intencionalidade, pois  já concepção clássica48 trata a 

consciência do mundo como um puro ato da consciência constituinte que só o faz na medida 

em que a define como um não-ser absoluto; desta maneira, é preciso aproximar essa nova 

forma de pensar a intencionalidade com a examinação da posição de uma forma da percepção 

e, de modo particular, a noção de espaço. Essa aproximação se dá não pela forma de um ato 

da consciência, mas através de uma experiência perceptiva, considerando que consciência 

para Merleau-Ponty é isso. O próprio Kant contribui na reflexão do espaço quando impulsiona 

uma linha de demarcação entre o espaço, enquanto experiência externa, e as coisas nesta 

experiência. Nisso, apontamos que o “espaço não é o ambiente (real ou lógico) em que as 

coisas se dispõem, mas o meio pelo qual a posição das coisas se torna possível” (MERLEAU-

PONTY, 2011, p. 328). No sistema geográfico, considera-se o mundo separado em 

fragmentos objetivos dos quais se tornam unidades espaciais, que possibilitam o 

                                                           
47 Posicionado está relacionado com o conceito de espacialidade de posição, em que o sujeito está localizado em 

algum lugar do espaço, ocupando lugar. 
48 A concepção clássica aqui abordada, segundo Merleau-Ponty, pode ser compreendida como a concepção 

kantiana e também de Husserl no segundo período de sua filosofia. (Ideen). 



68 
 

reconhecimento e a classificação de toda a terra, tendo em vista que esses fragmentos são 

definidos por fronteiras que limitam também o acesso perceptivo e, consequentemente, sua 

compreensão de modo mais abrangente. “O espetáculo visível das paisagens do mundo 

percebido sob nossos olhos, momento inicial de toda percepção do espaço, é anulado em 

nome de um sistema objetivo do espaço” (CAMINHA, 2010, p. 194). 

Tomando como exemplo a inversão49 da paisagem proposta por Merleau-Ponty, 

baseado nos estudos de Stratton50, percebe-se que o mundo corporal ganha sentido 

diversificado do que se pode chamar de mundo perceptível. Um sujeito qualquer, que ao 

utilizar óculos, que inverte a posição das coisas, em 180º, tem dificuldades em perceber a 

realidade das mesmas. Porém depois de uns dias, o sujeito começa a caminhar corretamente 

para seus objetivos considerando que no início encontrou grande dificuldade. Segundo 

Merleau-Ponty, o sujeito se habitua à nova estratégia de percepção, pois cria associações entre 

as direções antigas e as novas; isso não quer dizer que o meio percebido sofreu influência, o 

que acontece é apenas a inversão do modo de percebê-lo. Evidencia-se, nesta questão, a 

prerrogativa de enfatizar o espaço de posição como necessário para pensar, posteriormente, o 

espaço de situação. A inversão acontece pela possibilidade de mudar as posições de 

percepções para as localizações de certos conteúdos. O sujeito pode fazer estas alterações, 

porque o mundo que o proporciona é o posicionado, que se distingue pela sua característica 

geográfica, mas deixa implícito também as capacidades de se habituar, ou seja, o corpo 

próprio desenvolve estas habilidades, porque ele toma consciência, talvez pelas suas 

representações metafísicas de mundo, que pode percebê-lo de modo distinto, familiarizando 

com o ambiente se tornando parte dele. 

 

 

Não se pode considerar o mundo e o espaço orientado como dados com os 

conteúdos da experiência sensível ou com o corpo em si, já que a experiência mostra 

justamente que os mesmos conteúdos podem estar orientados alternadamente em 

uma direção ou na outra, e que as relações objetivas, registradas na retina pela 

posição da imagem física, não determinam nossa experiência do “alto” e do “baixo”; 

trata-se precisamente de saber como um objeto pode parecer-nos “direito” ou 

“invertido”, e o que querem dizer estas palavras (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 

332). 

 

 

                                                           
49 A inversão da paisagem pode ser compreendida como um giro a 180° ou mesmo a 90° em que as paisagens 

são observadas por um ângulo diferente. Essa realidade é possível quando tratamos de espaço de posição. O 

mundo que pode ganhar contornos físicos através da posição de localização do sujeito. 
50George Malcolm Stratton é um psicólogo reconhecido pelos seus estudos da percepção com o uso de óculos 

especiais que invertem as imagens. É o experimento dele que Merleau-Ponty utiliza para mostrar a capacidade 

do sujeito de se habituar em direção ao mundo percebido utilizando os óculos com as imagens invertidas. 



69 
 

Assim, compreende-se o espaço de posição como sendo um lugar onde objetos são 

dispostos de modo organizado e que ocupa um lugar físico no espaço, por exemplo, uma casa 

que está localizada em algum lugar do espaço, ocupando um terreno baldio. Não podemos 

pensar, enquanto posição, em subjetivar o espaço de localização desta casa. Pode-se também 

traçar direções para facilitar sua localização, seja norte, sul, leste ou oeste. A espacialidade de 

posição “designa simplesmente a condição de ser uma coisa posicionada em relação a outras 

coisas, em um mesmo lugar, cuja localização pode ser determinada como eixos de 

coordenadas no espaço que, em última análise, não é outra coisa senão a soma de pontos 

justapostos” (CAMINHA, 2010, p. 237).  

Para Merleau-Ponty, os termos relacionados ao espaço de posição estão associados 

diretamente à fenomenologia, pois, para ele, qualquer coisa que seja central só tem sentido 

para o sujeito se estas estiverem presentes e relacionadas com o mundo de modo direto e pré-

reflexivo através da experiência. “Nossa experiência concreta do espaço é centrada em nós 

mesmos: ‘aqui’ é onde estou, sendo os outros objetos de minha experiência localizados em 

relação a esse ‘aqui’” (MATHEWS, 2010, p. 124). Percebe-se que todo sentido de localização 

parte de um ponto de referência, no caso o sujeito que mede as distâncias, assim, “nas coisas, 

bastam dois pontos para definir uma direção” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 332). É possível 

delimitar um pedaço de terra e cercá-lo. É possível fazê-lo medindo em uma metragem 

retangular em um espaço que mede 100m de comprimento por 80m de largura. Dentro desse 

cerco posicionam-se objetos ou até mesmo plantam-se algumas sementes. Ao fazê-lo dar-se-á 

posições de localizações, sejam próximas às cercas ou centralizadas. Isso consiste na 

espacialidade de posição, que se utiliza como pontos de referência pontos fixos para marcar 

certo local. “Podemos, assim, deslocarmo-nos no mundo, indo em direção a um lugar de 

maneira precisa, sem que esse lugar seja visível no interior de nosso campo perceptivo” 

(CAMINHA, 2010, p. 195). 

Considera-se o espaço geográfico como um fundamento para se compreender o espaço 

situado. Sendo assim, a ideia de um mundo desligado do sujeito perceptivo, mas algo que se 

coloca como ponto de partida para compor uma realidade já introduzida no campo da vida 

prática do ser humano. Merleau-Ponty se utiliza de uma forma diferenciada de explicar seus 

novos conceitos de mundo utilizando as ideias já existentes. A diferença consiste na inovação 

que é dada a estes conceitos e a elaboração de outros. Por isso que ele aborda o espaço de 

posição tendo por base os já elaborados da geografia para, a partir de então, desconstruir todo 

esse entendimento e introduzir seu novo pensamento, agora não mais como espaço de posição 



70 
 

(geografia), mas como espaço de situação que é o que o corpo próprio se apropria em sua 

experiência perceptiva. 

Percebendo essa forma de fazer filosofia, adentrar-se-á agora em um novo tópico de 

discussão que é o espaço de situação, tendo em vista que este se estrutura quando se concebe 

o sujeito como sendo o seu ponto de partida; não para medir distâncias, mas como ponto de 

estruturação de sistemas de aparências que se orientam variando no decorrer da experiência, 

pois é ele que pensa a existência e é ele que está situado, em contato efetivo com o mundo. 

Espaço não mais como posição de coisas localizadas em algum lugar, como um éter que 

fundamenta o ponto de partida para a existência de outras coisas. Espaço agora como 

percebido, experimentado em que o próprio sujeito é habitante dele, não como coisa pensante, 

mas como corpo situado no espaço. 

 

3.2.2 Espacialidade de situação 

 

Ao se referir ao espaço situado, quando se fala do corpo que, enquanto sistema de ações, 

vive a experiência perceptível, considera-se este, como um tornar-se presente que nunca deixa 

de estar em relação a quem percebe. É também um derivado de movimentos motrizes os quais 

já estão presentes no sujeito, pois o movimento realizado não é o físico, mas o corporal, 

enquanto sujeito que se dirige a algo com a intenção de percebê-lo. Enquanto no espaço de 

posição, o sujeito pode delimitar esquemas para direcionar localizações, na espacialidade de 

situação o sujeito não tem como meta definir localizações, pois ele mesmo habita o espaço em 

que está inserido; ele não é um objeto que pode ser colocado em algum lugar da superfície 

terrestre. O corpo próprio é que define sua situação, é ele que modifica e ressignifica todo 

espaço situado porque, estando nele, habita-o. “A espacialidade de situação é o espaço que o 

corpo constitui com base em seu modo próprio de ser no mundo, já que a única maneira de ser 

no mundo é habitá-lo” (CAMINHA, 2010, p. 237). 

O sujeito que usa os óculos que invertem a posição das coisas, a princípio sente grande 

dificuldade em se orientar porque está habituado com uma forma de percepção; porém, após 

alguns dias, ele começa nesse processo de se habituar para se lançar no processo de percepção 

e, consequentemente, direcionamentos para as coisas. “Precisamos de um [...] espaço que não 

escorregue nas aparências, que se ancore nelas e se faça solidário a elas, mas que, todavia, não 

seja dado com elas à maneira realista e possa, como o mostra a experiência de Stratton, 

sobreviver à subversão das aparências” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 334). O sujeito não 

apenas está no espaço, mas habita o espaço, ele deixa de ser um objeto estendido para se 



71 
 

tornar o centro de toda orientação de nossa experiência de percepção do mundo. “O corpo, 

então faz de todo espaço, considerado como absolutamente exterior por uma perspectiva 

geográfica, um espaço corporal, quer dizer, um espaço que existe para nós, como o meio pelo 

qual nós nos referimos constantemente ao mundo pelo nosso corpo” (CAMINHA, 2010, p. 

238). 

Segundo Merleau-Ponty, o corpo próprio não apenas ocupa lugar no espaço, mas está 

inserido no mundo percebido, ele vive em constante relação com o mundo. Toda compreensão 

de espacialidade de situação se dá através do processo de intencionalidade, pois os 

movimentos fisiológicos e físicos, como caminhar na rua, realizados pelo nosso corpo, se dão 

no espaço de posição, porém, todo movimento intencional se dá no espaço situado. A intenção 

do sujeito acontece no mundo percebido e “o poder de se situar do corpo já é mobilizado pela 

percepção do mundo, que se dispõe, em torno de nós, de uma maneira pré-dada” 

(CAMINHA, 2010, p. 239). 

Pensar o corpo próprio é concebê-lo como uma “abertura para”, o corpo que se dirige 

para fora de si mesmo. Esse movimento, o qual Merleau-Ponty chama de motricidade, é a 

chave para se entender a distinção do movimento mecânico. No espaço situado, o sujeito pode 

movimentar-se sem sair do lugar, pois é a sua capacidade intencional que o move para o 

mundo percebido, pois considerando que, no espaço de posição as coisas são medidas através 

de pontos, na espacialidade de situação considera-se que “nós não estamos nas coisas, ainda 

só temos campos sensoriais que não são aglomerados de sensações postos diante de nós, [...], 

mas sistemas de aparências cuja orientação varia no decorrer da experiência [...]” 

(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 332). O corpo não é, para Merleau-Ponty, um objeto ou um 

instrumento de percepção, ele é o sujeito perceptivo que está situado no espaço; no entanto, 

ele utiliza a percepção para se fortalecer enquanto sujeito. “O espaço só o é como tal se 

existirmos num corpo e se o dotamos de sentido, se nos comunicamos constantemente com e 

por ele” (LIMA, 2007, p. 69). A relação de movimento entre o sujeito e a coisa pode ser 

compreendida como a relação entre ambos como experiências vivas. 

Para Merleau-Ponty, o corpo se insere de forma dinâmica no mundo, pois aquele que vê 

se torna permanece em constante relação com o mundo, pelo fato de que é um ser situado no 

espaço. No entanto, não se deve pensar o sujeito perceptivo como inserido no espaço, sem que 

haja a relação entre eles. Sendo percepção do mundo, a percepção do corpo próprio é um 

“aqui” que está também “ali”. Essa questão se dá pela seguinte análise: se o sujeito percebe, é 

possível pensá-lo como um “aqui”, no sentido de que toda percepção acontece através dele, 

contudo, o objeto percebido se encontra entre um espaço físico que os separa; porém, ele 



72 
 

continua a percebê-lo, afirmando que através da sua capacidade perceptível se encontra 

também ali. Em contrapartida, o “ali” também se faz presente “aqui” quando é dado ênfase à 

ideia de que a percepção do mundo também é percepção do corpo próprio. Assim, “o ‘aqui’ 

do corpo próprio é, ao mesmo tempo, absoluto e contingente, no sentido de que sempre se 

dobra, enquanto pertença a si, permanecendo, todavia, pertença ao mundo” (CAMINHA, 

2010, p. 241). 

Considerando que o corpo próprio está em constante relação com o mundo, pois ele é 

abertura “para”, ou seja, é um ser vivido como presença no mundo, não se pode, segundo 

Merleau-Ponty, pensar a sua relação a si mesmo como presença em si. O corpo próprio pode 

ser compreendido como um para si e não como um em si. Desta forma, pode-se dizer que o 

corpo e o mundo formam um sistema dinâmico em que, nesse jogo de relações, torna possível 

a coisa percebida como sendo expressões das paisagens percebidas através do sujeito. Deste 

modo, o mundo se faz mundo, porque há um sujeito que o percebe como também o corpo só 

se faz corpo através da experiência de estar no mundo. “Tudo nos reenvia às relações 

orgânicas entre o sujeito e o espaço, a esse poder do sujeito sobre seu mundo que é a origem 

do espaço” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 338). Assim como no campo fenomenal, a 

espacialidade vivida é um campo de ação em que o corpo próprio exerce influência sobre o 

mundo a partir do instante que se apropria dele percebendo-o e se tornando parte integrante, 

enquanto ser situado, de modo que, seja o cume da experiência perceptiva. 

A existência do mundo percebido, portanto, dá-se na presença de um sujeito que o 

percebe. O que ganha destaque aqui é a motricidade, pois movimentar-se em direção a algo é 

“dirigir-se para”, o olhar carrega em si um caráter de subjetividade, pois se abre para o mundo 

constituído um espaço dinâmico. Ao sair de casa para caminhar na praia, por exemplo, há um 

deslocamento corporal até lá e isso tem um caráter de posição, porém, antes de sair o sujeito 

quis caminhar na praia, é essa intenção que Merleau-Ponty destaca como motricidade que 

coloca o corpo próprio presente no espaço situado porque ele teve a experiência efetiva de sair 

de casa e caminhar na praia. 

 

 

Diferente de um espaço substancialista, a espacialidade de situação do corpo que 

percebe é um horizonte de amplitude diversificada em função da motricidade do 

corpo que percebe, elemento determinante da co-existência mundo-corpo. Essa 

espacialidade é formada aqui das relações entre a visão, enquanto experiência, 

entregue ao trabalho do olhar e as formas percebidas, enquanto seres que jorram da 

atmosfera das paisagens percebidas. Assim, o espaço derivado de nossa instalação 

no mundo por nossa corporeidade é, antes de tudo, vivido, em lugar de ser 

simplesmente pensado como um fato ou como uma representação de fato 

(CAMINHA, 2010, p. 243). 

 



73 
 

 

Pensar o espaço percebido é tratar de uma existência em um corpo perceptivo que se 

situa no mundo como algo inseparável. Um sujeito que está inserido no espaço que constitui o 

meio ambiente abarca o espaço pelo poder de pôr-se em situação no espaço. Todavia, mesmo 

representando o espaço, é preciso que ele esteja inserido nele através do seu corpo. O espaço 

situado não é, simplesmente, um lugar onde se posicionam objetos, mas é o ambiente em que 

o corpo próprio se ancora enquanto sujeito para vivenciá-lo. Merleau-Ponty não pretende 

conceber o espaço de modo que se possam tirar conclusões físicas dele, mas aquele em que há 

uma relação com o sujeito. O filósofo aponta o espaço como resultado de uma interação do 

corpo com o mundo. 

Determinado objeto, por exemplo, uma caixa de papelão, possui seis lados e essa 

afirmação se torna evidente quando é observada com um olhar posicionado, no entanto, o que 

o filósofo propõe é que esta seja observada como aparece para o sujeito enquanto fenômeno. 

A caixa pode ser um objeto que está em um lugar qualquer do espaço ocupando lugar, mas a 

partir do momento em que o sujeito a percebe e passa a ter uma relação com ela, pertence ao 

mundo percebido, que faz parte do “aqui” e do “ali”. O espaço, portanto, é uma natureza 

perceptiva e não um éter. 

 

 

[...] O espaço é sempre considerado como a articulação do corpo que percebe e de 

seu meio. Entretanto, isso não quer dizer que ambos são duas exterioridades 

absolutas religadas por um laço concebido abstratamente, mas por uma relação 

vivida fundada em nosso enraizamento constante no mundo (CAMINHA, 2010, p. 

246). 

 

 

A questão colocada por Merleau-Ponty não é o aparecer da coisa como tal no espaço, 

pois o que se procura não é uma demonstração objetiva, mas a relação existente entre o 

espaço e o corpo como sendo uma parte que o constitui como espaço emergente entre si. 

Estando inserido e fazendo parte do espaço, o corpo experimenta uma espacialidade originária 

que constitui uma ligação entre ele e as coisas, enquanto presença do mundo percebido. 

Habitando o espaço, o corpo impõe a condição de uma realidade para si e, assim, o espaço 

deixa de ser algo exterior porque é vivido. Aquilo que é percebido ganha sentido novo através 

da situação em que se revela. Deste modo, “a espacialidade de situação, que determina nosso 

acesso originário ao sentido do espaço, é sinônimo do ‘ser-aqui’ da coisa, enquanto 

movimento de aparecer para quem vê” (CAMINHA, 2010, p. 247). 

A experiência do mundo se dá na presença de um corpo que percebe e as situações 

inversas à normalidade de modo como as coisas se apresentam ganham nova interpretação no 



74 
 

sujeito. Merleau-Ponty utiliza das observações de Wertheimer51, o qual mostra que o campo 

visual impõe uma orientação que não é a do corpo. Como exemplo, ele faz uso de um 

experimento, o qual inclina um espelho a 45º à vertical. Um homem que caminha no quarto 

tem a impressão de caminhar para o lado, um objeto qualquer que cai da porta parece cair em 

direção oblíqua, os conceitos de “alto” e “baixo” ganham nova localização que se dá pela 

experiência do novo espetáculo. No entanto, após alguns instantes, o sujeito começa a se 

habituar com o novo mundo com o qual já está em constante relação e os movimentos 

realizados ganham compreensão por parte do corpo que percebe, pois “ a orientação é 

constituída por um ato global do sujeito perceptivo” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 335). 

Existia antes da experiência, como diz Merleau-Ponty, certo “nível espacial” em relação ao 

espetáculo experimental, que pretendia fornecer direções privilegiadas que atraiam para si a 

vertical através de pontos e fazendo com que a experiência posterior oscilasse. “[...] Para nós 

o espetáculo experimental só é orientado (obliquamente) em relação a um certo nível e já que 

por si ele não nos dá a nova direção do alto e do baixo” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 335).  

Deste modo, o sujeito constrói um novo nível espacial quando vive a experiência virtual 

do espelho, este nível espacial está presente nas intenções motoras e do campo perceptivo; 

isso acontece, quando este se instala entre o sujeito e o espetáculo, estabelecendo um pacto 

que fornece conhecimento do espaço; assim também, como dá às coisas ligações diretas com 

seu corpo. “Meu corpo tem poder sobre o mundo quando minha percepção me oferece um 

espetáculo tão variado e tão claramente articulado quando possível, e quando minhas 

intenções motoras, desdobrando-se, recebem do mundo as respostas que esperam” 

(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 337). Segundo Merleau-Ponty, a posse de um corpo permite 

mudar de nível e compreender o espaço. 

A experiência perceptiva concede para o sujeito o pressuposto de que ser é sinônimo de 

ser situado. O sujeito se situa no interior da percepção, e isso implica que ela não diz respeito 

a um espaço fenomenal orientado; pois se assim o fosse, o corpo teria que se ajustar a um 

mundo com direções absolutas, sem exercer influência nenhuma sobre si mesmo. Portanto, 

pode-se dizer que a constituição de um nível sempre supõe outro que o espaço antecede a si 

mesmo. Essa observação “nos ensina a essência do espaço e o único método que permite 

compreendê-lo. É essencial ao espaço estar sempre ‘já constituído’, e nunca o 

compreenderemos retirando-nos em uma percepção sem mundo” (MERLEAU-PONTY, 

2011, p. 339). 

                                                           
51Max Wertheimer foi um dos fundadores da Teoria da Gestalt. Segundo ele a verdade determina a estrutura da 

experiência e não a capta por sensações e nem percepções que estão associadas.  



75 
 

A percepção do sujeito se caracteriza pelo fato de observar os objetos; não de um modo 

contingente e universal, ou seja, absoluto, mas pelo ângulo que se observa tendo consciência 

dele pelo fato de ser um objeto particular. “Posso ter consciência do mesmo objeto em 

diferentes orientações e, como dizíamos há pouco, posso até mesmo reconhecer um rosto 

invertido52” (MERLEAU-PONTY, 2011, p.341). Os níveis espaciais se dão no horizonte de 

nossas percepções e o ambiente espacial acontece em um nível previamente dado. As 

experiências transmitem uma espacialidade já adquirida e, assim, é preciso que o sujeito esteja 

operando em um mundo. No entanto, não pode ser um mundo qualquer considerando que o 

sujeito se situa na origem de todos. Merleau-Ponty aponta um mundo que antecede a todos os 

outros, não sendo uma orientação “em si”, que advém de algo mais antigo, mas apresentando 

a compreensão de que a história do sujeito seja a sequência de uma pré-história, que utiliza os 

resultados adquiridos para retomada de uma tradição pré-pessoal.  

Segundo o filósofo, existe um sujeito abaixo de si próprio para quem também existe um 

mundo antes que ali ele estivesse, marcando o seu lugar. “Esse espírito cativo ou natural é o 

meu corpo, não o corpo momentâneo que é o instrumento de minhas escolhas pessoais e se 

fixa em tal ou tal mundo, mas o sistema de ‘funções’ anônimas que envolvem qualquer 

fixação particular em um projeto geral” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 342). Esse mundo às 

cegas seria o começo da vida do sujeito, dando sentido a toda percepção ulterior do espaço 

que recomeça a todo instante. Portanto, o espaço e a percepção indicam no interior do sujeito 

seu nascimento, a contribuição de sua corporeidade consistindo em uma comunicação com o 

mundo, que é mais velha que o pensamento. 

É embasado na ideia da existência de um mundo, que antecede a existência do sujeito, e 

na concepção dos níveis espaciais, que adentraremos a partir de agora no que Merleau-Ponty 

denominou de profundidade.   

 

3.3 Espacialidade e Profundidade 

 

A noção de profundidade advém dos conceitos clássicos da percepção que negam que 

esta seja visível. Segundo Merleau-Ponty, Berkeley traça uma forma de mostrar que a 

profundidade não pode ser dada à visão, porque não pode ser registrada, considerando que os 

                                                           
52 A ideia de rosto invertido é utilizada por Merleau-Ponty na Fenomenologia da Percepção para mostrar que 

mesmo observando algo que se desvia do seu padrão normal de realidade como a face às avessas que modifica 

completamente o sentido de rosto estando irreconhecível, o sujeito é capaz de mudar, de avançar de nível e 

reconhecer e se habituar à cena. Isso é possível porque o corpo do sujeito é vivo e experimenta as situações como 

estando inserido nelas. 



76 
 

olhos do corpo próprio só conseguem ver projeções sensíveis do espetáculo. “[...] O que 

chamo de profundidade é na realidade uma justaposição de pontos comparáveis à largura” 

(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 343). A ideia de profundidade se concretiza, portanto, em 

uma justaposição de pontos que se comparam a largura; no entanto, não se pode conceber o 

sentido de profundidade, quando se fala de espacialidade de situação, fundada apenas nas 

noções de geometria; talvez baseada nas dimensões de espaço abordado por Euclides, que o 

compreendia como comprimento, largura e profundidade, mas é preciso pensar essa realidade 

como “dada a uma percepção viva que habita o espaço e ela ‘anuncia um certo vínculo 

indissolúvel entre as coisas e mim’” (DUPOND, 2010, p. 22). Existe, deste modo, um espaço 

entre o corpo e o percebido, este é contado a partir do corpo que jamais realiza a experiência 

de ver se não estiver no mundo percebido, que é concebido não como espaço geográfico, mas 

como espaço situado, efetivo. Esse fato se realiza não em um meio exterior, em que não haja 

o envolvimento entre o corpo e as coisas. “[...] O espaço nos é dado na profundidade do 

mundo, nós não podemos percebê-lo como um ser totalmente positivo, determinado por um 

pensamento de sobrevôo sem os pontos de vista de nosso corpo.” (CAMINHA, 2010, p. 247).  

Considera-se que o espaço não é definido por Merleau-Ponty como uma abstração de 

conteúdos sensíveis e os fenômenos estão ocupando um espaço físico, a espacialidade não 

está reduzida a algo externo, mas vai além da experiência do sujeito de compreender aquilo 

que está fora de si. A profundidade invisível se identifica à largura e, desta forma, como 

coloca Merleau-Ponty, o intelectualismo53 faz aparecer, na experiência de profundidade, um 

sujeito que faça sua síntese, porque ele reflete em uma profundidade realizada em uma 

justaposição de pontos simultâneos, considerando que esta forma não é tal como se apresenta 

ao sujeito, mas a profundidade de um expectador situado lateralmente. 

Segundo Merleau-Ponty, para tratar a profundidade como uma largura vista de perfil, é 

preciso que o sujeito abandone seu lugar, seu ponto de vista sobre o mundo e pense em uma 

espécie de ubiguidade.  Considerando a existência de Deus, é possível pensar que Ele está em 

todas as partes, logo, a largura equivale a profundidade. Tanto o intelectualismo como o 

empirismo não dão um relato da experiência humana no mundo, eles dizem o Deus poderia 

pensar. Sem sombra de dúvida é o mundo que convida o sujeito perceptivo a constituir as 

dimensões e pensá-lo sem ponto de vista. O sujeito não sabe nada sobre o mundo e o espaço 

objetivo, pois se procura descrever o fenômeno do mundo, ou seja, seu nascimento que nos 

                                                           
53 “O intelectualismo apresenta-se ordinariamente como uma doutrina da ciência e não como uma doutrina da 

percepção, ele acredita fundar sua análise na experiência da verdade matemática e não na evidência ingênua do 

mundo: habemus ideam veram” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 71-72). (Grifo do autor). 



77 
 

coloca neste campo de percepção, em que os sujeitos presentes estão sós e outros virão depois 

e a ciência e o saber não nivelaram a perspectiva individual, pois é através dela que o corpo 

tem acesso ao mundo.  

 

 

A profundidade nos obriga a rejeitar o prejuízo do mundo e a reencontrar a 

experiência primordial onde ele brota; entre todas as dimensões, ela é, por assim 

dizer, a mais ‘existencial’, porque – é isso que há de verdadeiro no argumento de 

Berkeley - ela não se indica no próprio objeto, evidentemente ele pertence à 

perspectiva e não às coisas; portanto, ela não pode nem ser extraída destas, nem se 

posta nelas pela consciência; ela anuncia um certo elo indissolúvel entre as coisas e 

mim, pelo qual estou situado diante delas, enquanto a largura pode, à primeira vista, 

passar por uma relação entre as próprias coisas, em que o sujeito perceptivo não está 

implicado (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 345). 

 

 

Toda essa discussão nos leva a buscar novas formas de compreender a profundidade, 

não fundada em pontos, mas em perspectivas que ultrapasse as alternativas clássicas para lidar 

com a relação entre sujeito e o objeto. 

Através da experiência de perceber, não se pode considerar a profundidade como 

medida e largura como afirmava a clássica concepção de percepção. Esta experiência impõe 

um novo olhar para essa ideia que expressa o sentido de que a percepção efetiva não deixa seu 

lugar e nem seu ponto de vista sobre o mundo. “A percepção da profundeza nos faz 

reencontrar a experiência do jorramento do mundo percebido, que corresponde ao 

desdobramento mesmo da exterioridade para o sujeito que percebe” (CAMINHA, 2010, p. 

249). As percepções das coisas não são medidas por uma distância objetiva, pois o sujeito 

vive a experiência de ver e todo espaço objetivo ganha um sentido de subjetividade e esse 

espaço entre o sujeito e a coisa é convertido pelos globos oculares, pois o corpo se aproxima 

do objeto sem movimentar sua estrutura física, assim também como aproxima os objetos de 

si. 

 

 

Ter a experiência da profundidade é sempre vivê-la reencontrando seu sentido 

imanente. No fundo, convergência e tamanho aparente não são nem signos, nem 

causas da profundidade; eles estão presentes na experiência da profundidade, que 

pressupõe uma orientação em direção àquilo que vemos a distância. Nossa 

percepção não concerne nem a um conteúdo objetivo, em si, nem a um conteúdo de 

consciência para si, mas àquilo que nós vemos em profundidade (CAMINHA, 2010, 

p. 249). 

 

 

Pode-se ainda fazer uma abordagem quando se trata da profundidade nas pinturas 

modernas. Estas, por sua vez, nos fornecem a sensação da existência de dimensões que, 

muitas vezes, ficam ocultas aos nossos olhos. “As dimensões são os componentes gerais do 



78 
 

mundo sensível, aqueles por meio dos quais tal mundo se prepara do seu interior para ser 

percebido” (FERRAZ, 2009, p. 166). Porém, é possível compreender que por sensível não se 

considera apenas aquilo que se pode notar, mas é possível ponderar sua existência 

relacionando com o que não podemos identificar, ou seja, como componentes que não se 

mostram diretamente ao sujeito. Segundo Merleau-Ponty, o sensível não é somente o que 

constitui as coisas, mas tudo quanto está no mundo, mesmo quando se encontra, de modo, 

implícito, ou seja, ausente. 

Dentre essas condições presentes na pintura, está presente a profundidade, que, segundo 

Ferraz, não é representada como largura dos objetos, mas é pelo que Merleau-Ponty escreve 

sobre profundidade, uma “explicitação de um mútuo entrelaçamento das coisas, que ocultam 

parcialmente umas às outras e instituem, assim, uma densidade no campo visual” (FERRAZ, 

2009, p. 166). Talvez a dúvida de Cézanne relacione bem esta questão quando ele pinta os 

quadros dando destaque às formas: umas maiores e outras menores, permitindo que algumas 

delas se sobressaiam sobre outras. “A perspectiva vivida, a de nossa percepção, não é a 

perspectiva geométrica ou fotográfica: na percepção, os objetos próximos aparecem menores, 

e os objetos afastados maiores, do que numa fotografia, [...]” (MERLEAU-PONTY, 2013, p. 

132). Essa nova abordagem sobre profundidade é derivada dos textos tardios de Merleau-

Ponty, em que ela não mais prima pela organização interior do ser, mas pelas formas com que 

a profundidade retrata a realidade do sujeito, que impulsiona a realidade do mundo percebido. 

 

3.4 Profundidade: grandeza aparente e convergência 

 

As questões relacionadas à profundidade apresentam a experiência da profundidade na 

concepção clássica como responsáveis em decifrar fatos dados, enfatizando a grandeza 

aparente da imagem e a convergência dos olhos recolocando-os nas relações objetivas que os 

explicam. No entanto, Merleau-Ponty vem dizer que a grandeza aparente e a convergência 

não podem ser tratadas como elementos de relações objetivas. “A grandeza aparente de um 

objeto significa que a dimensão percebida por meio de um intervalo interposto entre o sujeito 

e o objeto marca a diferença entre a grandeza aparente e a real” (LEAL 2012, p. 411). Já a 

convergência dos olhos pode ser compreendida como “a interseção de duas linhas que podem 

estar bastante próximas ou tendem a apresentar-se paralelas, se o objeto se afasta mais e mais” 

(LEAL, 2012, p. 411). Esses termos apresentados precisam ser compreendidos, não como o 

saber científico os concebe, mas como os sujeito os apreendem do interior. O filósofo 

percorre caminhos para decifrar o enigma apresentado sobre a grandeza e a convergência. Ele 



79 
 

busca subsídios na psicologia da forma, a qual observa que estas não estão presentes na 

percepção e o sujeito não tem consciência expressa da convergência dos olhos ou da grandeza 

percebida à distância. Deste modo, os psicólogos concluem que eles não são signos, mas 

causas de profundidade.  

 

 

Quando se reconhece que a grandeza aparente e a convergência não estão presentes 

na própria percepção enquanto fatos objetivos, ele chama nossa atenção para a 

descrição pura dos fenômenos, antes do mundo objetivo; ele nos permite entrever a 

profundidade vivida fora de qualquer geometria (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 

347). 

 

 

Segundo Merleau-Ponty, através dessa forma de conceber a profundidade e a 

convergência, a descrição é interrompida para voltar a se colocar no mundo e derivar a 

organização em profundidade de um encadeamento de fatos objetivos. Entretanto, essa 

descrição pode ser limitada após ter reconhecido a ordem fenomenal como uma ordem 

original e, assim, remeter a produção da profundidade a certa alquimia cerebral, em que a 

experiência reconheceria apenas o resultado. Essa questão se sobressai, segundo Merleau-

Ponty, buscando fundamentos ou no behaviorismo ou na experiência, considerando que o 

primeiro recusa o sentido da palavra experiência, procurando constituir a percepção como um 

produto do mundo da ciência e o segundo admite que a experiência nos dá acesso ao ser que, 

desta forma, não pode tratá-la como um subproduto do ser. 

Representando no que poderia ser uma organização em profundidade54 produzida pela 

fisiologia cerebral, é possível perceber que aparece no cérebro uma estrutura funcional de 

comprovação em relação à profundidade; porém, isso implica apenas uma profundidade dada, 

pois “ter a experiência de uma estrutura não é recebê-la em si passivamente: é vivê-la, 

retomá-la, assumi-la, reencontrar seu sentido imamente” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 348). 

A partir dessa ideia, conclui-se, segundo Merleau-Ponty, que a experiência não pode ser 

relacionada com suas condições de fato, sua causa e, deste modo, na consciência são 

produzidos valores para a convergência e para a grandeza e, assim, ela só depende desses 

valores o quanto eles figuram nela. “Convergência e grandeza aparente [...] estão presentes na 

experiência da profundidade assim como o motivo55, mesmo quando não está articulado e 

posto à parte, está presente na decisão” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 348, grifo do autor). 

                                                           
54 A organização em profundidade produzida pela fisiologia cerebral pode ser compreendida da seguinte forma: 

“para uma grandeza aparente e uma convergência dadas, apareceria em algum lugar do cérebro uma estrutura 

funcional homóloga à organização em profundidade” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 348). 
55 Motivo possui o mesmo sentido de motivação utilizado quando nos referimos à auto-estima e ao sentimento 

encontrado para dar impulso à tomada de alguma decisão. 



80 
 

Para se compreender essa relação de convergência e grandeza aparente, é preciso 

relacioná-la com o sentido de motivo e de decisão. O motivo para Merleau-Ponty é um 

antecedente que age por seu sentido; no entanto, é a decisão que afirma esse sentido com 

válido. “O motivo consiste numa espécie de antecedente que só ganha validade com a decisão 

de levá-lo a sério, incorporando-o efetivamente” (LEAL, 2012, p. 412).Esses elementos 

constituem uma situação. O primeiro engloba a situação, enquanto fato e o segundo, a 

situação assumida. Podemos dizer que existe uma reciprocidade em relação ao motivante e ao 

motivado. Para exemplificar, pode-se imaginar uma viagem para visitar um ente querido que 

esteja doente. O motivo é a doença do parente e a situação requer a presença do sujeito para 

prestar-lhe votos de solidariedade. A decisão de viajar é a validação da viagem. Do mesmo 

modo, é a relação entre a experiência da convergência, da grandeza aparente e da experiência 

da profundidade. Elas são uma forma de olhar à distância. A convergência dos olhos não é 

uma causa da profundidade, mas “uma orientação em direção ao objeto à distância” 

(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 349); a grandeza em profundidade é “uma maneira de 

exprimir nossa visão da profundidade” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 350), a certeza que se 

tem de que a lua se torna maior que todas as estrelas no céu é o exemplo mais familiar que se 

pode usar. Colocando-se uma moeda bem perto do olho, aparentemente ela se tornará maior 

que a própria lua. Diante disso, à distância em relação a algo, quando se trata de convergência 

e grandeza aparente, analisada por uma perspectiva de percepção do sujeito, aparentam 

estarem ligadas umas nas outras, ou seja, relacionadas entre si, pois pelo ângulo que o corpo 

próprio percebe se tem uma visão destas como aparentemente iguais. “Sabe-se que a grandeza 

aparente de um objeto significa que a dimensão percebida por meio de um intervalo interposto 

entre o sujeito e o objeto marca a diferença entre a grandeza aparente e a real” (LEAL, 2012, 

p. 41). 

  Para Merleau-Ponty, as ilusões referentes à profundidade habituaram o corpo próprio a 

considerá-la como uma construção do entendimento. Supondo ver aquilo que não é, 

considera-se a inversão da visão pela impressão sensorial, perdendo assim a relação original 

de motivação, substituída por uma relação de significação. As alterações das imagens 

retinianas, que o movimento de convergência apresenta, não existe em si, mas apenas em 

sujeitos que fundem os fenômenos monoculares de mesma estrutura como uma tendência à 

sinergia. A unidade da visão binocular, juntamente com a profundidade, a qual se faz 

necessária para a realização desta, estão presentes e as imagens monoculares se apresentam 



81 
 

como disparates56. Ao olhar um estereoscópio, a visão do sujeito se coloca na ordem possível 

que se desenha e a situação se esboça e a resposta do sujeito assume essa situação. “É o 

próprio campo que se orienta em direção a uma simetria tão perfeita quanto possível, e a 

profundidade é apenas um momento da fé perceptiva em uma coisa única” (MERLEAU-

PONTY, 2011, p. 353). Após esse esboço, pode-se compreender a noção de profundidade, 

utilizando como exemplo certo cubo que possui linhas, que se esconde por trás das linhas que 

estão à frente. O cubo não deixa de ser no seu sentido último, porém a visão do sujeito é 

incapaz de percebê-lo do outro lado que se esconde; essa parte que o sujeito não consegue ver 

é o que podemos associar com profundidade. As linhas são associadas ao cubo, mas nunca 

visíveis. 

 

 

O ato que corrige as aparências, que dá aos ângulos agudos ou obtusos valor de 

ângulos retos, aos lados deformados valor de quadrado, não é o pensamento das 

relações geométricas de igualdade e do ser geométrico ao qual elas pertencem, é o 

investimento do objeto por meu olhar que o penetra, o anima, e faz as faces laterais 

valerem imediatamente como quadrados vistos de viés’, a ponto de que nós nem 

mesmo os vemos sob seu aspecto perspectivo de losângulo (MERLEAU-PONTY, 

2011, p. 356-357). 

 

 

Segundo Merleau-Ponty, não se pode falar em uma síntese da profundidade, pois a 

primeira supõe termos discretos e a segunda põe multiplicidade das aparências perspectivas. 

Mas como diz Husserl, é possível falar de uma “síntese de transição”, que efetua a passagem 

da dimensão do aqui-ali e a dimensão passado-presente-futuro. Essa transição acontece por 

meio da relação entre o espaço e o tempo, pois podemos compreendê-la através da recordação 

de uma projeção da lembrança do passado no presente. “A memória é fundada pouco a pouco 

na passagem contínua de um instante no outro e no encaixe de cada um, com todo o seu 

horizonte, na espessura do instante seguinte” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 358). É preciso, 

como diz Merleau-Ponty, pôr a profundidade na relação das coisas ou entre planos que é a 

profundidade objetivada. Em uma percepção normal, a profundidade se aplica diretamente às 

coisas e, desta forma, os impasses envolvidos como o alto e o baixo, direito e esquerdo não 

são dados ao sujeito como conteúdos percebidos, mas constituídos com um nível espacial, que 

está em relação aos fenômenos, que se situam comparada a distância e à grandeza, definindo o 

perto e o longe. A percepção do sujeito, a qual define determinado objeto como pequeno ou 

grande, se está perto ou distante se dá, não pela comparação em relação com outro objeto ou 

                                                           
56O sentido de disparates diz respeito à diversidade de movimentos e efeitos realizados pela visão monocular 

quando se trata da percepção de algum objeto, estando esta também realizada com a noção de profundidade. 



82 
 

até mesmo com nosso corpo próprio, mas por um alcance de nossos gestos a um poder do 

corpo fenomenal sobre tudo que está ao seu alcance. “A profundidade não pode ser 

compreendida como pensamento de um sujeito acósmico, mas como possibilidade de um 

sujeito engajado” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 360). 

 

3.5 Espacialidade de situação e movimento 

 

Compreende-se o movimento como uma mudança de posição ou um deslocamento.  

Esta é uma concepção clássica que se conhece desde a Antiguidade. Merleau-Ponty busca 

subsídios nas concepções clássicas da psicologia, por exemplo, para dar um suporte às suas 

análises filosóficas a respeito do tema proposto, que é o movimento e o espaço; portanto, 

veremos a princípio as ideias sobre o movimento escavadas pelo filósofo na psicologia para 

então apresentar seu ponto de vista sobre o mesmo.  

Da mesma forma como encontramos a origem da posição espacial na situação ou 

localidade pré-objetiva do sujeito, precisamos encontrar também uma experiência pré-objetiva 

do pensamento objetivo do movimento, tendo em vista que ele é, segundo Merleau-Ponty, 

uma variação do poder do sujeito sobre seu mundo. O movimento discutido aqui acontece na 

presença do móbil57, que é o responsável pela execução de força para que o objeto se mova. O 

movimento não acontece sem um referencial exterior. Associando a ideia de uma folha de 

papel que, ao amassá-la, joga-se no cesto de lixo da sala de aula, compreende-se que este 

movimento foi impulsionado por um sujeito vivo que jogou o papel amassado no cesto e, 

durante o movimento, a bola de papel não sofreu nenhuma modificação, pois “o movimento é 

apenas um atributo acidental do móbil e de alguma maneira ele não é visto na pedra” 

(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 361). O papel amassado só é modificado na relação com a 

circunvizinhança. No entanto, se observarmos, como diz Merleau-Ponty, a passagem de um 

lápis rapidamente sobre uma folha de papel, não se conseguiria identificar o lápis acima de 

um ponto de referência e, com isso, tem-se consciência do movimento. Portanto, “mover-se 

não é passar alternadamente por uma serie indefinida de posições, ele só é dado começando, 

prosseguindo ou terminando seu movimento” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 364). 

Opondo-se a essa descrição, Merleau-Ponty afirma que ela não quer dizer nada. E, 

baseado na psicologia, podemos pensar a ideia de movimento como sendo algo reportado a 

um algo de idêntico que se move. Só existe movimento se as posições intermediárias forem 

                                                           
57 Podemos compreender a ideia de móbil como sendo um corpo vivo que impulsiona determinado objeto para o 

movimento. O móbil é de suma importância quando falamos de movimento, pois não há movimento absoluto. 



83 
 

efetivamente ocupadas pelo objeto. Segundo Merleau-Ponty, certo relógio que é colocado em 

cima da escrivaninha do quarto e que de repente desaparece e aparece no quarto ao lado não é 

uma ocorrência de movimento; porém, se um mágico faz desaparecer um coelho da cartola e 

aparecer dentro da caixa, nesse fato houve movimento, pois existe um móbil que foi 

responsável pelo movimento. E, assim, este “só pode ser percepção do movimento e 

reconhecê-lo como tal se ela o apreende com sua significação de movimento e com todos os 

movimentos que lhe são constitutivos, particularmente com a identidade do móbil” 

(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 366). Sem a presença de um móbil, que faça sua unidade, o 

movimento se reduz a nada e não é possível compô-lo com percepções estáticas. Os 

fenômenos dinâmicos absorvem sua unidade através do sujeito que os vive, percorre e faz sua 

síntese. Deste modo, é possível transitar de um pensamento do movimento que o destrói para 

uma experiência do movimento que o funda, mas também através de sua experiência para o 

pensamento que nada significa. 

Após estas demonstrações, Merleau-Ponty aponta os equívocos realizados por essas 

linhas de pensamento, pois enquanto o lógico erra apresentando uma identidade do móbil 

como identidade expressa, o psicólogo coloca um móbil no movimento. Diante disso, 

Wertheimer nos diz, segundo Merleau-Ponty, que a percepção do movimento não é 

secundária à percepção do móbil. A identidade do móbil surge diretamente da experiência e 

não é possível pensar a percepção do móbil separada como uma percepção aqui e outra ali e 

depois juntá-las. “Se queremos levar a sério o fenômeno do movimento, precisamos conceber 

um mundo que não seja feito apenas de coisas, mas de puras transições” (MERLEAU-

PONTY, 2011, p. 370). Um pássaro que voa se define por seu comportamento e não pelas 

propriedades estáticas, enquanto realiza a ação. Não é o sujeito que reconhece os pontos e 

instantes atravessados, é o próprio pássaro que faz a unidade do seu movimento. “As coisas 

coexistem no espaço porque estão presentes ao mesmo sujeito perceptivo e envolvidas na 

mesma onda temporal” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 371 Grifo do autor). Pode-se 

compreender a ideia de movimento como sendo uma manifestação de uma maneira sensível a 

implicação espacial e temporal, pois é possível conhecer um movente e um movimento sem 

que se tenha nenhuma consciência das posições objetivas; do mesmo modo, também se pode 

conhecer as grandezas de um objeto sem nenhuma interpretação, considerando que é possível 

recordar um acontecimento na linha do nosso passado sem que haja alguma evocação 

expressa. “O movimento é uma modulação de um ambiente já familiar e nos reconduz, mais 

uma vez, ao nosso problema central, que é o de saber como se constitui este ambiente que 

serve de fundo a todo ato de consciência” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 371). 



84 
 

Segundo Merleau-Ponty, o movimento começa no móbil e, a partir daí, se desdobra no 

campo se tornando não uma hipótese, mas um fato. É evidente que o movimento acontece em 

um campo e este não é bloqueado no mundo objetivo e não é uma linha real, pois no campo se 

pode perceber a distância que o olhar proporciona, conseguindo ter a experiência até mesmo o 

que está atrás de nós. “O que dá a uma parte do campo valor de móbil, a uma outra parte valor 

de fundo, é a maneira pela qual estabelecemos nossas relações com elas pelo ato do olhar” 

(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 373). Transportando a ideia de movimento na relação com o 

corpo, dir-se-á que o nosso olho realiza um movimento, quando observa certo objeto no 

espaço; porém, não conseguimos identificar este deslocamento de nossa retina, pois nosso 

olho, segundo Merleau-Ponty, é uma potência de alcançar as coisas e a relação entre o olho e 

o objeto se dá na concepção de certo poder do olho sobre o objeto estando mais rigoroso 

quando se fixa o objeto. “O movimento de meu olho em direção àquilo que ele vai fixar não é 

o deslocamento de um objeto em relação a um outro objeto, é uma marcha ao real” 

(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 375).  

Foi feito uma abordagem sobre as concepções clássicas a respeito do movimento 

buscando uma contextualização sobre o apontamento, tanto do pensamento lógico como do 

pensamento psicológico, para então adentrar nas discussões travadas por Merleau-Ponty a 

respeito da percepção do espaço, ou seja, das relações espaciais entre os objetos e seus 

caracteres geométricos. 

Através deste processo, o sujeito é conduzido a considerar como condição da 

espacialidade a fixação de um sujeito e sua inerência ao mundo, no entanto “precisamos 

reconhecer que a percepção espacial é um fenômeno de estrutura e só se compreende no 

interior de um campo perceptivo que inteiro contribui para motivá-la, propondo ao sujeito 

concreto uma ancoragem possível” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 377). Segundo Merleau-

Ponty, na atitude natural não tem percepções, mas experiências, que se implicam e se 

explicam umas as outras na simultaneidade, como também na sucessão. Apenas as percepções 

ambíguas, ou seja, as percepções que o sujeito dá sentido pela atitude que se assume, ou que 

se associam pelas questões que se colocam, para poderem emergir como atos expressos 

emergem como atos expressos.  

Considerando a visita a uma cidade a qual nunca visitou antes. Ao chegar, o sujeito é 

conduzido pelo interesse da observação imediata dos pontos os quais lhe chamam atenção. A 

impressão é marcada pela rapidez da observação e os objetos percebidos são visualizados em 

sua amplitude total, porque foi um ato que conduziu o sujeito a perceber um mundo 

desconhecido, que lhe foi apresentado pelas manifestações de algo incomparável. No entanto, 



85 
 

como se trata de uma percepção antecipada, pois não houve tempo para uma compreensão 

minuciosa, elas não podem servir para análise do campo perceptivo, porque se trata de 

montagens adquiridas em outras experiências passadas, ou seja, de comparações com as 

recordações de outras experiências e, desta forma, uma primeira percepção sem nenhum 

fundo não pode ser concebível, pois “toda percepção supõe um certo passado do sujeito que 

percebe, e a função abstrata de percepção, enquanto encontro de objetos, implica um ato mais 

secreto pelo qual elaboramos nosso ambiente” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 378). É preciso 

compreender a percepção do espaço, não como partes isoladas ou estados de consciência, mas 

como modalidades que estão associadas com a vida total do sujeito, do qual a energia presente 

tende para um futuro através de seu corpo e de seu mundo. Existe uma relação viva entre o 

sujeito e espaço, por isso é possível pensar o sujeito engajado no espaço, não em uma relação 

objetiva, mas como experiência efetiva. 

Deste modo, amplia-se a investigação, tendo em vista que existindo a experiência da 

espacialidade, quando se volta para o mundo, existe também uma espacialidade original para 

cada uma dessas modalidades. Para Merleau-Ponty, todo espaço é produzido por um 

pensamento que liga suas partes, mas esse pensamento não se faz de parte alguma. O corpo 

próprio cria situações de espaços em sua mente que são os espaços claros58. Imagine o sonho 

que se tem quando se está dormindo; não se pode pensar em uma realidade física durante o 

acontecimento, mas é possível projetar talvez lembranças de acontecimentos reais ou até 

mesmo a junção de paisagens já vistas, que se apresentam no sonho como realidades 

representativas em uma realidade de espaços criados e vazios, que são preenchidos. Deste 

modo, “no sonho, assim como no mito, aprendemos onde se encontra o fenômeno sentindo 

para o que caminha nosso desejo, o que nosso coração teme, de que depende nossa vida” 

(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 383 Grifo do autor). Na realidade desperta, quando o sujeito 

está acordado, pode acontecer de modo igual. Imaginando, segundo Merleau-Ponty, um 

sujeito que vai passar férias em uma aldeia longe da cidade. Esta se torna o centro de sua vida. 

No entanto, ao receber notícias do caos acontecido em sua cidade de morada, o centro já não é 

mais a aldeia, mas o ambiente do qual ele se volta que é o caos da cidade. Diante disso, o 

nosso corpo e nossa percepção nos solicitam a considerar como centro do mundo o que ele 

mesmo nos oferece. 

 

                                                           
58O espaço claro “é o espaço razoável onde todos os objetos têm a mesma importância e o mesmo direito de 

existir, está não apenas circundado, mas ainda penetrado de um lado a outro por uma espacialidade que as 

variações mórbidas revelam” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 385). 



86 
 

Ora existe, entre mim e os acontecimento, um certo jogo [..] que dirige minha 

liberdade sem que eles deixem de me dizer respeito. Ora, ao contrário, a distância 

vivida é ao mesmo tempo muito curta e muito longa: a maior parte dos 

acontecimentos deixam de contar para mim, enquanto os mais próximos me 

obcecam (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 384). 

 

 

Pode-se compreender ainda esse espaço claro associando à vida de um esquizofrênico, 

que em um momento está diante de uma paisagem, e, em seguida, sente-se ameaçado por ela. 

O espaço de repente o segue movendo-se à medida em que ele se move. Este circunda através 

do espaço visível uma forma de projetar o mundo a cada momento. O esquizofrênico não vive 

mais o espaço geográfico, mas um espaço de paisagem sendo que este está empobrecido, por 

que tudo se dissocia, tudo é irreal e assim, não existe mais o óbvio. “Se o espaço natural do 

qual fala a psicologia clássica é, ao contrário, tranquilizador e evidente, é porque a existência 

se precipita e se ignora nele” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 386). 

Segundo Merleau-Ponty, a descrição do espaço antropológico pode ser prosseguida de 

modo indefinido; porém, a questão colocada é se essas descrições têm valor filosófico e fazem 

parte da estrutura da consciência ou se dizem respeito apenas às questões da experiência 

humana. Em relação ao problema do espaço Merleau-Ponty apresenta um questionamento em 

que indaga se os exemplos de espaços apresentados como o sonho, o mítico, o esquizofrênico, 

são realidades efetivas ou pressupõem como condição de possibilidade, o espaço geográfico e 

com ele, a pura consciência constituinte que o desdobra. Em resposta a esta questão o mesmo 

anuncia que essas realidades estão associadas com o pensamento objetivo. O corpo, quando 

dorme, perde a conexão consciente com o mundo, permanece correlacionado apenas com o 

corpo físico, através de sua sexualidade o sonho atinge um patamar que o transforma em um 

tipo de realidade fantasiada, através de lembranças e recordações, que os transformam em 

criações fictícias. Não é uma espacialidade do sujeito, nem uma espacialidade com sentido 

menor, pois o pensamento objetivo se alimenta do irrefletido e o que predomina na discussão 

é um espaço vivido e não fantasiado. “Se refletir é investigar o originário, aquilo pelo que o 

resto pode ser e ser pensado, a reflexão não pode encerrar-se no pensamento objetivo, ela 

deve pensar justamente os atos de tematização do pensamento objetivo e restituir seu 

contexto” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 388). 

Percebe-se, diante disso, que a alucinação criada é o estreitamento do espaço vivido, a 

presença das coisas no corpo próprio, de modo firme. Ao refletir sobre a consciência das 

posições e das direções do mito, como coloca Merleau-Ponty, o sujeito as coloca e as fixa nos 

métodos do pensamento objetivo reencontrando nelas relações do espaço geométrico. 

 



87 
 

Para saber o que significa o espaço mítico ou esquizofrênico, não temos outro meio 

senão despertar em nós, em nossa percepção atual, a relação entre o sujeito e seu 

mundo que a análise reflexiva faz desaparecer. É preciso reconhecer, antes dos “atos 

de significação” do pensamento teórico e tético, as “experiências expressivas”; antes 

do sentido significado, o sentido expressivo; antes da subsunção do conteúdo à 

forma, a “pregnância” simbólica da forma no conteúdo (MERLEAU-PONTY, 2011, 

p. 391). 

 

 

Deste modo, segundo Merleau-Ponty, os itens abordados como a consciência mítica, a 

loucura, a percepção não estão fechadas em si mesmas, não são como ilhas que se isolam sem 

ter contato com o mundo. Há uma recusa em tornar o espaço geométrico imanente ao espaço 

mítico, em subordinar toda experiência a uma consciência absoluta da experiência que a 

situaria no conjunto da verdade, porque a unidade na consciência torna incompreensível sua 

verdade. No entanto, é preciso considerar que a consciência mítica está aberta a uma gama de 

possibilidades, pois sua percepção se dá em função de fatos da vida cotidiana, que a tornam 

possíveis.Assim, ele se torna para o primitivo um mundo identificável em cada elemento 

tendo relações com os outros.  

 

 

[...] A consciência mítica não é consciência de coisa, quer dizer, do lado subjetivo 

ela é um fluxo, não se fixa e não se conhece a si mesma; do lado objetivo, ela não 

põe diante de si termos definidos por certo número de propriedade isoláveis e 

articuladas (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 392).  

 

 

Para Merleau-Ponty, procurando subtrair a consciência mítica das racionalizações 

prematuras, assim como Comte torna o mito incompreensível, pois procura nele uma 

explicação do mundo e uma antecipação da ciência, sendo uma projeção da existência e uma 

expressão da condição humana. Desta forma, compreender o mito não é acreditar nele e, 

pensando na possibilidade de que todos os mitos fossem verdadeiros, é possível imaginar que 

isso se daria se estes fossem recolocados em uma fenomenologia do espírito que indicasse sua 

função na tomada de consciência e, desta forma, fundando seu próprio sentido para o filósofo. 

Pode-se comparar também a essa questão a realidade do sonhador na qual seus sonhos só 

passam a existir para o sujeito quando ele está desperto e o narra; caso contrário, estes seriam 

apenas modulações instantâneas. “Durante o próprio sonho, não abandonamos o mundo: o 

espaço do sonho separa-se do espaço claro, mas utiliza todas as suas articulações, o mundo 

nos obceca até no sono e é sobre o mundo que sonhamos” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 

393). O elo existente entre a subjetividade e a objetividade presente na consciência mítica ou 

infantil, encontra-se com mais razão na experiência normal. Segundo Merleau-Ponty o sujeito 

nunca vive inteiramente os espaços antropológicos, estes são construídos a partir dos espaços 



88 
 

naturais, mas, em contrapartida, o natural só transparece sobre o outro. Assim, o sujeito vive 

nos espaços antropológicos e é através deles que atinge o natural. Deste modo, “[...] meus 

habitus assegura minha inserção no mundo humano, justamente só o faz projetando-me 

primeiramente em um mundo natural que sempre transparece sob o outro [...]” (MERLEAU-

PONTY, 2011, p. 394, grifo do autor). Da mesma forma, como já foi dito que o espaço é 

existencial, é possível dizer que a existência também é espacial, pois através de uma 

necessidade interior, abrem-se possibilidades para o exterior, ou seja, o que está fora do 

sujeito, e assim, pode-se pensar em um espaço mental e em um mundo das significações que 

incluem os objetos do pensamento constituídos. “A novidade da fenomenologia não é negar a 

unidade da experiência, mas fundá-la de outra maneira que o racionalismo clássico” 

(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 394). Para Merleau-Ponty, o espaço natural não consiste no 

espaço geométrico; portanto, a experiência não pode ser garantida por um pensador universal, 

que só apresentaria os conteúdos da experiência garantindo toda a ciência e potência. A 

experiência é apenas orientada pelos horizontes de objetivação possível, que libera o sujeito 

do mundo da natureza, englobando-o a todos os outros e através da compreensão da projeção 

da existência por um único movimento se mascara a objetividade que destaca “mundos” sobre 

um único mundo natural. 

Após descrever modos de pensar o espaço através do movimento buscando 

fundamentações nas ilusões do nosso corpo, Merleau-Ponty, finalmente, apresenta o que para 

ele consiste a percepção verdadeira e consequentemente sua espacialidade de situação. 

Segundo ele, as verdades das percepções estão presentes no próprio sujeito de modo 

intrínseco e as ilusões só se tornariam percepções verdadeiras caso suas verdades que a 

definem como existentes se manifestem ao sujeito. No caso da ilusão, ela se apresenta não 

como ilusão, mas como percepção. A questão é que existe um desfalque na percepção em 

atribuir-se ideias de objetos, quando na verdade não existe. Observando uma estrada, percebe-

se ao longe um objeto comprido que, a princípio, imagina-se ser um tronco de árvore; porém, 

ao se aproximar o sujeito se dá conta de que não passava de um pedaço de terra molhada, que 

manteve o retalho de terra mais escura que as demais. A princípio acreditava-se ser um tronco 

de árvore e isso é possível, porque ao observar não se conseguia abarcar o objeto em sua 

totalidade e nem de conhecê-lo em sua estrutura original, foi preciso se aproximar para que se 

pudesse compreender que não passava de um terreno molhado. Tudo isso para dizer que a 

percepção verdadeira, colocada por Merleau-Ponty, se dá através de percepções válidas, 

efetivas e não comparativas ou imaginadas. 



89 
 

As ilusões se relacionam com o absurdo e com o erro. Este só é conhecido porque 

existem verdades que o identificam e o corrigem. O reconhecimento de uma verdade vai além 

de uma simples existência; ela implica na quebra com o imediato e na correção de um erro 

possível. Da mesma forma, só se pode permanecer na evidência absoluta retendo toda a 

afirmação, se para o sujeito nada mais se torna evidente. Assim, o contato absoluto do sujeito 

consigo mesmo não pode ser posto, mas apenas vivido para além de qualquer afirmação. “A 

experiência do absurdo e a da evidência absoluta implicam-se uma à outra e são até mesmo 

indiscerníveis” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 397). 

Considerando as verdades percebidas, pode-se dizer que o sujeito é um universo de 

reflexões, pois é possível viver muito mais coisas do que aquilo que é representado. O sujeito 

não se reduz àquilo que lhe aparece. É possível criar inúmeras formas de reflexões para 

atribuir a um só objeto. O exemplo da terra molhada deixa bem nítida essa questão. Contudo 

isso não significa dizer que o corpo próprio tem apenas percepções verdadeiras; algumas delas 

são classificadas como ilusórias, pois para perceber, de modo absoluto, os objetos diante do 

sujeito, seria preciso que ele tivesse um poder preciso sobre o percebido, tendo acesso aos 

seus horizontes internos e externos, o que, para ele, se torna impossível, porque se tem acesso 

apenas a um lado do objeto. “Perceber é envolver de um só golpe todo um futuro de 

experiências em um presente que a rigor nunca o garante, é crer em um mundo” (MERLEAU-

PONTY, 2011, p. 399).  

As verdades perceptivas nos são apresentadas através das capacidades sensoriais e o 

sujeito as identifica, porque são seres conscientes capazes de compreender sua própria 

realidade. O sujeito é uma abertura ao mundo, e é através dessa abertura e da motricidade, que 

se tem acesso ao mundo. Aquilo que a princípio é uma realidade ilusória torna-se um 

princípio perceptivo fundado na verdade, pois o corpo próprio tem habilidades 

comportamentais como o movimento e os sentidos que lhe permitem aproximar-se dos 

objetos. “A consciência do mundo não está fundada na consciência de si, mas elas são 

rigorosamente contemporâneas: para mim existe um mundo porque eu não me ignoro; sou não 

dissimulado a mim mesmo porque tenho um mundo” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 398).  

As discussões travadas até aqui mostraram a importância da distinção do espaço de 

posição e do espaço de situação e dos seus pontos de suma relevância no que diz respeito ao 

estudo da espacialidade em Merleau-Ponty. A princípio, foi feito um aparato sobre a 

fundamentação para o estudo do espaço baseado no sentir, considerando que é através dele 

que se pode ter acesso ao mundo e é também o meio de se abrir para a apropriação dos 

objetos, pois o corpo fala através dos sentidos. 



90 
 

Compreendemos que o sujeito não simplesmente se localiza em algum lugar do espaço 

como um objeto qualquer, mas ele está situado de forma que essa situação promove ao sujeito 

as condições de consciências reais e possíveis para que possa vivê-lo. É através dessas 

abordagens que o sujeito se lança para o mundo e começa a fazer parte do mundo percebido 

estando em constante relação com ele. Discussões mais aprofundadas sobre o mundo 

percebido serão apresentadas no próximo capítulo.  

  



91 
 

4 MUNDO PERCEBIDO 

 

 

Após os estudos acerca das abordagens sobre o corpo próprio em Merleau-Ponty, 

discutidas no primeiro capítulo, e a espacialidade de posição e de situação, apresentadas no 

capítulo segundo, adentrar-se-á agora em um tema de suma relevância na compreensão da 

filosofia merleau-pontiana: mundo percebido. 

O mundo percebido consiste na realidade tal como é percebida partir de um sujeito 

perceptivo. Os fenômenos percebidos ganham sentido porque há um sujeito que habita o 

espaço e, consequentemente, o mundo em que vive. Considera-se os fenômenos que estão 

diante dele que a partir daí ganham sentido porque o corpo próprio ressignifica, 

permanentemente, o mundo pelo seu poder de reaprender a perceber. A percepção aqui se 

refere às perspectivas e não a um conjunto de imagens oculares que são unidas para formarem 

a ideia de uma realidade em si mesma. O mundo e os fenômenos existem antes mesmo do 

sujeito, porém, é com o corpo próprio que estes ganham sentido. Perceber em perspectivas é 

considerar a diversidade de formas, que determinado fenômeno pode ser analisado e as 

imagens oculares consistem no modo não como o mundo é percebido a partir do corpo 

próprio, mas das percepções objetivas. Outro ponto importante na discussão é a ideia de 

outrem. É preciso considerar que o sujeito se dirige para os fenômenos e, desta forma, lança 

um significado sobre eles. Aquele que percebe, por sua vez, se depara com outro sujeito que 

também percebe o mundo. Deste modo, se tornam sujeitos que são capazes de perceber, 

porém estas percepções não acontecem de forma simultânea, pois ambas são expressões 

singulares de modos de ser no mundo. Em Merleau-Ponty há sempre essa tensão permanente 

entre uma corporeidade comum, mas há também uma corporeidade singular que se torna 

própria pelas experiências perceptivas. 

 

4.1 O mundo natural como base para que os fenômenos sejam percebidos 

 

O tema percepção discutido na filosofia de Merleau-Ponty conduz o sujeito a uma nova 

reflexão do termo baseado nas críticas à filosofia cartesiana. A princípio, entende-se por 

percepção, segundo Ferraz, como aquilo que é imitação, dublagem ou duplicação das coisas 

percebidas. No entanto, feita uma nova interpretação desses conceitos, tem-se uma nova 

organização dos dados sensíveis a partir do campo fenomenal. O cartesianismo se preocupou 

em romper a relação entre fenômeno e experiência e, de encontro a isso, Merleau-Ponty refez 



92 
 

esta união fazendo uso da descrição fenomenológica e considerando a relação corpo próprio, 

mundo e outrem. Deste modo, Merleau-Ponty, faz uma “descrição nova da percepção e do 

corpo próprio como subjetividade, assim como formula uma nova ontologia fundada na 

inerência do fenômeno à experiência perceptiva” (SOMBRA, 2006, p. 114). 

Considerando toda essa forma de repensar a compreensão para o que se entende sobre 

percepção, Merleau-Ponty propõe uma discussão que se enquadre nas reflexões sobre a 

grandeza dos fenômenos, tendo em vista que tudo aquilo quanto é percebido possui 

características particulares provenientes do corpo próprio que percebe. 

Com isso, falar em mundo percebido é reportar-se a tudo aquilo que é oferecido a um 

sujeito para que se possa apreender, considerando que quando se aproxima dos fenômenos 

este se apropria apenas das constantes perceptivas. Tendo em vista determinado fenômeno 

que possui sua grandeza e sua forma sofrendo variações em relação às suas perspectivas, e 

ainda considerando que elas são apenas aparentes, não se enfatiza estas aparências, pois o que 

interessa é o fenômeno como ele é apresentado. As aparências, como diz Merleau-Ponty, são 

acidentes da relação com o corpo próprio. 

Para a psicologia, como coloca Merleau-Ponty, a grandeza e as formas sempre variáveis 

segundo a perspectiva é o que é dado para cada objeto. Apesar dessas variações da grandeza 

não serem mais verdadeiras do que outras, e os sujeitos consideram como verdadeiras a 

grandeza que se obtém à distância de tocar ou a forma que o objeto assume em um plano 

horizontal ou frontal. No entanto, o corpo próprio tem a capacidade de reconhecê-las 

favorecendo o referencial em relação ao que se pode fixar esta aparência distinguindo umas 

das outras e, deste modo, construir o que Merleau-Ponty chama de objetividade. Um livro de 

filosofia pode ganhar inúmeras aparências dependendo da orientação em que é observado: se 

é observado numa posição frontal é possível dizer que ele parece um retângulo, mas se é 

observado de lado, a forma já se modifica e o retângulo exato deixa de sê-lo. Nessa questão 

“trata-se de compreender como uma grandeza determinada – verdadeira ou mesmo aparente – 

pode mostrar-se diante de mim, cristalizar-se no fluxo de minhas experiências e enfim ser-me 

dada em uma palavra, como existe algo de objetivo” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 402). 

Pode-se dizer que a grandeza e a forma de um objeto nunca são, segundo Merleau-

Ponty, medidas por atributos de um objeto individual, mas pelas partes que constituem o 

campo fenomenal. A constância da grandeza e da forma através das variações de perspectiva, 

como afirma Merleau-Ponty, é apenas a constância das relações entre o fenômeno e as 

condições de sua apresentação, pois os fenômenos estão aptos a sofrer modificações 

perceptivas, sejam influenciadas pelo espaço, tempo ou até mesmo pelo sujeito que percebe. 



93 
 

“Para ver coisas plenamente determinadas, era preciso que cada presente, em sua realidade, 

excluísse a presença simultânea dos presentes anteriores e posteriores” (CAMINHA, 2010, p. 

275). Desta forma, situando um objeto que está diante de um sujeito a partir de um ponto de 

referência que é o próprio sujeito, percebe-se que o tamanho do objeto sofre alteração quando 

há aproximação ou distanciamento deste em relação ao ponto de referência, nisto se dá a 

constância de variações dos fenômenos em suas perspectivas.  

As variações sofridas pelos fenômenos em relação ao sujeito, quando há uma alteração 

no ponto em que se percebe, não influenciam a originalidade do mesmo, porém, convém-se 

este como sendo percebido pelo sujeito e que só a partir de então ganha sentido, daí pode-se 

perceber que, dependendo do ângulo, nota-se as variações do fenômeno, isso porque a 

percepção incorpora não a totalidade dele, mas uma particularidade que é a que se mostra ao 

sujeito. Então, quando se atribui um sentido perceptivo que engloba todo o fenômeno a partir 

do ponto de vista do observador, percebe-se que a grandeza aparente é a que ainda não está 

situada no sistema rigoroso que contribui para a formação do fenômeno e, assim, “a aparência 

só é enganosa e só é aparência no sentido próprio quando é indeterminada” (MERLEAU-

PONTY, 2011, p. 403-404). 

Para saber como existem grandezas e formas verdadeiras reduz-se ao modo de saber que 

existem formas determinadas, como o quadrado, por exemplo, pois formam um sistema em 

que a cada momento é imediatamente significativo de todos os outros. Quando se orienta o 

olhar em direção a determinada coisa o sujeito se apropria de uma aparência de tudo aquilo 

que circunda as mediações deste objeto. Assim, segundo Merleau-Ponty, o objeto conserva 

caracteres invariáveis e ele mesmo só é objeto porque esconde em si mesmo perspectivas do 

próprio campo perceptivo, de modo antecipado nas fórmulas de suas relações com o contexto. 

“Seguindo a lógica de grandeza e da forma objetiva, ver-se-ia, com Kant, que ela reenvia à 

posição de um mundo enquanto sistema rigorosamente ligado, que nós nunca estamos 

encerrados na aparência, e que enfim apenas o objeto pode aparecer plenamente” 

(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 404). No entanto essa forma, não se implica como algo 

objetivo e que não sobre variações. O quadrado pode está enquanto objeto acabado, mas é o 

sujeito que o percebe e vai construindo formas de percepção para com ele. 

Segundo Merleau-Ponty, é possível subentender que a grandeza e a forma podem ser 

tratadas como variáveis ou grandezas mensuráveis quando se diz que elas são apenas a lei 

constante segundo a qual variam a aparência, a distância e a orientação, isto é, a percepção 

que se tem de algo que muda a partir da perspectiva em que é observado sendo influenciado 

pelos meios externos. Quando se fala das perspectivas das visões sobre o objeto, ao invés de 



94 
 

perceber, o sujeito apenas pensa sua verdade e sua percepção. “A consciência perceptiva não 

nos dá a percepção como uma ciência, a grandeza e a forma do objeto como leis, e as 

determinações numéricas da ciência tornam a passar sobre o pontilhado de uma constituição 

do mundo já feita antes delas” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 405). Imaginando uma rodovia 

pouco movimentada em que se aproxima um caminhão de carga; a princípio, consegue-se 

perceber todo o campo que está em volta do caminhão porque se tem uma visão ampla da 

situação, no entanto, quando se aproxima de quem o percebe dá-se conta de que o campo 

diminuiu e a perspectiva não favorece mais condições de visualização quando era possível 

percebê-lo de longe. Todavia, esse novo campo dá condições de observá-lo por outras 

perspectivas porque há apropriação com mais efetividade se tornando mais presente e real. A 

distância exerce total influência de como os fenômenos se apresentam para o sujeito. Através 

dela pode-se ter uma visão mais clara ou mais confusa da coisa quando se trata de excesso ou 

de falta de focalização. 

 

 

A distância de mim ao objeto não é uma grandeza que cresce ou decresce, mas uma 

tensão que oscila em torno de uma norma; a orientação oblíqua do objeto em relação 

a mim não é medida pelo ângulo que ele forma com o plano de meu rosto, mas 

sentida como um desequilíbrio, como uma repartição desigual de suas influências 

sobre mim; as variações da aparência não são mudanças de grandeza para mais ou 

para menos, distorções reais; simplesmente, ora suas partes se misturam e se 

confundem, ora elas se articulam nitidamente umas às outras e desvelam suas 

riquezas (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 406). 

 

 

Sendo o mundo uma unidade aberta em que se está situado, como afirmara Kant, é 

possível pensar que ele, enquanto sujeito, é uma consciência que constitui o mundo, no 

sentido de perceber e dá sentido a ele, não de forma objetiva, mas subjetiva e, deste modo, 

diremos que a experiência do sujeito atinge a coisa e transcende nelas, pois esta experiência é 

uma construção de percepção em que o sujeito percebe a realidade da coisa, mas não só isso, 

ele também incorpora na experiência ideias das quais ele não consegue focalizar nos 

fenômenos e assim montar uma ideia daquilo que não se apropriou.  

 

 

A coisa é grande se meu olhar não pode envolvê-la; é pequena, ao contrário, se ele a 

envolve amplamente, e as grandezas médias distinguem-se umas das outras 

conforme, em distância igual, elas dilatam mais ou menos meu olhar ou dilatam 

igualmente em diferentes distâncias (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 407). 

 

 

O sistema da experiência, segundo Merleau-Ponty, é vivido pelo sujeito por certo ponto 

de vista, considerando que ele não é o expectador, é apenas parte dele, pois a proximidade 

entre o sujeito e um ponto de vista permite a finitude de sua percepção e, a sua abertura ao 



95 
 

mundo enquanto percepção. O mundo percebido é traçado por inúmeros desafios que 

precisam ser superados pelo sujeito. O ato de perceber se torna marcante para aquele que se 

lança ao mundo a fim de se apropriar dele com a intenção de conhecê-lo. Discutindo as 

qualidades das coisas, mais especificamente suas cores, percebe-se que nem sempre o sujeito 

compreende aquilo que está presente no fenômeno, pois em algumas situações essa realidade 

é marcada pela aparência, ou seja, uma primeira compreensão dos fenômenos.Aparência no 

sentido de ser aquilo que o sujeito vê e não o que a coisa é em seu estado natural. “[...] A 

experiência perceptiva pode, a cada instante, ser coordenada àquela do instante seguinte, sem 

que essa coordenação seja o resultado de uma decomposição do tempo para poder conhecer o 

percebido como uma soma de propriedades gerais” (CAMINHA, 2010, p. 275).  

Ao observar o quintal de casa, por exemplo, percebe-se uma bolinha de gude que estava 

jogada em meio à areia fina do canteiro de grama no interior do quintal, aparentemente a cor 

que predominava na bolinha de gude era amarela. Um pouco mais tarde ao observar do 

mesmo local e para a mesma bolinha, a cor passou a ser vista aparentemente diferente, o 

amarelo sumiu e deu lugar a um verde. Tudo isso para mostrar que a percepção do mundo, 

discutida por Merleau-Ponty, impõe uma série de perspectivas em relação ao sujeito e à coisa. 

A luz do sol refletida da bolinha permitiu que ela se mostrasse com uma cor diferente da que 

ela é efetivamente e isso deu a ela uma aparência amarelada quando, na verdade, era verde; o 

que só se pôde comprovar quando o sujeito aproximou seu campo perceptivo. “A cor real 

permanece sob as aparências assim como o fundo continua sob a figura, quer dizer, não a 

título de qualidade vista ou pensada, mas em uma presença não sensorial” (MERLEAU-

PONTY, 2011, p. 410). 

As discussões travadas por Merleau-Ponty acerca do mundo percebido chamam a 

atenção para o que ele intitula de iluminação59 que, em um primeiro momento, é 

compreendida como um reflexo de luz que penetra um ambiente. Contudo, a iluminação 

abordada por Merleau-Ponty transcende essa compreensão “e está aquém da distinção das 

cores e das luminosidades” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 416). E assim, é possível 

compreendê-la de um modo diferente, como sendo a descoberta de uma perspectiva 

desenvolvida por um sujeito em se tratando de um fenômeno. “A iluminação conduz meu 

olhar e me faz ver o objeto, então é porque um certo sentido ela conhece e vê o objeto” 

(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 415). (Grifo do autor). Exemplificando essa questão é 

                                                           
59Iluminação, segundo Merleau-Ponty, diz respeito a um tipo de compreensão de certo fenômeno ou estrutura de 

pensamento que surge como uma forma de intuição. O sujeito que faz análise de um fenômeno e que, a 

princípio, não consegue compreendê-lo em sua totalidade, de repente, surge ele se encaminha para uma nova via 

de reflexão que o faz compreender. 



96 
 

possível imaginar, segundo Merleau-Ponty, uma paisagem que sozinha não se detecta um 

detalhe presente e é preciso que alguém que já percebeu mostre a direção do que se precisa 

olhar para percebê-la, ou seja, alguém já iluminado. A iluminação, portanto, pode ser pensada 

como a orientação de percepção do sujeito para um fenômeno, pois se pode pensar a pintura 

de uma paisagem não mais que “celebração indefinida do enigma de uma visibilidade feita do 

encavalamento e latência das coisas” (FONTES FILHO, 2005, p. 105). Esse processo se dá 

através do sujeito perceptivo que faz uma análise do fenômeno e pode expressá-lo através da 

descrição fenomenológica. Determinado a atingir a iluminação da percepção do fenômeno por 

outra perspectiva através da descrição fenomenológica. 

 

 

A perspectiva exige que sejam abandonados os mecanismos preconcebidos de uma 

vida corporal e sua gesticulação emocional – que na descrição fenomenológica 

funcionava como entidade positiva à qual reduzir o sentido – a fim de passar ao que 

se poderia chamar a ‘vida dos sentidos’, construída nos modos da diferenciação 

mútua e, como tal, prometida à opacidade (FONTES FILHO, 2012, p. 87-88). 

 

 

Assim como na linguagem, é possível mostrar uma forma de comunicação que 

direciona o sujeito para um objetivo, a iluminação também proporciona essa orientação, não 

como comunicação verbal, mas como habilidades perceptivas. Também a constância das 

cores ou mesmo dos objetos sofrem alterações dependendo da organização do campo que 

estão presentes no olhar, vividas como engajamento do corpo nas estruturas típicas de um 

mundo. “A iluminação e a constância da coisa iluminada, que é seu correlativo, dependem 

diretamente de nossa situação corporal” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 416). Não se pode 

atribuir o sentido de iluminação comparado ao sentido de luz discutido pela física, seja ela 

natural ou elétrica, pois apesar desses conceitos físicos facilitarem nossa orientação em um 

ambiente tenebroso, não é a única responsável pela capacidade motriz do sujeito. A luz funda 

níveis em uma paisagem, eles se estabelecem na atmosfera dela e o sujeito redistribui sobre os 

objetos as cores ali presentes. O corpo habita a paisagem e deste modo, ele se ilumina pela sua 

capacidade perceptiva para se direcionar até ela, pois o corpo adentra na atmosfera da 

paisagem para que a visualize como um todo. “A iluminação é apenas um momento em uma 

estrutura complexa cujos outros momentos são a organização do campo, tal como nosso corpo 

a realiza, e a coisa iluminada em sua constância” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 417). 

O campo visual ao se apresentar ao sujeito passa a ser percebido de um modo diferente 

daquilo que ele é em sua profundidade. Segundo Merleau-Ponty, não é possível discernir a 

cor própria do objeto e da iluminação, pois suponhamos um quadro pintado que possui suas 

imagens e suas cores próprias, porém ao ser percebido por um sujeito, este pode dar-lhe um 



97 
 

sentido diferenciado que diverge do que compõe o quadro em sua realidade natural. O sujeito 

como um ser subjetivo e que pode perceber o mundo através de perspectivas é iluminado 

quando se depara com o quadro e pode construir em si mesmo uma ideia da pintura presente 

no próprio quadro que foge totalmente da pintura exposta nele. O sujeito vive a situação e por 

isso essa iluminação é possível porque ele é capaz não apenas de perceber o mundo de modo 

posicionado, mas como ser capaz de transformar e construir um sentido novo. “Há, portanto 

uma ‘lógica da iluminação’, ou ainda uma ‘síntese da iluminação’, uma compossibilidade das 

partes do campo visual que pode explicitar em proposições disjuntivas [...]” (MERLEAU-

PONTY, 2011, p. 419). 

Segundo Merleau-Ponty, uma cor nunca é simplesmente uma cor, mas sempre uma cor 

de um objeto. Quando o artista pinta uma tela em um quarto e olha para o desenho em uma 

distância considerável, é possível perceber a harmonia das cores e dos traços que forma uma 

paisagem que tem um valor representativo, mas ao observar de muito perto essa característica 

de representação deixa de existir, pois a iluminação de antes não faz mais parte da tela e o que 

se vê são cores diferentes das que estavam representadas em sua percepção, pois o que forma 

a paisagem e, consequentemente, a iluminação é um conjunto de caracteres. “[...] Não são 

apenas as cores, mas ainda os caracteres geométricos, todos os dados sensoriais, e a 

significação dos objetos, que formam um sistema [...]” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 419). 

Percebe-se, deste modo, as constâncias perceptivas como verdadeira significação e 

considerando que a constância das cores é apenas um tópico abstrato das coisas, é na 

consciência do mundo enquanto horizontes presentes em nossas experiências que a constância 

das coisas se funda. “Portanto, não é porque percebo cores constantes sob a variedade das 

iluminações que creio em coisas, e a coisa não será uma soma de caracteres constantes, ao 

contrário, é a medida em que minha percepção é em si aberta a um mundo e a coisas que 

reconheço cores constantes” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 420). 

O fenômeno de constância está presente também nos sons, nos pesos e nos dados táteis 

dos sentidos através dos modos de aparição dos fenômenos nos campos sensoriais. Assim 

como a iluminação orienta a perceber os fenômenos, a constância impulsiona também a estar 

em contato com o mundo, porém ao invés de enxergá-lo através da visão, o sujeito tem um 

primeiro contato identificando-o através do tato. Depois disso, essa impressão tátil é 

interpretada pelo sujeito. Quando se trata do peso, segundo Merleau-Ponty, pode-se perceber 

que ele está diretamente ligado com o objeto e não com o sujeito, isso quando se pende para a 

física, pois ao levantar-se o sujeito se dá conta de que, independentemente de estar com os 

olhos fechados ou não, com a mão ocupada ou não, o seu peso não sofre influências, pois o 



98 
 

corpo próprio consegue diferenciar aquilo é parte situada de si e o que é externo e está em 

contato consigo mesmo, no caso do peso. “A constância do peso não é uma constância real, 

não é a permanência em nós de uma ‘impressão de peso’ fornecida pelos órgãos mais 

frequentemente empregados e, nos outros casos, restabelecida por associação” (MERLEAU-

PONTY, 2011, p. 421). 

Pode-se associar a compreensão da constância do peso, como coloca Merleau-Ponty, 

como uma propriedade identificável como uma coisa sobre o fundo de nosso corpo como 

sistema de gestos equivalentes. O corpo do sujeito, como já se sabe, possui movimento e este 

é para o tato o que a iluminação é para a visão. “Toda percepção tátil, ao mesmo tempo em 

que se abre a uma ‘propriedade’ objetiva, comporta um componente corporal, e a localização 

tátil de um objeto, por exemplo, o situa em relação aos pontos cardeais do esquema corporal” 

(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 422). Movimento corporal propicia a condição do peso sobre 

a realidade objetiva. A mão, por exemplo, que toca a outra tem a função de sujeito porque ela 

é a movente e a outra sendo passiva se enquadra como objeto. O peso da mão que está 

constante influencia todo o sistema corporal, pois estão interligados entre si. O peso do meu 

dedo não é isolado, porque tem ligação com a mão, que tem com o braço e assim, 

sucessivamente. O sujeito percebe o mundo através dos seus sentidos, mas estes não estão 

separados e não constroem uma percepção isolada. Os membros se tornam como uma 

extensão do cérebro, como diz Kant. A mão apalpa e não a consciência, porém a mão se torna 

um cérebro que é exterior do homem. Desse modo, constrói-se segundo Merleau-Ponty, a 

experiência do tato. Enquanto na experiência visual, podemos traçar uma objetivação, pois ela 

apresenta um espetáculo mais distante do sujeito, na experiência tátil, a superfície do sujeito 

predomina, pois é através do corpo que o sujeito vai ao mundo. 

 

 

Não sou eu que toco, é meu corpo; quando toco, não penso um diverso, minhas 

mãos encontram um certo estilo que faz parte de suas possibilidades motoras, e é 

isso que se quer dizer quando se fala de um campo perceptivo: só posso tocar 

eficazmente se o fenômeno encontra um eco em mim, se ele concorda com uma 

certa natureza de minha consciência, se o órgão que vem ao seu encontro está 

sincronizado com ele (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 424). 

 

 

Passando agora a fazer uma análise da coisa intersensorial, percebe-se que os 

fenômenos que possuem características como o mole, o duro, o rugoso e o liso, por exemplo, 

podem ser percebidos pelo sujeito pela sua capacidade de apropriação do mundo. No entanto, 

compreende-se que essa percepção pode transcender essa realidade dos sentidos corporais, 

pois estas características podem se oferecer na recordação do sujeito como uma forma que o 



99 
 

exterior tem de invadi-lo. É possível ver uma cor de superfície, segundo Merleau-Ponty, 

porque se tem um campo visual e porque o arranjo do campo conduz o olhar do sujeito até 

ele. A percepção da coisa é possível porque se tem uma campo de existência e porque cada 

fenômeno aparecido se concentra em direção a si todo o corpo do sujeito como sistema de 

potencia perceptiva.  

 

 

Atravesso as aparências, chego à cor ou à forma real quando minha experiência está 

em seu mais alto grau de nitidez, e Berkeley pode opor-me que uma mosca veria o 

mesmo objeto de outra maneira ou que um microscópio mais potente o 

transformaria; essas diferenças aparências são par mim aparências de um certo 

espetáculo verdadeiro, aquele em que a configuração percebida, para a nitidez 

suficiente, chega ao seu máximo de riqueza. (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 426). 

 

 

Para Merleau-Ponty só se tem objetos visuais porque se tem um campo visual em que a 

riqueza e a nitidez estão em relação inversa uma da outra, pois estas duas exigências iria ao 

infinito estando uma vez reunidas determinam no processo perceptivo certo ponto de 

maturidade e um máximo. “[...] Chamo de experiência da coisa ou da realidade – não mais de 

uma realidade-para-a-visão ou para-o-tato apenas, mas de uma realidade absoluta – a minha 

plena coexistência como o fenômeno [...]” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 426-427). Neste 

caso, evidencia-se a presença do fenômeno junto com o sujeito que percebe, pois a coisa é 

plenitude absoluta que a própria existência projeta diante de si mesma. As pinturas de 

Cézanne, por exemplo, continham todas as características que a faziam serem as mais reais 

possíveis, englobando a cor, a forma, a sonoridade, o odor e também as propriedades táteis. 

Essa característica perceptiva se dá como uma forma de comunicação, tanto os sentidos 

visuais como os tatuais são um tipo de linguagem que ensina por si mesma em que os signos 

apresentariam a própria significação. Os sentidos, portanto, interrogam as coisas e estas lhes 

respondem. “A aparência sensível é aquilo que revela (Kundgibt); enquanto tal, ela exprime 

aquilo que ela não é” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 428). 

A coisa nunca pode ser como diz Merleau-Ponty, efetivamente em si, separada do 

sujeito que percebe, pois suas articulações são as mesmas da existência de quem a percebe, 

considerando que ela se põe na extremidade de olhar ou de uma investigação sensorial. “[...] 

Toda percepção é uma comunicação ou uma comunhão, a retomada ou o acabamento, por 

nós, de uma intenção alheia ou, inversamente, a realização, no exterior, de nossas potências 

perceptivas [...]” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 429). O pensamento objetivo tornou difícil a 

tomada de consciência do mundo percebido tendo como função reduzir os fenômenos que 

admitem a união do sujeito e do mundo, substituindo-os pela ideia de um objeto em si e de 



100 
 

um sujeito como pura consciência. Diante dessa compreensão, Merleau-Ponty impulsiona o 

sujeito para uma nova reflexão sobre o mundo percebido como tendo nas coisas as 

características de um ambiente, e toda percepção sendo uma comunicação prévia de uma 

atmosfera. O mundo é dado e permite se conhecer. Assim como na linguagem que 

conhecendo as letras formam-se as poesias, no mundo percebido percebe-se também através 

das recordações, pois “o percebido não é necessariamente um objeto presente diante de mim 

como termo a conhecer, ele pode ser uma ‘unidade de valor’ que só está presente 

praticamente” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 430). A percepção está presente também 

naquilo que não se vê desde que se faça parte do ambiente em que é habitado, considerando 

que este ambiente compreende o que é contado para o sujeito praticamente. A tempestade 

representa bem esta questão, pois não se conhece os signos que a compõem, mas aquele que a 

espera está preparado pra ela. “[...] O ser do percebido é o ser antepredicativo em direção ao 

qual nossa existência total está polarizada” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 431). 

O corpo em si, segundo Merleau-Ponty, é apenas uma massa obscura, o sujeito só o 

percebe quando ele se move de modo intencional para o exterior em direção a alguma coisa, 

tendo em vista que seu centro é ocupado pelas coisas e pelo mundo. Só é possível conceber 

uma coisa percebida porque tem alguém que a percebe. No entanto, a coisa nos ignora, pois 

ela repousa em si. O sujeito só a verá se se colocará em suspenso suas ocupações e dirigir a 

ela uma “atenção metafísica” e desinteressadas. Tanto a coisa como o mundo se oferecem 

como comunicação perceptiva que pode ser compreendida através dos arranjos das cores e das 

luzes. Compreender o mundo percebido não é se lançar no mundo em que se está inserido de 

forma que se possa ocupar um espaço nele, mas é habituar-se com tudo aquilo que está em 

contato dando sentido às coisas através de seus aspectos sensíveis. 

O real das coisas está inserido em um meio em que ele não está separado das outras 

coisas, mas em constante equivalência absoluta. Alguns aspectos presentes nos fenômenos se 

unem formando um único sistema prático, ou seja, os campos pré-espaciais se juntam e 

tornam-se um único espaço. O lençol que cobre a cama de um quarto é constituído pelo 

conjunto de campos que estão unidos entre si. A cor azul do lençol não pode se percebida 

separadamente, pois ela é a cor azul do lençol. “o próprio sentido da coisa se constrói sob 

nossos olhos, um sentido que nenhuma análise verbal pode esgotar e que se confunde com a 

exibição da coisa em sua evidência” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 433). O real se consolida 

pela fragmentação das inúmeras relações de cada momento. A maravilha do mundo real é o 

mesmo que a existência, diferente do imaginário que não se presta a nossa observação e nós 

não temos poder sobre ele. Aquilo que é real se diferencia da ficção porque nele as 



101 
 

propriedades do sentido investem profundamente na matéria. Uma pedra, por exemplo, ao ser 

dilacerada e transformada em pedaços continua com suas características de pedra. “O real 

presta-se a uma exploração infinita, ele é inesgotável” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 434). 

O corpo apreende os fenômenos quando estes são dados não somente nas coisas em si, 

mas na experiência da coisa, pois existe uma subjetividade inserida nos fenômenos que é 

apresentada ao sujeito. O corpo faz sua interpretação daquilo que percebe. “Meu corpo, 

enquanto é capaz de sinergia, sabe o que significa para o conjunto de minha experiência tal 

cor a mais ou a menos, de um golpe ele apreende sua incidência na apresentação e o sentido 

do objeto” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 437). Tendo sentidos, o corpo do sujeito, segundo 

Merleau-Ponty, cria uma espécie de montagem universal ou desenvolvimentos perceptivos 

que estão associados com as correspondências intersensoriais que estão além do mundo que 

efetivamente se percebe. 

 

 

Portanto, uma coisa não é efetivamente dada na percepção, ela é interiormente 

retomada por nós, reconstituída e vivida por nós enquanto é ligada a um mundo do 

qual trazemos conosco as estruturas fundamentais, e do qual ela é apenas uma das 

concreções possíveis. (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 438). 

 

 

Com isso, o mundo é, para Merleau-Ponty, como uma unidade intersensorial que se 

evidencia no sujeito. Em contraposição com a maneira kantiana de mostrar o mundo como 

sistema de relações invariáveis, pode-se compreendê-lo agora comparando-o a uma espécie de 

estilo. “Um estilo é uma certa maneira de tratar as situações, que identifico ou compreendo 

em um indivíduo ou em um escritor retomando-o por minha própria conta [...]” (MERLEAU-

PONTY, 2011, p. 439). Desta forma, associa-se a nossa compreensão de mundo como sendo 

um estilo, ou seja, um modo ontológico de existir. No entanto, é preciso considerar que um 

estilo, quando se fala de sujeitos, sofre mudanças, mesmo que, muitas vezes, não seja 

perceptível. Após ter saído da casa dos pais por um período de três anos, ao voltar, apesar das 

pessoas serem as mesmas, para o indivíduo, parece que a relação é com outras. 

O mundo percebido, o qual o corpo próprio está situado não pode ser compreendido 

como um campo determinado em que são representadas todas as percepções das quais se 

formam uma imagem através de somas de perspectivas. O mundo percebido abordado por 

Merleau-Ponty, consiste em um campo de percepção em que o sujeito perceptivo se lança a 

ele através de suas capacidades sensitivas que o experimenta através dos perfis espaciais e 

temporais. O lugar em que o corpo próprio está muda de aspecto a partir do instante em que 

ele exerce sobre seu corpo um movimento ou a partir do instante em que ele repete o foco de 



102 
 

percepção. Deste modo, tanto o espaço como o tempo exerce influência na percepção do 

mundo. No entanto, não se pode representá-lo simultaneamente ligando um aos outros 

aspectos.  

 

 

O corpo que percebe não ocupa alternadamente diferentes pontos de vista sob o 

olhar de uma consciência sem lugar que os pensa. É a reflexão que objetiva os 

pontos de vista ou as perspectivas; quando eu percebo, através de meu ponto de 

vista, estou no mundo inteiro e não sei nem mesmo os limites de meu campo visual 

(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 441). 

 

 

O campo visual atual não se limita ao campo efetivo que é oferecido ao sujeito. “Meu 

ponto de vista é para mim muito menos uma limitação de minha experiência do que uma 

maneira de me introduzir no mundo inteiro” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 442). Quando 

olho para uma paisagem ela não me induz a pensar em outra que está por vir, caso houvesse 

um deslocamento e assim, sucessivamente. O sujeito não representa nada, porém todas as 

infinitas possibilidades se encontram presentes abertas as suas perspectivas. 

 

 

O mundo natural é o horizonte de todos os horizontes, o estilo de todos os estilos, 

que, para aquém de todas as rupturas de minha vida pessoal e histórica, garante às 

minhas experiências uma unidade dada e não desejada, e cujo correlativo em mim é 

a existência dada, geral e pré-pessoal de minhas funções sensoriais, em que 

encontramos a definição do corpo (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 442). 

 

 

Considerando a filosofia das perspectivas em Merleau-Ponty que dá o direcionamento 

para a compreensão do mundo através de ângulos situados e que a cada instante essas 

perspectivas dão lugar a outras percepções, pode-se dizer que o sujeito é conduzido a uma 

contradição. A contradição de acreditar na síntese de um mundo acabado, pois sempre há a 

tendência de percebê-lo em perspectivas e o fazendo, o corpo próprio se dirige para uma nova 

compreensão do mesmo, ainda que já tenha se deparado com ele anteriormente. Essa questão 

analisada por um fundamento temporal mostra que a síntese dos horizontes, apesar de não se 

submeter a ele, confunde-se pelo próprio movimento que o tempo passa. Então “a contradição 

que encontramos entre a realidade do mundo e seu inacabamento é a contradição entre 

ubiquidade da consciência e seu engajamento em um campo de presença” (MERLEAU-

PONTY, 2011, p. 444). O sujeito é conduzido a pensar que, se é possível estar em todos os 

lugares conclui-se que ele nem é e nem está em lugar algum porque, desta forma, não se pode 

habitar lugar algum. Deste modo, segundo Merleau-Ponty, não se tem que escolher entre o 

inacabamento do mundo e sua existência, mas compreender que “a mesma razão me torna 



103 
 

presente aqui e agora e presente alhures e sempre, ausente daqui e de agora e ausente de 

qualquer lugar e de qualquer tempo” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 445). 

Segundo Merleau-Ponty, quando se associa a existência fundada em um dado temporal, 

pode-se dizer que nada existe absolutamente, pois tudo se temporaliza. É como pensar no 

mundo em um constante devir, pois aquilo que se vive no hoje se modifica porque há um 

corpo próprio capaz de pensá-lo diferente posteriormente. 

 

 

A síntese do tempo, que reúne o percurso do antes para o depois e do depois para o 

porvir, não é da ordem causal dos acontecimentos, mas da formação de uma cadeia 

contínua religada por um sujeito capaz de reunir passado, presente e futuro no 

decurso temporal imanente da consciência. Assim, a consciência do tempo é, ao 

mesmo tempo, consciência da articulação do fluxo temporal e consciência do ato de 

sua própria temporalização (CAMINHA, 2010, p. 270).  

 

 

É possível olhar para uma planta em um dia qualquer e lançar uma compreensão sobre 

ela, mas no dia seguinte é possível olhar para a mesma planta, do mesmo local e percebê-la 

por uma perspectiva diferente. “A percepção é, portanto, uma charneira da temporalidade60: já 

está na ordem da história, mas ainda está na ordem da natureza, sua temporalidade, como às 

vezes diz Merleau-Ponty, é a de uma ‘pré-história’” (DUPOND, 2010, p. 70). O espaço de 

tempo é responsável para que os fenômenos ganhem nova compreensão, pois a compreensão 

do mundo proveniente do corpo próprio se constrói em um conjunto de fatores, sejam 

temporais, espaciais e, sobretudo, influenciado pela subjetividade do sujeito que percebe 

considerando que a apropriação do fenômeno acontece também porque existe uma intenção 

para tal. 

 

 

Não posso conceber o mundo como uma soma de coisas, nem o tempo como uma 

soma de “agoras” pontuais, já que cada coisa só pode oferecer-se com suas 

determinações plenas se as outras coisas recuam para o indefinido dos longínquos, 

que cada presente só pode oferecer-se em sua realidade excluindo a presença 

simultânea dos presentes anteriores e posteriores, e já que assim uma soma de coisas 

ou uma soma de presentes é um não-senso (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 446). 

 

 

É por esse motivo que perceber o mundo em perspectivas se torna tão relativo e sua 

compreensão ganha um sentido de inacabado, pois cada instante e cada situação implica uma 

referência que se distingue de todas as outras. O tempo objetivo se exprime porque existe o 

tempo histórico que conduz o sujeito a pensar em um passado, presente e futuro. Deste modo, 

                                                           
60O termo temporalidade aqui é compreendido por Merleau-Ponty como sendo próprio ser, pois o ser é 

subjetividade e a subjetividade é o próprio tempo. “A temporalidade é, portanto, ‘campo de presença’, ou seja, 

indivisivelmente dimensão do mundo e dimensão do sujeito” (DUPOND, 2010, p. 69). 



104 
 

compreende-se o mundo e a coisa como um eterno porvir que estão “abertos” a sempre 

reenviar suas manifestações e sempre oferecer outra coisa para ver. Assim, pode-se pensar o 

mundo como misterioso a partir do instante que o corpo próprio não se limita a seu aspecto 

objetivo, se colocando em um ambiente subjetivo. Seria, como diz Merleau-Ponty, até um 

mistério absoluto, pois não traz nenhum esclarecimento tendo em vista que ele não é da 

ordem do ser objetivo e, desta forma, não existem soluções, pois sempre há, além dos 

horizontes do sujeito algo para se ver, afinal o ideal do conhecimento objetivo é fundado e 

arruinado pela temporalidade. “O mundo no sentido pleno da palavra não é um objetivo, ele 

tem um invólucro de determinações objetivas, mas também fissuras, lacunas por onde as 

subjetividades nele se alojam, ou antes, que são as próprias subjetividades” (MERLEAU-

PONTY, 2011, p. 447). 

Conclui-se que tanto o mundo quanto as coisas só existem vividos por um sujeito, pois 

são encadeamentos de suas perspectivas, porém, transcendem todas as perspectivas, pois esses 

encadeamentos são temporais e inacabados. Segundo Arruda, ao retomar a sua 

fenomenologia, Merleau-Ponty rompe com a ideia de tempo articulado e inserido a partir de 

um sujeito transcendental, pois estas temporalidades caminham lado a lado como partes de 

tempos contemplados de um sujeito intemporal encarregado de pensá-lo. 

 

 

O tempo, para sê-lo tal, diante de um sujeito, deve partir da experiência do tempo 

próprio, tempo histórico, esgarçamento do ser e do não ser, num devir. Ora, o tempo 

não se propõe a ser coisa, objeto de nada e de ninguém, sob pena de encolher-se, 

extinguir-se e negar-se. Ao segurá-lo, se escoa, por isso está em toda parte e em 

parte nenhuma” (ARRUDA, 2012, p. 86-87). 

 

 

Deste modo, pensar a experiência do tempo é fazer com que as imagens da experiência 

tenham um ponto de fixação, ou seja, um ponto que possa ser garantia de segurança para o 

sujeito como um antes e um depois. “Não somos, afirma Merleau-Ponty, temporais porque 

somos espontâneos, ao contrário, o tempo é que fundamenta minha espontaneidade com a 

força de ultrapassarmos, espontaneidade esta que nos é brindada pela vida” (ARRUDA, 2012, 

p. 87). 

Outro ponto de suma relevância que conduz a compreensão do mundo percebido são as 

discussões acerca da alucinação61. Esta, por sua vez, segundo Merleau-Ponty, desintegra o 

real e reconduz aos fundamentos pré-lógicos de conhecimento. Desta forma, considerando-a 

                                                           
61A alucinação no pensamento de Merleau-Ponty aponta para um conhecimento que foge do real, ou seja, não 

representa fenômeno no seu mais íntegro sentido. Pode-se dizer que é o conhecimento a priori sobre 

determinado objeto e que mais tarde ganhará novo sentido. 



105 
 

não como um conteúdo sensorial, ela pode ser um juízo, uma crença ou uma interpretação. 

Para Merleau-Ponty, para que se possa compreender o fenômeno alucinatório é preciso 

retomar a experiência de perceber que proporciona ao sujeito a possibilidade de análise do 

mundo daquele que percebe os fenômenos pré-objetivos. “A alucinação encontra sua origem 

no desdobramento constitutivo de nosso corpo fenomenal, que mantém uma relação constante 

com um meio efetivo e fictício ao mesmo tempo” (CAMINHA, 2010, p. 253). 

Para o empirismo a alucinação ganha uma compreensão de percepção pelo fato de 

certas causas fisiológicas como a irritação dos centros nervosos, dados sensíveis aparecerem 

da mesma forma que na percepção. No entanto, não se tem nada em comum entre as 

concepções das hipóteses fisiológicas e a concepção intelectualista. “para o empirismo, a 

alucinação é um acontecimento na cadeia de acontecimentos que vai do estímulo a o estado de 

consciência” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 450). E em contrapartida, “no intelectualismo, 

procura-se desembaraçar-se da alucinação, construí-la, deduzir aquilo que ela pode ser a partir 

de uma certa ideia da consciência” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 450). 

Diante disso, pode-se perceber que a alucinação orienta o sujeito para a compreensão do 

mundo percebido quando se entende, segundo Merleau-Ponty, que este não é apenas um 

mundo particular, mas se faz também através de outras consciências, pois o mundo percebido 

não pertence a um sujeito só. Portanto, quando se admite um centro de perspectivas que 

engloba o corpo próprio, se compreende que não é possível outrem absolutamente, pois essa 

compreensão só é possível a partir do ponto de vista de si mesmo. Segundo Caminha, Straus 

afirmava que as deformações no modo de apreender os fenômenos se davam a partir de 

modificações primárias do sentir, fora das referências do objeto e, desta forma, elas não 

seriam perturbações da percepção quando se trata de objetivação de um percebido 

representado. 

 

 

Isso significa que as alucinações são mais perturbações da ordem de nosso elo 

simbólico com o mundo experimentado pelo ato de sentir do que deformações da 

ordem de nossa capacidade de apreender o mundo como instância objetiva por meio 

do ato de perceber (CAMINHA, 2010, p. 253). 

 

 

Ao tratar das alucinações, Merleau-Ponty afirma que é possível se enganar sobre 

outrem, pois este é visto por um ponto de vista do sujeito, porém, é possível a compreensão 

deste através de um centro de perspectivas.  No centro da própria situação aparece a situação 

do doente que é interrogado e, neste fenômeno de dois pólos se aprende a si conhecer quanto 

a conhecer outrem. “é preciso recolocar-nos na situação efetiva em que as alucinações e o 



106 
 

‘real’ se oferecem a nós, e apreender sua diferenciação concreta no momento em que ela se 

opera na comunicação com o doente” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 453). A alucinação não 

é como a percepção, ela se desenrola em outras cenas diferentes que a do mundo percebido, 

pois a ela não está no mundo, mas diante dele. 

 

 

Portanto, a ilusão de ver é muito menos a apresentação de um objeto ilusório do que 

o desdobramento e como que o enlouquecimento de uma potência visual doravante 

sem contrapartida sensorial. Existem alucinações porque nós temos, através do 

corpo fenomenal, uma relação constante com um ambiente em que ele se projeta e 

porque, separado do ambiente efetivo, o corpo permanece capaz de evocar, por suas 

próprias montagens, uma pseudo-presença desse ambiente (MERLEAU-PONTY, 

2011, p. 456). 

 

 

Assim, se a alucinação não é sensorial, também não é um juízo, não é dado ao sujeito 

como uma construção, mas como paisagem individual e, desta forma, o mundo percebido 

perde sua força expressiva. Apesar da alucinação não ser uma percepção é preciso que ela seja 

para o doente mais do que suas próprias percepções. O mundo para o doente alucinado perde 

suas características de situado, pois ele não consegue mais se apropriar do mundo e tudo passa 

a ser como que fictício, fantasioso. “Mas essa ficção só pode valer como realidade porque no 

sujeito normal a própria realidade é alcançada em uma operação análoga” (MERLEAU-

PONTY, 2011, p. 458, grifo do autor). O sujeito normal está no mundo, tem um poder franco 

sobre o tempo e o alucinado se beneficia do ser no mundo e tropeça sempre na transcendência 

do tempo. A alucinação, mesmo não sendo percepção é uma opinião originária, pois o sujeito 

mesmo com alguns desvios perceptivos cria o seu próprio mundo. Desta forma, “a alucinação 

vale, ainda, como realidade, pois ela conta para um alucinado que acredita naquilo que ele vê, 

independentemente de toda determinação objetiva” (CAMINHA, 2010, p. 254). Sendo sujeito 

normal, este não acredita no referido mundo fictício, porém procura compreendê-lo e, assim, 

ganha um significado próprio para o alucinado. “Ter alucinações e, em geral, imaginar é 

aproveitar essa tolerância do mundo antepredicativo e nossa vizinhança vertiginosa com todo 

ser na experiência sincrética” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 459). 

Sendo o mundo, portanto, compreendido como o reservatório inesgotável de onde as 

coisas são tiradas e, diante disso, para que as alucinações ganhem postura real é necessário 

que a percepção perca sua certeza apodítica62 e sua plena posse de si. “Para Merleau-Ponty, a 

alucinação e a percepção são modalidades de um modo de ser primordial pelo qual nós 

dispomos um meio em nossa volta” (CAMINHA, 2010, p. 255). Assim sendo, a existência do 

                                                           
62O termo apodítico no seu mais amplo sentido se refere às certezas absolutas, ou seja, tudo aquilo que é 

evidente, que é demonstrado e não pode ser contestado. 



107 
 

percebido nunca é necessária, considerando que a percepção presume uma explicitação que 

vai ao infinito e que não poderia ganhar de um lado sem perder do outro e sem expor ao risco 

do tempo.  “O percebido é e permanece, a despeito de toda educação crítica, aquém da dúvida 

e da demonstração” (MWERLEAU-PONTY, 2011, p. 460). Com isso, cada coisa pode 

parecer incerta, no entanto, para o sujeito é certo que existam coisas, ou seja, um mundo. a 

questão é se o mundo é real e não entender o que se diz, sendo o mundo não uma soma de 

coisas que se poderiam sempre se colocar em dúvida, mas o reservatório inesgotável de onde 

as coisas são tiradas. “O percebido [que] tomado por inteiro, com o horizonte mundial que 

anuncia ao mesmo tempo sua disjunção possível e sua substituição eventual por uma outra 

percepção, absolutamente não nos engana” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 460, grifo do 

autor). Todavia, minha confiança na reflexão implica na aceitação da temporalidade que 

coloca o mundo como fato invariável de toda ilusão e desilusão e, desta forma, só se conhece 

as capacidades perceptivas relacionadas ao tempo e ao mundo, isto é, na ambiguidade. 

 

4.2 O problema da consciência perceptiva 

 

O conceito de consciência, em conformidade com Merleau-Ponty, pode ter diferentes 

formas de compreensão, seja a partir das opiniões do senso comum, seja pelo modo como é 

dada a percepção através das experiências perceptivas, como percepção falada e a percepção 

vivida. A percepção não se reduz a uma atividade meramente epistemológica de conhecer, 

pois utiliza o método de descrever os fenômenos. A percepção é a experiência primordial de 

ser no mundo. Isso significa ser afetado e afetar o outro. O sentido verdadeiro das coisas 

percebidas pelo sujeito não é como os objetos se mostram, mas como o sujeito os percebem. 

O filósofo exemplifica essa questão com a observação de uma escrivaninha, da qual não se 

aparece ao sujeito através de uma consciência imediata, ou seja, através de uma visão do 

senso comum, mas como uma imagem vista por ele, considerando a forma como este a 

percebe e não como a escrivaninha se mostra. A apreensão desta mesa não seria completa; ela 

só mostra alguns aspectos, seja cor, forma ou tamanho. Essa forma não seria um desvio do 

que seja realmente a coisa, mas uma propriedade notada pelo sujeito. 

 

 

A perspectiva não me aparece como uma deformação subjetiva das coisas, mas ao 

contrário como uma de suas propriedades, talvez sua propriedade essencial. É essa 

perspectiva que faz que o percebido possua nele mesmo uma riqueza oculta e 

inesgotável, que ele seja uma “coisa” (MERLEAU-PONTY, 2006, p. 288). 

 

 



108 
 

Em consonância com Merleau-Ponty, a coisa percebida é apreendida como algo que 

possuindo um interior, o sujeito nunca conseguiria explorá-lo por completo; apenas 

conseguirá ver um aspecto desta que pode ser possível, o próprio fenômeno que transcende. 

Essa transcendência é compreendida como o conhecimento de um objeto, da qual não é 

possível conhecê-lo por completo; esta parte, imperceptível ao sujeito, é a transcendência do 

fenômeno em relação ao corpo próprio. O sujeito que percebe não é um “microcosmo” para o 

qual chegariam até ele informações do mundo exterior, mas é a partir dele que é possível 

captar imagens e, daí, produzir informações sobre as coisas percebidas. Para a compreensão 

dos fenômenos, não é necessário um deslocamento, ou seja, que o sujeito saia de si para no 

campo fenomenológico eclodir uma intenção de comportamentos significativos. 

 

 

Podemos dizer, se quisermos, que a relação da coisa percebida com a percepção ou 

da intenção com os gestos que a realizam é, na consciência ingênua, uma relação 

mágica: mas faltaria ainda entender a consciência mágica como ela própria se 

entende – não reconstituí-la com base nas categorias ulteriores: o sujeito não vive 

num mundo de estados de consciência ou de representações a partir do qual 

acreditaria poder, por uma espécie de milagre, agir sobre coisas exteriores ou 

conhecê-las. Vive num universo de experiência, num meio neutro relativamente às 

distinções substanciais entre o organismo, o pensamento e a extensão, num comércio 

direto com os seres, as coisas e seu próprio corpo (MERLEAU-PONTY, 2006, p. 

292-293). 

 

 

Para Merleau-Ponty, o corpo fenomênico através das determinações humanas, as quais 

favoreciam a não distinção deste, passa a condição de aparência. O corpo real será o que a 

anatomia os faz conhecer – um conjunto de órgãos de que não se tem nenhuma noção na 

experiência imediata que interpõe entre as coisas os sujeitos seus mecanismos. A realidade 

das coisas seriam como o interior de um organismo constituído por órgãos nos quais o sujeito 

percebe através do seu corpo, assim, o corpo pode considerar uma pseudopercepção, ou seja, 

o corpo é o intermediário entre o objeto e a percepção. Com isso, pode-se dizer que as coisas 

não são posses da percepção, mas “deve ser um acontecimento interior ao corpo e que resulte 

da ação dessas coisas sobre ele” (MERLEAU-PONTY, 2006, p. 294). Há um desdobramento 

a respeito do mundo, podendo considerar a sua existência exterior, ou seja, o mundo das 

coisas como elas são e se mostram e também o mundo interior o qual pode ser compreendido 

como a realidade das percepções, ou seja, das coisas não como são em si mesmas, mas da 

forma como o sujeito percebe. O filósofo tenta manter entre o percebido e a coisa real certo 

tipo de identidade específica, ou seja, ele tenta captar dos fenômenos, realidades que são 

distintas, e assim, diferentes sujeitos podem percebê-lo de diferentes formas. Considerando a 

subjetividade do sujeito e também que existe não apenas um, mas vários sujeitos que 



109 
 

percebem, estes podem perceber o mundo. No entanto, são percepções distintas, pois os 

sujeitos percebem o mundo por perspectivas diferentes. Deste modo, pode-se dizer que “[...] a 

percepção é entendida como uma imitação ou um desdobramento das coisas sensíveis em nós, 

ou como a atualização na alma de alguma coisa que estava em potência num sensível 

exterior” (MERLEAU-PONTY, 2006, p. 295). 

Considerando Merleau-Ponty, é preciso construir esquemas fisiológicos que conduzam 

o sujeito para o entendimento de que as impressões sensoriais se organizem do cérebro para 

adequar as ocasiões das possíveis percepções. 

 

 

Como percebemos apenas um objeto, apesar das duas imagens que este forma em 

nossas retinas, apenas um espaço no qual se distribuam os dados dos diferentes 

sentidos, teremos que imaginar uma operação corporal que componha esses 

elementos múltiplos entre eles e dê à alma a ocasião de formar uma única percepção. 

Assim, a substância das causas exemplares pelas causas ocasionais não suprime a 

necessidade de colocar no cérebro alguma representação fisiológica do objeto 

percebido. Essa necessidade é inerente à atitude realista em geral (MERLEAU-

PONTY, 2006, p. 279). 

 

 

Tanto os cientistas como os psicólogos, como afirma Merleau-Ponty, consideram que 

a percepção e seus próprios objetos são fenômenos “psíquicos” ou “interiores”, ou seja, os 

fenômenos consistem naquilo visto pelo sujeito e este o interpreta não como um determinado 

objeto o qual se apresenta, mas como ele é percebido. Para o filósofo, não é possível 

identificar de forma pura o que se percebe e a própria coisa em si mesma; deste modo, 

Merleau-Ponty diz que, ao observar a cor vermelha de um determinado objeto, esta 

permanecerá conhecida apenas por um sujeito que percebe de forma individual. Não é 

possível saber se a cor vista por outrem é a mesma; mesmo que este veja a cor vermelha, não 

se sabe se esta cor não possa ter sofrido alterações em relação à percepção dos sujeitos. Esta 

reflexão se refere à possibilidade do conhecer do mundo, pois é possível considerar que a 

percepção de um determinado objeto varia de sujeito para sujeito, contudo, a forma de 

explicar este pode ser o mesmo. “[...] Posso ter certeza de que um outro espectador emprega a 

mesma palavra que eu para designar a cor desse objeto, e a mesma palavra, por outro lado, 

para qualificar uma série de outros objetos que eu também chamo de objetos vermelhos” 

(MERLEAU-PONTY, 2006, p. 327). A percepção dos objetos existentes pode ser 

conceituada como a consciência que um sujeito individual tem sobre o objeto e não a 

consciência geral da coisa. 

Considerando dois sujeitos observando a mesma casa, um ao lado do outro, pode-se 

imaginar, a princípio, ambos estarem vendo em proporções iguais o mesmo fenômeno, porém, 



110 
 

nada garante o fato de que a percepção de um seja, necessariamente, a do outro, pois os lados 

da casa variam em relação aos sujeitos, tendo em vista que estes não conseguiriam manter a 

mesma percepção da mesma, pois sendo entidades subjetivas e considerando suas capacidades 

cognitivas que propiciam a percepção em perspectivas, a análise que um faz da casa difere da 

que o outro faz. 

Pode-se dizer, segundo Merleau-Ponty, que o fenômeno do corpo é diferente dos 

significados lógicos. O corpo não tem uma visão ilimitada das coisas, se considerarmos um 

único ponto como referência, apesar de sabermos que tanto o tempo como o espaço exercem 

influência na compreensão dos fenômenos observados; porém, se o sujeito, ao tratar das 

coisas de modo exterior, se desloca do lugar onde está pode ter uma compreensão mais ampla 

das mesmas, percebendo os lados que estão obscuros. Ocupando o lugar de outro sujeito é 

possível ter uma visão perspectivista diferente em relação ao objeto, porém esta não é a forma 

efetiva na filosofia de Merleau-Ponty de perceber os fenômenos.  

 

 

Dizer que tenho um corpo é simplesmente uma outra maneira de dizer que meu 

conhecimento é uma dialética individual na qual aparecem objetos intersubjetivos, 

que esses objetos, quando lhe são dados no modo de existência atual, apresenta-se a 

ela por aspectos sucessivos que não podem coexistir, e que, por fim, um deles se 

oferece obstinadamente”do mesmo lado”, sem que eu possa girar em torno dele. 

Excetuando-se a imagem que me dão os espelhos [...], meu corpo tal como me é 

dado pela vista é truncado na altura dos ombros e termina com um objeto tátil-

muscular (MERLEAU-PONTY, 2006, p. 330-331). 

 

 

Segundo Merleau-Ponty, o sujeito não pode considerar um objeto como a soma de suas 

perspectivas, a coisa para ele é aquilo que é percebido e não o que pode ser mostrado. No 

entanto, como o sujeito pode se locomover, ele pode fazer uma descrição sobre ela; diante 

disso, a realidade da coisa para ele é somente o que se percebe e não o que os fenômenos 

podem dizer caso sejam analisados por outras perspectivas. Ao descrever o objeto, é atribuído 

a ele um significado de acordo com a perspectiva vivida pelo sujeito que percebe. A 

linguagem, a responsável por esta definição, pode ser entendida como a apreensão de certo 

objeto que é apresentado de forma completa e que pode ser compreendido além dos aspectos 

que podem ser percebidos pelo sujeito, considerando o inacabamento do mundo. 

A consciência, no entender de Merleau-Ponty, nem sempre é uma consciência de 

verdade, ou seja, sua verdadeira identidade existe independentemente de qualquer sujeito para 

percebê-lo. “[...] Mesmo ignorado por nós, o verdadeiro significado de nossa vida não deixa 

de ser sua lei eficaz” (MERLEAU-PONTY, 2006, p. 340). O desconhecimento das coisas 

acontece quando há um significado não percebido, ou seja, ao invés da predominância da 



111 
 

consciência que busca o conhecimento das coisas, prevalece o inconsciente que não é capaz 

de conhecer, nem perceber a sua realidade. “Não nos reduzimos à consciência ideal que temos 

de nós, assim como a coisa existente não se reduz ao significado pelo qual a exprimimos” 

(MERLEAU-PONTY, 2006, p. 340). 

Segundo Merleau-Ponty o psiquismo se volta para a estrutura do comportamento. Esse 

princípio se dá à sua visibilidade de fora pra dentro e o sujeito pode ser acessível a outro, 

como se eles estivessem diante de uma consciência impessoal. Aquilo que se percebe nem 

sempre é o que é, sempre há algo para além do que se vê; por isso, em algumas situações, o 

sujeito pode se enganar em relação aos outros; assim como, muitas vezes, se engana consigo 

mesmo e conhece apenas o que está em sua volta. O conhecimento do outro se dá pelo 

diálogo; por isso, que o sujeito não pode ter uma apreensão segura em relação ao outro, pois 

não pode invadi-lo, mas conhecer apenas o que é expresso. 

 

 

[...] O comportamento do outro exprime uma certa maneira de pensar. E quando esse 

comportamento se dirige a mim, como acontece no diálogo, e capta meus 

pensamentos para responder a eles – ou mais simplesmente, quando “objetos 

culturais” que caem sob o meu olhar se ajustam de repente a meus poderes, 

despertam minhas intenções e se fazem “entender” por mim-, sou então arrastado 

para uma coexistência da qual não sou o único constituinte e que funda o fenômeno 

da natureza social, como a experiência perceptiva funda o da natureza física 

(MERLEAU-PONTY, 2006, p. 342). 

 

 

Considerando a percepção como sendo o ato de poder conhecer a existência das coisas, 

tudo o que está ao nosso redor se reduz ao problema perceptivo; assim, a aprendizagem não se 

apresenta como a soma de dois movimentos nos quais se encontram determinados estímulos; 

mas como uma modificação do comportamento em que se exprimem um universo de atitudes 

na qual o conteúdo pode variar em sua significação constante. Assim, “aprender, nunca é, pois 

tornar-se capaz de repetir o mesmo gesto, mas de fornecer meios. Tampouco a reação é 

adquirida com relação a uma situação individual. Trata-se antes de uma nova aptidão para 

resolver uma série de problemas semelhantes” (MERLEAU-PONTY, 2006, p. 151). 

O mundo natural, para Merleau-Ponty é a típica das relações intersensoriais. Tendo sua 

unidade, o mundo não está ligado como um espírito liga suas facetas entre si e as integra. A 

unidade de mundo pode ser comparada com a unidade de um indivíduo que é reconhecido 

previamente, antes de ser apresentado o seu próprio caráter, pois o ser humano conserva o seu 

próprio modo de ser em todas as situações. O mundo é um ser permanente e através de toda a 

vida do sujeito ele está lá, no decorrer de todas as situações vivenciadas por este, o mundo 

permanece como tal. O mundo está presente desde as primeiras percepções de uma criança, a 



112 
 

qual ainda desconhece a sua presença, mas que em determinado momento sua compreensão 

será preenchida e determinada. É necessário remanejar as certezas e lançar todas as ilusões 

para fora do ser; no entanto, as coisas em si mesmas são compatíveis, pois desde a origem, o 

sujeito encontra-se em contato com um ser único. Segundo o filósofo, os sons percebidos só 

podem ser seguidos por outros sons, por isso eles pertencem ao campo sensorial. A 

comunicação com o mundo não pode ser rompida, nem mesmo os surdos e mudos de 

nascença, pois há sempre algo diante dele, que é o ser para decifrar e isso acontece pela 

primeira experiência sensorial. 

 

 

Não temos outra maneira de saber o que é o mundo senão retomando essa afirmação 

que a cada instante se faz em nós, e qualquer definição do mundo seria apenas uma 

caracterização abstrata que nada nos diria se já não tivéssemos acesso ao definido, se 

nós não o conhecêssemos pelo único fato de que somos (MERLEAU-PONTY, 

2011, p. 440). 

 

 

Desta forma, é na experiência com o mundo que as operações lógicas de significação 

fundam-se, e o próprio mundo não deve significar algo comum a todas as experiências, pois 

as percepções sobre o mundo mudam pela influência do espaço, do tempo e do próprio sujeito 

que percebe. Na acepção de Merleau-Ponty, o sujeito tem consciência de apreensão através da 

audição e também pela visão; dos quais percebem fenômenos que não precisam 

necessariamente ser conhecidos de forma individual, podendo ser um espetáculo tanto para o 

sujeito como para outrem. É essa a realidade verdadeira para o filósofo; esta que consiste no 

mundo percebido de forma diferente por sujeitos distintos. É como explica Merleau-Ponty: 

 

 

O mundo percebido não é apenas meu mundo, é nele que vejo desenhar-se as 

condutas de outrem, elas também o visam e ele é o correlativo, não somente de 

minha consciência, mas ainda de toda consciência que eu possa encontrar. O que 

vejo com meus próprios olhos esgota para mim as possibilidades da visão. Sem 

dúvida, só o vejo sob um certo ângulo e admito que um espectador situado de outra 

maneira perceba aquilo que eu apenas adivinho (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 

453). 

 

 

Através da percepção do sujeito existe um conjunto de formas perceptivas, as quais 

estão correlacionadas entre si; os órgãos sensíveis ao se deslocarem provocam respostas 

conforme a expectativa do sujeito. Contudo, é necessário considerar que a consciência alcança 

apenas um ambiente e não poderia se estender de forma alguma além daquilo que está sendo 

percebido, ou seja, só há compreensão daquilo que se percebe e não daquilo que poderá ser 

percebido em análises futuras, pois o sujeito só pode conhecer uma coisa pelo ângulo que se 

observa e não pelo que a coisa é em si mesma. Mesmo sabendo que existe a perspectiva 



113 
 

futura, para Merleau-Ponty, não pode haver a soma destas, pois a percepção efetiva é somente 

o que se percebe por um único ângulo de cada vez. O perspectivismo em Merleau-Ponty 

consiste, dessa forma, na compreensão de um fenômeno de acordo com o ângulo do qual o 

sujeito percebe, não como soma de perspectivas, mas como descrição dos fenômenos 

perceptivos de forma efetiva.  

 

4.3 O mundo humano e a subjetividade do outro 

 

O corpo próprio está lançado em uma natureza e não se constitui somente fora de si 

mesmo, mas compreende o centro de sua subjetividade. O tempo exerce influência nas 

decisões tomadas, pois o porvir do sujeito lhe dá condições de definir seu passado, ao mesmo 

tempo em que faz uso do mesmo para projetar o futuro. É no presente que o sujeito 

resssignifica seu passado e consequentemente em um futuro próximo ele dará também um 

novo sentido ao presente “A interpretação que agora lhe dou está ligada à minha confiança na 

psicanálise; amanhã, com mais experiência e mais clarividência, talvez eu a compreenda de 

outra maneira e, consequentemente, construa de outra maneira o meu passado” (MERLEAU-

PONTY, 2011, p. 463-464). 

As reflexões sobre o passado e o futuro podem sofrer alterações até o instante em que é 

possível compreendê-lo inteiramente, porém, esse instante, segundo Merleau-Ponty, não 

poderia chegar porque é circundado por um porvir. “O presente, ao qual se refere o filósofo, é 

realmente o presente vivo, que não se reduz absolutamente à pontualidade do agora, pois este 

nunca se realiza enquanto permanece aberto a um mundo que não cessa de ser percebido” 

(CAMINHA, 2010, p. 277). As reflexões construídas na subjetividade do sujeito ganham uma 

infinidade de sentidos, pois a percepção do corpo próprio em relação a um fenômeno 

transmite uma mensagem que possui em sua essência um significado que corresponde ao 

espaço, ao tempo, ao sujeito e ao que está ao seu redor. “Experimentamos o mundo, cada um 

de seu ponto de vista63 – não somos apenas passivamente afetados por ele” (MATTHEWS, 

2010, p. 149). 

Pensando o perspectivismo merleau-pontiano como uma infinidade de significados que 

é possível atribuir a certo fenômeno, é possível compreender que o sujeito do qual vive a 

experiência perceptiva não tem apenas um mundo físico em que o movimento existente ao seu 

redor é caracterizado pelos ambientes naturais. Existem as paisagens que carregam em si a 

                                                           
63 Ponto de vista significa a maneira particular como cada indivíduo vê. As particularidades dos fenômenos se 

tornam subjetivas a partir do sujeito que a interpretam. 



114 
 

marca da ação humana, como por exemplo: as edificações, construções e os objetos de 

utensílios domésticos. Esses objetos possuem uma característica de humanidade e, desta 

forma, assim como a natureza penetra na vida do sujeito, os comportamentos humanos, 

através do mundo cultural, também estão ligados a ele. Pensando uma comunidade que fica 

localizada em uma região do extremo sertão nordestino, por exemplo, faz-se uma análise dos 

comportamentos culturais predominantes nela. Percebe-se que a cultura adotada ou 

desenvolvida pelos habitantes desse lugarejo é modificada com o tempo, de pessoa para 

pessoa. Isso porque o mundo cultural, segundo Merleau-Ponty é ambíguo, ou seja, a 

infinidade de significados que podem ser atribuídos aos fenômenos se relacionam com os 

diversos comportamentos e modos que se diferem ao perceber o mundo. “No objeto cultural, 

eu sinto, sob um véu de anonimato, a presença de outrem” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 

466). 

A experiência do outro também exerce influência nas ações do sujeito quando, por 

analogia, observam-se suas condutas analisando os comportamentos de outrem e, desta forma, 

através da experiência íntima que se tem aprende o sentido e a intenção dos gestos percebidos. 

Na obra A prosa do mundo, Merleau-Ponty aponta para o problema do outro, quando enfatiza 

que jamais se poderá compreender que outro apareça diante de si, pois tudo que aparece é 

objeto e não uma consciência pensante. No entanto, “o problema é compreender como me 

desdobro, como me descentro. A experiência do outro é sempre a de uma réplica de mim, de 

uma réplica minha” (MERLEAU-PONTY, 2012a, p. 221). O outro, segundo Merleau-Ponty é 

sempre um segundo expectador do mundo, pois o que faz com que o sujeito seja único é sua 

capacidade de sentir-se, e sendo totalidade ele é capaz de colocar o outro no mundo e se ver 

limitado por ele. “Pois o milagre da percepção do outro reside primeiro no fato de que tudo o 

que pode valer como ser a meus olhos só ocorre tendo acesso, diretamente ou não, a meu 

campo, aparecendo no balanço de minha experiência, entrando no meu mundo [...]” 

(MERLEAU-PONTY, 2012a, p. 222). Deste modo, as ações dos outros seriam 

compreendidas pelos próprios comportamentos do sujeito que aprende, ou seja, o “si” ou o 

“nós” pelo Eu. No entanto, esse Eu não é compreendido como uma ideia geral que pode ser 

colocada também no plural e, assim falar de outro Eu. Segundo Merleau-Ponty, considerando 

a existência de vários Eu, é possível buscar uma primeira compreensão para Ele baseada nas 

ideias de objetos culturais como sendo o corpo de outrem como portador de um 

comportamento. A questão se apresenta como que se tratando dos vestígios ou do corpo de 

outrem se busca saber como um objeto no espaço se torna o rastro falante de uma existência e, 

assim, inversamente, um projeto, uma intenção e um pensamento podem se separar do sujeito 



115 
 

pessoal e tornar visíveis fora dele em seu corpo no ambiente que ele se constrói. Merleau-

Ponty diz que: 

 

 

A análise da percepção de outrem reencontra a dificuldade de princípio que o mundo 

cultural suscita, já que ela deve resolver o paradoxo de uma consciência vista pelo 

lado de fora, de um pensamento que reside no exterior, e que portanto, comparados à 

minha consciência e ao meu pensamento, já são anônimos e sem sujeito. 

(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 467). 

 

 

Buscando uma solução para essa questão, é preciso pensar, baseado no pensamento 

objetivo, o corpo no sentido de ser um conjunto de relações funcionais que estão nas obras de 

fisiologia. Desta forma, o próprio corpo não é habitado, mas um objeto diante da consciência 

que o pensa. Sendo assim, o homem é, para a fisiologia, um ser empírico que se move, porém, 

o verdadeiro sujeito é aquele que existe independentemente, sem um segundo sujeito para 

poder pensá-lo, ou seja, uma consciência que se esconde atrás de um corpo constituído de 

órgãos, pois sendo dotado de consciência o sujeito compreende sua própria existência. Esta 

consciência é coextensiva a tudo o que pode ser para o sujeito, ao sistema inteiro da 

experiência e não se pode encontrar outra experiência que fosse capaz de encontrar no mesmo 

instante algo desconhecido por mim, em relação aos seus fenômenos. “Existem dois e 

somente dois modos de ser: o ser em si, que é aquele dos objetos estendidos no espaço, e o ser 

para si, que é aquele da consciência” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 468). 

Desta forma, para certo sujeito outrem é um em si, mas existiria para si, ao mesmo 

tempo. O sujeito sendo um ser que compreende sua própria existência, constitui os fenômenos 

e, desta forma, é capaz de distingui-los de si próprio, porém, o situa no mundo dos objetos, 

tendo em vista que pode ter acesso a ele, pois este objeto é o próprio sujeito e, nesta forma de 

pensar a existência do corpo próprio como a parte que compreende a consciência e outra 

como corpo matéria, o próprio sujeito se confunde sobre aquele que pensa e aquele que é 

pensado. “Portanto, no pensamento objetivo não há lugar para outrem e para uma pluralidade 

de consciências” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 468). O sujeito que constitui o mundo não 

pode jamais pensar outra consciência capaz de constituí-lo, pois, desta forma, essa outra 

consciência também precisaria constituí-lo e, assim, ele não seria constituinte. No entanto, ele 

pode compreender a outra consciência, pois existindo outro sujeito que é capaz de constituir o 

mundo através de sua capacidade de ressignificação, esse processo também acontece para o 

sujeito que percebe, então seriam duas consciências ao mesmo tempo, considerando que 

ambas percebem uma a outra, porém nenhuma adentra no interior do outro Eu, a fim de 

conhecê-lo, apenas compreendê-lo. 



116 
 

 

 

Se já é difícil dizer que minha percepção, tal como a vivo, vai às próprias coisas, é 

impossível outorgar à percepção dos outros o acesso ao mundo; e, à guisa de revide, 

também eles me recusam o acesso que lhes nego. Pois, em se tratando dos outros (ou 

de mim, visto por eles), não é preciso dizer apenas que a coisa é envolvida pelo 

turbilhão dos movimentos exploradores e dos comportamentos perceptivos, e 

puxada para dentro. Se talvez não tenha para mim sentido algum dizer que minha 

percepção e a coisa visada por ela estão “em minha cabeça” (a única certeza é a de 

que não estão em outra parte), não posso deixar de colocar o outro, e a percepção 

que tem, atrás de seu corpo (MERLEAU-PONTY, 2012b, p. 21, grifo do autor). 

 

 

Essa forma de compreender o mundo do outro implica no modo reflexivo de tratar a 

existência como constituinte de um mundo pensado a partir de um único sujeito que molda 

todas as perspectivas, ou seja, todos os fenômenos se constituem a partir de um corpo próprio 

que dá sentido a ele, seja através de quaisquer perspectivas. Cada indivíduo é capaz de pensar 

os fenômenos por perspectivas diferentes, porém não podemos somar e concluir algo, pois 

cada um possui modos particulares de percebê-lo com singularidades próprias. “Precisamos 

conceber as perspectivas e o ponto de vista como nossa inserção no mundo-indivíduo, e a 

percepção, não mais como uma constituição do objeto verdadeiro, mas como nossa inerência 

às coisas” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 469). 

É possível fazer a comparação do corpo objetivo e o corpo próprio quando pensamos a 

consciência ligada ao sujeito. O corpo objetivo é desprovido de consciência, enquanto o corpo 

próprio sendo aquele que habita o espaço, ressignifica o mundo pelo fato de ser racional. 

Desta forma, os corpos, os quais são constituídos por um aglomerado de células e tecidos 

possuem certo empobrecimento, incapaz de prover significação e intencionalidade. 

 

 

No que diz respeito à consciência, precisemos concebê-la não mais como uma 

consciência constituinte e como um puro ser-para-si, mas como uma consciência 

perceptiva, como o sujeito de um comportamento, como ser no mundo ou existência, 

pois é somente assim que outrem poderá aparecer no cume de seu corpo fenomenal e 

receber uma espécie de ‘localidade’ (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 470-471). 

 

 

Assim como é possível refletir sobre o ato perceptivo e, deste modo, re-efetuar a 

percepção, assim também acontece com a experiência do outrem, pois, a princípio, só se tem 

o rastro de uma consciência e quando o olhar do sujeito cruza com outro olhar acontece o 

mesmo do ato perceptivo, pois aquele que percebe re-efetua a existência através de uma 

espécie de reflexão. Imaginando dois sujeitos a e b, por exemplo, que são dotados de 

consciência, pode-se perceber que o indivíduo a constitui, através de sua consciência 

perceptiva, o indivíduo b que, por sua vez, também constitui o indivíduo a. O fato é que, para 



117 
 

Merleau-Ponty, o mundo se dá a partir de um ser capaz de perceber e refletir sobre ele e esta 

percepção não pode ser discutida ou analisada através de percepções advindas de um conjunto 

de indivíduos aos quais lançam sobre os fenômenos modos diferentes de percepção. E, deste 

modo, o mundo é aquilo que ele representa para o sujeito a ou aquilo que é para o sujeito b e 

não os dois ao mesmo tempo comparados por um ponto de vista particular. O mundo se torna 

aquilo que o corpo próprio percebe. “A outra consciência só pode ser reduzida se as 

expressões emocionais de outrem e as minhas são comparadas e identificadas, e se são 

reconhecidas correlações precisas entre minha mímica e meus ‘fatos psíquicos’” 

(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 471). No entanto, é importante salientar que outrem também é 

uma consciência válida que percebe os fenômenos e, assim como na percepção individual se 

aprende a realizar as visões perspectivas a parte, também é preciso reconhecer a comunicação 

das consciências em um mesmo mundo. 

 

 

Na realidade, outrem não está cercado em minha perspectiva sobre o mundo porque 

esta mesma perspectiva não tem limites definidos, porque esta mesma perspectiva 

não tem limites definidos, porque ela escorrega espontaneamente na perspectiva de 

outrem e porque elas são ambas recolhidas em um só mundo do qual participamos 

todos enquanto sujeitos anônimos da percepção (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 

473). 

 

 

Considerando que o sujeito, segundo Merleau-Ponty, possui funções sensoriais, um 

campo visual, auditivo e tátil, ele se comunica com os outros. O corpo próprio se depara com 

outras consciências que se comunicam entre si, pois dão uma significação aos fenômenos. 

Deste modo, os fenômenos percebidos são somente aquilo do qual um sujeito o compreende, 

tendo em vista que existe outra consciência capaz de compreendê-lo. Faz-se também a relação 

entre essas percepções de ambos os sujeitos sabendo que existe a comunicação entre eles, pois 

diferente do pensamento objetivo que associa outros corpos como sendo um conjunto de 

matéria que ocupa lugar no espaço, neste caso o outrem não é um fragmento do mundo, mas o 

lugar de uma elaboração e de certa visão sobre ele. O outro possui características semelhantes 

ao do sujeito, um segundo eu com as mesmas estruturas. 

 

 

Sinto meu corpo como potência de certas condutas e de um certo mundo, sou dado a 

mim mesmo como um certo poder sobre o mundo; ora, é justamente meu corpo que 

percebe o corpo de outrem, e ele encontra ali como que um prolongamento 

miraculoso de suas próprias intenções, uma maneira familiar de tratar o mundo; 

doravante, como as partes de meu corpo em conjunto formam um sistema, o corpo 

de outrem e o meu são um único todo, o verso e o reverso de um único fenômeno, e 

a existência anônima da qual meu corpo é a cada momento o rastro habita doravante 

estes dois corpos ao mesmo tempo (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 474). 

 



118 
 

 

A comunicação entre as consciências está presente desde o nascimento. A criança, 

através de um objeto cultural que é a linguagem exerce forte relação com os seres que 

encontram no mundo. A princípio, ela não é capaz de decifrar os comportamentos, porém se 

permite se apossar deles porque o esquema corporal permite a correspondência entre aquilo 

que ela vê e aquilo que ela faz.  

 

Na experiência do diálogo, constitui-se um terreno comum entre outrem e mim, meu 

pensamento e o seu formam um só tecido, meus ditos e aqueles do interlocutor são 

reclamados pelo estado da discussão, eles se inserem em uma operação comum da 

qual nenhum de nós é o criador (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 474-475). 

 

 

Através da linguagem o outrem deixa de ser um simples comportamento no campo 

transcendental do sujeito, assim também como do sujeito em relação a outrem e, deste modo, 

segundo Merleau-Ponty, se tornam um para o outro, colaboradores em uma reciprocidade 

perfeita, pois coexistem em um mesmo mundo. 

 

 

No diálogo presente, estou liberado de mim mesmo, os pensamentos de outrem 

certamente são pensamentos seus, não sou eu quem os forma, embora eu os 

apreenda assim que nasçam ou que eu os antecipe, e mesmo a objeção que o 

interlocutor me faz me arranca pensamentos que eu não sabia possuir, de forma que, 

se eu lhe empresto pensamentos, em troca ele me faz pensar (MERLEAU-PONTY, 

2011, p. 475). 

 

 

Segundo Merleau-Ponty, com essa questão há um nivelamento do Eu e do Tu em uma 

experiência para vários, além de destacar o impessoal no centro da subjetividade, e, deste 

modo, apaga-se a individualidade das perspectivas. O Eu que percebe, sendo verdadeiramente 

um Eu, não pode perceber outro Eu, pois sendo uma particularidade do sujeito o não poder ser 

percebido, também não é possível perceber o Eu de outrem. É possível perceber os 

comportamentos do outro, mas não o que o outro pensa ou suas reflexões que ele faz dos 

fenômenos percebidos. “A mente dos Outros é de fato impenetrável, simplesmente por serem 

Outros” (MERLEAU-PONTY, 2010, p. 153). Existe uma forma de compreendê-lo através da 

comunicação que acontece proporcionada pela linguagem quando o segundo sujeito 

exterioriza; no entanto, é uma compreensão não do que ele percebe, mas do que o outrem fala, 

pois “o comportamento de outrem e mesmo as falas de outrem não são outrem” (MERLEAU-

PONTY, 2011, p. 477). A alegria de uma colega de sala por ter concluído o curso representa 

para o amigo não o mesmo sentido, pois a alegria é um momento vivido para quem 

experimenta, enquanto para o outro apenas situações apresentadas. No entanto, essa alegria 



119 
 

pode ser compartilhada. A colega pode expressar a sua alegria e seu amigo passa a 

compreender tamanha felicidade. Não se pode sentir a alegria de outrem mesmo que tenha 

uma sensação parecida ao mesmo tempo, pois há sempre uma possibilidade de equívoco, 

considerando as perspectivas do outro. 

Não é possível invadir a consciência do outro e se deparar com as mesmas reflexões e 

significações. Somente se pode compreender as situações expressadas por quem as vive. A 

relação com outrem começa não quando se pretende pensá-lo, mas quando se procura vivê-lo. 

É como querer fazer com outrem o mesmo que faz consigo. No entanto, o bem que se tem a 

ele é proveniente do bem que se tem de si mesmo e, neste ínterim, não é o mesmo. O sujeito 

que percebe pode viver em relação com outrem e, deste modo, percebe-se que ele participa da 

sua experiência enquanto consciência a partir do instante que há uma reciprocidade entre 

ambos através da comunicação, porém esta experiência não se equivale com a forma de 

compreensão dos atos particulares, pois não se pode invadir o Eu do outro e conceber suas 

próprias condutas, apenas aquilo que se apresenta. “[...] Toda afirmação, todo engajamento e 

mesmo toda negação, toda dúvida tem lugar em um campo previamente aberto, atesta um si 

que se toca antes dos atos particulares nos quais ele perde contato consigo mesmo” 

(MERLEAU-PONTY, 2011, p. 479). Existe neste caso, quando se trata de outrem, certo 

solipsismo64 que não é ultrapassado em que o sujeito não se sente constituinte nem do mundo 

natural, nem do mundo cultural, apenas reconhece que é capaz de intervir nas montagens 

culturais que não pertencem a si mesmas. “A aparente existência de outros seres e 

especialmente de outros seres conscientes seria apenas uma ilusão, como a ilusão de que 

existem realmente as criaturas que nos aparecem nos sonhos” (MATTHEWS, 2010, p. 152). 

Essa afirmação se dá pelo fato de pensar a existência do sujeito como única capaz de perceber 

o mundo, considerando este como ser consciente que existe e dá significação aos fenômenos; 

porém, existem outros Eus capazes de pensar o mundo e também outro sujeito, no entanto, 

estas compreensões não podem ser invadidas para que os sentimentos e percepções sejam 

conhecidas, pois não é possível adentrar no outrem, apenas conhecê-lo superficialmente, pois 

as verdades ao seu respeito mudam constantemente. Somente é possível entendê-lo a partir de 

suas expressões que se exprimem através de comportamentos ou da fala. “O próprio fato de 

existirem diferentes eus acarreta que meus pensamentos, emoções, sensações, vontades, 

desejos etc. sejam distintos dos seus ou dos dela” (MATTHEWS, 2011, p. 153). 

                                                           
64 Solipsismo é corrente filosófica que acredita que toda existência é a consciência de si própria e não há nada 

além do sujeito que não sejam as suas próprias experiências. 



120 
 

O sujeito é conduzido ao solipsismo, mesmo quando se trata de Deus, pois o Eu não 

pode invadir o Eu de outrem e, desta forma outrem deveria ser parte integrante do sujeito que 

percebe. O amor, por exemplo, que se tem por outrem poderia ser igual ao amor de si, porém 

para que isso seja possível, é necessário que o amor que o sujeito sente partisse dele mesmo e 

não de Deus. Apesar dessa tendência de um retorno para compreensão do mundo a partir do 

solipsismo, não é possível considerá-lo como tal, pois a compreensão de corpo próprio como 

abertura “para” é central em Merleau-Ponty. Considerando o sujeito como capaz de refletir 

sofre os fenômenos e, desta forma, lançar sobre eles juízo de valor em uma infinidade de 

perspectivas, é possível perceber que estas reflexões provenientes das análises do sujeito 

conduzem-no para outros ambientes. Se faz necessário que a reflexão forneça aos sujeito o 

irrefletido, pois de outra maneira ela não se tornaria problema para o sujeito. Desta forma, é 

preciso que a experiência do sujeito, de alguma forma, se dê outrem, pois se não o fizesse o 

sujeito não poderia falar de solidão e nem viver outrem inacessível. O que se tem como dado, 

inicialmente, é uma reflexão aberta a um irrefletido, ou seja, pensar algo que surgiu através 

das análises do corpo próprio que podem atingir níveis complexos em relação às significações 

dadas aos fenômenos pelo sujeito. É a tensão da experiência do sujeito que é incontestada, 

mesmo quando o conhecimento que se tem dele é imperfeito, pois o centro fundamental que 

funda a sua subjetividade e a transcendência em relação a outrem consiste no fato de que ele é 

dado a si mesmo. 

 

 

Eu sou dado, quer dizer, encontro-me já situado e engajado em um mundo físico e 

social – eu sou dado a mim mesmo, quer dizer, esta situação nunca me é 

dissimulada, ela nunca está em torno de mim como uma necessidade estranha, nunca 

estou efetivamente encerrado nela como um objeto em uma caixa. Minha liberdade, 

o poder fundamental que tenho de ser o sujeito de todas as minhas experiências, não 

é distinta de minha inserção no mundo (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 482-483). 

 

 

Colocando em questão a subjetividade do corpo próprio que percebe identifica-se que 

ele se coloca para outrem por perspectivas diferentes. O outro pode, em algumas situações, ser 

para ele um objeto quando é pensado como um corpo que se encontra fora de si, porém, é 

possível pensar este mesmo corpo como uma consciência viva que também é capaz de pensar 

o outrem. Desta forma, o outrem se torna ou faz com que o outro se torne objeto quando se 

retira para o fundo de uma natureza pensante, os dois olhando de forma inumana. Isso provém 

da capacidade do sujeito de ser livre, pois, o sendo, é possível que suas reflexões ganhem 

sentidos diversos com infinitas perspectivas, pois “para mim é um destino ser livre [...], e este 



121 
 

destino foi selado no instante em que meu campo transcendental foi aberto, em que nasci 

como visão e saber, em que fui lançado no mundo” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 483). 

A percepção promove ao sujeito a capacidade subjetiva de conceber outrem. Quando ele 

apreende algo, apreende também para outrem e, assim como percebe um cinzeiro, por 

exemplo, e este ganha uma infinidade de sentidos envoltos em seu porvir, também em relação 

a outrem quando se tem um afeto o sujeito atinge um fundo inesgotável de reflexões. “A 

subjetividade transcendental é uma subjetividade revelada, saber para si mesma e para 

outrem, e a este título ela é uma intersubjetividade” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 485). 

É preciso redescobrir o mundo social depois do mundo natural, não como objeto, mas 

como dimensão de existência, pois o social está presente na vida do sujeito desde o 

nascimento, até mesmo quando ele não toma consciência. Imagine um recém-nascido que 

ainda não desenvolveu suas habilidades cognitivas e que tudo que ele percebe aparece como 

novo. No entanto, as novidades apresentadas se tornam para ele parte envolvente do seu meio. 

E deste modo, o social vai influenciando, seja pela linguagem, costumes ou crenças. 

“Precisamos retornar ao social com o qual estamos em contato só pelo fato de que existimos, 

e que trazemos ligado a nós antes de qualquer objetivação” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 

485). Os acontecimentos históricos, sociais e culturais possuem em sua essência não aquilo 

que certo indivíduo expõe, porque se assim o fosse, o mundo seria percebido por uma única 

perspectiva. Esses acontecimentos carregam em sim características particulares, porém 

advindas de vários sujeitos, pois cada um deles dá sentidos diversos para os mesmos 

acontecimentos. 

Considerando as discussões acerca do mundo o de outrem se percebeu que o sujeito 

ressignifica tudo que está ao seu redor e que tudo quanto existe ganha este significado porque 

é atribuído a ele um ser que o pensa e é capaz de fazer uma reflexão e análise. Porém, é 

preciso atentar também para o fato de que existe o outrem que também é um sujeito que 

percebe o mundo; no entanto, não está em relação direta com os outros Eus, mas são capazes 

de compreender o mundo e refletir sobre ele, inclusive sobre os outros sujeitos. “Somente eu 

posso ter a experiência direta dos meus pensamentos, sentimentos, desejos, vontades etc., 

mas eles são acessíveis aos Outros por meios diferentes – podem vê-los em minhas ações, em 

meus gestos e expressões faciais, mesmo em minha ‘linguagem do corpo’” (MATTHEWS, 

2010, p. 154 Grifo do autor). No entanto, o que Merleau-Ponty quer destacar é que, apesar de 

haver uma relação entre eles, mesmo que não seja direta, de modo que, um consiga adentrar 

na percepção do outro e conceber uma reflexão tal e qual, é possível haver uma ligação entre 

eles através da comunicação que há entre ambos. E assim, tomar conhecimento das 



122 
 

percepções através daquilo que se é apresentado a eles. Contudo, o mundo se torna, para 

Merleau-Ponty, não esse conjunto de experiências vividas, mas as reflexões particulares de 

cada um. “[...] Se eu só tivesse o mundo como uma soma de coisas e a coisa como uma soma 

de propriedades, eu não teria certezas, mas apenas probabilidades, nenhuma realidade 

irrecusável, mas somente verdades condicionadas” (MERLEAU-PONTY, 2011, p. 488). 

Dessa forma, tem-se o passado juntamente com o mundo, que transcende a essa 

realidade, pois estes existem mesmo antes de uma tomada de consciência, pois fazem parte do 

espaço situado experimentado pelo sujeito. Quando uma criança nasce, o mundo já existe, 

apesar dela não ter consciência disso, e quando morre o mundo permanece. Essas reflexões 

contribuem para que se possa pensar a transcendência através do mundo natural e do mundo 

social, mas que fornecem ao corpo próprio um conjunto de operações constitutivas que o 

coloca em comunicação com elas e, deste modo, torna possível o conhecimento. 

  



123 
 

5 CONCLUSÃO 

 

O principal problema apresentado na presente discussão aponta para uma abordagem 

fenomenológica, segundo a qual, inicialmente Merleau-Ponty procura desconstruir a 

concepção clássica do que se compreende por corpo e, a partir disso, lançar uma nova 

proposta de percepção sobre o mesmo. Dentre esta discussão aparece a fenomenologia como 

uma filosofia que coloca as essências na existência, de modo que, ela tem o intuito de 

descrever e não explicar ou analisar os fenômenos. 

A concepção de corpo, a qual é abordado pela fisiologia é o ponto de partida para o 

estudo mais aprofundado desta questão. Enquanto a citada ciência estuda os ligamentos e a 

constituição de órgãos, em Merleau-Ponty o problema em questão é compreendê-lo como 

sendo situado no espaço. Um corpo que é capaz de reconhecer sua própria existência, 

considerando que ele é capaz de perceber a si mesmo e, desta forma, se torna um corpo 

vivido. Falar do corpo próprio é fazer uma análise também dos conceitos sobre espacialidade. 

Predomina nesse estudo a compreensão de uma espacialidade que difere dos conceitos 

apresentados pela Geografia, enquanto ciência. Essa nova abordagem se caracteriza pela sua 

forma de situação e não de posição. Merleau-Ponty diferencia a espacialidade de posição da 

espacialidade de situação. A primeira como uma compreensão de espaço geográfico e a 

segunda como uma relação efetiva entre o sujeito que a vive. No espaço geográfico é possível 

pensar em localização através de pontos determinados, como, por exemplo, uma casa que se 

encontra em endereço fixo. Diferente desse contexto aparece a espacialidade de situação 

como a efetividade do corpo próprio, pois o espaço agora é vivido, experimentado. O espaço 

situado não é um lugar onde se posicionam objetos, mas é o ambiente em que o corpo próprio 

se ancora enquanto sujeito efetivo. Merleau-Ponty não pretende conceber o espaço de modo 

que se possam tirar conclusões físicas dele, mas aquele em que há uma relação com o sujeito. 

No espaço situado o corpo próprio vai encontrando formas de se acomodar como sujeito 

subjetivo para perceber os fenômenos e o mundo. Consiste também numa habituação do 

corpo próprio e isso só é possível pela capacidade efetiva do sujeito como uma relação vivida. 

É nesse contexto de corpo situado que toda a discussão em Merleau-Ponty se funda. É 

preciso se dá conta de que o corpo próprio é diferente dos objetos físicos. Ele não é apenas 

constituído de órgãos, mas engajado em suas particularidades, de modo que estas estão 

interligadas entre si. Umas partes que se comunicam umas com as outras. Como exemplo, é 

possível utilizar o comparativo da mão do sujeito que está em cima da mesa assim também 

como um livro.  A mão não é para a mesa a mesma coisa que o livro é, pois a mão vive 



124 
 

através do sujeito sua experiência de corpo próprio enquanto percepção, enquanto o livro é 

apenas um objeto assim como a mesa. A mesa está para o corpo do sujeito como um 

fenômeno que pode ser percebida e através de movimentos intencionais movê-la. A 

intencionalidade é outro fator que se faz primordial na compreensão de corpo próprio, pois 

este se caracteriza pelo impulso do sujeito de se dirigir para. É a intenção de perceber as 

coisas, ou seja, de apropriação dos mesmos que aproxima o corpo próprio dos fenômenos e do 

mundo. 

Segundo Merleau-Ponty o mundo existe antes mesmo de um sujeito que o perceba; 

porém é a partir do corpo próprio que o mundo ganha sentido. Não como uma constituição ou 

uma criação a partir do sujeito, mas como uma significação, uma reflexão que o faz existir 

com sentido a partir da percepção do sujeito. É esta apropriação que é identifica no contexto 

de corpo próprio, em que a intencionalidade ganha força a partir do instante que é como uma 

propulsão para essa aproximação entre sujeito e objeto. O conceito de intenção induz à 

compreensão de movimento. Movimento não como um deslocamento físico, mas no sentido 

de apropriação. Este é conceituado, segundo Merleau-Ponty, como motricidade compreendida 

como o movimento que impulsiona o sujeito a ir por si mesmo, em direção ao mundo 

percebido a fim de encontrá-lo. Ir por si mesmo não no sentido de um sujeito autônomo, 

independente, mas como uma elasticidade de percepção; não se trata de uma consciência 

pensante que impulsiona o corpo para tal movimento ou que seja animada por ela, mas de 

uma consciência perceptiva presente no corpo próprio. Considera-se a consciência como ato 

de experimentar o mundo e não como ato de pensamento. 

Em demasiada necessidade de compreender os fenômenos, aparece a linguagem como 

a forma que o sujeito encontra para descrever os fenômenos percebidos, pois mesmo não 

podendo visualizar determinado objeto de forma integral é possível, através do movimento 

que o sujeito faz em torno dele, descrevê-lo para compreendê-lo, não como soma destas 

partes, mas suas particularidades. Outro modo de inserir a linguagem nesse contexto é a 

postura do corpo próprio enquanto gramática corporal em que este se comunica com o mundo 

através de seu corpo, pois o corpo do sujeito é expressão enquanto experiência efetiva. 

Existe um ponto importantíssimo na discussão em Merleau-Ponty quando se trata de 

corpo próprio relacionado com o mundo percebido. O sujeito que percebe se depara com o 

mundo que começa a vivenciá-lo. Mundo percebido pode ser conceituado como sendo tudo 

que é oferecido ao sujeito para sua percepção. Os sentidos propiciam essa experiência 

permitindo a abertura do sujeito para perceber o mundo. A percepção não se reduz a uma 

atividade meramente epistemológica de conhecer, pois através da reflexão utiliza o método de 



125 
 

descrever os fenômenos. É a experiência primordial de ser no mundo. Isso significa ser 

afetado e afetar o outro. 

Nessa relação, o sujeito se depara com a noção de iluminação que consiste no ato da 

percepção de uma compreensão que se aproxime da realidade natural do fenômeno. Ela 

consiste numa estruturação de pontos que se organizam de tal forma que o corpo próprio 

consegue compreender o percebido. A percepção em relação aos fenômenos acontece através 

de perspectivas. A percepção efetiva é aquilo que o sujeito consegue perceber no presente 

atual e não em perspectivas futuras ou passadas. Essa forma de perceber se encaminha para a 

compreensão do mundo de diferentes formas, pois tanto o espaço quanto o tempo exercem 

influência sobre o mundo percebido. 

Quando se trata de mundo percebido é preciso considerar o sujeito perceptivo, mas 

também o de um outrem. Este outrem se pode dizer que é também um sujeito perceptivo, pois 

no mundo o corpo próprio não está só. Essa questão permite uma compreensão não de um 

conjunto de sujeitos que se associam entre si formando um amontoado de percepção, pois 

cada um desses se lança ao mundo a fim de percebê-lo. O corpo próprio se depara com outras 

consciências que se comunicam entre si, pois dão uma significação aos fenômenos. Deste 

modo, os fenômenos percebidos são aquilo que um sujeito compreende, tendo em vista que 

existe outra consciência capaz de compreendê-lo. Faz-se também a relação entre essas 

percepções de ambos os sujeitos sabendo que existe a comunicação entre eles, pois diferente 

do pensamento objetivo que associa outros corpos como sendo um conjunto de matéria que 

ocupa lugar no espaço, neste caso o outrem não é um fragmento do mundo, mas o lugar de 

uma elaboração e de certa visão sobre ele. O outro possui características semelhantes ao do 

sujeito, um segundo eu com as mesmas estruturas. 

Essa particularidade Merleau-Ponty chamou de “Eu”. Este, por sua vez, está presente 

em cada sujeito, a qual predomina com efetividade a concepção de sujeito perceptivo.  

O Eu do sujeito permite a percepção dos fenômenos e, consequentemente, a 

ressignificação dos mesmos. Através dele a percepção em perspectivas é possível e os sujeitos 

tendem a perceber de modo diferenciado, considerando que um sujeito não pode invadir a 

particularidade de outrem. O que se pode saber de um é somente o que é expressado, mas 

nunca o que realmente ele é, percebe e pensa. Com efeito, é possível perceber os 

comportamentos do outro, mas não o que o outro pensa ou reflexões experiência que ele faz 

dos fenômenos percebidos. O Eu é consciência perceptiva do sujeito e esta não pode 

considerar outra consciência. O sujeito que constitui o mundo não pode jamais pensar outra 

consciência capaz de constituí-lo, pois, desta forma, essa outra consciência também precisaria 



126 
 

constituí-lo e, assim, ele não seria constituinte. No entanto, ele pode compreender a outra 

consciência, pois o outro sujeito também é capaz de constituir o mundo através de sua 

capacidade de ressignificação. Quando se trata se constituir, pode-se compreender como dá 

significado ou refletir sobre o mundo. Portanto, esse processo também acontece para o sujeito 

que percebe, por isso, seriam duas consciências ao mesmo tempo, considerando que ambas 

percebem uma a outra, porém nenhuma adentra no interior do outro Eu, a fim de conhecê-lo, 

apenas compreendê-lo. Por fim, o problema perceptivo consiste na limitação do sujeito em 

apreender as coisas como elas se mostram, podendo, desta forma, ser considerado apenas o 

que pode ser percebido pelo sujeito. 

O estudo sobre corpo próprio como uma consciência perceptiva é fundada na crítica às 

concepções clássicas dos racionalistas. A experiência perceptiva apontada por Merleau-Ponty, 

não presume uma ideia de mundo como na filosofia cartesiana, evidenciando um “penso, logo 

existo”, mas uma consciência que experimentando sua própria existência vive um espaço de 

situação. É nessa concepção que se faz necessário um estudo mais detalhado sobre a relação 

entre a filosofia merleau-pontiana e as ideias racionalistas. Essa questão se estrutura em uma 

nova proposta de pesquisa para trabalhos futuros, baseada nas divergências entre a 

compreensão de corpo próprio, pensado e representando. Diante disso, reconhecendo a 

influência do Grande Racionalismo para o desenvolvimento do pensamento moderno, pode-se 

elaborar uma discussão fecunda para analisar a abordagem e a transição entre “pequeno 

racionalismo” e “grande racionalismo. 

Para termos de compreensão tem-se a seguir um a pequena explanação sobre o consiste 

cada uma deles. O pequeno racionalismo compreende as discussões por volta de 1900 e 

procurava explicar o Ser através da ciência. No entanto, a ciência aqui se destaca pelo caráter 

naturalista que está envolto em mitos: mito das leis da natureza e o mito da explicação 

científica. A lei da natureza pressupõe um mundo cego, porém construído; a lei da natureza 

adentra numa esfera do conhecimento das relações, podendo transformar a existência do 

mundo em algo idêntico e óbvio. Em contrapartida ao pequeno racionalismo aparece o grande 

racionalismo, pressupondo que uma filosofia sobrepasse a ciência através do poder da razão 

que também está presente na ciência, mas aqui ela não se esgota no objeto científico. Alguns 

pensadores se destacam como Descartes, Espinosa, Leibniz, Malebranche, reconhecendo as 

relações causais, outro tipo de ser. O ser, segundo eles, não está ligado inteiramente no plano 

do Ser exterior, pois existe o ser do sujeito ou da alma e o ser das ideias. Contudo, a filosofia, 

segundo Merleau-Ponty, não é sufocada pela exterioridade e nem constrangida por contestar 

sua solidez. Ela busca através das discussões encontrar uma forma de explicar essa dimensão 



127 
 

ontológica do ser. Deste modo, elabora-se dois gêneros de conhecimento: o primeiro como 

um Infinito Positivo ou infinitamente infinito em que se comunica a existência efetiva das 

coisas como partes extra partes e a extensão pensada por nós que, ao contrário, é continua e 

infinita. Ora, se existe no ser algo de essencial que se apresenta como núcleo, um 

infinitamente infinito, todo ser parcial o pressupõe e, ao mesmo tempo, está contido nele de 

forma real. Desta forma, todas as relações que o sujeito pode ter com o ser estão fundadas 

nele, pois a ideia de verdade conduz o sujeito ao infinito e, assim, não pode ser causada pelo 

ser. Toda essa discussão serve para entender que tudo tem uma só origem e pode ser 

compreendido a partir de uma organização corporal a partir das relações interiores que 

constituem o espaço inteligível. 

Essa compreensão colocada do infinito positivo que se torna o segredo do grande 

racionalismo, Descartes propõe, segundo Merleau-Ponty, a ideia de um espírito como um ser 

que não é matéria sutil, nem corpo, nem alguma coisa existente e que permanece idêntico na 

ausência de toda certeza positiva. É sobre essa problemática que está presente em “O grande 

Racionalismo” que se pretende dá continuidade ao estudo de Merleau-Ponty. 

Por fim, a título de conclusão, considera-se que o corpo próprio abordado na discussão 

se apresenta como algo situado no espaço e que se apropria do mundo e dos fenômenos 

através de sua motricidade e de sua intencionalidade. Ele não está posicionado em algum 

lugar, pois vive sua própria existência, de modo que se comunica através do seu próprio corpo 

expressando comportamentos que podem ser compreendidos como gramática corporal. A 

discussão bastante frutuosa se desenvolveu na marca do estudo fenomenológico que busca a 

descrição dos fenômenos procurando compreender a essência da consciência enquanto 

existência perceptiva. 

  



128 
 

REFERÊNCIAS 

 

 

ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de filosofia. Tradução Alfredo Bossi. 5. ed. São Paulo: 

Martins Fontes, 2007. 

 

ALVARENGA, Rodrigo. Esquema Corporal e Intencionalidade em Merleau-ponty.In. Anais 

do Congresso de Fenomenologia da Região Centro-Oeste. Cadernos IV, p. 241-249, 2011. 

Disponível em: <http://anaiscongressofenomenologia.fe.ufg.br/uploads/306/original_ 

ComunRodrigoAlvarenga.pdf> Acesso em: 31 mar. 2014. 

 

ALVES, Fabíola Cristina. A Filosofia merleau-pontyana e a arte. Palindromo, nº3, 2010, PP. 

223-255. Disponível em: <http://ppgav.ceart.udesc.br/revista/edicoes/3teoria_hst_arte/3_ 

palindromo_fabiola2.pdf> Acesso em: 18 nov.2011. 

 

ARRUDA, Francimar Duarte. Filosofia e Psicanálise: a contribuição de Merleau-Ponty. In. 

CAMINHA, Iraquitan de Oliveira. (Org). Merleau-Ponty em João Pessoa. João Pessoa: 

Editora Universitária, 2012. 

 

CAMINHA, Iraquitan Oliveira. Corpo,Motricidade e subjetividade em Merleau-Ponty. In. 

CAMINHA, Iraquitan Oliveira. (Org.) Merleau-Ponty em João Pessoa. João Pessoa: Editora 

Universitária, 2012. 

 

CAMINHA, Iraquitan de Oliveira. O distante-próximo e o próximo-distante: corpo e 

percepção na filosofia de Merleau-ponty. João Pessoa: Universitária, 2010. 

 

CASADEI, Gabriela Macedo; MELLO, Érica Vanessa; MINARDI, Marcela Zamboni; 

MIRANDA, Mayara F. Aguiar. Percepção e Linguagem em Maurice Merleau-Ponty. Revista 

Faef.  16ª Ed. Maio de 2011. Disponível em: < http://faef.revista.inf.br/imagens_arquivos 

/arquivos_destaque/fje4zZ1 TSNCPPW5_2013-5-13-16-10-52.pdf> Acesso em: 18 dez. 

2015. 

 

CERBONE, David R. Fenomenologia. Tradução Caesar Sousa. Petrópolis; Vozes, 2012. 

(Série Pensamento Moderno). 

  

CESAR, Constança Marcondes. Intencionalidade e Liberdade em Merleau-Ponty. In. 

CAMINHA, Iraquitan de Oliveira. (Org). Merleau-Ponty em João Pessoa. João Pessoa: 

Universitária, 2012. 

 

DESCARTES, René. Meditações metafísicas. TraduçãoMaria Ermantina de Almeida Prado 

Galvão. 3. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2011. (Clássicos WMF). 

 

DUPOND, Pascal. Vocabulário de Merleau-Ponty. Tradução Claudia Berliner. São Paulo: 

Martins Fontes, 2010. (Coleção vocabulário dos filósofos). 

 

FERRAZ, Marcus Sacrini A. Fenomenologia e ontologia em Merleau-Ponty. Campinas: 

Papirus, 2009. 

 

http://anaiscongressofenomenologia.fe.ufg.br/uploads/306/original_%20ComunRodrigoAlvarenga.pdf
http://anaiscongressofenomenologia.fe.ufg.br/uploads/306/original_%20ComunRodrigoAlvarenga.pdf
http://ppgav.ceart.udesc.br/revista/edicoes/3teoria_hst_arte/3_%20palindromo_fabiola2.pdf
http://ppgav.ceart.udesc.br/revista/edicoes/3teoria_hst_arte/3_%20palindromo_fabiola2.pdf
http://faef.revista.inf.br/imagens_arquivos%20/arquivos_destaque/fje4zZ1%20TSNCPPW5_2013-5-13-16-10-52.pdf
http://faef.revista.inf.br/imagens_arquivos%20/arquivos_destaque/fje4zZ1%20TSNCPPW5_2013-5-13-16-10-52.pdf


129 
 

FONTES FILHO, Osvaldo. Merleau-Ponty e a “obscuridade moderna” segundo a arte. ARS 

(São Paulo), vol. 3, n. 6, São Paulo, 2005, p. 103-121. Disponível em: http://www.scielo.br/ 

pdf/ars/v3n6/09.pdf> Acesso em: 24 jan. 2015. 

 

FONTES FILHO, Osvaldo. Merleau-Ponty na trama da experiência sensível. São Paulo: Fap-

Unifesp, 2012. 

 

GUYTON, C. Arthur; HALL, E. John. Tratado de fisiologia. Tradução Barbara de Barbosa 

de Alencar Martins. Rio de Janeiro: Elisevier, 2006. 

 

KANT, Immanuel. Crítica da razão pura. TraduçãoManuela Pinto dos Santos e Alexandre 

Fradique Morujão. 5. ed. Lisboa: ISBN, 2001. 

 

LEAL. Ivanhoé lbuquerque. Poder de projetar-se do ser no mundo em Merleau-Ponty. 

Revista de Filosofia Princípios. Natal, v. 19, n. 32,  Julho/Dezembro de 2012, p. 393-417. 

Disponível: <http://www.principios.cchla.ufrn.br/arquivos/32P-393-417.pdf >. Acesso em: 09 

out. 2014. 

 

LIMA, Elias Lopes. Do corpo ao espaço: contribuições da obra de Maurice Merleau-Ponty a 

análise geográfica. GEOgraphia, Vol. 9, n. 18, 2007, p. 65-84.  Disponível em: <www.uff.br/ 

geographia/ojs/index.php/geographia/ article/.../226/218> Acesso em: 08 out. 2014. 

 

MANTOVANI, Harley J. RODRIGUES, Edmar G. VIEIRA, Kassius O. Merleau-ponty e 

Immnuel Kant: dualismo para o comportamento do homem e para o conhecimento. Revista 

da Católica, v. 3, n. 5, jan., 2011, PP. 2-8.  Disponível em: < http://catolicaonline.com.br/ 

revistadacatolica2/artigosv3n5/artigo13.pdf> Acesso em: 22 mai. 2014. 

 

MANZI FILHO, Ronaldo. Uma análise sobre a linguagem e a intersubjetividade em 

Merleau-Ponty – em direção a um mundo que desconhecemos. Griot, v. 5, n.1, jun. 2012, p. 

36-55. Disponível em: http://www.ufrb.edu.br/griot/index.php/component/content/article/20> 

Acesso em: 30 mai. 2014. 

 

MATTHEWS, Eric. Compreender Merleau-Ponty. Tradução Marcus Penchel. Petrópolis: 

Vozes, 2010. (Série Compreender). 

 

MERLEAU-PONTY, Maurice. As aventuras da dialética. Tradução Claudia Berliner. São 

Paulo: Editora Martins Fontes, 2006a (Tópicos). 

 

__________. A estrutura do comportamento. Tradução Márcia Valéria Martinez de Aguiar. 

São Paulo: Martins Fontes, 2006b. (Coleção Tópicos). 

 

__________. A prosa do mundo. Tradução Paulo Neves. São Paulo: Cosac Naify, 2012. 

 

__________.Fenomenologia da linguagem. Tradução Marilena de Sousa Chauí. São Paulo: 

Nova Cultural, 1989. (Os Pensadores). 

 

__________. Fenomenologia da percepção. Tradução Carlos Alberto Ribeiro de Moura. 2. 

ed. São Paulo: Martins Fontes, 2011. (Coleção Biblioteca do Pensamento Moderno). 

 

http://www.scielo.br/%20pdf/ars/v3n6/09.pdf
http://www.scielo.br/%20pdf/ars/v3n6/09.pdf
http://www.principios.cchla.ufrn.br/arquivos/32P-393-417.pdf
http://www.uff.br/%20geographia/ojs/index.php/geographia/%20article/.../226/218
http://www.uff.br/%20geographia/ojs/index.php/geographia/%20article/.../226/218
http://catolicaonline.com.br/


130 
 

__________. O olho e o espírito. Tradução Paulo Neves e Maria Ermantina Galvão Gomes 

Pereira. São Paulo: Cosac Naify, 2013. 

 

__________. O visível e o invisível. Tradução José Arthur Gionotti e Armando Mora. São 

Paulo: Perspectiva, 2012. 

 

__________. Textos selecionados. Tradução Marilena de Souza Chauí. São Paulo: Nova 

Cultural, 1989. (Os pensadores). 

 

MOURA, Alex de Campos. Liberdade e situação em Merleau-Ponty:uma perspectiva 

ontológica. São Paulo: Humanitas, 2010. 

 

SOMBRA, José de Carvalho. A subjetividade corpórea: a naturalização da subjetividade na 

filosofia de Merleau-Ponty. São Paulo: Unesp, 2006. 


