
 

  

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES 

 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Deformação sistemática da linguagem como possibilidade da emancipação da 

espécie humana. 
 

 

 

 

 

DOUGLAS FAVERO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA 

 

JULHO / 2015 



 

 
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES 

 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

 

 

 

 
Deformação sistemática da linguagem como possibilidade da emancipação da 

espécie humana. 

 
 
 
 
 

 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA 

JULHO / 2015 

Dissertação de mestrado apresentada ao Programa 

de Pós-Graduação em Filosofia da Universidade 

Federal da Paraíba – UFPB – sob a orientação do 

Prof. Dr. Bartolomeu Leite da Silva.  

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

______________________________________ 

Prof. Dr. Bartolomeu Leite da Silva (UFPB) 

 

_________________________________________ 

Prof. Dr. Jorge Adriano Lubenow (UFPB) 

 

___________________________________ 

Prof. Dr. Anderson D’arc Ferreira (UFPB) 

 

___________________________________ 

Prof. Dr. Danilo Vaz-Curado R. M. Costa (UNICAP) 

 

 

 

 

 



 

AGRADECIMENTOS 

 

 A minha família. 

 A meu avô Amadeu, pela inspiração que nos causou sua aventura em atravessar 

o atlântico em busca de um sonho em terra estrangeira. 

 A meu pai Oswaldo por ter me emprestado seus livros e pela importância que 

simbolizou os seus gestos. 

 A meu irmão Francisco, pelos gestos de carinho inesquecíveis, os mais simples, 

mas que provocaram em mim a mais completa compreensão da palavra irmão. 

 A Paula Cristiane Claudino de Lima, pelas inúmeras revisões. 

Ao professor Dr. Danilo Vaz-Curado R. M. Costa por ter se disposto à leitura 

deste trabalho. 

 Aos professores Bartolomeu Leite da Silva, Anderson D’arc e Jorge Adriano 

Lubenow – dos quais tive a honra de ser aluno – pela dedicação nas aulas, pela 

compreensão nos momentos de dificuldades e por terem se disposto à leitura deste 

trabalho. 

 Sou especialmente grato ao Professor Bartolomeu Leite da Silva – sempre 

responsável para com os seus alunos – pela orientação paciente e compreensiva.  

 A todos que fizeram parte direta ou indiretamente da construção deste trabalho.  

 

 

        

  

  

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Pela provocação que suscita: “O homem é a 

medida de todas as coisas”. 

Protágoras 



 

RESUMO 

 

O objetivo primordial desta dissertação é mostrar qual é o interesse orientador do 

conhecimento. Habermas, em sua obra Conhecimento e Interesse, pôde analisar a pré-

história do positivismo moderno com o objetivo de recuperar a possibilidade de uma 

renovada teoria do conhecimento através da autorreflexão das ciências, recusar a 

reflexão isto é o positivismo. A tese principal é a de que todo conhecimento tem 

conexão com um interesse que o orienta, seja no âmbito teórico, de acordo com as 

ciências da natureza, seja no âmbito prático, de acordo com as ciências culturais. 

Habermas pôde analisar a conexão entre conhecimento e interesse com o propósito de 

apoiar a afirmação de que a crítica do conhecimento só é possível como teoria da 

sociedade. A psicanálise freudiana é acionada, por Habermas, com o propósito de 

fundamentar teoricamente a conexão entre conhecimento e interesse, evidenciando que 

as legitimações das neuroses individuais tem sua conexão com as legitimações 

societárias.  O que está atrás das legitimações, em última analise, é o poder que se 

exerce pela comunicação deformada. A adequada interpretação desta comunicação 

deformada evidencia o interesse fundamental da espécie humana, a saber: o interesse 

pela emancipação. 

 

Palavras-chave: Habermas, Freud, Positivismo, Psicanálise, teoria do conhecimento, 

emancipação, interesses cognitivos, Teoria crítica. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

ABSTRACT 

 

The main objective of this work is to show which is the guiding human interest of 

Knowledge. Habermas in his work Knowledge and Human Interest aims to analyze the 

prehistory of Modern Positivism in order to recover the possibility of a renewed Theory 

of Knowledge through the self-reflection of the Sciences discredited by positivism. The 

main thesis is that all knowledge has connection with an human interest that guides that 

knowledge at the theoretical level according to the natural sciences or at the practical 

level according to the cultural sciences. Habermas analyzes the connection between 

knowledge and human interest in order to support the claiming that the critique of 

knowledge is only possible as a theory of human society. The Freudian psychoanalysis 

is triggered by Habermas in order to justify from a theoretical point of view the 

connection between knowledge and human interest showing that the legitimation of 

individual neuroses has its connection with the social practices. What is behind the 

practices in the final analysis is the power that is exercised by the wrong 

communication, the right interpretation of wrong communication highlights the 

fundamental human interests of human species, namely: the interest for emancipation. 

Keywords: Habermas, Freud, positivism, theory of knowledge, emancipation, cognitive 

interests, critical theory. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

SUMÁRIO 

INTRODUÇÃO..............................................................................................................10 

CAPÍTULO I: A crise da crítica do conhecimento e suas relações com o Positivismo, 

Pragmatismo e Historicismo............................................................................................22 

1.1 A crítica do conhecimento em Kant..........................................................................22 

1.2 A crise da crítica do conhecimento em Hegel...........................................................23 

1.3 A submissão do historicismo idealista de Hegel a uma filosofia materialista da 

história em Marx..............................................................................................................25 

1.4 A dissolução da teoria do conhecimento pelo positivismo em Comte e 

Mach................................................................................................................................26 

1.5 Um renovado ressurgimento da teoria do conhecimento e autorreflexão das ciências 

da natureza em Pierce......................................................................................................27 

1.6 Autorreflexão da ciência do espírito em Dilthey.......................................................33 

CAPÍTULO II: Autorreflexão como ciência: a crítica psicanalítica do sentido em 

Freud...............................................................................................................................37 

2.1 A autorreflexão das ciências da natureza e do espírito..............................................37 

2.2 Hermenêutica profunda versus hermenêutica filológica...........................................40 

2.3 A tarefa da metapsicologia........................................................................................43 

2.4 A interpretação genérico-universal............................................................................47 

2.5 Interpretações genéricas versus teorias universais....................................................49 

CAPÍTULO III: Psicanálise e teoria societária...............................................................64 

3.1 Neuroses versus instituições......................................................................................64 

3.2 Dimensão psicanalítica da crítica da cultura.............................................................90 

CONCLUSÃO...............................................................................................................103 



 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS.........................................................................107 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

INTRODUÇÃO 

 

Pretendemos mostrar, pela analise do livro Conhecimento e interesse de 

Habermas e confirmar, pela analise do livro Teoria crítica e psicanálise de Rouanet, 

que a crítica do conhecimento em Habermas, que é crítica ao positivismo, faz emergir 

os interesses cognitivos que orientam o conhecimento. O elo necessário entre 

conhecimento e interesse é estabelecido por uma comunicação deformada sui generis, a 

qual Habermas encontra na psicanálise freudiana. Desta forma, pretendemos deixar 

claro, a compreensão habermasiana, a qual evidencia que: “a análise da conexão entre 

conhecimento e interesse tem a finalidade de apoiar a afirmação de que a crítica do 

conhecimento só é possível como teoria da sociedade” (HABERMAS, 1982, p. 305). 

Nesta afirmação está implícito que a crítica do conhecimento tem sua contra parte na 

crítica da cultura, e foi pela apropriação do freudismo, que Habermas pôde através de 

uma teoria da comunicação sistematicamente deformada, “repensar metodicamente o 

objeto da crítica da cultura, que é, na essência, uma crítica da ideologia” (ROUANET, 

1986, p. 305). Tal crítica da ideologia ao nível teórico é crítica do saber e seu objetivo é 

desmascarar a auto-ilusão objetivista da ciência; ao nível prático ela é crítica da cultura 

e seu objetivo é desmascarar as legitimações ideológicas que inibem a percepção das 

estruturas da comunicação sistematicamente distorcidas. A crítica habermasiana do 

saber e da cultura fundamentada numa comunicação sistematicamente deformada, como 

diz Rouanet: “contém, em pontilhados a exigência de uma teoria da competência 

comunicativa” (ROUANET, 1986, p. 259), baseada na livre comunicação entre todos os 

interessados na busca da verdade, assim como na transparência de cada um deles para si 

mesmo quanto para os outros, o que supõe a veracidade dos participantes, e a ausência 

da auto-ilusão. O que pretendemos mostrar é que Harbermas encontrou na psicanálise 

freudiana um modelo de ciência que espelha os elementos e relações acima citados, ou 

seja, a psicanálise freudiana é ao mesmo tempo crítica e comunicação. Podemos 

confirmar esta nossa afirmação, quanto ao modelo comunicativo, em Filho: 

Ao conceber distúrbios do comportamento e da comunicação, Freud 

recorreu a um critério preliminar de normalidade, a saber, o modelo de 

uma comunicação pura, livre de pressões e exercida de modo integral, 

já que nela não há obstáculos contra a tematização discursiva de 

interpretações de necessidades vitais. (FILHO, 2012, p. 106) 



11 
 

Quanto à crítica da ciência e principalmente ao objetivismo da ciência, segundo 

Rouanet, Habermas remonta ao jovem Hegel de Iena que parte da distinção entre 

interação e trabalho, tais categorias tem a função fundamental da evolução da espécie 

humana. Pela interação, os homens interagem entre si por meio de normas e 

instituições, simbolicamente mediatizadas por intermédio da linguagem. Pelo trabalho a 

espécie interage com a natureza a fim de dominá-la por meio de instrumentos. Interação 

corresponde à esfera da ação comunicativa, trabalho corresponde à esfera da ação 

instrumental. A esfera da ação instrumental, ou trabalho, é orientada por regras 

técnicas, fundamentadas num saber empírico, e torna necessário previsões a respeito de 

acontecimentos observáveis, o objetivo é o controle sobre a natureza, através da 

adequada organização dos meios. A esfera da ação comunicativa, ou interação, é 

determinada segundo normas vigentes, válidas e obrigatórias, tendo como objetivo a 

expectativa de que os participantes comportem-se de determinada forma, mediatizada 

por uma linguagem comum simbolicamente compreendida por todos os atores da 

comunicação. As regras técnicas correspondentes da ação instrumental são apreendidas 

e produzem uma competência técnica que tem como função o alcance do sucesso de 

algum fim, a não observância de tais regras conduzem ao fracasso da ação. As normas 

vigentes, relacionadas à ação comunicativa, são internalizadas e constituem, a partir de 

sua internalização, a personalidade dos indivíduos, a não observância de tais normas 

exporá o indivíduo a ser rotulado como de comportamento desviantes, sujeito a sanções 

sociais de acordo com o meio e momento em que tal comportamento desviante for 

identificado.  

As categorias trabalho e interação promovem, como explicamos acima, a 

reprodução da espécie, seja pelo domínio da natureza, seja pela introjeção das normas 

da tradição através da comunicação, mas além dos meros imperativos biológicos da 

autopreservação, que tais categorias promovem, elas proporcionam algo mais, que 

transcende a mera reprodução da espécie, é imanente à evolução da humanidade, e é 

assegurada pelo processo de conhecimento.  Tal processo pretende assegurar cada vez 

mais a possibilidade acumulativa do conhecimento dando uma nova dimensão para as 

categorias de trabalho e interação, estas se tornam assim interesses orientadores do 

conhecimento. É a partir dessa constatação que Habermas vai afirmar as categorias 

trabalho e interação como interesses cognitivos, e é a partir de tais interesses que as 

ciências se constituem.  Como esclarece Rouanet: 



12 
 

Esse algo mais, que transcende a simples reprodução da espécie, é 

imanente à evolução da humanidade, e é assegurada pelo processo 

de conhecimento. Mas o conhecimento, longe de representar uma 

ruptura com os contextos pré-científicos da ação instrumental e 

comunicativa, representa uma continuação sistemática dos 

processos cumulativos de aprendizado técnico ocorridos na esfera 

do trabalho, e uma reformulação metódica dos processos pelos 

quais os homens se comunicam entre si, no horizonte da tradição. 

As ciências correspondentes à esfera da ação instrumental são as 

empírico-naturais, e as correspondentes à esfera da ação 

comunicativa são as histórico- hermenêuticas. As ciências sociais 

se incluem na primeira categoria, na medida em que procedem 

nomologicamente, à maneira das ciências naturais, com o objetivo 

de descrever o mundo social numa perspectiva objetivante, 

procurando fixar co-variações e regularidades causais. Em outras 

palavras, as ciências se constituem a partir do que Habermas chama 

de interesses cognitivos (erkenntnisleitende Interessen) literalmente, 

interesses orientadores do conhecimento, e que incluem o interesse 

da espécie no controle da natureza, e o interesse na preservação e 

ampliação ‘da intersubjetividade comunicativa’. (ROUANET, 

1986, p. 261) 

Rouanet procurar entender qual é o estatuto dos interesses cognitivos. Segundo 

Habermas, interesses são “as orientações básicas que aderem a certas condições 

fundamentais da reprodução e da autoconstituição possíveis da espécie humana: 

trabalho e interação” (HABERMAS, 1982, p. 303). Rouanet esclarece que tais 

interesses têm um estatuto transcendental na medida em que é condição para o 

surgimento das ciências correspondentes, as ciências correspondentes à esfera da ação 

instrumental são as empírico-naturais, e as correspondentes à esfera da ação 

comunicativa são as histórico-hermenêuticas. Tal condição transcendental pode ser 

entendida no sentido kantiano, como a priori a partir do qual a realidade se 

desvenda: seja como a totalidade do que pode ser experimentado segundo o controle 

técnico possível, seja como a totalidade do que pode ser experimentado de acordo 

com um sistema simbólico dado. Mas, devemos fazer uma ressalva quanto à 

qualidade desse a priori, pois este não pode ser atribuído ao um sujeito 

transcendental, pois Habermas desenvolve essa noção de transcendental 



13 
 

fundamentada em premissas materialistas da teoria crítica, somente nestas 

condições, de ordem prática, os interesses se correlacionam ao processo de 

autoformação da espécie humana. Tais interesses não devem ser interpretados como 

se fossem condições naturais do desenvolvimento da espécie, como se fossem 

características biológicas, pois é justamente no momento em que tais condições, 

meramente biológicas, estão sendo transcendidas pela cultura que elas ganham seu 

adequado estatuto de interesses orientadores do conhecimento. É justamente quando 

os contextos espontâneos de trabalho e interação se mostram insuficientes para a 

manutenção da espécie que o conhecimento ganha a possibilidade de vir à tona e se 

remodelar, para isto é posto em prática processos metódicos de investigação. 

Rouanet chama a atenção para o fato dos interesses cognitivos serem entendidos, por 

Habermas, como categorias semitranscendentais, ou seja, não são nem empírico nem 

transcendental, são ambivalentes nesse sentido.   

Rouanet chama atenção para a importância da compreensão das implicações da 

teoria dos interesses cognitivos para a filosofia da ciência. Se for verdade que a práxis 

comunicativa ou técnica funcionam como condição de possibilidade para a existência de 

todo saber, então uma ciência que não assuma essa condição é, por compressão 

habermasiana, falsa consciência objetivista, pois acredita ter acesso direto aos fatos. 

Rouanet correlaciona este tipo de ciência, que julga ter acesso direto aos fatos, com a 

tradição da filosofia grega, para a qual a theoria era vista como uma adequação 

contemplativa do sujeito à ordem imutável do Cosmos. Vejamos: 

 

O filósofo contempla a realidade tal como é em sua essência, sem 

qualquer interferência das paixões ou dos interesses. Em sua 

autocompreensão objetivista, as ciências contemporâneas partilham 

com a filosofia essa ilusão ontológica. Também as ciências empírico-

naturais julgam descrever o universo teoricamente, sem qualquer 

influência de interesses ou motivações sociais. O mesmo ocorre, 

mutatis mutandis, com as ciências histórico-hermenêuticas: embora 

seu método seja não-causal, e se baseie no Verstehen, na compreensão 

dos conteúdos simbólicos da tradição, essas ciências têm em comum 

com as empírico-naturais a consciência metodológica de descrever 

uma realidade estruturada dentro do horizonte da atitude teórica. 

Tanto essas ciências como a filosofia clássica supõem, ingenuamente, 

a existência de uma correlação não-mediatizada entre as proposições 



14 
 

teóricas e os fatos do mundo natural ou histórico, e suprimem a 

estrutura transcendental que constitui a própria objetividade desses 

fatos. O cientificismo é a ilusão da teoria pura: o ponto em que o saber 

científico se articula com a theoria dos filósofos gregos. 

(ROUANET, 1986, p. 263) 

A ilusão da teoria pura relacionada com a tradição filosófica grega nos parece 

muito interessante, pois, o que está em questão é que a contemplação do Cosmos 

conduz o filósofo a reproduzir em si mesmo as formas ideais desta ordem natural. É 

assim que a theoria nesse sentido, da filosofia grega, prolongando-se no ethos, modela a 

vida eticamente perfeita à imagem da harmonia do universo. Portanto, a filosofia 

clássica partilha com a ciência objetivista a separação entre teoria e práxis, entre fatos e 

valores, entre teoria e vida, e é justamente essa conexão perdida que Habermas quer 

reestabelecer, fiel aos objetivos da teoria crítica. Tal separação, entre teoria e práxis, 

deve ser superada para não cair numa ilusão objetivista. A intenção prática da filosofia 

clássica deve, para se realizar, segundo Rouanet entende Habermas, negar sua ontologia 

implícita que reprime os interesses do mundo da vida, somente admitindo tais interesses 

pode-se escapar da ilusão objetivista do saber. Esses interesses como já vimos são o 

trabalho e interação, ambos fornecem a condição para a objetivação das ciências 

naturais e culturais enraizadas em contextos instrumentais e interativos espontâneos. Se 

as ciências surgem a partir de interesses que tem na práxis sua origem então o 

esquecimento de tal origem conduz à falsa consciência, que deve ser combatida pela 

compreensão de que o controle da natureza e o entendimento intersubjetivo são 

momentos necessários para manutenção e reprodução do gênero humano. Tais ciências, 

que surgem a partir desses interesses, não devem perder de vista que sua objetividade 

foi forjada a partir de tais interesses, não devem esquecer que sua própria existência 

dependeu também da práxis onde as ações devem buscar sua orientação.  

O que está em questão nesse momento é que o conhecimento tem sua 

objetividade a partir de uma estrutura de interesses, não sendo possível seu surgimento 

apenas em saberes puramente teóricos, mas a dúvida que surge é qual é o estatuto 

teórico do conhecimento que pretende equacionar essa conexão entre conhecimento e 

interesse? Habermas não poderia fugir à regra, ou seja, esse saber funda-se num 

interesse da espécie, a saber: o interesse emancipatório. 



15 
 

A humanidade no processo de sua autoformação visa um fim que é justamente a 

emancipação, isto representa dizer que a humanidade busca a liberdade e autonomia 

crescente, através do controle progressivo da natureza e também por formas de 

interação livres de dominação. Rouanet esclarece que as teorias correspondentes a esse 

interesse, emancipatório, são as disciplinas críticas (a psicanálise e a crítica da 

ideologia) e também as ciências sociais criticamente orientadas, ou seja, o objetivo, das 

ciências sociais, não deve ser mera descrição dos fatos com formulação de regularidades 

nomológicas, é preciso ver o reprimido e o esquecido que permeia a realidade. As 

proposições derivadas do interesse emancipatório encontram sua validade a partir da 

auto-reflexão. É pela auto-reflexão que o sujeito alcança a compreensão e libertação de 

toda dependência dogmática. 

Habermas pesquisou a pré-história do positivismo moderno e pode encontrar os 

traços reprimidos da interrogação epistemológica. A contribuição de Pierce e Dilthey 

trouxe a tona os interesses cognitivos soterrados, os quais Habermas pode dar o seu 

adequado estatuto numa perspectiva de teoria do conhecimento. Desta forma, o elo entre 

conhecimento e interesse pode ser esclarecido, recorrendo, para isto, ao auxílio da 

psicanálise. O momento da compreensão se confunde, ao mesmo tempo, com a 

descoberta do reprimido, deflagrando o conteúdo ideológico motivador do distúrbio da 

comunicação e do comportamento. Por isso, uma crítica do conhecimento é ao mesmo 

tempo crítica da ideologia. A crítica da ciência pode deflagrar a falsa consciência 

teórica, pois o objetivismo da ciência esqueceu que sua existência está encrustada em 

contexto da ação, mas a falsa consciência teórica encontra sua contrapartida em 

estruturas societárias de falsa consciência, fundadas em legitimações que pretendem 

dissimular a existência dos interesses cognitivos, com o objetivo de imunizar, tais 

estruturas societárias de qualquer crítica. A forma pela qual isso se dá é através da 

interferência com a intersubjetividade da livre comunicação. Portanto, para a crítica da 

ciência, no campo teórico, corresponde a crítica das falsas objetivações, no campo da 

cultura. Como podemos confirmar em Rouanet: 

 Mas entre Pierce e Dilthey, que por assim dizer escavaram o solo e 

tomaram visíveis os interesses cognitivos soterrados, e Habermas, que 

fixa seu estatuto na teoria do conhecimento, existe um elo ausente. 

Antecipemos, para não quebrar a seqüência da exposição, que esse elo 

ausente é a psicanálise, como veremos a seguir. Mas antes disso, é 



16 
 

indispensável prosseguir, em outra esfera, a reflexão de Habermas 

sobre a ideologia. Pois ‘uma crítica do conhecimento radical só é 

possível como teoria social’. Se as ciências estão encrustadas nos 

contextos da ação, e em última instância na ação comunicativa, a 

crítica da ciência tem que ser completada por uma crítica da cultura. 

(ROUANET, 1986, p. 272) 

Rouanet esclarece, segundo sua compressão de Habermas, que a falsa 

consciência teórica, expressa na ilusão cientificista e na transformação das ciências 

naturais em paradigmas do saber possível, tem sua contrapartida em estruturas 

societárias de falsa consciência, fundadas em legitimações que encobrem a existência 

dos interesses cognitivos, colocando em evidência a crença na neutralidade da ciência, 

impedindo a crítica às normas e instituições obsoletas, como consequência a 

intersubjetividade da livre comunicação fica comprometida. Como sintetiza Rouanet: 

“À crítica do objetivismo, no campo da teoria, corresponde a críticas das falsas 

objetivações, no campo da cultura”. (ROUANET, 1986, p. 272) 

Vejamos agora ao que focaliza cada capítulo. A organização da dissertação se divide em 

três momentos que se inter-relacionam.  

O capítulo I focaliza os pressuposto teóricos da crise da crítica do conhecimento 

e suas relações com o Positivismo, Pragmatismo e Historicismo. Habermas inicia sua 

crítica do conhecimento pela analise da crítica do conhecimento em Kant, Habermas 

pôde constatar, através dessa analise, que a teoria do conhecimento, através do 

questionamento lógico-transcendental, toma pela primeira vez consciência de si, mas 

Kant, na verdade, absolutizou dogmaticamente as categorias a priori do conhecimento, 

não refletindo de forma consequente seus pressupostos, influenciado pela crença 

cartesiana do “eu penso”.  Em consequência, a crise da crítica do conhecimento em 

Hegel teve seu início. Tal crítica, de Hegel a Kant, constitui-se pela exigência da 

certificação das categorias do sujeito cognoscente como verdadeiro conhecimento, antes 

mesmo deste sujeito pressupor a realidade utilizando-se de seus instrumentos 

cognitivos. Na impossibilidade de tal certificação, Hegel, desta forma, faz sucumbir à 

tentativa kantiana de unificar a ciência à filosofia e em consequência sucumbe também 

a possibilidade de uma teoria do conhecimento. Mas, Habermas esclarece que a crítica 

de Hegel a Kant pode ser utilizada contra o próprio Hegel. Pois, se saber enquanto 

absoluto só é atingido no fim do processo fenomenológico, como pode então ser 



17 
 

pressuposto no decorrer do processo se ainda o próprio espírito absoluto não se 

realizou? De forma ambígua e paradoxal é a resposta.  Desta forma, a crítica de Hegel a 

Kant perde sua força, assim como a teoria do conhecimento reflexiva. 

Mas, no decorrer deste percurso histórico filosófico. Habermas enxerga em 

Marx a possibilidade de uma renovada teoria do conhecimento, pois através do trabalho 

social são asseguradas as condições materiais de reprodução da existência, pelo domínio 

da natureza, e também assegura uma base transcendental objetiva para reprodução do 

sujeito como tal, isto é, como processo de formação da espécie. Mas essa renovada 

possibilidade de uma teoria de conhecimento é interrompida em Marx, pois o projeto 

filosófico marxiano é submetido ao paradigma das ciências da natureza, carecendo 

assim de uma categoria da interação para completar sua fundamentação teórica. 

  Neste estágio da analise, Habermas compreende que a teoria do 

conhecimento, pelo positivismo em Comte e Mach, fica completamente dissolvida. O 

positivismo torna-se, assim, uma metodologia da pesquisa fundamentada na crença da 

ciência nela mesma, desprezando qualquer possibilidade de reflexão epistemológica. 

Mas, Habermas encontra em Pierce um renovado ressurgimento da teoria do 

conhecimento e auto-reflexão das ciências da natureza. Com Pierce reabilita-se, 

involuntariamente, a reflexão transcendental da lógica da pesquisa científica. Para 

Habermas, Pierce pergunta pelas condições de possibilidade do progresso científico, e 

isso renova a possibilidade de uma teoria do conhecimento, mas para Pierce os modos 

de inferências, em última análise, garantem o progresso da ciência. Habermas discorda 

pois para ele a ação comunicativa, entre os pesquisadores, é que garante as conquistas 

objetivas que servirão de ponto de partida para novas investigações. Mas, apesar desse 

desacordo, é na lógica de Pierce que Habermas busca a categoria do interesse técnico 

como estrutura transcendental que possibilita a objetividade do conhecimento científico. 

Renova-se assim, uma dimensão de auto-reflexão para as ciências naturais. 

Se Habermas identifica em Pierce a dimensão de auto-reflexão das ciências da 

natureza em contrapartida identifica em Dilthey a possibilidade da auto-reflexão das 

ciências do espírito. Se Pierce negligenciou a interação comunicativa, em Dilthey ela é a 

tarefa principal da sua hermenêutica, visando à interação comunicativa, mediatizada 

lingüisticamente, no horizonte da tradição. Dilthey desenvolveu a metodologia das 

ciências do espírito como lógica da investigação e concebeu o processo de pesquisa a 



18 
 

partir de um complexo vital objetivo, entendido como práxis da vida. Habermas entende 

que nesse momento a lógica da ciência recupera a dimensão da teoria do conhecimento, 

obliterada pelo positivismo. Mas, segundo Habermas, Dilthey pretendeu alinhar as 

ciências do espírito ao estrito conceito de ciências experimentais, submetendo sua 

hermenêutica ao conceito de empatia, em consequência recai ao domínio da 

contemplação de acordo com o ideal da descrição pura, difundida pelo positivismo. Mas 

para Habermas, Pierce e Dilthey, por certo, fizeram surgir os interesses cognitivos, seja 

como interesse técnico ou como interesse prático, devolvendo a possibilidade da teoria 

do conhecimento. Ainda assim, no caso específico das ciências do espírito, esta traz 

uma lacuna que precisa ser resolvida, a compatibilidade entre o particular e o universal 

das teorias das ciências sistemáticas do espírito. É exatamente nesse ponto que a 

psicanálise freudiana é acionada. 

O capítulo II focaliza que a psicanálise nasce movimentando-se no exercício da 

autorreflexão, Freud refletiu as premissas da psicanálise a partir da própria experiência 

psicanalítica. Habermas dá acentuada importância para a psicanálise, pois para o seu 

projeto filosófico o elemento da crítica reflexiva do conhecimento é fundamental, e a 

psicanálise, apesar do equívoco cientificista de Freud, tem essa característica como 

fundamento. Como afirma Habermas: “A psicanálise é, para nós, relevante como o 

único exemplo disponível de uma ciência que reivindica metodicamente o exercício 

autorreflexivo”. (HABERMAS, 1982, p. 233) 

No item “A autorreflexão das ciências da natureza e do espírito” procuramos 

mostrar que , segundo Habermas. Freud prossegue a reflexão hermenêutica, que Dilthey 

deixara interrompida por sua incapacidade de escapar aos pressupostos positivistas do 

seu tempo. Mas enquanto a hermenêutica, no sentido de Dilthey, procura interpretar 

expressões simbólicas intencionais, mesmo distorcidas, Freud vai além do 

conscientemente intencionado, com sua hermenêutica das profundezas.  

Os elementos de divergência e convergência entre os dois tipos de 

hermenêuticas, procuramos mostra no item seguinte “Hermenêutica profunda versus 

hermenêutica filológica”. Mostrando fundamentalmente a seguinte ideia, segundo 

Habermas: “Com sua análise da linguagem ordinária Dilthey não fez mais do que 

tangenciar o caso-limite da discrepância entre proposições, ações e expressões 

vivenciais; este caso-limite constitui, porém, o caso normal para a psicanálise” 



19 
 

(HABERMAS, 1982, p. 236). Para esclarecer este caso-limite que é o caso normal para 

a psicanálise, acionamos a tarefa da metapsicologia. Que é o tema do nosso próximo 

item. 

A metapsicologia fornece uma série de categorias e de hipóteses fundamentais 

que, a rigor, englobam complexos de deformação da linguagem e de patologia do 

comportamento, possibilitando uma moldura teórica onde as interpretações genérico-

universais podem ser desenvolvidas. E são exatamente sobre a lógica e constituição das 

interpretações genérico-universais que trataremos a seguir. 

As interpretações genérico-universais são para psicanálise, segundo esclarece 

Habermas: “uma matriz narrativa, sobre a qual processos de formação interrompidos 

podem ser completados, tornando-se assim uma história sem lacunas, os prognósticos 

que são adquiridos com sua ajuda, servem para reconstruir o passado; mas, também eles 

são hipóteses que podem gorar” (HABERMAS, 1982, p. 274). Tal matriz narrativa é 

construída a partir de varias e repetidas experiências clínicas psicanalíticas, podemos 

citar como exemplo: o complexo de Édipo. Desta forma, nosso objetivo é estabelecer o 

esquema orientador da interpretação psicanalítica. Nosso próximo passo consiste em 

determinar a validade das interpretações genéricas (no quadro de uma comunicação 

entre médico e paciente) em relação às teorias universais (no círculo funcional do agir 

instrumental). 

No item “Interpretações genéricas versus teorias universais” podemos 

argumentar sobre a validade das interpretações genérico-universais. A lógica da 

interpretação genérico-universal não segue os mesmos critérios de refutação que são 

próprios às teorias universais das ciências experimentais estritas. Em um caso normal de 

pesquisa, das ciências estritamente experimentais, a teoria contém proposições a 

respeito do objeto pesquisado e essa é externa, separada desse objeto, a validação das 

proposições se dá ao confrontar as proposições teóricas, a respeito de um determinado 

objeto, com o objeto propriamente dito, respeitando os critérios de coerência e de 

pertinência empírica. No caso da psicanálise, as interpretações genérico-universais 

dependem de uma condição especial, pois a validade das hipóteses propostas pelo 

analista depende da aprovação do paciente, e somente ele pode legitimar as proposições 

hipotéticas construídas na interação entre medico e paciente. Portanto, somente o 

paciente pode assegurar a validade das interpretações genérico-universais, pois o 

mesmo sujeito que investiga é também o objeto da investigação. 



20 
 

 

O capítulo III focaliza, segundo Habermas, que Freud desenvolveu seus estudos 

sobre civilização e cultura com pretensões sociológicas, mas sempre com a intenção de 

vincular seus estudos de psicanálise, das condições de natureza interior encontradas no 

âmbito individual, com aquelas de natureza exterior encontradas no âmbito societário. A 

psicanálise ao conceber os distúrbios do comportamento e da linguagem afirma uma 

diferenciação entre normalidade e patologia. Traçaremos, dessa forma, uma ponte entre 

as neuroses e as instituições através da apropriação habermasiana de Freud, apropriação 

essa que identifica o modelo de comunicação sistematicamente deformada como aquele 

que legitima tantos as neuroses como as ideologias societárias. A psicanálise 

possibilitou em Habermas, completar a crítica do saber, mas como afirmou o próprio 

Habermas, uma crítica do conhecimento só é possível como crítica da sociedade. E por 

isso, mostraremos também, neste capítulo, a crítica da sociedade feita por Habermas em 

Conhecimento e Interesse, de acordo com a apropriação do modelo da comunicação 

sistematicamente deformada. Para fechar a reflexão habermasiana do conhecimento é 

imprescindível um contraponto com Nietzsche: Se Freud, influenciado pelo positivismo 

da época, defende que a ciência não é uma ilusão, Nietzsche defende o contrário. Mas, 

segundo Habermas o objetivo da redução metodológica da ciência a um interesse pela 

autoconservação, em Nietzsche, não está a serviço de uma determinação lógico-

transcendental de um conhecimento possível, mas, sim, a serviço da negação da própria 

possibilidade de se conhecer. Por fim, ampliaremos e confirmaremos a crítica da 

sociedade, nessa correlação Habermas e Freud, mas agora através de Rouanet, que 

prefere chamar de crítica da cultura. A psicanálise proporcionou a Habermas completar 

sua crítica do conhecimento, e como uma teoria do conhecimento só é possível como 

teoria da sociedade, possibilitou também a crítica da cultura. O que está na base dessas 

críticas é um interesse, o interesse pela emancipação da espécie humana. 

O tema/problema que esta dissertação focaliza parte da pretensão habermasiana de 

encontrar uma renovada teoria do conhecimento para fazer frente ao positivismo que 

inibe qualquer reflexão epistemológica. A hipótese de trabalho é a de que todo 

conhecimento tem um interesse que o orienta. Em uma questão: qual é o interesse 

orientador do conhecimento? Portanto nosso objetivo geral é mostrar como Habermas 

responde essa questão evidenciando a conexão entre conhecimento e interesse. Nosso 

objetivo específico será responder três questões: Primeira, Qual é a crise da crítica do 



21 
 

conhecimento e suas relações com o Positivismo, Pragmatismo e Historicismo? 

Segunda, Como a autorreflexão como ciência, ou seja, a crítica psicanalítica do sentido 

em Freud auxilia na compreensão da conexão entre conhecimento e interesse? Terceiro, 

Por que para Habermas uma teoria do conhecimento só é possível como teoria da 

sociedade e qual é a influência da psicanálise nesta questão? 

 

 

 

 



 
 

CAPÍTULO I: 

 

1. A crise da crítica do conhecimento e suas relações com o Positivismo, 

Pragmatismo e Historicismo 

 

Para sustentar o seu projeto filosófico, Habermas, em Conhecimento e Interesse, 

pretende reavivar as discussões a respeito de uma teoria do conhecimento, sendo essa 

possível somente como teoria da sociedade. Para isso, Habermas não aceita as 

pretensões do positivismo que intentava inibir qualquer reflexão epistemológica, 

encerrando o conhecimento apenas na perspectiva da própria ciência. Outro passo 

fundamental de Habermas é recolher as contribuições, do pragmatismo de Pierce e do 

historicismo de Dilthey, recolocando a possibilidade de uma teoria do conhecimento. 

Mas, antes disso, Habermas nos mostra o desenrolar da história da crise do 

conhecimento. A teoria do conhecimento, tema de grande relevância para a filosofia 

moderna, assumiu sua crise ao tentar legitimar-se aos moldes da ciência da natureza de 

sua época, caracterizada pelo experimento e por uma linguagem formalizada. Kant 

iniciou a crítica ao conhecimento, Hegel, por sua vez, iniciou a crítica da crítica ao 

conhecimento iniciando assim a sua crise. Desta forma, nosso objetivo, neste capítulo, é 

analisar os desdobramentos desta crise, assim como a própria crítica do conhecimento, e 

as relações com o Positivismo, Pragmatismo e Historicismo. 

 

1.1 A crítica do conhecimento em Kant 

 

A inquietação à pergunta posta pela modernidade: como é possível adquirir um 

conhecimento digno de critério? Encontra em Kant célebre representante. Kant almeja 

responder essa questão através do postulado do sujeito transcendental, composto por um 

sistema de faculdades cognitivas, estruturado em categorias invariantes a priori, por 

intermédio do qual o conhecimento é possível. O objetivo é fazer frente ao cientificismo 

das ciências, tendência positivista da época, dissolvendo o objetivismo ilusório desta 

crença através da crítica radical. Neste momento, a crença nas ciências como única 



23 
 

 

fonte fidedigna de conhecimento leva a filosofia a perder seu primado como aquela que 

poderia ser fonte do conhecimento. Kant, motivado pelo progresso das ciências, 

almejava recolocar a filosofia em novas bases. Para tal tarefa, Kant utilizou-se das 

ciências matemática e física da época, pelo fato destas serem vistas como ideal de saber 

claro e distinto. Kant intentou com isso unir correntes de pensamento tanto racionalista 

quanto empirista, delimitando assim: “A metafísica da área do objeto e a justificação 

lógico-psicológico da vigência de uma ciência da natureza, caracterizada pelo 

experimento e por uma linguagem formalizada.” (HABERMAS, 1982, p. 25). 

Por este caminho, Kant concede assim espaço legítimo a uma ciência que se 

limita a explicar a rotina investigatória fática, submetendo a filosofia a uma 

metodologia de pesquisa científica. Habermas aceita que, nesse momento, a teoria do 

conhecimento, através do questionamento lógico-transcendental, toma pela primeira vez 

consciência de si, mas Kant, na verdade, absolutizou dogmaticamente as categorias a 

priori do conhecimento, não refletindo de forma consequente seus pressupostos, 

influenciado pela crença cartesiana do “eu penso”.  Mas, é através de Hegel que a crítica 

de Kant ao conhecimento assume sua crise. É exatamente a respeito desta crise, em 

Hegel, o nosso próximo tema. 

 

1.2 A crise da crítica do conhecimento em Hegel 

 

A crise à crítica do conhecimento tem sua delimitação, segundo Habermas, 

quando Hegel historiciza a versão instrumental do processo cognitivo kantiano. A 

crítica de Hegel a Kant constitui-se pela exigência da certificação das categorias do 

sujeito cognoscente como verdadeiro conhecimento, antes mesmo deste sujeito 

pressupor a realidade utilizando-se de seus instrumentos cognitivos. Para Habermas: 

O desafio é, portanto, o seguinte: conhecer a faculdade cognitiva antes 

mesmo de conhecer. Seria o mesmo que propor-se a nadar antes de 

haver entrado na água. O exame das potencialidades do conhecimento 

é, ele mesmo, um saber; não pode chegar aquilo que pretende ser, eis  

que já é um saber em si. (HABERMAS, 1982, p. 28) 



24 
 

 

Desta forma, o questionamento lógico-transcendental, a respeito das condições 

de possibilidade de um conhecimento digno de critério, é submetido pela auto-reflexão. 

Hegel volta-se, assim, contra a teoria do órganon cognitivo, pois o conhecimento 

mediado por um instrumento ou por um espaço intermediário, ao ser submetido à crítica 

radical, revela, ao subtrair os meios, o conhecimento na forma absoluta. Nessa linha de 

argumentação, segundo Harbermas, a objeção de Hegel afigura-se de forma palmar: 

Se subtraímos de uma coisa aquilo que o instrumento dela realizou, 

então a coisa – aqui o absoluto – volta a ser o que já era antes de 

fazermos esses esforços inúteis... Ou, quando o exame do 

conhecimento, por nós representado como Medium, ensina-nos a 

reconhecer a lei de sua refração luminosa, nada resolve subtrair essa 

refração do resultado, pois o conhecimento não é a quebra do raio mas 

o próprio raio pelo qual a verdade nos toca. (HABERMAS, 1982, p. 

31) 

Nesta objeção está implícita a pressuposição de um saber absoluto em Hegel, um 

conhecer em si. Sua objeção à teoria do órganon cognitivo deflagra uma ambiguidade, 

ou seja, o caminho para a ciência já é ciência. Mas a crítica de Hegel à Kant pode ser 

utilizada contra o próprio Hegel. O que era alvo da crítica no início foi solicitado no 

final, ou seja, “renova-se, na verdade, a aparente aporia de um saber antes do saber” 

(HABERMAS, 1982, p. 41). Pois, se saber enquanto absoluto só é atingido no fim do 

processo fenomenológico, como pode então ser pressuposto no decorrer do processo se 

ainda o próprio espírito absoluto não se realizou? Se as etapas da reflexão 

fenomenológica podem evidenciar a ciência, como tal saber pode ser justificado pelo 

espírito que só se realizará no final do percurso fenomenológico? De forma ambígua e 

paradoxal é a resposta. Desta forma, Hegel comete o mesmo erro de Kant, a crítica de 

Hegel a Kant perde sua força, assim como a teoria do conhecimento reflexiva. Hegel 

reduz toda a ciência a essa filosofia absoluta, sendo a ciência apenas um momento na 

história do espírito rumo ao absoluto. Hegel, desta forma, faz sucumbir à tentativa 

kantiana de unificar a ciência à filosofia e em consequência sucumbe também a 

possibilidade de uma teoria do conhecimento. Os adversários positivistas encontram-se, 

assim, fortalecidos frente à teoria do conhecimento e da filosofia. O caminho está aberto 

ao positivismo, à exclusão de toda reflexão epistemológica. A crise da crítica do 

conhecimento em Hegel aniquila a possibilidade de toda reflexão epistemológica, mas, 



25 
 

 

Habermas enxerga em Marx a possibilidade de uma renovada teoria do conhecimento, é 

o que trataremos a seguir. 

 

1.3 A submissão do historicismo idealista de Hegel a uma filosofia materialista da 

história em Marx 

 

Marx, no decorrer desse processo histórico filosófico, submete o historicismo 

idealista de Hegel a uma filosofia materialista da história. Habermas enxerga nessa 

tentativa marxiana a possibilidade de uma renovada teoria do conhecimento, pois 

através do trabalho social são asseguradas as condições materiais de reprodução da 

existência, pelo domínio da natureza, e também assegura uma base transcendental 

objetiva para reprodução do sujeito como tal, isto é, como processo de formação da 

espécie.  Mas, Marx compreende, segundo Habermas, que o fator constitutivo do 

processo de formação da espécie está exclusivamente vinculado ao trabalho social 

enquanto domínio da natureza, como ação instrumental. Desta forma, segundo 

Habermas, o erro de Kant é também executado por Marx, pois o projeto filosófico 

marxiano é submetido ao paradigma das ciências da natureza. Segundo Habermas: 

Marx encara a dinâmica social como um processo histórico natural, 

dirigido por leis que não apenas independera da consciência e da 

intenção dos homens mas, antes pelo contrário, determinam seu 

querer, sua consciência e seus propósitos. (HABERMAS, 1982, p. 

62) 

Para o projeto filosófico de Habermas a ideia de uma teoria do conhecimento só 

é possível como teoria da sociedade, para isso a categoria trabalho (ação instrumental) 

não pode vir desacompanhada da categoria interação (ação comunicativa), tal categoria 

de interação não foi identificada por Marx, segundo Habermas, “esta ideia está implícita 

na teoria da sociedade de Marx, muito embora ela não possa ser extraída da 

autocompreensão de Marx e do marxismo”. (HABERMAS, 1982, p. 23) 

Desta forma a ciência do materialismo histórico se submete ao paradigma de 

ciência, compreendido como ciência da natureza. Acontece que a ciência do 

materialismo histórico, que supõem a reprodução da espécie humana sob suas bases 



26 
 

 

instrumentais, não consegue justificar as condições do conhecimento possível, pois seu 

arcabouço teórico não possui categorias da interação, isto é, da ação comunicativa. Em 

consequência fica definitivamente aberto o caminho para a supremacia do positivismo, 

conduzindo à total dissolução da teoria do conhecimento iniciada por Hegel. O exame 

do processo de dissolução da teoria do conhecimento conduz aos passos abandonados 

da reflexão, tal exame deixa no lugar da teoria do conhecimento a teoria da ciência. 

Habermas pretende refazer esse caminho recuperando, na sua origem, a esquecida 

experiência da reflexão. Recusar a reflexão, como deixa claro Habermas, isto é o 

positivismo. Mas esta recusa, de toda reflexão epistomológica, não é aceita por 

Habermas, é o que veremos a seguir.  

 

1.4 A dissolução da teoria do conhecimento pelo positivismo em Comte e Mach  

 

Com o positivismo, representado por Comte e March, a teoria do conhecimento 

fica completamente dissolvida, mas devemos chamar atenção que tanto Hegel quanto 

Marx contribuíram para este estágio positivista da ciência, tornando desnecessária a 

teoria do conhecimento. O positivismo torna-se assim, uma metodologia da pesquisa 

fundamentada na crença da ciência nela mesma, desprezando qualquer possibilidade de 

reflexão epistemológica. Sua função principal é blindar a pesquisa científica contra 

qualquer reflexão epistemológica. Se o positivismo se fecha a qualquer possibilidade de 

auto-refletir os seus pressupostos, então, em consequência, o positivismo se auto 

legitima em uma autoconsciência objetiva da ciência, isto é o cientificismo. Como 

esclarece Habermas: 

Diante de um saber absoluto, o conhecimento científico deve, 

forçosamente, parecer canhestro; a única tarefa que ainda resta, então, 

é a dissolução crítica dos obstáculos do saber positivo. Por outro lado, 

onde falta um conceito de saber que transcenda a ciência vigente, a 

crítica do conhecimento abdica em favor da teoria da ciência. Esta 

limita-se a regular, de forma pseudonormativa, a pesquisa corrente. A 

posição da filosofia frente à ciência, que um dia levou o nome de 

teoria do conhecimento, ficou insustentável pela dinâmica do 

pensamento enquanto tal: o lugar da filosofia foi deslocado pela 



27 
 

 

própria filosofia. Desde então a teoria do conhecimento teve que ser 

substituída por uma metodologia desamparada pelo pensamento 

filosófico. Pois, a teoria da ciência, que desde meados do século XIX 

adota a herança da teoria do conhecimento, é uma metodologia 

acionada pela autocompreensão cientificista das ciências. "Cientismo" 

significa a fé da ciência nela mesma, a saber, a convicção de que não 

mais podemos entender ciência como uma forma possível de 

conhecimento, mas que este deva identificar-se com aquela. O 

positivismo, posto em cena por Comte, serve-se dos elementos da 

tradição tanto empirista quanto racionalista para solidificar a 

posteriori, em vez de refletir, a fé da ciência em sua validade 

exclusiva, clarificando a estrutura das ciências com base nesta fé. O 

positivismo moderno levou a cabo essa tarefa com uma sutilidade 

digna de registro e comum sucesso que não pode ser contestado. 

(HABERMAS, 1982, p. 26) 

O caso de Mach, em relação à sua doutrina dos elementos, em linhas gerais se 

identifica com está fé da ciência nela mesma. Como esclarece Habermas: “A doutrina 

dos elementos é a forma da reflexão própria à ciência, mas uma forma que proíbe 

qualquer reflexão que se aventure para além da ciência”. (HABERMAS, 1982, p. 107) 

Mas, Habermas não aceita as pretensões do positivismo que intentava inibir 

qualquer reflexão epistemológica, encerrando o conhecimento apenas na perspectiva da 

própria ciência. Habermas identifica uma renovada possibilidade da auto-reflexão das 

ciências da natureza graças à contribuição encontrada em Pierce. É exatamente a 

respeito deste renovado ressurgimento da teoria do conhecimento e auto-reflexão das 

ciências da natureza, em Pierce, nossa próxima abordagem. 

 

1.5 Um renovado ressurgimento da teoria do conhecimento e auto-reflexão das 

ciências da natureza em Pierce 

 

No interior do próprio movimento positivista que tenta se legitimar como teoria 

científica, surge um tipo de investigação, à primeira vista, meramente metodológico que 

põem à prova, por assim dizer, os dogmas cientificistas. Habermas encontrou um 



28 
 

 

renovado ressurgimento da teoria do conhecimento em C. S. Pierce. Com Pierce 

reabilita-se, involuntariamente, a reflexão transcendental da lógica da pesquisa 

científica. Do ponto de vista de Habermas: 

 
O que diferencia Pierce tanto do positivismo mais antigo bem como 

das escolas positivistas mais recentes é a intelecção incondicional de 

que a tarefa da metodologia não é a de esclarecer a construção lógica 

das teorias científicas, mas sim, clarear a lógica do método com ajuda 

do qual nos apossamos de teorias científicas. Dizemos que as 

informações tão somente possuem caráter científico — e apenas nesse 

caso — quando é possível conseguir um consenso duradouro e isento 

de coação acerca de sua validade; esse consenso não é, na verdade, 

definitivo, mas tem em vista uma concordância definitiva. A 

realização genuína da ciência moderna não consiste antes de mais 

nada em produzir enunciados verdadeiros, portanto, proposições 

corretas e ao mesmo tempo pertinentes sobre aquilo que denominamos 

realidade; a ciência distingue-se das categorias tradicionais muito mais 

pelo método de obter, por intermédio de nossas concepções, um tal  

consenso permanente e livre de qualquer imposição.  (HABERMAS, 

1982, p. 110) 

 

Portanto, o objetivo do processo de investigação científica é produzir consenso 

entre opiniões divergentes, eliminando incertezas e divergência de opiniões, fixando 

uma base confiável para novas investigações científicas junto à comunidade dos 

pesquisadores. Em outras palavras, o processo de pesquisa deve cumprir algumas 

funções capazes de estabilizar opiniões divergentes, eliminar incertezas, construir 

convicções não-problemáticas; ou seja, fixar convicções válidas. Para eliminar tais 

incertezas e divergências fixando novas convicções, uma lógica da investigação é 

acionada, os modos de inferência – indução, dedução, abdução.  

O momento da abdução é o mais importante, pois consiste no processo de 

formação de novas hipóteses explicativas, nesse sentido é tão somente pela abdução que 

o processo investigatório é impulsionado. A dedução demonstra que algo se deve 

comportar de forma determinada. A indução verifica a probabilidade de confirmação 

das hipóteses a partir de experimentos elaborados, para mostrar que algo se deve 

comportar efetivamente desta ou daquela maneira. Pierce dá primazia as formas 



29 
 

 

sintéticas de silogismo, abdução e indução, isto representa dizer que os resultados 

obtidos a partir dessas duas formas sintéticas são necessariamente contingentes, ou seja, 

tem correlação direta com a realidade, com a experiência. Juízos sintéticos a priori, 

como formulou Kant, não são aceitos segundo a lógica da pesquisa de Pierce.  

Em sua lógica, Pierce demonstra que a argumentação científica tem seu 

fundamento nos modos de inferências e estes, por sua vez, têm suas bases em contextos 

de ação instrumental. Há uma interconexão entre os contextos da ação instrumental e os 

modos de inferências, pois ambos visam uma conclusão, um fim a ser atingido, 

exatamente como é o modo de proceder da dedução que aplica, neste caso, uma regra 

geral de conduta a um caso particular, podendo desta forma prever uma conclusão, um 

fim.  

Toda ação que se diz instrumental visa um fim a ser atingido; uma inferência 

dedutiva visa prever também um fim, isto é, a conclusão de uma regra geral aplicada a 

um caso particular. Portanto, a lógica da investigação científica tem a mesma forma que 

a lógica da ação instrumental. Ou seja, ambas aplicam uma lei geral a um caso 

particular com a consequência de uma conclusão, de um fim. Toda ação instrumental 

pode ser entendida como a execução de uma operação dedutiva - ou seja, um caso 

particular orientado por regras gerais com o objetivo de atingir um fim bem sucedido - 

assim como a dedução silogística pode ser comparada à ação instrumental se 

entendermos a conclusão de um silogismo como um fim antecipado a partir da regra 

geral e do caso particular. A conexão dos três modos de inferência, indução, dedução e 

abdução, expõe as regras metodológicas para uma pesquisa que pretenda levar, em 

longo prazo, a enunciados válidos sobre a realidade. A pergunta que surge é por que tais 

regras garantem realmente o objetivo do processo investigatório? A forma silogística da 

dedução conduz concludentemente a proposições corretas, justamente pelo seu caráter 

analítico, mas isso quer dizer que com sua utilização nada de novo aparece, sendo estéril 

para o progresso científico. Por outro lado, as formas sintéticas de inferência, indução e 

abdução, são forçosamente convincentes, produzindo sempre novas hipóteses 

explicativas, possibilitando o progresso da ciência. Mas explicar sua validade não é 

tarefa fácil, pois não é possível a priori compreender por que elas devam ter vigência.  

Quanto à justificação de validade dos modos sintéticos de inferência e sua 

qualidade de conduzir o progresso da ciência Pierce tão somente diz: "Nós tão-somente 

sabemos isto: caso nos aferrarmos cegamente a tal modo-de-concluir, então nos 

aproximaremos, em termos globais, da verdade" (HABERMAS, 1982, p. 132). Pierce 



30 
 

 

parte do caráter circular do conceito de realidade, o que torna a compreensão da 

validade de sua metodologia científica bastante complexa, de forma que tanto o real 

como o processo de pesquisa são trazidos à luz pela aplicação metodológica. As regras 

dessa mesma metodologia não tem outro lugar para confirmar sua validade a não ser na 

própria realidade, somente na realidade pode-se verificar o comportamento da aplicação 

das regras a casos particulares.  

O caráter circular do conceito de realidade de Pierce é recusado por Habermas. 

O que é realidade para Pierce? A resposta encontrada na teoria da verdade de Pierce, 

segundo Habermas, é:  

 

Se ... nada de real existir, então qualquer pergunta, pelo falo de 

pressupor que algo exista — pois ela reconhece sua própria urgência 

— tem  por pressuposto que nada existe senão ilusões. Mas mesmo a 

existência  de uma ilusão é uma realidade, pois uma ilusão exerce ou 

influência  sobre todos os homens ou não sobre todos. No primeiro 

caso ela é uma realidade correspondente à nossa teoria sobre a 

realidade; no segundo  caso ela é independente da constituição 

intelectual dos indivíduos, excetuados aqueles sobre os quais ela 

exerce acidentalmente influência. A  resposta à pergunta: 'Por que 

algo é real?' significa, portanto, o seguinte: 'Suposto uma vez que uma 

coisa qualquer exista, por que então algo  é real?' A resposta é que, 

exatamente, esta existência é por definição  uma realidade. É por isso 

que, antes de qualquer outro, pretendo haver  mostrado que é possível 

sustentar uma teoria conseqüente acerca da  validade das leis da lógica 

ordinária. (HABERMAS, 1982, p. 134) 

 

Segundo Habermas, Pierce pressupõe que a existência de um estado de coisas, as 

quais podemos relacionar com seu entendimento de realidade, que não possa ser 

pensado independente de inferências sintéticas. Portanto, os enunciados alcançados pela 

pesquisa científica, através da utilização dessas regras metodológicas, tem para Pierce 

status de realidade. Apesar desses resultados, como afirma Habermas, serem alcançados 

através do consenso entre os pesquisadores, ou seja, através de uma teoria da linguagem 

ordinária que sustente tal consenso. Pierce, diferentemente de Habermas, entende que a 

realidade é a soma de todos os enunciados verdadeiros acerca desta realidade e isso é 

possível pela força das regras do silogismo, desprezando, de certa forma, a força 



31 
 

 

dialógica da metodologia da pesquisa. Para Pierce a realidade só pode ser objetivada 

com referência aos contextos da ação instrumental interconectados aos modos de 

inferências, desta forma a ação instrumental adquire um estatuto transcendental, 

renovando assim a possibilidade da reflexão epistemológica recalcada pelo positivismo.  

 

A abdução, através de hipóteses, pretende explicar a realidade de fenômenos ou 

fatos, se ao final da aplicação metodológica produzir consenso junto à comunidade dos 

pesquisadores, então as hipóteses iniciais atingiram as causas dos fenômenos ou fatos. 

Tais hipóteses, submetidas a tal situação e atingindo tal estágio, são para Pierce 

entendidas como algo que existe efetivamente. Desta forma, através desta metodologia 

científica, produzem-se explicações a respeito do mundo, de forma que a própria 

realidade é estabelecida, passando a existir efetivamente, mesmo que sejam temporárias 

elas existem e tem força de realidade. Portanto, as regras de inferência possibilitam, ao 

final do processo de pesquisa, tanto a fundamentação das hipóteses explicativas causais 

de fatos ou fenômenos, e sua validade, quanto determinam a própria realidade.  

A força das regras metodológicas ganha validade quando os resultados atingidos 

pelo processo científico são colocados à prova, pois tais resultados funcionam como 

regras gerais que orientam o comportamento de casos particulares. Enquanto tal 

comportamento, agindo junto à realidade, não for considerado problemático, então 

equivale dizer que a regra geral que orienta tal comportamento mantém sua validade, e é 

dessa constância não problemática que o método científico tira sua validade e também a 

validade dos próprios modos de inferência como condutores do método científico. O 

que sustenta a validade de uma convicção, convicção entendida como hipótese que 

atinge status de regra geral, é o fato do comportamento que nela se orienta permanecer 

não-problemático quando submetido à realidade, quando o comportamento começa a 

fracassar perante a realidade é sinal de que a convicção que orientava tal 

comportamento precisa de uma reorientação. As convicções produzidas ao final do 

processo de pesquisa, se confirmadas como válidas, são compreendidas como 

proposições universais sobre a realidade, passíveis de serem transformadas em 

recomendação técnica para a manipulação de objetos.  

 

Para Habermas, Pierce pergunta pelas condições de possibilidade do progresso 

científico, e isso renova a possibilidade de uma teoria do conhecimento, mas para Pierce 

os modos de inferências, em última análise, garantem o progresso da ciência, já para 



32 
 

 

Habermas, a ação comunicativa entre os pesquisadores é que garante as conquistas 

objetivas que servirão de ponto de partida para novas investigações. Para Habermas a 

validade das proposições científicas é garantida pela comunidade científica, quando esta 

chega a um consenso duradouro, através da aplicação metodológica científica, 

estruturada por uma linguagem não formalizada e de forma intersubjetiva, livre de 

qualquer imposição. Contando obviamente com os conhecimentos acumulados da 

ciência natural, motivo pelo qual é possível dizer a respeito de um progresso científico. 

Pierce, por sua vez, acredita que a comunidade científica ao exercer a metodologia, 

pode, exclusivamente, pela força da própria metodologia e pela força das regras de 

inferência, atingir proposições válidas.  

Pierce, segundo Habermas, não pôde justificar a participação efetiva da 

comunidade dos cientistas, segundo categorias técnicas. Ele não entendeu que a 

metodologia científica só pode alcançar seus resultados efetivamente através da 

participação dialógica entre os cientistas, e para isso é necessário outra categoria, a da 

comunicação, para atingir o consenso de convicções válidas e divulgar os resultados 

científicos. A metodologia científica, como pensou Pierce, com sua categoria 

estritamente técnica, instrumental, baseada em regras técnicas e de caráter monológico, 

não dispõe de recursos para interpretar intersubjetivamente, dialogicamente, a intenção 

de se obter um consenso, nem traduzir para uma linguagem ordinária os resultados 

científicos estabelecidos numa linguagem formal. Portanto, o consenso não pode 

fundar-se na ação instrumental, mas sim na comunicação entre os investigadores. Fato é 

que para Habermas a compreensão de Pierce de que o processo de investigação 

científica é produzir consenso, fixando uma base confiável para novas investigações 

científicas junto à comunidade dos pesquisadores, em última análise recoloca a questão 

da reflexão transcendental da lógica da pesquisa científica, pois Pierce, pergunta pelas 

condições de possibilidade do progresso científico. É na lógica de Pierce que Habermas 

busca a categoria do interesse técnico como estrutura transcendental que possibilita a 

objetividade do conhecimento científico. Renova-se assim, uma dimensão de auto-

reflexão para as ciências naturais. 

Se Habermas identifica em Pierce a dimensão de auto-reflexão das ciências da 

natureza em contrapartida identifica em Dilthey a possibilidade da auto-reflexão das 

ciências do espírito. É a respeito desta possibilidade da auto-reflexão das ciências do 

espírito, em Dilthey, nosso próximo tema. 

 



33 
 

 

1.6 Auto-reflexão da ciência do espírito em Dilthey 

 

Para Habermas, Pierce não entendeu sua metodologia como auto-reflexão da 

ciência da natureza, assim como em contrapartida, Dilthey não entendeu sua 

metodologia como auto-reflexão da ciência do espírito. A compreensão entre 

indivíduos, pressuposta por aqueles que participam do processo investigatório e 

negligenciada pelas ciências naturais, é reivindicada pelas ciências do espírito de 

Dilthey como sendo seu domínio exclusivo. Dilthey tem como objeto próprio de sua 

ciência a interação comunicativa, mediatizada linguisticamente, visando à compreensão 

mutua entre os falantes, tendo em vista um contexto de significação no horizonte da 

tradição. Enquanto o método das ciências da natureza é essencialmente a observação o 

das ciências do espírito é, sobretudo, o compreender. Tal compreender é possível para 

os cientistas, pois estes estão inseridos na tradição cultural onde o trabalho 

hermenêutico é realizado e é justamente essa tradição cultural que serve de condição 

objetiva para as interpretações. Para que o ato do compreender aconteça é preciso estar 

de posse da cultura. Há aqui um caráter circular na metodologia de Dilthey, pois a 

cultura é tanto fonte para as interpretações como também é passível de ser influenciada 

por essas interpretações, há assim uma constante renovação nas bases que apoiam as 

interpretações científicas, assim como as próprias interpretações. O foco de tais 

interpretações é a auto-biografia do sujeito, onde o indivíduo toma posse da história de 

sua vida em interação com outros sujeitos, tornando claro sua própria identidade. As 

interações intersubjetivas cotidianas movem-se já a partir de experiências vitais 

objetivas, acumuladas pré-cientificamente, e carregadas de sentido. A tarefa 

metodológica do compreender hermenêutico de Dilthey é justamente interpretar 

metodicamente este sentido. Esse interpretar considera que toda interação cotidiana 

move-se já sob uma compreensão (Verstehen) e por acontecer intersubjetivamente é 

considerada como um entendimento mútuo (Verstandigung). A expectativa do 

entendimento é plausível, pois tem como base normas que são comuns a todos, e se 

exprimem através de símbolos compreensíveis a todos.  

Uma ciência da história em Dilthey, segundo Habermas, compreende-se que o 

sujeito que investiga a história é o mesmo que a faz. “A primeira condição da ciência 

histórica consiste no fato de eu mesmo ser uma realidade histórica, isto é, aquele que 

investiga a história é o mesmo que faz história” (HABERMAS, 1982, p. 163). Por isso 

podemos dizer que a tarefa da Hermenêutica é decifrar as lacunas dos textos 



34 
 

 

deformados, pois aquele que interpreta é também constituído como participante da 

cultura. A intenção da hermenêutica corresponde precisamente em traduzir os textos 

deformados de sentido, as omissões e os desentendimentos, daquelas que se comunicam 

espontaneamente no cotidiano com expectativa de entendimento, e não atingem 

entendimento intersubjetivo das ações que executam. A aplicação hermenêutica é posta 

em ação justamente quando os interlocutores encontram-se desprovidos de condição de 

compreender-se mutuamente, isto corresponde dizer que as interpretações ganham 

motivação justamente em situações problemáticas. Essa também é a situação encontrada 

em Pierce quando uma convicção já não mais corresponde à realidade, ou seja, tal 

convicção tornou-se problemática.  

Tanto Pierce quanto Dilthey estão em contextos submetidos ao paradigma da 

práxis. Habermas localizou nas ciências da natureza o interesse técnico, aquele que 

emancipa o homem pelo controle da natureza, assim como das ciências do espírito 

retirou o interesse prático ou comunicativo, aquele que emancipa o homem pela 

possibilidade do entendimento intersubjetivo.  

Dilthey, por certo, reconhece o interesse prático do conhecimento hermenêutico 

em contextos de ação comunicativa, mas influenciado pelo positivismo da sua época 

submete as ciências do espírito à pretensão de validade universal sob o modelo das 

ciências naturais. Dilthey gostaria de descomprometer a compreensão hermenêutica dos 

contextos próprios à ação comunicativa, nos quais a vida e as ciências do espírito se 

confrontam, pois seus interlocutores: “historiadores, economistas, professores de direito 

constitucional e investigadores da religião” (HABERMAS, 1982, p. 188) podem 

influenciar tais contextos. Dilthey pretende alinhar as ciências do espírito ao estrito 

conceito de ciências experimentais, em consequência recai ao domínio da contemplação 

de acordo com o ideal da descrição pura, difundida pelo positivismo. A contaminação 

entre os falantes, pressuposta pela ação comunicativa, é vista por Dilthey como um 

perigo para a cientificidade da hermenêutica, desta forma o critério de cientificidade 

deve ser garantido através de um processo monológico, no qual o sujeito, pelo conceito 

de empatia, tem acesso imediato ao outro sujeito ou mesmo uma obra. A objetividade 

do conhecimento está, assim, garantida pela eliminação das influências perturbadoras. 

Mas, segundo Habermas, esta condição não poderia, em princípio, ser satisfeita por uma 

compreensão que continua fundamentalmente presa ao complexo da comunicação. Pois, 

numa interação dialógica comunicativa onde os falantes procuram mutuamente a 

compreensão, intermediada pela linguagem ordinária por meio de significações 



35 
 

 

constantes, o interprete não é menos participante do que aquilo que está sendo 

interpretado. Assim Habermas definiu a possibilidade de objetividade da hermenêutica 

na compreensão com o outro, sem desprezar a influência dos interlocutores no processo 

do entendimento: 

 
Contudo, a compreensão hermenêutica pode alcançar a objetividade, 

na medida em que o sujeito que compreende aprende, através da 

apropriação comunicativa das objetivações alheias, a se perceber a si 

mesmo em seu próprio processo formativo. (HABERMAS, 1982, p. 

191) 

 

*** 

 

A crítica do conhecimento em Kant proporcionou a Habermas constatar que a 

teoria do conhecimento, através do questionamento lógico-transcendental, toma pela 

primeira vez consciência de si. A crise da crítica do conhecimento em Hegel 

proporcionou a Habermas constatar que a crítica de Hegel a Kant, constitui-se pela 

exigência da certificação das categorias do sujeito cognoscente como verdadeiro 

conhecimento. A submissão do historicismo idealista de Hegel a uma filosofia 

materialista da história em Marx proporcionou a Habermas constatar em Marx a 

possibilidade de uma renovada teoria do conhecimento, mas interrompida, pois o 

projeto filosófico marxiano é submetido ao paradigma das ciências da natureza. A 

dissolução da teoria do conhecimento pelo positivismo em Comte e Mach proporcionou 

a Habermas compreender que a teoria do conhecimento fica completamente dissolvida. 

Com Pierce, Habermas pôde compreender um renovado ressurgimento da teoria do 

conhecimento e autorreflexão das ciências da natureza, como lógica da investigação. 

Com Pierce reabilita-se, involuntariamente, a reflexão transcendental da lógica da 

pesquisa científica. A autorreflexão da ciência do espírito em Dilthey possibilitou a 

Habermas compreender que Dilthey desenvolveu a metodologia das ciências do espírito 

como lógica da investigação e concebeu o processo de pesquisa a partir de um 

complexo vital objetivo, entendido como práxis da vida. Habermas entende que nesse 

momento a lógica das ciências do espírito recupera a dimensão da teoria do 

conhecimento.  



36 
 

 

Por fim, Pierce e Dilthey, por certo, fizeram surgir os interesses cognitivos, seja 

como interesse técnico ou como interesse prático, renovando a possibilidade da teoria 

do conhecimento. Mas, no caso específico das ciências do espírito, esta traz uma lacuna 

que precisa ser resolvida, assim como diz Habermas: 

 As ciências sistemáticas do espírito elaboram teorias gerais sem que 

seja possível desvencilhá-las do chão da história universal. Como à 

pretensão da universalidade, que elas reivindicam para suas teorias, é 

compatível com sua intenção de apreender processos históricos 

individualizados? Freud não assumiu, por certo, esta questão em 

termos metodológicos; mas a psicanálise, se a concebermos como uma 

teoria geral de processos biográficos formativos, não deixa de dar uma 

resposta a essa pergunta. (HABERMAS, 1982, p. 195) 

É justamente pela análise de Habermas da psicanálise de Freud que tentaremos 

responder a questão acima de forma bastante abrangente, sem perder de vista a 

discussão a respeito da reavivada teoria do conhecimento e dos interesses cognitivos 

que conduzem a emancipação do homem através da auto-reflexão. Este é, exatamente, o 

tema do nosso próximo capítulo.  



 
 

 

 CAPÍTULO II: 

 

2. Autorreflexão como ciência: a crítica psicanalítica do sentido em Freud 

A psicanálise nasce movimentando-se no elemento da autorreflexão, mas o auto-

equívoco de Freud evidencia a tentativa de cientificizar a psicanálise. Freud refletiu as 

premissas da psicanálise a partir da própria experiência psicanalítica, ou seja, a 

psicanálise surge pelo exercício da autorreflexão, mas Freud tentou legitima-la por um 

processo estritamente científico. Habermas dá acentuada importância para a psicanálise, 

pois para o seu projeto filosófico o elemento da crítica reflexiva do conhecimento é 

fundamental, e a psicanálise, apesar do equívoco cientificista de Freud, tem essa 

característica como fundamento. Para Habermas: “A psicanálise é, para nós, relevante 

como o único exemplo disponível de uma ciência que reivindica metodicamente o 

exercício auto-reflexivo”. (HABERMAS, 1982, p. 233) 

Através da psicanálise, Habermas, pôde reconduzir a discussão da real dimensão 

do interesse orientador do conhecimento, aquela que Pierce e Dilthey não 

compreenderam na sua concepção mais profunda. É o que pretendemos mostrar a 

seguir.  

 

2.1 A autorreflexão das ciências da natureza e do espírito 

 

Pierce e Dilthey, por certo, iniciaram uma contracorrente de pensamento que 

retoma a redução da teoria do conhecimento à teoria da ciência, na tentativa da 

autorreflexão das ciências da natureza e do espírito, alcançar o interesse orientador do 

conhecimento. Ambos desenvolvem a metodologia das ciências da natureza e do 

espírito como lógica da investigação e concebem o processo de pesquisa a partir de um 

complexo vital objetivo, seja como técnica ou como práxis da vida. A lógica da ciência, 

desse modo, procura uma resposta para a questão das condições, a priori, de todo o 

conhecimento. A lógica da ciência recupera, desta forma, a dimensão da teoria do 

conhecimento, a qual o positivismo da ciência abandonara. É evidente que nesse 

momento, para a lógica das ciências, as condições a priori do conhecimento já não são



38 
 

 

mais em si, mas exclusivamente, para o processo investigatório fundamentado num 

complexo vital objetivo. Nas palavras de Habermas: 

A lógica das ciências da natureza e do espírito não se ocupa, como a 

lógica transcendental, com a organização da razão pura e teórica, mas 

com as regras metodológicas, tendo em vista a organização dos 

processos de pesquisa. Tais regras não continuam tendo o status de 

puras regras transcendentais; elas possuem um peso valorativo 

transcendental, mas irrompem em conexões vitais práticas: a partir das 

estruturas de uma espécie que reproduz sua vida através de processos 

de aprendizagem, próprios ao trabalho social organizado, da mesma 

forma do que por meio de processos de compreensão, próprios a 

interações mediatizadas pela linguagem cotidiana. Na 

interdependência de tais relações vitais subjacentes mede-se, por isso, 

o sentido da validade de proposições que podem ser obtidas no seio 

dos sistemas de referência quase transcendentais dos processos 

investigatórios nas ciências da natureza e do espírito: o saber 

nomológico é tecnicamente utilizável da mesma forma como o saber 

hermenêutico é praticamente eficaz. (HABERMAS, 1982, p. 216) 

 

Mas, segundo Habermas, o interesse orientador do conhecimento não foi 

compreendido na sua real dimensão por Pierce e Dilthey, não interrompendo, desta 

forma, a marcha vitoriosa do positivismo. Como esclarece Habermas: 

Pierce e Dilthey defrontaram-se com os interesses que constituem a 

base do conhecimento científico, mas eles não os refletiram. Eles não 

elaboraram o conceito do interesse capaz de orientar o conhecimento 

e, na verdade, não entenderam aquilo que tal conceito toma por 

objetivo. Não há dúvida de que eles analisaram a constituição do 

fundamento da lógica investigatória nas condições gerais da vida; mas 

eles só poderiam ter identificado as orientações fundamentais das 

ciências empírico-analíticas e hermenêuticas como interesses a 

orientar o conhecimento no quadro que, a rigor, lhes era estranho, a 

saber: no interior da concepção de uma história da espécie 

considerada como processo formativo. (HABERMAS, 1982, p. 

218) 

 



39 
 

 

Diferentemente do que aconteceu com Pierce e Dilthey, Freud não era um lógico 

da ciência e não pôde contar com uma ciência já estabelecida. Podemos dizer que a 

psicanálise nasce de sua própria experiência. A partir e junto dessa nova disciplina 

Freud refletiu sobre suas premissas. Para Habermas: “A psicanálise inicia-se como uma 

forma especial de interpretação: libera pontos de vista teóricos e regras técnicas para 

interpretação, de conjuntos simbólicos”. (HABERMAS, 1982, p. 234) 

 

Freud, como médico, queria formular um arcabouço teórico para explicar 

distúrbios psíquicos de seus pacientes, estes apresentavam distúrbios da linguagem e 

patologias do comportamento, como por exemplo, paralisia de fundo histérico. A 

técnica de tratamento inicial foi a hipnose, por influência de Breuer: 

Em sua primeira fase - a da catarse de Breuer - ela consistia em 

focalizar diretamente o momento em que o sintoma se formava, e em 

esforçar-se persistentemente por reproduzir os processos mentais 

envolvidos nessa situação, a fim de dirigir-lhes a descarga ao longo do 

caminho da atividade consciente. Recordar e ab-reagir, com o auxílio, 

era a que, àquela época, se visava. A seguir, quando a hipnose foi 

abandonada, a tarefa transformou-se em descobrir, a partir das 

associações livres do paciente, o que ele deixava de recordar. 

(FREUD, 1914, p.90) 

 

Mas, Freud observou que a descarga provocada pela hipnose não era suficiente 

para curar seus pacientes. Do ponto de vista de Habermas: 

O método terapêutico, utilizado por Breuer, fora pensado com o 

objetivo de conseguir que o quantum de afeto, empregado para a 

manutenção do sintoma, quantum que se havia desencaminhado e, por 

assim dizer, estrangulado, fosse dirigido para a via normal, onde 

pudesse chegar à descarga (ab-reação). (HABERMAS, 1982, p. 

266) 

 

Como esclareceu Habermas, Freud Posteriormente seguiu em outra direção, 

utilizando-se da técnica que chamou de livre associação. Freud abandona a hipnose, 

pois essa deve contar com a memória do paciente para que a partir da recordação o 



40 
 

 

paciente possa levar a vias normais o quantum de energia estrangulado pela repressão, 

mas se a resistência impede justamente que fragmentos recalcados, da biografia do 

sujeito, venham à consciente, conclui-se assim a impossibilidade da hipnose produzir 

elaborações que possam reconduzir, a vias normais, a história esquecida do paciente. 

Mas Habermas pontua o texto enfatizando o equívoco de Freud, aquele de compreender 

a psicanálise como uma ciência da natureza, passível de medição e observação. Assim, 

Freud esclarece que a resistência deve ser superada pelo diálogo entre médico e 

paciente, através de elaborações do paciente, por orientação do analista, 

responsabilizando-o pela recuperação de sua biografia perdida, mas a este movimento 

de autorreflexão, Freud insiste em comparar teoricamente, com o modelo do quantum 

de energia. Segundo Freud: 

Esta elaboração das resistências pode, na prática, revelar-se uma tarefa 

árdua para o sujeito da análise e uma prova de paciência para o 

analista. Todavia, trata-se da parte do trabalho que efetua as maiores 

mudanças no paciente e que distingue o tratamento analítico de 

qualquer tipo de tratamento por sugestão. De um ponto de vista 

teórico, pode-se correlacioná-la com a ‘ab-reação’ das cotas de afeto 

estranguladas pela repressão - uma ab-reação sem a qual o tratamento 

hipnótico permanecia ineficaz. (FREUD, 1914, p. 96) 

 

A livre associação consiste em encorajar o paciente a dizer o que vier à sua 

mente, sendo também este convidado a relatar seus sonhos. Desta forma, a biografia do 

sujeito vem à tona e junto suas deformações de sentido. Tais deformações de sentido, da 

biografia do sujeito, foram fundamento para o desenvolvimento de um novo tipo de 

hermenêutica, hermenêutica das profundezas. É exatamente a hermenêutica das 

profundezas de Freud comparada à hermenêutica filológica de Dilthey, assunto que 

trataremos a seguir. 

 

2.2 Hermenêutica profunda versus hermenêutica filológica 

 

Segundo Habermas, a hermenêutica das profundezas, desenvolvida por Freud, 

contrapõe à versão filológica de Dilthey; essa interpreta conexões simbólicas a partir de 

certas regras técnicas, reporta-se a textos que indiciam autoenganos do autor.  



41 
 

 

Freud observou que as deformações de sentido encontradas nos relatos de seus 

pacientes, quando estes narravam um sonho ou recordação da infância, indicavam 

motivos perturbadores ocultos. Tais deformações de sentido seriam vistas como o 

objeto primordial a ser analisado, portanto, o método hermenêutico da psicanálise deve 

ir mais além do que aquilo que constitui o simples recordar de uma biografia. A 

biografia, para a psicanálise, só é objeto de análise na medida em que ela é o “conhecido 

e o desconhecido do interior”. (HABERMAS, 1982, p. 234) 

Em contrapartida, Dilthey compromete-se com a biografia do sujeito, mas cujo 

sentido possa ser garantido por recordações diretas e imediatas. Pela auto-biografia o 

sujeito pode resolver suas questões de compreensão de sentido desde que haja 

transparência com sua própria vida, com sua própria história. Segundo a descrição de 

Habermas:  

A vida é histórica na medida em que é apreendida em sua progressão 

temporal e no conjunto dinâmico no qual ela possui sua gênese. A 

possibilidade de tal perspectiva está no fato de se reconstruir este 

curso na memória, o qual não (apenas) reproduz o elemento singular, 

mas o próprio conjunto e seus estágios mais diversos. O que a 

recordação realiza na apreensão da sequência da vida enquanto tal, 

isto é executado na história através de expressões vitais, estas que 

abarcam o espírito objetivo por intermédio do congraçamento 

estabelecido por tal sucessão e seus efeitos. (HABERMAS, 1982, p. 

234) 

 

O compreender das ciências do espírito, como pensou Dilthey, conta também 

com as formas simbólicas e os textos nos quais a estrutura do sentido se objetivou, pois 

para além dos limites da biografia atualizada, não podemos contar somente com a 

garantia subjetiva de uma memória imediata. Desta forma, o compreender carece da 

recomposição crítica destes textos, em auxilio à memória adulterada da espécie humana. 

Nas palavras de Habermas: 

 

A primeira condição para a construção do mundo histórico é, assim, a 

purificação das confusas e, sob muitos aspectos, corrompidas 

recordações da espécie humana, nela mesma, através da crítica que 

constitui o correlato da interpretação. É por isso que a ciência 



42 
 

 

fundamental da história é a filologia em sentido formal, como estudo 

científico das línguas nas quais a tradição está sedimentada, coleção 

da herança da humanidade passada, eliminação dos erros que ela 

contém, ordenação cronológica e combinação, as quais põem tais 

documentos em íntima relação uns com os outros. Filologia não é, 

nesse sentido, um recurso acessório para o historiador, mas assinala o 

primeiro raio de ação de seu modo de proceder. (HABERMAS, 

1982, p. 235) 

 

Tanto a psicanálise quanto a filologia investigam a biografia do sujeito como 

fundamento para suas interpretações; ambas lidam com a fragilidade da memória, seja 

na fidelidade de suas recordações, seja nas distorções confusas de conteúdo. Outra 

convergência importante entre as duas está no fato de que ambas pretendem que a 

crítica reconstrua o texto mutilado da tradição. Em contrapartida, a crítica filológica 

distingue-se da crítica psicanalítica, pois a filologia reconduz ao conjunto intencional da 

subjetividade1 como base última da experiência, ou seja, aquilo que é intencionado pelo 

sujeito deve encontrar sua representação pela apropriação do espírito objetivo. 2 Pelo 

contrário, a crítica pretendida pela psicanálise não conta, primordialmente, com aquilo 

que é intencionado pelo sujeito, “não se volta para complexos de sentido, peculiares à 

dimensão daquilo que se intenciona conscientemente, seu trabalho crítico não elimina 

deficiências acidentais”. (HABERMAS, 1982, p. 236) 

A filologia de Dilthey, voltada para a conexão simbólica, privilegia a 

transparência do sujeito à sua própria história, ou seja, o compreender evita materiais 

deformados e defeitos acidentais, aquilo que se pretende dizer conscientemente deve 

pautar por clareza semântica. Por outro lado, para a hermenêutica psicanalítica não se 

deve evitar as omissões e alterações da linguagem, muito pelo contrário, essas recebem 

atenção principal, pois indicam a possibilidade de conteúdos latentes que explicariam a 

deformação de sentido dos textos narrados pelo paciente. Textos adulterados dessa 

espécie só poderão ter seu sentido compreendido quando esclarecido o sentido da 

                                                             
1 Vejamos: “Dilthey compromete a hermenêutica com a opinião subjetiva, cujo sentido pode ser garantido 

pela lembrança direta e imediata”. (HABERMAS, 1982,  p. 234). 
2  Nota-se que: “Dilthey concebe o espírito objetivo como o ser-comum das unidades vivas”.  

HABERMAS, 1982,  p. 17. Vale salientar ainda que: “Cada manifestação vital particular representa algo 

comum no reino deste espírito objetivo. Cada palavra, cada sentença, cada gesto ou fórmula de boas 

maneiras, cada obra de arte e cada ação histórica só são compreensíveis porque elementos comuns 

conectam aquele que se exprime e aquele que compreende; o indivíduo vivencia, pensa e age sempre em 

uma esfera comum e somente nela ele se entende”. (HABERMAS, 1982,  p. 169). 



43 
 

 

própria corrupção, ou seja, a técnica da interpretação psicanalítica vai mais além do que 

a compreensão hermenêutica, como pensou Dilthey, pois ela não apenas pode atingir o 

sentido de um possível texto deformado, mas fundamentalmente atingir o próprio 

sentido da deformação. No que concerne ao sistema de Habermas: “É isto que 

caracteriza a tarefa particular de uma hermenêutica que não se pode limitar aos modos 

de proceder da filologia, mas unifica a análise da linguagem com a pesquisa 

psicológica de complexos causais”. (HABERMAS, 1982, p. 236) 

 

As omissões e alterações, as quais a crítica filológica pretende compreender, não 

possuem peso valorativo sistemático, pois a estrutura do sentido dos textos, com os 

quais a hermenêutica da história se ocupa, está sempre apenas ameaçada por influências 

externas. Pela interpretação psicanalítica a manifestação parcial e deformada do sentido 

não é em consequência de uma tradição defeituosa, mas, trata-se de um sentido que 

potencialmente pode vir à consciência, pois o conjunto biográfico, ao qual o sujeito não 

tem mais acesso, pode ser incorporado à história do sujeito se a análise obtiver êxito.   

Dilthey considera que a recordação da autobiografia conscientemente 

intencionada é fundamento para o ato de compreender, assim uma intelecção 

hermenêutica se torna possível. Freud entende que a opacidade da memória expressa 

intenções ocultas, as quais devem ser esclarecidas, mas, o domínio daquilo que perfaz a 

opinião subjetiva não pode cumprir, exclusivamente, esta tarefa. Portanto, aquilo que a 

hermenêutica da história de Dilthey evita, para o ato de compreender, é fundamento 

para a psicanálise: “Com sua análise da linguagem ordinária Dilthey não fez mais do 

que tangenciar caso-limite da discrepância entre proposições, ações e expressões 

vivenciais; este caso-limite constitui, porém, o caso normal para a psicanálise”. 

(HABERMAS, 1982, p. 236) 

É exatamente com o objetivo de esclarecer este caso-limite, que é o caso normal 

para a psicanálise, que acionamos a tarefa da metapsicologia. Que é o tema do nosso 

próximo item. 

2.3 A tarefa da metapsicologia 

 

  Habermas enfatiza que o erro de Freud, preso ao mal-entendido cientificista, 

submete a metodologia a um objetivismo, perdendo de vista a verdadeira vocação da 

psicanálise, aquela da dinâmica da reflexão emancipatória, submetendo a psicanálise ao 



44 
 

 

positivismo de sua época. Habermas indica, assim, qual é a tarefa da metapsicologia 

dentro de sua característica original: 

 
A tarefa da metapsicologia é, portanto, demonstrar que este caso 

normal é o caso-limite de uma estrutura de motivação que depende, 

concomitantemente, de interpretações que afetam tanto necessidades 

comunicadas publicamente quanto necessidades reprimidas e 

privatizadas. (HABERMAS, 1982, p. 271) 

 

A moldura metapsicológica que delimita o modelo estrutural da psicanálise teve, 

primeiramente, sua origem a partir da situação analítica e da interpretação dos sonhos. 

Numa fase tardia do desenvolvimento teórico, Freud enquadra suas suposições básicas 

em um modelo estrutural, no qual expõe a conexão funcional do aparelho psíquico, 

composto por três categorias ego, id, superego, que estão comprometidas com o sentido 

específico de uma comunicação entre médico e paciente que procuram executar um 

processo de esclarecimento, levando em consideração a resistência do doente à tentativa 

de tornar consciente seu inconsciente. Para Habermas: 

O modelo das três instâncias — Eu, Id, Superego — possibilita uma 

apresentação sistemática da estrutura da linguagem e da patologia do 

comportamento. Os enunciados meta-hermenêuticos podem ser 

organizados neste modelo. Eles elucidam o quadro metodológico no 

qual as interpretações, empiricamente ricas em conteúdo, dos 

processos formativos podem ser desenvolvidas.  Estas interpretações 

genérico-universais precisam, porém, ser distinguidas da moldura 

metapsicológica. Trata-se de interpretações referentes ao 

desenvolvimento da primeira infância (relativa à gênese da base 

motivadora e da formação paralela das funções do Eu) e que servem 

de matrizes narrativas que, em cada caso particular da biografia, 

devem ser encaradas como esquemas de interpretação, a fim de que 

possa ser encontrada a cena primeva do conflito não resolvido. Os 

mecanismos de aprendizagem, com os quais Freud conta (escolha de 

objeto, identificação com o modelo, introjeção de objetos-de-amor 

abandonados), tornam compreensível a dinâmica do surgimento de 

estruturas do Eu ao nível de interações mediadas simbolicamente. 

(HABERMAS, 1982, p. 273) 



45 
 

 

 

O modelo estrutural da metapsicologia esclarece as condições de possibilidade 

do conhecimento analítico, desvelando uma específica conexão entre deformação da 

linguagem e patologia do comportamento. Segundo Habermas, Freud elabora as 

instâncias da vida psíquica no contexto do dialogo psicanalítico, almejando uma 

autorreflexão emancipatória, mas Freud com suas pretensões cientificistas conduz a 

psicanálise ao modelo estrutural de distribuição de energia, mais próximo das ciências 

experimentais, com pretensões de verificação empírica. Freud, que almejava 

fundamentar a psicanálise aos moldes de uma ciência experimental, propriamente dita, 

teve dificuldades para sustentar o diálogo analítico como a única e suposta base 

experimental para as hipóteses psicanalíticas. Às críticas dirigidas à psicanálise, Freud 

contrapõe, sem sucesso, o argumento da astronomia: “essa ciência também não 

experimenta, mas está limitada àquilo que observa.” (HABERMAS, 1982, p. 269). Nas 

palavras de Freud:  

Agora ouçam isto. Faz só bem pouco tempo, a faculdade de medicina 

de uma universidade americana recusou-se a permitir à psicanálise o 

status de ciência, com base no fato de que ela não comporta nenhuma 

prova experimental. Poderiam ter levantado a mesma objeção com 

relação à astronomia; na realidade, a experimentação com corpos 

celestes é particularmente difícil. Aí, tem-se de buscar apoio na 

observação. (FREUD, 1932-1936, p. 17) 

 

Tal comparação com a astronomia, em defesa da psicanálise, como ciência 

experimental, perde sua força, segundo Habermas, pelo fato da seleção quase-

experimental das condições iniciais da observação astrológica permitir prognósticos a 

partir de eventos possíveis de serem observados, por outro lado, a psicanálise não 

corresponde propriamente à ação instrumental, mas seu lugar científico é a 

intersubjetividade do compreender-se mutuamente sobre o sentido dos símbolos 

incompreensíveis, indicando, assim, a impossibilidade de qualquer demonstração 

experimental. Habermas aponta como erro essa tentativa de equiparar a psicanálise a 

uma ciência mensurável, correndo o risco de perder seu verdadeiro status, pois jamais 

verificou asserções quantitativas na psicanálise. Nas palavras de Habermas: 



46 
 

 

Que Freud, mesmo assim, teime obstinadamente em ver no diálogo 

analítico a única base experimental não apenas para o 

desenvolvimento da metapsicologia, mas também para a validade da 

teoria trai, por outro lado, uma consciência do verdadeiro status desta 

ciência. Freud por certo pressentia que a realização consequente do 

programa de uma psicologia “científico-universal” ou, no mínimo, sua 

exata execução em termos behavioristas teria que ter sacrificado a 

intenção à qual a psicanálise deve, exclusivamente, sua existência: a 

intenção do esclarecimento — de acordo com o qual o id deve vir a 

ser Eu. Verdade é que Freud não abandonou tal programa, ele não 

entendeu a metapsicologia como aquilo que ela tão-somente no 

sistema referencial da autoreflexão pode ser: como uma interpretação 

genérico-universal de processos que afetam a formação da espécie. 

(HABERMAS, 1982, p. 269) 

Habermas reserva à metapsicologia as hipóteses fundamentais que elucidam uma 

específica conexão entre deformação da linguagem e patologia do comportamento, 

hipóteses que devem ter sua estrutura respaldada por uma teoria da linguagem ordinária. 

Não se trata de uma teoria empírica, mas uma metateoria ou mais precisamente uma 

meta hermenêutica que servirá de condição de possibilidade do conhecimento 

psicanalítico. Às metodologias das ciências da natureza e do espírito, como pensou 

Pierce e Dilthey, respectivamente, Habermas corresponde sua metapsicologia, pois esta 

reflete o quadro transcendental do conhecimento analítico como um conjunto objetivo 

de defesa organizado, e ao mesmo tempo um conjunto objetivo de processos auto-

investigatório. A grande diferença da psicanálise para com as ciências da natureza e do 

espírito é que no plano da autorreflexão, a lógica não possibilita uma separação entre 

metodologia e sua contra parte material, pois, na psicanálise, aquele que investiga é 

também o objeto da investigação. 

A metapsicologia fornece uma série de categorias e de hipóteses fundamentais 

que, a rigor, englobam complexos de deformação da linguagem e de patologia do 

comportamento, possibilitando uma moldura teórica onde as interpretações genérico-

universais podem ser desenvolvidas. E é exatamente sobre a lógica e constituição da 

interpretação genenérico-universal que trataremos a seguir. 

 

 



47 
 

 

2.4 Interpretação genérico-universal 

 

Segundo Habermas, Freud elabora as interpretações genérico-universais sob 

hipóteses de desenvolvimento e socialização da primeira infância, com suas pessoas de 

referência, com seus conflitos nas relações correspondentes e suas formas de resolvê-

los, tais conflitos e suas soluções influenciam determinantemente a personalidade da 

criança e consequentemente a formação da biografia futura. Tal processo de formação 

acontece pela via da ação comunicativa, a teoria pode assumir a forma de um relato que 

apresenta narrativamente o desenrolar psicodinâmico da criança como o curso de uma 

sucessão de ações: com distribuição típica de papéis, sucessão de conflitos básicos, 

modelos recorrentes de interpretação, com perigos, crises, soluções, com triunfos e 

derrotas. As interpretações genérico-universais dos processos de formação são 

acessíveis diretamente à verificação empírica. Tais interpretações são resultado de 

repetidas experiências clínicas, a partir de antecipações circularmente confirmadas, mas 

já estavam sob o esquema geral dos processos de formação perturbados. Do ponto de 

vista de Habermas: 

 

A metapsicologia fornece uma série de categorias e de hipóteses 

fundamentais que, a rigor, englobam complexos de deformação da 

linguagem e de patologia do comportamento. As interpretações 

genérico-universais, desenvolvidas neste quadro, são o resultado de 

múltiplas e repetidas experiências clínicas: elas foram adquiridas de 

acordo com o método elástico das antecipações hermenêuticas 

circularmente comprovadas. Mas, mesmo tais experiências já estavam 

sob a influência genérica do esquema antecipado de processos de 

formação perturbados. Ademais, qualquer interpretação que 

reivindique o status da "universalidade" subtrai-se ao método 

hermenêutico, próprio à contínua correção da pré-compreensão junto 

ao texto. Diferentemente do que ocorre com a antecipação 

hermenêutica do filólogo, a interpretação genérico-universal é 

"constatada" e, enquanto teoria universal, precisa ser confirmada 

através de prognoses dedutivas. Se a psicanálise propõe uma matriz 

narrativa, sobre a qual processos de formação interrompidos podem 

ser completados, tornando-se assim uma história sem lacunas, os 

prognósticos que são adquiridos com sua ajuda, servem para 



48 
 

 

reconstruir o passado; mas, também eles são hipóteses que podem 

gorar. (HABERMAS, 1982, p. 274) 

 

Freud observou que das histórias contadas pelos seus pacientes, seria possível 

encontrar elementos comuns entre elas. Desta forma, foi possível criar modelos 

abstratos de caráter universal, que poderiam ser transferidos para outros pacientes. Ou 

seja, interpretações genérico-universais partem de modelos que são forjados pela 

generalização de diversos casos clínicos, justamente porque já há um caso típico nas 

histórias individuais. Nos relata a narrativa habermasiana: 

 

Em cada história, por mais contingente que seja, esconde-se um 

elemento universal, pois de cada história um outro pode destilar algo 

de exemplar. Histórias são tanto mais compreensíveis, como um 

exemplo, quanto maior for o caráter típico de sua narração. O conceito 

do tipo designa aqui uma qualidade daquilo que pode ser traduzido: 

uma história é típica em uma dada situação e em relação a um público 

determinado quando a "ação" pode facilmente ser destacada de seu 

contexto original e transferida para uma outra situação, igualmente 

individualizada. Podemos aplicar o "caso típico" a nosso próprio caso: 

somos nós próprios quem empreendemos a aplicação, abstraímos o 

comparável do distinto e, respeitadas as circunstâncias especiais do 

nosso caso, concretizamos o modelo derivado pela via desta abstração. 

(HABERMAS, 1982, p. 279) 

 

O complexo de Édipo, como pensou Freud, é um excelente exemplo de esquema 

orientador da interpretação psicanalítica, de muitas histórias clínicas individuais é 

possível generalizar sistematicamente tais esquemas. É exatamente alicerçado nesses 

esquemas que médico e paciente podem desenvolver suas interpretações. Desta forma, 

para Habermas: 

 

Tal é também o procedimento do médico que reconstrói a biografia do 

doente com a ajuda de um material disponível; o paciente, como tal, 

não procede de outra maneira quando, com ajuda do esquema 

proposto, narra sua história-de-vida, também em seus detalhes até 

então esquecidos. Ambos não se orientam, por certo, em um exemplo, 



49 
 

 

mas — exatamente — em um esquema. Na interpretação genérico-

universal faltam os traços individuais do exemplo, o passo em direção 

à abstração já está feito; médico e paciente não têm mais o que fazer 

senão ativar o esquema. A generalização sistemática consiste, 

portanto, no seguinte: em experiências hermenêuticas precedentes já 

se abstraiu de muitas histórias típicas, tendo em vista a multiplicidade 

dos casos individuais. A interpretação genérico-universal não contém 

nome de indivíduos, apenas papéis anônimos; ela não contém 

circunstâncias contingentes, mas constelações que retornam sempre de 

novo, e modelos de ação; ela não contém um emprego idiomático da 

linguagem, mas um vocabulário estandardizado. Ela não apresenta um 

processo típico senão que descreve, em conceitos de tipo, o esquema 

para uma atividade com variantes condicionais. É desta maneira que 

Freud expõe o complexo de Édipo e suas soluções: com a ajuda de 

conceitos estruturais com eu, id e superego (os quais foram obtidos a 

partir de experiências do diálogo analítico); recorrendo a papéis, 

pessoas e modelos da interação (resultantes da estrutura familiar) e, 

finalmente, pelo recurso a mecanismos da ação e da comunicação 

(como escolha de objeto, identificação e interiorização). 

(HABERMAS, 1982, p. 279) 

 

Apresentamos assim, o esquema orientador da interpretação psicanalítica, nosso 

próximo passo consiste em determinar o grau de validade das interpretações genéricas, 

no quadro de uma comunicação entre médico e paciente, em relação às teorias 

universais, aquelas no círculo funcional do agir instrumental. 

 

2.5 Interpretações genéricas versus teorias universais. 

 

A partir desse ponto faz-se necessário uma distinção entre a validade empírica 

das interpretações genéricas (no quadro de uma comunicação entre médico e paciente) 

daquelas das teorias universais (no círculo funcional do agir instrumental). A lógica da 

interpretação genérico-universal não segue os mesmos critérios de refutação que são 

próprios às teorias universais das ciências experimentais estritas. Em um caso normal de 

pesquisa, das ciências estritamente experimentais, a teoria contém proposições a 

respeito do objeto pesquisado e essa é externa, separada desse objeto. A validação das 

proposições se dá ao confrontar as proposições teóricas, a respeito de um determinado 



50 
 

 

objeto, com o objeto propriamente dito, respeitando os critérios de coerência e de 

pertinência empírica. No caso da psicanálise, as interpretações genérico-universais 

dependem de uma condição especial, pois a validade das hipóteses propostas pelo 

analista depende da aprovação do paciente, e somente ele pode legitimar as proposições 

hipotéticas construídas na interação entre medico e paciente. Portanto, somente o 

paciente pode assegurar a validade das interpretações genérico-universais, pois o 

mesmo sujeito que investiga é também o objeto da investigação. Segundo Habermas: 

 

Interpretações genérico-universais possuem uma posição toda especial 

entre o sujeito que investiga e o domínio do objeto investigado. 

Enquanto que, em casos normais, o que denominamos de teoria 

contém proposições acerca de um domínio de objeto ao qual estas, 

como enunciados, permanecem exteriores, a validade de 

interpretações genérico-universais depende, precisamente, do fato dos 

enunciados sobre o domínio do objeto serem aplicados a eles mesmos 

pelos "objetos", a saber, pelas próprias pessoas em questão. 

(HABERMAS, 1982, p. 276) 

 

Quanto à pertinência empírica das interpretações genérico-universais essa não 

depende de uma observação controlada e da posterior divulgação dos resultados à 

comunidade científica, mas única e exclusivamente pela autorreflexão exercida pelo 

investigador, validando os pressupostos teóricos iniciais de sua própria investigação. 

Neste contexto, o investigador é seu próprio objeto de pesquisa. Assevera Habermas: 

“O processo de pesquisa não pode conduzir a informações válidas senão ao se 

transformar em uma auto-investigação do paciente”. (HABERMAS, 1982, p. 277) 

 

As teorias universais têm a pretensão de produzir explicações causais e previsões 

condicionais sobre o objeto, a psicanálise almeja, também, tal pretensão, mas não há, 

neste caso, uma separação metodológica exata entre o domínio do objeto e o plano dos 

enunciados teóricos. Segundo Habermas: “No processo de nossa própria formação 

somos, por certo, atores e críticos numa e na mesma experiência”. (HABERMAS, 1982, 

p. 275) 

 

A partir disso, três consequências devem ser analisadas a partir das 

Interpretações genéricas versus teorias universais: primeiro, para a construção da 



51 
 

 

linguagem interpretativa; segundo, para as condições do exame empírico; terceiro, para 

a lógica da explanação enquanto tal. 

 

Quanto à construção da linguagem interpretativa: Para toda interpretação assim 

como todas as interpretações genérico-universais estão sob a dimensão da linguagem 

cotidiana. Para a psicanálise, médicos e pacientes partem de um esquema orientador da 

interpretação psicanalítica, tal esquema se constitui a partir da constatação de que para 

cada história narrada, por mais contingente que seja, esconde um elemento universal, 

possibilitando, com esses elementos a construção de tal esquema interpretativo, 

utilizando-se, para isso, da linguagem ordinária. A linguagem ordinária também será 

utilizada na interpretação-genérico-universal, os esquemas constituídos podem ser 

aplicados a um caso particular, a partir das expressões simbólicas que surgem 

narrativamente pelo paciente. Tal narrativa carece, obviamente, de interpretação, 

portanto, faz-se necessário uma compreensão hermenêutica, aplicada sobre o material 

simbólico narrado pelo paciente, própria a uma biografia fragmentária. Portanto, as 

interpretações genérico-universais, assim como a construção dos esquemas, tem na 

linguagem ordinária seu elemento fundador. Habermas afirma que a metodologia 

psicanalítica, seja na construção teórica, seja na aplicação interpretativa, dependem da 

linguagem ordinária corrente, pois esta tem características passíveis de intercambiar 

esquemas universais com histórias particulares. Argumenta Habermas: 

 

A significação histórica de qualquer acontecimento está sempre 

relacionada, de forma implícita, com a conexão de sentido de uma 

biografia, cuja coesão é mantida pela identidade do Eu, ou de uma 

história coletiva, determinada pela identidade do grupo. É por isso que 

a exposição narrativa está comprometida com a linguagem ordinária; 

pois, somente a reflexividade sui generis do linguajar cotidiano 

permite comunicar aquilo que é individual em expressões que, 

inevitavelmente, são universais. (HABERMAS, 1982, p. 278) 

 

No diálogo entre médico e paciente, a utilização de uma moldura genérica 

interpretativa se reveste com o exemplo biográfico do paciente. De papéis anônimos de 

um esquema surgem nomes de indivíduos, modelos de interação são preenchidos por 

cenas vividas, neste momento surge uma nova linguagem; pois a linguagem da 



52 
 

 

interpretação universal é posta de acordo com a do paciente. Nesta etapa, a aplicação 

hermenêutica se dá como tradução, porque as sutilezas da linguagem variam muito, 

influenciadas pelo contexto onde são utilizadas. A linguagem ordinária que é utilizada 

na construção da teoria deve fatalmente diferir da linguagem ordinária utilizada pelo 

paciente, o problema da tradução torna-se explícito quando a distância social da 

linguagem se acentua. Segundo Habermas, Freud tem consciência desse fato, fato este 

que é ampliado no debate acerca da psicanálise ser no futuro, difundida ao nível das 

massas: 

  

Defrontar-nos-emos, então, com a tarefa de adaptar a nossa técnica às 

novas condições. Não tenho dúvidas de que a validade das nossas 

hipóteses psicológicas causará boa impressão também sobre as 

pessoas pouco instruídas, mas precisaremos buscar as formas mais 

simples e mais facilmente inteligíveis de expressar as nossas doutrinas 

teóricas. (FREUD, 1917-1918, p. 105) 3 

 

A etapa da aplicação não se revela como uma tradução no caso das teorias 

científico-experimentais. Tal aplicação decide se condições empíricas disponíveis 

satisfazem, ou não, às determinações teóricas de caráter universal. Não há maiores 

problemas com a utilização da linguagem que conecta o particular com o universal, pois 

acontecimentos particulares só entram em consideração na medida em que 

correspondem às expectativas dos predicados universais. O mecanismo de dedução 

teórica não se altera. Por outro lado, na aplicação de expressões teóricas que afetam 

interpretações genérico-universais, o problema da linguagem se agiganta, pois as 

condições empíricas não são eventos singulares, mas sim, expressões simbólicas 

liberadas pelo paciente, carentes de interpretação. Tal interpretação afigura-se como 

aplicação hermenêutica, que por sua vez transforma-se em tradução, submetida à 

moldura de uma comunicação inerente à linguagem cotidiana. A tarefa de tal aplicação 

hermenêutica é transformar a matriz narrativa das interpretações genérico-universais em 

uma narração, ou seja, as expressões simbólicas trazidas pelos pacientes serão 

planificadas, transformando uma história individual em uma exposição narrativa. As 

                                                             
3 A partir desse ponto todas as citações, referente à Freud, estão indicadas no livro 
Conhecimento e Interesse, mas resolvemos citar diretamente dos textos originais, de Freud, para 

facilitar a identificação das obras. 



53 
 

 

deduções teóricas são mediatizadas por uma comunicação com o médico, mas, para tais 

deduções, somente o paciente poderá empreender tal tarefa decisivamente. 

Quanto às condições do exame empírico: Observa-se nessa fase, uma 

particularidade da metodologia quanto ao aspecto da falseabilidade das hipóteses, 

aplicadas às teorias universais ou às interpretações genérico-universais. Para as teorias 

universais: “Se uma prognose condicional, deduzida de uma hipótese nomológica e de 

certas condições iniciais da operação, for falsificada, a hipótese poderá ser vista como 

refutada.” (HABERMAS, 1982, p. 281). As coisas acontecem de forma análoga para as 

interpretações genérico-universais, pois, é possível construir dedutivamente, das 

deduções esquemáticas e do diálogo com o doente, a forma de um prognóstico 

condicional. Aqui surge a grande diferença quanto à refutação de hipóteses científicas, 

pois, para as interpretações genérico-universais a falsificação depende em última 

instância da confirmação do doente. Caso o paciente confirme o prognóstico, este 

produzirá como consequência determinadas recordações esquecidas. Refletindo sobre 

este fragmento biográfico esquecido, superará as patologias, iniciais, do comportamento 

e da comunicação.  Mas, por outro lado, se o paciente recusar as hipóteses construídas 

no diálogo analítico, a interpretação da qual tal construção foi deduzida, não poderá ser 

cabalmente refutada. Portanto, hipóteses psicanalíticas podem ser falsificadas ou 

confirmadas, mas somente pelo paciente. E, além disso, para a psicanálise, as 

verificações das hipóteses interpretativas correm o risco de serem submetidas à 

resistência do paciente. Portanto, não sendo confirmadas, ficará sempre a dúvida se a 

interpretação será realmente falsa ou a resistência criará mais um obstáculo para que a 

experiência da reflexão, no sentido da formação emancipatória, possa acontecer. Esta 

dificuldade metodológica da psicanálise leva-nos à pergunta: quando, para a psicanálise, 

um “sim” do paciente é realmente um sim? Mas, Habermas afirma que Freud estava 

consciente desta dificuldade metodológica: 

Em alguns raros casos ele mostra ser a expressão de uma recusa 

legítima. Muito mais frequentemente, expressa uma resistência que 

pode ter sido evocada pelo tema geral da construção que lhe foi 

apresentada, mas que, de modo igualmente fácil, pode ter surgido de 

algum outro fator da complexa situação analítica. Um 'não' de um 

paciente, portanto, não constitui prova de correção de uma construção, 

ainda que seja perfeitamente compatível com ela. Uma vez que toda 

construção desse tipo é incompleta, pois abrange apenas um pequeno 



54 
 

 

fragmento dos eventos esquecidos, estamos livres para supor que o 

paciente não esteja de fato, discutindo o que lhe foi dito, mas 

baseando sua contradição na parte (do psiquismo) que ainda não foi 

revelada. Via de regra, não dará seu assentimento até que tenha sabido 

de toda a verdade, e esta abrange amiúde um campo muito grande. 

Desta maneira, a única interpretação segura de seu 'não' é que ele 

aponta para a qualidade de não ser completo; não pode haver dúvida 

de que a construção não lhe disse tudo. Parece, portanto, que as 

elocuções diretas do paciente, depois que lhe foi oferecida uma 

construção, fornecem muito poucas provas sobre a questão de saber se 

estivemos certos ou errados. É do maior interesse que existam formas 

indiretas de confirmação, que são, sob todos os aspectos, fidedignas. 

(FREUD, 1937-1939, p. 170) 

 

Outra questão que surge: os sonhos podem ser influenciados pela sugestão do 

médico? Freud, segundo Habermas, dá grande importância ao problema das associações 

corroborantes do sonhador, que podem estar impregnadas com a própria situação 

analítica.  Se o paciente influenciado por um sonho sonhado pode vir a recordar textos 

esquecidos do passado, assim como influenciar novos sonhos, podemos então aceitar a 

ideia da qual a própria experiência analítica influencia a construção onírica. A questão 

começa a ficar complexa, pois como dar o legítimo valor aos sonhos? Ou a construção 

onírica tem como origem o inconsciente e este não é influenciado pela análise, ou a 

construção onírica pode ser impregnada com sugestões decorrente do processo 

analítico? Habermas cita Freud que esclarece a respeito: 

Se um sonho traz à tona situações que podem ser interpretadas como 

referentes a cenas do passado do sonhador, parece em especial 

importante indagar se a influência do médico também pode 

desempenhar algum papel em conteúdos de sonhos deste tipo. E essa 

questão é a mais urgente de todas, no caso dos sonhos chamados 

corroborativos, que, por assim dizer, 'seguem atrás' da análise. Com 

alguns pacientes, esses são os únicos sonhos que se consegue. Tais 

pacientes reproduzem apenas as exigências passadas de sua infância 

depois de havê-las construído a partir de seus sintomas, associações e 

outros sinais, e proposto a eles essas construções. Seguem-se, então, 

os sonhos corroborantes acerca dos quais surge, contudo, a dúvida de 



55 
 

 

saber se não podem ser inteiramente despidos de valor probatório, em 

vista da possibilidade de terem sido imaginados em submissão às 

palavras do analista, em lugar de trazidos à luz desde o inconsciente 

do sonhador. Não se pode fugir a essa situação ambígua na análise, de 

vez que, com esses pacientes, e a menos que se interprete, construa e 

proponha, jamais obtemos acesso ao que neles está reprimido. 

(FREUD, 1923-1925, p. 69) 

Segundo Habermas, Freud acredita que as sugestões do analista encontram seus 

limites, em relação à capacidade de influenciar o paciente, no próprio mecanismo da 

formação dos sonhos, pois este, como tal, não pode ser influenciado. Mas, mesmo assim 

o analista deve estar atento tanto ao “não” quanto ao “sim” do paciente, quanto a seu 

peso valorativo, pois a resistência de defesa do paciente pode camuflar o verdadeiro 

significado da interpretação. Tudo se dá de forma muito obscura, algo querendo se 

revelar e se ocultar ao mesmo tempo. Habermas chama atenção ao fato de muitos 

críticos afirmarem que o analista não faz outra coisa a não ser induzir uma 

reinterpretação da interpretação. Mas, Freud entende que a corroboração do paciente só 

pode ser uma denegação da construção feita na análise, o único significado da 

corroboração é o de denegar a construção feita. Como esclarece Habermas citando 

Freud: 

 

É verdade que não aceitamos o ‘não’ de uma pessoa em análise por 

seu valor nominal; tampouco, porém, permitimos que seu ‘sim’ seja 

aceito. Não há justificação para que nos acusem de que 

invariavelmente deformamos suas observações, transformando-as em 

confirmação. Na realidade, as coisas não são tão simples assim, e não 

tornamos fácil para nós próprios chegar a uma conclusão. Um simples 

‘sim’ do paciente de modo algum deixa de ser ambíguo. Na verdade, 

pode significar que ele reconhece a correção da construção que lhe foi 

apresentada, mas pode também não ter sentido ou mesmo merecer ser 

descrito como ‘hipócrita’, uma vez que pode convir à sua resistência 

fazer uso de um assentimento de uma verdade que não foi descoberta. 

O ‘sim’ não possui valor, a menos que seja seguido por confirmações 

indiretas, a menos que o paciente, imediatamente após o ‘sim,’, 

produza novas lembranças que completem e ampliem a construção. 



56 
 

 

Apenas em tal caso consideramos que o ‘sim’ tratou completamente 

do assunto em debate. (FREUD, 1937-1939, p. 169) 

 

Desta forma, respondemos nossa pergunta anterior: quando, para a psicanálise, 

um “sim” do paciente é realmente um sim? Freud deixa claro na citação acima: este sim 

apenas possui um valor probatório quando a ele seguirem confirmações indiretas, 

quando o paciente produz, como adendo imediato a seu sim, novas lembranças, as quais 

completam e ampliam a construção. Somente em tal caso reconhecemos o 'sim' como 

arremate do ponto em questão. Portanto, confirmações indiretas após um sim do 

paciente, exclusivamente nesta condição, trazem à luz novas lembranças completando e 

ampliando a construção. O paciente amplia, pela auto reflexão, sua biografia esquecida 

no processo de auto formação. Mas, as coisas não são tão simples assim para a 

psicanálise, mesmo depois da confirmação indireta, a análise deve cercar-se de 

cuidados, pois a resistência não se cansa de atuar.  Vejamos: 

Mesmo a confirmação indireta através da associação não tem senão 

um valor relativo, caso for considerada isoladamente. Com razão 

Freud insiste que apenas a continuação da análise pode decidir algo 

sobre a utilidade ou inutilidade de uma construção: tão-somente o 

contexto do processo da formação em seu todo possui o poder de 

corroborar ou de falsificar. (HABERMAS, 1982, p. 284) 

A pergunta que fica é: o que é este “contexto do processo de formação como um todo”? 

Habermas cita Freud para tentar esclarecer:  

Em suma, comportamo-nos segundo o modelo de uma conhecida, 

figura de Nestroy, o criado, que tem nos lábios uma única resposta 

para todas as perguntas e objeções: 'Tudo se tornará claro no decorrer 

dos acontecimentos'. (HABERMAS, 1982, p. 317) 

A verificação das hipóteses formuladas a partir da experiência comunicativa 

entre paciente e médico devem estritamente obedecer às regras que são pertinentes à 

situação do exame, ou seja, aquelas dentro da dimensão da autorreflexão, somente 

dentro desta dimensão o sentido dos enunciados psicanalíticos podem reivindicar 

validade.  As condições empíricas do exame de hipóteses psicanalíticas encontram-se no 

meio da autorreflexão dependendo em última instância da confirmação do doente, 



57 
 

 

portanto, diferentemente da verificação das interpretações filológicas, assim como das 

teorias universais, o curso da investigação dessas duas últimas, tem sua validação sob 

critérios do exterior, seja pelos critérios do jogo de linguagem, seja pelos critérios da 

observação controlada.  

Quanto à lógica da explanação enquanto tal: Esta última particularidade da 

lógica, referente às interpretações genérico-universais, tem como origem o vínculo da 

compreensão hermenêutica com a explicação causal. Ou seja, o ato-do-compreender 

adquire, ele próprio, poder explanatório. As hipóteses explicatórias podem ser 

assemelhadas com os procedimentos analíticos-causais, pois tais hipóteses são 

construídas a partir dos sintomas evidenciados pelo paciente, seja na forma da distorção 

do discurso, seja em relação sintomática física ou do comportamento. Segundo 

Habermas: “A circunstância de as construções poderem assumir, em vista dos sintomas, 

a forma de hipóteses explicatórias revela o parentesco com os procedimentos analíticos-

causais” (HABERMAS, 1982, p. 284). 

A construção hipotética está no âmbito da interpretação, podendo ser verificada 

a partir da rememoração dos conteúdos ocultos do paciente e também pela anuência do 

paciente, ou seja, a aceitação das construções hipotéticas, a respeito da origem dos seus 

sintomas, é auto-reflexiva. De certa forma, Habermas aceita para o método 

psicanalítico, explicação do tipo causal, mas o fato das construções hipotéticas 

necessitarem de interpretação prévia, salienta a diferença dos procedimentos 

estritamente analíticos-causais em comparação a certa afinidade com o método 

explicativo-hermenêutico, sendo este último sempre em vista da autorreflexão.   

Compreendemos que Habermas aceita a fundamentação do método psicanalítico, 

e que este não perde sua veracidade, pelo fato de não ser um método estritamente 

científico. Devemos recordar uma citação que fundamenta tal compreensão e ao mesmo 

tempo mostra a ambiguidade a qual Freud se expõe, quando remetido às questões de a 

psicanálise ser seriamente chamada de uma terapia causal. Habermas diz:  

Verdade é que Freud não abandonou tal programa, ele não entendeu a 

metapsicologia como aquilo que ela tão-somente no sistema referencial 

da autoreflexão pode ser: como uma interpretação genérico-universal 

de processos que afetam a formação da espécie. (HABERMAS, 1982, 

p. 269) 



58 
 

 

Por outro lado, Freud diz: 

Na medida em que a terapia analítica não se propõe como sua tarefa 

primeira remover os sintomas, ela se comporta como uma terapia 

causal. Em outro aspecto, os senhores podem dizer, ela não o é. É que, 

há muito tempo atrás, situamos a origem da seqüência das causas da 

doença, das repressões às disposições instintuais, suas intensidades 

relativas na constituição e aos desvios no curso de seu 

desenvolvimento. Supondo, agora, que fosse possível, talvez, por 

algum meio químico interferir nesse mecanismo, aumentar ou 

diminuir a quantidade de libido presente em determinada época ou 

reforçar um instinto à custa de outro - tal coisa seria, então, uma 

terapia causal no verdadeiro sentido da palavra, para qual nossa 

análise teria efetuado o indispensável trabalho preliminar de 

reconhecimento. No momento atual, como sabem, não existe 

semelhante método de influenciar os processos libidinais; com nossa 

terapia psíquica, atacamos em conjunto diferentes pontos - não 

exatamente os pontos que sabemos serem as raízes dos fenômenos, 

mas, ainda assim, bem distantes dos sintomas; os pontos que se nos 

tornaram acessíveis devido a algumas circunstâncias muito especiais. 

(FREUD, 1915-1916, p. 129) 

Devemos compreender que se torna evidente o fato da psicanálise não abarcar, 

dentro de sua constituição metodológica, conexões causais entre eventos empiricamente 

observáveis, somente uma terapia bioquímica junto ao organismo poderia, supostamente 

segundo Freud, aceitar conexões causais estritamente empíricas, tal terapia bioquímica 

não existia na época de Freud, restando à psicanálise a tarefa terapêutica. Mas, mesmo 

assim, Habermas esclarece que a psicanálise não trata somente de sintomas, além disso, 

evidencia conexões causais por meio de circunstâncias assaz peculiares, ou seja, pela 

rememoração e anuência do paciente no processo de autorreflexão. Assevera Habermas: 

“Este é, precisamente, o ponto em que linguagem e comportamento são 

patologicamente deformados pela causalidade de símbolos e motivos reprimidos”. 

(HABERMAS, 1982, p. 285) 

O esforço de Habermas em esclarecer as sutilezas a respeito da causalidade no 

sentido da psicanálise e da causalidade no sentido analítico-científico, encontra em 

Hegel um auxílio. Pois, como mostra Habermas, Hegel já havia feito uma distinção 



59 
 

 

entre causalidade da natureza e causalidade do destino, como é o caso em questão. Para 

a psicanálise cena primeva, defesa e sintoma, não são regidos por leis naturais, em uma 

invariância da natureza, mas, por uma invariância da biografia que se manifesta, quando 

em estado patológico, representada pela compulsão à repetição, mas passível de ser 

removida pela força da reflexão. Habermas esclarece que as interpretações genéricas 

diferentemente das teorias universais se reportam a uma segunda natureza, ou seja, à 

auto-objetificação dos processos psíquicos, a saber: o inconsciente. O inconsciente será 

então a matriz explicativa causal para a psicanálise, guardando obviamente, as 

particularidades metodológicas. À categoria de inconsciente cabe o seguinte 

esclarecimento, segundo Habermas: 

Este termo foi pensado para designar a classe de todas as coações 

motivadoras, independizadas de seu contexto, que emanam daquelas 

disposições da necessidade, desautorizadas pela sociedade e cuja 

existência pode ser evidenciada na conexão causal entre, por um lado 

a situação da frustração originária e, por outro, certas atitudes 

anormais da linguagem e do comportamento. O peso de motivações 

desta espécie constitui uma medida para avaliar perturbações e 

desvios do processo formativo. Enquanto, pela disponibilidade técnica 

sobre a natureza, fazemos com que esta, em virtude de nosso 

conhecimento acerca das conexões causais, trabalhe para nós, a 

intelecção analítica envolve a causalidade do inconsciente como tal: 

diferentemente do que ocorre na medicina somática, ‘causal’ que é em 

sentido estrito, a terapia não repousa sobre um ato-do-reivindicar a 

pertinência dos conhecidos elos causais; pelo contrário, a terapia deve 

muito mais sua eficácia à supressão das conexões causais em si. A 

metapsicologia contem, de qualquer maneira, hipóteses referentes ao 

mecanismo da defesa da disjunção de símbolos, do recalque de 

motivos, além de hipóteses sobre o modo complementar do trabalho 

da auto-reflexão, isto é, hipóteses que ‘explicam’ a gênese e a 

remoção de uma causalidade do destino. Um complemento para as 

hipóteses nomológicas, das teorias universais, seriam em 

consequência as hipóteses básicas da metapsicologia acerca da 

estrutura da linguagem e do agir; mas exatamente estas são 

desenvolvidas em nível metateórico e não possuem, assim, o status de 

hipóteses nomológicas (‘comuns’). (HABERMAS, 1982, p. 286) 



60 
 

 

O inconsciente ganha uma importância muito grande no processo psicanalítico, 

ele passa a ser a fonte do material carregado de censura que através do diálogo entre 

médico e paciente, tal material poderá vir à consciência, formando o paciente do seu 

outro encoberto. Se por um lado as interpretações universais, aquelas das ciências 

naturais, garante seu status de validade pelo fato da manutenção dos elos causais entre a 

teoria e o experimento, por outro, a psicanálise pretende romper com esses elos, pois 

assim que o paciente conhece o real significado das fontes motivadoras de suas 

patologias, da linguagem e do comportamento, tal elo de conexão desaparece, pois o 

conteúdo inconsciente desloca-se à consciência, desfazendo-se assim os sintomas e suas 

fontes originais inconscientes. Desta forma, o processo psicanalítico orienta-se por uma 

metapsicologia que tem desta forma, hipóteses que "explicam" a gênese e a remoção de 

uma causalidade do destino, diferentemente da causalidade da natureza, mas de 

qualquer forma a psicanálise orienta-se por uma relação causal guardando, obviamente, 

suas particularidades.  

O conceito de uma causalidade do inconsciente exercitado pela psicanálise traz a 

compreensão de que a crítica exerce dupla função, tanto de conhecimento quanto de 

mudança. A investigação das causas das patologias do paciente é passível de resultados 

práticos, pelo fato do complexo empírico, ou seja, as manifestações patológicas serem 

simultaneamente complexos intencionais, desejos capazes de gerar conflito, passíveis de 

compreensão e reconstrução. Para tal tarefa de compreensão e reconstrução, é 

necessário o auxílio de regras gramaticais. As hipóteses explicativas formuladas pelo 

médico ao paciente, tem sua origem por dedução da interpretação-genérico-universal e 

de condições suplementares, o objetivo é entender e explicar o elo causal entre as 

situações conflitantes do passado e os sintomas do presente. Mas, médico e paciente 

devem ser capazes, dentro do processo analítico, de investigar o conjunto de sentido das 

hipóteses, tal conjunto está determinado: pelo conflito, pela segregação do símbolo de 

desejo, pela satisfação substituta do desejo censurado, pela formação do sintoma e pela 

defesa secundária. Desta forma, as hipóteses se sustentam por um complexo causal que 

é formulado como um conjunto-de-sentido hermeneuticamente compreensível. Feito 

esta formulação, ela servirá como uma hipótese causal e também como uma 

interpretação a respeito dos textos deformados através dos sintomas. Desta forma, o 

compreender da hermenêutica profunda assume também a função da explicação. É pela 

capacidade dessa hermenêutica profunda, de explicar em detalhes por meio da auto-



61 
 

 

reflexão, que a objetivação das coações motivadoras independizadas do seu contexto, é 

suprimida. Compreender e explicar, esse é o objetivo da analise. Habermas, nesse 

momento da discussão, traz Hegel para ajudar a auxiliar na argumentação, citando: “esta 

é a efetuação crítica daquilo que Hegel subsumiu sob o título do compreender (‘agarrar 

pelo pensamento’)”. (HABERMAS, 1982, p. 287) 

Insistamos em distinguir quanto à forma lógica, entre compreensão explanatória 

da hermenêutica profunda e da explicação formulada em sentido estritamente científico-

experimental. O ponto decisivo entre as duas está no fato de que as proposições teóricas 

submetidas, quanto à aplicação, à realidade se mantem inalteradas, pois são regidas de 

forma nomológica, ou seja, ocorrem neste caso, explicações sobre leis sem contexto. No 

outro caso, a explicação hermenêutica não pode se sustentar sem o contexto trazido da 

narrativa individual do paciente, desta forma, as asserções teóricas, traduzidas de uma 

história individual, somente se consolidam como enunciado causal na medida em que 

está totalmente dependente deste contexto. Habermas quer com isso afirmar a 

possibilidade das explicações psicanalíticas estarem ancoradas numa relação causal, ou 

seja, pretende ter critério de validade, mas com certas particularidades que são distintas 

das ciências estritamente científicas e o ponto decisivo está no fato de que a psicanálise 

depende do contexto narrativo e por outro lado, as ciências estritamente científicas 

independem de contextos, estabelecendo seus critérios de validade em leis. Assim, 

Habermas formula a distinção entre as duas posições:  

As explicações narrativas distinguem-se das operações estritamente 

dedutivas pelo fato de os eventos ou as circunstâncias, para as quais 

reivindicam uma relação causal, receberem uma determinação 

suplementar no curso de sua aplicação. O que chamamos de 

interpretações genérico-universais não autorizam, em consequência, 

explicações isentas de um contexto. (HABERMAS, 1982, p. 287) 

 

*** 

 

A crítica psicanalítica do sentido em Freud proporcionou a Habermas identificar 

a relevância da psicanálise como uma ciência que reivindica metodicamente o exercício 

autorreflexivo. A autorreflexão das ciências da natureza e do espírito com Pierce e 

Dilthey, respectivamente, fizeram surgir os interesses cognitivos, seja como interesse 



62 
 

 

técnico ou como interesse prático, devolvendo a possibilidade da teoria do 

conhecimento. Mostramos que Habermas, a partir da psicanálise freudiana, prossegue a 

reflexão hermenêutica, que Dilthey deixara interrompida por sua incapacidade de 

escapar aos pressupostos positivistas do seu tempo. Mas, enquanto a hermenêutica, no 

sentido de Dilthey, procura interpretar expressões simbólicas intencionais, mesmo 

distorcidas, Freud vai além do conscientemente intencionado, com sua hermenêutica das 

profundezas.  

Quanto à Hermenêutica profunda versus hermenêutica filológica procuramos 

mostrar os elementos de divergência e convergência entre os dois tipos de 

hermenêuticas. Mostramos fundamentalmente que aquilo que a hermenêutica da história 

de Dilthey evita, o caso-limite como chamou Habermas, para o ato de compreender, é 

fundamento para a psicanálise. Para esclarecer este caso-limite, que é o caso normal 

para a psicanálise, acionamos a tarefa da metapsicologia.  

Quanto à tarefa da metapsicologia, acreditamos ter esclarecido que a 

metapsicologia fornece uma série de categorias e de hipóteses fundamentais que, a 

rigor, englobam complexos de deformação da linguagem e de patologia do 

comportamento, possibilitando uma moldura teórica onde as interpretações genérico-

universais podem ser desenvolvidas.  

Na sequencia, mostramos que as interpretações genérico-universais são "uma 

matriz narrativa, sobre a qual processos de formação interrompidos podem ser 

completados, tornando-se assim uma história sem lacunas" (HABERMAS, 1982, p. 

274), tal matriz narrativa é construída a partir de várias e repetidas experiências clínicas 

psicanalíticas. Desta forma, nosso objetivo foi estabelecer o esquema orientador da 

interpretação psicanalítica.  

Por fim, quanto às Interpretações genéricas versus teorias universais, 

acreditamos ter esclarecido a respeito da validade das interpretações genéricas (no 

quadro de uma comunicação entre médico e paciente) em relação às teorias universais 

(no círculo funcional do agir instrumental). A lógica da interpretação genérico-universal 

não segue os mesmos critérios de refutação que são próprios às teorias universais das 

ciências experimentais estritas. Em um caso normal de pesquisa, das ciências 

estritamente experimentais, a teoria contém proposições a respeito do objeto pesquisado 

e essa é externa, separada desse objeto, a validação das proposições se dá ao confrontar 

as proposições teóricas, a respeito de um determinado objeto, com o objeto 

propriamente dito, respeitando os critérios de coerência e de pertinência empírica. No 



63 
 

 

caso da psicanálise, as interpretações genérico-universais dependem de uma condição 

especial, pois a validade das hipóteses propostas pelo analista depende da aprovação do 

paciente, e somente ele pode legitimar as proposições hipotéticas construídas na 

interação entre medico e paciente. Portanto, somente o paciente pode assegurar a 

validade das interpretações genérico-universais, pois o mesmo sujeito que investiga é 

também o objeto da investigação. 

A psicanálise ao conceber os distúrbios do comportamento e da linguagem 

afirma uma diferenciação entre normalidade e patologia, ou seja, aquilo que é entendido 

como normalidade ou desvio depende de uma precondição, alicerçada muito mais no 

sentido cultural do que num estado de coisas já fixadas conceitualmente. É justamente 

esta conexão entre psicanálise e teoria societária que trataremos no próximo capítulo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

CAPÍTULO III 

 

3. Psicanálise e teoria societária.  

 

Habermas explica-nos que Freud entendeu a sociologia como uma psicologia 

aplicada. O objetivo de Freud seria formular uma teoria societária através dos 

fundamentos da psicanálise. Freud desenvolveu seus estudos sobre civilização e cultura 

com pretensões sociológicas, mas sempre com a intenção de vincular seus estudos de 

psicanálise, das condições de natureza interior encontradas no âmbito individual, com 

aquelas de natureza exterior encontradas no âmbito societário. A psicanálise ao 

conceber os distúrbios do comportamento e da linguagem afirma uma diferenciação 

entre normalidade e patologia, ou seja, aquilo que é entendido como normalidade ou 

desvio depende de uma precondição, alicerçada muito mais no sentido cultural do que 

num estado de coisas já fixadas conceitualmente. Como afirma Freud: "Vimos que não 

é cientificamente viável traçar uma linha demarcatória entre o que é psiquicamente 

normal e anormal, de maneira que esta distinção, apesar de sua importância prática, 

possui apenas um valor convencional" (HABERMAS, 1982, p. 288). Desta forma, 

nossa pretensão, a seguir, é visualizar a correlação entre neuroses individuais e 

instituições a partir da história do desenvolvimento cultural da espécie humana. 

 

3.1 Neuroses versus instituições 

 

Aquilo que pode, na análise das neuroses individuais, ser considerado como 

processo formativo normal ou como desviante tem como pano de fundo a confrontação 

dessas mesmas neuroses com seu meio ambiente, há, desta forma, certa relatividade 

naquilo que podemos chamar de normal ou desviado. Mas o quadro institucional de 

uma sociedade, que serve de parâmetro para determinar os estados dos processos 

formativos patológicos ou normais, analisado no sentido do diagnóstico das neuroses 

individuais, pode estar ele como um todo, comparado a outras sociedades, em estado 

patológico. Portanto, como podemos determinar os estados normais e patológicos de 



65 
 

 

uma determinada sociedade, no sentido de uma teoria societária com fundamento 

psicanalítico? Freud vai buscar tal fundamento no “processo civilizatório”. Vejamos: 

O que Freud denomina de diagnose das neuroses coletivas postula 

uma investigação que vai além dos critérios da moldura institucional 

dada e visualiza a história do desenvolvimento cultural da espécie 

humana, o ‘processo civilizatório’. Tal perspectiva filogenética é, 

ademais, sugerida por uma reflexão adicional, também ela advinda da 

psicanálise. (HABERMAS, 1982, p. 288) 

As neuroses têm como pano de fundo a defesa frente a moções impulsoras 

indesejáveis, a tentativa é de consolidar interesses de natureza exterior, de natureza 

interior e do superego. Do exterior, porque para garantir a autoconservação da sociedade 

é preciso o esforço de indivíduos socializados, trabalho. Do interior, porque cada 

indivíduo tem em sua natureza, necessidades libidinosas e agressivas. Do superego, 

porque esse, dentro do sistema de autoconservação, é um prolongamento intrapsíquico 

da autoridade externa, representadas pelos pais quando o indivíduo está ainda em 

formação, ou seja, é uma internalização de forças coercitivas da realidade externa. Desta 

forma, o sistema de autoconservação, para manter seus indivíduos vivos, não dispõe de 

outro meio a não ser que todos trabalhem, desviando suas energias da atividade sexual. 

Isso implica que o fundamento da manutenção de uma sociedade é econômico. Para 

esclarecer Habermas cita Freud: 

O móvel da sociedade humana é, em última análise, econômico; como 

não possui provisões suficientes para manter vivos todos os seus 

membros, a menos que trabalhem, ela deve limitar o número de seus 

membros e desviar suas energias da atividade sexual para o trabalho. 

Em suma, defronta-se com as eternas e primevas exigências da vida, 

que nos assediam até o dia de hoje. (FREUD, 1915-1916, p. 48) 

Habermas esclarece que se o fundamento das frustações da sociedade humana 

tem um fundo econômico, pelo fato de haver carência de recursos materiais e ser o 

trabalho condição obrigatória para sua própria manutenção, assim as frustações 

originadas desse conflito estão sob condições historicamente variáveis. Os mecanismos 

de repressão social estão intimamente correlacionados com a pressão da realidade, que 

por sua vez pode ser alterada conforme a disponibilidade técnica sobre a natureza, assim 

como a produção e distribuição de bens de consumo. Ou seja, quanto maior for o 



66 
 

 

domínio sobre a natureza, no sentido de tornar as condições materiais acessíveis a todos, 

bem como a organização dos bens e sua distribuição, menor a pressão da realidade 

sobre os indivíduos de uma sociedade, menor serão também as censuras pulsionais 

decorrentes de tais conflitos. Habermas quer mostrar, segundo o desenvolvimento 

freudiano de uma teoria da sociedade, que é possível fazer um paralelo entre a teoria 

psicanalítica no sentido individual com uma psicanálise aplicada a uma teoria da 

sociedade no sentido coletivo. Vejamos: 

Enquanto a coação da realidade é toda-poderosa e a organização do 

Eu frágil, de modo que a renúncia pulsional não pode ser imposta 

senão através de forças efetivas de repressão, a espécie encontra, para 

o problema da defesa, soluções coletivas que se assemelham às 

soluções neuróticas em nível individual. (HABERMAS, 1982, p. 

289) 

Habermas mostra nos estudos de Freud as correlações possíveis entre as 

neuroses individuais e seus mecanismos de compensação, a utilização desse mecanismo 

também está presente na construção e nas funções das instituições sociais. Assim as 

mesmas motivações as quais levam o indivíduo a constituir suas neuroses servem de 

motivo para erigir as instituições sociais. Por exemplo, uma compulsão à repetição, 

comportamento patológico de individuo neurótico, é comparado por Freud, segundo 

Habermas, com a violência institucionalizada no domínio societário, pois esta última, 

assim como a compulsão à repetição, gera uma reprodução relativamente rígida e imune 

a críticas, a característica determinante é um comportamento constante e inalterado. 

Habermas esclarece citando Freud: 

Nosso conhecimento das doenças neuróticas dos indivíduos foi de 

grande auxílio para a compreensão das grandes instituições sociais, 

porque as neuroses mostraram ser tentativas de encontrar soluções 

individuais para o problema de compensar os desejos insatisfeitos, 

enquanto que as instituições buscam proporcionar soluções sociais 

para esses mesmos problemas. (FREUD, 1913-1914, p. 131) 

Portanto, a partir deste conhecimento das doenças neuróticas, inicia-se uma nova 

abordagem interpretativa da história da cultura e das civilizações. A crença é de que as 

intenções reprimidas projetem-se nas instituições sociais e na cultura, como fantasias de 



67 
 

 

desejo, que cumprem o papel de sublimação dos desejos censurados publicamente, um 

tipo de compensação autorizada pela renúncia imposta pela cultura e civilização. Dessa 

forma, Habermas esclarece citando Freud: 

Todo o curso da história da civilização nada mais é que um relato dos 

diversos métodos adotados pela humanidade para ‘sujeitar’ seus 

desejos insatisfeitos, que, de acordo com as condições cambiantes 

(modificadas, ademais, pelos progressos tecnológicos) defrontaram-se 

com a realidade, às vezes favoravelmente e outras com frustração. 

(FREUD, 1913-1914, p. 130) 

 

Habermas mostra que essa é a chave psicanalítica para uma teoria societária e 

que como consequência converge com a reconstrução marxista da história da espécie e 

sob outra ótica revela compreensões completamente novas. A compreensão de Marx do 

termo “sociedade” converge com a compreensão freudiana de cultura. Ambas tem como 

fundamento o afastamento de uma condição de existência animal para uma posição mais 

elevada, ou seja, como espécie humana. Para isto, duas funções são postas em prática: 

afirmação do homem contra a natureza e pela organização das relações dos homens 

entre si. A divergência ou melhor dizendo a novidade trazida por Freud está na 

compreensão de que cada um é potencialmente inimigo virtual da civilização. Habermas 

esclarece citando Freud: 

 

A civilização humana, expressão pela qual quero significar tudo 

aquilo em que a vida humana se elevou acima de sua condição animal 

e difere da vida dos animais - e desprezo ter que distinguir entre 

cultura e civilização -, apresenta, como sabemos, dois aspectos ao 

observador. Por um lado, inclui todo o conhecimento e capacidade que 

o homem adquiriu com o fim de controlar as forças da natureza e 

extrair a riqueza desta para a satisfação das necessidades humanas; por 

outro, inclui todos os regulamentos necessários para ajustar as 

relações dos homens uns com os outros e, especialmente, a 

distribuição da riqueza disponível. As duas tendências da civilização 

não são independentes uma da outra; em primeiro lugar, porque as 

relações mútuas dos homens são profundamente influenciadas pela 

quantidade de satisfação instintual que a riqueza existente torna 

possível; em segundo, porque, individualmente, um homem pode, ele 



68 
 

 

próprio, vir a funcionar como riqueza em relação a outro homem, na 

medida em que a outra pessoa faz uso de sua capacidade de trabalho 

ou o escolha como objeto sexual; em terceiro, ademais, porque todo 

indivíduo é virtualmente inimigo da civilização, embora se suponha 

que esta constitui um objeto de interesse humano universal.  

(FREUD, 1927-1931, p. 5) 

 

Para Marx as instituições sociais formuladas a partir do sistema do trabalho 

social, tem como função a regulamentação dos interesses dessa mesma sociedade, a 

tarefa é assegurar as indenizações e obrigações aos seus participantes. O poder que tais 

instituições adquirem, pela função de distribuição de compensações e encargos, está 

assentado na violência, legitimada pela estrutura de divisão e dominação de uma classe 

sobre a outra. Freud, de forma diferente, entende que as instituições sociais são erigidas, 

de forma determinante, pela repressão às moções pulsionais dos seus indivíduos; o 

sistema de autoconservação, no qual o individuo coagido pela repressão preserva-se, é 

pensado por Freud numa escala ampliada, ou seja, social. Somente pela repressão dos 

instintos é que o sistema de autoconservação se perpetua independente do fato de haver, 

como pensou Marx, distribuição de encargos e bens, segundo critérios de divisão de 

classes sociais. Segundo Freud, o principal inimigo da sociedade é o próprio homem, 

pelo fato dos seus impulsos hostis serem dirigidos contra interesses coletivos, aqueles 

de produção e distribuição das riquezas. O fundamental numa sociedade, nesses termos, 

seria uma compulsão ao trabalho, que produz as riquezas necessárias para que a vida 

seja possível, e uma renúncia às pulsões, pelo fato de que assim não só garante-se a 

produção das riquezas pelo trabalho, mas principalmente defende tais riquezas das 

ameaças destrutivas e rebeldes dos participantes da civilização. Por um lado, temos a 

produção das riquezas e por outro, temos a necessidade de defender essas riquezas dos 

próprios participantes da sociedade.  

Freud esclarece-nos, para que a vida em sociedade seja possível é indispensável 

que todos trabalhem, ou pelo menos a maioria. Os atingidos por essa coerção acabam 

renunciando às pulsões mais primitivas, libidinosas e agressivas, transformando essa 

renúncia em uma compulsão ao trabalho. Cabe às instituições, então, o papel de 

regulamentação da correção necessária ao trabalho socialmente dividido, pois segundo 

Freud o homem por sua natureza tem inclinação às paixões e não se deixaria submeter 



69 
 

 

se não fosse pela imposição coercitiva das instituições sociais, que são, na verdade, 

fruto dessa mesma necessidade de coerção. 

É nesse embate entre normas coercitivas socialmente impostas e desejos 

individuais submetidos a desejos coletivos, que o patrimônio psíquico da civilização se 

auto-forma, como esclareceu Freud: 

 

Com o reconhecimento de que toda civilização repousa numa 

compulsão ao trabalho e numa renúncia à pulsão, provocando, 

portanto, inevitavelmente, a oposição dos atingidos por essas 

exigências, tornou-se claro que a civilização não pode consistir, 

principal ou unicamente, na própria riqueza, nos meios de adquiri-la e 

nas disposições para sua distribuição, de vez que essas coisas são 

ameaçadas pela rebeldia e pela mania destrutiva dos participantes da 

civilização. Junto com a riqueza deparamo-nos agora com os meios 

pelos quais a civilização pode ser defendida: medidas de coerção e 

outras, que se destinam a reconciliar os homens com ela e a 

recompensá-los por seus sacrifícios. Estas últimas podem ser descritas 

como o patrimônio psíquico da civilização. (FREUD, 1927-1931, p. 

7) 

  

É através da moldura institucional do sistema do trabalho social que o próprio 

trabalho é regulado, seja quanto à cooperação e divisão do trabalho entre os 

participantes, seja quanto à distribuição ou produção de bens. O trabalho, pensado como 

uma atividade racional-finalista, toma emprestado do sistema do trabalho social seu 

poder de regulação, poder esse que é construído pela ação comunicativa, complexo de 

interações e interpretações. Fato é que o próprio sistema do trabalho social carece de 

consolidação junto às instituições. O problema que surge é que nem todas as 

necessidades interpretadas encontram sua satisfação. Vejamos, segundo Habermas: 

 

... sob a pressão da realidade, nem todas as necessidades interpretadas 

encontram sua satisfação, e nem todos os motivos acionais, a 

transbordar os limites sociais impostos, podem ser recalcados 

conscientemente, mas apenas com a ajuda de forças afetivas se 

deixam reprimir. É por isso que o quadro institucional consiste num 

feixe de normas obrigatórias; elas não apenas legalizam necessidades 



70 
 

 

interpretadas por meio da linguagem, mas também as reorientam, 

metamorfoseiam e reprimem. (HABERMAS, 1982, p. 292) 

 

A dominação imposta pelas instituições sociais promove no indivíduo a renúncia 

às pulsões e como consequência ganha uma recompensa, as chamadas satisfações 

compensatórias. As satisfações compensatórias amenizam a força instintual dos desejos 

mais primitivos, uma forma de sublimação, uma fantasia. Elas servem aos objetivos da 

repressão exercida pelas instituições sociais, mas uma parte delas pode também ser 

reelaborada em legitimação de normas vigentes. As fantasias coletivas de desejos são 

aceitas, pois apesar de não serem privadas e estarem à mostra não possuem existência 

ao nível da comunicação pública, o caráter de dominação e censura metamorfoseado em 

fantasias coletivas, tem sua existência subtraída à crítica. O mais intrigante nisso é que 

tais fantasias são ampliadas adquirindo a dimensão de interpretações de mundo, e como 

tal exercem a função que as instituições de domínio querem, ou seja, são postas a 

serviço das normas sociais vigentes. É isso que Freud chamou de o patrimônio psíquico 

da civilização (e/ou cultura). Alguns exemplos seriam: mundividências religiosas, e 

ritos, ideias e sistemas de valores, estilizações e produtos artísticos, o mundo-da-

projeção e da aparência objetiva; em suma, o mundo das “ilusões”. 

Um detalhe importante que não podemos perder de vista é que não devemos 

entender ilusão como uma ideia delirante, uma alucinação, como é a situação dos casos 

de delírios psiquiátricos, onde o paciente está em completa contradição com a realidade. 

Uma forma de ilusão que assumiu sob o crivo da cultura uma forma objetiva foi a 

religião judaico-cristã, fato este ao qual Harbermas chama a atenção para evidenciar que 

Freud não era arrojado a ponto de reduzir a superestrutura cultural a fenômenos 

patológicos. Uma ilusão não necessariamente é falsa, ou seja, como tal pode vir a se 

realizar. Como esclarece Habermas citando Freud: 

 

O que é característico das ilusões é o fato de derivarem de desejos 

humanos. Com respeito a isso, aproximam-se dos delírios 

psiquiátricos, mas deles diferem também, à parte a estrutura mais 

complicada dos delírios. No caso destes, enfatizamos como essencial 

o fato de eles se acharem em contradição com a realidade.  (FREUD, 

1927-1931, p. 21) 

 



71 
 

 

Pelo fato de Freud entender a sociologia como uma psicologia aplicada, e isso 

equivale a dizer que é a partir de uma teoria das neuroses individuais que ocorre a 

empreitada sociológica de Freud, ou seja, Freud expandiu sua teoria das neuroses 

individuais para uma teoria da espécie em seu conjunto. As fantasias coletivas de 

desejos ampliadas como visão de mundo não tem a mesma rigidez das fantasias no 

sentido individual, portanto, para o individuo ou para a espécie em seu conjunto, a 

relação com as instituições de repressão tem forças apropriadas. Para o indivíduo as 

forças repressoras institucionalizadas exercem tal poder que se tornam inamovíveis. 

Com isso, os desejos sufocados pela pressão da realidade, produzem sintomas, que 

seguem para o caminho das satisfações compensatórias. Para a espécie em seu conjunto, 

diferentemente do que acontece com as satisfações compensatórias individuais, os 

limites da realidade dada podem ser expandidos com mais facilidade. Habermas analisa 

que esses limites podem ser atenuados dependendo, para isso, do domínio técnico, o 

grau de repressão é atenuado de acordo com a capacidade de domínio técnico sobre os 

processos da natureza. Desta forma, os encargos e compensações impostos pelo quadro 

institucional, estabilizando o convívio social através da dominação e pela renúncia 

imposta pela civilização, podem transformar em realidade as projeções de desejos, 

aquelas que se transformam com o decorrer do tempo em tradições culturais. A 

repressão exercida para a manutenção da sociedade, pode ser transformada em fantasias 

de desejo, podendo sedimentar-se como tradição cultural, as “ilusões”, sancionada pelas 

relações com o quadro institucional, podem vir a ser realidade, caso haja disponibilidade 

técnica para isso.  

Portanto, em relação à ilusões, se o domínio técnico sobre a natureza 

proporcionar uma situação de diminuição da necessidade de repressão, assim o 

conteúdo utópico pode ser liberado, evidenciando criticamente os elementos de 

dominação e assim supera-los. Habermas assevera: 

 

As ‘ilusões’ não são apenas falsa consciência. Como naquilo que 

Marx chama de ideologia, há nelas também o que chamamos de 

utopia. Desde que o progresso técnico abra a possibilidade objetiva de 

reduzir as repressões socialmente inevitáveis a um nível inferior 

àquele postulado pelas instituições, o conteúdo utópico pode ser 

liberado de sua junção com os elementos alucinatórios, ideológicos, 



72 
 

 

próprios à legitimação do poder, e passar à crítica dos complexos de 

dominação historicamente obsoletos. (HABERMAS, 1982, p. 293) 

 

Em tal contexto Freud, assim como Marx, investiga o sistema de dominação de 

uma classe sobre a outra. Nesse contexto, enquanto o sistema das repressões gerais for 

administrado por uma classe dominante sobre a maioria da população, as privações e 

frustrações gerais, aquelas impostas a todos os membros de forma igual, serão 

ampliadas com decepção específicas de classe. Portanto, aquelas tradições que 

legitimam a dominação de uma classe sobre a outra, são obrigadas a indenizar as massas 

não só pelas frustrações gerais, que são aquelas da manutenção da vida, mas agora, 

também, por frustações específicas de classe. Assim, se as legitimações que sustentam a 

repressão aos membros da sociedade, seja de forma geral, em prol da manutenção da 

própria sociedade, seja de forma especifica, pela dominação de classe, se tornarem 

precárias, essa mesma massa reprimida se voltará contra a cultura estabelecida, 

invertendo contra a cultura estabelecida os conteúdos utópicos da tradição. Desta forma, 

Freud argumenta sobre dominação entre classes sociais com fundamento último nos 

desejos reprimidos: 

 

Se nos voltarmos para as restrições que só se aplicam a certas classes 

da sociedade, encontraremos um estado de coisas que é flagrante e que 

sempre foi reconhecido. É de esperar que essas classes 

subprivilegiadas invejem os privilégios das favorecidas e façam tudo o 

que podem para se liberarem de seu próprio excesso de privação. 

Onde isso não for possível, uma permanente parcela de 

descontentamento persistirá dentro da cultura interessada, o que pode 

conduzir a perigosas revoltas. Se, porém, uma cultura não foi além do 

ponto em que a satisfação de uma parte e de seus participantes 

depende da opressão da outra parte, parte esta talvez maior - e este é o 

caso em todas as culturas atuais-, é compreensível que as pessoas 

assim oprimidas desenvolvam uma intensa hostilidade para com uma 

cultura cuja existência elas tornam possível pelo seu trabalho, mas de 

cuja riqueza não possuem mais do que uma quota mínima. (...) Não é 

preciso dizer que uma civilização que deixa insatisfeito um número 

tão grande de seus participantes e os impulsiona à revolta, não tem 



73 
 

 

nem merece a perspectiva de uma existência duradoura. (FREUD, 

1927-1931, p. 9) 

 

Marx elaborou a ideia do ato-da-autoconstituição da espécie em duas dimensões: 

como processo de autoprodução e como processo de formação. A primeira acontece 

pela atividade daqueles que participam do trabalho social e é acumulado nas forças 

produtivas. A segunda surge pela atividade crítico-revolucionária das classes e é 

conservada nas experiências da reflexão. Habermas considera que Freud pôde visualizar 

uma conexão conceitual que apreende da gênese das instituições o peso valorativo das 

ilusões, trazendo à tona o caráter de dominação incrustados nas ideologias, coisa que, 

segundo Habermas, Marx não conseguiu perceber na sua intimidade. Salienta 

Habermas: 

 

Por outro lado, Marx não pôde prestar contas ao status da ciência cuja 

função, enquanto crítica, seria, a de reconstruir o ato-da-

autoconstituição da espécie: sua concepção materialista de síntese 

entre homem e natureza continuava limitada à armação categorial da 

atividade instrumental. Em tal armação conceitual um saber de 

produção podia ser justificado, mas não o saber inerente à reflexão. 

Tampouco o modelo da atividade produtiva era adequado para 

reconstruir as relações, entre dominação societária e ideologia. Na 

metapsicologia Freud adquiriu, em contrapartida, um quadro de 

atividade comunicativa deformada; este permite que se apreenda a 

gênese das instituições, se avalie o peso valorativo das ilusões; 

portanto, que se entenda dominação e ideologia num e no mesmo 

complexo. Freud pode expor uma conexão conceitual, a qual Marx 

não chegou a flagrar em sua intimidade. (HABERMAS, 1982, p. 

295) 

 

Freud pôde identificar nas instituições, assim como na tradição cultural, o 

elemento de poder e dominação que impele os participantes da sociedade à compulsão 

interna, manifesta em comunicação deformada e autolimitadora. As Instituições como 

poder, tradição cultural como inconsciente coletivo, afiguram a base repressiva que 

engendra sintomas. Nesse inconsciente coletivo, símbolos isolados orientam para as 

vias das satisfações compensatórias, os motivos submetidos à repressão, seja pelas 



74 
 

 

instituições, seja pela tradição cultural. Tais motivos reprimidos não perdem sua 

existência, só estão excluídos da comunicação pública e carentes de crítica, mas são 

sempre reativados. Esses motivos possuem uma força vital que pela ameaça externa e o 

perigo das sanções imediatas, emprestam força a um aprisionamento da consciência ao 

inevitável, ou seja, legitimam a dominação enquanto tal. Mas esses motivos também são 

forças que podem liberar a consciência cativa das ideologias, a se libertarem pela auto-

reflexão. Importante é ressaltar que para isso ocorrer é esperado um novo acréscimo no 

potencial de dominação da natureza, é justamente esse domínio técnico que motivará o 

descredito a antigas formas de legitimação.  

Segundo Habermas, Marx não pôde flagrar dominação e ideologia como uma 

comunicação distorcida, pelo fato da sua compreensão de sociedade pressupor que os 

homens se distinguem dos animais no dia em que começaram a produzir seus meios de 

existência, transformando um comportamento adaptativo em um comportamento 

instrumental, para isto, duas funções práticas são relevantes: afirmação do homem 

contra a natureza e organização das relações dos homens entre si. Como a base natural 

da história lhe interessa, construída sob a categoria do trabalho, na qual Marx acreditava 

e se apoiava, não fornecia elementos para prestar conta ao ato-da-autoconstituição da 

espécie humana, este carece de uma reflexividade crítica. Freud ao contrário não está 

voltado para o sistema do trabalho social, mas sim para outra categoria, a de Família. Se 

Marx entende a saída do homem da sua condição animal pela categoria trabalho: o 

animal que fabrica instrumentos, Freud por sua vez, distingue os homens dos animais 

no momento em que estes inventaram uma agência, a Família, que socializa a prole 

biologicamente ameaçada e por um longo tempo, da infância até a fase adulta. Tal 

socialização é construída comunicativamente, ou seja, transformando comportamento 

instintivo em agir próprio à comunicação. Assim como Marx, para Freud a base natural 

da história lhe interessa, mas sob a categoria do excedente pulsional e sua apropriada 

transformação: o animal inibido em suas pulsões e que, ao mesmo tempo, fantasia.  A 

esse respeito relata Habermas: 

 

O desenvolvimento da sexualidade humana com seus dois zênites, 

interrompido pelo período da latência em base da repressão edipal, e a 

função da agressividade no estabelecimento da instância do Superego, 

fazem com que o problema antropológico básico não lhe pareça ser a 

organização do trabalho, mas o desenvolvimento de instituições 



75 
 

 

capazes de resolver, de forma estável e duradoura, o conflito entre o 

excedente pulsional e a coerção da realidade. (HABERMAS, 1982, 

p. 296) 

 

O interesse de Freud está em compreender os destinos das pulsões primárias, na 

interação do ser que se desenvolve com o seu meio ambiente, determinado 

fundamentalmente pela estrutura familiar, onde este indivíduo que cresce passa uma 

longa fase de sua vida. Freud foca seus esforços na gênese do fulcro motivador, próprio 

à atividade comunicativa, antes de investigar as funções do ego que se desenvolvem em 

nível cognitivo, próprio à atividade instrumental. 

Segundo a leitura de Habermas, para Freud a base natural da espécie humana é 

constituída pelo excedente pulsional e pela prolongada dependência infantil da estrutura 

familiar. A tarefa da sociologia Freudiana, como uma psicologia aplicada, está em 

compreender o surgimento das instituições profundamente orientadas por esses 

parâmetros e suas relações. Ou seja, se o surgimento das instituições puder ser 

estruturado a partir de tais conexões, próprias de uma comunicação deformada, então 

segundo Habermas, dominação e ideologia terão outra função, com peso valorativo 

mais substancial do que Marx lhe predicara.  

Contrapondo Marx à Freud, Habermas esclarece quanto a um peso valorativo 

mais substancial do que aquele que Marx lhe predicara: 

 

Com isso a lógica da dinâmica reflexiva, dirigida contra dominação e 

ideologia, recebendo seus impulsos pelo progresso que ocorre no 

sistema do trabalho social (ciência e técnica), torna-se 

intelectualmente acessível: trata-se da lógica da tentativa e do erro, 

mas transposto para o plano da história universal. Sob os pressupostos 

da teoria de Freud, a chamada base natural não faz uma promessa — a 

saber: pelo desenvolvimento das forças produtivas haveria a 

possibilidade objetiva de libertar totalmente o quadro institucional do 

caráter repressivo que lhe é peculiar — mas também não pode, em 

princípio, desencorajar uma tal esperança.(HABERMAS, 1982, p. 

296) 

 



76 
 

 

Habermas analisa Freud segundo uma história da espécie, determinada ao 

mesmo momento por um processo de autoprodução sob a categoria trabalho, que em 

nosso entendimento está muito ligada ao trabalho científico pelo domínio da natureza e 

pela produção de riquezas, e também por um processo de formação ao qual Habermas 

entende estar sob as condições de uma comunicação deformada. O desenvolvimento 

técnico-científico é visto como uma possibilidade objetiva de arrefecer a violência do 

quadro institucional, pois a produção das riquezas pela produção técnica assim como a 

dissolução do poder das ideologias por uma educação racional em detrimento de uma 

educação com princípios religiosos, podem liberar as forças instituais para as vias 

normais, diminuindo as tensões agressivas do indivíduo reprimido por forças exteriores 

que não passaram pelo poder da crítica reflexiva. Em relação a isso Habermas esclarece: 

“o desenvolvimento das forças produtivas engendra, em cada etapa, a possibilidade 

objetiva de atenuar a violência do quadro institucional e ‘substituir a base afetiva de sua 

obediência civilizatória por uma (base) racional’". 4 (HABERMAS, 1982, p. 297) 

A prescrição racional se dirige agora para a cultura com o objetivo de 

transformar a moldura institucional e a destruição das ideologias pertinentes a uma 

cultura constituída sob a dominação. É o que Freud deixa claro, na sua obra “O futuro 

de uma ilusão”, a respeito de uma tentativa de substituição de uma educação religiosa 

por uma educação fundada nas ciências, ou seja, na capacidade racional da humanidade, 

aja visto a dominação da religião sobre os instintos libidinosos. Mas Freud confessa que 

se esta tentativa falhar restará sua análise descritiva sobre a natureza humana, governada 

por suas paixões e suas exigências instintuais, incapazes de serem dominadas pela 

inteligência, apresentando-se como inimigas da própria civilização. O objetivo da 

fundamentação racional das prescrições culturais é desenvolver uma organização das 

relações sociais, de forma que as normas que a orientam sejam validadas pelo consenso 

obtido por meio de uma comunicação isenta de dominação. Mas Freud insiste, segundo 

Habermas, que o progresso do esclarecimento está rigorosamente comprometido com a 

possibilidade de traduzir o sofrimento produzido pelos sintomas, de algum tipo de 

repressão, em seu contrário, ou seja, revelar o poder repressor atrás dos sintomas. Mas, 

tal tentativa conduz a uma consciência hipotético-prática que pode também não dar em 

nada. A sutiliza entre Habermas e Freud está no fato de Habermas prescrever uma 

comunicação isenta de dominação para se alcançar o consenso, onde a violência 

                                                             
4 O trecho: “substituir a base afetiva de sua obediência civilizatória por uma (base) 

racional” é de Freud, a referência bibliográfica é: (FREUD, 1927-1931, p.31). 



77 
 

 

institucional se apresenta, e Freud entende que os sintomas tem um fundo reprimido, 

devendo este ser interpretado para as vias normais, o problema está em garantir a 

veracidade do interpretado.  

O assunto em questão tem como pano de fundo o iluminismo que intenta com 

pretensão racional “de que seja possível adquirir, pelo trabalho científico, um saber 

sobre a realidade do mundo através do qual possamos aumentar nosso poder e em vista 

do qual possamos organizar nossa vida” (HABERMAS, 1982, p. 297). Esta esperança 

separa uma filosofia com razões iluministas das tradições dogmáticas, Freud deposita 

nas ciências essa fé, quando as distingue das ilusões, primordialmente a religião. Para 

ele, as ciências não são ilusões incorrigíveis, como são as ilusões religiosas, ou seja, não 

possuem um caráter alucinatório. Se a experiência mostre que a ciência não pode 

cumprir a tarefa de substituição de uma base afetiva, da obediência civilizatória, por 

uma base racional, então podemos assumir que nos enganamos e assim renunciar ao que 

acreditávamos como correto, possibilidade que não está presente nas ilusões religiosas. 

Para Freud as raízes da dominação e da ideologia não podem ser dissolvidas apenas na 

esperança de um projeto iluminista de educação, e não somente pela capacidade de 

produzir riqueza, diminuindo e satisfazendo as necessidades materiais, devemos, além 

disso, levar em conta as tendências libidinosas e agressivas que podem levar o homem a 

ser o seu próprio inimigo, usurpando as normas sociais com o objetivo de possuir as 

riquezas alheias e satisfazer suas vontades, independentemente se conduz ao 

descumprimento das normas ou leis. Habermas observa uma vantagem e um paradoxo 

nesta compreensão de Freud:  

 

A vantagem:  

 

Esta é a vantagem de uma teoria que incorpora, na base natural da 

história, a herança flexível de uma história natural, patrimônio de um 

potencial instintual que engloba tanto tendências libidinosas e 

agressivas quanto a possibilidade de romper o mecanismo da 

satisfação imediata. (HABERMAS, 1982, p. 298) 

 

O Paradoxo: 

 



78 
 

 

Mas, paradoxalmente, este mesmo ponto de vista pode, igualmente, 

levar a uma construção objetivista da história, a qual conduz Freud a 

um estágio de reflexão anterior àquele que Marx atingira, e o impede 

de elaborar a intelecção básica da psicanálise em termos de uma teoria 

da sociedade. (HABERMAS, 1982, p. 298) 

 

Marx concebe o ato-da-autoconstituição da espécie pela categoria trabalho 

social, desta forma ele não dissociou a formação de autoconstituição da espécie 

enquanto um sujeito, não concebendo a autoconstituição nas categorias da revolução 

natural. Freud, por outro lado, formula sua metapsicologia sob um modelo energético de 

dinâmica pulsional, almejando assim objetivar as bases da psicanálise. Freud 

visualizava no processo cultural da espécie as mesmas bases pulsionais, ou seja, o 

sujeito da espécie tem sua história determinada por estas bases libidinais e agressivas. 

Mas Habermas afirma que o esquema biológico da filosofia da história é somente a 

silhueta de um modelo teológico, sendo os dois igualmente pré-críticos. A concepção 

dos instintos como motor primeiro da história e da civilização (cultura) como resultado 

do seu esforço esquece que o conceito de impulso foi derivado da deformação da 

linguagem e da patologia do comportamento. Habermas evidencia contra o objetivismo 

de Freud que ao nível humano não há qualquer necessidade que não seja já interpretada 

linguisticamente e não esteja simbolicamente fixada por potenciais da ação. Nas 

palavras de Habermas: 

 

A herança da história natural, a qual consiste em um potencial de 

impulsos desprovidos de qualquer especialização, determina as 

condições iniciais de reprodução da espécie humana, mas os meios de 

tal reprodução societária emprestam, de saída, à conservação da 

espécie a qualidade da autoconservação. Verdade é que devemos 

acrescentar imediatamente que a experiência da autoconservação 

coletiva fixa já o conceito da pré-compreensão, a partir do qual 

inferimos privativamente algo assim como conservação da espécie em 

vista da pré-história animal da espécie humana. Seja como for, uma 

reconstrução da história da espécie, a qual não abandone o terreno da 

crítica, precisa recordar-se da base de sua experiência e conceber a 

espécie a partir do "instante" em que esta não pode reproduzir sua vida 

senão em condições culturais, como um sujeito que necessita, antes de 



79 
 

 

mais nada e de qualquer forma, de se reproduzir como sujeito. 

(HABERMAS, 1982, p. 299) 

 

Habermas esclarece que Marx neste sentido, por ser herdeiro da tradição 

idealista, manteve, implicitamente, a síntese como ponto de referência: 

 

Marx, nesse sentido herdeiro da tradição idealista, manteve 

tacitamente a síntese como ponto de referência: a síntese de uma 

porção de natureza subjetiva com uma natureza objetiva para esta 

síntese; isso supõe que as condições contingentes da síntese remetam a 

uma natureza já explorada em si. "Natureza em si" é, porém, uma 

construção; ela designa uma natura naturans que engendrou do 

mesmo modo a natureza subjetiva como aquela que se lhe opõe como 

natureza objetiva, mas sempre de tal maneira que nós, enquanto 

sujeitos cognoscentes, não possamos, em princípio, tomar posição fora 

ou até "por baixo" da divisão da chamada "natureza em si" em uma 

natureza subjetiva e uma natureza objetiva. (HABERMAS, 1982, p. 

299) 

 

O que está em questão aqui é o fato de a natureza incognoscível ter seus 

potenciais acessíveis ao conhecimento desde que consigam vir à tona pela força da 

crítica, na medida em que determinem a origem do conflito, assim Habermas esclarece 

que isso só é possível enquanto dependentes das condições de nossa existência: 

trabalho, linguagem e poder; graças a uma autorreflexão do conhecimento. As 

condições culturais, trabalho, linguagem e poder, definem o interesse pela 

autoconservação, mas o interesse pela autoconservação não deve ter por objetivo direto 

e imediato a reprodução da vida da espécie, antes disso, esta espécie, em primeiro turno, 

deve interpretar o que é melhor a ser vivido e isso dependente das condições culturais 

de nossa existência. 

Tanto o processo de investigação das ciências da natureza, organizado no quadro 

transcendental da atividade instrumental, assim como o processo das ciências do 

espírito que articula-se no plano transcendental da atividade própria a comunicação, 

refletem as estruturas de trabalho e interação, sendo portanto reflexo das conexões de 

vida. Habermas entendeu estes dois pontos de vista transcendentais como a expressão 

cognitiva de interesses que orientam o conhecimento como tal. Mas, este vínculo entre 



80 
 

 

conhecimento e interesse só se estabelece nas bases da autorreflexão de ciências sob os 

critérios típicos à crítica racional. O modelo de ciência escolhido por Habermas que 

contempla essa característica foi a psicanálise, pelo fato da psicanálise ter no seu 

processo de pesquisa a auto-investigação exercida no diálogo entre paciente e médico. 

A psicanálise possui nesse sentido duas condições: uma transcendental e outra objetiva. 

Transcendental, na medida em que estabelece as condições do sentido da validade de 

interpretações psicanalíticas; objetiva, na medida e ao mesmo tempo em que permite 

atualizar um tratamento fático de fenômenos patológicos. Como já foi explicado 

anteriormente, a psicanálise, no ato da autorreflexão o interesse do sujeito em querer 

conhecer o motivo por traz das suas patologias do comportamento ou suas deformações 

da linguagem, coincide ao mesmo tempo com o interesse de se libertar dessa coerção. 

Ou seja, o ato do conhecer está ao mesmo tempo vinculado ao interesse em se libertar 

dos poderes das coerções objetificadas, aquelas que geram sintomas. Essa ligação entre 

conhecimento e interesse, Habermas apreendeu da filosofia de Fichte, mas não sem 

algumas ressalvas e ampliações: Vejamos: 

 

Na situação analítica a unidade da intuição sensível e da emancipação, 

da intelecção sensível e da libertação frente à dependência dogmática, 

tal unidade entre razão e o uso interesseiro da mesma — o que Fichte 

elaborou no conceito da auto-reflexão — é efetivamente real. Ocorre, 

porém, que a auto-reflexão não mais se realiza como atividade de um 

Eu absoluto mas, sim, sob condições que afetam a comunicação entre 

médico e paciente, motivadas, por sua vez, por imperativos de ordem 

patológica. Sob os pressupostos materialistas, o interesse da razão não 

pode mais, por conseguinte, ser concebido como uma auto-explicação 

autárquica da razão. A fórmula segundo a qual o interesse é inerente à 

razão assume tão-somente no idealismo um caráter plenificante, isto 

é, apenas no momento em que estamos convencidos de que a razão 

pode vir a ser transparente a si mesma através do exercício da 

autofundamentação. Mas, caso concebamos a capacidade cognitiva e 

a força crítica da razão a partir de uma autoconstituição da espécie 

humana em condições naturais contingentes, então resulta disso que a 

razão é, enquanto tal, inerente ao interesse. Com esta unidade de 

razão e interesse Freud depara-se na situação onde a maiêutica do 

médico não pode incentivar a auto-reflexão do doente senão sob o 



81 
 

 

impacto da coerção patológica sob o interesse correspondente de a 

remover . (HABERMAS, 1982, p. 300) 

 

A grande diferença entre Fichte e Habermas quanto ao conceito de autorreflexão 

está no fato de que para Habermas o conceito não mais se realiza como atividade de um 

Eu absoluto, mas sim partir de uma autoconstituição da espécie humana em condições 

naturais contingentes.  

Em Freud, os critérios que descrevem o que pode ser considerado como 

patológico ou não, possuem uma relatividade histórica, ou seja, o que pode ser 

considerado patológico hoje, amanhã sob outras condições sociais e históricas pode ser 

considerado de forma diferente. Freud pôde, sem perder de vista essa relatividade 

histórica, construir uma compreensão de patologia da sociedade a partir da sua 

compreensão das compulsões doentias na esfera individual. As instituições de domínio 

e as tradições culturais são compreendidas por Freud como soluções temporárias, como 

solução do conflito entre as pulsões libidinais e agressivas, e a realidade que impulsiona 

os participantes da sociedade à autoconservação coletiva. Estas soluções são 

temporárias porque, nas bases afetivas da repressão, elas produzem a compulsão de 

soluções patológicas substitutas. Mas, o fundamental é entender que, seja na situação 

analítica ou na sociedade a coerção patológica e o interesse pela sua remoção são 

inseparáveis. Habermas chama atenção ao fato de a patologia das instituições assim 

como a patologia da consciência individual, serem mediadas pela linguagem e pela 

atividade comunicativa. Portanto, essas patologias aparecem como deformação 

estrutural do entendimento entre os homens. Assim as manifestações patológicas da 

linguagem despertam o interesse daquele que sofre, pela compreensão de tais motivos 

originários das deformações da comunicação e ao mesmo tempo o interesse pela sua 

clarificação, sendo a reflexão a única dinâmica pela qual o interesse pode se afirmar 

como tal. 

Habermas coloca o interesse pela autoconservação no rumo do interesse da 

razão, mas agora fundamentado na história natural, sob os pressupostos materialistas, 

além disso e principalmente, Habermas não aceita a compreensão Freudiana, de 

objetificar as bases que subjaz o interesse de autoconservação da espécie humana, este 

interesse antes de tudo é dependente das condições culturais: trabalho, linguagem e 

poder, carecendo sempre de interpretação. Dessa forma Habermas propõe: 

 



82 
 

 

Nas pegadas do interesse da razão o interesse pela autoconservação 

segue o seu curso; vista sob este aspecto, também a razão possui seu 

fundamento na história natural. Mas o interesse pela autoconservação 

é indireto: ele não perfaz nem uma necessidade empírica, nem 

representa a propriedade sistêmica do organismo. De fato, não é 

possível definir o interesse pela autoconservação independentemente 

das condições culturais — trabalho, linguagem e poder. O interesse 

pela autoconservação não pode ter por objeto direto e imediato a 

reprodução da vida da espécie, eis que esta espécie precisa primeiro, 

ela própria, interpretar o que merece ser vivido sob as condições de 

existência da cultura.  (HABERMAS, 1982, p. 301) 

 

A pergunta que surge é: o que merece ser vivido sob as condições de existência 

da cultura? Para Habermas estas interpretações orientam-se nas ideias da vida que é boa 

em si e para si. Mas devemos dizer isso com muita cautela, pois o “bem” não deve ser 

entendido como uma convenção nem uma essência, ele é muito mais fantasiado, 

ocultando motivos recalcados, devemos assim aplicar a razão sobre tais fantasias. Por 

isso: O interesse da razão tende à progressiva execução revolucionário-crítica, mas 

sempre a título de ensaio, a saber: “para a realização das grandes ilusões da 

humanidade; nelas os motivos recalcados têm sido burilados em fantasias da 

esperança”. (HABERMAS, 1982, p. 301) 

 

O que está em questão é reencontrar e articular o interesse pela emancipação 

historicamente disponível, sob as condições disponíveis ou pelas condições 

manipuláveis do momento. O homem para viver em comunidade torna indispensável o 

interesse pela autoconservação e tal interesse assumirá as características do interesse da 

razão que se desenvolve na crítica com consequências práticas. Portanto: 

 

Enquanto houver homens que necessitem conservar sua vida por meio 

de trabalho e de interação sujeita à renúncia pulsional — portanto, sob 

a coerção patológica de uma comunicação distorcida — o interesse 

pela autoconservação assumirá necessariamente a forma do interesse 

da razão, o qual tão-somente se desenvolve na crítica e se confirma 

pelas conseqüências práticas de tal exercício crítico. (HABERMAS, 

1982, p. 302) 



83 
 

 

 

A reprodução da vida social acontece sob influência determinante das categorias 

trabalho e interação, assim o interesse pela autoconservação tem como objetivo 

fundamental as condições de funcionamento dessas categorias, trabalho e interação, 

muito mais do que a satisfação imediata de condições empíricas. Em consequência o 

interesse pela autoconservação também incorpora, da mesma forma, as categorias que 

são pertinentes a esse saber, pelo trabalho abarca os processos acumulativos de 

aprendizagem, pela interação abarca as interpretações permanentes mediatizadas através 

da tradição. A partir do momento em que as condições do interesse de autoconservação, 

de uma forma metódica, estiverem asseguradas, o processo de pesquisa poderá orientar-

se nas bases de tal interesse. Compreender o interesse da autoconservação em bases 

naturalistas evidencia um equívoco segundo Habermas, pois um interesse que oriente o 

conhecimento deve ao mesmo tempo não ser exterior à função deste conhecimento, no 

ato da autorreflexão o sujeito que conhece é ao mesmo tempo o objeto do 

conhecimento.  

Habermas mostrou, a partir da psicanálise como um exemplo de ciência crítica, 

que o interesse da autoconservação tem suas funções adequadamente pensadas como 

um interesse que age através da própria razão. Se na dinâmica da autorreflexão 

conhecimento e interesse constituem uma única realidade, pois na reprodução da vida 

social o interesse pela autoconservação está vinculado trabalho e interação, então 

também a dependência de interesses técnicos, o qual caracteriza as condições 

transcendentais das ciências da natureza, e interesses práticos o qual caracteriza as 

condições transcendentais das ciências do espirito, não deve implicar numa submissão 

do conhecimento a esses interesses. Pois, o que tal dependência evidencia é o fato de os 

interesses orientadores do conhecimento serem eles mesmos racionais, fornecendo as 

condições de objetividade da validade de enunciados. Desta forma, o sentido do 

conhecimento deve sempre ser elucidado através daquela inter-relação que une 

conhecimento e interesse, somente nessas bases fica elucidado o critério de sua 

autonomia.  

Habermas afirma que Freud reconheceu esta conexão entre conhecimento e 

interesse, mas a radicalizou numa depreciação subjetivista do conhecimento. Vejamos: 

 

Freud reconheceu esta conexão de conhecimento e interesse, 

constitutiva do conhecimento enquanto tal; mais ainda, ele a sustentou 



84 
 

 

contra o mal-entendido psicologizante, de forma tão incisiva como se 

a demonstração da validade de tal mal-entendido fosse equivalente a 

uma depreciação subjetivista do conhecimento. (HABERMAS, 

1982, p. 303) 

 

Habermas quer marcar com isso que o fato da autorreflexão do conhecimento 

encontrar no sujeito que pesquisa também o objeto a ser pesquisado, não equivale a 

dizer que o método científico, aqui empregado, não seja passível de validar suas 

próprias proposições. A pretensão de Freud em cientificizar a psicanálise ofuscou esta 

possibilidade de compressão, ou seja, de uma ciência crítica autorreflexiva poder 

cumprir, dentro de sua metodologia, os critérios necessários de validade. Em 

consequência, a compreensão de Freud o conduziu a uma tentativa, ao nível teórico, de 

objetificar as bases da psicanálise, de forma que o aparelho psíquico torna-se uma 

extensão do mundo exterior e o modo de ser constituído o mundo será considerado 

como uma abstração vazia, desprovida de qualquer interesse prático, a não ser que leve 

em conta o aparelho psíquico perceptivo. É assim que Freud defende que a ciência não é 

uma ilusão. Conforme esclarece Habermas citando Freud: 

 

Tentou-se desacreditar o esforço científico de maneira radical, com o 

fundamento de que, achando-se ele ligado às condições de sua própria 

organização, não poderia produzir nada mais senão resultados 

subjetivos, ao passo que a natureza real das coisas a nós externas 

permanece inacessível. Mas isso significa desprezar diversos fatores 

de importância decisiva para a compreensão do trabalho científico. 

Em primeiro lugar, nossa organização - isto é, nosso aparelho psíquico 

- desenvolveu-se precisamente no esforço de explorar o mundo 

externo, e, portanto, teria de ter concebido em sua estrutura um certo 

grau de utilitarismo; em segundo lugar, ela própria é parte constituinte 

do mundo que nos dispusemos a investigar e admite prontamente tal 

investigação; em terceiro, a tarefa da ciência ficará plenamente 

abrangida se a limitarmos a demonstrar como o mundo nos deve 

aparecer em conseqüência do caráter específico de nossa organização; 

em quarto, as descobertas supremas da ciência, precisamente por 

causa do modo pelo qual foram alcançadas, são determinadas não 

apenas por nossa organização, mas pelas coisas que influenciaram 



85 
 

 

essa organização; finalmente, o problema da natureza do mundo sem 

levar em consideração nosso aparelho psíquico perceptivo não passa 

de uma abstração vazia, despida de interesse prático. Não, nossa 

ciência não é uma ilusão. (FREUD, 1927-1931, p. 37) 

 

Segundo Habermas, Nietzsche tentou demostra justamente o oposto disso. 

Nietzsche viu a íntima relação entre conhecimento e interesse, mas a utilizou para 

dissolver a possibilidade do próprio conhecimento. Nietzsche recusa a teoria do 

conhecimento com base no argumento que Hegel utilizou contra Kant. Nietzsche, 

segundo Habermas, não deixa de entrar em contato com a autorreflexão das ciências, 

mas com o objetivo de aniquilar à crítica assim como à ciência. Curiosamente, 

Nietzsche compartilha com o positivismo o conceito de ciência, ou seja, somente pode 

ser considerado como conhecimento aquilo que estiver em estrita correspondência com 

os critérios de validade das ciências experimentais. Habermas chama atenção que de 

acordo com este conceito de conhecimento, assumido por Nietzsche, todo o 

conhecimento da tradição teria de ser considerado como mito. Nietzsche compreende, 

desta forma, que o progresso técnico-científico é uma superação da metafísica. O que 

está em questão é que as teorias científicas podem anular a pretensão de validade das 

interpretações transmitidas pela tradição, neste sentido estas teorias são críticas. Mas, 

elas apenas destroem a pretensão de validade das interpretações transmitidas pela 

tradição, o vazio que surge a partir da crítica não pode, por si só, reestabelecer a relação 

com a práxis. Como esclarece Habermas citando Nietzsche:  

 

A ciência sonda o curso da natureza, mas jamais pode dar ordens ao 

homem. O que denominamos de inclinação, amor, prazer, desprazer, 

exaltação e esmorecimento, isso tudo a ciência desconhece. Aquilo 

que o homem vive e vivência, isto ele precisa interpretar a partir de 

algo disponível e (assim) aprender a escolher. (HABERMAS, 1982, 

p. 305) 

 

Habermas observa que as teorias científicas possuem um saber tecnicamente 

aplicável, mas nenhum saber normativo que possa orientar a atividade prática. Segundo 

Habermas, a eliminação crítica dos dogmas, pelas ciências, conduz ao caminho do 

esclarecimento, mas não liberta, ela, como diz Habermas, não é emancipatória e sim 



86 
 

 

niilista. Habermas nos conta que o conceito positivista de ciência, em Nietzsche, é 

ambivalente. Por um lado concede-se à ciência moderna o monopólio do conhecimento; 

este desvaloriza qualquer metafísica. Por outro lado, o monopólio do conhecimento é 

desacreditado pelo fato de perder o elo com a práxis, tarefa que era realizada pela 

metafísica. De acordo com o positivismo, saber é aquilo que está em intima relação com 

o método das ciências experimentais; mas, segundo Habermas, Nietzsche ao aceitar o 

positivismo não se deixa convencer de que este saber mereça o designativo do 

conhecimento. Pois, se a metodologia das ciências garante certeza a seus 

conhecimentos, por outro lado desconhece os interesses que poderiam dar sentido a esse 

conhecimento. Como esclarece Habermas parafraseando Nietzsche: “Frente aos objetos 

que suscitam um interesse que vai além da disponibilidade técnica, ‘a ciência cultiva 

uma soberana ignorância’”. (HABERMAS, 1982, p. 306) 

  A partir deste ponto, Habermas traz elementos da obra “Segunda consideração 

intempestiva” de Nietzsche com respeito à cientificização da história. Nietzsche havia 

exposto nessa obra, segundo Habermas, que a “insignificância” atribuída às ciências 

naturais poderia ser aplica analogamente à história. Desta forma, as ciências do espírito 

ao serem submetidas aos critérios da metodologia científica ficarão alienadas do 

complexo da vida. Como esclarece Habermas analisando Nietzsche: 

 

A consciência histórica só é útil para a práxis da vida enquanto se 

apropria de uma tradição e a continua elaborando sob a perspectiva do 

presente. A história viva faz com que o passado e o estranho sejam 

elementos constitutivos de um processo atualizado de formação. A 

formação histórica constitui o parâmetro da ‘força plástica’, pela qual 

um homem ou uma cultura se torna transparente a si mesmo no 

momento em que presentifica o passado e o estranho. (HABERMAS, 

1982, p. 306) 

 

Habermas chama a atenção para o embaraço de Nietzsche frente às ciências do 

espírito, tal embaraço é idêntico àquele frente às ciências naturais. Pois, por um lado, 

Nietzsche assume o conceito positivista de uma ciência desvinculada da prática, mas 

por outro lado, não pode se liberar do conceito mais exigente de uma teoria que tem 

significação para a vida.  



87 
 

 

Segundo Habermas, a teoria do conhecimento de cunho nietzscheniano, consiste 

na tentativa de compreender a moldura das ciências da natureza como a priori relativo 

de um mundo de aparência objetiva, com o objetivo de dominar a natureza, conservando 

a existência humana: Como esclarece Habermas citando Nietzsche:  

 

Todo o aparelho-do-conhecimento é um aparelho de abstração e de 

simplificação, voltado não para o conhecimento, mas para a 

dominação das coisas: 'fim' e 'meio' estão tão distantes da essência 

(das coisas) como os 'conceitos'. Com 'fim' e 'meio' apossamo-nos do 

processo (inventa-se um processo que seja perceptível), com 

'conceitos' apoderamo-nos, porém, das coisas que constituem o 

processo. (HABERMAS, 1982, p. 308) 

  

Segundo Habermas, a redução metodológica da ciência a um interesse pela auto 

conservação, em Nietzsche, não está a serviço de uma determinação lógico-

transcendental de um conhecimento possível, mas sim a serviço da negação da própria 

possibilidade de se conhecer: Como mostra Habermas citando Nietzsche: “Nosso 

aparelho cognitivo não está organizado para o ‘saber’”. (HABERMAS, 1982, p. 309) 

Segundo Habermas, Nietzsche, motivado pela autocompreensão positivista de ciência, 

prova que o descaminho objetivista é uma propriedade da filosofia, com o objetivo de 

afirmar que o critério de verdade não é mais do que a utilidade biológica: Como 

esclarece Habermas citando Nietzsche: 

 

O descaminho da filosofia deve-se ao fato de que, em vez de ver na 

lógica e nas categorias da razão meios de organizar o mundo em vista 

de fins utilizáveis (portanto, 'basicamente' em vista de uma 

falsificação útil), acreditava possuir na lógica e nas categorias da 

razão o critério da verdade ou a (própria) realidade. O 'critério da 

verdade' era, de fato nada mais do que a utilidade biológica, própria a 

um tal sistema de falsificação fundamental: e como uma espécie 

animal não conhece nada de mais importante do que se manter em 

vida, legítimo seria aqui, de fato, falar de verdade. Mas a ingenuidade 

consistia apenas nisso: tomar a idiossincrasia antropocêntrica como 

medida das coisas, como critério indicativo do 'real' e do 'irreal' — em 

suma, a de haver absolutizado uma norma condicional.  

(HABERMAS, 1982, p. 309) 



88 
 

 

 

Habermas afirma que Nietzsche não pôde reconhecer que sua crítica da 

autocompreensão objetivista da ciência é no fundo uma crítica do conhecimento, em 

consequência entendeu mal, segundo critérios naturalistas, o interesse orientador do 

conhecimento. Desta forma, Habermas entende que Nietzsche se vê obrigado, 

aprisionado ao positivismo, a argumentar contra a possibilidade de uma teoria do 

conhecimento: Como esclarece Habermas citando Nietzsche que recorre ao argumento 

de Hegel contra Kant:  

 

Dever-se-ia saber, (...) o que é certeza (moral), o que é conhecimento 

e assim por diante. Mas, como nós não o sabemos, uma crítica da 

faculdade do conhecimento não faz sentido: de que maneira o 

instrumento deveria ser capaz de se criticar a si próprio, se apenas 

dispõe de si mesmo para esta crítica? Ele não está nem em condições 

de se definir a si próprio!  (HABERMAS, 1982, p. 311) 

 

Habermas esclarece essas relações dizendo que Hegel recorreu a esse argumento 

contra Kant com o objetivo de forçar a crítica do conhecimento a fazer a crítica dos seus 

pressupostos, levando adiante uma autorreflexão interrompida. Mas, Nietzsche, muito 

pelo contrário, adota este argumento para mostrar a impossibilidade de toda e qualquer 

autorreflexão.  Mas, Habermas chama a atenção para uma diferença fundamental entre 

Nietzsche e os seus contemporâneos positivistas: Como afirma Habermas:  

 

Não há dúvida de que esta recusa da reflexão em Nietzsche não 

resulta, como em seus contemporâneos positivistas, de um 

encantamento do investigador através da aparência objetivista da 

ciência, essa que precisa ser prática intentione recta. Nietzsche, e isso 

o distingue de qualquer outro, denega a força crítica da reflexão, única 

e exclusivamente, com meios inerentes à própria reflexão. 

(HABERMAS, 1982, p. 311) 

 

Habermas afirma que a crítica de Nietzsche à filosofia ocidental, à ciência, à 

moral dominante é um atestado inconteste de uma pesquisa do conhecimento através da 

auto-reflexão e estritamente com base na auto-reflexão. Por fim, Habermas observa uma 

irônica contradição nessa auto-recusa da reflexão por Nietzsche, pois, a reflexão que se 



89 
 

 

auto-aniquila não pode se esquecer de que chegou a essa falsa constatação pelo 

exercício da própria reflexão, ou, melhor dizendo, pela crítica.  

 

Evidenciamos os elementos principais discutidos em “Conhecimento e 

interesse”, tais como: autorreflexão como ciência, crítica ao positivismo, crítica ao 

objetivismo das ciências, os interesses orientadores do conhecimento, crítica à ilusão 

objetivista da psicanálise segundo Freud, sua tentativa de fundar o aparelho psíquico em 

bases estritamente naturalista, hermenêutica profunda da psicanálise, a psicanálise como 

ciência crítica autorreflexiva, a psicanálise estrutura no modelo da comunicação 

sistematicamente deformada, evidenciamos os elementos inicias da recepção do 

freudismo em Habermas sem deixar de averiguar um longo processo histórico filosófico 

que fundamenta essa recepção. Mas, nossa próxima etapa consiste em mostrar a 

recepção do freudismo em Habermas especificamente na dimensão psicanalítica da 

crítica da cultura. Pois como afirmou Rouanet em seu livro Teoria crítica e psicanálise:  

 

Com a psicanálise, fica concluída a crítica habermasiana da ciência. 

Ela oferece o modelo de uma ciência que é também uma 

hermenêutica, e de uma descrição que é também uma crítica, e onde o 

interesse emancipatório, imediatamente visível e expressamente 

assumido, assegura a mediação entre uma teoria que visa a 

transformação e uma práxis terapêutica cuja eficácia depende da 

validade das interpretações teóricas. Depurada de sua 

autocompreensão naturalista, a psicanálise oferece, ao mesmo tempo, 

o paradigma, em geral, de toda disciplina crítica, o que inclui a 

Ideologiekritik: uma teoria, derivada da reflexão metódica da ex-

periência da comunicação sistematicamente deformada, e que visa 

dissolver as falsas objetivações através de propostas de interpretação 

em que os interessados possam, finalmente, reconhecer-se, 

reapropriando, assim, uma parte perdida de sua própria subjetividade.  

(ROUANET, 1986, p. 276) 

Para tal tarefa seguiremos os passos de Sérgio Paulo Rouanet, em seu livro 

“Teoria crítica e psicanálise”.  

 

 



90 
 

 

3.2 Dimensão psicanalítica da crítica da cultura 

 

Rouanet, nos alerta que a visão da psicanálise como ciência paradigmática da 

comunicação sistematicamente deformada coloca a concepção da psicanálise freudiana, 

desde o início, no contexto da crítica da cultura. É com essa justificativa que 

pretendemos mostrar que a crítica psicanalítica do saber contêm elementos, em sua 

estrutura, que podem ser utilizados também como crítica da ideologia, justamente por 

ser crítica da cultura. Rouanet explicita que no cerne sociológico do discurso 

psicanalítico, as necessidades humanas são sempre, segundo entendimento de 

Habermas, necessidades interpretadas, desta forma, as pulsões não tem qualquer 

existência independente de sua expressão cultural. O que está em questão é que a 

radicalidade das interpretações passa pelo crivo da cultura, não sendo aceito 

interpretações de qualquer tipo, mas sim aquelas interpretações que estejam em íntima 

compatibilidade com as normas estabelecidas. Nesse sentido, Rouanet, segundo sua 

compreensão de Habermas, vê o recalque como o processo pelo qual a sociedade inibe 

as motivações indesejáveis, tirando de circulação, da comunicação pública, as 

interpretações simbólicas correspondentes às motivações. A eficiência de tal processo 

consiste em retirar do âmbito da comunicação as interpretações linguísticas 

correspondentes aos motivos de ação, desta forma, os motivos de ação correspondentes 

às interpretações perdem sua força, tornando-se, assim, inofensivos. Os motivos 

expulsos da comunicação são transformados em motivos inconscientes exatamente no 

momento em que os símbolos que mediatizam tais motivos são expulsos da interação 

normal. Nesta altura da discussão sobre a dimensão psicanalítica da crítica da cultura, 

Rouanet faz uma citação de Habermas encontrada em conhecimento e interesse que nos 

pareceu muito interessante, pois evidencia a importância da linguagem no processo de 

expulsão dos desejos simbolicamente mediatizados do grupo comunicativo onde 

circulam, tornando-os inconscientes: 

Tal processo é a imitação intrapsíquica de uma categoria de punição, 

cuja eficiência era especialmente acentuada nos tempos arcaicos: a 

expulsão, o ostracismo e o afastamento do criminoso do grupo social 

cuja linguagem ele partilha. (ROUANET, 1986, p. 328) 



91 
 

 

O que está em questão é que o desejo é sempre interpretado na e pela a 

linguagem, excluir o desejo equivale a uma excomunhão ou mais precisamente, nos 

termos de Rouanet, uma excomunicação. É através desse bloqueio, no processo 

comunicativo, que a interação torna-se possível, em sociedades baseadas em normas 

que são incapazes de justificação discursiva, é uma forma de ocultar o caráter opressor 

que escondem, correspondendo assim a relações de violência. Rouanet nos diz a 

respeito de uma comunicação real, que tem como fundamento o reconhecimento mútuo 

de normas em princípios validáveis discursivamente, este tipo de comunicação é 

justamente o oposto do que acontece quando estamos numa sociedade que precisa inibir 

o processo comunicativo para esconder o caráter de poder das normas vigentes. Assim, 

a comunicação real é substituída por uma pseudocomunicação entre sujeitos incapazes 

de vincular desejos, desejos estes em desacordo com as normas vigentes.  Para a 

comunicação real já está subentendido uma comunicação ideal no sentido da 

mutualidade das expectativas baseadas em normas em princípios legitimáveis. Este 

ideal comunicativo, referente à comunicação real, é substituído, em sociedades que não 

legitimam discursivamente suas normas em princípios, pela pseudomutualidade das 

ações baseadas em normas subtraídas à crítica. O que esta em questão é que os motivos 

de ação, quando reprimidos, tornam-se inconscientes, desta forma, são petrificados em 

causas que determinarão o comportamento do individuo, tais motivos, petrificados, são 

como uma segunda natureza do indivíduo. Como mostra Rouanet citando Habermas:   

As necessidades proibidas são reprimidas, mas não perdem sua força 

motivante... Continuam determinando a ação, mas não podem 

mostrar-se nas interpretações correspondentes. São mascaradas... É 

essa violência que transforma (a estrutura dos desejos publicamente 

articuláveis) em natureza demoníaca. (ROUANET, 1986, p. 328) 

Para analisar a origem do comportamento socialmente “desejado”, Rouanet faz 

distinção entre recalque e aquilo que chama de internalização. Pelo recalque, as 

representações proibidas são exiladas para o Id tornam-se assim incomunicáveis. Pela 

internalização, por intermédio do Superego, o processo se completa, pois conduz à 

observância automática das normas, concluindo, desta forma, o sistema de dominação. 

Roaunet esclarece-nos que essa estrutura conceitual freudiana é reformulada por 

Habermas na categoria linguagem. A internalização assim como o recalque, ambos na 

dimensão do inconsciente, são processos complementares, pois tem em comum a função 



92 
 

 

de remover as significações articuladas linguisticamente da discussão pública. As 

normas internalizadas através do Superego, não estão na dimensão da deformação da 

linguagem privada, como é o caso das interpretações recalcadas. Tais normas, 

reorientadas pelo Superego, continuam sendo formuladas numa linguagem pública, mas 

o fundamental nesse processo é que o Id as petrifica, impossibilitando que tais normas 

venham a ser passiveis de crítica. Como esclarece Rouanet: “A catexis libidinal 

santifica a normatividade inculcada, imunizando-a contra a crítica” (ROUANET, 1986, 

p. 329). Há, desta forma, dois mecanismo que inibem a problematização discursiva: por 

um, impede-se as interpretações disfuncionais, recalque, pelo outro, impõem-se 

conteúdos normativos não legitimáveis, internalização. 

Os símbolos censurados tornam-se inconscientes sob a forma de uma linguagem 

que Rouanet chama de desgramaticalizada. Esta linguagem privada possui 

características que a faz inacessível ao sujeito e aos outros, justamente porque se 

estrutura segundo regras distintas das regras da comunicação pública. Rouanet esclarece 

que Freud denominou esse tipo de linguagem privada como gramática do inconsciente, 

por possuir características como: a deformação, a condensação, a transformação em seu 

contrário (uso da mesma palavra para designar conteúdos opostos), etc. Mas, aquilo que 

é recalcado quer vir à tona, nos termos de Rouanet, vir à esfera pública. O sonho é um 

exemplo da força do recalcado que quer vir à tona, seria a forma “normal” da neurose. 

Durante o sonho os motivos censurados e incomunicáveis, estruturados segundo uma 

linguagem privada e desgramaticalizada, misturam-se com a linguagem pública, 

justamente porque elementos, restos diurnos, são misturados ao ato de sonhar. Como 

esclarece Rouanet:  

Produz-se assim um texto de compromisso — o conteúdo manifesto 

do sonho — produzido pelo entrelaçamento de duas linguagens, a 

linguagem privada do inconsciente e a linguagem pública que se 

infiltra no pré-consciente. O sintoma neurótico cristaliza, num registro 

patológico, essa mesma interpretação. A inacessibilidade do sintoma 

neurótico à compreensão resulta do fato de que é um texto estruturado, 

predominantemente, pela gramática privatizada do inconsciente — o 

incomunicável que aspira, não obstante, à comunicação, e que utiliza, 

para isso, alguns temas da linguagem pública. Os sintomas ocupam o 

lugar dos símbolos ex-comunicados. (ROUANET, 1986, p. 329) 



93 
 

 

Rouanet nos mostra que Habermas recorre à terminologia de Alfred Lorenzer 

para reformular a ideia da relação entre esfera pública da comunicação e a esfera 

privada do inconsciente. Em relação à estrutura do psiquismo, esta é composta por duas 

organizações simbólicas, uma mais arcaica e outra mais recente, a origem das duas se dá 

consecutivamente na formação da criança. A esfera mais arcaica é composta pelos 

paleossímbolos, e isto se dá na primeira infância, antes do aprendizado da linguagem. A 

esfera mais recente é composta pelos símbolos da linguagem comum. Foi através da 

analise dos sonhos e pela patologia da linguagem que a organização arcaica pode ter sua 

existência inferida, tal organização não esta sob a orientação de regras gramaticais da 

linguagem ordinária. Os símbolos pré-linguisticos, os paleossimbolos, são 

emocionalmente carregados e estão ligados a cenas da infância, e pelo fato de estarem 

desconectados de uma linguagem ordinária, estrutura gramaticalmente, seu conteúdo se 

torna estritamente privado. Os paleossímbolos, por terem essa característica, não estão 

no âmbito da comunicação intersubjetiva que pressupõe uma linguagem comum a todos 

os participantes. O privatismo, dos paleossimbolos, é em decorrência do fato de que ao 

nível paleossimbólico não é possível diferenciar entre signos, referentes e conteúdos 

semânticos. Rouanet, quer dizer com isso que não é possível, em resumo, diferenciar 

entre realidade e aparência, entre mundo público e privado.  Sendo assim, podemos 

compreender o recalque como o processo pelo qual as representações indesejáveis são 

exiladas da linguagem pública para a esfera paleossímbólica. Como podemos ver em 

citação de Rouanet: 

O Ego fugitivo, que numa situação de conflito deve submeter aos 

imperativos da realidade exterior, esconde-se de si mesmo, e apaga do 

texto de sua auto-compreensão quotidiana os representantes da pulsão 

indesejável. Através dessa censura, as representações associadas ao 

objeto de amor ilícito são excomungadas da linguagem pública e 

exiladas na esfera geneticamente mais arcaica dos paleossímbolos. 

(ROUANET, 1986, p. 330)  

Rouanet nos diz que, segundo seu entendimento de Habermas, além da 

obstrução da comunicação pelo recalque existe outra forma de obstrução, ou seja, pelos 

mecanismos de defesa voltados contra o mundo exterior, são eles: a projeção e a 

negação. Pela negação as representações intercambiadas no domínio da linguagem 

pública são exiladas para a esfera alinguistica dos paleossimbolos, obstruindo a 



94 
 

 

comunicação. Pela projeção, são justamente os paleossimbolos que interpenetram na 

linguagem, deformando a capacidade de compreensão mutua entre os falantes, pelo fato 

da incapacidade dos paleossimbolos de articular coerentemente entre mundo interior e 

exterior, obstruindo a comunicação. É correto afirmar que em todo caso a comunicação 

está bloqueada, como afirma Rouanet: 

Em todos os casos, a organização paleossimbólica bloqueia o processo 

de comunicação, induzindo uma falsa consciência sistemática, 

resultante seja da impossibilidade de tematizar normas ou articular 

desejos (banimento das representações proibidas para a esfera 

paleossimbólica), seja da penetração incontrolada de material 

paleossimbólico, inibindo a percepção exata da realidade (projeção e 

negação), ao que podemos acrescentar uma terceira modalidade, que é 

a sacralização dos valores vigentes através do Superego, cuja eficácia 

deriva da energia irradiada da esfera paleossimbólica. (ROUANET, 

1986, p. 331) 

Dentro dessa perspectiva cabe à função da psicanálise a inversão desse processo 

de bloqueio do processo de comunicação, justamente pela inversão do processo de 

excomunhão. A função do analista é induzir no paciente o processo de auto-reflexão, 

tornando o conteúdo exilado novamente integrado à comunicação pública.  O analista 

tem como função ressimbolizar os conteúdos semânticos recalcados, melhor dizendo, 

converte-los em símbolos públicos, possibilitando a compreensão, de tais conteúdos, 

pelos participantes do processo interativo.  Assim, Rouanet define a psicanálise quanto 

à sua função: 

A psicanálise é uma forma especial da análise lingüística: uma 

hermenêutica que não se limita a decifrar lapsos do texto e a corrigir 

suas deformações, mas em retificar, pela linguagem — a relação 

dialógica analista-analisando — processos de excomunhão ocorridos 

na e pela linguagem. A fala do analista se infiltra nos silêncios da 

neurose, devolvendo a palavra às significações ressimbolizadas, desde 

que essa compreensão corresponda à autocompreensão do analisando. 

(ROUANET, 1986, p. 331) 

Rouanet nos esclarece que, de acordo com essa tarefa da psicanálise, se o 

recalque excomunga para o inconsciente o desejo proibido, utilizando-se da técnica de 



95 
 

 

dissociá-lo das representações verbais correspondentes, então o processo de 

conscientização analítica deve almejar restabelecer a vinculação perdida entre o desejo 

proibido e as representações verbais correspondentes. Assimetricamente, segundo 

Rouanet, em relação ao bloqueio da comunicação pela projeção e pela negação, a tarefa 

do analista, deve almejar a diferenciação dos níveis interpenetrados, o simbólico e o 

paleossimbólico, e em expulsar da esfera pública os símbolos pré-linguisticos. Em 

relação ao recalque a tarefa da psicanalítica é restabelecer a vinculação perdida, em 

relação à projeção e negação, pelo contrário, a tarefa é expulsar da esfera pública os 

símbolos pré-linguísticos.  Desta forma, a tarefa do analista passa a ser a excomunhão 

dos símbolos indesejados em prol do estabelecimento de uma comunicação normal, 

completando a tarefa de restabelecer a comunicação que foi sistematicamente 

deformada, como afirma Rouanet: 

A excomunhão, agora, é executada pelo próprio analista, em benefício 

da comunicação normal, que é inibida tanto pela expulsão para o 

inconsciente de interpretações associadas a desejos proibidos como 

pela invasão incontrolada de material paleossimbólico, associado a 

experiências infantis, a qual também contribui, em última análise, para 

obstruir as tematizações discursivas. Pois o material pré-lingüístico 

acumulado no inconsciente, resultante originalmente de frustrações 

infantis, pode levar a distorções da percepção que interferem com a 

interação e impedem a articulação consciente do desejo, assim como a 

eventual justificação discursiva de uma normatividade que assegure 

sua realização. (ROUANET, 1986, p. 332) 

Rouanet quer estabelecer um vinculo entre a constituição das neuroses e sua 

correlação como a constituição das instituições, ambas são estruturadas numa raiz 

comum, a da comunicação sistematicamente distorcida. Rouanet deixa claro que, 

segundo a interpretação Habermasiana da neurose, é possível extrair de tal interpretação 

uma crítica da cultura, pois há uma correlação entre as patologias individuais e as forças 

exteriores de dominação. Por um lado, temos a falsa consciência individual, o sujeito 

que não mais se reconhece no seu outro, por outro lado, temos as legitimações 

ideológicas das sociedades que escondem ou evidenciam, dependendo do ponto de 

vista, o seu opressor, ambas mediadas pelo processo de comunicação deformado. A 

neurose é um prolongamento intrapsíquico do processo societário que recalca as 

interpretações indesejáveis através da distorção da comunicação. Tais deformações 



96 
 

 

neuróticas podem ser ampliadas como visões de mundo e assim podem, de certa forma, 

dar vasão às fantasias de desejo, às satisfações virtuais. A tradição cultural, desta forma, 

é sedimentada por estas fantasias, seu propósito último é a gratificação àqueles que 

excomungaram da comunicação pública o conteúdo proibido. Como nos esclarece 

Rouanet, segundo seu entendimento de Habermas: 

É evidente, assim, que a interpretação habermasiana da neurose já é, 

em si, crítica da cultura. Como os freudo-marxistas e todos os 

frankfurteanos, Habermas vê na patologia individual o reflexo e até 

certo ponto a condição de possibilidade de uma estrutura externa de 

dominação. Não é preciso construir uma ponte, sempre mais ou menos 

arbitrária, entre a falsa consciência individual e as legitimações 

ideológicas, porque ambas estão radicadas numa mesma estrutura, que 

é a da comunicação sistematicamente deformada. A neurose é o 

prolongamento intrapsíquico de um processo societário baseado na 

distorção do processo de comunicação. Ao mesmo tempo, as visões do 

mundo legitimadoras dessa distorção derivam sua força de sua maior 

ou menor capacidade de satisfazer fantasmas individuais, cuja fonte é 

a própria repressão pulsional. A tradição cultural pode ser vista como 

a sedimentação de fantasias projetivas, destinadas a gratificar, 

substitutivamente, os desejos proibidos. A neurose e as instituições 

são modalidades simétricas de subtrair à crítica e à problematização 

discursiva desejos socialmente indesejáveis. (ROUANET, 1986, p. 

332) 

O que está em questão, como afirma Rouanet, é que as mesmas configurações 

que impelem o individuo à neurose promovem na sociedade erigir as instituições. 

Queremos marcar, com isso, que a interpretação habermasiana de Freud, segundo 

Rouanet, evidencia uma assimetria entre as neuroses e as instituições, pois ambas tem 

em comum a não realização da crítica e a não problematização discursiva dos desejos 

socialmente censurados.  

Pelo modelo societário freudiano, podemos entender que, segundo Habermas 

nos apresentou em conhecimento e interesse, sob a coerção da realidade, da escassez, a 

sociedade reprime e reorienta o aparelho pulsional dos seus membros, com o objetivo 

de transferir a energia para o trabalho. Mas, esta colocação na linguagem Habermasiana 

ficaria assim, segundo Rouanet: “nem todas as necessidades interpretadas podem ser 



97 
 

 

atendidas, e os motivos de ação que correspondem a tais interpretações tem que ser 

removidos de circulação” (ROUANET, 1986, p. 333). Habermas amplia o modelo 

freudiano das neuroses e sua contra parte nas instituições por um viés comunicativo, ou 

seja, o modelo freudiano deve ser completado por uma teoria da linguagem. Nessas 

condições, o quadro institucional de uma sociedade estruturasse em um conjunto de 

normas compulsórias, que por um lado gratifica certas necessidades linguisticamente 

interpretadas, mas por outro pode excluir, transformar e reorientar outras, seguindo o 

modelo da comunicação sistematicamente deformada. Essas normas ocultam um caráter 

opressor, são opacas e relativamente rígidas à crítica, tais normas são como que 

blindadas, escondem sua verdadeira vocação, a dominação. A força de estarem quase 

que imunes à crítica, vêm do fato pelo qual os motivos de ação, que poderiam contestá-

las ou substituí-las, estarem neutralizados, pelo processo de excomunhão para a esfera 

paleossimbólica das interpretações linguísticas correspondentes aos desejos proibidos. 

Concomitantemente, uma parcela da energia pulsional reprimida é transformada em 

visões de mundo legitimadoras, um exemplo, no sentido coletivo, são as religiões, são 

chamadas de gratificações substitutas. Podemos compreender nesse processo que, por 

um lado, os desejos censuráveis tornam-se inofensivos por terem sido expulsos para a 

esfera do incomunicável das interpretações vedadas, e por outro, os desejos censuráveis 

podem vir a ser, através da sublimação, legitimação das normas existentes, de acordo 

com isso levam uma existência pública, em oposição à forma de existência privada que 

correspondem às interpretações dessimbolizadas. Mas, tanto as legitimações como os 

motivos alinguisticos, que determinam o comportamento do neurótico, têm como 

característica comum o fato de serem imunes à crítica.  Assim posto, podemos 

estabelecer uma ponte entre as falsas consciências individuais e as falsas consciências 

societárias, como mostra Rouanet:  

As estruturas individuais e as societárias da falsa consciência estão 

mutuamente relacionadas e convergem para o mesmo resultado, que é 

a não-tematização das relações de poder, tanto em sua existência 

pública — as normas e instituições — como em sua existência 

privatizada, representada pela interiorização da normatividade 

hegemônica. (ROUANET, 1986, p. 333) 

A partir deste ponto, Rouanet analisa, em Habermas, duas visões do processo de 

humanização entre Freud e Marx. Diz Rouanet, que o modelo freudiano conferiu à 



98 
 

 

ideologia e ao poder uma importância muito mais fundamental que a marxista. Ambos, 

Marx e Freud, conceptualizaram a evolução da espécie humana de acordo com duas 

dimensão: da autoprodução através do controle da natureza, e o da autoformação através 

de processo interativo. Como já vimos anteriormente, Marx acredita, segundo 

Habermas, e agora confirmado por Rouanet, que a história humana é determinada pela 

categoria do trabalho, e somado a essa também pela luta de classes. Rouanet afirma que 

é possível extrair da autocompreensão filosófica do marxismo, que de fato Marx 

privilegia a categoria de ação instrumental, radicada na esfera do trabalho, sendo assim 

Marx foi conduzido, a pensar a organização da interação humana como que subjulgada 

a categoria trabalho. Assim sendo, a base natural da espécie humana, seria determinada 

pela característica, do homem, de produzir seus meios de subsistência, ou seja, pelo 

trabalho, desta forma a esfera do trabalho seria a fundamental, justificando o caráter 

derivado da esfera comunicativa, como esclarece Rouanet:  

Se a base natural da história humana é a característica da espécie 

como produtora dos seus meies de subsistência, segue-se que a esfera 

do trabalho é a fundamental, e justifica-se o caráter derivado atribuído 

às formas de organizar a comunicação intersubjetiva, em sociedades 

concretas, inclusive as legitimações ideológicas das normas existentes. 

(ROUANET, 1986, p. 334) 

Mas, para Freud a essência do homem tem uma característica sui generis que 

contrasta com a visão de Marx, como explica Rouanet: 

Mas se Freud, como Marx, vê em toda a sua acuidade a importância 

do controle instrumental da natureza, o homem não é, para ele, 

essencialmente, um homo faber, como para Marx, e sim um ser sui 

generis que se caracteriza pelo conflito entre impulsos excedentes e os 

imperativos da realidade. (ROUANET, 1986, p. 334) 

Para Marx, o homem distingue-se do animal quando ultrapassa sua condição 

instintiva e passa a transformar o comportamento adaptativo em ação instrumental. Para 

Freud o homem distingue-se do animal quando ultrapassa sua condição de sociabilidade 

governada pelos instintos e estabelece condições para a ação comunicativa. Rouanet 

compreende que, segundo Freud, o homem é um ser que precisa ser compelido ao 

trabalho através da renuncia à suas pulsões, tais pulsões são em parte, compensadas por 



99 
 

 

gratificações substitutas, autorizadas pelas legitimações coletivas. Como sintetiza muito 

bem Rouanet: “É um ser condenado à repressão e à fantasia” (ROUANET, 1986, p. 

334). Tais fantasias, não são necessariamente alucinatórias, pois tendo os desejos como 

origem, podem ser consideradas, em certo sentido, como reais, e promoveriam, desta 

forma, a possibilidade da sua própria realização. Pois Freud, segundo podemos 

confirmar em Rouanet, admite que o nível de repressão de uma sociedade está 

correlacionado à capacidade do controle sobre a natureza, de acordo com a capacidade 

de produzir mais ou menos riquezas, e também pela desigualdade de distribuição dessas 

riquezas. Sendo assim, as tradições legitimadoras da autoridade devem compensar as 

massas, se quiserem se sustentar como poder, não somente pelas privações gerais, 

quanto à carência de bens, mas também pelas privações decorrentes da dominação de 

uma classe sobre a outra. São essas classes desprivilegias, segundo Rouanet, que em 

geral transformam o conteúdo utópico da tradição em crítica da sociedade existente. É 

nesse sentido que as fantasias podem se realizar, passando da utopia à crítica. Há assim, 

a crença de que o grau de desenvolvimento das forças produtivas pode, em cada caso, 

liberar os conteúdos pulsionais, desde que haja condição material para suprir as 

necessidades vitais. Mas, segundo esclarece Rouanet enfatizando sua compreensão 

freudiana, a repressão não é simplesmente em consequência das condições 

proporcionadas pela esfera trabalho, não é condição acidental e historicamente 

superável, mas sim uma condição decorrente do próprio processo de humanização. O 

que está em questão é que a esfera da comunicação não esta superdeterminada pelo 

desenvolvimento da base material, muito pelo contrário, ela é condição fundamental 

para a possibilidade de se libertar da repressão. Como esclarece Rouanet: 

Se a esfera da comunicação não é um epifenômeno, não existe 

nenhum automatismo necessário no processo emancipatório, em 

função do desenvolvimento da base material: o progresso técnico e a 

riqueza acumulada abrem um espaço de liberdade possível, mas a 

ação histórica visando à concretização dessa liberdade é contingente 

em seu desfecho. (ROUANET, 1986, p. 335) 

As ilusões não se realizam necessariamente pelo desenvolvimento da base 

material como poderíamos extrair do marxismo, é preciso levar em consideração as 

pulsões libidinosas e agressivas dos homens e a manutenção da sociedade, como 

afirmaria Freud, a condição para a liberdade não é, assim, necessária, mas contingente.  



100 
 

 

Desta forma, como Rouanet bem entendeu Freud, as ilusões coletivas possuem 

uma promessa utópica, mas essa promessa pode gorar, ou seja, pode realizar-se ou não. 

Dentro deste contexto, Rouanet esclarece que o pessimismo cultural em Freud, pes-

simismo no sentido de recusa da predestinação teleológica, arraigada na lógica do 

desenvolvimento das forças produtivas, é em consequência de sua visão da repressão 

segundo o contexto da comunicação deformada. Em alguns casos tais deformações são 

necessárias, porque nem todas as interpretações linguísticas, associadas a desejos, 

podem ser permitidas, justamente porque, segundo Freud, o principal inimigo da 

sociedade é o próprio homem, pelo fato dos seus impulsos hostis serem dirigidos contra 

interesses coletivos, aqueles de produção e distribuição das riquezas, devendo o homem 

ser controlado pela opressão e pela renúncia pulsional, ou como diria Rouanet: “a 

interpretação do pessimismo cultural de Freud como manifestação da tendência 

burguesa a absolutizar a ordem capitalista, e de sua incapacidade de conceber um tipo 

de cultura que não seja fundado na opressão e na renúncia pulsional” (ROUANET, 

1986, p. 19). Em outros casos, tais deformações, são supérfluas, quando o processo de 

excomunhão das interpretações da comunicação pública, está meramente ligado a 

interesses de classes. O que se afirma aqui é que as deformações da comunicação, sejam 

elas necessárias ou supérfluas, estão intimamente ligadas às características do aparelho 

pulsional e não são necessariamente derivadas do estágio de desenvolvimento das forças 

produtivas, não existe um telos necessário, imanente à história humana, intimamente 

ligada ao progresso técnico, mas sim uma área de contingência, sempre definida a cada 

etapa pelo nível de desenvolvimento material.  

Desta forma, ficam expostos os elementos da crítica psicanalítica da cultura, 

segundo a leitura de Rouanet, através deles, Freud mostrou a possibilidade de 

dissolução das pseudolegitimações do quadro institucional que bloqueiam, em todos os 

casos, a comunicação, seja pública ou privada. A inversão do processo de excomunhão, 

das interpretações proibidas, no contexto da deformação da comunicação, resulta em 

última analise, numa reflexão emancipatória. O processo pelo qual as ideologias são 

desmistificadas é análogo à auto-reflexão da relação clínica. Como acreditamos dizer 

Rouanet: 

O Iluminismo consiste, para Freud, na possibilidade de transformar, 

em cada uma dessas etapas, o quadro institucional, dissolvendo as 

pseudolegitimações que bloqueiam o processo de comunicação a um 



101 
 

 

nível que excede à deformação historicamente necessária num estágio 

dado. O pessimismo é na verdade a recusa em aceitar uma 

predestinação teleológica, radicada na lógica do desenvolvimento das 

forças produtivas. Mas a reflexão freudiana é intrinsicamente 

emancipatória, na medida em que deixa claro que toda a história 

humana é regida pela lógica da deformação sistemática do processo 

comunicativo por sistemas de dominação que impedem, por 

mecanismos internos e externos, a problematização discursiva das 

instituições que regulamentam aquelas relações de violência. O 

progresso social da humanidade, se é delimitado pelas possibilidades 

técnicas em cada momento histórico, é alcançado, principalmente, não 

por qualquer automatismo da base, mas por uma atividade crítico-

prática, na esfera da ação comunicativa, que contesta o poder e dissipa 

as ideologias legitimadoras que se tornam obsoletas. O processo pelo 

qual as ideologias são desmitificadas é análogo ao que leva à cons-

cientização, na relação clínica — a auto-reflexão. Os processos co-

letivos de auto-reflexão, conduzidos por quadros e organizações que 

representam os grupos oprimidos, traduzem-se, como no caso do seu 

equivalente terapêutico, na dissolução das estruturas reificadas, e 

numa reapropriação de capítulos esquecidos da autobiografia desses 

grupos. Num e noutro caso, a base motivacional da crítica é a mesma 

— o sofrimento. (ROUANET, 1986, p. 335) 

*** 

Acreditamos ter esclarecido que Freud desenvolveu seus estudos sobre 

civilização e cultura com pretensões sociológicas. A psicanálise ao conceber os 

distúrbios do comportamento e da linguagem afirma uma diferenciação entre 

normalidade e patologia, alicerçada muito mais no sentido cultural. Traçamos, dessa 

forma, uma ponte entre as neuroses e as instituições, por intermédio de um modelo de 

comunicação sistematicamente deformada. A psicanálise possibilitou em Habermas, 

completar a crítica do saber, mas como afirmou o próprio Habermas uma crítica do 

conhecimento só é possível como crítica da sociedade. E por isso, mostramos também 

neste capítulo, o fundamento da crítica da sociedade feita por Habermas em 

Conhecimento e Interesse, com a apropriação do modelo da comunicação 

sistematicamente deformada. Se Freud, influenciado pelo positivismo da época, defende 



102 
 

 

que a ciência não é uma ilusão, Nietzsche defende o contrário. Mas, segundo Habermas 

o objetivo da redução metodológica da ciência a um interesse pela autoconservação, em 

Nietzsche, não está a serviço de uma determinação lógico-transcendental de um 

conhecimento possível, mas, sim, a serviço da negação da própria possibilidade de se 

conhecer.  

Por fim, ampliamos e confirmamos a crítica da sociedade, nessa correlação 

Habermas e Freud, segundo a compreensão de Rouanet. A psicanálise proporcionou a 

Habermas completar sua crítica do conhecimento, e como uma teoria do conhecimento 

só é possível como teoria da sociedade, possibilitou também a crítica da cultura. O que 

está na base dessas críticas é um interesse, o interesse pela emancipação da espécie 

humana. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

CONCLUSÃO 

  

Habermas criticou o positivismo da ciência, fazendo emergir, através da crítica, 

os interesses cognitivos, em contrapartida renova-se a possibilidade de uma teoria do 

conhecimento que só é possível enquanto teoria da sociedade, o que justifica completar 

a crítica do conhecimento com uma crítica da cultura, sendo a psicanálise freudiana a 

fornecedora de uma modelo de comunicação sistematicamente deformada que 

viabilizou, “em pontilhados a exigência de uma teoria da competência comunicativa” 

(ROUANET, 1986, p. 259), que esclarece as falsas legitimações, seja na sociedade ou 

nas neuroses individuais.  

Seguindo um modelo bastante analítico podemos concluir que: 

a) Habermas pôde constatar, em Kant, que a teoria do conhecimento, através do 

questionamento lógico-transcendental, toma pela primeira vez consciência de si, 

apesar de Kant, na verdade, ter absolutizado dogmaticamente as categorias a 

priori do conhecimento, não refletindo de forma consequente seus pressupostos, 

influenciado pela crença cartesiana do “eu penso”.   

b) Nesse sentido, Habermas pôde constatar que crítica de Hegel a Kant, constitui-se 

pela exigência da certificação das categorias do sujeito cognoscente como 

verdadeiro conhecimento, antes mesmo deste sujeito pressupor a realidade 

utilizando-se de seus instrumentos cognitivos. Na impossibilidade de tal 

certificação, Hegel, desta forma, faz sucumbir à tentativa kantiana de unificar a 

ciência à filosofia, em consequência interrompe-se a possibilidade de uma teoria 

do conhecimento. Mas Habermas esclarece que a crítica de Hegel a Kant pode 

ser utilizada contra o próprio Hegel. Pois, se saber enquanto absoluto só é 

atingido no fim do processo fenomenológico, como pode então ser pressuposto 

no decorrer do processo se ainda o próprio espírito absoluto não se realizou? De 

forma ambígua e paradoxal é a resposta.  

c) Nesta sequencia, Habermas pôde constatar em Marx a possibilidade de uma 

renovada teoria do conhecimento, pois através do trabalho social são 

asseguradas as condições materiais de reprodução da existência, pelo domínio da 

natureza, e também assegura uma base transcendental objetiva para reprodução 



104 
 

 

do sujeito como tal, isto é, como processo de formação da espécie.  Mas essa 

renovada possibilidade de uma teoria de conhecimento é interrompida em Marx, 

pois o projeto filosófico marxiano é submetido ao paradigma das ciências da 

natureza, carecendo assim de uma categoria da interação para completar sua 

fundamentação teórica. 

d) Neste estágio da analise, Habermas compreende que a teoria do conhecimento, 

pelo positivismo em Comte e March, fica completamente dissolvida. O 

positivismo torna-se assim, uma metodologia da pesquisa fundamentada na 

crença da ciência nela mesma, desprezando qualquer possibilidade de reflexão 

epistemológica. 

e) Mas, Habermas encontra em Pierce um renovado ressurgimento da teoria do 

conhecimento e auto-reflexão das ciências da natureza. Com Pierce reabilita-se, 

involuntariamente, a reflexão transcendental da lógica da pesquisa científica. 

Para Habermas, Pierce pergunta pelas condições de possibilidade do progresso 

científico, e isso renova a possibilidade de uma teoria do conhecimento, mas 

para Pierce os modos de inferências, em última análise, garantem o progresso da 

ciência, Habermas discorda, para ele a ação comunicativa, entre os 

pesquisadores, é que garante as conquistas objetivas que servirão de ponto de 

partida para novas investigações. Mas, apesar desse desacordo, é na lógica de 

Pierce que Habermas busca a categoria do interesse técnico como estrutura 

transcendental que possibilita a objetividade do conhecimento científico. 

Renova-se assim, uma dimensão de autorreflexão para as ciências naturais. 

f) Se Habermas identifica em Pierce a dimensão de autorreflexão das ciências da 

natureza, em contrapartida, identifica em Dilthey a possibilidade da 

autorreflexão das ciências do espírito. Se Pierce negligenciou a interação 

comunicativa, em Dilthey ela é a tarefa principal da sua hermenêutica, visando a 

interação comunicativa, mediatizada lingüisticamente, no horizonte da tradição. 

Dilthey desenvolveu a metodologia das ciências do espirito como lógica da 

investigação e concebeu o processo de pesquisa a partir de um complexo vital 

objetivo, entendido como práxis da vida. Habermas entende que nesse momento 

a lógica das ciências do espírito recupera a dimensão da teoria do conhecimento, 

obliterada pelo positivismo. Mas, segundo Habermas, Dilthey pretendeu alinhar 

as ciências do espírito ao estrito conceito de ciências experimentais, submetendo 

sua hermenêutica ao conceito de empatia, em consequência recai ao domínio da 



105 
 

 

contemplação de acordo com o ideal da descrição pura, difundida pelo 

positivismo. Mas para Habermas, Pierce e Dilthey, por certo, fizeram surgir os 

interesses cognitivos, seja como interesse técnico ou como interesse prático, 

devolvendo a possibilidade da teoria do conhecimento. Ainda assim, no caso 

específico das ciências do espírito, esta traz uma lacuna que precisa ser 

resolvida, a compatibilidade entre o particular e o universal das teorias das 

ciências sistemáticas do espírito. É exatamente nesse ponto que a psicanálise 

freudiana é acionada. 

g) Segundo Habermas, Freud prossegue a reflexão hermenêutica, que Dilthey 

deixara interrompida por sua incapacidade de escapar aos pressupostos po-

sitivistas do seu tempo. Mas enquanto a hermenêutica, no sentido de Dilthey, 

procura interpretar expressões simbólicas intencionais, mesmo distorcidas, 

Freud vai além do conscientemente intencionado, com sua hermenêutica das 

profundezas.  

h) Para fechar a reflexão habermasiana do conhecimento é imprescindível um 

contraponto com Nietzsche: Se Freud, influenciado pelo positivismo da época, 

defende que a ciência não é uma ilusão, Nietzsche defende o contrário. Mas, 

segundo Habermas, o objetivo da redução metodológica da ciência a um 

interesse pela autoconservação, em Nietzsche, não está a serviço de uma 

determinação lógico-transcendental de um conhecimento possível, mas, sim, a 

serviço da negação da própria possibilidade de se conhecer. 

i) Segundo Habermas, Freud desenvolveu seus estudos sobre civilização e cultura 

com pretensões sociológicas, mas sempre com a intenção de vincular seus 

estudos de psicanálise, das condições de natureza interior, encontradas no 

âmbito individual, com aquelas de natureza exterior, encontradas no âmbito 

societário. A psicanálise ao conceber os distúrbios do comportamento e da 

linguagem afirma uma diferenciação entre normalidade e patologia, ou seja, 

aquilo que é entendido como normalidade ou desvio depende de uma 

precondição, alicerçada muito mais no sentido cultural do que num estado de 

coisas já fixadas conceitualmente. Traçamos, dessa forma, uma ponte entre as 

neuroses e as instituições, através da apropriação habermasiana de Freud, 

apropriação essa que identifica o modelo de comunicação sistematicamente 

deformada como aquele legitima tantos as neuroses como as ideologias 

societárias. A psicanálise possibilitou em Habermas, completar a crítica do 



106 
 

 

saber, mas como afirmou o próprio Habermas uma crítica do conhecimento só é 

possível como crítica da sociedade. E por isso mostramos, também, que a crítica 

da sociedade, feita por Habermas em Conhecimento e Interesse, pressupõem um 

modelo de comunicação sistematicamente deformada fundamentado na 

psicanálise freudiana. Por fim, confirmamos que a psicanálise proporcionou a 

Habermas completar sua crítica do conhecimento, e como, segundo o próprio 

Habermas, uma teoria do conhecimento só é possível como teoria da sociedade, 

então completamos a crítica do conhecimento com uma crítica da cultura que é, 

na essência, uma crítica da ideologia.  

O que está na base dessas críticas é um interesse, o interesse pela 

emancipação da espécie humana.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

Referências bibliográficas 

 

1. Obras de Habermas 

 

HABERMAS, J. Conhecimento e Interesse. In: Habermas et al. Textos Escolhidos. 

São Paulo: Abril Cultural S.A., 1980. Coleção Os Pensadores. 2.a Edição.  

_____. Conhecimento e Interesse. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 1982. No original: 

Erkenntnis und Interesse, Frankfurt am Main, 1973; tradução inglesa: Knowledge 

and Human Interests, Boston 1971. 
_____.Verdade e Justificação. São Paulo: Loyola, 2004. 

_____.The theory of Communicative Action. Vol. I, Boston: Beacon Press, 1984. 

_____.Consciência Moral e Agir Comunicativo. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 

1989. 

_____. "The dialectics of rationalization: an interview wiht J. Habermas". Telos, 49 

(outubro/81). 

_____.Teoría y Praxis. : Editorial Tecnos, 1990a. 

_____.Discurso Filosófico da Modernidade. Lisboa: Dom Quixote, 1990b 

_____.Ciencia y Técnica como <<ideologia>>  Tecnos. Madri, 1986. 

_____. A crise de legitimação no capitalismo tardio. Rio de Janeiro: Tempo 

Brasileiro, 2002a. 

_____. A ética da discussão e a questão da verdade. Trad. Marcelo Brandão Cipola. 

São Paulo: Martins Fontes, 2004a. 

_____. Agir comunicativo e razão destrancendentalizada. Trad. Lucia Aragão. Rio 

de Janeiro: Tempo Brasileiro, 2002b. 

_____. A Lógica das Ciências Sociais. 2ª ed. Petrópolis: Vozes, 2011. 

_____. Consciência moral e agir comunicativo. Trad. Guido A. de Almeida. 2ª ed. 

Rio de Janeiro, 2003a.



108 
 

 

_____. Depois de trinta anos: notas acerca de conhecimento e interesse. Trad. 

Marcelo José Wesseling. Problemata: R. intern. Fil. Vol. 02. (2011), pp.332-341 ISSN 

1516-9219. 

_____. Mudança estrutural na esfera pública. 2ª ed. Rio de Janeiro, 2003b. 

_____. O discurso filosófico da modernidade. São Paulo: Martins Fontes, 2002c. 

_____. O futuro da natureza humana. São Paulo: Martins Fontes, 2004b. 

_____. Para a reconstrução do materialismo histórico. São Paulo: Brasiliense, 1983. 

_____. Passado como futuro. Trad. Flávio Beno Siebeneichler. Rio de Janeiro: Tempo 

Brasileiro, 1993b. 

_____.Pensamento pós-metafísico: estudos filosóficos. Trad. Flávio Beno 

Siebeneichler. 2ª 

 

2. Bibliografia complementar 

 

ANDRADE, Abrahão Costa. Ricouer e a formação do sujeito. Porto Alegre: 

EDIPUCRS, 2000. 

AUSTIN, J.L. Outras Mentes. Trad. Marcelo Guimarães Lima. São Paulo. Editor 

Civita. 1975  

_____. Philosophical Papers - London - Ed. J.O Urmson - Oxford University Press, 

1972  

_____. Quando Dizer é Fazer - Trad. Danilo Marcondes - Porto Alegre -Ed. Artes 

Médicas, 1990  

_____. Sentido e Percepção. Trad. Armando Manuel Moura de Oliveira. São Paulo. 

Martins Fontes, 1993  

DILTHEY, Wilhelm. Teoria das Concepções do Mundo. Trad. Artur Morão. Lisboa: 

Edições70, 1992. 

FILHO, Aldir Carvalho. Linguagem e Autonomia. São Luis: EDUFMA, 2012. 

FREUD, Sigmund. Edição Standard Brasileira das obras completas de Sigmund Freud, 

vol. XII [1914] Recordar, repetir e elaborar (novas recomendações sobre a técnica 

da psicanálise II). Rio de Janeiro: Imago, 1996. [Versão online] 

_____. Edição Standard Brasileira das obras completas de Sigmund Freud, vol. XIII 

[1913-1914] Totem e Tabu e outros trabalhos. Rio de Janeiro: Imago, 1996. [Versão 

online] 

_____. Edição Standard Brasileira das obras completas de Sigmund Freud, vol. XVI 



109 
 

 

[1915-1916] Conferências introdutórias sobre psicanálise (parte III). Rio de Janeiro: 

Imago, 1996. [Versão online] 

_____. Edição Standard Brasileira das obras completas de Sigmund Freud, vol. XVII 

[1917-1919] Novas conferências introdutórias sobre psicanálise e outros trabalhos. 

Rio de Janeiro: Imago, 1996. [Versão online] 

_____. Edição Standard Brasileira das obras completas de Sigmund Freud, vol. XIX 

[1923-1925] O Ego e o Id e outros trabalhos. Rio de Janeiro: Imago, 1996. [Versão 

online] 

_____. Edição Standard Brasileira das obras completas de Sigmund Freud, vol. XXI 

[1927-1931] O futuro de uma ilusão, o Mal-Estar na civilização e outros trabalhos. 

Rio de Janeiro: Imago, 1996. [Versão online] 

_____. Edição Standard Brasileira das obras completas de Sigmund Freud, vol. XXII 

[1932-1936] Novas conferências introdutórias sobre psicanálise e outros trabalhos. 

Rio de Janeiro: Imago, 1996. [Versão online] 

_____. Edição Standard Brasileira das obras completas de Sigmund Freud, vol. XXIII 

[1937-1939] Moisés e o monoteismo, esboço de psicanálise e outros trabalhos. Rio 

de Janeiro: Imago, 1996. [Versão online] 

_____. Edição Standard Brasileira das obras completas de Sigmund Freud, vol. XXVII 

[1917-1918] Uma neurose infantil e outros trabalhos. Rio de Janeiro: Imago, 1996. 

[Versão online] 

HYPPOLITE, Jean. Gênese e estrutura da fenomenologia do espírito de Hegel. Trad. 

Andrei José Vaczi, Denílson Soares Cordeiro, Gilberto Tedéia, Luis Sérgio Repa, 

Rondei Antônio do Nascimento, com a coordenação de Sílvio Rosa Filho, Prefácio de 

Bento Predo Jr. São Paulo: Discurso Editorial, 1999. 

INWOOD, Michael. Dicionário Hegel. Trad. Álvaro Cabral. Rio de Janeiro: Jorge 

Zahar editor Ltda, 1997. 

LUBENOW, J. A. A categoria de esfera pública em Jürgen Habermas: Para uma 

reconstrução da autocrítica. João Pessoa. Editora Manufatura, 2012. 

LUCHI, J. P. A Superação da Filosofia da Consciência em J. Habermas. Dissertatio 

 ad Doctoratum. Roma, 1999 

NOBRE, Marcos. A Teoria Crítica. Rio de Janeiro. Jorge Zahar Editor, 2004. 

ROUANET, S.P. Teoria crítica e psicanálise. 2ª ed. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 

1986. 

_____. As razões do iluminismo. São Paulo: Companhia das Letras, 1987. 



110 
 

 

WITTGENSTEIN,L. Investigações Filosóficas. Trad. José Carlos Bruni. São Paulo. 

Ed. Abril Cultural. 1975. 

 


