
UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS LETRAS E ARTES 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

 

 

CILEIDE MILENA DE SOUZA 

 

 

 

 

A QUESTÃO DA FUNDAMENTAÇÃO  

À LUZ DA PRAGMÁTICA 

TRANSCENDENTAL  

 

 

 

 

JOÃO PESSOA 

2011 

 

 

 



1 

 

CILEIDE MILENA DE SOUZA 

 

 

 

 

 

 
 

A QUESTÃO DA FUNDAMENTAÇÃO  

À LUZ DA PRAGMÁTICA TRANSCENDENTAL  

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Filosofia, do Centro de 

Ciências Humanas Letras e Artes, da 

Universidade Federal da Paraíba (UFPB), 

como requisito para obtenção do título de 

Mestre em Filosofia, sob a orientação do 

Prof. Dr. Narbal Marsilac Fontes. 

 

Linha de pesquisa: Ética e Filosofia Política 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA 

MARÇO DE 2011 



2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 

 

 
 

 

     

      S729q    Souza, Cileide Milena de.    

                           A questão da fundamentação à luz da pragmática transcendental 

/ Cileide Milena de Souza.- João Pessoa, 2011. 

                         85f.  

                         Orientador: Narbal Marcillac Fontes 

                         Dissertação (Mestrado) - UFPB/CCHLA 

                         1. Apel, Karl-Otto, 1922- crítica e interpretação. 2. Filosofia - crítica 

e interpretação. 3. Fundamentação. 4. Linguagem. 5.Pragmática 

transcendental. 

  

  

                            

    UFPB/BC                                                                    CDU: 1(043) 

 

 

 

 

 



3 

 

CILEIDE MILENA DE SOUZA 

 

Dissertação apresentada para qualificação 

como pré-requisito para obtenção do título 

de Mestre em Filosofia na Universidade 

Federal da Paraíba - UFPB, submetida à 

aprovação da banca examinadora composta 

pelos seguintes membros: 

 

QUALIFICAÇAO DA DISSETAÇÃO  EM ___/___/_____. 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

 

 

Profº Drº Narbal Marcillac Fontes 

(Orientador)  

 

 

 

Profº Drº Karl-Heinz Efken 

(Membro) 

 

 

 

Profº Drº Bartolomeu Leite da Silva 

(Membro) 

 

 

                                  

                                     Profº Drº Anderson D´Arc Ferreira 

(Membro) 



4 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Agradeço em especial ao Profº Narbal Marsilac, que novamente aceitou a tarefa 

de ser meu orientador e pelas vezes que (assim como outros) acreditou em mim mais 

que eu mesma, possibilitando assim um resultado que talvez não tivesse sido alcançado 

sem tal credibilidade. Ao Profº Bartolomeu Leite e Anderson D´arc pela participação 

nesse trabalho e anteriores contribuições que certamente estão refletidas aqui. Ao prof. 

Karl-Heinz Efken por sua também contribuição e participação.  A Abrahão Andrade, 

pela ajuda nos momentos que mais precisei tanto como professor como amigo.  

Também gostaria de agradecer a todos os professores do Programa de Pós-

graduação em filosofia, que somam participação nesse trabalho, conte-se desde a 

graduação. 

A meus pais pelo apoio e incentivo nas horas que menos confiei em mim. 

E a Antonio Moura, que me ajudou em tempos impensaveis e, algumas vezes 

fala coisas impensaveis e me faz rir! <3 

Enfim, a todos, que direta ou indiretamente, contribuíram para melhor efetivação 

desse trabalho, que, espero,  à luz do tempo se apresente a meus olhos como fazendo juz 

a toda dedicação e confiança depositados em mim. 

 

 

 

 

 

 

 



5 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“O ser humano não tem ponto de partida, 

nem ponto de chegada; seu vôo todavia é 

soberbo”  



6 

 

 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO.............................................................................................................................................................08 

 

1. SOBRE O ADVENTO DO HISTORICISMO E A RELAÇÃO ENTRE FILOSOFIA E CIÊNCIA:                            
O INÍCIO DA CRISE...............................................................................................................................................12 

1.1 A CRISE DE IDENTIDADE DA FILOSOFIA EM SUA CONFIGURAÇÃO CLÁSSICA..................................13 

1.2 A RELAÇÃO ENTRE AS CIÊNCIAS NATURAIS E AS CIÊNCIAS HUMANAS:                                                  
O RESTABELECIMENTO DA UNIDADE ENTRE FILOSOFIA E CIÊNCIA..................................................19 

1.3 A QUESTÃO DA RELAÇÃO ENTRE TEORIA DA SCIENCE E HERMENÊUTICA.......................................22 

1.4. SOBRE A QUESTÃO DE UMA HERMENÊUTICA NORMATIVA................................................................ .26 

2. A MUDANÇA DE PARADIGMA DA PRAGMÁTICA TRANSCENDENTAL: UMA VIA PARA  
SALVAGUARDAR A IDEIA DE FUNDAMENTAÇÃO ÚLTIMA ..................................................................30 

2.1 OS PRESSUPOSTOS DA PRAGMÁTICA TRANSCEDENTAL:                                                                     
DA VIRAGEM LINGUÍSTICA À VIRAGEM PRAGMÁTICA..........................................................................33 

 
2.2 A QUESTÃO DO SUJEITO DA INTERPRETAÇÃO DOS SIGNOS                                                                    

NA SEMIÓTICA DO PRAGMATISMO...............................................................................................................39 

2.3 SOBRE A TRANSFORMAÇÃO TRANSCENDENTAL-HERMENÊUTICA: CONTINUAÇÃO DA QUESTÃO 
DO SUJEITO DA INTERPRETAÇÃO DOS SIGNOS........................................................................................43 

 

3. AS GARANTIAS TRANSCENDENTAIS PARA UMA FUNDAMENTAÇÃO ÚLTIMA:                              
SOBRE O CONCEITO TRANSCENDENTAL-HERMENÊUTICO DE LINGUAGEM  ..............................49 

3.1 CONTRA O CONCEITO DE LINGUAGEM DA TRADIÇÃO FILOSÓFICA.....................................................50 

3.2 SOBRE O JOGO DE LINGUAGEM TRANSCENDENTAL.................................................................................56 

 

4. FUNDAMENTAÇÃO ÚLTIMA VERSUS FALIBILISMO................................................................................62 

4.1 O TRILEMA DE MÜNCHHAUSEN: ACERCA DA IMPOSSIBLIDADE DE UMA FUDAMENTAÇÃO 
ÚLTIMA.....................................................................................................................................................................63 

4.2 SUBJETIVISMO VERSUS INTERSUBJETIVISMO .........................................................................................70 
 
 

 5. O DESACORDO NO INTERIOR DA ÉTICA DO DISCURSO ACERCA DA POSSIBILIDADE                
DE UMA FUNDAMENTAÇÃO ÚLTIMA: APEL VERSUS HABERMAS......................................................74 

5.1 AS JUSTIFICATIVAS DE HABERMAS CONTRA A IDEIA DE FUNDAMENTAÇÃO ÚLTIMA..................77 

5.2 CONTRA O REDUCIONISMO DA PRAGMÁTICA TRANSCENDENTAL: UMA DEFESA DA 
ESPECIFICIDADE DA FUNDAMENTAÇÃO ÚLTIMA APELIANA.......................................................................81 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS.......................................................................................................................................86 

BIBLIOGRAFIA..........................................................................................................................................................88 



7 

 

 

RESUMO 

 

Para Karl-Otto Apel a tarefa fundamental da filosofia é a fundamentação última, 

entendida como uma busca que estabelece os princípios do pensar e do agir, a saber, o 

núcleo de racionalidade a partir do qual pensar e agir fazem sentido. Diferenciando-se 

da maior parte dos sistemas oriundos da contemporaneidade, - para os quais essa 

fixação de sentido ou não é mais possível, ou já não é dotada de sentido - como também 

tanto dos que pretenderam superar a filosofia por meio de uma redução cientificista ou 

lógica científica, e daqueles que se baseiam em “visões de mundo” que fragmentam-se 

em “perspectivas”, Apel defende uma ideia de fundamentação, que não mais implica 

hipóteses metafísicas dogmáticas, mas uma fundamentação última pragmático-

transcendental, que está sempre aberta a auto-crítica e auto-revisão. A tentativa de 

explicitar o sentido dessa especificidade da fundamentação última, conforme defendida 

pela pragmática transcendental apeliana, é o objetivo de nosso trabalho. 

 

Palavras-chaves: Fundamentação, Linguagem, Pragmática, Transcendental. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



8 

 

 

INTRODUÇÃO  

 

Ao longo de sua história, o homem busca respostas que possam saciar a sua 

necessidade de conhecimento (e clareza de conhecimento), acerca do mundo do qual ele 

é parte. Essas respostas diferenciam-se de um período histórico para o outro, de uma 

perspectiva histórica para outra, embora a questão de fundo que as mova seja uma só.  

Pensar as coisas dessa maneira já nos coloca diante da questão que aqui nos 

propomos tratar: se nosso problema refere-se à possibilidade de uma fundamentação 

última, podemos conciliar isso com a ideia de respostas que variam de acordo com 

perspectivas históricas tão diferenciadas, e perspectivas humanas tão cheias de 

peculiaridades e idiossincrasias, não só de um ponto de vista individual, mas também de 

cultura e coletividade?  

Desde que é impossível ao homem pensar sem que seja de dentro dessa 

perspectiva histórica, restam-nos aqui apenas duas possibilidades: ou desistimos da 

ideia de uma fundamentação última das coisas, ou buscamos compreender se é possível 

uma conciliação entre a ideia de uma fundamentação última e o reconhecimento do 

homem como um ser essencialmente histórico (e culturalmente situado).  

Nossa tentativa de resposta a essa questão, em conformidade com a perspectiva 

da pragmática transcendental de Karl-Otto Apel, vai ao encontro dessa segunda 

possibilidade. 

Essas poucas palavras já nos indicam que o método de fundamentação que nos 

propomos investigar aqui, segue por uma via diferente da que comumente entendemos 

por fundamentação, quando temos em vista a tradição filosófica. Para compreendermos 

bem isso, precisamos ter em conta, toda diversidade diálogica contida no pensamento de 

Apel, que perpassa desde o transcendentalismo kantiano, até os pragmatismos de C. S. 

Peirce e C. Morris, associado às concepções de jogos de linguagem do Wittgenstein 

tardio e entremeando-se ainda com a filosofia analítica e a hermenêutica, além da crítica 

ideológica. Pensar, em um primeiro momento, um autor que engloba tantas posições 

filosóficas diferenciadas e até antagônicas, pode gerar, com efeito, um pouco de 

suspeita acerca de unidade teórica; mas, ao contrário, o que mais se observa em seu 

pensamento é justamente essa unidade teórica guiada pelo fio condutor da sua ideia de 



9 

 

“transformação da filosofia”, na qual é proposta uma nova maneira de se conceber não 

só a filosofia, como nossa ideia de fundamentação e o próprio modo de concebermos a 

racionalidade. Para uma correta interpretação dessa transformação proposta pelo autor 

tratado aqui, salientamos a necessidade de uma consideração integral de toda riqueza 

teórica da pragmática transcendental, conforme resumimos nas linhas acima.   

Não é um projeto humilde, vale frisar, mas observando o próprio curso do 

conhecimento humano ao longo de sua história; suas diversas transformações e as 

reinvenções que o homem faz de si mesmo – e do mundo – a partir do seu acúmulo de 

conhecimento, podemos compreender que também não é um projeto pretensioso, mas 

antes, algo conseqüente dessa própria história da qual somos o produto final, embora 

nunca acabado. 

 É em acordo com isso que o método de fundamentação é repensado por Apel 

sob uma nova perspectiva denominada por ele de “pragmático-transcendental”, através 

da qual ele supera a ideia de fundamentação última baseada em pressupostos 

ontológico-metafísicos sem, contudo, se render ao relativismo que poderia decorrer de 

tal abandono.  Na verdade, Apel, já pensando a partir do que se convencionou chamar 

de “virada lingüística”, posiciona-se contra a metafísica ontológica e sua estrutura de 

fundamentação que, de acordo com os moldes sob os quais se apresenta, não é capaz de 

oferecer nenhuma fundamentação última.  

No entanto, em sua opinião, isso não significa que daí possamos concluir pelo 

abandono da ideia de fundamentação última, como defendem alguns filósofos, entre 

eles os popperianos e, pensando de dentro da ética do discurso, o próprio Habermas. Ao 

contrário, para Apel, isso antes indica a necessidade de uma filosofia pós-metafísica, a 

qual, diferentemente da ciência empírica e da metafísica tradicional, venha a ser capaz 

de nos fornecer uma fundamentação filosófica “última”, mas num sentido a se precisar. 

Nesse sentido, o conceito de “fundamentação última” introduzido aqui, em uma 

nova perspectiva, por Apel, não está baseado em um tipo de fundamentalismo religioso-

metafísico (que asseguraria o primado da sociabilidade em detrimento da realização 

individual) ou de uma infalibilidade pessoal (que deixaria descoberta a dimensão da 

sociabilidade), características essas que facilmente se associam à questão de uma 

fundamentação. Respeitando os limites de nossa razão, e considerando toda dimensão 

histórica do homem, Apel nos propõe uma outra ideia de fundamentação, baseada na 

reflexão acerca das condições de possibilidade e validade da argumentação, na qual ele 



10 

 

encontra o critério de teste, que para ele distingue o método específico da 

fundamentação última filosófica, a saber: o princípio da autocontradição performativa.  

Esse método, diferentemente do método dedutivo utilizado na metafísica 

tradicional, não busca fornecer nenhuma explicação ontológico-cosmológica do mundo, 

mas apenas uma autocertificação da razão argumentativa através da certificação de 

pressupostos que não podem ser contestados sem se incidir em autocontradição 

performativa. 

Nesta perspectiva, Apel escapa à principal crítica contra a ideia de 

fundamentação, que é expressa hoje, sobretudo, pela ideia do que Hans Albert chamou 

de Trilema de Münchhausen, ou seja, a defesa da impossibilidade de qualquer tentativa 

de fundamentação, pois qualquer tentativa nesse sentido conduziria a uma dessas três 

alternativas: 1) a um regresso ao infinito; 2) a um círculo lógico ou 3) a uma interrupção 

arbitrária no processo de fundamentação. De acordo com Apel, porém, as conclusões de 

Hans Albert se sustentam apenas se aplicadas ao tipo de fundamentação que se baseia 

no método da dedução, tal como é pressuposto na metafísica ontológica tradicional e na 

lógica da ciência.  

Esse tipo de fundamentação, ademais, decorre do pressuposto do solipsismo 

metódico no qual está baseado toda metafísica e a lógica de ciência moderna, contra o 

qual Apel se posiciona ao instituir como pressuposto último do conhecimento o jogo de 

linguagem transcendental, que corresponde à base da transformação da filosofia 

transcendental empreendida por ele. 

Salvo disso, enveredaremos em uma crítica mais específica da ideia de 

fundamentação última apeliana, feita por Habermas, o qual já parte dessa mudança de 

paradigma efetuada por Apel, que vê a filosofia prática e a filosofia teórica como 

indissociáveis, - desde que todo processo do conhecimento científico, enquanto 

processo de comunicação ilimitado, pressuponha uma ética mínima e, do mesmo modo 

a filosofia teórica, por estar ligada ao discurso de uma comunidade argumentativa - 

orientando-se, desse modo, também, no sentido de uma fundamentação da ética 

normativa, mas seguindo por uma outra via. 

Assim, nosso trabalho se centrará inicialmente em uma exposição do início 

dessa crise em que se enveredou à filosofia e da qual Apel tenta resgatá-la, salientando 

em seguida os pressupostos da pragmática transcendental, que servirão de base para 

nossa compreensão dessa mudança de paradigma, a partir da qual Apel vem responder  

as críticas do racionalismo crítico feitas à questão da fundamentação. Desse modo, 



11 

 

buscando compreender até que ponto o novo paradigma adotado por Apel, responde 

efetivamente à essas críticas; e por fim, analisaremos as divergências existentes dentro 

da própria ética do discurso (Habermas), no que se refere à questão de uma 

fundamentação última.  

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



12 

 

1. SOBRE O ADVENTO DO HISTORICISMO E A RELAÇÃO ENTRE  

    FILOSOFIA E CIÊNCIA : O INÍCIO DA CRISE 

 

 

Ao tratarmos do problema da fundamentação, sobretudo na perspectiva da 

pragmática transcendental de Karl-Otto Apel, a questão da relação entre filosofia e 

ciência, apresenta-se como uma questão de imensa importância, pois é a partir da 

mudança do conceito de ciência instaurada depois do fim do idealismo alemão, que se 

dá uma cisão no campo do conhecimento, diferenciando-se a partir daí o conhecimento 

filosófico, do conhecimento científico, dando-se o início da crise de identidade da 

filosofia, que passa a estar dissociada do que se entende então por ciência. Apel é 

herdeiro dessa história, sendo seu projeto de fundamentação última, justamente uma 

tentativa de reabilitar a filosofa desse contexto de crise, no qual ela se arrasta desde 

então. Assim, trataremos, a título de preliminares, do tema da mudança radical operada 

no conceito de ciência no pós-idealismo alemão, para tanto, escolhemos entre outras 

reconstruções desses fatos, a obra “Filosofia na Alemanha, 1831-1933” de Herbert 

Schnädelbach, na qual encontramos uma excelente análise da crise de identidade da 

filosofia em sua configuração clássica, decorrente do advento do historicismo e a 

simultânea transformação da função e estrutura da ciência. 

 Encontramos, consequentemente, nesse ponto, uma modificação no programa 

de fundamentação do saber, que a partir desses fatos, sobretudo com a aparição do 

historicismo, é revestido de impossibilidades, desde que se passa a considerar que o 

fundamento do conhecimento não se encontra mais numa essência a develar-se ou em 

fatos a serem descritos, mas numa razão histórica, na qual o ser historicisa-se e a 

verdade passa a ser considerada como práxis e devir, ficando definida, dessa forma, a 

historicidade do homem. Em outras palavras, significa dizer que a natureza humana não 

se determina mais a partir de princípios imutáveis, mas sim pela história; convertida em 

um tema histórico, a reflexão filosófica sistemática foi insuficiente para determinar a 

natureza deste conhecimento, uma vez que pelo historicismo tornou-se possível 

conceber que os fatos históricos trazem em si mesmos sua racionalidade interna e não 

em uma transcendente correspondência a princípios últimos e universais. A partir disso, 

o programa de fundamentação do conhecimento é praticamente levado à ruína, ao 

colocar o relativismo como última palavra, daí as diversas teoria acerca do “fim da 

filosofia” contra as quais Apel vem a se colocar. O que encontramos em seu 



13 

 

pensamento é justamente uma tentativa de reabilitação da filosofia e da própria razão 

desse contexto de crise, do qual ele, através da pragmática transcendental, tenta resgatá-

la, buscando, sobretudo, restabelecer a unidade perdida entre filosofia e ciência - tratada 

em sua configuração atual, através da resolução da querela entre as ciências naturais e 

as ciências humanas – podendo, a partir disso, repensar a problemática da 

fundamentação, de um modo renovado. 

 

 

1.1 A CRISE DE IDENTIDADE DA FILOSOFIA EM SUA CONFIGURAÇÃO 

      CLÁSSICA 

 

         Tal como Herbert Schnädelbach mostra em seu famoso livro “Filosofia na 

Alemanha, 1831-1933”, de Aristóteles a Hegel a ciência manteve-se indissociável da 

filosofia, sendo ela condição fundamental do caráter científico do conhecimento. Com a 

morte de Hegel em 1831, a ciência começa a emancipar-se do idealismo, 

particularmente do idealismo alemão, e, conseqüentemente, também da filosofia, 

através de uma alteração radical nos conceitos de ciência e de história. Estabelece-se a 

partir daí, uma mudança conceitual pela qual se passa a considerar “ciência” o que antes 

tomou-se como “sistema filosófico”, e “ciência histórica” no lugar de “filosofia da 

história”. No primeiro caso, é abertamente negado o caráter sistemático da filosofia 

como critério de objetividade ao conhecimento, o qual visava colocar articuladamente 

num todo o diverso; no segundo, dá a história uma primazia sobre a filosofia, que perde 

seu tradicional papel na cultura e, a partir de então, é a história e não mais a filosofia o 

meio pelo qual a humanidade desenvolve-se e toma consciência de si mesma.  

O sujeito efetivo formado cientificamente neste momento não é mais aquele que 

se entrega a questões filosóficas, mas aquele formado no saber histórico. Esta primazia 

do histórico ficou conhecida como Historicismo, cuja maior conquista foi definir a 

historicidade do homem, significa dizer, afirmar que a natureza humana não se 

determina a partir de princípios imutáveis, como pensava o Esclarecimento, e também 

Hegel, mas sim a partir da história; convertida em um tema histórico, a reflexão 

filosófica sistemática foi insuficiente para determinar a natureza deste conhecimento, 

uma vez que pelo historicismo tornou-se possível conceber que os fatos históricos 



14 

 

trazem em si mesmos sua racionalidade interna e não em uma transcendente 

correspondência a princípios últimos e universais.  

         Com o estabelecimento desta consciência histórica, o termo ciência passa a ser 

contrário ao de filosofia. Isto porque esta consciência estabelecida julgou ter alcançado 

o nível científico de sua época, justamente pelo processo de liberação da ciência, do 

idealismo alemão e de seu monopólio científico. 

         Ora, nisso aparece também a mudança do conceito de ciência, uma mudança, na 

verdade, de sua estrutura e da sua função.  

         Para analisarmos a mudança de função da ciência é necessário considerarmos as 

transformações sociais pelas quais passava então a Alemanha. Em apenas cem anos a 

sociedade alemã, com a Revolução Industrial, passa de uma sociedade agrária ao estado 

industrial mais potente da Europa, fato que foi decisivo para que a ciência alcançasse 

uma importância social que nunca antes havia tido, centrada e definida por uma 

aplicação tecnológica desconhecida pela ciência anterior.  Assim, a ciência que até 

Hegel era uma atividade pura, dissociada, em última instância, da empiria e da 

temporalidade que a caracteriza, passa a ser uma atividade produtiva ligada à 

temporalização da produção. A ciência, a partir de então, define-se como “a estrutura de 

ações e interações que havia triunfado no âmbito da indústria”
1
. Esta nova situação não 

só veio a transformar a cultura e a vida social, mas, por isso mesmo, veio a transformar 

todos os modos de relação e compreensão do mundo. Estendendo-se a todas as esferas 

sociais e a todos os níveis da cultura, modificou radicalmente as tradições pré-

industriais e gerou grandes expectativas na mudança de organização social, o que 

acabou por produzir uma espécie de fé absoluta na capacidade e força normativa da 

ciência, frente a qual a crítica filosófica revelou-se impotente ou inútil. 

         Outro fator que afetará diretamente a estrutura interna da ciência, assim como o 

papel e estrutura da personalidade do científico, é o que ficou conhecido como 

“dinamização da ciência”, que consiste no fato da obrigação que a ciência tem de 

investigar continuamente para renovar a indústria e renovar a si mesma, identificando 

assim a ciência com seus métodos e procedimentos e não mais com seus conteúdos, o 

que acabou por convertê-la em uma ciência-investigativa, e que gerou, por sua vez, uma 

“despersonalização” do sujeito que a pratica. A ciência que anteriormente estava ligada 

                                                             

1SCHNÄDELBACH, Herbert. Filosofía en Alemania, 1831-1933. Madrid: Colección Teorema, 1991., p. 88  



15 

 

ao saber de um homem em particular, passa a ser o produto de um coletivo particular, o 

qual é denominado “investigação”, e que sequer consiste no trabalho de um grupo de 

indivíduos identificáveis. A partir de então, o conhecimento alcançado por qualquer 

indivíduo não serve mais para si mesmo enquanto sujeito individual, estando, portanto, 

desvinculado do desenvolvimento da grande “personalidade indagadora”.
2
 

                Os elementos mais importantes nesta transformação estrutural no conceito de 

ciência foram a empirização e a temporalização, seja na sua relação com o objeto como 

na forma do conhecimento científico. 

         A dinamização foi o núcleo da mudança da estrutura da ciência, que estava 

tradicionalmente ligada às noções de Universalidade, Necessidade e Verdade, passando 

então do plano metafísico ao plano da aplicabilidade técnica, ou seja, troca sua base 

especulativa pela base empírica da experimentação. 

         Para Hegel, Universalidade, Necessidade e Verdade eram os aspectos distintivos 

da ciência. Hegel compreendia a verdade como o objeto da filosofia, a ideia verdadeira, 

a unidade do conceito e objetividade, isto é, do entendimento verdadeiro e do 

verdadeiro ser, e “a forma verdadeira em que a verdade existe só pode ser o sistema 

científico de verdade”
3
 e um sistema coerente só poderia ser dado por juízos formados 

por regras válidas de dedução, não podendo provir de regras de indução porque esta não 

poderia, numa perspectiva idealista, compreender o universal. 

         Quanto à empirização, esta se refere ao processo que fez do empirismo uma 

característica definidora da ciência real. O essencial do procedimento empírico é a 

investigação e a ciência que caracteriza-se por este procedimento é, fundamentalmente, 

ciência-investigação. Isto transforma o procedimento numa forma de identidade da 

ciência e só as regras do procedimento universalmente reconhecidas pelos próprios 

cientistas empíricos eram capazes de definir o científico. 

         Notamos neste ponto uma clara oposição, não apenas ao idealismo alemão como 

também a toda tradição filosófica, na qual ciência e experiência sempre haviam sido 

tomadas como totalmente distintas, pois sendo a ciência tradicionalmente tomada como 

o conhecimento do que é universal e necessário, e a experiência um conhecimento 

particular e contingente, não poderia esta (a experiência) constituir ciência, já que 

segundo a visão filosófica tradicional platônica-aristotélica, não poderia haver ciência 

                                                             

2 Cf. SCHNÄDELBACH, 1991, p. 92 
3 Hegel, Phänomenologie dês Geistes, p. 12, IN SCHNÄDELBACH, 1991 p. 106 



16 

 

do singular. Portanto, resta-nos tentar compreender porque a experiência, fugindo a esta 

contradição, converteu-se em um critério científico. 

         Do ponto de vista teórico, a experiência como critério científico e a difícil noção 

de “ciência empírica” como guia e modelo, foi um triunfo do empirismo na Alemanha 

posterior a Hegel, tanto que num primeiro momento apenas os cientistas, e não os 

filósofos, trataram da ciência empírica, já que “o empirismo era considerado uma 

posição filosófica secundária indigna de intelectuais”
4
. Mas na Alemanha dos séculos 

XIX e XX já se desenvolvia uma filosofia própria dos cientistas da natureza, a partir do 

pensamento de Mill e Comte, posição que ficou conhecida como Positivismo, que 

acabou por se estabelecer na cultura graças à nova visão de ciência posta em curso.  

Inicialmente, em sua forma indutiva, a partir da influência que exerceu a lógica 

de Stuart Mill, a “ciência indutiva” veio a ser considerada ciência da realidade tout 

court
5
 e a filosofia tratou de assimilar o método na forma de uma “metafísica indutiva”, 

o que superaria a contradição de uma ciência-empírica, pois como conciliar um método 

do qual só podemos obter probabilidades e generalizações estatísticas e, portanto, nunca 

uma universalidade e necessidade, com a metafísica? Para von Helmholtz, a “ciência 

científica não significa mais que a experiência, metodologicamente completa e 

purificada”
6
, a ideia de “completa” refere-se à inferência indutiva e a de “purificada”, à 

experimentação. Com isto o indutivismo acabou por se colocar como ideologia 

dominante nas ciências naturais e da consciência científica, inclusive na Alemanha. Mas 

a ciência tomada por esta perspectiva implica na eliminação do elemento metafísico, 

tanto no sentido da tradição como à maneira de Kant, ou seja, do conhecimento sintético 

que não depende da experiência
7
. Para Kant, e aqui o encontramos muito próximo a 

Hegel, “só o genuinamente apodítico é autêntica ciência; o saber que unicamente tem 

                                                             

4 SCHNÄDELBACH, 1991, p. 109 
5 Tout court é uma locução adverbial francesa, mas que pertence à língua teórica culta e diz “pura e simplesmente”, 
“tal qual, sem nada a acrescentar”. No caso da frase, significa: a ciência indutiva é pura e simplesmente a ciência da 
realidade, é a própria ciência da realidade e nada além dela é ciência da realidade. 
6 SCHNÄDELBACH, 1991, p. 110 
7 Para Kant, em todo juízo a relação entre sujeito e predicado só pode ser pensada de dois modos: ou por identidade 
ou sem identidade. Quando a ligação é pensada com identidade temos um juízo analítico, porque nesse caso o 

predicado nada acrescenta ao sujeito, apenas o decompõe em conceitos parciais dando assim consciência da 
diversidade de predicados contidos no pensamento de determinado sujeito, os quais estavam pensados confusamente. 
Nesse caso temos uma ampliação do conceito, mas nunca do conhecimento. Já na relação pensada sem identidade, 
temos os juízos sintéticos ou extensivos, nessa relação acrescenta-se o predicado que ele não estava pensado e dele 
não podia ser extraído por qualquer decomposição, caracterizando assim a extensão do juízo. Desse modo, nesses 
juízos, ao contrário dos juízos analíticos, há a necessidade da experiência como apoio ao entendimento, para que este 
possa conhecer o predicado acrescentado ao sujeito, já que aquele não estava contido no conceito deste, e só a partir 
da experiência, estabelece-se a síntese, sendo portanto sobre a experiência que se funda a possibilidade de síntese 

entre o predicado que não se dá a priori e o sujeito. (Cf. Kant 2002 p. 49 e 50) 



17 

 

certeza empírica
8
 não é saber”

9
, sendo apenas impropriamente aplicável o termo ciência 

ao plano da experiência, e portanto, sendo o empírico só “impropriamente chamado 

saber”.    

A exclusão do metafísico no âmbito da ciência natural implicou no repúdio ao 

essencialismo e conduziu a uma desontologização. Esta desontologização significa 

basicamente considerar apenas o dado compreendido como fenômenos materiais 

suscetíveis de descrição e também significa a eliminação dos conceitos de essência, 

substância e força, tomando como possíveis somente os conceitos que expressam as 

conexões funcionais no interior do dado. 

Se para Aristóteles a ciência é o conhecimento das causas do que existe, para o 

empirismo, porém, essas causas são meras construções erguidas a partir do 

empiricamente dado, o que se torna patente ao verificarmos que o empirismo nada mais 

é que o resultado do estabelecimento de certas conexões entre os fenômenos 

observáveis, algo que se projeta legitimamente do interior da própria natureza dos 

fenômenos. Temos assim, ao invés de uma penetração da essência como se via do ponto 

de vista ontológico, uma fenomenologia à qual o que conta é a descrição do que nos é 

dado. 

         Correlativamente a isso, a empirização da ciência supôs, como dissemos, sua 

dinamização. Segundo o novo critério científico, somente através da luz da experiência 

se pode revisar ou abandonar teorias, já que toda teoria resultaria da sistematização da 

experiência. As teorias são tomadas apenas como passos intermediários no caminho do 

conhecimento, mas o que garante o progresso é exclusivamente a experiência. Isto 

supõe uma sucessão contínua de novas experiências que necessitam de constante 

revisão para salvar a sistematização, permitindo assim a harmonização da teoria com o 

novo padrão científico baseado na experiência. Daqui emerge a possibilidade de 

inovação, outra característica decisiva e inerente ao novo sentido de ciência, impensável 

em seu conceito idealista. 

                                                             

8  Para Kant, há um critério pelo qual podemos distinguir um conhecimento puro de um conhecimento empírico: 

conhecimento puro é toda proposição universal e necessária; desse modo, para ele só dado a universalidade e 
necessidade de determinada coisa, estaremos diante de um conhecimento puro. Dado que a experiência só nos 
fornece proposições contingentes, na qual constatamos que algo é constituído desta ou daquela maneira sem 
conseguirmos saber o porquê que não possa ser diferente, porque a experiência é incapaz de fornecer tal resposta, é 
impossível obter através dela, conhecimentos universais e necessários, mas apenas contingentes. Para ele, apenas 
através da razão podemos encontrar uma proposição necessária, ou seja, uma proposição cujo contrário é impossível, 

uma tal proposição caracteriza um juízo a priori. Para ele, é arbitrária o tipo de universalidade extraída por 
experiência através do método indutivo. (Cf. Kant, 2002, p. 46) 
9 SCHNÄDELBACH, 1991, p. 109 



18 

 

         Tais características definidas pelo processo de dinamização colocaram o fator 

tempo numa posição central, já que a ciência passou a ser um sistema aberto ao futuro, 

ou seja, ligada a constantes mudanças e desenvolvimentos. 

         Apesar de Hegel se pronunciar, em última instância, contra qualquer ponto de 

vista temporal, isto é, relativista, ele coloca a história da filosofia como uma história do 

desenvolvimento do pensamento como espírito absoluto; em Hegel não se trata, 

portanto, de uma espécie de história subjetiva da cultura ou de uma simples história do 

acesso à verdade. Mas, por isso mesmo, como ressalta Schnädelbach, o sistema 

hegeliano foi continuamente acusado de não considerar a temporalidade em si mesma. 

         Ao considerar, na contemporaneidade, a ciência como algo que não pode conhecer 

totalmente o ser e, portanto, a si mesma, e que nunca chegará a conhecê-los totalmente, 

a afirmação da temporalidade se viu forçada a opor-se frontalmente à ideia de sistema 

de Hegel. Mas é importante destacar que ao se abandonar a concepção de sistema em 

favor do procedimento tipicamente investigativo, a temporalização da ideia e da verdade 

fez surgir muitos problemas, pois acaba resultando impossível distinguir a verdade de 

algo que apenas possa parecer verdade a um indivíduo determinado em um tempo 

determinado. Assim, como o autor coloca, para Hegel, “conceber a ciência ‘como algo 

que nunca se conhece em sua totalidade’ não era mais que a sombra do ‘medo da 

verdade’ e da torpeza do conhecimento finito”
10

, posição que inclusive fez o idealismo 

alemão cair em descrédito, 

         Com a temporalização, a experiência se converteu no núcleo da moderna visão de 

mundo. “Processo”, “aceleração” e “pensamento progressivo em vez de cíclico” serão 

termos centrais desta nova consciência que alcança nossos dias, de modo que verdade e 

saber como que foram dispensadas ao se eliminar o caráter metafísico da concepção de 

ciência. 

         A partir do que foi posto vemos que esta nova concepção de ciência define-se a si 

mesma como puramente funcional, como sistema de ações e interações com uma função 

definida para a vida da espécie humana, cujo único critério valorativo será a satisfação 

desta demanda. Em face desta nova posição da ciência, a filosofia fez quatro tentativas 

no sentido de integrar-se:  

 

                                                             

10 SCHNÄDELBACH, 1991, p. 115 



19 

 

“em primeiro lugar, a filosofia tratou de integrar-se na ciência e de 

encontrar um posto no aspecto da investigação científica; para tanto, 

se concentrou na investigação histórica e hermenêutica, definindo-se a 
si mesma como ciência do espírito. Em segundo lugar, reconheceu a 

ciência como a filosofia de sua época, o que é outra forma de 

cientificismo. O rechaço ao modelo filosófico tradicional e a nova 
definição da filosofia como crítica foi a terceira resposta. Por último, 

buscou-se um novo fundamento para seus fins e métodos” 

(SCHNÄDELBACH 1991, p. 119).  

        

          Estas quatro respostas à crise, como ainda coloca Schnädelbach, “conformam a 

controvertida imagem que os filósofos tem de si mesmos, desde a morte de Hegel até os 

dias de hoje”
11

. Como veremos, a pragmática transcendental apeliana tentará resolver 

essa questão, justamente através de um restabelecimento dessa unidade perdida entre 

ciência e filosofia, e fará isso tratando a problemática acima, em contexto atual, sob a 

rubrica da hermenêutica. 

 

 

1.2ISOBRE A RELAÇÃO ENTRE AS CIÊNCIAS NATURAIS E AS CIÊNCIAS 

HUMANAS: O RESTABELECIMENTO DA UNIDADE ENTRE FILOSOFIA E 

CIÊNCIA 

  

Para Apel, um dos principais méritos da fenomenologia hermenêutica consiste 

na oposição ao processo de atrofiamento imposto pela lógica científica, à teoria e crítica 

do conhecimento kantiana e também ao descobrimento de estruturas 

semitranscendentais que fogem ao esquema da relação sujeito-objeto cartesiano-

kantiana, entre as quais se destaca a pré-estrutura existencial do compreender (estrutura 

do ser-no-mundo, do ser-com e do ser-que-se-antecipa) que veio a possibilitar a 

superação do idealismo epistemológico, assim como a superação do solipsismo 

metódico e, além disso, a superação da ideia do Compreender como um método 

concorrente do Elucidar. 
12

  

A partir daí ficou evidente que para que se efetive uma correta interpretação 

dessa questão do Compreender é necessário que este não esteja subordinado já de 

                                                             

11 SCHNÄDELBACH 1991, p. 119 
12  Sobre isso, Cf. Apel, Transformação da Filosofia I: Filosofia Analítica, Semiótica e Hermenêutica. 

Tradução de Paulo Astor Soethe. 2. ed. São Paulo: Loyola, 2005. vol. I 



20 

 

antemão à Elucidação científica, mas sim considerá-lo em conjunto com o acordo 

mútuo metacientífico entre os cientistas, o qual já está pressuposto em todo anseio 

elucidativo. Pois, como para a hermenêutica existencial o Compreender apresenta-se 

como a própria maneira do ser-no-mundo peculiar ao homem, - e não apenas como mais 

uma forma do seu comportamento – ela considera-o como já pressuposto na 

epistemologia e na própria constituição dos dados da experiência.  

Desta forma, seguindo uma perspectiva gadameriana, o desvendamento da 

experiência, depende agora, em última instância, dos fenômenos das condições de 

possibilidade do Compreender, os quais acabaram sendo esquecidos pelas metodologias 

histórico-hermenêuticas, que mantinham uma concepção objetivamente restrita do 

Compreender, considerando-o apenas como tematização de processos e atos psíquicos 

no outro
13

. Para Gadamer, tal concepção corresponde a “uma deformação abstrativa e 

fenomenologicamente secundária do problema hermenêutico original de um acordo 

mútuo com o outro sobre o mundo-enquanto-objeto”
14

. 

Nessa perspectiva, o compreender ao outro só pode ser considerado um ato 

hermenêutico se estiver baseado na relação sujeito-sujeito de acordo mútuo acerca de 

algo e não como objetivação descritiva de atos psíquicos e comportamentais desse outro 

que é tido como um objeto
15

.  

De acordo com isso, Apel coloca que a problemática da validação do 

conhecimento não pode mais ser remetida a um sujeito cognoscente pertencente ao 

campo da psicologia empírica, mas deve sim ser tematizado no sentido de uma 

transformação normativa-semiótica em acordo com a problemática kantiana do sujeito 

transcendental, o que equivale a dizer, que a problemática da validação deve, agora, ser 

tematizada enquanto uma problemática da formação de consensos na comunidade 

comunicativa transcendental.  

Desta forma, o que está em questão aqui é a possibilidade de mudança do 

próprio paradigma do método científico vigente, para uma forma fenomenológica de 

                                                             

13 De acordo com isso o Compreender se daria através da assimilação emocional e pela vivência posterior. 
14 Cf. Apel, 2005, p. 31 
15 Para Apel, o mérito de Gadamer consiste exatamente nessa associação da ideia hermenêutica à autocompreensão 

filosófica das ciências humanas.  



21 

 

pensamento que leva em conta a experiência pré-científica de vida, ou seja, a 

experiência que ainda não é metódica-abstrativa.  

Embora a descoberta de Heidegger leve ao desvendamento da pré-estrutura da 

problemática da verdade, que ademais é idêntica ao do Compreender enquanto estar-

aberto-do-ser-aí, abrindo assim, a possibilidade de uma teoria do conhecimento inédita, 

ainda não é o caso de um novo conceito de verdade, deixando desse modo a 

problemática da fundamentação ainda refém das mesmas aporias em que ela se encontra 

de acordo com o paradigma científico, por ainda responder a pressupostos referentes a 

ele. De acordo com Apel
16

, Heidegger fez uma grande descoberta no que concerne à 

questão do descerramento de sentido, mas a avaliou erroneamente ao equipará-la a 

verdade no sentido da aletheia, ou seja, como desocultação, deixando dessa forma, de 

perceber a diferença essencial entre o descerramento de sentido e a verdade declarativa, 

à qual em algumas circunstâncias responde a esse descerramento
17

.  

 Enquanto a verdade declarativa responde a um diferencial entre sujeito e objeto, 

na clareação, esse diferencial é inexistente, por esta ser ao mesmo tempo um 

desocultamento e ocultamento. Decorre daí que na clareação também não há a 

possibilidade de uma justificação imediata, (dado que tal justificação responde 

diretamente ao diferencial entre sujeito e objeto), “embora haja desde sempre um espaço 

de manobra de verdades e inverdades possíveis, que se descerra por seu intermédio”
18

. 

Assim, como o estar-aberto-do-ser-aí, por preceder todas as operações cognitivas 

subjetivas, só pode prejulgar verdades e inverdades possíveis, não sendo ainda, 

portanto, verdade em si mesmo, para Apel, não há razão para que se sigam os passos de 

Heidegger em sua “virada”
19

, e também não há razão para separar a problemática da 

constituição e da justificação em sentido kantiano. Não sendo ainda, portanto, o caso de 

uma superação da filosofia transcendental de Kant, mas antes, como Apel coloca, de 

uma ampliação ou aprofundamento no sentido de uma hermenêutica transcendental, na 

qual, o discurso acerca de uma “ocorrência de verdade” seja revogado e substituído por 

                                                             

16 Cf. Apel, 2005, p. 49 
17 A verdade para Apel também é "alethéia", mas antes (logicamente) é "logos". 

18  APEL, 2005, p. 50 
19 Referimo-nos a transformação da filosofia da linguagem heideggeriana que parte da análise ainda semi-
transcendental do “ser-aí” e chega a “história do ser”, ou seja, chega a um pensamento que provém do fato de 

pertencer à história do ser. 



22 

 

um discurso que unindo a fenomenologia à filosofia transcendental venha a ser mais 

oportuno e a ter resultados mais férteis. 

É ao se aplicar esse entendimento revisado de Heidegger à pergunta fundamental 

de Gadamer, a saber, “Como é possível o compreender?” que Apel acredita encontrar a 

pergunta fundamental da hermenêutica transcendental como uma pergunta que reflita 

sobre a pré-estrutura do compreender para todas as formas de cognição, tanto científica 

como pré-científica. Nessa perspectiva ao nos questionarmos acerca da possibilidade do 

Compreender estamos ao mesmo tempo nos questionando quanto a sua validade.  

 

1.3IA RELAÇÃO ENTRE TEORIA DA SCIENCE E HERMENÊUTICA 

 

 Para Apel a relação entre teoria da science
20

 e hermenêutica não responde a ideia 

de uma ciência unificada na qual, as diferentes abordagens metódicas estejam 

submetidas à metodologia da logic of science. Para ele, trata-se não de uma relação de 

submissão, mas de complementaridade. Desta forma, ele põe no lugar da teoria da 

ciência um conceito mais amplo, o de “doutrina da ciência” que não se limita à 

metodologia da logic of science, mas abrange além desse, também a hermenêutica e a 

crítica ideológica. 

Para tanto, é necessário a ampliação da epistemologia tradicional no sentido de 

uma “cognitivo-antropologia”, à qual ele entende como:  

 

[...] um tipo de abordagem metodológica que vem ampliar a 

pergunta kantiana acerca das condições de possibilidade da 

cognição, no sentido de que não sejam apontadas somente as 

condições de uma noção de mundo objetivamente válida e 

unificada para uma consciência geral, mas sim todas as 

condições que tornam possível haver um questionamento 

científico enquanto questionamento sensato (APEL, 2000, p. 

112). 

                                                             

20 Apel usa o termo “Szientistik” para se referir a uma ciência restrita, diferenciando-o do termo “Wissenschaft”, que 
ele apresenta como um conceito mais abrangente. Tentando manter essa diferenciação optamos aqui pela opção do 

tradutor em usar o termo “Science” em referência ao primeiro e “Ciência” em referência ao segundo. 



23 

 

 

 A passagem para uma cognitivo-antropologia significa ainda um engajamento 

corporal da consciência cognitiva, dado que uma consciência objetual pura, baseada na 

relação entre sujeito e objeto de origem cartesiana, não seria suficiente para se extrair 

sentido do mundo, sendo necessário para isso um engajamento no aqui e agora de 

maneira corporal, já que toda constituição de sentido remete a uma perspectiva 

individual. 

 De acordo com isso podemos distinguir duas condições de possibilidade da 

cognição: o a priori corporal e o a priori consciencial, os quais se complementam um 

ao outro para efetivação do todo da cognição, pois como Apel coloca, toda experiência é 

primariamente conhecimento efetivado por meio do engajamento corporal, assim como 

toda composição teórica se refere primariamente à cognição por meio da reflexão
21

. 

 A consideração de um engajamento corporal como condição necessária para o 

todo do conhecimento implica ainda a elevação do interesse cognitivo como sendo 

também um a priori.  

Embora o conhecimento filosófico sobre a validação precise mediar-se por um 

tipo de reflexão que está em princípio distanciado do engajamento ligado a interesses
22

, 

isso não significa que ele seja independente desses interesses, pois como Apel coloca, 

não há possibilidade de haver conhecimento independentemente de um interesse 

cognitivo prático
23

.  

É justamente nesse plano do interesse cognitivo que as ciências naturais exatas, 

determinadas pela necessidade de uma práxis técnica, acabam por se distinguir em seu 

                                                             

21 Para Apel, a essência da dialética, que em sua opinião permanece impensada, consiste exatamente em colocar 

criticamente em relação recíproca esses dois momentos que são constitutivos da dialética, a saber, a reflexão e a 
práxis material. Dessa forma ele se posiciona contra a história da recepção de Hegel, que os tomava de maneira 
isolada, em especial, os dois extremos dessa recepção: o criticismo dialético, que tencionou fazer uma intermediação 
entre Kant e Hegel, na qual em favor de uma abordagem puramente reflexiva formal, precisa deixar o teor empírico 
do mundo a cargo das ciências específicas; e o materialismo dialético, que apesar de incorporar uma elaboração 
conteudística da situação histórica enquanto uma orientação histórico-filosófica universal valida a práxis material em 
detrimento da reflexão. Nesse sentido, para Apel, também Gadamer não chega a uma resposta satisfatória a essa 
questão, pois, ao tentar, em oposição ao criticismo dialético, realizar o anseio substancial da dialética hegeliana 
enquanto mediação que o presente empreende entre si mesmo e sua tradição histórica, não chega a mediatizar de 

maneira suficiente as realizações extremas da dialética, deixando intocado a mediatização efetiva entre consciência e 
prática material. Quanto a isso v. Apel 2000 p. 9-31. V. nota 14. 
22 . Essa posição de Apel, também vem em sua defesa contra a crítica Habermasiana que trataremos na última parte 

desse trabalho. 
23 Cf. Apel, Transformação da Filosofia II: O a priori da Comunidade de Comunicação. Tradução de 

Paulo Astor Soethe. 2. ed. São Paulo: Loyola, 2000. vol. II, p. 87.  



24 

 

todo do interesse prático e do engajamento de mundo referentes às ciências humanas, 

determinado pela necessidade da práxis social
24

. Esse engajamento e interesse prático 

das ciências humanas acabam se direcionando ao interesse por um acordo mútuo acerca 

do sentido, o qual não se refere apenas aos contemporâneos, mas também as gerações 

passadas como uma mediatização da tradição, que vem a possibilitar a acumulação de 

saber técnico. 

 A principal crítica de Apel com relação à teoria da ciência do neopositivismo 

consiste exatamente no fato deste, ao invés de ampliar as condições de possibilidade da 

cognição, tê-lo reduzido, ao se considerar capaz de dar conta da lógica matemática 

formal e usar dela para atribuir toda cognição a dados puramente experiencias.  

 Contrariamente a essa posição (e denunciando-a) Apel, através da sua cognitivo-

antropologia, reconhece a própria constituição dos dados experienciais como 

dependente não só de uma conquista sintética do conhecimento humano mas, também, 

de uma compreensão engajada no mundo, ou, em outras palavras, de um interesse 

cognitivo constitutivo de sentido. 

 Desta forma, em sua doutrina da ciência Apel retoma a questão entre as ciências 

naturais e as ciências humanas, vindo a solucioná-la através da junção dessas duas 

abordagens, conforme expomos acima.  

 Se na perspectiva da epistemologia neopositivista se dá uma redução do 

Compreender, considerando-o apenas como uma parte da operação lógica do Elucidar, 

que vem a ser a formulação de uma hipótese normativa, e se na perspectiva da logic of 

science ele não é apenas reduzido, mas completamente excluído ao se considerar que a 

cientificidade de uma elucidação depende exclusivamente da dedução de proposições 

verificáveis e decorrentes da observação, passando-se a se considerar, dessa forma, o 

                                                             

24 Para Apel, além desses dois interesses cognitivos (o da práxis técnica e o da práxis social, considerados por ele 
como complementares), que o ser humano por natureza tem, há um terceiro interesse cognitivo que corresponde 

justamente à complementaridade desses dois interesses cognitivos, ou em outras palavras, a complementaridade entre 
o conhecimento da natureza e o acordo mútuo interpessoal. São esses três interesses cognitivos (os quais foram 
elaborados por Habermas) que, na opinião de Apel, possibilitam o descerramento dos horizontes de sentido (as 
condições de possibilidade de sua constituição e de sua validação), vindo assim a responder como é possível o 
Compreender. Para Apel a resposta dada a esta questão pelo primeiro Heidegger e por Gadamer, apesar de não 
estarem erradas, não eram suficientes, justamente por não considerarem a pergunta prática implícita em nossa 
orientação cognitiva, como uma pergunta sobre “Como devemos proceder em nossa orientação de mundo?”. 
Ademais, é justamente a partir desses três interesses cognitivos que se pode elencar princípios reguladores do 

progresso cognitivo possível, postulados na prática. 



25 

 

Compreender como pertencente a um campo anterior a ciência, isso se dá, como Apel 

acusa, porque : 

 

[...] nessa análise do Compreender é esquecido por completo o 

problema da concatenação hermenêutica entre o comportamento 

humano a ser entendido e o pré-entendimento dos dados do mundo a 

que o comportamento se refere de maneira intencional
25

 (APEL, 

2000, p. 124). 

 

Deste modo, ao tratar a elucidação sobre algo, como se esse “algo” estivesse 

simplesmente dado, independentemente do sujeito, realmente só resta ao Compreender a 

função de uma interpolação no contexto regular e objetivamente elucidável dos fatos, de 

um contexto vivido interiormente
26

.  

Mas o desenvolvimento da filosofia lingüístico analítica por Wittgenstein torna 

tal consideração insustentável, ao colocar que os dados da experiência só se constituem 

no contexto de um jogo de linguagem, decorrendo daí que o Compreender é uma 

condição de possibilidade dos próprios dados.  

 

O mundo já não é mais o ser-aí das coisas, à medida que elas formam 

um contexto regular (no sentido das ciências naturais – Kant), mas 

sim a “situação inteira” de um “ser-no-mundo” (Heidegger), do qual 

podemos participar através do compreender lingüístico (APEL, 2000, 

p. 125). 

 

Isso significa que não podemos mais partir de uma consideração puramente 

objetivista do mundo, como se o sentido fosse algo inerente às coisas e não dependentes 

da interpretação dos signos pelo uso que fazemos dele. Assim, como o sentido é 

referido a um sistema lingüístico, decorre daí que o acordo mútuo intersubjetivo 

apresenta-se como condição de possibilidade de qualquer elucidação da ciência 

                                                             

25 Apel refere-se em especial aqui, a teoria do Compreender de Abel, feita em acordo com a teoria do neopositivismo, 
através da qual ficou evidente o contraste entre uma consideração “reducionista” do Compreender e o Compreender 
tomado como condição de possibilidade para uma “elucidação histórica”. 
26 Essa análise é considerada como uma teoria pré-linguístico-analítica do Compreender, na qual ainda não são 

consideradas as descobertas do Wittgenstein das “Investigações Filosóficas”. 



26 

 

objetiva, não podendo, portanto, ser substituído por um procedimento da ciência 

objetiva. Apel reconhece nesse ponto o limite absoluto do programa de uma ciência 

objetivo-elucidativa. 

 

1.4. SOBRE A QUESTÃO DE UMA HERMENÊUTICA NORMATIVA 

 

Partindo do pressuposto de que não só é possível como inevitável que o 

interpretandum compreenda o autor melhor do que este compreende a si mesmo
27

, Apel 

acredita encontrar um princípio normativamente relevante, que, ademais, é necessário 

para que se venha a responder adequadamente à pergunta sobre a possibilidade do 

Compreender
28

. 

Tal pressuposto, no entanto, não impede que o pressuposto contrário referente à 

superioridade do autor continue a existir enquanto estivermos em meio à tarefa do 

Compreender. Pois, não é possível partir da convicção da possibilidade de um 

entendimento suficiente do autor, dado que este, por responder a uma compleição única 

de sentido, sempre guardará frente ao interpretandum um segredo só seu. 

Assim, ao mesmo tempo em que fica pressuposto a superioridade do autor, 

também fica posta a exigência de se supor a superioridade do interpretandum, pois se 

este não acreditar que possui o direito de um julgamento crítico acerca do que há para se 

compreender, confiando dessa forma, a verdade a si mesmo, ele se colocará como 

prisioneiro de uma hermenêutica que serve a uma crença dogmática e, na perspectiva da 

crítica da ideologia, serviria como preservadora da ordem estabelecida, por estar 

desvinculada da reflexão crítica. Dessa maneira também não chegaria a assumir o ponto 

de vista de uma hermenêutica filosófica e metodologicamente relevante que serviria ao 

progresso do conhecimento.  

Apesar de, na perspectiva da crítica ideológica, não se poder conceder a 

hermenêutica que parta do pressuposto da possibilidade de avançar em direção a uma 

análise objetiva (ou crítica das relações sociais) sem considerar o fato de que mesmo as 

                                                             

27 Tal convicção equivale ao topos central da tradição hermenêutica. 
28  Cf. APEL 2005, p. 52ss 



27 

 

pessoas dotadas de senso crítico permanecem como presas de sua tradição, para Apel, 

ainda assim há a possibilidade de postular tal hermenêutica derivando-a do princípio 

regulativo do progresso do conhecimento. 

Aqui, ainda nos cabe tratar de uma questão fundamental quanto à possibilidade 

do Compreender, que se refere à transposição temporal, sem a qual não se pode falar 

efetivamente de Compreensão. 

A possibilidade de transposição equivaleria a uma capacidade de identificação 

do intérprete com o autor, segundo Apel, para Gadamer, tal transposição apresenta-se 

como algo utópico, dado que para ele a identificação só seria possível se houvesse a 

possibilidade da reconstituição por parte do intérprete dos atos cognitivos em sentido 

psicológico vivenciados pelo autor, e como tal reconstituição é impossível não é o caso 

de se falar propriamente em transposição
29

. No entanto, como Apel coloca, é 

precisamente a superação da teoria psicologista de Scheleiermacher e Dilthey por 

Gadamer que vem a garantir a possibilidade de transposição.  

Sua efetividade se daria através da mediação do que há de idêntico no 

pensamento, à qual superaria a distância espaço-temporal entre o autor e o intérprete, ou 

em sentido mais amplo, entre os seres humanos em geral, no sentido de um acordo 

mútuo. Aqui, a mediação lingüística apresenta-se como o instrumento próprio dessa 

identificação. 

Decorre do que foi exposto acima, como podemos notar, que no ato da 

Compreensão há uma síntese entre identidade e alteridade, e essa síntese só pode ser 

efetuada através da mediação lingüística. Nas palavras de Apel: 

 

A circunstância dialética de que identidade e alteridade estão sempre 

pressupostas a um só tempo na síntese do Compreender como 

mediação temporal, não pode ser fundamentada a meu ver, apenas a 

partir do pensamento: o pensamento não cai por si só em meio ao 

tempo, mas sim através de sua mediação com a natureza enquanto 

outro de si próprio.( APEL 2005, p. 60) 

 

                                                             

29 Cf.  APEL 2005, p. 59 



28 

 

Apesar de a identidade ser pensada aqui em sentido hegeliano enquanto 

mediação de atos intencionais que estão separados espaço-temporalmete no 

“pensamento”, para Apel, para que essa consideração seja consistente na perspectiva da 

fenomenologia é necessário que se efetive uma correção do jogo de linguagem dialético 

hegeliano, na qual a decisão de adentrar a alteridade
30

 seja substituída por uma 

fenomenologia sistematizada que parta da dialética desde o início, ou seja, que já tenha 

início em meio a mediação entre espírito e matéria, o que ademais, viria a equivaler a 

estrutura do Compreender descoberta por Heidegger. 

Tal mediação tem sua justificativa no fato dela mesma residir na pressuposição 

ideal do jogo de linguagem transcendental que possui um duplo caráter: por um lado, 

ela já deve está postulada em cada argumento e por outro lado, ela precisa ser realizada 

na sociedade histórica dada
31

.  

Essa mediação dialética, ademais, é obtida por meio da suspensão parcial e 

temporária do acordo mútuo imediato e por sua troca por uma objetivação e elucidação 

quase naturalista do comportamento humano
32

. 

É nessa perspectiva da consideração da tradição do entendimento cristão da 

história, conforme foi tratada por Hegel
33

 em detrimento da ideia aristotélica de razão 

prática trazida novamente à luz por Gadamer, que Apel pretende ter demonstrado a 

possibilidade do progresso da história, já que nessa perspectiva se reconhece o limite 

interno de uma ideia do co-entendimento humano enquanto uma ideia que é orientada 

por uma ordem institucional e pela da tradição da tribo ou da polis, e ao mesmo tempo 

ultrapassa esse limite, ao conseguir vislumbrar a função do acordo mútuo. Reconhece-se 

ainda que o acordo mútuo dependa, em parte, da interpretação especializada, ou seja, 

dessa mesma hermenêutica conservadora herdada do humanismo, que se critica aqui. 

Mas para que tal hermenêutica seja autorizada é necessário que ela reconheça suas 

limitações. Conforme a visão do autor : 

 

                                                             

30 Tal decisão corresponde a substância da fenomenologia dialética sistematizada hegeliana. 
31 Por isso o pressuposto de um jogo de linguagem transcendental, para Apel, não é nem idealista, nem materialista, 
mas estando aquém destes, corresponde a uma concepção verdadeiramente dialética por já mediar em seu ponto de 
partida o idealismo transcendental e o materialismo histórico. 
32 Para a crítica da ideologia isso significa um avanço por permitir a fuga da manipulação efetuada por uma parte da 
sociedade sobre a outra, ao impedir a continuação da comunicação relevante do ponto de vista prático-político. 
33 Nessa perspectiva também seria superior a tradição do entendimento de história conforme tratada por Popper, que 

na opinião de Apel, só aparentemente se oporia a interpretação de Hegel. 



29 

 

A meu ver ela (a hermenêutica conservadora) só passa a dispor de 

autorização quando confere a si mesma seu próprio direito limitado 

por meio da crítica das ideologias, assumindo-se como um momento 

preservador em meio à ideia de uma “comunidade de comunicação” 

ilimitada e que deve ser constituída prioritariamente, ou seja, em 

meio à concepção do progresso ilimitado do acordo mútuo entre os 

homens. (APEL 2005, p. 68) 

 

 De acordo com isso o progresso histórico se daria através da mediação do acordo 

mútuo entre os seres humanos, efetuada por meio da crítica da ideologia. 

Mas, ainda que não se parta de uma interpretação histórico-hermenêutica da 

secularização da compreensão cristão da história, conforme tratamos acima, para Apel 

ainda se pode derivar a possibilidade do progresso histórico do acordo mútuo, assim 

como sua necessidade ética e lógico-transcendental, da pré-estrutura transcendental 

hermenêutica do Compreender enquanto uma crítica transcendental de sentido. Ou seja, 

para Apel está garantida a possibilidade de uma hermenêutica normativamente 

relevante. 

Juntamente com essa pré-estrutura, Apel pressupõe o jogo de linguagem 

transcendental que estaria vinculado à comunidade de comunicação ideal. Nesse 

sentido, a pré-estrutura hermenêutica de uma filosofia transcendental não partiria da 

ideia de uma consciência em geral como garantia de validação do conhecimento, ou 

seja, não partiria da ideia de um “eu” geral subjetivo, mas sim do “nós” que 

respondendo ao jogo de linguagem transcendental possibilitaria chegarmos a um acordo 

mútuo intersubjetivo que garantiria a validade de sentido do discurso acerca da 

observação de regras, em outras palavras, estaria garantido a possibilidade de 

conhecimentos válidos, sobre todas as coisas, ou seja, através do consenso interpessoal 

estaria garantida a possibilidade da verdade. 

É justamente essa passagem de uma filosofia baseada em um sujeito subjetivo 

para uma filosofia baseada num consenso intersubjetivo que parte do a priori de uma 

comunidade real de comunicação
34

, que constitui a transformação (transcendental-

hermenêutica) da filosofia conforme idealizada por Apel. 

                                                             

34 Essa comunidade real de comunicação, para Apel é praticamente idêntica à espécie humana ou à sociedade. 



30 

 

2. A MUDANÇA DE PARADIGMA DA PRAGMÁTICA TRANSCENDENTAL: 

UMA VIA PARA  SALVAGUARDAR A IDEIA  DE FUNDAMENTAÇÃO ÚLTIMA  

 

A questão da fundamentação é tão antiga quanto à própria filosofia, tendo sua 

origem no advento do lógos grego, embora ao longo da história tenha se apresentado 

através de diferentes formulações. Se para a antiguidade grega, a questão versava sobre 

a fundamentação do conhecimento, sobre um princípio que assegurasse o conhecimento, 

a modernidade radicalizando mais a questão, se pergunta não sobre o fundamento do 

conhecimento, mas sobre uma fundamentação absoluta, sobre a legitimação dos 

próprios princípios que fundamentam o conhecimento.  

As respostas ao problema assim colocado foram dadas por três estratégias 

discursivas diferenciadas, a primeira de tipo essencialista, na qual a verdade é entendia 

como alétheia, como uma essência a ser desvelada, esse era o modo concebido pelos 

gregos, que acreditavam  numa ordem objetiva por trás das coisas, à qual o homem seria 

capaz de captar através da sua razão (lógos) ; a segunda de tipo fenomenalista, na qual a 

verdade é entendida como veritas,  não visa mais a essência, mas fatos a descrever, 

aqui, o conhecimento é fundado mais pelo sujeito, que deve descrever aquilo que vê, 

ideia  que por algo exterior a ele, como no caso da estratégia essencialista; e a terceira 

de tipo historicista, na qual o conhecimento é tornado em práxis e a verdade em devir.  

Assim, enquanto para a primeira buscava-se uma essência secreta escondida no fundo 

do ser de cada coisa, para a segunda, tudo consistia em superfície e aparência, sendo o 

fenômeno a única realidade, e desse modo, a verdade passa a ser encarada não como 

algo a ser desvelado, mas como fatos a serem descritos. Em ambas a fundação do 

conhecimento ainda encontra-se na alma, para os fenomenalistas não mais uma alma 

intelectiva como para os antigos, mas numa alma sensitiva à qual encontra na evidência 

sensível o índex da verdade, assim a prova não consiste mais em uma demonstração 

baseada na dedução e intuição intelectual, mas em indução a partir da experimentação.  

De acordo com isso, não se trata mais de uma fundamentação absoluta, mas de 

uma fundamentação empírica. Nesse viés, Kant procura fundar o conhecimento levando 

em conta principalmente os limites da experiência, voltando-se para as condições de 

possibilidade do próprio conhecimento, às quais são relativas ao próprio sujeito 

cognoscente e seus limites, os quais não podem ser ultrapassados, sob pena de cairmos 



31 

 

na metafísica, no âmbito do que está além do fenômeno e ao qual não podemos ter 

acesso, não podendo enquanto tal constituir conhecimento.
35

 

     Desse modo, procuraremos entender a transformação que é efetuada por Apel, 

no que concerne a essa questão, através de todas essas mudanças que foram efetuadas 

ao longo da história da filosofia, e das quais ele é herdeiro; destacando-se, sobretudo, as 

mudanças efetuadas a partir do século XX, no que concerne a consideração da 

linguagem, que apesar de sempre ter sido uma questão de grande relevância ao longo da 

história filosófica, passa então a desempenhar um papel central, chegando a filosofia da 

linguagem, a ser considerada como filosofia primeira
36

. A partir disso, podemos pensar 

não apenas uma nova forma de conceber a filosofia, mas também uma nova forma de 

conceber a razão, de perceber o próprio mundo e o nosso modo de agir nele.  

   É importante salientarmos, que as primeiras considerações acerca da linguagem, 

que vem colocá-la como objeto primeiro da filosofia, se deram no sentido oposto à 

consideração que defendemos aqui, - ou seja, a da linguagem natural como pressuposto 

último do conhecimento –  e consistiu justamente na crítica da capacidade da linguagem 

natural, que dado suas ambigüidades conduzia a erros, não sendo suficiente para 

exprimir corretamente o que temos no pensamento. Nesse sentido Frege, buscou 

desenvolver uma escrita conceitual (ideografia) na qual as relações matemáticas são 

reproduzidas em termos de relações puramente lógicas, no intuito de ser um substituto 

exato de nosso pensamento
37

. Essa crítica à incapacidade da linguagem natural foi 

seguida por Russel e inicialmente por Wittgenstein, que em seu Tratactus, investiga as 

possibilidades e limites da linguagem, que ele define a partir da divisão de três 

categorias de enunciados: os enunciados da linguagem representacional, enunciados da 

sintaxe lógica e uma terceira categoria denominada por ele de Mística
 38

. Para ele, ao 

                                                             

35 Sobre isso v. DOMINGUES, I. O grau zero do conhecimento. O problema da fundamentação das ciências 

humanas. São Paulo: Loyola, 1991. p.44 ss 
36 Apel colocará a filosofia da linguagem, como filosofia primeira. 
37 Sobre isso cf. MORENO. Arley R. Wittgenstein. Os Labirintos da Linguagem. São Paulo: Editora Moderna, 
2000. p.41-42. 
38 A primeira referente aos enunciados da linguagem representacional, que servem para descrever estados de coisas 

existentes ou não pertencentes ao âmbito do contingente, portanto nem necessários nem impossíveis, podendo 

denotar verdade ou falsidade, tais enunciados, como se dão a posteriori, não poderiam justificar-se 

independentemente da experiência. São enunciados providos de sentido empírico (sinnvol) e relacionam-se 

diretamente ao mundo. O conjunto de todos esses enunciados é uma compreensão integral do mundo e Wittgenstein o 

considera do domínio das ciências da natureza. A segunda categoria, dos enunciados da sintaxe lógica, consiste numa 

linguagem simbólica que obedece a gramática lógica visando evitar os erros da linguagem corrente, na qual uma 

mesma palavra pode designar símbolos diferentes. A terceira categoria refere-se ao que ele denomina por mística, 

como esta refere-se a contemplação do mundo como um todo ilimitado, é impossível a linguagem expressar algo 



32 

 

filósofo cabia simplesmente tratar dos enunciados do segundo tipo, os quais, a partir do 

pressuposto de uma isomorfia entre mundo e linguagem, poderiam nos garantir um 

significado unívoco, fugindo assim, aos enganos e falsos problemas que a linguagem 

natural poderia nos levar. Essa pressuposição da possibilidade de um significado 

unívoco, é posteriormente criticada pelo próprio Wittgenstein que a partir da sua nova 

noção de “jogos de linguagem”, que nos traz à consideração que não podemos tratar os 

problemas acerca da linguagem sem a consideração do uso que fazemos dela, ou seja, 

que não podemos tratar tal questão independentemente da linguagem natural. Em sua 

opinião, é justamente a negligência que se faz do uso da linguagem que gera a ideia  de 

“elementos simples” defendida desde o Teeteto, e que tem seu correspondente atual na 

sua ideia de “objetos”, conforme defendida no Tratactus, e também na ideia  dos 

“individuais” de Russell
39

, e que é posteriormente criticada por ele e considerada como 

a origem dos mais profundos problemas filosóficos. A sua noção de jogo de linguagem 

em oposição a essa ideia  de um único significado, que tem seu critério ainda guiado por 

pressupostos sintáticos-semânticos, pela ideia  de uma objetividade que se ancora no 

mundo, parte de um novo critério, baseado nos diferentes usos da linguagem. Assim no 

lugar da ideia  de um significado unívoco é posto em seu lugar a multiplicidade de 

significados, que tem sua base nas diversas formas de vida. Desse modo, como não 

existe um único significado, à filosofia caberia apenas descrever o uso que fazemos da 

linguagem, não podendo fundamentá-lo
40

, é nesse sentido que para ele a filosofia tem 

uso apenas terapêutico. 

        É sobretudo a partir dessas novas considerações acerca da importância da 

linguagem natural na constituição do processo cognitivo, que decorre na 

impossibilidade de se pensar um sujeito isolado por causa dessa dependência 

lingüística, que encontramos as raízes que acabam por frutificar na ideia de uma 

pragmática transcendental. 

                                                                                                                                                                                   

sobre esse plano, pois, é impossível para ela dizer alguma coisa sobre o mundo enquanto um todo. È nesse plano que 

se encontrariam segundo o filósofo, os problemas da filosofia tradicional, da metafísica e da teologia filosófica. 

(Sobre isso cf. WITTEGENSTEIN Tratado Lógico-Filosófico. Trad. M. S. Lourenço. 3ª Ed. Lisboa. Fundação 

Calouste Gulbenkian, 2002. p. 3.323-3.325 e 6.45) 

  
39 Sobre isso cf. WITTIGENSTEIN. Ludwig. Investigações Filosóficas. Trad. José C. Bruni. São Paulo: Abril,1975. 
p.32 § 46 
40 Wittgenstein, p. 60 (124) 



33 

 

Como o próprio Apel salienta, sua estratégia argumentativa não segue no sentido 

de uma defesa do racionalismo clássico, o qual reduziria a pesquisa da verdade à 

pesquisa pela evidência, ele não buscará justificar sua defesa de um fundamento último 

por esta via, mas sim no sentido de salientar a orientação puramente sintática e 

semântica que está na base da abordagem de Albert, ou seja, salientar a abstração da 

dimensão pragmática. É através da defesa desse novo paradigma, que põe na base de 

todo conhecimento a dimensão pragmática, que ele buscará esse fundamento. Para 

entendermos melhor isso tentaremos esclarecer os pressupostos presentes nessa 

mudança de paradigma empreendida por Apel. 

 

2.1 OS PRESSUPOSTOS DA PRAGMÁTICA TRANSCEDENTAL: DA VIRAGEM 

LINGUÍSTICA À VIRAGEM PRAGMÁTICA 

 

      O projeto de Transformação da Filosofia empreendido por Apel tem seu ponto 

de partida na logic of science
41

 moderna, pois, de acordo com Apel
42

, é a partir dela que 

se dá uma transformação na pergunta kantiana sobre as condições de possibilidade e de 

validade da cognição científica, que estavam centradas numa análise da consciência, 

passando então para a pergunta sobre a possibilidade de um acordo mútuo intersubjetivo 

quanto ao sentido e à verdade de proposições ou sistema proposicionais. A partir disso, 

abriu-se o caminho para se repensar a problemática da fundamentação, que pensada a 

partir de figuras subjetivas de pensamento, apresentou-se como impossível. 

Nessa perspectiva, a função transcendental do sujeito da cognição (o sujeito 

transcendental), é substituída pela função lógica da ciência da linguagem, passando-se 

assim de um plano subjetivo da verdade para um plano intersubjetivo. No entanto, como 

Apel destaca, Peirce mostrou por oposição à logic of science moderna, que esta 

intersubjetividade não pode ser assegurada pela sintaxe e pela semântica da linguagem 

factual única
43

, sendo necessário para aclarar as condições de possibilidade e validade 

de proposições científicas, considerar a dimensão pragmática da interpretação dos 

signos feita por pessoas, pois tanto a relação sintática entre os signos, como a relação 

                                                             

41 Rever nota 6. 
42 Cf. APEL, 2000, p. 186 
43 Cf. APEL, 2000, p. 185-187 



34 

 

semântica entre os signos e os fatos, só ganham sentido enquanto momento de mediação 

no comportamento do ser humano. Decorre daí, como podemos notar, uma transição da 

epistemologia para a análise lingüística.  

Essa transição, como Apel coloca
44

, está centrada no modo como se concebe a 

relação entre os conceitos de linguagem e verdade, que pode ser apresentada de três 

modos. A primeira (semântica) refere-se ao modo como inicialmente foi tratada pelos 

gregos, na qual a “verdade” é entendida como o corretismo do conformar-se do nome à 

coisa. Nessa perspectiva deve haver uma adequação entre a figura sonora das palavras e 

o que se revela aos sentidos. Mas nesse caso, Apel aponta a ausência de um conceito 

filosófico de verdade, pois em tal perspectiva não há a consideração pela instância que 

fundaria o direcionamento histórico de uma língua e sua correção interna, ou seja, não é 

esclarecido qual o parâmetro utilizado para pautar factualmente a figuração fonética das 

línguas.   

Em segundo lugar temos (aproximação da pragmática) um conceito “poiético” 

de verdade. Nesse caso não se trata mais da adequação da palavra à coisa pressuposta, a 

um mundo que nos é dado, mas sim de um mundo constituído originalmente pela força 

das palavras. Como Apel destaca,
45

  

em Vico o “fato” já é entendido como algo criado pelo homem no sentido da 

poiesis artística
46

. Em Cusanus o parâmetro da verdade já se encontra na mens do ser 

humano, o qual só entende à medida que reconhece coisas que ele mesmo ajudou a 

criar. Em acordo com isso, se dá o surgimento de um novo conceito de verdade, que 

agora passa a considerar a cultura humana, o ambiente histórico, fixado e desenvolvido 

através da linguagem. É seguindo essa perspectiva, que W. von Humboldt  diz que “as 

línguas não são propriamente  meios para se representar a verdade mas para se descobrir 

a verdade que antes não era conhecida”, e L. Weisgerber, renovador do programa 

humboldtiano fala de uma “forma lingüística interna” enquanto “estilo de apropriação 

                                                             

44 APEL, 2005, p. 127ss 
45 APEL, 2005, p. 129 
46  Também a filosofia da linguagem de Heidegger se colocando bem próxima a Vico, vê na poesia o desvelamento 
da essência mais profunda da linguagem, considerando dessa forma, a relação entre linguagem e verdade determinada 
pelo caráter de obra da palavra. Aqui nos referimos em especial as interpretações de Heidegger acerca de Hölderlin e 
a seu texto “A origem da obra de arte” e também a sua passagem da análise do ser-aí à história do ser efetuada em Ser 
e tempo no qual encontramos uma consideração da dimensão pragmática do significado em detrimento da dimensão 

lógico-formal considerada em seus escritos de juventude (APEL, 2005, p.196). 



35 

 

do mundo por meio das palavras” e ainda, segundo Hamann
47

, uma metacrítica como 

crítica da linguagem deveria anteceder a crítica da razão kantiana, pois a linguagem já 

teria praticado desde o início a síntese do mundo aparente, antes de qualquer 

diferenciação entre sensibilidade e intelecto.
 
 

O terceiro modo (sintaxe) refere-se à tentativa de Peano, Frege e Peirce de 

efetivar o programa leibniziano de construção de uma linguagem universal. Mas, como 

o próprio Apel coloca, tais considerações não passaram de “curiosidades situadas à 

margem da consciência filosófica”
48

. A transição da epistemologia para análise 

lingüística só passa a se efetivar na primeira metade do séc. XX e a partir de três 

motivos:  

a) O primeiro refere-se a uma simbologia construtiva, fruto da nova lógica 

leibniziana, juntamente aos problemas semióticos surgidos a partir da 

fundamentação da lógica e da matemática, que apontam ademais, para um 

problema já presente em todas as tentativas de fundamentação da lógica 

ocidental (desde a Aristotélica-estóica, passando pela escolástica até a lógica 

matemática moderna), que se refere ao fato da gênese dos conceitos básicos 

lingüísticos e lingüísticos filosóficos estarem associados às diferenças 

semióticas contidas nessas tentativas. Em outras palavras, isso significa que a 

partir da lógica construtiva, se evidenciou que os conceitos legitimadores da 

própria lógica, sempre foram configurados por conceitos pertencentes à prática 

lingüística. 

b) O segundo motivo refere-se à fundamentação da lógica matemática por 

Wittgenstein, que acabou por formular explicitamente a transição da crítica 

tradicional do conhecimento para a crítica da linguagem, ao denunciar que a 

falta de sentido das proposições filosóficas tem sua gênese no mau entendimento 

da lógica de nossa própria linguagem. Seguindo essa suspeita de ausência de 

sentido surge no Círculo de Viena, o princípio de verificação, que diz que o 

sentido de uma proposição é o método de sua verificação
49

. 

                                                             

47 Cf. APEL, 2005, p. 164 
48 APEL, 2005, p. 164 
49 Como Manfredo destaca, é exatamente a partir dessa consideração, que põe o conhecimento empírico, como base e 
critério de sentido para as setenças que nos podem oferecer conhecimentos novos, que se inicia a discussão acerca da 

própria natureza do princío de verificação, o qual vem significar um retorno à reflexão, assim, “se faz uma aplicação 



36 

 

c) O terceiro motivo vem a ser, justamente, a nova formulação desse método 

verificacional por Peirce, que não o vê mais como uma comparação entre 

enunciados lingüísticos e fatos observados, mas diz que para determinar um 

sentido de um signo, “nós temos simplesmente que determinar que hábito isto 

produz, (We have... simply to determine what habits it produces)”
50

 . Ou seja, a 

verificação deixa de está remetida, em última instância, ao plano semântico da 

linguagem, passando então ao plano pragmático. Segundo Peirce: 

 

O que nos determina, a partir de premissas dadas, a retirar uma 

inferência ao invés de outra, é algum hábito da mente, quer seja 

constitucional ou adquirido. O hábito é bom ou não, de acordo 

como forma de produzir conclusões verdadeiras premissas 

verdadeiras ou não, e uma inferência é tomada como válida ou 

não, sem referência à verdade ou falsidade das suas conclusões, 

especialmente, mas segundo o hábito que a determina é como 

produzir conclusões verdadeiras no geral ou não. O hábito 

específico da mente que governa esta ou aquela inferência pode 

ser formulado numa proposição cuja verdade depende da 

validade da inferência que o hábito determina; e tal fórmula é 

chamada  de princípio orientador da inferência. (PEIRCE, 1887 

p.11)51 

 

 

                                                                                                                                                                                   

às próprias teses do empirismo de sua ideia central de que filosofia é crítica da linguagem. Ele nem é uma sentença 
lógico-formal nem uma sentença empírica. Uma sentença metafísica ele não pode ser. É um conselho? Sobretudo, 
como pode este princípio ser o critério pra determinar o sentido ou não de sentenças se seu próprio sentido é 
indeterminável?” (MANFREDO, 1993, p. 48) Posteriormente, Popper inserindo-se nessa problemática, considererá, 

como ainda coloca Manfredo, inaceitável o princípio de vericaçao do círculo de Viena, vindo a efetivar um 
deslocamento na questão da fundamentação dentro da tradição do empirismo moderno,  para ele não se tratará mais 
de estabelecer critérios para sentido de sentença, como defendeu o círculo de Viena, - mesmo porque, tal critério não 
destruiria simplesmente a metafísica, mas a própria ciência moderna, uma vez que também as suas sentenças podem 
ser verificadas, dado a impossibilidade de demonstraçao de todos os casos –  mas sim de demarcar o discurso 
científico frente a outros tipos de discurso da linguagem humana. Nesse sentido, uma teoria só poderá ser dita 
empírica se suas sentenças puderem ser falsificáveis através da observação, inclusive as próprias sentenças de base 
por não estarem isentas de teoria, por isso para ele não tem sentido ir além das sentenças enquanto base do 

conhecimento. (cf. MAFREDO, 1993 P. 49-50) 
50 APEL, 2005, p. 166 
51 “that which determines us, from given premisses, to draw one inference rather than another, is some habit of mind, 

whether it be constitutional or acquired.  The habit is good or otherwise, according as it produce true conclusions 

form true premisses or not; and an inference is regarded as valid or not, without reference to the truth or falsity of its 

conclusions specially, but according as the habit which determines it is such as to produce true conclusions in geral or 

not. The particular habit of mind which governs this or that inference may be formulated in a proposition whose truth 

depends on the validity of the inference which the habit determines; and such a formula is called a guiding principle 

of inference” 

 



37 

 

 

A partir da sistematização destas questões por C. Morris, em seu escrito 

Fundamentos de Semiótica (1938), passa-se a distinguir três dimensões da linguagem: a 

sintaxe, que diz respeito à relação intralingüística dos signos entre si; a semântica, que 

se refere à relação dos signos com os fatos extralingüísticos; e a pragmática, que é a 

relação dos signos com o ser humano que a usa.  

Essas três dimensões, segundo Morris, parecem ter sido, através da filosofia 

lingüística-analítica, encaminhadas a uma síntese. Mas antes de chegarmos a esta 

síntese, à qual trataremos através da pragmática transcendental de Apel, cabe aqui, 

fazermos uma análise mais detalhada de como a sintaxe, a semântica e, por fim, a 

pragmática, respondem a questão da relação entre linguagem e verdade. Para tanto, 

como Apel coloca, a melhor maneira de se efetuar tal análise é fazendo um 

acompanhamento do desenvolvimento da filosofia lingüístico-analítica desde o 

Tractatus de Wittgenstein, seguindo a lógica semântica de Carnap e Tarski até chegar à 

semiótica tridimensional de Morris. 

 Assim, trataremos de início da concepção de filosofia enquanto sintaxe lógica da 

linguagem. Tal concepção, como salienta Apel
52

 foi primeiramente formulada por 

Carnap, que ao constatar que a sintaxe gramatical do ponto de vista lógico é 

insuficiente, por permitir na linguagem comum a criação de formações lingüística sem 

sentido, cria um sistema de sintaxe lógica como complemento a sintaxe gramatical, 

através do qual tenta esclarecer as relações sintáticas entre os signos, intentando 

resolver com isso o problema da verificação em geral. Embora Carnap reconheça a 

necessidade de se considerar à dimensão semântica, na questão da verificação, enquanto 

essa remete a uma verificação empírica do sentido de proposições científicas por meio 

de fatos extralingüísticos, não se refere para ele, a um problema filosófico, mas 

científico, dado que no seu entender, a tarefa da filosofia resume-se ao esclarecimento 

das relações sintáticas entre os signos.  

 O problema para Apel, em tal consideração, é que ela está baseada numa 

operação puramente sintático-operacionista da linguagem, ou seja, puramente 

nominalista. Desse modo, se igualando ao problema da lógica matemática formalista em 

                                                             

52 Cf. APEL 2005, p. 168 



38 

 

relação ao problema da verificação da própria lógica, abstraindo ambas da questão do 

significado metalingüístico que está pressuposto em ambas, e equivale ao significado na 

linguagem cotidiana, pois o problema de um critério empírico de sentido acabou se 

mostrando como um problema de confirmação ou falsificação de teorias pelos cientistas 

empíricos, o que equivale a dizer que se mostrou ser um problema da aplicação e 

interpretação pragmática de teorias ou de sistemas lingüísticos
53

.  

 O próprio aprofundamento da análise sintática feita pelo positivismo lógico, 

apontando para os limites da sintaxe lógica da linguagem, levou a uma consideração da 

análise lingüística enquanto semântica. Seguindo a leitura de Tarski, Carnap percebeu 

que em suas próprias considerações fez uso da dimensão semântica, concluindo que 

uma consideração puramente sintática não é capaz de esgotar o problema da linguagem. 

Apel reconhece nessa passagem uma renovação e atualização dos problemas da 

lógica escolástica da linguagem, mas diferentemente desta, a semântica lógica não se 

utiliza de uma língua corrente, como linguagem universal da ciência, como fez a 

escolástica com o latim, mas sim de uma linguagem cálculo formalizada. A partir desta 

formalização a semântica pretende, fazendo uso de um conjunto operativo de regras de 

designação e de verificação extensional possível dos signos, verificar toda designação 

possível do mundo. 

 Nessa perspectiva, se dá uma variante da “revolução copernicana” de Kant, na 

qual não é mais a natureza que dita as regras ao intelecto, mas sim o intelecto à 

natureza, como Apel ressalta: 

 

[...] deixamos de confiar na tese kantiana de uma legalidade universal 

que nos antecede e é constituída a priori em juízos sintéticos, e 

construímos, sim, de maneira consciente e arbitrária, o que deve valer 

como a priori dos significados judicativos possíveis: as regras a priori 

da semântica lógica. (APEL, 2005, p. 171) 

 

 Apel destaca dois resultados decorrentes disto: primeiro ficou claro que a lógica 

da linguagem não poderia decidir a priori sobre a verificação possível das proposições, 

                                                             

53 Cf. APEL, 2000, p. 204 



39 

 

nem sobre seu sentido possível, pois, tanto o sentido como a verdade, são relativos à 

regra da forma e da designação e, como estas são introduzidas por nós 

convencionalmente, o sentido e a verdade evidenciam-se como relativos à linguagem 

convencional enquanto sistema sintático-semântico. Em segundo lugar, tudo que é 

fixado a priori em um sistema semântico, referente à regra de significação ou a verdade, 

são mais dependentes da metalinguagem que introduz suas regras do que de um sistema 

puramente sintático. Como a metalinguagem última, como colocado acima, é a 

linguagem corrente, é dela que depende a apreensão do significado, não podendo este, 

portanto, ser apreendido por meio de regras da sintaxe lógica e da semântica lógica. 

 Tudo que é possível de ser apreendido por nosso entendimento (o significado), 

enquanto significância, já está pressuposto e está desde o início articulado 

linguisticamente. Através de um intelecto puro, ou da análise lingüística sintático-

semântica, não é possível chegar ao significado, sendo necessário um terceiro fator 

constitutivo do sentido da linguagem: 

 

O terceiro fator que se procura não pertence de forma alguma a uma 

esfera relevante privada e apenas empírico-psicológica; na verdade, 

esse fator participa na constituição do assim chamado teor objetivo de 

significado da linguagem, que é intersubjetivo, no sentido de uma 

langue (De Saussure), e sem o qual também não haveria qualquer 

“informação” científica (APEL, 2005, p. 175). 

 

 Dessa forma chegamos à dimensão da pragmática dos signos, que ao esclarecer a 

relação dos signos com o ser humano que os utiliza, nos direciona para um novo modo 

de conceber o próprio sujeito do conhecimento e sua relação com o outro. 

 

2.2 A QUESTÃO DO SUJEITO DA INTERPRETAÇÃO DOS SIGNOS NA            

SEMIÓTICA DO PRAGMATISMO 

 

Embora não se discuta que o desenvolvimento da filosofia linguístico-analítica 

tenha levado a necessidade de se tratar da dimensão pragmática, a discussão quanto a 



40 

 

seu lugar e importância dificilmente chegará a um consenso. Para os neopositivistas ela 

não passa de uma disciplina meramente empírica, na qual o próprio sujeito humano da 

ciência é reduzido a um objeto da ciência (cientificismo). Já na perspectiva da semiótica 

de Peirce e Morris, ela tem a mesma ou maior dignidade que a sintaxe e a semântica, 

sendo essas últimas consideradas como funções parciais da semiose em geral, enquanto 

a pragmática, e apenas ela, analisaria a função da semiose em seu todo.  Para eles, 

apenas através da pragmática se alcançaria o sentido dos resultados da análise sintático-

semântica de sistemas lingüísticos e científicos. Nessa perspectiva, apenas a pragmática 

dos signos é capaz de efetivar completamente a moderna lógica lingüístico-analítica da 

ciência. 

A solução desse impasse para Apel está na questão se será correto ou não, 

reduzir a problemática do ser humano como sujeito da ciência a um tema das ciências 

empíricas e se esta problemática deverá ou não, estar no mesmo âmbito da sintaxe e 

semântica lógica enquanto um complemento dessas abstrações, considerando as 

condições de possibilidade e validade das ciências e de suas linguagens. 

 Embora Carnap já tenha empreendido a tentativa de desenvolver a pragmática 

como uma disciplina formalizável e axiomática-descritiva, tal tentativa não oferece uma 

resposta satisfatória à questão, já que nesse caso a pragmática tal qual a semântica 

construtiva que se ordena a uma semântica empírico descritiva e a sintaxe construtiva 

que se ordena a uma sintaxe descritiva, deveria também se ordenar a uma pragmática 

empírico-descritiva. Mas como Apel salienta, através da dimensão da pragmática dos 

signos ficou claro que tal ordenação já pressupõe uma condição, a saber: 

 

 [...] que os sujeitos da construção lingüística e da descrição 

lingüística possam chegar entre si a um acordo mútuo quanto à 

ordenação possível da linguagem construída e da linguagem descrita 

empiricamente (APEL, 2000, p. 208).       

 

Sendo assim, esse acordo mútuo não pode ser considerado nem descrição 

empírica, nem construção formalizadora, mas antes ele é a condição de possibilidade 

que torna tanto uma como a outra possíveis. De acordo com isso também, evidencia-se 

que o sujeito da dimensão pragmática da função sígnica não pode ser simplesmente 



41 

 

reduzido a um objeto da ciência, mas antes é a condição de possibilidade para a 

interpretação da realidade como algo. 

 Nesse caso apresenta-se um novo problema que ademais já está presente tanto 

em Kant como no Wittgenstein do Tratactus, nos quais o sujeito só pode ser tematizado 

enquanto submetido às categoria de observação das ciências naturais, não podendo, 

portanto, enquanto condição de possibilidade, ser objeto de pesquisa.  

Pierce procurando desenvolver uma resposta não cientificista, mas sim 

transcendental-hermenêutica a essa questão da tematização do sujeito da função sígnica, 

alia o idealismo transcendental de Kant, ao idealismo objetivo de Schelling e Hegel, o 

qual oferecendo uma nova resposta à questão do sujeito da ciência diz que: “o sujeito 

não experiencia apenas o outro de si mesmo, mas também a si mesmo no outro e em 

uma tomada de consciência reflexiva” (APEL, 2000, p. 213). De acordo com isso, o 

sujeito não pode ser tomado simplesmente como um objeto, pois há agora uma 

identidade entre sujeito e objeto, na qual é unificada a experiência no sentido do 

compreender hermenêutico e a reflexão transcendental. 
54

  

Depreende-se disto que não se pode atribuir a cognição simplesmente a dados 

sensórios, como quis o positivismo clássico, nem tão pouco a uma relação bivalente 

entre sujeito e objeto, ou entre teorias e fatos, como quis o positivismo lógico, embora 

logicamente, nenhum desses elementos possa faltar, dado que, estes, aliados a 

possibilidade de interpretação de algo como algo, que é mediatizado por meio dos 

signos (o essencial da cognição para Apel), constitui os três elementos básicos que 

possibilitam a função cognitiva.  

Para Peirce, como destaca Apel
55

, três coisas são decorrentes dessa relação 

trivalente dos signos: primeiro não pode haver cognição de algo como algo sem que 

haja uma mediatização sígnica real com base em veículos sígnicos materiais; em 

segundo lugar, sem um mundo real não pode haver qualquer função de representação do 

signo para a consciência e por fim, sem a interpretação por um intérprete real, não pode 

haver nenhuma representação de algo como algo por meio de um signo.  

                                                             

54 Apel reporta-se aqui, para tais colocações aos Collected Papers, em especial aos parágrafos ed. Por C. Hartshorne e 
P. Wisse (I-VI)  e A. Burks (VII-VIII). IN Apel 2000, p. 213 
55 Cf. Apel, 2000, p. 214 



42 

 

É esse terceiro elo da relação sígnica que constitui, para Pierce, a resposta à 

pergunta pelo sujeito da ciência, pois é através desta transformação semiótica do 

conceito de cognição que coloca um sujeito real do uso dos signos no lugar de uma 

consciência pura, substituindo a consciência objetual pela opinião formulável como 

interpretação dos signos que, nas palavras de Apel: “exige a transcendência de toda 

subjetividade finita pelo processo de cognição como processo de interpretação” (APEL, 

2000, p. 217). E ainda, ao postular o real como o já conhecido e aquilo que ainda há 

para conhecer, fica claro a impossibilidade de um conhecimento definitivo do real 

através de uma consciência finita.  

Dessa forma, o sujeito da cognição passa a ser encontrado, para Pierce, na ideia 

de uma comunidade isenta de limites definitivos, que tem o potencial de um crescimento 

definitivo da cognição. Assim, a objetividade e necessidade dos juízos experienciáveis 

científicos e individuais não são mais deduzidos de maneira transcendental como em 

Kant, mas sim “in the long run”, colocando no lugar do pressuposto kantiano da síntese 

transcendental da apercepção um postulado que corresponde a uma convicção última, 

baseada na concordância da comunidade ilimitada de cientistas dada através de um 

processo de pesquisa realizado ao longo do tempo. Nessa perspectiva, também a 

distinção kantiana entre fenômeno e coisa-em-si é substituída pela distinção entre o que 

é conhecido ao longo do tempo e o que de fato já foi conhecido. 

Apesar desse viés realista na problemática da cognição apresentada por Pierce, 

não é o caso de uma redução naturalista sobre a questão do sujeito da cognição, como 

Apel destaca: 

 

Mesmo que se postule uma comunidade real como sujeito, e mesmo 

que não se conceba a cognição exclusivamente como função 

consciêncial, mas sim como processo de interpretação real e 

histórico, a definição senso-crítica de realidade e verdade, assim 

como a fundação da validação necessária dos procedimentos 

conclusivos sintéticos do processo de pesquisa, não se sucede como 

uma remissão factual e empírica descritível da cognição na 

comunidade factual, mas sim em vista da convergência entre os 

processos conclusivos e interpretativo na comunidade ilimitada, a ser 

postulada de maneira normativa. (APEL, 2000, p. 218) 

 



43 

 

 Assim, não é o caso de reduzir o sentido dos símbolos ao comportamento 

observável, já que este pode estar baseado em mal-entendidos, mas sim, do aclaramento 

normativo de sentido conforme a um entendimento mútuo (máxima pragmática), que 

ademais, responde à regras metafísicas visando à experiências experimentais possíveis. 

 Nesse ponto Pierce parece cair num círculo lógico, já que para se determinar o 

comportamento através do qual se poderia explicar o sentido de um pensamento, é 

preciso que de antemão já se tenha entendido o pensamento a ser explicado. Mas isso só 

ocorreria, como destaca Apel
56

, se se considerasse o sentido enquanto sentido redutivo 

constituído no sujeito isolado, o qual seguindo a lógica da dedução entenderia a 

pressuposição da intelecção de sentido conforme a determinação das formas de 

comportamento, não ocorrendo o mesmo ao se considerar o sentido hermenêutico da 

máxima pragmática que se constitui histórico e socialmente, e parte da elucidação de 

sentido feita com auxílio de experimentos intelectuais com base na explicação de um 

sentido vago pré-entendido visando o acordo mútuo quanto ao sentido de conceitos. 

 

2.3 SOBRE A TRANSFORMAÇÃO TRANSCENDENTAL-HERMENÊUTICA: 

CONTINUAÇÃO DA QUESTÃO DO SUJEITO DA INTERPRETAÇÃO DOS 

SIGNOS. 

 

Aqui, indo além da semiótica peirceana, e aproximando-se de Apel, partimos 

para uma nova transformação da filosofia transcendental, efetuada por J. Royce. É a 

partir do esclarecimento da distinção entre as ciências naturais e as ciências humanas, 

efetuado pela filosofia da interpretação de Royce, que ademais só pode ser exatificada 

após a semiótica (conforme foi tratado no capítulo anterior), que nos aproximamos da 

resposta apeleana quanto ao sujeito da interpretação signíca. 

Anteriormente à semiótica, o problema do conhecimento só pode ser refletido na 

dimensão da relação sujeito-objeto, a semiótica veio justamente a refletir que a relação 

sujeito-objeto (interpretação de mundo) da cognição aperceptiva está desde o início 

mediatizada pela relação sujeito-sujeito (interpretação lingüística) da cognição 

                                                             

56 Cf. APEL, 2000, p. 223 



44 

 

interpretativa. Ao ignorar tal mediatização, toda epistemologia pré-semiótica só pode 

conceber o método próprio às ciências humanas, baseado no Compreender, como 

concorrente do método científico, baseado no Elucidar
57

.  

Mas através da interpretação trancendental-hermenêutica da semiótica efetuada 

por Royce, fica posto que o Compreender não é um concorrente do elucidar, mas antes 

um complemento à cognição científica dos fatos objetivos, dado que não é possível aos 

cientistas naturais substituir o acordo mútuo intersubjetivo pela observação e elucidação 

comportamental, porque nestes já está implícito o acordo mútuo. Assim o Compreender 

e o Elucidar passam a ser vistos, não mais como concorrentes, mas como partes 

necessárias da cognição mediatizada por signos de algo como algo.  

Segundo Apel, é apenas a partir dessa transformação efetuada por Royce que se 

é capaz de conceber adequadamente a origem do pensamento hermenêutico, partindo-se 

do interesse vinculado ao acordo mútuo, o qual é complementar ao interesse cognitivo 

científico e, dessa forma, superar o solipsismo metódico da epistemologia tradicional. 

Conforme suas palavras: 

 

Ao considerar a comunidade de comunicação como sujeito da 

cognição enquanto função mediatizada por signos, essa filosofia 

suplanta o solipsismo metódico da epistemologia tradicional, segundo 

a qual os outros e suas ações comunicativas podem ser pensadas tão 

somente como objeto de um sujeito cognoscente isolado (APEL2000, 

p. 230) 

 

Embora Apel não negue o mérito da semiótica fundada por Pierce, não deixa de 

reconhecer um resquício de cientificismo em seu pensamento, quanto à problemática do 

acordo mútuo, e que posteriormente veio a ser superado por Royce. Embora a máxima 

pragmática não seja um método de redução no sentido da science eluditiva, de antemão, 

enquanto método pragmático, ela está referenciada à experiência experimental no 

sentido da science, pois de acordo com ela os símbolos só têm sentido se puderem ser 

                                                             

57 Para a lógica científica neopositivista o Compreender é entendido como um método, mas a partir da nova 
hermenêutica fica demonstrado que o Compreender não é simplesmente um método, mas sim a própria maneira do 

ser-no-mundo peculiar ao homem que já é pressuposta na epistemologia. 



45 

 

esclarecidos através de experiências possíveis feitas por sujeitos cambiáveis, 

controladas pelo êxito e experimentos repetíveis.  

 Assim, como acusa Apel, embora Peirce não parta do pressuposto da 

consciência em geral kantiana, como sujeito da verdade objetiva, e passe a fundamentar 

a objetividade possível das ciências naturais no processo histórico de acordo mútuo na 

comunidade dos cientistas, se esse acordo mútuo não for perturbado acabará por 

produzir, com o tempo, o consensus omnium, o qual seria semioticamente equivalente à 

consciência transcendental em geral kantiana, garantindo-se através disto a 

objetividade
58

. 

Esse cientificismo que apesar de tudo, ainda encontramos em Peirce é superado 

por Royce que passa a considerar, em primeiro lugar, não mais o conhecimento de 

estados de coisas experimentalmente testáveis, mas, sim, a autocognição do ser humano 

que é mediatizada pelo Compreender recíproco em meio à comunidade de interpretação. 

Em meio a isso se dá uma reviravolta que passa da tematização da interpretação de 

signos à tematização da hermenêutica da intelecção de intenções de sentido. Deste 

modo, a questão da interpretação do signo, não se refere mais a integralização do sujeito 

enquanto signo como em Peirce, mas, antes, ao próprio ser humano enquanto sujeito de 

intenções de sentido, aliando-se assim, o terceiro elo da relação sígnica colocado por 

Peirce, referente a um intérprete real, ao processo da história do espírito e da cognição 

histórico-filológica.  

É a partir dessa transformação pragmática de Kant em uma transformação neo-

idealista de Hegel, efetuada por Royce, que se dá a aproximação entre a filosofia norte 

americana e a tradição hermenêutica filosófica alemã, principalmente no que se refere à 

concepção de mediatização da tradição colocada por H.-G. Gadamer. 

 Como Apel salienta
59

, para Gadamer, a “verdade” hermenêutica não pode ser 

mensurada a partir dos parâmetros da objetividade científica, pois o sujeito do 

Compreender hermenêutico, ao contrário do sujeito da descrição e da elucidação 

científica, não está baseado na consciência em geral kantiana, mas no “ser-aí” histórico 

de Heidegger. É apenas através do descerramento de sentido, resultante da fusão dos 

                                                             

58 Cf. Apel, 2000, p. 234 
59  Cf. Apel, 2000, p. 234 



46 

 

horizontes do presente e do passado na situação histórica efetuado pelo “ser-aí”, que se 

pode obter a verdade da interpretação. Nessa perspectiva, portanto, não se pode falar de 

uma aproximação progressiva e metódica ao ideal de objetividade conforme aos 

parâmetros científicos, como ainda é encontrado em Peirce.  

Desta forma, fica claro que a hermenêutica não pode se submeter ao princípio 

regulador do aclaramento peirceano de sentido, pois essa relaciona o acordo mútuo 

quanto ao aclaramento de sentido, apenas à experiência experimental possível e 

reprodutível por sujeitos cambiáveis, caracterizando assim, nas palavras de Apel, 

“apenas um caso-limite metateórico (metacientífico) de uma hermenêutica do 

aclaramento de sentido em geral”
60

. 

Além disso, esse caso limite precisa estar sujeito à lei fundamental da 

mediatização histórica da tradição, que diz que todo aclaramento de sentido pressupõe 

um pré-entendimento no sentido da linguagem corrente, pois, como Apel coloca, a 

linguagem não é apenas um instrumento através da qual um parceiro individual da 

comunicação pode alcançar o objetivo de sua fala, mas antes uma corporificação de 

normas institucionalizadas da interação social e o resultado de um acordo mútuo que 

perdura à milênios. Assim, ela apresenta-se em seu todo como a instituição das 

instituições para uma comunidade de comunicação e indo além disso, enquanto forma 

de vida que se estabeleceu historicamente em uma comunidade, ela é a metainstituição 

de todas as instituições que foram estabelecidas de forma firme e dogmática. Desta 

forma, os indivíduos, longe de estarem entregues ao arbítrio de seus próprios 

pensamentos, têm de submeterem-se a linguagem como uma instância normativa 

obrigatória, sendo assim obrigados a um acordo mútuo intersubjetivo sobre as normas 

sociais, para que se possa manter a comunicação
61

.  

Como essa obrigatoriedade só subsiste enquanto o sentido dos signos utilizados 

estiver referido à práxis e à experiência possível, fica confirmada a abordagem da 

semiótica pragmática, mas como a práxis e sua referência experimental, consideradas 

por Apel, não se restringem aos experimentos repetíveis, mas, como ele coloca, refere-

se a uma interação única e arriscada que é a da mudança (ou confirmação) da situação 

social, é preciso expandir essa abordagem semiótica, e tal expansão é efetivada ao 

                                                             

60 APEL, 2000, p. 223 
61 Cf. Apel, 2000, p. 238 



47 

 

associar-se à ela a abordagem hermenêutica, por esta conceber a interpretação dos 

signos em sentido amplo como função da mediatização histórica da tradição. Para Apel 

só assim seria possível obter a verdade da interpretação. Nessa perspectiva como ele 

coloca: 

 

De certo modo, todo aclaramento de sentido pragmático ou 

operacionista bem-sucedido é, ele mesmo, uma transição 

histórica que parte da mediatização histórica da tradição, feita 

pela comunidade interpretativa e atenta à interação, rumo à 

clareza dos conceitos relacionados à experiência experimental, 

que são indiferentes à história. (APEL, 2000, p. 240). 

 

Desta forma, apenas através dessa transição para a referência prática, seria 

possível, provar a sensatez de conceitos abstratos tais como: liberdade, justiça, 

felicidade e dignidade humana entre outros. 

Através das colocações feitas até aqui, fica comprovado que para Apel o sujeito 

da interpretação sígnica integral é o sujeito histórico como supõem Heidegger e 

Gadamer
62

, e equivale, de acordo com a semiótica de Pierce, à comunidade 

interpretativa de uma comunidade interativa ilimitada. A partir da problemática 

levantada por Royce, tal comunidade, é ampliada por Apel no sentido de uma 

comunidade interpretativa interativa e histórica, que implicitamente pressupõe todo 

argumentante como uma instância ideal de controle. É a partir disso, que Apel vê como 

possível, o encontro de um princípio regulador do progresso ilimitado. Para ele, se 

considerarmos a realidade da comunidade real de comunicação, que remete a um 

argumentante em uma situação finita e está sujeita a todas as limitações que são 

impostas pela consciência humana e seus interesses, veremos que ela não corresponde 

                                                             

62 Tal comprovação tem sua justificativa no fato da pressuposição ideal do jogo de linguagem transcendental, (como 
foi dito em outra parte do nosso trabalho) possuir um duplo caráter: por um lado, ela já está postulada em cada 
argumento e por outro lado, ela precisa ser realizada na sociedade histórica dada. Decorre daí como Apel coloca que: 

“Do antagonismo entre os momentos normativo-ideal e material-factual em nossa pressuposição transcendental da 
comunidade de comunicação resulta, a meu ver, um traço dialético fundamental da filosofia da ciência, que surge no 
instante em que a comunidade de comunicação que compõe o sujeito transcendental da ciência, torna-se, ao mesmo 
tempo, objeto da ciência: no plano das ciências sociais em sentido lato. Pois aí se evidencia, de um lado, que o sujeito 
do consenso científico possível sobre a verdade não é uma ‘consciência em geral’ extramundana, mas sim a 
sociedade histórica e real; e contudo se evidencia também, de outro lado, que a sociedade real e histórica só pode ser 
entendida de maneira adequada se for considerada como sujeito virtual da ciência (inclusive das ciências sociais), e se 
sua realidade histórica for reconstruída, sempre de modo ao mesmo tempo empírico e normatico-crítico, em vista do 

ideal da comunidade de comunicação a ser concretizado na sociedade” (APEL, 2000, p. 255). 



48 

 

ao ideal da comunidade de interpretação ilimitada, resultando assim, desse contraste, o 

princípio regulativo do progresso prático e com o qual o progresso da interpretação deve 

se entrecruzar. 

É importante ainda destacar que para se chegar a um acordo mútuo ilimitado é 

necessário que se eliminem todos os empecilhos a esse acordo, e tal eliminação é 

justamente o fim de todo acordo mútuo ilimitado. Para isso, enquanto a elucidação não 

se tornar um fim em si mesma, é legítima até mesmo a suspensão temporária do próprio 

acordo mútuo estabelecido com o interpretandum para se recorrer a Elucidações causais 

das ciências sociais empíricos-analíticas como complemento ideológico-crítico dos 

métodos hermenêuticos. 

Assim, como o princípio regulador se realiza de maneira teórico-prática ao longo 

do tempo, fica claro que a filosofia não pode mais ser tomada como auto-suficiente, mas 

antes como uma mediatização entre a empiria hermenêutica e a práxis interativa. Mas, 

segundo Apel
63

, mesmo que o objetivo da interpretação esteja, dessa forma, transposto 

para um futuro infinito, ainda é possível ou, conforme ele coloca, indispensável, erigir o 

princípio regulador de uma verdade absoluta do acordo mútuo, assim como é possível 

para a auto-consciência crítica validar, em oposição a si mesma, a comunidade ilimitada 

como consciência empírico-finita. 

É através da efetivação dessa síntese entre as abordagens pragmática e 

transcendental hermenêutica, à qual não chegou a ser efetivada pela filosofia americana, 

que Apel pretende ter achado uma resposta definitiva à questão do sujeito da 

interpretação sígnica, assim como a resposta a seu anseio de um fundamento último para 

filosofia teórica e prática, e também para ciência. 

 

 

 

 

                                                             

63  Cf. APEL, 2000, p. 247 



49 

 

3. AS GARANTIAS TRANSCENDENTAIS PARA UMA FUNDAMENTAÇÃO 

ÚLTIMA: SOBRE O CONCEITO TRANSCENDENTAL-HERMENÊUTICO DE 

LINGUAGEM   

 

Seguindo as linhas de Apel rumo à uma nova conceituação do problema da 

fundamentação, é central destacarmos a questão da extensão filosófica da linguagem e a 

necessidade de conscientização de que o problema da linguagem hoje, refere-se 

diretamente ao problema de fundamentação da ciência e da própria filosofia, desse 

modo, um conceito filosófico de linguagem apresenta-se como um problema de 

primeira ordem quando se tratando da referida questão. 

Ignorando-se a abordagem que propomos nesse trabalho, uma das primeiras 

questões que se apresentou nessa problemática, refere-se ao dilema existente entre uma 

função sígnica convencional da linguagem humana (conforme a semiótica de Peirce) e 

uma função sígnica extralingüística ou pré-linguística, (conforme foi tratada no 

estruturalismo lingüístico de Saussurre e na lógica da linguagem matemática de Carnap) 

na qual a linguagem é relegada ao âmbito das ciências empíricas particulares.  

Embora algumas tentativas de uma tematização filosófica da linguagem, como a 

exemplo de Heidegger, tenham sido empreendidas visando evidenciar a parcialidade das 

tematizações efetuadas pelas ciências particulares, que viam na linguagem apenas uma 

função designativa e comunicativa, ainda não era o caso de um conceito filosófico de 

linguagem.  

Isso porque tais tentativas, ao se empreenderem sobre a busca de palavras 

primordiais mítico-metafísicas ou em metáforas poéticas, ou seja, ao empreenderem-se 

sobre uma linguagem que é pré-conceitual, acabam promovendo um estranhamento 

entre a filosofia e a ciências que se ocupam da linguagem, não chegando assim, a um 

conceito filosófico de linguagem. Para Apel, apesar da filosofia ter que formar um 

conceito de linguagem independente das abstrações metódicas das ciências particulares, 

para que se venha a efetuar uma correta determinação do conceito de linguagem, é 

necessária a consideração dos resultados dessas ciências, por estas dominarem aspectos 

filosoficamente relevantes quanto a esta questão, especificamente, no que se refere ao 

uso das palavras. 



50 

 

Por outro lado, assim como a tematização do conceito de linguagem não pode 

ficar apenas no âmbito da filosofia, muito menos é o caso de confiá-lo apenas as 

ciências particulares, dado que o problema da linguagem, ao referir-se diretamente ao 

problema dos fundamentos da formação teórica e conceitual dos enunciados filosóficos, 

enquanto um problema de formulação sensata e intersubjetivamente válida da cognição 

em geral, reconduz tal questão à própria filosofia. 

 É seguindo esta linha de pensamento que Apel chega a dizer que a filosofia 

primeira refere-se, agora, a reflexão sobre o significado ou o sentido de manifestações 

lingüísticas e não mais a investigação da natureza ou da essência das coisas ou dos 

entes, conforme considerado pela ontologia, nem a reflexão sobre as noções ou 

conceitos da consciência ou razão, conforme tratou a epistemologia
64

. 

Assim, para a correta determinação de um conceito de linguagem Apel vê como 

necessário primeiramente, fugindo à ontologia, promover uma destruição e 

reconstrução crítica da história da filosofia da linguagem, na qual a linguagem aparece 

apenas como um instrumento que serve para designar e comunicar “as coisas”. Em 

segundo lugar, fugindo à epistemologia tradicional, é necessária uma reconstrução 

crítica da ideia de filosofia transcendental, passando-se a ler aí o conceito de razão no 

sentido de um conceito de linguagem, o que ademais virá a possibilitar a superação da 

tradicional distinção entre filosofia teórica e prática. 

 

3.1 CONTRA O CONCEITO DE LINGUAGEM DA TRADIÇÃO FILOSÓFICA 

 

O primeiro passo dado por Apel em sentido à reformulação do conceito de 

linguagem se dá em contraposiçao ao conceito de linguagem adotado pela tradição, por 

este estar baseado em dois paradigmas (cuja repercussão se faz sentir até hoje), que 

põem em lugar dos significados lingüísticos e de sua função cognitivamente relevante 

de abertura do mundo, algo que é independente da linguagem, deixando esta relegada à 

função puramente designativa. 

                                                             

64 APEL, 2000, p. 378 



51 

 

O primeiro refere-se a Platão, embora não seja nosso objetivo nos deter mais 

profundamente sobre essa questão, sabemos em linhas gerais que em acordo com os 

pressupostos adotados no pensamento platônico a linguagem é reduzida à função 

puramente designativa pelo fato deste considerar que a apreensão dos significados é 

dada pelo vislumbramento das “ideias”, e como estas são entidades independentes da 

linguagem (extra- e supralinguísticas), o próprio consenso dialogal quanto ao 

significado seria substituído e dispensado por esse vislumbramento. 

Nesse sentido, o pensamento não pode ser tomado como uma função da 

comunidade intersubjetiva, conforme defendemos aqui, mas antes há uma diferenciação 

entre pensamento e linguagem, na qual a linguagem aparece como algo secundário, um 

instrumento que serviria apenas para designar “aquilo” que é apreendido por meio das 

“ideias”. 

O segundo refere-se à redução das “ideias” platônicas a “noções” intra-anímicas. 

Essa redução foi efetuada por Aristóteles após a passagem da ontologia para lógica e 

epistemologia realizada por Platão ao passar (sobrepujar) da pergunta sobre a correção 

dos nomes para pergunta sobre a verdade do enunciado sobre algo. Apel reconhece 

nessa passagem a descoberta da intencionalidade objetiva do juízo embora os 

significados lingüísticos que lhe sirvam de mediação tenham permanecidos ignorados. 

A apreensão do significado a partir disso, é dada em função das noções simples 

da alma, que diferentemente da grafia e dos sons, “são as mesmas em todas as pessoas, 

e dessa forma também são as coisas, das quais as noções são retratações” (De interpr. I, 

16a1). Nesse sentido há uma identidade entre o intelecto e “aquilo” que é retratado por 

ele, conferindo-se assim um substrato para o princípio lógico de identidade. 

Como todas as tentativas subseqüentes de extrair da linguagem um significado 

cognitivo mais profundo remetiam diretamente a esses dois paradigmas, tornou-se 

difícil descobrir as funções transcendentais-hermenêuticas da linguagem, conforme 

empreendido aqui por Apel, e não apenas no que se refere à linguagem como função 

mediatizadora dos signos, mas, como coloca Apel : 

 

[...] também a respectiva função comunicativa intersubjetiva – 

e não à medida que ela possa ser reduzida à transmissão 



52 

 

lingüística de informação sobre estados de coisas, mas à 

medida que também seja, enquanto “acordo mútuo de sentido” 

um acordo mútuo sobre o sentido das palavras e sobre o sentido 

do ser das coisas mediatizada pelo significado das palavras. 

(APEL, 2000, p. 382), 

 

O acobertamento dessa dimensão do logos lingüístico pelo conceito aristotélico 

de linguagem torna-se mais expresso ao se analisar a distinção das relações do discurso, 

conforme foi tratado inicialmente por Teofrasto
65

. Essa distinção, que repercute até 

hoje, aponta para uma dupla relação do discurso, uma referente aos ouvintes e outra 

referente às coisas. Apel reconhece nesse ponto o surgimento da divisão entre poética e 

retórica de um lado e filosofia do outro, na qual as primeiras tratam da relação do 

discurso com os ouvintes, considerando apenas a qualidade do discurso quanto ao 

convencimento, ficando à filosofia, o tratamento da relação do discurso com as coisas, 

cabendo a ela a comprovação ou refutação do que é verdadeiro. 

 A finalidade dessa divisão está na tentativa de eliminação de qualquer anseio de 

verdade e de sentido vinculados à linguagem, enquanto acordo mútuo e intersubjetivo 

de sentido, (conforme buscado pelos retores e poetas), considerados como 

epistemologicamente irrelevantes, sendo por isso, deixados pela filosofia a cargo da 

poética e da retórica enquanto a função da designação objetiva e da verdade objetiva do 

discurso caberia apenas à filosofia enquanto onto-semântica. 

 Essa divisão clássica tem seu correspondente atual, na distinção entre a 

dimensão semântica e pragmática da moderna análise da linguagem. Mas enquanto em 

Teofrasto, como nos informa Apel, ainda havia uma pressuposição, mesmo que tácita, 

do pré-entendimento pragmático das coisas por meio das próprias coisas, na semântica 

construtiva moderna, tal pressuposição teve que ser superada. No entanto, foi 

justamente o desenvolvimento de tal tentativa que acabou por revelar as funções 

transcendentais-hermenêuticas da linguagem, pois foi a partir dessa tentativa que se 

evidenciou que na construção do framework onto-semântico já está implicado uma 

convenção, ou seja, já está implicado um acordo mútuo quanto ao sentido na 

comunidade de comunicação dos cientistas. 

                                                             

65 Sobre isso, V. Amônio, in Aristotelis De Interpretatione Commentarius, (ed. Por Adolf Busse, Berlin 1887 p. 65, 

l.31-66, l.10).  



53 

 

 Dessa forma, fica claro que a divisão entre poética/retórica e filosofia, ou entre 

semântica e pragmática não se sustenta, pois a dimensão pragmática só pode ser 

relegada à poética e retórica se estas forem consideradas como dispondo de 

competências filosóficas. 

 Assim, a dimensão pragmática, enquanto dimensão transcendental-hermenêutica 

do acordo mútuo e intersubjetivo quanto ao sentido, não é considerada aqui, 

separadamente da dimensão do pré-entendimento semântico, mas antes como formando 

com essa uma unidade dialética. 

 

Idealmente, o pré-entendimento lingüístico do mundo deveria partir 

do acordo mútuo quanto ao sentido, como conquista de uma 

comunidade de comunicação; mas na realidade esse pré-

entendimento já desde o início terá se externado, alienado e instituído 

a longo prazo (no sentido do “espírito objetivo”) nos sistema 

sintáticos semânticos da língua natural (APEL, 2000, p. 384). 

 

Essa dialética é expressa pelo fato de, por um lado, os sistemas lingüísticos 

objetivos serem dependentes de um meta-sistema pragmático da fala humana ou da 

comunicação, e por outro, esse meta-sistema precisar, ao mesmo tempo, ser mediatizado 

pela competência lingüística no sentido das línguas individuais. 

Fica posto assim a completa diferenciação entre os pressupostos do conceito de 

linguagem propostos aqui, em relação ao conceito ocidental de linguagem do tipo 

common sense aristotélico. Enquanto esse último, parte da pressuposição de uma 

evidência cognitiva pré-linguística e da ideia do solipsismo metódico, tomando assim a 

linguagem, enquanto função designativa e comunicativa, como secundária em relação à 

cognição, o conceito de linguagem, que consideramos em sua função transcendental-

hermenêutica, quebrando com esses pressupostos e superando-os, parte da consideração 

da linguagem como pressuposto último da cognição. 

Essa superação se dá a partir do questionamento do pressuposto de uma 

evidência cognitiva pré-linguística, como a exemplo de Descartes, para o qual o 

pensamento através da reflexão pode projertar-se para fora das amarras da linguagem e 

da tradição; e do solipsismo metódico, como a exemplo de Locke, que foi o principal 



54 

 

formulador dessa ideia, ao considerar que havendo apenas línguas particulares, a 

possibilidade de fundamentação da filosofia e das ciências deveria se reportar a 

“possibilidade de uma exatificação metódico-solipsista dos significados das palavras 

por meio de uma redução definidora a noções simples”
66

. Nesse sentido o que se 

questiona aqui é: como pode um indivíduo assegurar que os outros vinculem às palavras 

os mesmos significados imediatos ou noções intramentais que ele? 

Uma tentativa de solução a essa questão foi no início do séc. XX empreendida 

pela lógica matemático-simbólica, ao associar a ideia de linguagem nominalista-

empirista à ideia da mathesis universalis (reportando-se a Leibniz). Nessa perspectiva as 

palavras não são tomadas como designações solipsistas de noções privadas, mas como 

“papeletes de cálculo” (Leibniz) de uma linguagem de cálculo intersubjetiva a priori, 

desse modo, é a consistência sintático-semântica do sistema lingüístico intersubjetivo 

que vem a eliminar todas as incertezas da ciência e da filosofia.  

Mas o desenvolvimento dessa abordagem, apesar de parecer resolver a questão 

do solipsismo, acabou mostrando-se inconsistente, como ficou claro, sobretudo a partir 

do Tratactus logico-philosoficus, pois se por um lado, fica resolvida a questão da 

comunicação de teores particulares de significado e consequentemente do solipsismo 

metódico, ao se tomar como ponto de partida uma forma lógica da linguagem universal 

subjacente à superfície da linguagem corrente, que possibilitaria aos usuários da 

linguagem a confrontação com o mesmo mundo linguisticamente descritível, garantindo 

a validação objetiva de enunciados experienciais; por outro lado, ficou claro a partir do 

resultado paradoxal do próprio Tratactus, que não se pode aceitar que tal estrutura 

universal seja compatível com a fala e a comunicação humana, desde que ficou 

reconhecido a partir daí a impossibilidade de um diálogo sobre a linguagem que garanta 

a priori, e por meio de uma estrutura imutável, a formulação intersubjetivamente 

unívoca de mensagens sobre estados de coisas,. 

Isso porque a comunicação se resumiria a um processo de codificação particular, 

transmissão técnica e decodificação particular de estados de coisas, e como a 

interpretação conteudística da mensagem é um assunto “particular”, não pode ser 

referido à construção e função da linguagem. 

                                                             

66 APEL, 2000 p. 387 



55 

 

Embora tal perspectiva represente um progresso na questão da tematização da 

linguagem, que passa a ser entendida não mais como atos cognitivos isolados, mas 

como um sistema dotado de uma forma acústica e semântica, ainda não se pode 

reconhecer aí um entendimento adequado dessa questão, pelo fato desse sistema ainda 

não está mediatizado com a fala humana como acordo mútuo e como acordo consigo 

mesmo, ou seja, o pensamento ainda não é visto como função da linguagem e 

consequentemente da comunicação, mas ainda como função de uma consciência 

considerada ainda de maneira solipsista.  

Além dessa, outras tentativas para solução dessa questão foram empreendidas, 

como foi o caso da semântica lógica e ainda no âmbito científico, do behaviorismo; 

mas, na perspectiva de Apel até que se considere a linguagem corrente natural, como 

portadora de auto-reflexividade e sendo sua própria metalinguagem, considerando-se 

assim a relação específica entre sistema lingüístico, uso da linguagem, experiências 

linguisticamente condicionadas e práxis vital, não será possível chegar a uma solução 

definitiva quanto a problemática da linguagem natural
67

. 

Assim, ao se tomar o uso comunicativo da linguagem simplesmente como pura 

transmissão de informações factuais, na qual a intelecção de sentido permanece 

intocada, assim como tomá-lo como uma simples atualização de sistema lingüístico que 

não chega a interferir na estrutura semântica desse mesmo sistema, ignora-se algo 

crucial para correta interpretação dessa questão, que vem a ser o fato de que essas duas 

considerações comumente tomadas em separado correspondem na realidade a duas 

faces de uma mesma reflexividade da razão humana, que se compõe tanto do acordo 

mútuo sempre renovado quanto ao sentido dos objetos experienciais, assim como do 

acordo mútuo quanto ao sentido dos sinais lingüísticos já no nível das palavras.  

De acordo com Apel:  

 

A razão humana – diferentemente do instinto dos animais – não 

está como que alojada em um mundo circundante de sinais, 

mas tem que trabalhar, com a ajuda da linguagem, em uma 

interpretação de mundo e, com a ajuda da interpretação do 

                                                             

67 Cf. APEL, 2005, p. 390 



56 

 

mundo alcançada, trabalhar na construção de um sistema 

semântico de linguagem. (APEL 2000, p. 391) 

 

 Como podemos notar através dessa passagem, no processo de cognição está 

incluído tanto o aspecto semântico como o pragmático, e embora se parta inicialmente 

de uma interpretação de mundo para posteriormente construir um sistema semântico, 

essa interpretação já pressupõe, desde o início, o uso da linguagem. 

Desta forma, Apel encontra a solução para a questão de um conceito adequado 

de linguagem ao combinar a ideia lógico-matemática de linguagem com a concepção 

behaviorista do uso da linguagem, combinação esta que vem a por fim ao solipsismo 

metódico da filosofia moderna da linguagem 

 

3.2 SOBRE O JOGO DE LINGUAGEM TRANSCENDENTAL 

 

 Partindo de uma análise do desenvolvimento do empirismo lógico contra a 

metafísica do atomismo lógico em favor de um princípio de convencionalidade da 

semântica construtiva, e chegando conseqüentemente ao Wittgenstein da fase tardia, 

Apel acredita encontrar as condições para superação do solipsismo metódico da tradição 

filosófica. 

 Foi através dos desdobramentos do próprio Tratactus, efetuado pelo empirismo 

lógico, que se chegou ao reconhecimento da necessidade de convenções na construção 

dos sematical frameworks e de suas proposições de base. Decorrendo daí a superação da 

ideia de um sistema sintático-semântico como linguagem universal da ciência e da ideia 

de proposições elementares independentes dos contextos teóricos. 

 De acordo com isso, como coloca Apel, já se poderia depreender a necessidade 

da consideração da dimensão pragmática transcendental da comunicação intersubjetiva 

como pressuposto último da lógica científica, mas como tal consideração equivaleria 

por em questão o próprio programa de uma ciência unificada objetivista, foi necessário 

que se restringissem à pressuposição que ao menos os cientistas entre os seres humanos, 



57 

 

deveriam ser tomados como co-sujeitos do acordo mútuo lingüístico, e não apenas como 

objetos da descrição e elucidação em “linguagem-coisa”. 

 Mas mesmo assim, já se estava bem próximo de um reconhecimento da 

necessidade de se associar ao método construtivo-semântico o método empírico-

hermenêutico, quebrando assim com a ideia de ciência unificada e com a esperança de 

encontrar uma fundamentação através da linguagem artificial (Leibniz). 

 Essa recusa do reconhecimento da problemática do acordo mútuo, mesmo após 

se chegar a esse ponto, decorre principalmente do pressuposto do solipsismo metódico 

que continua subjacente à semântica construtiva e também ao fato de entenderem a 

convenção que deve anteceder toda interlocução racional, como um fator absolutamente 

irracional, como se correspondesse à “decisão discricionária”, o que equivaleria a dizer 

que o limite da racionalidade estaria no plano lógico e para além dele só haveria o 

irracional. Mas embora não se possa contestar que realmente as convenções precedem 

todas as operações intelectuais e cognitivas, conforme coloca o neopositivismo, a 

questão central dessa consideração está no modo como se concebe a convenção. 

 De acordo com Apel, esse conceito limitado de racionalidade só poderia ser 

confirmado, se fosse possível, ao menos em princípio um único indivíduo, uma única só 

vez, seguir uma regra, mas aí restaria à questão de onde viriam o sentido e a validação 

dessa convenções. 

 Assim, é justamente a partir da consideração wittigensteiniana da 

impossibilidade do seguimento de uma regra por um único indivíduo, ou seja, da 

impossibilidade de uma linguagem particular, que Apel, embora usando, como ele 

próprio coloca, Wittgenstein contra Wittgenstein, encontra um contraponto ao 

irracionalismo do convecionalismo.  

  

 

Segundo suas palavras: 

 

Por não haver, de acordo com Wittgenstein, nenhuma garantia 

metafísica objetiva ou subjetiva para o sentido dos signos, ou 



58 

 

mesmo para validação de regras, o “jogo de linguagem” precisa 

gozar de um status transcendental, como horizonte de todos os 

critérios de sentido e validação. (APEL, 2000, p. 279) 

 

 Desta forma, se não há garantias metafísicas, isso significa que tanto o sentido 

como a validação de nossa cognição depende do acordo entre “nós”, e para Apel, tal 

acordo só é possível se ele estiver vinculado à regras que não podem ser fixadas só por 

convenções, mas antes, que venham a possibilitar essas convenções. E como essas 

meta-regras, que são a condição para que as regras convencionais possam ser 

estabelecidas, não podem pertencer a um determinado jogo de linguagem ou a uma 

determinada forma de vida, para Apel elas só podem ser derivadas do jogo de 

linguagem transcendental da comunidade ilimitada de comunicação. No sentido de 

Wittgenstein, se trataria, para Apel, de um jogo de linguagem semi-transcendental
68

, ou 

seja, um jogo de linguagem que seria condição de possibilidade para o acordo de 

determinado jogo, dentro de determinada forma de vida, nesse caso só nos restaria o 

relativismo, ao contrário do que ocorre com o jogo de linguagem transcendental que se 

coloca como condição de possibilidade não apenas de um acordo restrito, mas de um 

acordo geral entre todos os seres humanos, e que corresponderia ao jogo de linguagem 

da filosofia (ainda irrealizado), o qual estaria capacitado para a participação em todos os 

jogos de linguagem. Isso porque, como Apel destaca
69

, mesmo anteriormente as 

condições de vida, é pressuposto, em todos os seres humanos, uma competência 

lingüística comum, no mesmo sentido que Chomsky fala de competência comunicativa, 

para Chomsky “as características gerais da estrutura gramatical são comuns a todas as 

línguas e refletem determinadas propriedades da mente”
70

. É nesse sentido que 

pensamos o “transcendentalismo” de Apel para além, ou aquém, do forte 

transcendentalismo atribuído a ele, a nosso ver, Apel com sua noção de transcendental, 

apenas tenta nos conscientizar dessas propriedades, que sendo comum à todos os seres 

humanos, é capaz de nos proporcionar uma base segura para um acordo geral. É 

importante salientarmos, conjuntamente com ele, que o próprio jogo de linguagem 

transcendental defendido aqui, tem, como ele destaca, “seu ponto de partida genético 

                                                             

68 Cf. APEL, 2000, p. 288 
69 APEL, 2000, p. 290-291 
70 sobre isso v. Cartesian linguistics: a chapter in the history of rationalist thought.Edited by James McGilvray. 2 th 

ed. New Zealand: Cybereditions, 2002. 



59 

 

nos fatos fundamentais da vida do seres humanos como espécie”
71

 E aqui voltamos a 

“dialética” presente no pensamento de Apel, tratada na parte inicial do nosso trabalho, 

referente a questão da relação entre teoria da ciência e hermenêutica
72

.  

Assim, Apel não apenas se apóia nas considerações de Wittgenstein para provar 

a insustentabilidade da ideia do solipsismo metódico, mas deduz disso também, a 

necessidade de reconhecimento de pressupostos transcendentais intrínsecos à 

linguagem, que servirá de garantia à sua ideia de fundamentação. É praticamente 

desnecessário salientar o quanto tal posição vai contra o pretendido por Wittgenstein, 

como o próprio Apel salienta, se faz necessário pensar Wittgenstein contra Wittgenstein 

para ir além dele, e isso é feito ao se tirar de seu pensamento implicações que lhe 

passaram como que despercebidas. 

Para chegar a tal conclusão, como vimos, Apel vai além da ampliação 

pragmática de horizontes efetuada pelo Wittgenstein das Investigações Filosóficas, que 

- apesar de se revelar como necessária face à consideração unilateral da filosofia 

ocidental da linguagem, ao substituir o modelo designativo da linguagem por uma 

exigência de descrição das múltiplas funções e regras do uso da linguagem entendida de 

maneira estritamente empirista-behaviorista -  não se apresenta como suficiente para a 

implicação da impossibilidade de uma linguagem particular, ou seja, da impossibilidade 

do cumprimento particular de uma regra, por ainda está vinculada ao pressuposto da 

separação tradicional cartesiana-kantiana entre sujeito e objeto. De acordo com Apel, a 

vinculação a tal paradigma torna insustentável, a defesa da impossibilidade de uma 

linguagem particular, impossibilidade ademais, necessária, como nos mostra Apel , para 

o estabelecimento da própria ideia de jogo de linguagem conforme defendida por 

Wittgenstein. 

                                                             

71 APEL, 2000 p. 290 
72 É através da consideração dessa dimensão dialética associada a força hermenêutica presente no pensamento de 

Apel, e por vezes, tão pouco considerada, que defendemos um cuidado ao se atribuir um “transcendentalismo forte” 

presente no pensamento do mesmo: “Se essa dialética, realmente abstrata já vem fundar em princípio a exigência 

de um jogo de linguagem transcendental em todos os jogos de linguagem, então essa exigência pode se concretizar se 

tivermos em vista a forma específica de participação em jogos de linguagem, que reside na compreensão 
especializada (‘hermenêutica’) de uma forma de vida estranha. Essa intelecção não poderia começar como a 
confrontação  de dois sistemas de regras incomensuráveis e totalmente fechados um ao outro, não obstante ela iniciar-
se historicamente, via de regra, com o choque e a fascinação decorrentes do encontro com o que é estranho – e 
mesmo com o estranhamento, real ou artificial, sofrido pela própria tradição. O ‘compreender hermenêutico’, 
portanto – ao contrário do ‘compreender pragmático’, segundo a denominação de Dilthey, que não ultrapassa o 
contexto de uma 'esfera comum’ da vida – começa com a confrontação [Auseinandersetzung] de dois horizontes, que 
ao mesmo tempo já pressupõe como condição de possibilidade uma unidade transcendental da interpretação” (APEL, 

2000, p. 291)  



60 

 

 Isso porque, segundo Apel, pensar a ideia wittigensteniana a partir de uma 

consideração com bases empírico-analítica ou em acordo com o behaviorismo 

metódico, aos quais permanece velado o status transcendental dos jogos de linguagem, 

decorreria nos mesmo paradoxos existentes na redução usual do empirismo lógico, da 

pragmática dos signos a um objeto das ciências empíricos analíticas
73

, conforme 

expomos à cima.  Como Apel destaca: 

 

Como dados destinados somente à observação e à descrição, os jogos 

de linguagem – assim como ocorre com todos os demais dados 

observáveis na ciência empírico analítica – já iriam pressupor um jogo 

de linguagem em cujo contexto ele pudessem ser identificados e 

descritos como dados objetivos. E caso esse jogo de linguagem 

mencionado por último devesse ser descrito, então também ele iria 

pressupor de novo um outro jogo de linguagem não dado, e assim por 

diante ad infinitum (Apel, 2000, p. 280) 

  

Deste modo, da associação de jogo linguagem, conforme pensado por 

Wittgenstein, à transformação do paradigma tradicional para o paradigma da 

intersubjetidade apeliano, decorre uma conscientização do status transcendental do jogo 

de linguagem, do qual poderíamos extrair uma base segura para defesa de uma 

fundamentação última, em contraposição ao relativismo defendido na concepção de 

jogo de linguagem na perspectiva de Wittgenstein, relativismo, ademais, impossível de 

ser superado, se tal ideia permanece associada a o pressuposto do solipsismo metódico. 

Mas como colocamos acima, só através dessa mudança da concepção do jogo de 

linguagem, colocando-o para além do pressuposto da separação tradicional cartesiana-

kantiana entre sujeito e objeto, poderíamos efetivamente falar da impossibilidade de 

uma linguagem particular tão importante para Apel, pois é justamente a partir de tal 

impossibilidade que ele estabelece como necessário o postulamento de um jogo de 

linguagem ideal, como instância de controle do cumprimento de regras em geral.  

Esse jogo de linguagem ideal que ademais pertencente a uma comunidade ideal 

de comunicação, vem a ser, para Apel, o jogo de linguagem transcendental, que em sua 

                                                             

73 Cf. Apel 2000, p. 280.  



61 

 

visão, representa o pressuposto último da filosofia lingüístico-analítica e da crítica à 

metafísica, além de constituir a base da sua ideia de fundamentação. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



62 

 

4. FUNDAMENTAÇÃO ÚLTIMA VERSUS FALIBILISMO 

 

    Para Apel, tanto o discurso de uma fundamentação filosófica última baseada na 

infalibilidade, assim como o princípio do falibilismo da ciência moderna, estão 

baseados numa falácia psicologista, na qual a dimensão pragmática é relegada à 

psicologia empírica. A questão central na discussão com o falibilismo centra-se na 

confirmação, ou não, da tese de que todo nosso conhecimento no final das contas possa 

realmente ser remetido a hipóteses falsificáveis, ao ponto de não podermos pressupor 

nada como a priori, como querem os defensores do princípio do falibilismo sem 

limites
74

. 

 Contra isso, o primeiro argumento levantado por Apel, refere-se à refutação do 

princípio do falibilismo sem limites, conforme foi expresso pelo Wittgenstein tardio e 

na obra inicial de Peirce, o qual, para ele, pode ser expresso da seguinte maneira: 

 

Toda dúvida concreta, que serve para por em questão uma 

teoria científica, deve ela mesma pressupor evidências 

paradigmáticas – isto é, evidências que fazem parte do jogo de 

linguagem que possibilita seu funcionamento. Por isso – esta 

primeira conseqüência – uma dúvida universal ou princípio 

sem limites do falibilismo não pode ter um sentido relevante. 

Ele é apena um paper doubt ( APEL,  1983, p. 311). 

 

 Apel não considera que isso seja suficiente para refutar definitivamente o 

falibilismo, pois mesmo se fundamentando a acusação de que não é possível in concreto 

por em dúvida tudo que se considere evidente
75

, partindo do pressuposto 

wittgensteiniano dos jogos de linguagens referirem sempre a apenas uma determinada 

forma de vida, é possível ao falibilismo, utilizando-se disso, instituir uma dúvida 

metodológica virtualmente universal, ao defender que a evidência epistêmica 

                                                             

74 Uma parte substancial do nosso trabalho se centrará na discussão entre Apel e o racionalismo crítico, acerca da 
impossibilidade de fundamentação defendida por este, em especial a questão do trilema levantada por Hans Albert. O 
conceito de fundamentação última é introduzido por Apel como alternativa a isso. Essa discussão ademais, é herdeira 
da discussão que se deu entre Popper e Adorno no congresso da Sociedade de Sociologia Alemã de 1961 em 
Tübinghen, e reflete, portanto,  escolas que defendem tipos de razão distintas: Adorno- razão dialética, e Popper – 
razão analítica 
75 E aqui também poderíamos pensar nas certezas do “mundo da vida” conforme foi tratado por Habermas. 



63 

 

indubitável deve ser considerada como relativa a determinados jogos de linguagem, e 

enquanto tal, pode em princípio, ser transcendidos por meio de uma reflexão crítica. Ele 

nos alerta, portanto, que qualquer esclarecimento epistemológico que queira se proteger 

tanto do dogmatismo como contra o paper doubt, deve reconhecer tanto a dependência 

necessária de qualquer dúvida concreta às pressuposições paradigmáticas fáticas, como 

a possibilidade de dúvida virtualmente universal de todas as evidências fáticas
76

. 

  Em acordo com isso, não seria sensato concluir que o princípio do falibilismo 

ilimitado ultrapassa a priori qualquer tentativa de fundamentação última, antes de 

investigar o real papel dessas pressuposições de evidências que estão contidas no 

próprio princípio do falibilismo sem limites, sem as quais, aliás, ele não poderia ser 

compreendido. 

 Colocando a questão dessa maneira, já nos encontramos tratando-a a partir da 

estratégia argumentativa de Apel, a qual está baseada na aplicação do método crítico a 

si mesmo, na tentativa de provar que algum tipo de fundamentação já está pressuposto 

no próprio princípio do falibilismo e, consequentemente, provar a impossibilidade da 

substituição do princípio de fundamentação última pelo princípio do criticismo.  

 Nesse intuito, um dos primeiros passos de Apel consiste em efetuar uma 

reconstrução crítica do Trilema de Münchhausen, conforme foi expresso por Hans 

Albert em seu Tratado da Razão Crítica
77

. 

 

4.1 O TRILEMA DE MÜNCHHAUSEN: ACERCA DA IMPOSSIBLIDADE DE 

UMA FUDAMENTAÇÃO ÚLTIMA 

 

 Para Apel, Albert a princípio, parece reconhecer, seguindo as linhas de 

Aristóteles e Descartes, que o problema da fundamentação não pode ser tratado como 

uma matéria de lógica formal. De acordo com Apel, Albert não entenderia o princípio 

de razão suficiente Leibniziano como o princípio mais fundamental do pensamento, 

                                                             

76 Cf. APEL, 1983 p. 311. 
77 Sobre essa questão, que consistiu na radicalização das dúvidas céticas quanto à impossibilidade de fundamentações 
filosóficas, Habermas afirma que coube sobretudo a Apel “o mérito de haver desobstruído a dimensão entrementes 
soterrada da fundamentação não-dedutiva das normas éticas básicas” (HABERMAS, 2003 p. 102) frente as objeções 

do trilema de Münchhausen. 



64 

 

como comumente foi entendido nos livros de lógica mais antigos, mas antes, ele 

entenderia como um “princípio metodológico”
78

. No entanto, a partir do seu tratado, já 

seguindo as linhas de Popper e Carnap, Albert começa a orientar-se pelo ponto de vista 

da lógica moderna. A partir disso, Albert acredita poder explicar as aporias dos 

postulados racionalista das fundações filosóficas, partindo do pressuposto que estas 

sejam apenas dedutivas, decorrendo disso sua ideia do trilema, ou seja, a ideias que 

qualquer tentativa de fundamentação nos leva à: a) um regresso ao infinito, dado a 

necessidade de sempre se voltar atrás na busca por fundamento, o que na prática é 

impossível, desse modo não constitui nenhuma base segura; b) um círculo lógico na 

dedução, por ser necessário retomar, no processo de fundamentação, enunciados 

anteriores carentes de fundamentos, alternativa que por sua vez também não pode 

proporcionar nenhuma base segura; c) uma interrupção do procedimento em um 

determinado ponto. Das três alternativas, apenas a terceira seria passível de realização, 

mas como Albert salienta, isso decorreria numa suspensão arbitrária do processo de 

fundamentação.
79

 

 A controvérsia entre Apel e Albert se dará justamente sobre esse terceiro ponto 

do trilema, e sobretudo, sobre modo como esses dois autores consideram a questão da 

evidência. Enquanto para Albert, o apelo à evidencia não passa de algo análogo à “uma 

suspensão do princípio causal através da introdução de uma causa sui”
80

, constituindo 

para ele, portanto, simplesmente um “dogma”, para Apel ela apresenta-se como algo 

necessário à argumentação filosófica.  

Para Albert o costume de falar-se em “auto-evidencia”, “de autofundamentação” 

e “fundação no conhecimento imediato” em relação aos enunciados nos quais é 

interrompido o processo de fundamentação, por se considerar o ponto arquimédico do 

conhecimento, seria análogo à suspensão do princípio de causalidade através da 

introdução de uma causa sui. Em sua opinião: 

 

Se uma convicção ou enunciado que não pode ser 

fundamentado por si só, mas que atua na fundamentação de 

todos os outros, e que é colocado como seguro, embora em 

                                                             

78 Cf. APEL, 1991 p. 254 
79 Cf. ALBERT, 1976 p. 26-27 
80 ALBERT, 1976 p.17 



65 

 

princípio se possa por em dúvida tudo – e até ele mesmo – 

então seria uma afirmação cuja verdade é certa e por isso não 

carece de fundamentação, ou seja, um dogma: a fundamentação 

mediante o recurso a um dogma. (Albert, 1976 p. 27) 

 

Desse modo, na opinião de Albert, a procura pelo ponto arquimédico do 

conhecimento, que ademais é fruto da metodologia clássica do conhecimento, decorre 

em dogmatismo, sendo necessário, caso não se queira satisfazer com a dogmatizaçao de 

qualquer enunciado, se perguntar pela possibilidade de outras vias metodológicas que 

possam evitar a situação que conduz à origem do trilema. Para ele, o próprio postulado 

metódico da metodologia clássica carrega em si a possibilidade de se colocar em dúvida 

o já alcançado ponto arquimédico e, dessa forma, a base de todo procedimento. Nesse 

sentido, como coloca Albert, a referência ao caráter de revelação de determinados 

juízos, perde toda importância frente ao caráter decisionista da questão, que em última 

instância seria resolvida pela decisão daquele que reconhece certos juízos determinados 

e conjecturais como revelações.
81

 De acordo com isso, tal reconhecimento não passaria 

de uma apreciação, de um julgamento que classificaria os juízos referindo-os à um 

contexto mais amplo, estando desse modo, portanto, anulada a sua função como 

pressuposto último. Os próprios postulados da metodologia clássica, que foram 

considerados como necessários, estariam sujeitos, em última instância, a nossa livre 

decisão, nesse caso, a decisão por estratégias conservadoras, que só pode extrair suas 

certezas, na medida em que imuniza suas convicções através da dogmatização contra 

qualquer crítica. É nesse sentido, que fica posto como impossível livrar do caráter de 

arbitrariedade a interrupção do procedimento em um determinado ponto, o que ademais, 

como vimos, constituiria a única via para uma fundamentação última, dentre as 

alternativas apresentadas pelo  trilema de Albert. 

 Mas, contra isso, Apel salienta, que o trilema proposto só se sustentaria se, 

submetendo o próprio racionalismo crítico à sua ideia de reconstrução, fique claro que 

nenhum dos argumentos levantados por este, contra a ideia de evidência postulada pelo 

racionalismo clássico, remeta à terceira alternativa do trilema
82

. Nas palavras do próprio 

Apel: 

                                                             

81 Cf. ALBET, 1976 p. 47 
82 Cf. APEL, 1991 p. 255 



66 

 

 

Now, whatever Albert´s intention may have been, a critical 

reconstruction of his argument against classical rationalism 

must, in my opinion, make the following clear: no argument 

against the evidence postulate of classical rationalism is 

directly connected with the third alternative of the trilemma as 

derived by formal logical means
83

. (APEL, 1991 p. 255) 

 

 Para Apel, só seria justificado relacionar a aporia das fundamentações filosóficas 

ao terceiro ponto do trilema, se fosse possível provar que a evidência construída dentro 

de um postulado é completamente sem significado, como defende Albert, ou seja, que 

ela realmente decorreria em uma substituição da pesquisa pela verdade por uma decisão 

arbitrária.     

Mas dado a impossibilidade disto (forma lógica), Apel considera que 

poderíamos entender o trilema, ademais, como uma explicação da problemática dos 

axiomas conforme foi tratado por Aristóteles, o qual explicitou pela primeira vez a 

problemática da fundamentação e substituiu a demonstração impossível pela 

demonstração por refutação, ou seja, pela demonstração que há princípios que não 

podem ser negados, porque mesmo para negá-los precisaríamos pressupô-los, apenas 

dessa maneira poderíamos demonstrar princípios que de outra forma são 

indemonstráveis.
84

  

Desde que não se pode demonstrar apenas por meio da forma lógica a inutilidade 

do postulado da evidência, porque mesmo para própria demonstração da inutilidade de 

evidência é necessário pressupor, paradoxalmente, que esta não remeta a uma decisão 

arbitrária, como ademais, foi demonstrado por Peirce contra o argumento cartesiano que 

                                                             

83 “Agora, qualquer que tenha sido a intenção de Albert, uma reconstrução crítica de seu argumento contra o 
racionalismo clássico, deve, em minha opinião, deixar claro o seguinte: nenhum argumento contrário a evidência 
postulada pelo racionalismo clássico, está diretamente ligada à terceira alternativa do trilema enquanto derivado por 
maneira lógico formal” 
84 Sobre isso v. Metafísica, D 3, 1005 b –  4 1006 a 11-26: “Mas pode-se demonstrar por refutação também a 
impossibilidade disto, desde que o adversário diga algo; e se não diz nada, é ridículo procurar dizer algo a alguém que 

não tem nada a dizer, na medida em que não tem discurso algum, pois tal homem, enquanto tal, é por isso semelhante 
a uma planta. E digo que demonstrar e demonstrar por refutação diferem,pois aquele que fizesse uma demonstração 
reivindicaria visivelmente o que estava em questão no início, enquanto se um outro fosse responsável por uma 
reivindicação desse gênero, haveria refutação e não demonstração. Ora, o ponto de partida em todos os casos desse 
gênero não consiste em exigir que se diga algo que não é, mas que pelo menos se signifique algo, para si e para um 
outro; pois  isso é necessário a partir  do momento que se diz algo. Pois para que não signifique, seria necessário não 
haver discurso, nem dirigido a si, nem dirigido a outro. E se alguém aceita significar, haverá demonstração, daí por 
diante haverá algo determinado. Mas o responsável não é aquele que demonstra, mas aquele que se defende, pois 

destruindo o discurso, ele mantém um discurso” 



67 

 

se pode duvidar de tudo
85

. De acordo com ele, uma dúvida de significado já precederia 

de convicções que são tomadas como certas e tomadas como modelo daquilo que se 

duvida, não podendo portanto, duvidar de tudo sem que tal dúvida equivalesse a um 

paper doubt sem conteúdo.  

 

We cannot begin with complete doubt. We must begin with all 

the prejudices which we actually have when we enter upon the 

study of philosophy. These prejudices are not to be dispelled by a 

maxim, for they are things which it does not occur to us can be 

questioned. Hence this initial scepticism will be a mere self-

deception, and not real doubt; and no one who follows the 

Cartesian method will ever be satisfied until he has formally 

recovered all those beliefs  which in form he has given up. 

(PEIRCE, 1868. p. 4-5)
86

 

 

Similarmente, um argumento contra a ideias de uma dúvida acerca de tudo, é 

também encontrada em Wittgenstein em On Certainty, seção 115, que diz: “Anyone 

who wanted to doubt everything would not get even as far as doubting. The game of 

doubt itself pressuposes certainty.
87

” Disso decorre como salienta Apel que a dúvida 

como o próprio criticismo no sentido de Popper e Albert, só poderiam ser explicáveis 

enquanto um jogo de linguagem expressivo apenas se em princípio pressupor uma 

certeza indubitável. Cada jogo de linguagem em funcionamento, pressupõe que os 

parceiros da comunicação partam de fatos tomados como certo, a partir dos quais 

emitem seus juízos. Segue-se disso, como destaca Apel: 

 

 …that argumentation in everyday life and science must have 

recourse to evidence that is presupposed in the appropriate 

language game. Thus, “appeal to evidence” cannot, at least in 

                                                             

85 Sobre isso V. APEL, 1991 p. 263 
86 não podemos começar com a  completa dúvida. Devemos começar com todos os preconceitos que nós realmente 
temos quando entramos no estudo da filosofia. Esses preconceitos não estão a ser dissipada por uma máxima, pois são 
coisas que não nos ocorre pode ser questionada. Assim, este cepticismo inicial será um mero auto-engano, e não 
dúvida real e não aquele que segue o método Cratesian jamais será satisfeito até que tenha recuperado formalmente 
todas aquelas crenças que em forma ele desistiu. (É nesse sentido que Habermas também fala das certezas 
inquestionáveis do mundo da vida). 

87 “Qualquer pessoa que quisesse duvidar de tudo não conseguiria nem sequer duvidar. O jogo da dúvida por si 

mesmo pressupões certeza”. (Cf. APEL 1991, p. 264) 



68 

 

this sense, be equated with “appeal a dogma” or “appeal to an 

arbitrary decision,” since criticism itself – as meaningful 

criticism in the framework of language game – must be 

justified, at least virtually; that is, it too must in principle be 

based in evidence (APEL, 1991 p. 264)
88

. 

 

Tendo em conta o que foi exposto até aqui, podemos compreender bem a 

diferença de posição entre Hans Albert e Apel no que concerne à questão da 

fundamentação. Albert apesar de atribuir uma certa relevância à dimensão pragmática, 

ao defender a impossibilidade de neutralidade da teoria da ciência, quando se tratando 

de seus problemas metodológicos,
89

  continua a considerar que a evidência só pode ser 

dada, em última instância, por uma consciência particular, que, nesse caso, como o 

próprio Apel concorda, não seria suficiente para decidir a verdade das proposições, 

seguindo-se disso, portanto, que não haveria possibilidade de fundamentações 

filosóficas em geral. Nesse sentido, o apelo à evidência não passando, na opinião de 

Albert, de um dogma, propõe então que desistamos de qualquer tentativa de 

fundamentação filosófica e decidamos por seguir um método que não respeite qualquer 

conhecimento como certo e isento de criticismo. Um método que baseando-se no 

princípio do falibilismo, deixaria à realidade  a tarefa de determinar se nossas 

construções teóricas têm ou não êxito, cabendo ao discurso crítico dos cientistas decidir 

pela validade intersubjetiva à qual, no final das contas, decorreria de uma decisão não 

racionalmente justificável, que envolveria uma decisão moral, como o próprio Albert 

conclui na sessão 12 do seu tratado. 

 No entanto, para Apel uma tal decisão entre o princípio de razão suficiente e o 

princípio do exame crítico, implicando ou não na decisão entre alternativas, concerne, 

em última análise, às condições de validade do conhecimento científico, e no sentido 

proposto por Apel, à necessidade de uma extensão filosófica da linguagem em sentido à 

                                                             

88 ...a argumentação na vida cotidiana e na ciência precisa ter meios para a evidência que é pressuposta no jogo de 
linguagem apropriado. Assim, o “apelo à evidência” não pode, pelo menos nesse sentido, ser equiparada com o 
“apelo a um dogma” ou o “apelo a uma decisão arbitrária”, já que o criticismo por si mesmo – enquanto criticismo 
significante na estrutura de um jogo de linguagem – deve ser justificado, pelo menos virtualmente; isto é, ele também 
deve em princípio ser baseado na “evidência”. 
89 Cf. ALBERT, 1976 p. 55ss 



69 

 

uma pragmática transcendental, através da qual podemos refletir acerca das condições 

de validade do conhecimento intersubjetivamente válido.
90

 

 Como conciliar pontos de vista tão opostos? Simplesmente não se conciliam. 

Albert e Apel partem de pressupostos diferenciados, chegando a conclusões 

diferenciadas. Enquanto Albert parte de uma orientação sintática e semântica, 

desconsiderando a dimensão pragmática, os problemas que surgem em acordo com sua 

perspectiva são problemas que para Apel, partindo de uma orientação pragmática, que 

para ele englobaria tanto a dimensão sintática quanto semântica, podem ser recolocados 

em um plano de resolução que não poderia ser pensado da perspectiva albertiana. Nesse 

sentido a discussão centra-se no final das contas, na diferença paradigmática desses 

autores.  No que concerne à pragmática transcendental frente à argumentação crítica, 

explica Manfredo: 

 

A alternativa apresentada pela pragmática transcendental é substituir a 

derivação pela reflexão (explicitação, tematização do explícito): trata-

se de, pela mediação da reflexão crítica sobre a estrutura e os limites 

da dúvida sensata, buscar algo que, em princípio, não pode ser 

alcançada pela argumentação crítica, porque é sua condição 

necessária, que portanto, não pode ser negado sem que a própria 

dúvida se destrua a si mesma (Manfredo 1993, p. 71). 

 

 É importante ter em vista que a “evidência”, pressuposta por Apel, não está nos 

moldes da evidência considerada por Albert, que ainda partiria de um tipo de evidência 

baseada na relação sujeito-objeto que é abandonada por Apel. Para Apel, a teoria 

tradicional do conhecimento não se pode mostrar como evidência epistêmica, esta 

apenas seria possível a partir de uma transposição de uma consciência individual para a 

validade intersubjetiva de declarações linguisticamente mediadas. 

 Nesse ponto, haveria um acordo entre Apel e os popperianos, ambos defendem a 

ideia que a verdade de uma proposição não pode ser dada a partir de convicções de 

evidência pertencentes à uma consciência particular.  A questão é que, enquanto os 

popperianos, entre eles Albert, mesmo considerando a relevância epistemológica da 

                                                             

90 Conforme detalharemos um pouco mais à frente, no subcapítulo dedicado aos pressupostos da pragmática 

transcendental. 



70 

 

pragmática, continuam presos ao paradigma vigente baseado na subjetividade do 

sujeito, reduzindo essa questão ao âmbito puramente sintático e semântico, e de acordo 

com isso, concluindo pela impossibilidade de um fundamento seguro para nosso 

conhecimento; para Apel isso significará um ponto de partida para uma transformação 

do próprio paradigma do conhecimento, decorrendo em uma teoria da verdade sob os 

moldes da intersubjetividade
91

, na qual o sujeito não se apresenta mais como uma 

consciência particular, mas sim enquanto um coletivo, a saber, a comunidade de 

comunicação
92

, a qual poderia possibilitar o fundamento recusado pelos popperianos. 

 

4.2 SUBJETIVISMO VERSUS INTERSUBJETIVISMO  

 

Assim, já diretamente no âmbito da pragmática, Apel fazendo uma análise do 

termo ‘pragmática dos signos’ de Morris, (o qual apesar de ser considerado por Carnap 

não foi devidamente tratado por ele) empreende uma ampliação da crítica cognitiva em 

uma terceira dimensão da verdade, ao considerar a questão do significado de 

proposições pré-científicas da linguagem cotidiana e, também, o fato que os conceitos 

fundamentais e axiomas das ciências e da análise lingüística pressupõem significados da 

linguagem cotidiana.  

Carnap, ao considerar a pragmática dos signos uma disciplina empírica 

pertencente apenas à lingüística empírico-descritiva, descartando-a da análise lingüística 

lógica, acaba justamente por abstrair dos significados fundamentais da linguagem 

cotidiana e do problema da metalinguagem enquanto um problema de princípio, 

distanciando-se assim, da ampliação da crítica cognitiva empreendida por Apel. Decorre 

disso que: 

                                                             

91 Conforme foi tratado no capítulo sobre os pressuposto da pragmática transcendental. 
92 Para Apel, o sujeito da interpretação sígnica integral é o sujeito histórico como supõem Heidegger e Gadamer, e 

equivale, de acordo com a semiótica de Peirce, à comunidade interpretativa de uma comunidade interativa ilimitada, à 

qual, a partir da problemática levantada por Royce, é ampliada por Apel no sentido de uma comunidade interpretativa 

interativa e histórica, que implicitamente pressupõe todo argumentante como uma instância ideal de controle, 

possibilitando assim o encontro de um princípio regulador do progresso possível ilimitado, pois ao considerarmos a 

realidade da comunidade real de comunicação, que remete a um argumentante em uma situação finita e está sujeita a 

todas as limitações que são impostas pela consciência humana e seus interesses, veremos que ela não corresponde ao 

ideal da comunidade de interpretação ilimitada, resultando assim, desse contraste, o princípio regulativo do progresso 

prático e com o qual o progresso da interpretação deve se entrecruzar. (Apel 2000 p. 240ss) 

 



71 

 

A própria análise lingüística, afinal, manter-se-ia ingênua em vista de 

seu próprio sentido, mesmo ao ser observado justamente de um ponto 

de vista próprio à crítica da linguagem (Apel, 2005, p. 177). 

 

 Deste modo, Apel considera que o empirismo lógico, ao reduzir a problemática 

da mediação lingüística da validade intersubjetiva das proposições à lógica da ciência 

(sintática-semantica), não compreende corretamente o problema. E acredita que apesar 

de Albert compartilhar de sua opinião - dado que em sua discussão do caráter do 

método crítico ele rejeita a redução da teoria da ciência e considera a relevância 

epistemológica da pragmática, chegando à conclusão que seu criticismo da teoria 

clássica do conhecimento deve ser tratado sob a rubrica da pragmática, ele não chega a 

uma compreensão correta da relevância da dimensão pragmática, pois, seguindo as 

linhas de Popper e sua escola, considera que a validade intersubjetiva dos resultados 

científico estaria reduzida ao discurso crítico dos cientistas, e desse modo, sujeita em 

última instância ao princípio do falibilismo.  

Para Apel, mesmo que o racionalismo crítico pense que o fundamento da ciência 

se dá através da formação teórica criativa, ou seja, na figura dos próprios cientistas, e 

não nos dados empíricos e na lógica, como viam os empiristas lógicos, ainda assim, 

mantém em comum com o empirista lógico o velho pressuposto da separação entre 

sujeito e o objeto do conhecimento. Nesse sentido, como salienta Apel,
93

 faltou tanto a 

um como ao outro, perceberem que nas ciências sociais como nas ciências humanas o 

próprio objeto seja em princípio um sujeito virtual da ciência, nesse sentido o objeto não 

é “uma coisa outra”, mas sim um co-sujeto do cientista, que deve lhe interessar não 

simplesmente como tema de observação, de descrição e elucidação, mas também e antes 

de tudo, como parceiro na comunicação e além disso, como tema da compreensão de 

interações de sentido.  

Faltou a Albert e aos demais popperianos, justamente perceber as conseqüências 

disso para a teoria da verdade (conforme expomos em parte anterior desse trabalho). 

Faltou-lhes, em outras palavras, uma tomada (transcendental) de consciência através da 

qual, pudesse se livrar dos últimos resquícios do solipsismo metódico, ainda presentes 

em sua forma de argumentação, impossibilitando-o do reconhecimento da vinculação 

                                                             

93 Cf. APEL, 2000, p. 305 



72 

 

do pensamento à linguagem, que efetua a passagem do plano da subjetividade para o da 

intersubjetividade, passagem que pode, na opinião de Apel, garantir uma nova forma de 

autofundamentação para a filosofia, diferente daquele tipo de fundamentação dedutiva 

que corretamente foi rejeitado por Popper e seus seguidores.  

  Para Apel, se Popper
94

 e seus seguidores tivessem percebido isso, saberiam que, 

apesar de estar certos quanto à impossibilidade de uma autofundamentação dedutiva de 

sua própria posição (o racionalismo crítico), disso não decorreria que a escolha entre sua 

posição e o obscurantismo equivaleria simplesmente a uma decisão “moral e irracional” 

ou a um “ato de fé”, e que somente a escolha irracional do indivíduo seria capaz de 

conferir à sua posição, uma precedência de princípio perante a posição obscurantista.   

Nesse ponto, Apel concorda que a ciência não pode intervir na esfera de decisão 

de um indivíduo, quanto ao que seria melhor: ser ou não ser, razão ou desrazão; pois, 

realmente não é possível impedir por meio de argumentos racionais que o cético 

existencial se suicide ou que um obscurantista negue pra si mesmo as regras de uma 

discussão racional
95

. Em sua opinião Peirce tinha certamente razão ao defender que o 

funcionamento das regras lógicas de uma comunidade de cientistas pressupõe de fato 

um engajamento ético dos seus participantes. Todavia, para Apel, não decorre disso que 

a decisão em favor do racionalismo crítico, conforme pensou Popper, seja uma “decisão 

irracional”, pois nas palavras de Apel: 

 

Não é apenas a ideia que o funcionamento das regras do jogo do 

racionalismo crítico já pressupõe uma decisão do indivíduo, que 

vale; vale também o inverso: a decisão ética face uma 

alternativa, a fim de que seja inteligível como tal, já pressupõe as 

regras de uma comunidade de comunicação, conceitualizada no 

racionalismo crítico. Caso fosse diferente, caso uma decisão 

                                                             

94 Como salienta Manfredo: mesmo considerando-se que Popper está na raiz da reviravolta pragmática, ele 
permanece, sobretudo, orientando-se a partir de uma perspectiva puramente sintático-semântica, faltando-lhe, 
portanto, a ideia de linguagem como interação, a partir do que, poderia repensar, em uma perspectiva pragmática, a 

concepção de teoria científica, efetivando assim, a passagem do paradigma sujeito-objeto, ao qual sua teoria 
permanece presa, para o paradigma propriamente pragmático sujeito-sujeito. (cf. MANFREDO 1993, p. 48) 
95 Sobre isso como bem explica Manfredo: “...se a decisão fosse um ato pré-linguístico enquanto tal, que, então, não 
precisasse pressupor regras intersubjetivas de jogo, então ela não poderia ser introduzida por Popper numa discussão 
reflexiva sobre a possibilidade decisão. Na medida em que é introduzida numa discussão, a decisão é pressuposta 
como ato de razão, que se pode confirmar ou não na decisão. Portanto, numa palavra, também os atos de razão,  
enquanto atos portadores de sentido, são atos que seguem regras, que, se não faticamente, pelo menos em princípio 
pressupõe a possibilidade de um julgamento público no quadro de um jogo de linguagem” (MANFREDO 2001, p. 

264)   



73 

 

como tal fosse um ato pré-linguístico, que não pressupõe ele 

mesmo, regras intersubjetivas do jogo da compreensão, ela não 

poderia ser introduzida por Popper em uma discussão reflexiva 

das possibilidades de decisão. ( APEL, 2000, p. 372) 

 

 Apel ainda salienta, no que concerne a essa questão, que a própria decisão do 

obscurantista ou do cético existencial , pressupõe tal comunidade, por mais que eles se 

recusem a reconhecer.  Pois a rigor, eles só poderia se livrar de tal pressuposição através 

do suicídio, e embora na opinião de Apel uma tal decisão irracional deva ser 

considerada, por constituir de fato, uma possibilidade de desligamento do jogo de 

linguagem argumentativo, tal fato só constituiria relevância quando se tratando de 

responder à questão da efetivação prática da razão. No entanto no que concerne a 

resposta sobre a questão do fundamento da validação do princípio de razão, seria 

suficiente a consideração do jogo de linguagem transcendental
96

.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             

96 Sobre isso também nos informa Manfredo que em um trabalho mais recente, Apel, retomando essa problemática, 
intenciona mostrar que a tentativa de extrapolar o princípio do falibilismo ao todo do conhecimento, acaba incorrendo 
em paradoxo, e mesmo esse podendo ser aplicado à todas as hipóteses empíricas , acabaria por se destruir, ao incorrer 
em contradição performativa, quando aplicado as proposições filosóficas. Conclui Manfredo: “Com isso, Apel insiste 
na diferença essencial entre as proposições das ciências empíricos-analíticas e as proposições filosóficas. O 
falibilismo é critério das ciências; no campo da filosofia o critério é o da auto-contradição performativa, que deve ser 
evitada. Com esse critério, é possível mostrar que os pressupostos da argumentação são proposições que se 

fundamentam a si mesmos com fundamentação última por meio de uma reflexão. (MANFREDO, 2001, p. 264)  



74 

 

5  O DESACORDO NO INTERIOR DA ÉTICA DO DISCURSO ACERCA DA 

POSSIBILIDADE DE UMA FUNDAMENTAÇÃO ÚLTIMA: APEL VERSUS 

HABERMAS 

 

A ética do discurso é um projeto comum à Apel e Habermas, ambos defendem a 

ideia de um programa de fundamentação da ética e do conhecimento, derivado de 

pressupostos da comunicação. Desse modo, o que foi exposto acima, no capítulo sobre 

os pressuposto da pragmática transcendental apeliana, concernente ao abandono da 

consciência particular cartesiana-kantiana em prol de uma intersubjetividade baseada 

em pressupostos comunicacionais, será compartilhado por Habermas, ou seja, o tão 

falado abandono do “solipsismo metódico” (Apel), ou abandono do “pensamento 

monológico” (Habermas). 

Habermas chega as mesmas conclusões de Apel, trabalhado da mesma forma 

que ele, com as aporias do paradigma da subjetividade, usando-as como prova da 

necessidade de mudança para o paradigma da intersubjetividade.  Aos percorrermos as 

linhas de seu artigo, “Uma outra via para sair da filosofia do sujeito – razão 

comunicativa VS. Razão centrada no sujeito”
97

 vemos Habermas se utilizar dessa 

estratégia argumentativa, e assim como Apel, repercorrer os caminhos perpassados pela 

filosofia do sujeito (solipsismo metódico).  

Para Habermas, embora Foucault tenha diagnosticado corretamente as aporias da 

filosofia da consciência, ao considerar que essa, mesmo se dando conta da consciência 

finita do sujeito cognoscente, continua a lhe atribuir tarefas que exigem forças infinitas, 

ele contudo, não conseguiu através da sua teoria do poder, mostrar uma saída para essas 

aporias, se fazendo portanto necessário, para tal fim, a retomada do caminho do discurso 

filosófico da modernidade até seu ponto de partida. Assim, ele identifica já em Hegel e 

Marx, assim como em Heidegger e Derrida, o germe da mudança de paradigma que 

parte do conhecimento acerca dos objetos para o paradigma do entendimento entre 

sujeitos, embora saliente que os primeiros não efetuaram tal mudança e Heidegger e 

Derrida tentando ignorar a metafísica da subjetividade continuaram, contudo, presos à 

intenção da filosofia primeira, do mesmo modo, também Foucault, ao segui-los na 

                                                             

97 Cf. HABERMAS, 2002  p. 411ss. 



75 

 

negação abstrata do sujeito auto-referencial declarando que “o homem não existe”.  Para 

Habermas, tais direcionamentos representam o sintoma de esgotamento do paradigma 

da consciência e a necessidade de passagem para o paradigma do entendimento 

recíproco
98

, através do qual podemos abandonar a atitude objetivante de observador 

frente às entidades do mundo, na qual o sujeito dirige-se a si mesmo como a uma dessas 

entidades, substituindo-a pela relação intersubjetiva entre indivíduos que se reconhecem 

mutuamente por serem sociabilizados por meio da comunicação. Até aqui, como 

podemos notar, encontramos Habermas e Apel em completo acordo. Mas, nesse ponto, 

Habermas dialogando com Austin e o estruturalismo genético de Piaget, diz que no 

paradigma do entendimento recíproco proposto por ele, é de fundamental importância a 

consideração da atitude performativa dos participantes da interação, que coordena seus 

planos de ação ao se entenderem entre si sobre algo no mundo, assim como também, a 

análise intuitiva da consciência de si, que no paradigma tradicional, competia à filosofia 

transcendental, deve agora adaptar-se ao círculo das ciências reconstrutivas, marcando 

com isso uma diferenciação do pensamento de Apel, sobretudo no que concerne à 

questão da possibilidade de uma fundamentação última. Desse modo salienta Habermas: 

 

A primeira pessoa, dobrada sobre si mesma em atitude performativa a  

partir do ângulo de visão da segunda, pode reconstruir seus atos 

realizados irrefletidamente [...] e desde a perspectiva dos participantes 

de discursos e interações, procuram tornar explícito o saber pré-

teórico de regras de sujeitos que falam agem e conhecem 

competentemente, recorrendo a uma análise das manifestações bem-

sucedidas ou distorcidas. (HABERMAS, 2002 p. 415) 

   

 Através dessas tentativas de reconstrução, que não estão mais destinadas a um 

reino inteligível para além dos fenômenos, mas sim ao saber de regras efetivamente 

praticado e sedimento segundo manifestações que são geradas segundo regras, 

Habermas anula a tradicional separação ontológica entre o empírico e o transcendental, 

que como vimos acima, é efetuada por Apel em um sentido semelhante. 

Mas, o que mais nos interessa nessas comparações, é salientar como os 

caminhos percorridos por Apel e os caminhos percorridos por Habermas, embora os 

                                                             

98 Cf. HABERMAS 2002, p. 413 



76 

 

leve a conclusões semelhantes, denuncia também, uma certa diferença entre esses dois 

pensadores no que tange à questão da fundamentação. Enquanto encontramos Apel, em 

diálogo mais direto com Wittgenstein, recorrer ao conceito de Jogo de linguagem 

transcendental, ao esvaziar do pensamento desse os resquícios de subjetivismo ali ainda 

encontrados, chegando assim à uma base transcendental
99

 para o acordo entre os 

participantes da comunidade de comunicação e deduzindo daí, como vimos, a garantia 

para ideia de uma fundamentação última. Vemos de forma semelhante, Habermas 

recorrer ao princípio da universalização para garantia de tal acordo e fundamentação da 

ética do discurso. A questão é que para Habermas, tal fundamentação não pode 

constituir uma fundamentação última, como defende Apel. No entanto, ao nosso ver, 

aquilo que Habermas traz como um “acréscimo”, um “reforço” (que explicitaremos no 

subcapítulo 5.2), ao que faltaria na posição apeliana, reforço com o qual, ademais,  vem 

conjuntamente as justificativas para impossibilidade de uma fundamentação última, não 

deixa, por outro modo, de já estar presente em meio à pragmática conforme proposta 

por Apel. 

Procuraremos encontrar através dessa controvérsia, uma chave para entendermos 

se essas diferenças, que levam Habermas à rejeição de uma fundamentação última, não 

podem em verdade, resultarem em mais semelhanças entre os referidos autores. Tendo 

em vista, para isso os contornos diferenciados entre eles, que é medido pela diferença de 

força dada ao status do transcendental. É comum vermos atribuído a Apel um 

transcendentalismo forte, frente a uma posição mais moderada adotada pelo próprio 

Habermas, que acaba por rejeitar seu estatuto de “quase transcendental”, para defender a 

ideia da inserção da ética do discurso no círculo das ciências reconstrutivas. É nosso 

propósito nesse último capítulo, avaliar essa diferença, que a partir do modo que 

entendemos a posição apeliana, é atenuada, se estivermos atentos as nuances dada por 

Apel ao status do transcendental conforme defendido por ele em associação a dialética e 

hermenêutica, tão fortemente presente em seu pensamento e, por vezes, quase que 

ignoradas em nome desse “forte transcendentalismo”. 

 

                                                             

99 Como veremos no capítulo seguinte que será dedicado aos desacordos dentro da ética do discurso – Apel e 
Habermas – para Habermas o argumento transcendental-pragmático de Apel, apresenta-se como um argumento fraco, 

que em sua opinião não seria suficiente para responder as resistências dos céticos morais.   



77 

 

5.1 AS JUSTIFICATIVAS DE HABERMAS CONTRA A IDEIA DE 

FUNDAMENTAÇÃO ÚTIMA 

 

A filosofia, ao longo de sua história, foi identificada a certos fatores que 

perderam, hoje, sua consistência. Habermas, no seu artigo “A filosofia como guardadora 

de lugar e como intérprete”, tenta definir o papel da filosofia perante a sociedade, 

colocando-se, desde o início, contra a ideia de uma fundamentação última da filosofia. 

Para tanto, utiliza-se da crítica aos “mestre pensadores”
100

. Por essa expressão, 

Habermas entende a categoria de pensadores que fundam falsos paradigmas 

(fundacionalistas) baseados em antecipações egológicas de “verdades” que acabam por 

fundar “visões de mundo” que tentam dar conta da cultura em seu todo.   

 Habermas aponta Kant como sendo o iniciador do novo modo de fundamentação 

da filosofia moderna, sendo, portanto, também incluído na categoria desses mestre 

pensadores. Se antes de Kant (e Descartes, a bem da verdade) a filosofia se orientava 

pelo método da autoridade, que tinha por base as explicações religiosas e metafísicas 

enquanto unidade totalizante que serviam como critério de validade, com Kant (e depois 

de Descartes) a filosofia passa a se orientar pelo método apriorístico que se põe como 

uma forma de saber infalível; além disso, atribui à filosofia o papel de indicadora de 

lugar, ao considerá-la capaz de um conhecimento antes do conhecimento. O problema 

central trazido por esse papel indicador colocado por Kant, como destaca Habermas, 

está na redefinição do papel da filosofia que, sob essa perspectiva, passa a exercer 

funções de dominação. 

Além disso, ao modificar o conceito de razão, efetuando a separação do 

conhecimento teórico, das faculdades da razão prática e do poder de julgar, deixando 

assim de entendê-lo conforme a tradição metafísica enquanto algo uno e substancial, 

acaba por colocar a filosofia como um juiz supremo perante a cultura em seu todo, já 

que nessa perspectiva a filosofia,  como denunciou Max Weber, passa a demarcar os 

limites das esferas axiológicas culturais da ciência e da técnica, do direito e da moral, da 

arte e da crítica da arte. E é, sobretudo, por esses dois papéis atribuído à filosofia que a 

vocação do filósofo torna-se duvidosa. 

                                                             

100 Do mesmo modo, o projeto de transformação da filosofia de Apel, tem como objetivo “um posicionamento 

para além das ‘visões de mundo’ perspectivistas, próprias aos ‘grandes pensadores’ ” (APEL, 2005 p. 15) 



78 

 

 Seguindo a crítica de R. Rorty, Habermas destaca que esse poder conferido à 

filosofia cai por terra sem a certificação transcendental filosófica dos fundamentos do 

conhecimento. Se renunciarmos à ideia de que o filósofo possa conhecer algo sobre o 

conhecimento que ninguém mais poderia igualmente conhecer, isso significa que não 

devemos mais partir da suposição de que sua voz possa ter a pretensão de ser ouvida 

pelos demais participante do diálogo como a primeira e a última a ser escutada
101

. A 

questão que se apresenta para Habermas a partir dessas considerações é se, como Rorty 

coloca, a filosofia deve, juntamente com o abandono desses dois papéis, também 

abandonar sua pretensão de razão e, consequentemente, sua tarefa de guardiã da 

racionalidade.  

Embora Habermas concorde com Rorty quanto ao abandono desses dois papéis, 

não concordará que, a partir disso, a filosofia deva também abandonar sua pretensão de 

razão, o que implicaria em abandonar o projeto da modernidade como um todo
102

. 

Nesse ponto, poderíamos destacar um mérito trazido pela teoria da modernidade 

delineada por Kant, e que servirá de base para toda teoria habermasiana de uma ética do 

discurso, que consiste, justamente a partir da divisão da razão, no abandono da 

racionalidade substancial das interpretações do mundo da tradição religiosa e 

metafísica, colocando, em seu lugar, uma racionalidade procedural
103

, à qual nossas 

concepções justificadas tomam sua pretensão de validade.  

Isso significa que a racionalidade não se reportará mais a uma verdade objetiva, 

à qual nossas proposições têm que corresponder; a partir daí, para uma proposição ser 

considerada válida ela terá, de agora em diante, de atender os requisitos racionais da 

argumentação e da contra-argumantação. Habermas, mesmo negando uma 

fundamentação puramente transcendental do tipo kantiana (embora ainda fazendo certo 

uso dela), desdobrará essa questão a um ponto que culminará numa “comunidade de 

falantes” à qual ainda podemos atribuir uma autoridade epistêmica e assim salvaguardar 

                                                             

101 Cf. Habermas, 2003, p. 19 
102 Podemos encontrar uma rica discussão sobre em tema na obra “As razões do Iluminismo” na qual S. P. Rouanet, 

trata tanto da defesa de Habermas em prol de uma continuidade do projeto da modernidade, assim como das 
colocações de Adorno contra isso. Rouanet, em meio a essa discordância, se posiciona contra a ideia de uma ruptura 
com o projeto da modernidade, afirmando que “todas as tendências ‘pós-modernas’ podem ser encontradas de modo 
pleno ou embrionário na própria modernidade” (ROUANET, 1999 p. 22) 
103 Para essa acepção da racionalidade como projeto inacabado e auto-transcendente historicamente, com a 

possibilidade do uso público da razão para a construção da intersubjetividade e de utilização constante da “razão 

crítica”, cf . Kant,  Resposta à Pergunta: o que é o Esclarecimento? 



79 

 

uma pretensão de razão, que ainda garantem funções à filosofia, embora funções bem 

mais modestas que as que lhe foram atribuídas pela tradição. 

Tal desdobramento partirá da crítica de Hegel ao fundamentalismo kantiano, que 

substitui o método transcendental pelo método dialético. Em seguida, Habermas 

utilizar-se-á da autocrítica a essas duas posições, efetivada por seus sucessores, com o 

objetivo de mostrar que os dois métodos – o transcendental e o dialético – apesar do seu 

déficit de fundamentação, não se deixam anular por essas críticas, pois elas, ao mesmo 

tempo que os renegam, paradoxalmente se servem deles. O segundo passo de Habermas 

consistirá no exame da crítica pragmatista e hermenêutica a Kant e Hegel, através das 

quais é rompido o paradigma da filosofia moderna da consciência, passando-se ao plano 

da intersubjetividade, a partir do qual alguns filósofos concluirão por um abandono da 

pretensão de razão. Por fim, a conclusão da tese habermasiana, contra essas posições e 

por um “modelo” de filosofia que ainda conserve sua pretensão de razão. A 

reivindicação de uma nova racionalidade, em Habermas, em vista de uma “razão 

comunicativa”, implica uma reorientação da filosofia do sujeito em direção à uma 

filosofia da intersubjetividade, já não mais centrada na consciência. 

 A crítica de Hegel a Kant consiste na acusação de que seus conceitos puros do 

entendimento, por terem sido simplesmente encontrados e colhidos historicamente na 

tábua das formas do juízo, não constituem nenhuma prova da necessidade das condições 

a priori da possibilidade da experiência, não podendo, portanto servir de 

fundamentação. É a partir dessa constatação e tentando corrigir essa falta de 

fundamentação, que Hegel na Fenomenologia constitui seu modo de fundamentação 

dialético. Este consiste numa consideração genética que reconstrói a seqüência das 

figuras da consciência, através da qual se originam estruturas cada vez mais complexas 

que tornam o saber independente. No entanto, como destaca Rorty, isso não constitui 

ainda nenhuma prova da necessidade desse modelo evolutivo, ou seja, da necessidade 

imanente com que pretensamente uma figura da consciência surge da outra. Assim, ao 

não conseguir tal prova através da Fenomenologia, Hegel tenta alcançá-la na forma de 

uma lógica: 

  

O Hegel da “Lógica” atribui à filosofia a tarefa de trazer ao 

conceito, de maneira enciclopédica, os conteúdos desdobrados 

nas ciências. Ao mesmo tempo, Hegel torna explícita a teoria da 

modernidade, que estava apenas delineada no conceito kantiano 

de razão... Isso mais uma vez confere à filosofia em face da 



80 

 

cultura como um todo um papel de relevância atual e universal-

histórica. É assim que Hegel e mais ainda seus discípulos atraem 

para si a suspeita que dá ensejo à formação da imagem do 

mestre-pensador (Habermas 2003, p. 21).  

 

Mas, como Habermas destaca, essa crítica metafilosófica aos mestres-

pensadores é um produto tardio, pois ela já havia sido praticada pela autocrítica dos 

sucessores de Kant e Hegel. Do lado kantiano, pela posição analítica de Strawson; a 

construtivista de Lorenzen e a criticista de Popper; e, pelo lado hegeliano, pela crítica 

materialista de Lukács, pelo practicismo de Karl Korsch ou Hans Freyer e pelo 

negativismo de Adorno. O objetivo dessas críticas é mostrar que no equipamento 

categorial kantiano ou no modelo evolutivo da formação do espírito hegeliano, não há 

nada de necessário, não podendo nem um nem outro servirem como uma 

fundamentação última. Mas, como Habermas acusa, tais críticas não se sustentam pelos 

seguintes motivos: 1) a recepção analítica de Kant, mesmo desembaraçando-se da 

pretensão de uma fundamentação última, continua a manter uma pretensão universalista, 

ainda que no sentido de um procedimento de teste, que consiste numa reformulação da 

fundamentação transcendental, no sentido de mostrar que numa nova alternativa está 

pressuposto partes da hipótese (conceitos e regras) que se pretende negar. Ou seja, não 

se procura provar a validade objetiva de tais conceitos, mas apenas a impossibilidade de 

rejeitá-los; 2) a posição construtivista, tentando compensar o déficit de fundamentação 

da recepção analítica, admite, de antemão, um caráter convencional na organização 

básica de nossa experiência. Nesse sentido os fundamentos são antes postos, do que 

desvendados; 3) a posição criticista, mesmo parecendo romper com a ideia de uma 

fundamentação transcendental, ao defender que qualquer tentativa de fundamentação 

conduz a um trilema Münchausen, ainda faz uso, como acusa Lenk, do modo de 

fundamentação kantiano, ao se servir de seus pressupostos; 4) a crítica materialista, ao 

tirar da natureza a pretensão de fundamentação dialética, limita-se ao mundo feito pelos 

homens; 5) o negativismo de Adorno, ao transformar a razão instrumental em totalidade 

social, faz uso do conhecimento transcendental e dialético. 

Esses motivos vêm significar justamente que, tanto o modo de fundamentação 

transcendental como o modo dialético não podem ser abolidos sem autocontradição. Daí 

Habermas concluir não pelo abandono desses métodos, mas por um uso moderado e de 

forma complementar deles (ao invés da comum confrontação), que podem ser úteis ao 



81 

 

aclaramento dos presumidos fundamentos da racionalidade; da experiência e do juízo, 

por ainda serem capazes de sustentar hipóteses de reconstrução. Em suas palavras: 

 

...o recuo das metas de prova dos dois lados (transcendental e 

dialético) é justamente uma condição para que as estratégias de 
fundamentação reduzidas possam se complementar ao invés de se 

confrontarem como até agora. É para isso que o estruturalismo 

genético de Piaget parece-me oferecer um modelo instrutivo para 
os próprios filósofos e para aquele que gostariam de continuar a 

sê-lo. ( HABERMAS 2003, p. 24). 

 

 

Embora essa questão demandasse ser trabalhada mais longamente, com o 

exposto já temos o necessário para perceber o ponto central na controvérsia entre 

Habermas e Apel, acerca da questão de uma fundamentação última. Habermas guiando-

se por um recorte mais analista e defendendo a ideia de uma ciência reconstrutiva, 

assegurada por pesquisas empíricas, interpretará em acordo com sua teoria 

reconstrutiva, que aquilo que Apel toma como prova, apresenta-se, de acordo com sua 

perspectiva, apenas sob o status de uma suposição, sendo necessário, portanto, ser 

verificada com base em casos, de maneira que estão sujeitas as hipóteses de uma lei. 

Como veremos a seguir, isso representará o argumento final de Habermas, contra a ideia 

de uma fundamentação última. 

 

 

5.2 CONTRA O REDUCIONISMO DA PRAGMÁTICA TRANSCENDENTAL: 

UMA DEFESA DA ESPECIFICIDADE DA FUNDAMENTAÇÃO ÚLTIMA 

APELIANA 

 

 Habermas não nega a possibilidade de uma fundamentação pragmático-

transcendental do princípio moral, pelo contrário, faz até uso dele na sua defesa do seu 

princípio de universalização (princípio U), que contraporá à ideia de fundamentação 

última de Apel. A questão para Habermas é que, o argumento pragmático-

transcendental por si só, não é capaz de responder à todas as objeções céticas. Sendo seu 

intuito, justamente a partir do seu princípio de universalização, promover uma 



82 

 

modificação do argumento pragmático-transcendental, ao ponto de resistir à tais 

objeções. 

A primeira objeção analisada por Habermas corresponde a uma variante do 

petição de princípio, que equivaleria a dizer que só é extraído do Discurso aqueles 

conteúdos normativos que já foram introduzido anteriormente na própria definição do 

que se entende por “Discurso prático”. Para Habermas embora Apel possa escapar a 

essa primeira objeção, utilizando-se da alegação de que a análise pressuposicional não 

ficaria restrita à argumentações morais, mas às condições de possibilidade do discurso 

argumentativo em geral - condições essas que o próprio cético precisaria aceitar em seu 

discurso, à fim de não se enveredar em contradições performativas -  há, entretanto, uma 

segunda objeção referente ao fato do reconhecimento dessas regras, não poderem se 

estender para a regulação do agir fora das argumentações, que o argumento apeliano não 

é, em sua opinião, suficiente para responder. Para Habermas, como a necessidade dessas 

regras do discurso não podem ser imediatamente transferidas para o agir, seria 

necessário  uma fundamentação particular para a ação. Em sua opinião: 

 

As normas fundamentais do direito e da moral não são 

absolutamente da competência da teoria moral; elas devem ser 
consideradas como conteúdos normativos que precisam ser 

fundamentados em Discursos práticos. Como as circunstâncias 

históricas mudam, cada época lança sua própria luz sobre as 

representações básicas de natureza moral-prática. Mas, 
certamente, em semelhantes Discursos, já recorremos sempre à 

regras argumentativas de conteúdo normativo; e são estas que 

podem ser derivadas de um modo pragmático-transcendental 
(HABERMAS 2003, p. 109). 

 

Assim, o desacordo de Habermas no que concerne a possibilidade de 

fundamentação última conforme proposto por Apel, está assentado sobre o papel do 

argumento pragmático-transcendental para ética do discurso, enquanto para Apel as 

normas fundamentais são extraídas diretamente dele, para Habermas tal argumento 

ainda precisaria de uma ulterior garantia, dada, na proposta de Habermas, pelo princípio 

da universalização, que funcionaria como regra da argumentação, para o qual o 

argumento pragmático-trancendental serviria como comprovação, mas não como 



83 

 

fundamento último, ao mostrar que as regras do Discurso não estão baseadas em 

simples convenções, mas em pressuposições inevitáveis da argumentação.  

Seguindo os argumentos de Kambartel sobre a caracterização da fundamentação 

pragmático-transcendental da ética do Discurso, Habermas pergunta, conjuntamente 

com ele, qual o status que essa espécie de fundamentação pode pretender. Enquanto o 

oponente cético se recusa completamente a falar de fundamentação, considerando que o 

reconhecimento de um pressuposto (aqui referindo à contradição performativa) 

diferente de algo fundamentado, corresponderia sempre, em último caso, a uma 

hipótese; o pragmatista transcendental defenderá que é obrigatório o reconhecimento da 

validade do conteúdo proposicional de pressuposições inevitáveis, como não 

hipotéticas, quanto mais forem universais os Discursos e as competências aplicadas à 

análise proposicional. Até esse ponto, nenhum desacordo entre o realmente proposto 

pela pragmática transcendental apeliana e o então caracterizado. Mas, falar de uma 

“ambiciosa pretensão de fundamentação última” a qual deve “possibilitar uma base 

absolutamente segura, subtraída ao falibilismo de todo conhecimento empírico e feita de 

um saber pura e simplesmente infalível”
104

,  como Habermas faz a seguir, no intuito de 

mostrar a impossibilidade de uma fundamentação última conforme pretendida na 

abordagem apeliana, nos parece um objetivo estranho ao que realmente é proposto por 

Apel, conforme vimos ao longo desse trabalho. Fato é que poderíamos caracterizar 

assim a pragmática transcendental apeliana, se a restringíssemos pura e simplesmente ao 

argumento da contradição performativa, esquecendo-nos de toda sua riqueza teórica que 

engloba desde a semiótica, passando pela filosofia analítica e hermenêutica, sem 

esquecermos da crítica ideológica
105

. Se abstrairmos dessa integralidade da pragmática 

transcendental e a restringirmos ao argumento da contradição performativa, poderemos, 

talvez, conjuntamente com Habermas, acusar Apel de “um retorno inconseqüente à 

figura de pensamento que ele próprio invalidara”
106

. Mas será correta tal restrição? 

Levando em conta tudo que expomos até aqui, só podemos pensar que não. Deixemos 

Apel defender-se a essa acusação por si só: 

                                                             

104 Cf. HABERMAS, 2003 P. 118. Nesse ponto Habermas se apóia em considerações de Kuhlmann. 
105 Ainda em favor de Apel, gostaríamos de remeter aqui, mais em específico ao subcapítulo “a relação entre teoria 

da science e hermenêutica”, no qual Apel trata da impossibilidade de haver conhecimento independentemente de um 
interesse cognitivo prático (o que responde diretamente às críticas postas a ele por Habermas), assim como para o 

apêndice “Sobre a questão de uma hermenêutica normativa”, onde ele trata da necessidade de uma crítica ideológica, 
afim de evitar que o acordo estabelecido esteja à serviço de ideais conservadores.  
106 Habermas 2003, p. 119 



84 

 

 

...muito embora o objetivo da interpretação seja transporto para 

um futuro infinito, e embora não se tenha mais confiança na 

realização de uma filosofia auto-suficiente, mas sim em uma 
mediatização filosoficamente instruída entre empiria 

hermenêutica e a práxis interativa . Ainda assim é possível erigir 

um princípio regulador de uma verdade absoluta do acordo 
mútuo sobre uma comunidade ilimitada de interpretação e 

interação, então também não se pode negar que de certa maneira 

já é possível para a autoconsciência crítica – que se entende não 
de forma metódico-solipsista, mas sim como membro e 

representante de uma comunidade ilimitada de interpretação – 

validar, em oposição a si mesma, a comunidade ilimitada 

enquanto consciência empírico-finita (APEL, 2000 p. 247). 

 

E esse princípio regulador ao qual se refere Apel, como vimos, não é extraído de 

forma alguma, remetendo-se a algum resquício de solipsismo metódico ou figuras 

subjetivas de consciência, como sugerido na crítica Habermasiana, mas tão somente, 

como tratamos anteriormente (referimos ao subcapítulo 2.3), do contraste entre uma 

comunidade real de comunicação, sujeita a todas as limitações que são impostas pela 

consciência humana e seus interesses, e o ideal de uma comunidade de interpretação 

ilimitada. Para Apel, é dessa constatação, que o nosso agir dentro da comunidade real de 

comunicação - por está sujeita a todas as limitações que nos são impostas, sobretudo, 

pelos interesses da espécie humana, dividida em nações, classe, jogos de linguagem e 

forma de vida
107

 -  não corresponde ao ideal da comunidade de interpretação ilimitada,  

que resulta tal princípio regulativo de uma verdade absoluta do acordo mútuo. E 

também aqui, chamamos a atenção para especificidade do que Apel está querendo 

significar com “verdade absoluta”. Como vimos nas linhas referidas acima, essa 

verdade, longe de remeter à algum tipo de objetivismo baseado em algum resquício de 

subjetividade,  apresenta-se tão somente como um princípio regulador a ser realizado de 

“maneira teórico-prática, ao longo do tempo”
108

. Ou seja, tal “verdade” não apresenta-se 

para Apel, como algo objetivo e definido, mas sim como algo sempre aberto a auto-

crítica e auto-revisão.  

                                                             

107 É tendo em vista tais limitações, que geram empecilhos ao acordo mútuo ilimitado*, que Apel chega, inclusive, a 

defender a suspensão temporária do acordo mútuo estabelecido, para se recorrer a elucidações causais das ciências 

sociais empíricos analíticas . (cf. APEL 2000, p. 246) * (sobre isso ver também o que tratamos no apêndice) 
108 APEL, 2000, p. 246 



85 

 

É considerando isso, que defendemos uma renovação na nossa forma de ver à 

questão da fundamentação, que conforme defendido pela pragmática transcendental 

apeliana - se considerada em sua completude - escapa a necessidade de complementação 

defendida por Habermas, tendo em vista que muito da crítica posta por ele, contra a 

ideia de Fundamentação última, é desenvolvida no intuito de reforçar o que faltaria à 

pragmática transcendental, através da sua introdução do princípio de universalização, 

que serviria como reposta as questões dos Discursos práticos, que ao contrário dos 

Discursos teóricos, estão pressionados por conflitos sociais
109

; ao nosso ver, tais 

respostas  não deixam de já estar presente na própria pragmática apeliana, através das 

considerações hermenêutica, dialética e crítico-ideológica presentes na mesma. 

Relembramos aqui que o pressuposto de um jogo de linguagem transcendental, para 

Apel, não é nem idealista, nem materialista, mas estando aquém destes, corresponde a 

uma concepção verdadeiramente dialética por já mediar em seu ponto de partida o 

idealismo transcendental e o materialismo histórico. É só tendo em conta esse aspecto 

dialético, associado a mediação hermenêutica, que poderemos entender a especificidade 

do status do transcendental para Apel e consequentemente a especificidade da sua 

reformulação da ideia de uma fundamentação última. 

Por fim, chamamos à atenção para o fato de que, embora a intenção de Apel, 

seguida aqui em nosso trabalho, seja designar um ponto último que funcione como um 

ancoradouro para nosso saber, esse ancoradouro, entretanto, fica aberto à todo um 

horizonte de possibilidades que está sempre constituindo nosso conhecimento, que não 

deixa de constantemente corrigir-se, aumentar e até reinventar-se.  

 

 

 

 

 

 

                                                             

109 sobre isso ver a continuação das justificativas de Habermas, em nome dessa suposta carência da pragmática 

transcendental, em: HABERMAS 2003, p. 104-132 

 



86 

 

COSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Certamente é fácil compreender porque falar de fundamentação no atual estágio 

de nosso conhecimento pode parecer um tanto ingênuo. Mas tal aparência de 

ingenuidade decorre principalmente do fato que se convencionou de atribuir tal 

fundamentação a algo exterior a nós, que a nossa razão, como instrumento intermediário 

– entre nós e aquilo que nos é dado - nos possibilitaria acesso. Mas desacreditada a 

separação, que objetivava tudo aquilo que nos é “dado”, restou-nos apenas a 

“aparência” de um mundo, que não pode nos oferecer nada de seguro, decorrendo disso, 

ou uma total descrença na nossa capacidade de dar razão às coisas, ou o refúgio em 

idealizações metafísicas já desacreditadas.  

Frente a isso, nosso objetivo nesse trabalho centrou-se, sobretudo, na tentativa 

de salientar a especificidade da ideia de fundamentação última, conforme defendida pela 

pragmática transcendental apeliana. Para tanto nos detivemos inicialmente, sobre a 

exposição da crise da filosofia em sua configuração clássica, a fim de esclarecer o 

contexto inicial da problemática na qual Apel se insere e, consequentemente, nosso 

trabalho. Feito isso, antes de incidirmos diretamente sobre nossa questão central, a 

saber, a questão da fundamentação, tratamos de esclarecer os pressupostos que deram 

base à mudança de paradigma da pragmática transcendental, cientes que sem a 

conscientização de tais pressupostos - que vem a unir sob uma mesma visão, posição tão 

díspares, a exemplo da filosofia analítica e hermenêutica – se faria praticamente 

impossível entendermos a especificidade da ideia de fundamentação última defendida 

pelo autor aqui tratado. A partir disso, pudemos adentrar em uma discussão que se 

mostra central quanto à questão da fundamentação, quem vem a ser a discussão com o 

racionalismo crítico. Como vimos, foi, sobretudo, a partir das colocações de Hans 

Albert, em especial do seu nomeado Trilema de Münchhausen, que a possibilidade de 

uma fundamentação última tomou-se como uma empresa impossível.  

Um dos grandes méritos de Apel, como ademais, o próprio Habermas 

reconheceu, consistiu em livrar a filosofia desse impasse posto pelo Trilema de Albert, 

ao explicitar, como vimos, que o problema da fundamentação não poderia ser tratado a 

partir de bases lógico-dedutivas. Desse modo, se na controvérsia entre Albert e Apel, a 

resolução da questão quanto à possibilidade de uma fundamentação última, apresentou-



87 

 

se, de certa maneira, como uma tarefa fácil, dado a diferença paradigmática desses 

autores; o mesmo não acontece na controvérsia entre Habermas e Apel. Aqui, o simples 

“partidarismo” entre um paradigma e outro, em nada nos ajuda quanto a “decisão” 

contra ou à favor da possibilidade de uma tal fundamentação, dado que os autores 

partem dos mesmos pressupostos, ou seja, o pressuposto da comunicação como base do 

nosso conhecimento.  

Não foi nosso intuito, nas poucas páginas dedicadas a essa controvérsia, chegar a 

uma resposta ao impasse que encontramos entre esses dois autores, - o qual, ademais, 

demandaria todo trabalho dedicado a nossa pesquisa - mas tão somente salientar os 

desacordos presentes na crítica habermasiana, frente ao que vem a ser a proposta 

apeliana em sua integralidade.  De modo que fica aberto, talvez a um futuro trabalho, a 

tentativa da resolução de tal questão. 

Por fim, quando Apel defende que o acordo entre nós não está, em última 

instância, sujeito a simples convenções, ele está defendendo o fato de que, não ter algo 

exterior a nós, que garanta a “objetividade” do que é acordado, não equivale que isso 

seja decorrente de mera convenção, e que portanto devemos abdicar da pretensão de 

fundamentar nosso saber. A ideia de um “jogo de linguagem transcendental” não é 

portanto uma tentativa de levar o homem a instâncias superiores a si mesmo, mas antes 

uma tentativa de desmitificar tais instâncias e dá o homem o que de direito é seu, ou 

seja, seu próprio mundo. Um mundo que é constituído pelo próprio homem, a partir de 

significados que esse atribui a ele e das interpretações que faz do todo “homem-

mundo”. É sobre essa “força produtiva” descoberta a partir da dimensão hermenêutica, 

que podemos lançar um novo olhar sobre o mundo, considerando toda a dimensão ética 

do nosso conhecimento, e derivando daí, consequentemente, um novo modo de agirmos 

sobre ele, um modo que demanda toda responsabilidade que cabe só a nós, enquanto 

produto e produtor que somos.  



88 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

ALBERT. Hans. Tratado da razão crítica.  Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1976. 

APEL, Karl-Otto.Como Fundamentar uma Ética Universalista de Corresponsabilidade que 
Tenha Efeito sobre as Ações e Atividades Coletivas? In Ethica - Cadernos acadêmicos, ano 

III, n° 4; trad. Anna Mª M. Rodrigues. - Rio de Janeiro: UGF, 1996. 

________. Transformação da Filosofia I: Filosofia Analítica, Semiótica e Hermenêutica. 

Tradução de Paulo Astor Soethe. 2. ed. São Paulo: Loyola, 2005. vol. I 

________. Transformação da Filosofia II: O a priori da Comunidade de Comunicação. 

Tradução de Paulo Astor Soethe. 2. ed. São Paulo: Loyola, 2000. vol. II 

_________. The Transcendental Conception of Language-Communication and the Idea of a 
First Philosophy: Towards a Critical Reconstruction of the History of Philosophy in the Light of 

Language Philosophy. In: ___. Selected Essays, I. Towards a Transcendental Semiotics. 

New Jersey: Humanities Press, 1994. (83-111). 

________. Fundamentação última não-metafísica? In. STEIN, Ernildo e DE BONI, Luís 

Alberto (Org.). Dialética e Liberdade. Petrópolis: Vozes, Porto alegre: Editora da UFRGS, 

1993.(305-326). 

_________. Estudos da Moral Moderna. Petrópolis. Vozes, 1994. 

_________. The Problem of Philosophical foundations in Light of a Transcendental Pragmatics 

of Language. In. BAYNES,  Kenneth. Bohman, James e McCARTHY, Thomas (org.)  After 

Philosophy: End or Transformation?  Fifith print. Cambridge, Massachusetts and London, 
England: MIT Press, 1991. 

_________. O desafio da crítica total da razão e o programa de uma teoria filosófica dos tipos 

de racionalidade. In: Novos estudos 23, 1989. 

CASSAN, Barbara. Aristóteles e o Logos – contos da fenomenologia comum. São Paulo: 

Loyola, 1999. 

COSTA, Regenaldo da. Ética do Discurso e Verdade em Apel. Belo Horizonte: Del Rey, 

2002.  

CARNAP, Introduction to Semantics. Cambridge-Massachussets: Havard University Press, 

1948. 

D´AGOSTINI, Franco. Analyticos e Continentales. Madri: Cátedra, 2000. 

DOMINGUES, I. O grau zero do conhecimento. O problema da fundamentação das 

ciências humanas. São Paulo: Loyola, 1991. 

HABERMAS, Jügen. Agir Comunicativo e Razão destrancendentalizada. Rio de Janeiro: 

Tempo Brasileiro, 2002. 

________. Consciência Moral e Agir Comunicativo. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 2003. 

________. O Discurso Filosófico da Modernidade. São Paulo: Martis Fontes, 2002. 



89 

 

________. Pensamento pós-Metafísico. Trad. Flávio B. Siebeneichler. Rio de Janeiro: 

Tempo Brasileiro, 1990 

________. Teoría de La acción comunicativa : complementos y estudios previos. Madrid: 

Catedra, 2001. 

________. Verdade e Justificação: ensaios filosóficos. São Paulo: Loyola, 2004. 

Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1990. 

HERRERO, F. Javier. Ética do Dicurso: Novos Desenvolvimentos e Aplicações. São Paulo: 

F. J. Herrero. 2002. 

HORKHEIMER, Max. Eclipse da Razão. São Paulo: Ed. Centauro, 2000. 

KANT, I. Crítica da Razão Pura. São Paulo: Martin Claret, 2002.   

MORENO. Arley R. Wittgenstein. Os Labirintos da Linguagem. São Paulo: Editora Moderna, 
2000. 

OLIVEIRA, Manfredo de Araújo. Reviravolta lingüístico pragmática na filosofia 

contemporânea. 2ª Ed. São Paulo: Loyola, 2001. 

VELASCO. Marina. Ética do Discurso. Apelo Habermas. Rio de Janeiro: Mauad, 2001. 

________. A Filosofia na crise da modernidade. São Paulo: Loyola, 2001. 

________. Sobre Fundamentação. Porto alegre: EDIPUCRS, 1993. 

PIERCE. C. S.  How to Make Our Ideas Clear (1878). In MENAND L. (org.)  Pragmatism - a 

reader. New York . Vintage Books: 1997. 

_________. Some Consequeces of Four Incapacities (1868). In MENAND L. (org.)  

Pragmatism - a reader. New York . Vintage Books: 1997. 

_________. The fixation of Beliefe (1887). In MENAND L. (org.)  Pragmatism - a reader. 

New York . Vintage Books: 1997.   

ROUNET. S.P. As Razões do iluminismo. São Paulo: Companhia  das Letras, 1999. 

RORTY. Richard. A Filosofia o Espelho da Natureza. Rio de Janeiro: Relume Demara, 1994. 

SCHNÄDELBACH, Herbert. Filosofía en Alemania, 1831-1933. Madrid: Colección Teorema, 

1991. 

WITTIGENSTEIN. Ludwig. Investigações Filosóficas. Trad. José C. Bruni. São Paulo: 

Abril,1975. 

_________.  Tratado Lógico-Filosófico. Trad. M. S. Lourenço 3ª Ed. Lisboa. Fundação 

Calouste Gulbenkian, 2002. 

  

 


