
1 

 

1 

 

 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 
PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

MESTRADO EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

 

 

 
A via simbólica na fundamentação da Matese de Mário 

Ferreira dos Santos 

 

 
 

Roger Moura dos Santos 
 

 

 

Dissertação para defesa de Mestrado apresentada ao 
programa de Pós–Graduação em Filosofia da UFPB, 
no curso de Filosofia - linha de pesquisa: 
Fenomenologia e Hermenêutica Filosófica. 

 

 

JOÃO PESSOA-PB 

2016 



2 

 

2 

 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 
PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

MESTRADO EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

 

A via simbólica na fundamentação da 
Matese de Mário Ferreira dos Santos 

 

                                              Pesquisador: Roger Moura dos Santos 

 

                                              Orientador: Dr. Edmilson Alves de Azevedo 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 

 

3 

 

 

 

BANCA 

 

Orientador: -Edmilson Alvez de Azevedo (Universidade Federal da Paraíba); 

Membro Interno: - Gilfranco Lucena dos Santos (Universidade Federal da 
Paraíba); 

Membro Externo: - Luciano da Silva (Universidade Federal de Campina Grande) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 

 

4 

 

 

 

 

SUMÁRIO 

Agradecimentos............................................................................................................5 

Resumo.........................................................................................................................6  

Abstract........................................................................................................................7 

Introdução....................................................................................................................8 

1. CONSIDERAÇÕES SOBRE ALGUNS PROJETOS MATÉTICOS...................11 

1.1. Pitágoras e a Mathesis Megiste..............................................................................12  

1.2. Raimuno Lúlio e a Ars Universalis........................................................................22 

1.3. Descartes e a Mathesis...........................................................................................28  

2. VIA SIMBÓLICA – UM TEMA DE VERVE PLATÔNICO-PITAGÓRICA NA 
ENCICLOPÉDIA DE CIÊNCIAS FILOSÓCIAS E SOCIAIS......................................37 

2.1. Símbolo, Analogia, Participação............................................................................38 

2.2. Parménides: a concepção ferreiriana de Platão e o logos analogante....................49 

2.3. Simbólica Numérica Pitagórica..............................................................................61 

3. A MATESE DE MÁRIO FERREIRA DOS SANTOS...........................................70 

3.1. Conceituando a Matese..........................................................................................71 

3.2. Matese e Tensão.....................................................................................................83 

3.3. Leis Eternas............................................................................................................88 

Conclusão......................................................................................................................100 

Bibliografia....................................................................................................................103 

 

 

 



5 

 

5 

 

 

 

 

 

Agradecimentos 

 

- Ao prof. Dr. Edmilson Alves de Azevedo, pela oportunidade de trabalhar ao seu lado, 
pela notável disponibilidade, e sensibilidade com seus orientandos em questões que 
extrapolam os muros acadêmicos.   

- À CAPES (Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior – 
Ministério da Educação), pela bolsa de estudos, foi fundamental para a otimização da 
pesquisa. 

- À minha família, por permitir que aqui eu seja breve: dado que, no que refere a ela, 
posso generalizar a gratidão e não pontuar.   

- A Rennan Gabriel Gadelha de Moura e Rayssa Victória Gadelha de Moura, por 
sempre que os vejo.  

- Aos amigos de todas as datas.   

- À Letícia Albuquerque e sua família, pelo apoio e gentileza. 

- A Carlos Eduardo Vargas, pelas conversas sobre filosofia e escrita acadêmica. 

- A João Antônio Marques Araújo, pelos inumeráveis colóquios sobre Mário Ferreira 
dos Santos.  

- A Romualdo Moura da Silva, Maria de Fatima Moura dos Santos, Romenia Maria 
Moura dos Santos e Rosberg Moura dos Santos, pela união e amor, e por nunca terem 
cedido ao silêncio. 

- Ao que no homem o transcende.   

 

 

 

 



6 

 

6 

 

 

 

 

 

 

RESUMO 

Esta dissertação versa sobre a Matese da Filosofia Concreta de Mário Ferreira dos 
Santos. Em sua obra homônima ao seu projeto, Filosofia Concreta, há um predomínio 
da via ascensional (aristotélico-tomista); nas obras de Matese há a primazia da via 
descensional (platônica) – de modo que o filósofo imprime um embasamento de dupla 
via sobre o mesmo projeto filosófico, com o fim de enrijecê-lo. A Matese tem forte 
verve pitagórico-platônica, e emprega sobremaneira a via simbólica nos seus 
postulados. Então, como nos detemos sobre ela, após fazer uma breve síntese de alguns 
projetos de Mathesis, desenvolvemos a concepção de símbolo, analogia e participação: 
com o intuito de mostrar a correspondência que o filósofo brasileiro faz entre as suas 
convicções, a teoria da participação das formas platônicas, a mímeses e a simbólica 
numérica pitagórica. Feito isto, analisamos a Matese de Mário Ferreira – seu objeto de 
estudo (o princípio enquanto princípio), alguns dos seus postulados (formulações de 
leis eternas) e seu fim: a afirmação rigorosa do ser. 

Palavras-chave: Mário Ferreira dos Santos, Simbólica, Matese.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 

 

7 

 

 

 

 

 

 

 

 

ABSTRACT 

 

This dissertation is about the Mathesis of Concrete Philosophy in the works of Mario 
Ferreira dos Santos. In his homonymous work, Filosofia Concreta (Concrete 
Philosophy), there is a primacy of an upward view (Aristotelian-Thomist); in the 
Mathesis there is a predominance of an downward view (Platonic) – therefore the 
Philosopher follows a both-ways road over the same philosophical project, in order to 
stiffen it. The Mathesis has strong Pythagorean-Platonic verve, and greatly employs its 
symbolic view in their postulates. So how do we stop on it, after making a brief 
summary of some Mathesis projects, developed the concept of symbol, analogy and 
participation: in order to show the correspondence that the Brazilian philosopher makes 
between his convictions, the theory of participation of Platonic forms, the mimesis and 
the numerical symbolic Pythagorean. That said, we analyze Mario Ferreira's Mathesis – 
its object of study (the principle as a principle, some of postulates (formulation of 
eternal laws) and its end: the inexorable affirmation of being.  

Keyword: Mário Ferreira dos Santos, symbolic, Mathesis. 

 

 

 

 

 

 

 



8 

 

8 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

"Eu sou um caminhante pelo mundo sem fim. Segui os 

rios ambiciosos das distâncias e singrei os mares perdidos 

nos horizontes. Acordei com a madrugada na hora festiva 

e comigo cantou a voz dos pássaros. Nos entardeceres 

cinzentos, de luz dourada e vermelha no poente, 

contemplei a saudade do sol de um dia. Cobri meus 



9 

 

9 

 

cabelos com as trevas das noites e terminarei meus dias à 

sombra amiga de uma árvore, para erguer em meu último 

gesto, os braços para o alto e volvê-los, depois, lassos para 

a terra, e cantar nos últimos sons de meu peito, a minha 

canção. E o sorriso que há de ser a última flama de vida 

nos meus olhos vagabundos, dirá: "Senhor, eu amei o teu 

mundo"" – Mário Ferreira dos Santos 

 

 

 

Introdução  

 

Mário Ferreira dos Santos (1907-1968) nasceu em Tietê, São Paulo, viveu a sua 

infância e adolescência na cidade de Pelotas, Rio Grande do Sul. Filho de um dos 

pioneiros do cinema brasileiro, o português Francisco Dias Ferreira dos Santos, e de 

uma brasileira, Yolanda Duro Lhullier, teve os primeiros contatos com a Filosofia 

quando, contraditando o seu próprio ateísmo, o pai o matriculou no Ginásio jesuíta, 

onde Mário Ferreira ficou até os dezoito anos de idade. Em 1925, ingressa na Faculdade 

de Direito de Porto Alegre – se forma em Direito e Ciências Sociais. 

Segundo o próprio Mário Ferreira, com os jesuítas ele foi posto em contato 

direto com o que ele denominava de Filosofia Positiva – aquela que se define pela 

afirmação e que viabiliza a conciliação e concreção a partir da soma dos valores 

positivos do saber humano, acumulados ao longo da história, e que na Grécia, 

notadamente com Pitágoras, Platão e Aristóteles, teria atingido seu “desenvolvimento 

máximo”, e mais tarde, segundo as convicções do filósofo, sido coroada pela produção 

intelectual da Escolástica. Este modo de conceber a filosofia se tornara o apanágio de 

seu principal projeto intelectual: a Filosofia Concreta – com sua materialidade expressa 

em sua volumosa Enciclopédia de Ciências Filosóficas e Sociais.  

   Antes, porém, de dar início a essa empreitada, Mário Ferreira exercia, em fins 

da década de 1920, a profissão de advogado, auxiliava o pai na Empresa Xavier & 

Santos, dona da maior rede de cinema do Sul do país, que ficara sob a sua direção com a 

morte do pai. Em 1928 inicia seu trabalho na imprensa como articulista. Escreveu quase 



10 

 

10 

 

uma centena de artigos sobre a II Guerra Mundial; também escrevera sobre arte, e sobre 

o filósofo Friedrich Nietzsche. Sua produção na imprensa, incluindo a participação em 

diversos jornais, rendeu uma soma de quase duzentos artigos publicados.  

De retorno a Porto Alegue, foi contratado pela Livraria Globo para traduzir 

obras de diversos autores, Nietzsche, Blaise Pascal, Henri-Fréderic Amiel, Honoré de 

Balzac – todos diretamente do original. Após a Livraria Globo de Porto Alegre se negar 

a editar um ensaio filosófico de sua autoria, animada pela opinião de um crítico, que 

achava que brasileiro não leria filosofia, Mário Ferreira decide retornar a São Paulo, 

movido pela ideia de que nesta cidade haveria maior possibilidade para a realização de 

seu projeto – a publicação de seus livros.       

Em São Paulo começa a trabalhar na Editora Flama, para a qual traduz obras de 

Walt Whitmann, Benjamin Constant, Goethe; passando, em seguida, à direção da seção 

editorial da Editora e Distribuidora Sagitário Ltda., pela qual publicou várias obras de 

sua autoria, usando pseudônimos. Mais tarde passa a trabalhar na seção de obras raras 

da livraria Ritz. 

O desejo de proporcionar às pessoas do seu país uma formação cultural 

substancial continuava como a força motriz dos seus projetos: compilou uma coleção, 

lançada pela Editora Edigraf, intitulada Cultura Para Milhões, composta por livros de 

baixo custo, (de papel jornal e sem ilustrações), com a finalidade de aumentar a 

acessibilidade. 

Finalmente, em 1953, funda a Editora Logos, que tinha no seu plano editorial o 

lançamento de obras de cultura geral, clássicos de literatura, e Filosofia. As primeiras 

obras foram conversões de cursos que Mário Ferreira ministrava, a exemplo dos cursos 

de Oratória e de Retórica, bastante frequentado pela classe de políticos e advogados. 

Então publica, ainda em 1953, Curso de Oratória e Retórica, Práticas de Oratória, 

Técnica do Discurso Moderno. 

Em seguia, foram lançados os doze primeiros volumes da Enciclopédia de 

Ciências Filosóficas e Sociais. No entanto as editoras continuavam a não se interessar 

pela distribuição dos livros de sua autoria, declarando que não havia demanda pública. 

Foi então que Mário Ferreira se fez pioneiro numa modalidade de venda e distribuição 

de livros no Brasil: a venda a crediário – bem sucedida; o que exigiu que se 



11 

 

11 

 

estabelecesse numa locação de acesso fácil, onde podia receber representantes de 

vendas de todo o país.   

Em 1963 funda a Editora Matese – pela qual lançou vários escritos clássicos, 

além de suas obras da série Matese (A Sabedoria dos Princípios, A Sabedoria da 

Unidade, A Sabedoria do Ser e do Nada) e um antigo sonho: o Dicionário de Ciências 

Filosóficas e Culturais (IV Vols.). 

Esta dissertação denota um empenho para expor aspectos fundamentais da 

constituição e conceituação dessa Matese de Mário Ferreira dos Santos. O projeto de 

sua Filosofia Concreta foi concebido em duas vias, a aristotélico-tomista (ascendente), 

mediante a demonstração, da empiria aos juízos apodíticos, e a Platônico-pitagórica 

(descendente) que, mediante a especulação, capta a evidência dos princípios matéticos, 

que governam e imperam sobre todas as coisas – é sobre esta via que este escrito vai se 

deter. Então, desde já, assinalamos que há uma enorme influência e retratação da 

filosofia aristotélico-tomista na Enciclopédia de Mário Ferreira, porém, que vamos 

lançar foco sobre a verve platônica do seu legado filosófico. 

Para tanto, no primeiro capítulo, apresentamos alguns projetos de Mathesis, com 

o intuito de indicar características que fazem parte da essência de empreendimentos que 

primam por essa particularidade, a exemplo de fundamentos que são postos sob a égide 

de um ponto focal, que deve ser considerada uma linguagem universal e uma verdade 

absoluta: a Mathesis pitagórica, as Dignidades de Deus, de Raimundo Lúlio, e o método 

cartesiano. Estas explanações são feitas em paralelo, com postulados de Mário Ferreira 

sobre esses sistemas filosóficos, de modo a introduzir aspectos fundamentais do 

pensamento do filósofo brasileiro a partir do cotejamento com posicionamentos de 

outros filósofos. 

No segundo capítulo, apresentamos a concepção de símbolo de Mário Ferreira, o 

princípio de analogia e uma síntese sobre a leitura do filósofo brasileiro no tocante à 

filosofia platônica – o intuito é demonstrar como a via simbólica é aplicada mediante o 

logos da analogia e da participação pitagórico-platônica, operações imprescindíveis para 

o entendimento da Matese. Ainda no segundo capítulo, há uma exposição de como a 

presença da simbólica pitagórica é acentuada na filosofia de Mário Ferreira. 

No terceiro e último capítulo entramos propriamente no tema da Matese de 

Mário Ferreira. Primeiramente, há a sua definição, que é elucidada mediante uma 



12 

 

12 

 

exposição de uma série de características, até que possamos ter a sua conceituação bem 

introduzida. No subcapítulo seguinte trataremos a teoria das tensões: em que Mário 

Ferreira explica como, a partir da coação tensional de unificação e separação, a 

realidade disposta é estruturada – teoria incontornável para a apreensão evidente do 

coroamento da Matese: a postulação dos princípios mais remotos, as leis ternas1.         

 

 

 

Capítulo 1. Considerações sobre alguns projetos de Mathesis 

 

Neste capítulo expomos alguns projetos filosóficos que foram animados por um 

ideal de saber universalmente válido. No entanto, qualquer sistema rigorosamente 

filosófico que se preze deve almejar ter essa legitimidade como pressuposto. O que há 

em comum entre os três sistemas que se seguem é que eles concentram, nessa 

característica, a matriz de onde todos os demais postulados se derivam. Deste modo, 

para que sejam verbalmente expressos, se faz previamente presente neles a necessidade 

de uma linguagem simbólica que sugere em si um espelhamento lógico da realidade. 

Entre os elementos que compõem essas linguagens, os símbolos matemáticos, 

com certeza, foram os que mais foram utilizados e os que gozaram de maior 

confiabilidade – a exemplo de sua aplicação no simbolismo numérico pitagórico, e do 

valor dado aos princípios matemáticos por parte do filósofo francês, René Descartes. 

Há, ainda, a lógica combinatória, utilizada pelo monge catalão, Raimundo Lúlio; 

segundo o filósofo brasileiro, o precursor de Leibniz, e que, à vista de Mário Ferreira, 

era um sistema demasiadamente complexo; mas que o conhecimento de alguns aspectos 

desse empreendimento matético nos ajudará a entender como um projeto dessa natureza 

pode alimentar anseios de elevada intimidade metafísica, como verificamos na própria 

filosofia de Mário Ferreira. 

                                                           
1 Os dados biográficos foram retirados da Monografia Sobre Mário Ferreira dos Santos. (Galvão, 
Nadiejda; Santos, Yolanda). Sobre a relação entre Mário Ferreira dos Santos e Nietzsche: Cf. Santos, 
Roger Moura dos; Azevedo, Edmilson Alves de. Mário Ferreira dos Santos leitor de Nietzsche. 
Problemata: R. Intern. Fil. v.6 n.2 (2015), p. 405-429; Santos, 2011; Santos, 1954b. 

 



13 

 

13 

 

A reexposição e, por assim dizer, resgate da filosofia pitagórica, realizada por 

Mário Ferreira e elucidada aqui, nos coloca em um fecundo primeiro contato com vários 

ideais do autor, já que ambos os sistemas filosóficos, nos termos do filósofo brasileiro, 

almejam a Mathesis, a sabedoria suprema. Mathesis, que também foi um ideal anelado 

por René Descartes, que teve seu axioma filosófico (o cogito) analisado por Mário 

Ferreira, ao mesmo tempo em que, invalidando o de Descartes, o filósofo brasileiro 

expunha e embasa o seu.  

Os três sistemas filosóficos mencionados acima foram analisados por Mário 

Ferreira, que se posicionou em relação à validade dos mesmos. Assim, no momento 

mesmo em que teremos contato com a concepção de saber universal do filósofo, 

seremos postos diante de relevantes postulados da Filosofia Concreta. 

 

 

 

1.1. Pitágoras e a Mathesis Megiste 

 

Mário Ferreira dos Santos acreditava que Pitágoras de Samos teria alcançado 

uma sabedoria excelsa sobre a realidade disposta, cujo termo, Mathesis Megiste 

(Sabedoria Suprema), a denominaria. O filósofo brasileiro deputou para si a função de 

depreender a coerência intrínseca dos ensinamentos legítimos do grego de Samos, e 

sincretizá-la com as pósteras produções da filosofia ocidental consideradas em suas 

positividades, naquilo que elas tinham de afirmativo e proveitoso, segundo suas 

convicções, com o fim de efetivar, numa produção escrita, uma concreção que seria a 

materialidade própria de sua filosofia e, por fim, a realização última de seu lavor 

intelectual – a fundação de uma disciplina não apenas restrita à filosofia, mas com o 

lema expresso de uma Sabedoria: a Matese2.      

                                                           
2 Mário Ferreira dos Santos considerava “Matese” a palavra corresponde em português da “Mathesis”. 
Nesta dissertação, o termo Matese será empregado quando relacionado à concepção ferreiriana da mesma; 
nos demais casos, iremos conservar o termo latino Mathesis, com exceção das citações em que o próprio 
Mário Ferreira opta por “Mathesis” para se referir à sua Matese.   

    



14 

 

14 

 

No prefácio à sua obra Pitágoras e o Tema do Número (2000), Mário Ferreira 

relata: “A publicação deste meu trabalho é o final de um impulso que desde a juventude 

tomou forma em mim.” (p. 57), prosseguindo da seguinte maneira: “Quando nos bancos 

escolares ouvia as primeiras aulas de filosofia, de mestres conspícuos e profundos, 

sempre me provocou grande inconformidade a maneira como era exposta a filosofia 

pitagórica.” (p. 57) Animado pela desconfiança decorrente da fragilidade que presumia 

receber dos assuntos expostos sobre o “Mestre de Samos” nas aulas supracitadas, conta 

então que tais fatos “tiveram sempre sobre mim uma influência importante e tomei a 

deliberação de, no decorrer de minha vida, procurar todos os meios para estudar 

devidamente o pitagorismo e, sobretudo, a figura de Pitágoras, que exercia sobre mim 

uma fascinação extraordinária.” (p. 57). Ou seja, uma inquietação filosófica do noviço 

estudante de filosofia perdurou até coexistir com o amadurado filósofo Mário Ferreira 

dos Santos, até a última fase de sua produção intelectual, que acabou por direcionar o 

seu ímpeto para realização da tarefa de desvelar a herança das orientações de Pitágoras, 

de como este anelava “alcançar a Mathesis suprema, [o] escopo final de toda ânsia de 

conhecer do homem, de toda inquietação humana, pois a nossa mente jamais se 

apaziguará senão ao encontrar o supremo conhecimento.” (p. 187) 

Antes de prosseguirmos discorrendo sobre a Mathesis Megiste pitagórica, nos 

termos ferreirianos, postulamos aqui uma indagação que nos parece oportuna: 

considerando que a existência de Pitágoras de Samos é comumente posta em questão, 

não raras às vezes, como Mário Ferreira poderia ter, em grande medida, balizado e 

coroado uma produção filosófica de dimensão considerável tomando como referência o 

legado de Pitágoras?        

Na primeira edição de Pitágoras e o Tema do Número, da Editora Matese, o 

primeiro capítulo tem o título de “Rápida Notícia Sobre Pitágoras”3; nele Mário Ferreira 

expõe uma breve síntese da história de Pitágoras, além de tratar, no início, com certa 

ironia às refutações incididas sobre a veracidade histórica do filósofo grego, para depois 
                                                           
3 Na última edição, da Editora Ibrasa, o primeira capítulo se chama “O Pensamento Pitagórico”, que é 
composto pela parte referente a Pitágoras, retirado da síntese da História da Filosofia, contida no 
Dicionário de Filosofia e Ciências Culturais, acrescido do tópico “O pitagorismo na cultura grega”, mais 
o prefácio à primeira edição de Pitágoras e o Tema do Número. Com isto, aproveitamos para advertir: 
qualquer estudo que se pretenda utilizar referências de Mário Ferreira dos Santos sobre a Enciclopédia de 
Ciências Filosóficas e Sociais deve apontar sempre a edição que está sendo utilizada e, se necessário, 
cotejar o máximo de edições, inclusive das mesmas obras adotadas, pois o conteúdo das obras, não 
raramente, era modificado de uma edição para outra.   



15 

 

15 

 

criticá-las com severidade, além de mencionar as adulterações imputadas ao 

pitagorismo.4 Porém, o mais relevante, onde queremos nos deter para esclarecer a 

indagação do parágrafo antecedente, é sobre a importância que Mário Ferreira dá à 

realidade da existência do pitagorismo – este sim, teria lastro histórico suficiente para 

apontar uma coerência no ideal pitagórico presente em sua filosofia; já que a negação da 

“historicidade de Pitágoras (como alguns o fazem), por não ter às mãos documentação 

bastante, não impede que seja o pitagorismo uma realidade empolgante na história da 

filosofia, cuja influência atravessa os séculos até nossos dias.” (p. 65). Tal postura – em 

relação à defesa de ideais e até leis ontológicas com alicerces pitagóricos – prossegue 

com vivacidade no empreendimento de sua Matese e das leis matéticas (com as quais 

vamos nos ocupar de modo mais detido no terceiro capítulo desta dissertação): 

   
Ao dizermos que nossa atribuição das leis a Pitágoras não tem um 
sentido histórico, queremos dizer que tem um sentido lógico e 
doutrinário. Estas leis são perfeitamente coerentes com o pensamento 
de Pitágoras e, segundo o que já dissemos em nosso Pitágoras e o 
Tema do Número, representam aquilo a que ele teria chegado (se é que 
efetivamente não chegou) se prolongasse coerentemente as 
consequências e aplicações do seu pensamento, em concordância com 
os princípios que havia postulado. Presumivelmente, verossimilmente, 
podemos dizer que estas leis deveriam ter sido de fato as leis 
pitagóricas. (Santos, 2001, p. 48) 
 
 

Retornando à abordagem da Mathesis Megiste pitagórica na concepção de Mário 

Ferreira, devemos salientar, ainda, que a Sabedoria Suprema, considerada de modo 

circunscrita ao pitagorismo, era transmitida àqueles pertencentes ao grau superior dentre 

os iniciados; só estes dispunham de capacitação para a apreensão do conhecimento e da 

disciplina dos pitagóricos em toda sua positividade:  

 

                                                           
4 “Acontece com Pitágoras o que aconteceu com Shakespeare, cuja existência foi tantas vezes negada. Se 
não existiu Pitágoras de Samos, houve com certeza alguém que construiu essa doutrina, e que, por 
casualidade, chamava-se Pitágoras. Podemos, assim, parafrasear o que foi dito quanto a Shakespeare. 
Mas, pondo de lado esses escrúpulos ingênuos de certos aurores, que preferem declará-lo como não 
existente, como se houvesse maior validez na negação da sua historicidade do que na sua afirmação, 
vamos dar sinteticamente elementos que nos auxiliarão para melhor compreensão de uma figura que tem 
sido impiedosamente falsificada durante vinte e cinco séculos.” (Santos, 2000, p. 15) 



16 

 

16 

 

A palavra mathesis indica a ação de alcançar o pensamento positivo. E 
o conteúdo dessa ação de captar os pensamentos positivos, o que dela 
resulta é a mathema. E a arte ou ciência para obter os conteúdos do 
pensamento positivo é a mathemaiiká. Esse é o logos que os 
pitagóricos, iniciados num grau mais elevado (o grau de epopter) 
compreendiam. Há um conhecimento supremo, uma suprema 
instrução, uma mathesis, que é de todas as outras, em que as outras 
são apenas os estágios inferiores. A mathesis suprema é o supremo 
saber que o homem deseja alcançar. E o homem que ama esse saber é 
o filósofo, de philô e sophia, amor ao saber. A filosofia é, assim, o 
afanar-se em encontrar, em alcançar o saber supremo: a Mathesis 
suprema, a Mathesis megisthe (superlativo de grande)5. (Santos, 1967, 
p. I) 
 

 
Porém, convém explanar – com termos mais objetivos e menos imprecisos –, 

ainda que de modo bem sintético, sobre o que consiste a aplicação da Mathesis 

pitagórica e qual a sua finalidade. Em Pitágoras e o Tema do Número encontramos a 

seguinte passagem, que pode servir de ponto de partida para o desenvolvimento desta 

questão: certo dia: 

 
Pitágoras pronunciou um discurso, o qual influiu decisivamente na 
fundação da sua sociedade, onde os membros se propunham a praticar 
a comunidade de bens, entregues à meditação, através do que 
alcançariam o caminho do saber, da Mathesis Suprema (Megisthe), a 
suprema sophia, a suprema sabedoria. Para tanto, era preciso amá-la, e 
aqueles que fossem amantes do saber, seriam filósofos (de philo, eu 
amo, e sophia, saber), de onde ele cunhou o nome que depois se 
universalizou: philiosophia. O conhecimento, a gnosis, permitiria que 
o homem penetrasse, seguindo os caminhos humanos, a via que 
levaria à Mathesis Suprema, a suprema instrução. Só o conhecimento 
nos daria a felicidade, pois afirmava ele que a felicidade suprema 
consiste na verdadeira endaimonia da alma, na contemplação da 
harmonia dos ritmos do Universo, ou melhor, reproduzindo as suas 
palavras "tes teleiótetos ion arithmôn'' a perfeição dos Números, o 
número como ritmo a proporção, como nos conta Clemente de 
Alexandria. (p. 68) 

                                                           
5 “Assim, se olharmos o desenvolvimento que a Matemática teve, dos pitagóricos para cá, e agora do 
retorno para os pitagóricos, vemos que, para aqueles, a Matemática tinha um sentido completamente 
diferente. Era aquela técnica de trabalhar com os conteúdos do pensamento positivo (máthema), e tendo 
como objeto formal a unidade sob todos os aspectos. Só depois tomou o sentido de ciência que se dedica 
à abstração da quantidade, que é a de segundo grau, (confundindo-se com a Logistikê) a quantidade 
contínua e a quantidade descontínua, como é a matemática do grau de paraskeiê; quer dizer, matemática 
de iniciantes, dos que se iniciavam no grau de aprendiz, não, propriamente, a do grau de epópter, que 
teríamos hoje de chamar metamatemática.” (Santos, 1967b, cap. VIII)  

 



17 

 

17 

 

 
 

Podemos trasladar da citação acima cinco termos-chave, ordenados por nós 

arbitrariamente, com o propósito de pontilhar o caminho que pretendemos cursar na 

construção da aplicação pitagórica da Mathesis: (1) contemplação (2) número (3) 

harmonia (4) sabedoria (5) eudaimonia. Evidente que esta disposição numerada 

representa etapas, mas que não anula a interação e relação paralela entre elas – sendo, 

aliás, a relação uma categoria, e até uma lei matética, de suma importância para a 

exposição da filosofia pitagórica, como veremos. 

A respeito da contemplação, verificamos que é utilizada com distintas acepções 

na Enciclopédia de Mário Ferreira; no entanto a sua primazia para caracterizar um ato 

de ligação entre um sujeito e um valor ideal, ou a um Ser Supremo, se destaca; 

prevalência que, aliás, está em plena consonância com a concepção que Mário Ferreira 

costuma chamar de “pitagórico-platônica” ou de “platonismo-pitagorizante”.   

No Dicionário de Filosofia e Ciências Culturais (1964), de autoria do próprio 

Mário Ferreira, há o verbete “Contemplação”; nele Mário Ferreira explica a origem 

latina da palavra: “(do lat. contemplare, de cum e templum). Palavra de origem obscura, 

mas que significa um lugar limitado, circunscrito, consagrado. Daí a palavra templo.” 

(p. 340) Prossegue se referindo ao uso do termo, atribuindo-lhe um sentido geral de 

verificação, e demais a mais, sobre algumas de suas aplicações na mística e na filosofia.  

Porém, como havíamos chamado à atenção, é como “contemplação da ideia do 

Bem e das coisas divinas” (p. 677), “contemplação do Ser infinito, de Deus.” (p. 787); 

seja ainda em afinidade com o verbete “Teocrasia”, onde consta: “Segundo os 

neoplatônicos, a íntima união da alma com Deus na contemplação.” (p. 1248) ou com o 

verbete: “Teofania - (do gr. theos, deus e phainô, aparecer, iluminar, de onde phaos, 

luz). É a manifestação de Deus ao homem por sua atual presença, permitindo-lhe a 

contemplação.” (p. 1248), que a contemplação (ativa) recebe o embasamento que a 

funda como uma categoria filosófica com forte sentido de pertença à concepção 

pitagórico-platônica presente na obra de Mário Ferreira.6 

O segundo termo que elencamos, o número, recebe um vasto tratamento na 

Enciclopédia. Como estamos discorrendo sobre o legado do pitagorismo intermediado 

por Mário Ferreira, optamos por fazer alguns breves apontamentos sobre o significado 

                                                           
 



18 

 

18 

 

dos números no contexto pitagórico, condizente com a leitura pitagórica do filósofo 

brasileiro.  

No capítulo sexto de Pitágoras e o Tema do Número, intitulado “O Número para 

Pitágoras”, Mário Ferreira introduz alguns fragmentos – “cuja a validez é indiscutível” 

–  sobre o pitagorismo, e afirma que deles poderíamos chegar à conclusão que “para 

Pitágoras, havia dois números; aquele que está nas coisas e o que as coisas copiam, que 

servem de modelos às mesmas.” (p. 106).  

Demonstrar, em parte, o significado dos números para os pitagóricos partindo da 

crítica que Aristóteles faz aos pitagóricos parece-nos pertinente, pois trata-se de um 

embate acalorado, e que sobre ele muito se produziu – a respeito dos entes matemáticos 

na filosofia antiga.7  

Ainda no capítulo sexto, Mário Ferreira afirma que “Aristóteles, a quem se deve 

em grande parte a confusão que há sobre o pensamento pitagórico”8 (p. 107) expôs uma 

leitura limitada do pitagorismo, uma vez que teria recorrido aos autores do seu 

conhecimento, e estes, por serem de menor vulto, passavam apenas aspectos da filosofia 

pitagórica, mas “que admitiam coisas matemáticas não pertencentes às coisas físicas, 

pois não as classificavam entre os seres com movimento.” (p. 107) 

Consequentemente Aristóteles considerava que “As coisas matemáticas eram, 

assim, imóveis e imutáveis.” (p.107); o Estagirita “Reconhecia que os pitagóricos não 

reduziam toda a realidade à realidade sensível, admitindo uma realidade mais elevada 

que a das coisas físicas.” (p. 107) Mas a falta de coerência da concepção pitagórica do 

número estaria, para Aristóteles, principalmente em não fornecerem (os pitagóricos) um 

entendimento relacional que explicasse como os números “poderiam operar a geração e 

a corrupção sem movimento e sem mutação” (p. 107); além do problema da 

causalidade: “as causas dos seres e do devir do universo material, pois, perguntava ele, 

‘não há nenhum outro número fora desse número, do qual o número seja composto?’” 

(p. 107) 
                                                           
7 Cf. CATTANEI, Elisabetta. Entes matemáticos e Metafísica – Platão, a Academia e Aristóteles em 
confronto. Trad. do italiano de Fernando S.Moreira, Ed. Loyola, São Paulo, 2005. 
8 Afirma, Mário Ferreira: “Sabe-se que Aristóteles escreveu uma obra em três volumes sobre o 
pitagorismo, porém irremediavelmente perdida. Nas passagens sobre o pitagorismo, que encontramos 
esparsas em seus livros, conclui-se que devera ter-se dedicado, seriamente, ao exame dessa doutrina. 
Contudo, é de salientar que apenas cita três vezes o nome de Pitágoras, enquanto ao referir-se a esta 
doutrina, constantemente refere-se aos ‘pitagóricos’, aos que ‘se dizem pitagóricos’. A análise, que 
Aristóteles faz do pitagorismo, refere-se propriamente à doutrina como a concebiam os discípulos 
posteriores, e não ao pensamento do sábio de Samos.” (Santos, 1968d, p. 5)  



19 

 

19 

 

As menções supracitadas sobre a dissonância entre os pitagóricos e as críticas de 

Aristóteles não são todas as que foram expostas em Pitágoras e o Tema do Número, 

mas é o suficiente, no nosso entendimento, para lançarmos uma passagem que sintetiza 

bem o julgamento desfavorável de Aristóteles, e que no momento em que Mário 

Ferreira expõe a resolução da aporia denota, segundo as suas convicções, a coerência da 

concepção de número para os pitagóricos – senão vejamos: 

 
Assinalava, assim, Aristóteles que os pitagóricos faziam confusão 
entre os números imanentes às coisas (números sensíveis), e os 
números a elas transcendentes. Daí encontrar-se ele ante a seguinte 
aporia: como os números poderiam, ao mesmo tempo, constituir as 
coisas, ser as próprias coisas, e ser a causa de sua existência? Esta 
pergunta de Aristóteles também foi a de Silvestre Maurus e levaria à 
afirmação de que o número seria a causa sui ipsius, a causa de si 
mesmo, o que é um absurdo. Observa-se, desde logo, a influência da 
esquemática empírica de Aristóteles na compreensão dos números. E a 
aporia em que ele se encontra em face do pitagorismo é mais de 
origem subjetiva do que objetiva, como mostraremos. (Santos, 2000, 
p. 107) 
 

 
A refutação de Mário Ferreira aos questionamentos aristotélicos a respeito do 

significado (e função) dos números para os pitagóricos é uma amostra clara da sua verve 

platônica no tocante ao tema – não à toa, o filósofo brasileiro se refere ao platonismo, e 

por este tem uma significativa inclinação, sobretudo naquilo que lhe é caracterizado por 

“pitagorizante”: confluência que vai fazer Mário Ferreira relacionar a teoria da 

participação das formas platônica à mímeses pitagórica, além de expor o protagonismo 

dos números na estruturação da realidade disposta, típica do pitagorismo: 

 
Platão, que não se pode negar, é um iniciado pitagórico, falava na 
distinção entre o número em sentido eidético e o numero concreto, o 
número nas coisas. E se não bastasse a afirmativa de Platão para 
justificar essa tese, as sentenças anteriormente citadas seriam 
suficientes, pois nelas se vê que todas as coisas estão arranjadas, 
arrumadas, construídas, segundo (pelo) número (epoiken) e, noutra, 
coisas da nossa experiência, as coisas sensíveis (tà prágmata) são 
cópias dos números. (Santos, 2000, p. 108) 

 



20 

 

20 

 

Notamos que Mário Ferreira faz uso de sua habitual sintetização (sincretismo 

filosófico) para tornar os problemas apontados por Aristóteles solucionáveis; neste caso, 

afirmando “que a teoria platônica da participação, exposta em outros termos, tem um 

conteúdo idêntico à teoria da imitação pitagórica. Pois o participante, ao participar 

(metexis), imita o participado (mimesis).”9  (p. 108) 

Deste modo, “as coisas sensíveis são construídas pelos números, e, por sua vez, 

copiam os números. Há, assim, o número que está na coisa, in re (concreto), e o número 

que antecede a coisa, ante rem que a coisa copia (eidos).” (p. 108) Então Mário Ferreira 

arremata: “Chamemos o primeiro de número concreto, e o segundo de número eidético, 

e teremos perfeitamente traduzido o pensamento dessas sentenças.” (p. 108) 

O terceiro termo que escolhemos para nosso percurso, com o fim de viabilizar 

uma exposição parcial mais objetiva da Mathesis pitagórica, nos termos de Mário 

Ferreira, foi a harmonia, uma categoria pitagórica por excelência: a Lei da Harmonia é a 

sexta lei pertencente ao simbolismo numérico da Década Sagrada dos pitagóricos10.  

Desde já, ao contrário do que pode sugerir, a harmonia, para Mário Ferreira e 

para os pitagóricos, deve ser entendida no seu ininterrupto corrimento e devir: “O 

conceito dialético de harmonia, para o pitagorismo, implica, portanto, uma dinâmica, e 

não uma estática apenas. Visto apenas estaticamente, leva às confusões costumeiras, 

mas, considerado em sua dinâmica, torna-se compreensível o que ele afirmava.” (p. 

164), pois “A harmonia é uma resultante do ajustamento de aspectos opostos. A 

harmonia só pode dar-se onde há oposições qualitativas. Dois seres iguais não se 

harmonizam, apenas se ‘simetrizam’”. (p. 113)  

O capítulo nono de Pitágoras e o Tema do Número chama-se “A Harmonia”. O 

primeiro parágrafo deste capítulo denota bem o que foi postulado acima: 

 

                                                           
9 “Partindo daí, vê-se, claramente, que não se justifica a crítica aristotélica, pois as coisas não são causa 
sui ipsius, pois essas, que são arranjadas, arrumadas, construídas por números, copiam o número eidético, 
que corresponde à forma platônica. Este número é imutável e eterno, como imutáveis e eternas são as 
formas platônicas.” (Santos, 2000, p. 108) 
“O outro está nas coisas que sofrem mutações. Mas estes mesmos, que estão nas coisas, que são 
elementos constitutivos de uma totalidade, por sua vez copiam números eidéticos. E é fácil daí concluir-se 
que há números que são imutáveis. Assim, um triângulo de madeira tem o seu número concreto, o número 
que está na relação das coisas que o constituem, mas esse triângulo copia a forma (arithmós eidétikos) da 
triangularidade.” (p. 108) 
10 As leis da simbólica numérica decimal pitagórica serão retratadas no terceiro capítulo – assunto 
fundamental para uma compreensão da Matese de Mário Ferreira dos Santos. 



21 

 

21 

 

Cosmos, para Pitágoras, que foi o primeiro a usar este termo para 
indicar o universo, vem do verbo Kosmein, que significa organizar, e 
se opõe a Khaos, o que ainda não foi ordenado. A harmonia é a 
‘unidade do múltiplo e a acordância do discordante’, o que é 
manifesto em toda parte. Assim, o universo é harmônico, porque nele 
vemos o discordante acordar-se em urna norma que predomina. Não é 
o universo um feixe de perfeições absolutas secundun quid, mas um 
feixe de discordâncias que se acordam; é a multiplicidade pré-
harmônica que se harmoniza. (Santos, 2000, p. 162) 
 

 
Que não se pense então que o constante devir anula a possibilidade da harmonia 

se fixar, já que é ela resultante da justaposição e fusão realizáveis entre opostos11; como 

disse Mário Ferreira: “Observou Pitágoras, estudando a harmonia, que, obedecidas 

certas relações, ela se verificava. Essas relações constituem os chamados ‘números de 

ouro’, de um papel importante em todas as artes e em seus períodos superiores.” (p. 

113) E prossegue: “Dessa forma, é a harmonia o ideal máximo dos pitagóricos, a qual 

consiste em ajustar os elementos diversos da natureza.” (p. 113) 

No entanto não devemos entender a experiência da harmonia na concepção 

pitagórica de modo restrito aos fatores externos, pois “Via Pitágoras, como o ponto 

ideal, já revelado pela própria natureza, para todos os fatos, inclusive os do homem, a 

harmonia.” (p. 113); e entre os fatos do homem, como vimos, há que se dá relevo 

substancial ao reto direcionamento do conhecimento, pois este não é um bem em si. O 

conhecimento bem direcionado, segundo os ensinamentos pitagóricos, é aquele que leva 

à sabedoria – nosso quarto termo.  

A amabilidade no trato do conhecimento, de modo que esse possa aprimorar o 

uso da sapiência, é uma condição para a otimização das condutas, não se restringindo, a 

sabedoria, ao especulativo, mas a princípios práticos. Em A Sabedoria dos Princípios 

(1967b), obra em que se inicia a série da Matese de Mário Ferreira, há uma epígrafe de 
                                                           
11 “Jamais foi bem compreendido o sentido da krásis [fusão] pitagórica. A união dos contrários foi 
entendida do modo mais vulgar, e não se percebeu que há uma transimanência, pois a krásis não é apenas 
uma reunião de contrários, mas uma superação formal, que dá surgimento a uma nova tensão. Desse 
modo a krásis, o kosmesein pitagórico, é considerado como sendo apenas um vínculo, que reúne os 
elementos opostos das coisas. A krásis seria apenas a harmonia. Assim, o que constitui as coisas são os 
números (como elementos materiais) e a harmonia, que os coordena. O universo é, apenas, a 
harmonização dos números, uma espécie de unidade de múltiplos (quase atomizados, senão atomizados).” 
(Santos, 2000, p. 103) 

 



22 

 

22 

 

autoria de Santo Inácio de Loyola, segundo o filósofo brasileiro, um pitagórico12: 

“Muita sabedoria unida à mediana santidade é preferível à muita santidade com pouca 

sabedoria.” (Santos, 1967b) 

O ideal pitagórico de prezar pelo conhecimento, mesmo que não fosse 

transmitido para todos – apenas para os iniciados – tinha também um caráter coletivo e 

caritativo na desobstrução dos entraves e condução da verdade13, e este ideal só teria sua 

busca otimizada se guiada pelo primado da sabedoria; era necessário “preparar homens 

para que se tornassem amanhã os mestres de uma juventude que, por sua vez, quando 

adulta, fosse capaz de multiplicar o verdadeiro conhecimento” (Santos, 1968d, p. 34) 

Daí a importância de se conceber a Mathesis Megiste também como Instrução Suprema, 

pois há a transferência: “A iniciação, é, pois, toda operação gógica (de gogia), ação de 

indicar, de guiar, daí pedagogia (conduzir os jovens), que indica o melhor caminho para 

alcançar a Suprema Instrução (Mathesis).” (Santos, 2000, p. 213) 

“Só o conhecimento nos daria a felicidade, pois afirmava ele [Pitágoras] que a 

felicidade suprema consiste na verdadeira eudaimonia da alma ... (Santos, 2000, p. 68)”: 

este o fim último da Mathesis Megiste – e claro nos fica que assim seja: no seus 

comentários aos Versos Áureos de Pitágoras14, Mário Ferreira expõe, dentre outras 

quetões, um exame acurado dos vícios, das virtudes e finalidades no julgamento dos 

pitagóricos, corroborando e enfatizando um dos comentários de Hiérocles sobre os 

versos, de que a filosofia, assim como nos Versos Áureos (1968d), deve possuir 

sentenças “que sejam a reprodução da Matese Suprema e nos forneça os meios de 

                                                           
12 Cf. Tratado de Simbólica (CD). São Paulo: É Realizações, 2007. 

13 “Dedicar-se à investigação da verdade em todas as coisas e dizia o Mestre: a maior caridade é 
proclamar a verdade porque este é o caminho daquele que auxilia, que orienta para o bom termo. É a 
atuação do bom mestre, do bom guia, que ensina e dá aos outros os meios intelectuais para poder vencer 
as deficiências e as dificuldades.” (Santos, 1968d, p. 65)  

14 “Fazem parte dos manuscritos inéditos de Mário Ferreira dos Santos os comentários aos Versos Áureos 
de Pitágoras. Sua intenção era publicá-los, tendo assim se manifestado: ...’Quanto aos Versos Áureos de 
Pitágoras comentados, consiste no seguinte: resolvi fazer uma edição com a tradução integral dos 
comentários de Hiérocles, porque sem dúvida, não só por serem os primeiros comentários a chegarem até 
nós, como também por seu imenso valor. Abrem campo para que despertemos em muitos setores a 
consciência de que a concepção que Pitágoras trouxe ao mundo, provinha de um pensamento mais 
longínquo certamente, do qual encontramos raízes também em Melquisedec, e no mais profundo 
pensamento dos egípcios, e que este pensamento vence as características do tempo e torna-se eternamente 
atual, apresentando a sua completa validez hoje. Aproveito os comentários realizados por outros autores, 
como Fabre D'Olivet, Paul Carton, etc., e faço uma espécie de síntese, acrescentando junto aos 
comentários de Hierócles, as minhas contribuições’.” (Santos, 1968d,  p.4) 



23 

 

23 

 

alcançar metodicamente de maneira ordenada, a felicidade – o nosso único fim – para o 

qual tendemos.” (Santos, 1968d, p. 26) 

Ou seja, conforme o desenvolvimento dos cinco termos que elencamos para 

sintetizar em breves palavras o que seria a Mathesis Megiste dos pitagóricos, na 

concepção de Mário Ferreira (contemplação (ativa), número, harmonia, sabedoria e 

eudaimonia), podemos dizer, primeiramente, que o conhecimento está presente em 

todas as etapas, é ele que possibilita de início a contemplação ativa, ele que enlaça a 

interpretação de todos os termos e fornece uma compreensão que pode sugerir uma 

unidade objetiva da Sabedoria Suprema (ou Instrução Suprema) do pitagorismo. 

Assim temos a contemplação, que sendo ativa e não passiva e ingênua, permite o 

exame acurado da realidade disposta. Uma vez que essa realidade é apreendida como 

número, observamos que há uma lei de solidariedade cósmica, que trabalha 

concordando opostos. A Sabedoria já constitui um conhecimento bem direcionado, onde 

já entram os devidos princípios, e, como é característico de uma sociedade (de um 

coletivo) que conserva os mesmos princípios, estes devem ser passados para gerações 

seguintes (a serem instruídas), e o fim último dos ensinamentos é a realização espiritual, 

a serenidade e a felicidade plena da alma: a eudaimonia.  

 

 

 

1.2. Raimuno Lúlio e a Ars Universalis  

 

Raimundo Lúlio, ou Ramon LLull (o Doctor Illuminatus), foi um monge 

catalão, nascido na ilha de Maiorca, que se dedicou com impetuosa devoção a um ideal 

de unidade cristã. Escritor prolífico (estima-se que tenha escrito cerca de 250 obras) e 

filósofo de ação missionária, acreditava ter recebido da providência divina o poderio 

para desenvolver sua Arte – um complexo sistema de pensamento combinatório, que 

poderia estar expresso em figuras geométricas com algumas letras do alfabeto ou 

palavras, embasadas nas Dignitates Dei (Dignidades de Deus), que fornecia várias 

sentenças sobre os atributos divinos; podendo, sua Arte, ser utilizada com o propósito de 

converter os que eram por ele considerados infiéis (muçulmanos e judeus). A Arte de 



24 

 

24 

 

Raimundo Lúlio foi recomposta ao longo de sua vida por diversas vezes, com o intuito 

de alcançar, ele, a ciência das ciências, um saber universal, “o melhor livro do mundo” 

– que pudesse responder a todas as perguntas e dar todas as respostas (dai ser esse 

monge catalão um dos precursores da Mathesis).  

Na sua síntese à História da Filosofia, contida no seu Dicionário de Filosofia e 

Ciências Sociais, Mário Ferreira destinou um espaço a “Raimundo Lullio”, segundo o 

filósofo brasileiro, a quem “cuja a vida foi um verdadeiro romance.”; “uma figura 

lendária, alquimista, mágico, tipo perfeito do autodidata.” Conta, Mário Ferreira, ter 

sido Raimundo Lúlio um homem “Encarcerado pela fé, [que] lutou sempre pelo bem 

público, até a morte15”; e de ter ele pretendido “criar um método apologético, capaz de 

converter os infiéis. Esse método é exposto em sua famosa Arsmagia, mas de difícil 

compreensão16.” (p. 1434-1435)  

No verbete “Ars Magna Raymundi”, Mário Ferreira diz que sua [de Raimundo 

Lúlio] “Ars Magna é uma construção lógica, pela qual se alcança a todas as conclusões 

possíveis, partindo de alguns princípios ou noções dadas. Com esse método ele 

pretendia analisar os aspectos filosóficos, metafísicos e científicos da realidade” mesmo 

que apenas “partindo de alguns postulados básicos.” (p. 148) 

O historiador, Ricardo da costa, pesquisador do período medievo, e o maior 

tradutor da língua portuguesa das obras de Raimundo Lúlio, assim descreve as funções 

e metas de Lúlio, no prefácio ao Félix, ou o Livros das Maravilhas:  

 
(...) a Arte luliana é um sistema de pensamento aplicável a qualquer 
tema ou problema específico, uma tentativa de unificar todo o 
pensamento da cultura medieval e um instrumento para investigar a 
verdade das criaturas tendo como pressuposto apriorístico a verdade 
de Deus, Arte assim criada com base na Santíssima Trindade e com o 
principal objetivo de converter os infiéis. Ela era mais que uma 
doutrina: era uma técnica, um sistema, um modo de exposição técnico 
de uma ciência. Possuía cinco usos, segundo seu próprio criador: 1) 
Conhecer e amar a Deus – amar a Deus era um preceito cristão (Mc 
12: 30 e Lc 10: 27), mas amar e conhecer a Deus era uma 
característica da teologia muçulmana, o que indica uma influência 

                                                           
15 “Trabalhei durante quarenta e cinco anos incitando os governantes da Igreja e os príncipes cristãos ao 
bem público. Agora sou velho, sou pobre; mas persevero no mesmo propósito, e com a graça de Deus, 
nele me manterei até a morte”. (Lull, 2000, p. 22) 
16 “... as árvores, teorizadas na Arbre de Sciencia, não são de modo algum um exemplo de classificação 
formal do saber; na verdade, mediante um simbolismo complicado, remetem à realidade profunda das 
coisas: aquela realidade que cabe justamente ao filósofo descobrir identificando os ‘significados’ das 
várias partes das árvores.” (Lull, 2000, p. 92)    



25 

 

25 

 

islâmica no pensamento de Ramon; 2) Unir-se às virtudes e odiar os 
vícios, um processo que, segundo Llull, refrearia as paixões com a 
virtude da temperança; 3) Confrontar as opiniões errôneas dos infiéis 
por meio das “razões convincentes”, ou “necessárias”; 4) Formular e 
resolver questões e 5) Poder adquirir outras ciências em um breve 
espaço de tempo e tirar as conclusões necessárias segundo as 
exigências da matéria. Isto fazia da Arte luliana uma ciência das 
ciências, proporcionando o critério para um ordenamento preciso e 
racional de todo o conhecimento (Lull, 2000, p. 48). 
 

 
Na obra que consolida a cidadania filosófica de Mário Ferreira, Filosofia 

Concreta (2009), o autor imprime um elevado rigor lógico-dialético, conexões 

argumentativas rígidas que pretendem manter tesas entre si as 327 teses que a constitui: 

do Ponto Arquimédico (“TESE 1 – “Alguma coisa há, o nada absoluto não há”) à última 

tese, na qual o autor coloca que “A Filosofia é ação; é o afanar-se para alcançar a 

Mathesis Suprema” (p. 601). Assim, há uma construção progressiva dos postulados 

filosóficos que são demonstrados por Mário Ferreira em obediência ao axioma inicial. 

Com isto, no que concerne a Raimundo Lúlio, queremos chegar ao seguinte: 

para tal empreitada, Mário Ferreira expõe, na introdução da obra (“para prova dos 

postulados fundamentais de uma filosofia coerente e fundada em juízos universalmente 

válidos”) as aplicações metódicas utilizadas, onde consta o método de Raimundo Lúlio: 

 
Preferimos as seguintes: a via formal, que nos oferece a lógica 
aristotélico-escolástica, primacialmente dedutiva, o método indutivo-
dedutivo e dedutivo-indutivo, a demonstração a more geométrico, a 
demonstração pela reductio ad absurdum, a demonstração e converso, 
a demonstração pela dialética idealista, pela dialética socrático-
platónica, que emprega com eficiência a analogia, na cata dos logoi 
analogantes, pela dialética pitagórica, pelo método do pensamento 
circular de Raimundo Lúlio e, finalmente, pelo emprego de nossa 
dialética ontológica, que inclui a metodologia da decadialética, da 
pentadialética e da dialética simbólica. (Santos, 2009, p. 56) 
 

 
Mário Ferreira conta, ainda na introdução de Filosofia Concreta, que não se 

deteve “apenas no campo da lógica formal” com o fim de não ser acusado por 

formalismo, apesar de fazer bem o uso dessa via, onde se destaca sua verve aristotélica-

tomista. Os demais métodos são aplicados pelo filósofo à medida que o mesmo sente a 

necessidade de enrijecer um postulado (de acordo com a demanda da própria natureza 

do tema), mesmo que tal postulado já tenha sido previamente explicado, e 



26 

 

26 

 

suficientemente desenvolvido e embasado por outros métodos. De modo que o método 

do pensamento circular de Raimundo Lúlio, que é justamente essa reiteração, está 

presente, por assim dizer, de maneira permanente na obra Filosofia Concreta e, em 

grande medida, na Enciclopédia como um todo – já que, além de serem uma tônica as 

reiterações das demonstrações dos postulados, estão eles intermitentemente em 

obediência à dialética ontológica da Filosofia Concreta de Mário Ferreira, ou seja: 

àquilo “o-que-não-pode-deixar-de-ser-e-que-tem-de-ser-imprescritivelmente”, e que 

decorre “de uma análise que ofereça sempre um nexo de necessidade” (p. 75) e não de 

contingência, que tenha validez nas normas, nos logoi analogantes e leis ontológicas – 

estas, independem de nosso assentimento, e independem de nossa existência (como 

veremos):     

 
Um conhecimento concreto é um conhecimento circular, num sentido 
semelhante ao de Raimundo Lúlio, um conhecimento que conexiona 
tudo quanto é do objeto estudado, analogado às leis (logoi 
analogantes), que o definem conexionado, por sua vez, com a lei 
suprema que rege a sua realidade, isto é: um conhecimento harmônico, 
que capte os opostos analogados, subordinados à normal e normais 
dadas pela totalidade a que pertencem, o que nós chamamos, em 
suma, a decadialética. Esta não se cinge apenas aos dez campos do 
raciocinar hierárquico, que estudamos em “Lógica e Dialéctica”, mas 
inclui também o conexionamento com a Dialéctica Simbólica e o 
Pensar Concreto, que reúne todo o saber, através dos Logoi 
analogantes, analogando, desse modo, um fato, ou um objeto em 
estudo, à totalidade esquemática das leis universais, ontológicas em 
suma. (Santos, 2009, p. 55) 

A passagem acima mostra, ainda, um ponto em comum, uma similaridade, entre 

a via simbólica e as estruturas ontológicas na Filosofia Concreta de Mário Ferreira e a 

Arte de Raimundo Lúlio, uma vez que, como logo veremos, há um aspecto que 

mediante a via simbólica pretende-se alcançar um saber, uma linguagem universal: 

característica dos pensamentos luliano e ferreiriano.   

O filósofo e historiador italiano, Paolo Rossi, escreveu uma obra que retrata 

projetos que almejam a formação de um conhecimento ou de uma linguagem universal: 

A Chave Universal: artes da memorização e lógica combinatória – desde Lúlio até 

Leibniz (2004). No capítulo segundo desta obra, “Enciclopedismo e combinatória no 

século XVI”, lemos a seguinte passagem que vem a corroborar com as afirmações 



27 

 

27 

 

acimas sobre conhecimento, método, simbolismo e estruturação da realidade na Arte 

luliana: 

 
Por isso, a arte luliana se apresenta de uma forma firmemente ligada 
ao conhecimento dos objetos que constituem o mundo. Ao contrário 
da assim chamada lógica formal, a arte luliana tem a ver com as coisas 
e não apenas com as palavras e está interessada na estrutura do mundo 
e não somente na estrutura dos discursos. Assim, uma metafísica 
exemplarista ou um simbolismo universal está na raiz de uma técnica 
que presume poder falar, junto e simultaneamente, sobre lógica e 
sobre metafísica, anunciando as regras estão na base dos discursos, 
bem como as regras com que é estruturada a realidade. (p. 90)  
 
 

Segundo Paolo Rossi, “... Lúlio considera Deus e as dignidades divinas como 

arquétipos da realidade e o universo inteiro se configura como um gigantesco conjunto 

de símbolos que remetem, além das aparências, à estrutura do ser divino” (p. 91). Como 

veremos, os arquétipos também são de suma importância para a compreensão das leis da 

Matese de Mário Ferreira, pois, segundo o filósofo brasileiro, eles (os arquétipos) são o 

“Padrão original das formas, das quais as coisas são meras cópias, por imitação, na 

concepção pitagórica, e por participação, na platônica.” (Santos, 1964, pp. 146-147) E 

como os arquétipos ferreirianos são fundamentais para formulação dos princípios que 

regem as leis que podem ser apreendidas pela Matese (a ciência dos princípios), a Arte 

luliana também é fundada em princípios que captam a realidade simbolizada; logo, nos 

encontramos diante de uma consonância entre esses filósofos, que consideraram a 

relação entre símbolos, simbolizados, conhecimento (natural ou artificial) e realidade, 

como elementos subordinados aos seus princípios – e que estes poderiam ser verificados 

a partir de um saber universal17:  

 
A unidade do saber é assegurada pelo fato que princípios absolutos e 

os princípios relativos da arte são as raízes comum do mundo real e do 

mundo da cultura. Em verdade, sobre essas raízes (simbolizadas pelas 

nove letras do alfabeto luliano) se apoiam tanto a arbor elementalis 

                                                           
17 “Deste modo, os possíveis são todos os entes ou modos de ser que são proporcionados às razões 
ontológicas. Ora, essas razões ontológicas são anteriores aos possíveis, no âmbito ontológico, são logoi 
ontologikoi, são razões primeiras, arkai. Por isso, no pensamento pitagórico-platônico surgem como 
arkhetypikoi, arquétipos, razões primeiras.” (Santos, 2009, p. 447) 



28 

 

28 

 

cujos ramos significam os quatro elementos simples da física e cujas 

folhas simbolizam os acidentes das coisas corpóreas, e cujos frutos 

fazem referências às substâncias individuais como o ouro e a pedra, 

como também a arbor humanalis que reúne, junto com as faculdades 

humanas e com os hábitos naturais, também aquelas artificiais ou artes 

mecânicas e liberais. (Rossi, 2004, p. 98) 

 

No entanto – é bom que se diga – não pretendemos fazer uma correlação 

envolvendo os dois filósofos. O que pretendemos revelar foi similaridades entre 

aspectos sobre a concepção de conhecimento e algumas utilidades metódicas entre os 

dois filósofos; e, à medida que assim o fizemos, utilizamos algumas semelhanças para 

elucidar parcialidades em comum entre os dois filósofos – a exemplo da via simbólica e 

do anseio pelo saber universal, que tanto na Arte de Lúlio como na Matese de Mário 

Ferreira, pontilha uma senda para o desejado encontro de uma linguagem universal.   

A complexidade da Arte de Raimundo Lúlio é ainda hoje considerada como o 

principal fator de insucesso da ação missionária do monge. Encontramos breves análises 

hermenêuticas sobre as figuras de Raimundo Lúlio na obra do semiótico Umberto Eco, 

A Procura da Língua Perfeita (1996). O polímata italiano divide o capítulo sobre a Arte 

de Lúlio com a intenção manifesta de discorrer sobre a aplicação do uso da Arte.  

Para Mário Ferreira a Arte de Raimundo Lúlio é um sistema de pensamento 

bastante complexo e incompreensivo; sendo assim, a própria ininteligibilidade da Arte 

do monge anularia, para o filósofo brasileiro, seu valor de universalidade. De toda 

forma, não são raras as vezes em que o historiador e especialista em Raimundo Lúlio, 

Ricardo da Costa, afirma que não há registro de sequer uma pessoa que tenha sido 

convertida pelo Doctor Illuminatus.  

 

 

 

 

 

 

 



29 

 

29 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1.3 Descartes e a Mathesis 

 

Publicado em 1701, Regras para a Orientação do Espírito (1989), obra de René 

Descartes, é um tratado que ficou inacabado. Sabe-se que houve mais de uma versão 

desse escrito: “a) o manuscrito original, que pertencia a Clerselier, mas perdeu-se; b) 

uma cópia que foi de Leibniz e se encontrou na biblioteca de Hanôver;” além de um 

terceiro: c) a cópia de que se serviram os editores dos Opuscula posthuma na primeira 

edição do texto latino em Amesterdão, 1701, e que também desapareceu. (Descartes, 

1989, p. 3) 



30 

 

30 

 

Neste tratado há uma apresentação inicial do método do filósofo francês a ser 

empregado nas obras vindouras, como a presença do primado da ordem, da 

decomposição das ideias caóticas em ideias simples – para que de modo derivativo se 

chegar a demais ideias –, do valor da intuição e da dedução, e algumas concepções da 

Matemática de René Descartes, de como ele pretendia, através de um aprimoramento da 

“matemática vulgar” formular uma disciplina pura, que pudesse ser a via mais eficiente 

ao encontro das certezas – uma disciplina que fosse, em grande medida, a constituição 

própria de seu sistema filosófico. 

Ademais, o que Descartes pretende promover é a universalidade do seu método. 

Na Regra I, lemos: “A finalidade dos estudos deve ser a orientação do espírito para 

emitir juízos sólidos e verdadeiros sobre tudo o que se lhe depara.” Justifica o filósofo: 

“Assim, não é sem motivo que pomos esta regra antes de todas as outras, porque nada 

nos afasta tanto do reto caminho da procura da verdade como orientar os nossos 

estudos, não para este fim geral, mas para alguns fins particulares.” (p. 4): 

 
Portanto, se alguém quiser investigar a sério a verdade das coisas, não 

deve escolher uma ciência particular: estão todas unidas entre si e 

dependentes umas das outras; mas pense apenas em aumentar a luz 

natural da razão, não para resolver esta ou aquela dificuldade de 

escola, mas para que, em cada circunstância da vida, o intelecto 

mostre à vontade o que deve escolher. Em breve ficará espantado de 

ter feito progressos muito superiores aos de quantos se dedicam a 

estudos particulares, e de ter obtido não só tudo o que os outros 

desejam, mas ainda coisas mais elevadas do que as que podem 

esperar. (Regra I) 

 

Porém, é na Regra IV que se encontra de modo mais manifesto o anseio pela 

“Sabedoria universal” almejada por René Descartes; além de também estar bem 

expresso na mesma orientações para esse saber. (O título da regra é “O método é 

necessário”). Nesta Regra, como dissemos acima, está bem elucidada a 

imprescindibilidade da Matemática; porém de uma Matemática nos termos do filósofo, 

que tenha em si a compreensão dos demais saberes (como acreditavam os pitagóricos):  

 



31 

 

31 

 

Refletindo mais atentamente, pareceu-me por fim óbvio relacionar 

com a Matemática tudo aquilo em que apenas se examina a ordem e 

medida, sem ter em conta se é em números, figuras, astros, sons, ou 

em qualquer outro objeto que semelhante medida se deve procurar; e, 

por conseguinte, deve haver uma ciência geral que explique tudo o 

que se pode investigar acerca da ordem e da medida, sem as aplicar a 

uma matéria especial: esta ciência designa-se, não pelo vocábulo 

suposto, mas pelo vocábulo já antigo e aceite pelo uso de Matemática 

universal, porque esta contém tudo o que contribui para que as outras 

ciências se chamem partes da Matemática. (Regra IV) 

 

É preciso salientar que as questões acima estão a serviço de um propósito 

atinente à inteligibilidade humana, que concebe que as regras contidas na obra devem 

conduzir o homem ao reto direcionamento do conhecimento, das relações entre sujeito e 

objeto e do entendimento das faculdades cognitivas que envolvem essa relação18, para a 

orientação de um espírito sábio – considerando o pressuposto do entendimento, que 

deve preceder qualquer operação intelectiva:   

 
Se alguém se propuser como questão a análise de todas as verdades 

para cujo conhecimento a razão humana é suficiente – e parece-me 

que isso deve ser feito uma vez na vida por todos os que se esforçam 

seriamente por alcançar a sabedoria – descobrirá certamente, a partir 

das regras dadas, que nada se pode conhecer antes do entendimento, 

visto que dele depende o conhecimento de todo o mais, e não o 

inverso. (Regra VIII) 

 

 

                                                           
18 “No conhecimento, há apenas dois pontos a considerar, a saber: nós, que conhecemos, e os objetos a 
conhecer. Em nós, há apenas quatro faculdades que podemos utilizar para esse objetivo: o entendimento, 
a imaginação, os sentidos e a memória. Só o entendimento é capaz de ver a verdade; deve, no entanto, ser 
ajudado pela imaginação, pelos sentidos e pela memória, para nada omitirmos de quanto se oferece à 
nossa indústria. Do lado da realidade, basta examinar três coisas; a saber: primeiro, o que se apresenta 
espontaneamente; em seguida, como se conhece por outro um determinado objeto; e, por fim, que 
deduções se podem tirar de cada um deles. Esta enumeração parece-me completa, não omitindo 
absolutamente nada daquilo a que se pode estender a indústria humana.” (Regra XII) 



32 

 

32 

 

 Uma vez que René Descartes assegura-se de sua via metódica, que lhe 

autorizaria a anelar por um saber universal, volve seu método para a aplicação 

metafísica do mesmo, e a consequente fundamentação de um sistema filosófico. 

No tocante ao sistema filosófico cartesiano, na concepção de Mário Ferreira, 

verifica-se, Em Teoria do Conhecimento (volume IV da Enciclopédia) (1958b): “Em 

seu famoso ‘Discours de la Méthodo’ revela Descartes, através de suas regras, o método 

que pretende empregar para a especulação filosófica.” (Santos, 1958b, p. 188) Tratava-

se, segundo as convicções de Mário Ferreira, de supor, para Descartes, que  “Não é 

suficiente ter um espírito bom (sólido), mas o principal é bem aplicá-lo. Portanto, a base 

e fundamento do verdadeiro conhecimento é a idéia ‘clara e distincta’, não devendo, 

aceitar nenhuma coisa por verdadeira, que não seja conhecida evidentemente...)”. (p. 

195) 

A aplicação pertinente prescinde então de um alicerce incontestável, já que a 

indubitabilidade seria “o apanágio das ideias claras e distintas” – assim, segundo Mário 

Ferreira, “O ponto de partida indubitável para Descartes é o ‘cogito, ergo sum’.” 

(1958b, p. 23) No entanto, adverte Mário Ferreira, retificando um equívoco em que o 

próprio filósofo brasileiro incorreu sobre o famoso adagio cartesiano19:  

 
O cogito é uma captação simultânea do pensamento e da existência, 

mas não é uma afirmação da existência apenas pela presença do 

pensamento, mas a afirmação imediata da própria existência ao captar 

que cogitat (cogito é ser um cogitante). 

O cogito é captado por outro cogito; o cogito do pensamento é captado 

pelo cogito existencial, evidência conexionada num só ato, que o 

                                                           
19 “De nossa parte, reconhecemos que em nosso livro ‘Realidade do Homem’, tivemos algumas vezes 
ocasião de deixar-nos arrastar pela interpretação comum que se fez no pensamento de Descartes, do que 
nos penitenciamos.” (Santos, 1958b, p. 198) Não tivemos à nossa disposição a obra supracitada; porém, 
verificando a indagação que Mário Ferreira faz no volume I da Enciclopédia, Filosofia e Cosmovisão, e 
uma observação feita pelo autor em Teoria do Conhecimento, podemos chegar à conclusão que seu 
equívoco foi o de entender que Descartes teria dado, ainda que inadvertidamente, o mesmo significado ao 
pensamento e à existência, o que levaria o filósofo francês a uma tautologia, impossibilitando leituras 
sobre o pensamento positivo que há na filosofia de Descartes: “Não é o inteligível que aponta o ser, mas o 
ser significado pelo inteligível, por este representado (o conceito), que se afirma de imediato ao 
entendimento pela vivência do ‘cogito’, como mostramos, o que se não deve nunca esquecer, se não 
queremos falsificar (embora não intencional nem malévolamente) o pensamento concreto de Descartes.” 
(Santos, 1958b, p. 197) 



33 

 

33 

 

intelecto, posteriormente desdobra. Quando Descartes toma 

consciência que pensa, toma consciência que pensa, que é pensante. 

Sua existencialidade não é uma decorrência lógica, mas uma captação 

imediata vivencial. 

‘La pensée (cogito) et l'existence (sum) vont de pair, elles sont reliées, 

dans le méme plan de réalité, par un lien ana- lytique aussi indéniable 

qu'indissoluble’. Portanto, ligadas no mesmo plano de realidade, por 

um laço analítico tão inegável como indissolúvel. (Santos, 1958b, p. 

196) 

 
 

Assim como Descartes, Mário Ferreira, parte do pressuposto de que um sistema 

filosófico deve ser formulado assentado sobre um axioma basilar que seja “um ponto 

arquimédico de partida sobre o qual nenhuma objeção pode ser feita; ou seja: há um 

juízo universalmente válido e absolutamente verdadeiro” (Santos, 2009, p. 134) 

O Ponto Arquimédico da filosofia concreta de Mário Ferreira é “Alguma coisa 

há...” (TESE – 1). Antes de Mário Ferreira chegar até tal juízo afirma, na introdução de 

Filosofia Concreta, que o cogito cartesiano “oferece graves dificuldades, e tem sido 

objeto de repulsa, porque não nos leva com segurança a outra ou outras certezas fora de 

nós.” (p. 63) 

Mário Ferreira diz, então, que “Há um ponto arquimédico, cuja a certeza 

ultrapassa ao nosso conhecimento, independente de nós, e é ôntica e ontologicamente 

verdadeira.” (p. 68): 

 
O nada absoluto seria a total ausência de qualquer coisa, ab-solutum, 

des-ligada de qualquer coisa, o vazio absoluto e total. Neste momento, 

podemos ser a ilusão de um ser, podemos duvidar de nossa 

experiência e da do mundo exterior, porém não podemos afirmar que 

nada há, porque a própria dúvida afirma que há alguma coisa, a 

própria ilusão afirma que há alguma coisa, e não o nada absoluto. 

(Santos, 2009, p. 67) 

 

 A fundamentação argumentativa do seu ponto arquimédico prossegue por várias 

vias de demonstração e metódicas, sem deixar de estar, implicitamente ou de modo 



34 

 

34 

 

manifesto, presente. No entanto, há do princípio até a TESE 17 (“O ser pode ter surgido 

subitamente, pois sempre houve alguma coisa.”) (p. 93) um embasamento mais detido 

sobre a fundamentação do axioma basilar, que singra toda a obra; pois como foi dito, há 

uma ilação rigorosa entre o ponto arquimédico e as demais teses da obra, de modo que 

encontramos ainda na penúltima tese (TESE - 326), sobre a indutibilidade dos métodos, 

o seguinte enunciado: 

  
Em todos os tempos considerou-se que o ponto de partida deve ser um 

ponto arquimédico, apodítico, de validez universal. Propusemos um 

que é de validez universal ("alguma coisa há”), sobre o qual não pode 

pairar nenhuma dúvida séria, pois ultrapassa até a esquemática 

humana. (Santos, 2009, p. 133)  

 

Apesar de Mário Ferreira considerar que há importantes positividades na 

filosofia cartesiana, é justamente no ponto arquimédico de René Descartes (no cogito 

ergo sum)20 que Mário Ferreira encontra o calcanhar de Aquíles que invalida o valor de 

universalidade da filosofia do francês. 

No volume XVII da Enciclopédia de Mário Ferreira, Filosofias da Afirmação e 

da Negação21, uma obra composta de diálogos, segundo Mário Ferreira, “... para mais 

facilmente por, face a face, as oposições que surgem na alternância do processo 

filosófico.” (Santos, 1962, p. 18)  

Assim como Platão inseriu seu mestre (Sócrates) como o ciente das questões 

pautadas nos seus diálogos, Mário Ferreira criou o personagem Pitágoras (Pitágoras de 

Melo) para ser o bem versado nos assuntos desenvolvidos no livro. A relação de Mário 

Ferreira com Pitágoras de Melo é, segundo as considerações do próprio filósofo 

                                                           
20 “PONTO ARQUIMÉDICO - Deve-se chamar de ponto arquimédico, na filosofia, por semelhança ao de 
Arquimedes - que pedia um ponto fixo e uma alavanca, e com ela então deslocaria o mundo - o princípio, 
axioma ou postulado válido de per si, por si mesmo suficiente, que pode servir de ponto de partida e de 
apoio para todo um especular filosófico ou científico. O juízo "alguma coisa há" é o ponto arquimédico 
de toda a construção da nossa Filosofia Concreta. O cogito de Descartes é um ponto arquimédico do 
seu filosofar.” (Santos, 1964, p. 1113) 

 



35 

 

35 

 

brasileiro, inusitada22. É, sobretudo, na esteira dessa obra que vamos expor os 

argumentos que Mário Ferreira aponta para invalidar a universalidade da filosofia de 

René Descartes. 

No início de um dos diálogos da obra, “Diálogo Sobre o Critério do 

Conhecimento”, o personagem, Pitágoras de Melo, encontra-se hesitante: achava-se 

precisado de argumentos para fundamentar suas colocações a respeito da lógica, da 

falsidade, da verdade, do erro e da certeza – na lógica. Primeiramente o personagem 

expõe ‘a reflexão’ que lhe aflige naquele momento: “Tanto a falsidade como a verdade, 

lógicamente consideradas, não têm graus. Os graus, têm-nos a certeza ou o erro. Se me 

permitem, mais adiante mostrarei as razões que justificam o meu modo de pensar.” (p. 

102) 

Após um devaneio sobre a inteligibilidade, envolvendo as questões da evidência, 

da razão, da verdade, e da certeza, afirma Pitágoras de Melo: “Ora, o que nos dá a 

validez de nossos conhecimentos é a evidência, e esta não é outra coisa que a razão da 

certeza.” (p. 102) Logo sendo advertido por um amigo que lhe diz: “Gostaria que você 

precisasse melhor os termos, pois há por aí muitas tautologias: se as palavras são 

dependentes você diz a mesma coisa, alegou Reinaldo.” (p. 103)  

Então Pitágoras de Melo começa a discorrer sobre suas convicções, onde 

podemos perceber, como acima, pela verificação do uso dos termos, que estamos em 

terreno da filosofia cartesiana. Então, de modo mais enfático, direto, um amigo seu lhe 

pergunta: “— O critério de Descartes, que consiste nas ideias claras e distintas é um 

critério que você aceita, Pitágoras? — perguntou Ricardo.” (p. 105) 

Ao que Pitágoras de Melo responde: 

 

                                                           
22 “E poderia dizer, sem buscar fazer paradoxos, que teve ele um papel mais criador de mim mesmo que 
eu dele. Não pautou ele sua vida pela minha, mas a minha vida pela dele. Eu propriamente o imito. É 
quase inacreditável isso. Mas é verdade: a personagem criou o autor. E é espantoso que foi de tal modo 
que até muitas das minhas experiências futuras foram vividas por ele. Aconteceu-me na vida o que eu já 
havia escrito no meu livro. Muitas das peripécias de minha existência foram antecedidas por ele. E é essa 
a razão por que o respeito tanto, por que o venero. Essa existência metafísica tomou-se real para mim. As 
ideias, que a personagem expunha, não eram então as minhas. Hoje, em grande parte, são. A personagem 
me conquistou. Na verdade, não pude resistir à tentação e ao fascínio que ela exerceu sobre mim.” 
(Santos, 1962, p. 20) 



36 

 

36 

 

— Não, porque é demasiadamente subjetivo. No campo da filosofia, 

busco o fundamento nos juízos ontológicos, e sem o seu apoio toda 

afirmação, toda tese deve ser passível de demonstração. Uma tese que 

não ofende ou não contradiz um juízo ontológico é possível, e pode 

ser verdadeira, mas ainda não é para mim a evidência de uma certeza. 

(p. 105) 

 

(...) “— E ainda, que essa certeza exige fundamentos ontológicos rigorosos. O 

critério de Descartes é para você meramente subjetivo.” E Pitágoras endossou a 

conclusão de Ricardo: — É isso mesmo. Tem seu valor, mas não é suficiente. (p. 106) 

Então Pitágoras de Melo adensa seu posicionamento contrário ao cogito 

cartesiano, sugerindo que Descartes não mostrou que seu axioma fosse evidente, 

possível de ser apreendido pelo sentido mais imediato; nem demonstrado 

rigorosamente, até chegar a apoditicidade, mas que era uma colocação arbitrária e 

passional. Assim se referiu à natureza de tal argumento:  

 
— (...) De minha parte, e seguindo a muitos outros, não considero 

como critérios de evidência a autoridade humana, o consenso geral, 

nem a utilidade pragmática, nem os instintos cegos, nem as intuições 

na linguagem popular, nem as pa- tências afetivas, nem os 

sentimentos, nem os testemunhos de consciência, nem as ideias claras 

e distintas de Descartes. Nada disso me serve para critério de 

evidência, e muito teria que dizer para provar que não serve. Mas, 

apenas, basta-me dizer que o critério de evidência tem de ser notado 

por si, evidente por si. (p. 107) 

 

Isto posto, o diálogo tem sua sutilidade aumentada, com o desenvolvimento de 

uma questão que requer certa minucia, e de grande importância para a filosofia: 

 
— Então, a demonstração não é critério de evidência para você? — 

perguntou Ricardo. 

— De certo modo não é — respondeu Pitágoras. 

— Parece-me que há contradição em suas palavras, porque há pouco 

disse que exige uma demonstração apodítica, ou seja absolutamente 



37 

 

37 

 

necessária, para acertar algo como princípio de evidência — retrucou 

Ricardo. 

— Realmente disse isso, mas lembre-se que falei de certo modo. 

Preciso, portanto, justificar-me, porque julgo que está aqui um dos 

lugares mais perigosos do filosofar, e onde os homens têm naufragado 

mais facilmente. (pp. 107-108) 

 

Pitágoras de Melo afirma – utilizando esclarecimentos que são muito caro à sua 

Matese, aos princípios – que a demonstração possui seus princípios próprios, que são 

evidentes, mas que não é ela a evidência propriamente dita. E exemplifica com o ponto 

arquimédico de sua Filosofia Concreta: “alguma coisa há” é um juízo evidente, mas não 

quer dizer que não possa ser demonstrado, dado indiretamente. É a própria natureza da 

evidência do enunciado que permite que, a posteriori, ele possa ser demonstrado 

apoditicamente. Assim, a demonstração não é critério de evidência, pois o evidente é já 

a apoditicidade apreendida no sentido mais imediato, a demonstração tem outra 

motivação, que supõe uma escalada. 

Com esta exposição, de alguns preceitos do pensamento de René Descartes, 

encerramos o exame de alguns projetos filosóficos que almejaram a Mathesis, que 

tiveram sua razoabilidade analisada por Mário Ferreira. Verificamos que a validade 

universal é, não apenas uma característica, mas o próprio mote sobre o qual deve ser 

sustentado um empreendimento matético. A relação entre esses sistemas de pensamento 

permitiu que conhecêssemos a reexposição, em termos ferreirianos, da filosofia 

pitagórica, da qual o filósofo brasileiro vai se servir para formular vários postulados que 

embasam sua Matese; a coadunação entre símbolo, linguagem universal e metafísica, na 

Arte de Raimundo Lúlio, e, a exemplo do sistema pitagórico, a crença na legitimidade 

de princípios matemáticos aplicados em postulados filosóficos, por Descartes; assim 

como a elucidação do axioma basilar que, confrontado com o cogito cartesiano, 

demonstra sua rigorosidade para sustentar a Filosofia Concreta – ou seja, um 

desenvolvimento sobre características medulares para o conhecimento do sistema 

filosófico de Mário Ferreira.      

 

 

 



38 

 

38 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Capítulo 2. Via Simbólica – um tema de verve platônico-pitagórica 

 

Neste capítulo será abordada a compreensão que Mário Ferreira dos Santos 

detinha sobre o símbolo. Veremos como o filósofo brasileiro o caracteriza, para que 

possamos entender algumas intervenções que ele realiza mediante a operação simbólica. 

Para tanto, se faz incontornável o desenvolvimento sobre o princípio da analogia, tema 



39 

 

39 

 

central na filosofia de Mário Ferreira, e a análise sobre a teoria da participação. 

Veremos, mediante a verificação da filosofia platônica, presente nos seus comentários 

ao Parmênides, como o princípio o logos analogante tem um papel fundamental na 

ontologia do filósofo brasileiro. 

Em seguida, verificaremos como a presença da simbólica numérica decimal 

pitagórica ocupa um lugar de fundamento no conteúdo e no método do sistema 

filosófico de Mário Ferreira. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

2.1. Símbolo, Analogia, Participação 

 

A concepção de símbolo foi compulsada por diversos domínios dos saberes e 

crenças humanas. As acepções e nuances a respeito desse conceito são tão variadas que 

se faz pertinente que seja feita uma definição prévia sobre o mesmo: que se estabeleça a 



40 

 

40 

 

natureza do significado dele no âmago do trabalho em que ele está inserido, pois, a 

partir dessa explanação prévia, torna-se mais viável desenvolver uma análise sobre um 

objeto de estudo que se caracteriza por comportar no seu interior uma função 

intrinsicamente remissiva – conceituar o símbolo é incontornavelmente um exercício 

metalinguístco. 

Sendo assim, anunciamos, desde já, que a abordagem do símbolo, nesta 

dissertação, vai estar, não absolutamente restrita ou reduzida, mas prioritariamente e de 

modo enfático envolvida com a Filosofia, e com as funções que Mário Ferreira utilizou 

para compreender a filosofia platônico-pitagórica e aplicá-la na tessitura de seu próprio 

legado filosófico. Dito de modo mais específico: demonstraremos que, para Mário 

Ferreira, a teoria da participação das formas de Platão, assim como a mímeses pitagórica 

e platônica, são operações simbólicas que regem a existencialidade do ser, realizadas 

por intermédio da analogia de uma forma preexistente (no caso a seguir, por exemplo, 

do arithmós pitagórico): 

 
Essa existencialização [do ser] é simbólica, portanto analógica. O 

arithmós, como tal, é uma estrutura aptitudinal do ser que não se 

distancia dele, nem se entifica subsistentemente. O que se entifica é o 

ser determinado como arithmós, repetindo-o, copiando-o (mimeses 

platônica) simbolicamente, aquele que nunca deixa de ser no ser, pois 

é da sua eficácia. (Santos, 1954a, p.174)  

    

Devemos salientar, em vista da explanação da operação simbólica acima, que a 

relação entre símbolos e simbolizados só poderá ser melhor compreendida se levarmos 

em consideração a teoria da participação, pois há gradações e níveis de acomodações 

simbólicas distintas – o que será visto no subtópico “Participação”. Antes, porém, 

vejamos algumas características do símbolo na concepção de Mário Ferreira, que está 

exposta em várias obras da sua Enciclopédia, mas que encontramos de modo mais 

pormenorizado no início do seu Tratado de Simbólica: “a) Polissignificabilidade – a 

polissignificabilidade dos símbolos consiste na sua aptidão a se referirem a mais de um 

simbolizado. Um símbolo pode ser deste ou daquele referido.” (p. 52) 



41 

 

41 

 

Consequentemente, como aponta Mário Ferreira em seguida, o simbolizado irá 

revelar uma característica de polissimboliabilidade, ou seja, “Um simbolizado pode ser 

referido por vários símbolos” (iten “b”).   

Continua, Mário Ferreira, a dar por itens as características que constituem o 

símbolo: 
c) gradatividade – O símbolo tem uma escalaridade de 

significabilidade a um simbolizado, pois ele pode ser melhor símbolo 

deste simbolizado do que daquele; 

d) fusionabilidade – capacidade do símbolo fundir-se com o 

simbolizado ante a apreciação simbólica, como sucede frequentemente 

na parte exotérica das religiões, em que os símbolos terminam por ser 

os ´próprios simbolizados; 

e) singularidade – característica de alguns símbolos que 

conseguem alcançar uma significabilidade única, de um único 

simbolizado, como o Ser Supremo, como símbolo de Deus. Nestes 

casos dá-se até fusionabilidade; 

f) substituibillidade – os símbolos que se referem também a um 

mesmo simbolizado, entre muitos outros diversos a que se podem 

referir, permitem a sua mútua substituição; 

g) universalidade – todas as coisas são símbolos da ordem a que 

pertecem. Todas as coisas são símbolos da ordem a que pertencem. 

Todos os factos são símbolos do conceito, que é um esquema 

abstracto. Dessa forma o símbolo é universal. (p. 52) 
  

Prosseguindo às caracterizações acima, contidas no Tratado de Simbólica, Mário 

Ferreira se refere aos sinais matemáticos e logísticos. Fundamenta, o filósofo, o estatuto 

de realidade desses afirmando que “os esquemas abstratos [aos quais esses sinais se 

referem] têm sua existencialidade indireta nos símbolos”, o que não quer dizer que “o 

símbolo, por isso, tenha maior valor que o simbolizado quanto a existencialidade...”, 

pois: “O símbolo não esgota a existencialidade do simbolizado. Apenas se refere a ele.” 

(p. 52-53) 

A relação entre símbolo e simbolizado é a relação que se dá entre referente e 

referido, termos também empregados de maneira exaustiva na Enciclopédia do filósofo 

brasileiro. A correspondência é simples, e já sugere a sua definição clara pela 



42 

 

42 

 

terminologia das palavras: o símbolo corresponde ao referente e o simbolizado ao 

referido. 

Em relação ao conceito, Mário Ferreira dos Santos afirma:  

 
No caso do conceito, a existencialidade deste é em outro, em nós. O 

esquema abstrato, que é o conceito, é apenas uma captação do 

esquema concreto da coisa, no qual tem de comum com outras. Negar 

a autonomia existencial do conceito não é ainda negar a 

existencialidade do esquema concreto do facto, do qual ele é apenas 

um esquema de esquema abstrato. (p. 53) 

 

No entanto, submeter a autonomia da existência do conceito à facticidade 

concreta não implica na negação da existência esquemática do fato, do qual o conceito 

faz parte do esquema de formação. Segundo o filósofo brasileiro, “o não ter 

compreendido bem claramente este ponto é que levou muitos filósofos a situações 

insustentáveis na filosofia.” (p. 53).  

Retomando os atributos e características dos símbolos, mencionados por Mário 

Ferreira no seu Tratado de Simbólica, temos agora, como será oportunamente 

demonstrado, a definição das características que mais importa para nosso trabalho são: 

 
h) função simbólica – É preciso distinguir claramente a função 

simbólica do símbolo da função simbólica meramente signalativa do 

sinal. Esta é apenas indicativa, esta aponta. O símbolo tem uma função 

analógica, explicadora portanto. O símbolo oferece uma via 

explicativa, como ainda veremos.  

O símbolo é assim dual. Nele há: 

1) uma analogia de atribuição intrínseca, que revela, afinal, um ponto de 

identificação com o simbolizado, e [grifo nosso] 

2) uma parte ficcional quanto ao simbolizado. (p. 53) 
 

Mas por que a utilização da via simbólica para se chegar à Matese de Mário 

Ferreira dos Santos? Segundo Luís Mauro Sá Martino (responsável pela introdução, 

edição e comentários do Tratado de Simbólica e de Filosofia Concreta): 

 



43 

 

43 

 

À medida que os opostos convergem, as categorias de pensamento 

comuns com as quais se lida no cotidiano desaparecem em um 

primeiro plano, mas em um segundo nível as próprias categorias 

filosóficas se acomodam em uma tensão dialética permanente. A 

referência à simbólica sugere novamente que a unidade final do 

conhecimento, a Mathesis, só pode ser atingida pela via simbólica na 

medida em que o simbolismo comporta a significação de contrários e 

o próprio paradoxo de uma maneira que o raciocínio lógico-discursivo 

não consegue. (Santos, 2009, p. 164) 

 

Veremos a denotação da passagem acima de modo claro e objetivo mais adiante, 

onde retratamos a simbólica numérica pitagórica, o emprego da dialética antinômica e o 

a concepção da realidade em conjuntos tensionais para, posteriormente, chegarmos às 

leis eternas. Por ora, achamos de bom grado expor uma passagem que retrate o assunto 

central desta dissertação (a via simbólica e a Matese), nas palavras do próprio Mário 

Ferreira: 

 
De forma que a Simbólica, se a primeira vista e a impressão universal 

é de que ela oferece tremendas dificuldades para ser construída como 

ciência, para nós, contudo, depois de estudarmos a identificação e a 

analogia do símbolo, a ambivalência, a hierarquia, as referências 

segundo as esferas e segundo os graus histórico-econômicos do 

homem, a divisão dos símbolos em positivos e negativos, dos 

símbolos em aspectos superiores e inferiores, distinguindo claramente 

o símbolo da alegoria, o símbolo da metáfora, da quimera, somos 

capazes então de chegar até a uma construção, não só da semântica 

simbólica como também da sintaxe simbólica, a ponto de podermos 

com ela fazermos então uma verdadeira linguagem nova, que será não 

a linguagem do símbolo, mas a linguagem das interpretações 

simbólicas, isto é, dos conteúdos não só eidéticos noemáticos como 

também outros conteúdos, inclusive arquetípico que o ser humano 

contém e que estão na linguagem simbólica, que podem ser desse 

modo reduzido a uma espécie de metalinguagem. Vamos verificar 

então, que esta mesma metalinguagem será a metalinguagem a qual se 



44 

 

44 

 

reduz a ciência e a qual se reduz a própria filosofia que é a Matese. 

(Galvão, Nadiejda; Santos, Yolanda, 2001) 

 

Não temos a presunção de realizar todas as operações que Mário Ferreira expôs 

acima. O próprio filósofo afirmou que seu Tratado de Simbólica, apesar de ser uma 

obra de larga alçada, estaria incompleta, precisada de alguns complementos. Ademais, 

nas palavras de sua esposa: Mário Ferreira “Pretendia organizar um curso de dialética 

simbólica... o que não chegou a realizar.” (Galvão, Nadiejda; Santos, Yolanda) A 

própria passagem acima é de uma transcrição do esboço deste curso. Também não 

chegou a publicar o ‘prometido’ “Dicionário de Símbolos e Sinais”, que podemos ver 

como “a sair” em algumas obras do filósofo. 

Pretendemos, sim, demonstrar como a via simbólica – mediante a analogia, dos 

logos analogantes, no sistema filosófico platônico-pitagórico – é expressamente 

aplicada por Mário Ferreira dos Santos no aspecto que nos interessa: na relação entre a 

teoria da participação platônica, a mímeses pitagórica (correlacionadas por Mário 

Ferreira) e o simbolismo numérico pitagórico; assim como nas leis eternas, como 

alguns dos fundamentos da sua Matese. As características do símbolo 

(polissignificabilidade, universalidade, gradatividade, etc.), assinaladas acima, irão 

aparecer sem que seja feito sempre o apontamento por nossa parte – com o fim de não 

tornar a exposição do texto extenuante.     

 

Analogia  

 

A analogia é um tema de suma importância para o entendimento da Filosofia 

Concreta de Mário Ferreira. De acordo com filósofo, a depender da concepção que se 

tenha dela, podemos corresponder ou desaproximar sistemas filosóficos consagrados, 

como entre Platão e Aristóteles23 – Filosofia Antiga – ou Tomás de Aquino e Duns 

Scot24 – Filosofia Escolástica. Tal relevância se dá porque a analogia tem um papel 

fundamental como chave de apreensão da realidade, a começar pela compreensão dos 

próprios conceitos. 

                                                           
23 Cf. Santos, 1958a. .  

24 Cf. Santos, 1954a, pp. 86-92 



45 

 

45 

 

Segundo Mário Ferreira, “Os conceitos (enquanto esquemas noéticos): essência 

e existência, matéria e forma, substância e acidente, causa e fim, etc., resultam da 

abstração de dados comuns da experiência, quer interna quer externa”, seja “por 

influência da intuição ou da razão.” (Santos, 1954a, p. 75)  

 O filósofo brasileiro afirma que existem três modos de significar o conceito: a) 

por analogia (“quando aplicado a coisas diversas, com acepções que não são nem 

propriamente idênticas, nem completamente diferentes”); b) por equivocidade 

(“aplicados a diversos seres com significado totalmente diferente”); c) por univocidade 

(“aplicado a diversos seres com a mesma significação”). (Santos, 2007, p. 124)  

Então Mário Ferreira afirma que “Os conceitos aplicados a objetos, de onde são 

tirados, por abstração, e aplicados ao ser, enquanto ser, ou às realidades que são o objeto 

da metafísica”, são os conceitos análogos, pois:25 “só a analogia pode assegurar a 

pluralidade na unidade.” (p. 124)  

Ademais, a analogia deve ser considerada como uma síntese entre o semelhante 

e o diferente, pois quando nos referimos a um termo análogo “reconhecemos que, nele, 

há algo que se assemelha ao analogado e algo que se diferencia.”: “Na analogia, há a 

participação do analogado pelo analogante, e tal participação indica a identificação mais 

remota ou próxima, segundo o nosso esquema.” (p. 123) É esta característica da 

analogia que viabiliza que, mediante a participação por hierarquia formal, a analogia 

conecte, a partir da via simbólica, a coisa sensível à sua estrutura ontológica, recebendo, 

assim, o seu ser – nos termos da filosofia platônica, apropriada por Mário Ferreira.: 

 
A participação por hierarquia formal nos permite compreender desse 

modo a via symbolica, o itinerarium mysticum que podemos seguir, 

pois partindo das quididades que compõem o arithmós plethós de um 

ser (há aqui um arithmós tomado no conjunto das quididades), 

podemos ver que o ente, por sua participação na perfeição, é um 

apontar daquela perfeição e, consequentemente, do ser que a tem mais 

intensa ou em plenitude.   (Santos, 2007, p 135) 

 

                                                           
25 Porque não podem ser os unívocos nem os equívocos.  (p. 124) 



46 

 

46 

 

Ainda em relação à analogia, na obra de Matese, A Sabedoria da Unidade 

(1967a), encontramos esta advertência ao término dos capítulos (em apêndice): 

 
“Problemática da Analogia” foi uma obra prometida por nós, e que 

fazia parte da série de obras de problemática da Filosofia Concreta. 

Em face de nossos livros de Matese, e revisando sua matéria, que 

perfeitamente se encaixa na parte sintética dessa suprema instrução, 

resolvemos dá-la, neste volume, em apêndice, ao lado de 

Problemática da Substância e do Acidente por serem matérias que 

servem de esteio aos exames futuros que a Matese empreenderá. 

 

É exatamente o que almejamos, congruente com a estruturação do terceiro 

capítulo desta dissertação: num primeiro momento, elucidar de modo sucinto e sintético 

a conceituação sobre a disciplina da Matese, depois desenvolver o tema da analogia 

(com ênfase no logos analogante das tensões), para por fim explanar a fase concreta da 

Matese, ou seja, a exposição de leis matéticas.  

Tendo em vista, então, os anseios deste trabalho, passemos para uma análise do 

apêndice último de A Sabedoria da Unidade: “Problemática da Analogia”. 

Neste apêndice, lemos: “Podemos dizer de antemão, o que provaremos a seguir, 

que a grande variedade observada na Filosofia, na postulação de teses tão variadas, bem 

como na construção de tantos erros famosos, decorrem, inevitavelmente, da maneira de 

considerar os antepredicamentos: univocidade, equivocidade e analogia.” (p. 275) 

Mário Ferreira destina-se, nessa parte do livro, à tarefa de afastar o univocismo 

(tendente para a concepção monista) e o equivocismo (tendente para o pluralismo) – 

segundo o filósofo, a analogia atualizada sob o aspecto da semelhança pode resultar na 

primeira e atualizada sob o aspecto da diferença pode resultar na segunda (p. 282).  

Mário Ferreira afirma que “O termo análogo é um intermédio entre o unívoco e 

o equívoco, pois não se diz dos inferiores de modo inteiramente idêntico, nem 

inteiramente diverso; ou seja, em parte idêntico, em parte diverso.” (p. 285) 

Depois o filósofo distingue dois tipos de analogia: a analogia de atribuição 

extrínseca (“quando atribui-se ao analogado secundário apenas o nome análogo”) e a 



47 

 

47 

 

analogia de atribuição26 intrínseca27 (“quando se aplica também o conteúdo 

conceitual”). Esta última analogia é também chamada de metafísica e é a que mais 

interessa à Filosofia; a primeira interessa primacialmente à Estética. Assim sendo:  

 
A analogia intrínseca ou metafísica é aquela em que o termo significa 

uma forma e esta se verifica formal e intrinsecamente em todos os 

inferiores, mas ao mesmo tempo com essencial. Esta analogia pode ser 

de atribuição intrínseca... mas a  diversidade está fundada na ordem 

essencial de prioridade e de posterioridade. Esta analogia é a que 

interessa à Filosofia Concreta. (Santos, 1967a, p. 288) 

  

Logo, “como o diverso é uma síntese entre o diferente absoluto28 e do repetido, a 

analogia consiste numa síntese do diferente absoluto, do repetido e do idêntico.” (p. 

289) 

Como já afirmamos, Mário Ferreira achava que uma má compreensão da 

analogia levaria a erros na estruturação de sistemas filosóficos inteiros – daí a atenção 

acentuada que o filósofo dá ao tema. A analogia, como já pudemos verificar, é de suma 

importância para o entendimento do pensamento matético e concreto de Mário Ferreira, 

pois ela está no elo entre a síntese da filosofia pitagórica-platônica e seu projeto de 

Matese, afinados, ainda, com o sua cristandade. 

 Ademais, o tema da analogia é imprescindível para que possamos compreender 

a teoria da participação platônica, já que ela mesma implica sua efetividade: “Na 

analogia há a participação do analogado ao analogante, e tal participação indica a 

                                                           
26 “Quando o análogo comum é atribuído ao analogado secundário, indicando uma dependência a respeito 
do principal, temos a analogia de atribuição, ou seja, quando atribuímos um termo a um secundário, em 
relação de dependência a um principal. E essa analogia pode ser ainda extrínseca (analogia de atribuição 
extrínseca) ou intrínseca.” (Santos, 1967a, p. 286)   

27 “Dizem intrínseca, por supor-se que a forma significada convém formalmente a todos os analogados,  
embora de maneira muito diverso. Diz-se de atribuição, porque se supõe também que a forma convém ao 
secundário por participação ou por dependência, ou por referência à forma principal.” (p. 287)  

“28 No conceito de distinto há uma síntese do diverso com o mesmo, superando o primeiro ao segundo. Se 
não houvesse o mesmo de certo modo nas coisas distintas, haveria um abismo e, consequentemente, uma 
ruptura no ser... Por sua vez o conceito de diverso aponta para algo irredutível de modo absoluto, e ao 
mesmo tempo de algo repetido, pois a diversidade se fosse absoluta levaria também à ruptura do ser. 
Consequentemente, na diversidade, deve haver um diferente absoluto e algo repetido.” (p. 289)  



48 

 

48 

 

identificação mais remota ou próxima, segundo o nosso esquema.” (Santos, 1954a, p. 

82) 

Em suma: o princípio da analogia, no sistema filosófico de Mário Ferreira, foi 

exaustivamente desenvolvido, com o costumeiro preciosismo que era de contumaz de 

um período da história da filosofia, que está entre os mais influentes na formação do 

filósofo brasileiro – a Filosofia Escolástica. A finalidade era fundamentar que os seres 

sensíveis são partícipes de um Ser Supremo, e que, em termos lógicos e ontológicos, 

isto é possível devido à operação analógica intrínseca (pois a extrínseca se restringe a 

analogias de semelhanças e distinções empregadas na estética e linguisticamente, e não 

metafisicamente, ontologicamente).     

 

Participação 

 

O Tema III, artigos 1, 2, 3, 4 e 5, do Tratado de Simbólica, inicia com “A 

participação” e é finalizado com “A Síntese da Analogia”. Durante esses artigos, 

percebemos, seja pela referência direta ou pelo uso da terminologia no desenvolvimento 

dos temas, uma preponderância acentuada da perspectiva platônica29.   

No início do Artigo 1, Mário Ferreira começa por afirmar que quando não há 

uma identificação e, por conseguinte, também não uma adequação completa entre 

símbolo e simbolizado, deve haver um ponto de identificação formal entre ambos, para 

que se possa haver uma relação de pertença que garanta ao símbolo uma característica 

que na verdade esteja no simbolizado. (p. 91) Ocorrendo esta relação, verifica-se com 

facilidade que entre símbolo e simbolizado há uma participação: E essa afirmação é 

evidente, pois ao examinarmos os símbolos, veremos que a formalidade que a este 

podemos predicar, é participada em certo grau pelo participante, mas que é atribuída ao 

participado (simbolizado) num grau mais elevado. (Santos, 2007, p. 91) 

No entanto, um participante participa do participado de acordo com a sua 

natureza, obedecendo à sua proporção e características singulares; e o participado, por 

seu turno, tem uma idealização superior, na sua plenitude: “O participado pode ser de 

                                                           
29 Há várias menções a Tomas de Aquino, mas este, sobretudo, fazendo menção à filosofia de Platão. 



49 

 

49 

 

maior grau de perfeição, mas a participação, por parte do participante, dependerá do 

grau deste.” (Santos, 2007, p. 94) 

Mário Ferreira coloca que há vários tipos de participação, e destaca duas: a 

participação por composição (na qual há a limitação do participante, que a define); e 

uma segunda, que mais se destaca em termos de simbólica e ontologia: a participação 

por similitude, ou por hierarquia formal (quando a essência participada não está em sua 

plenitude do seu conteúdo formal). (p. 96)  

  No “Artigo 2” (A participação na ordem lógica e na ordem ontológica), lemos:  

 
É comum dizer-se que Platão só considerou a participação no campo 

das ideias, reduzindo-a assim apenas à participação lógica. 

Entretanto, se tivermos um pensamento mais consentâneo com a 

genuína concepção platônica, veremos que a participação que se dá na 

ordem das formas, frequentemente chamadas ideias, é correspondente 

a uma participação na ordem do ser. (p. 101) 

 

Ou seja, como afirma o autor: “As formas platônicas são fundadas em estruturas 

ontológicas.” (p. 103) – não se restringem às estruturas ônticas. Aliás, a própria 

estrutura ôntica só se efetiva porque seu ser participa da ordem do ser.   

 
Assim todo o ôntico tem uma estrutura ôntica que é concreta, a qual 

corresponde a uma estrutura ontológica, que lhe é transcendente, e que 

pertence à ordem ontológica, à ordem do ser, apenas captada por nós 

logicamente, noéticamente, e proporcionadamente ao nosso espírito. 

(p. 104) 

 

Ademais, a questão das estruturas (ôntica e ontológica), assim como a correlação 

e congruência entre a participação platônica e a filosofia pitagórica, mediante a 

mímeses, são assuntos que foram desenvolvidos pelo autor no Tema III, já retratados 

por nós, mas que ainda adensaremos. Antes de retratarmos a aplicação da analogia no 

âmbito prático (no subcapítulo seguinte), vejamos um fragmento do Tratado de 

Simbólica que retrata a concepção de simbólica para Platão, nas palavras de Mário 



50 

 

50 

 

Ferreira, com o fim de mostrar a importância da mímeses – um importante ponto de 

toque entre a sua filosofia e a do grego:  

 
Aplicando-a à simbólica, diríamos que o símbolo não contém em si a forma 

do simbolizado, mas apenas o imita. Não se dá uma composição entre o 

símbolo e o simbolizado, mas apenas uma imitação do segundo pelo 

primeiro. Esta seria a colocação platônica da relação entre símbolo e 

simbolizado. (p. 106) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



51 

 

51 

 

 

 

 

 

2.2. Parménides: a concepção ferreiriana de Platão e o logos analogante 

 

Mário Ferreira dos Santos pretendia publicar as obras completas de Platão (em 

12 volumes) e de Aristóteles (em 10 volumes), ambas comentadas. Este projeto ficou 

inconcluso, porém alguns volumes ainda foram publicados por suas editoras (Logos e 

Matese), a saber: Aristóteles e as Mutações, Das Categorias, Protágoras, O Um e o 

Múltiplo em Platão (“Parménides”). 

A respeito deste projeto de publicação é importante que se diga que Mário 

Ferreira pretendia realizá-lo, em grande medida, seguindo uma ordem de prioridade 

condizente com o seu critério de relevância temática, em afinidade com a edificação e 

enrijecimento de sua própria filosofia, a exemplo da reiterada relação entre a filosofia 

platônica e o pitagorism. Deste modo, assim o filósofo se posiciona em relação ao que 

lhe motivou a iniciar a publicação das obras de Platão pelo Parmênides: 

 
Como inegavelmente é nesse diálogo que se coloca primeiramente, e 

de modo nítido, a teoria platônica das formas, escolhemo-lo para 

iniciar a publicação, que ora fazemos, da obra de Platão, por nós 

comentada. Não seguimos, na publicação de seus diálogos, o método 

cronológico, mas o teórico. E como a teoria das formas é a doutrina 

fundamental do platonismo, e que sem ela não se pode compreender o 

tema da participação (metexis), nem o da imitação (mímesis), que 

Platão aproveitou do pitagorismo, é por essa obra que desejamos 

começar, já que ele, em todo o seu esforço filosófico, procurou 

resolver a antinomia do Um e do Múltiplo, que o parmenidismo 

deixou inegavelmente sem solução. (Santos, 1958a, p. 17) 
 

Dentre os diálogos que compõem o Corpus Platonicum, é recorrente entre os 

exegetas do filósofo grego o parecer de que o Parménides seja o mais complexo – 

repleto de problemáticas e nuances. Desde já, prenunciamos que nosso foco referente 



52 

 

52 

 

aos comentários de Mário Ferreira sobre o diálogo Parménides será incidido sobre o 

tema da analogia, com o intuito de demonstrar a aplicação analógica na teoria da 

participação das formas platônica, e de como esta é correspondente com a mímeses 

pitagórica.  

O Um e o Múltiplo em Platão (Parmênides) é também de longe a obra em que 

Mário Ferreira mais retrata o filósofo grego. Os “COMENTÁRIOS” contidos no livro 

não se restringem às questões que concernem às conversações, mas oferecem também 

várias análises, exposições e cotejamentos do legado filosófico de Platão em relação à 

herança intelectual de filósofos como Aristóteles e São Tomás de Aquino. No mais, o 

leitor que for ao encontro da obra pode estranhar a disposição do escrito, pois, nas 

palavras de Mário Ferreira: “preferimos tratar dos temas que são expostos neste diálogo, 

à proporção que o mesmo se desenvolve, não acompanhando a norma costumeira de 

anteceder o texto com a explanação.” (p. 15) 

Logo nos primeiros comentários de Mário Ferreira sobre o diálogo, que se segue 

às primeiras trocas de palavras entre os personagens Sócrates e Zeno, encontramos o 

desenvolvimento sobre uma questão que é muito relevante para o tema da analogia, da 

participação e das formas na filosofia platônica: a semelhança. Assim, conta o filósofo 

brasileiro que “Entre os semelhantes, há algo que os analoga, pois, para que dois termos 

sejam semelhantes, impõe-se que haja entre eles algo que se equipare.” (p. 33) 

Porém, como é bem contumaz na filosofia de Mário Ferreira, a preocupação 

primeira se volta para o estabelecimento e validação da estrutura ontológica em questão 

(a da semelhança). Afirma Mário Ferreira, então, que “Não interessa por ora saber que é 

esse algo, mas apenas estabelecer que há uma estrutura ontológica da semelhança, que é 

relação de equiparação em certo sentido.” (p. 33) 

O filósofo brasileiro, então, expõe por consequência que: “Assim as coisas que 

se assemelham, de certo modo repetem essa estrutura ontológica.” Arrematando com o 

surgimento e aplicação da analogia: “E como poderia dar-se a semelhança se não fosse 

ela um possível no ser? Consequentemente, há uma forma da semelhança, um logos, 

que analoga as coisas que se assemelham.”30 (p. 33) 

                                                           
30 É bom que tenha em conta: “Mas a semelhança, que se dá entre estas e aquelas coisas, não é a 
semelhança em si. Tais coisas participam da forma da semelhança. E esta não pode ser um puro nada, 
portanto é um ser. E como tal, há o ser da semelhança em si, de que participam todas as coisas 
semelhantes a outras. E o mesmo se pode dizer da dessemelhança.” (p. 33) 



53 

 

53 

 

Explanando a teoria da participação das formas platônica, colocando sob sua 

égide a estrutura ontológica da semelhança, o logos (analogante),31 a gradação, e os 

seres, Mário Ferreira assim se refere à doutrina platônica: 

 
Como nenhum ser da existência cronotópica (cronos, tempo e topos, 

espaço) não é a semelhança em si nem a dessemelhança em si, tais 

seres apenas participam (partem capere), isto é, cada um repete a 

semelhança e a dessemelhança, não em sua plenitude, pois, se tal se 

desse, seriam a semelhança ou a dessemelhança em ato; seriam 

subjetivamente uma ou outra. Mas a estrutura ontológica da 

semelhança é anterior às coisas semelhantes, é um logos que, 

ontologicamente, antecede às coisas, o qual está na ordem do ser. As 

coisas semelhantes são, portanto, posteriores à semelhança. Como 

nenhuma das coisas tem em plenitude a perfeição da semelhança, e 

elas apenas têm parte, pela relação de equiparação, por isso 

participam. A participação, portanto, a posse de uma perfeição em 

grau menor, que outro ser tem-na em grau máximo. A semelhança, 

ontologicamente considerada, é a perfeição da semelhança. (p. 34) 

 

Para esclarecer a coexistência, nas coisas mesma, do um e do múltiplo, Mário 

Ferreira elucidar, ao término dos primeiros comentários, sobre o Parménides, o 

seguinte:   

 
Não há, porém, nada de extraordinário que duas coisas participem do 

logos da semelhança (no que são semelhantes) e do logos da 

dessemelhança (no que são dessemelhantes). Assim o Todo (que 

inclui todas as coisas) é Um, por participar do Um, e, múltiplo, por 

participar do múltiplo. (p. 35) 

 

                                                           
31 Portanto, os múltiplos participam da forma da semelhança e da forma da dessemelhança. E participam, 
porque nenhum deles é subjetivamente a semelhança nem a dessemelhança. Mas, neles, há o que os 
analoga (de aná e logos) isto é, um logos de que ambos participam em comum e, por participarem dele, 
são semelhantes por isso. 



54 

 

54 

 

Seguindo o raciocínio da passagem acima, Mário Ferreira poderá afirmar sem 

receio que “Assim uma coisa pode ser uma sob um aspecto e múltipla sobre outro.” 

Como chama a atenção o filósofo brasileiro, na verdade, “As coisas podem ser umas e 

múltiplas, não, porém, que o um seja o múltiplo.” (p. 35), pois 

 
As formas separadas, em si, não se misturam, e se tal se desse 

Sócrates se assombraria. E não se misturam, porque o logos da 

multiplicidade, da semelhança, do repouso, do movimento etc. são 

unidades em si, ontológicas sem dúvida, e que não podem modificar-

se nem misturar-se. (p. 35) 
 

Ademais, como menciona o próprio Mário Ferreira, nos comentários: “a teoria 

das formas apresentará outros aspectos, que a tornarão mais complexa, como também 

mais surpreendente.” (p. 35) Achamos pertinente apresentar, como o fizemos até aqui, 

para fins de entendimento panorâmico da teoria da participação e da teoria das formas, a 

doutrina platônica nas palavras de Mário Ferreira; porém, como foi dito, Parmênides é 

um diálogo complexo, com várias nuances que exigem a menção a vários aspectos da 

filosofia. Com isto, queremos reforçar que nos deteremos sobre o tema da analogia – 

pois será a coadunação da síntese da filosofia pitagórica (apresentada no início da 

dissertação), mais a elucidação sobre símbolo e a aplicação da analogia na filosofia 

platônica e pitagórica (apresentadas neste capítulo), além da exposição do simbolismo 

numérico, que irão nos fornecer os alicerces para adentrarmos na Matese de Mário 

Ferreira dos Santos. 

A segunda parte dos comentários de Mário Ferreira sobre o diálogo se segue à 

conversa em que Parmênides deixa Sócrates confuso, e incapaz de prosseguir mantendo 

a mesma coerência argumentativa para defender sua teoria – uma vez que este diz que 

não pode afirmar que há formas ideais de coisas sensíveis consideradas abjetas. 

Mário Ferreira coloca, então, que “Se foi fácil para Sócrates a polêmica com 

Zeno, já não será o mesmo com Parménides”, pois “Sócrates é jovem, e suas ideias 

ainda não amadureceram.” E é parecendo levar em conta que “Parménides anima-o [a 

Sócrates], fazendo-lhe ver que, ao atingir a maturidade do pensamento, não terá ele mais 

receio de fazer afirmativas, e os temores da juventude se dissiparão.” (p. 39) que Mário 

Ferreira parece aceitar a atmosfera amena proposta por Parmênides e não defender, 



55 

 

55 

 

nesta passagem, Sócrates. Prossegue, então, Mário Ferreira, seu comentário sobre a 

teoria platônica, fazendo uma nova conciliação lógica que contempla a dimensão 

qualitativa e ontológica da doutrina, a saber, uma conexão entre semelhança, analogia, 

relação e concordância qualitativa (“pois a semelhança classifica-se logicamente como 

relação, mas o que a caracteriza é a concordância na qualidade” (p. 40)): 

 
Mas a semelhança não se reduz a um mero ad áliquid, a um referir-se 

a outro, mas a uma analogia, na presença de um logos analogante de 

que participam duas coisas referidas uma à outra. A concordância na 

qualidade, nos aspectos qualitativos, revela que as coisas relacionadas 

são participantes de um logos analogante que as analoga. Em suma, a 

semelhança, para Sócrates, é a referência entre dois entes que 

participam, concordantemente, de um logos analogante qualitativo. A 

semelhança é, portanto sempre parcial. (p. 40)    

 

Desta maneira, Mário Ferreira assevera que, uma vez que a teoria da 

participação das formas considera a “concordância na qualidade”, a “semelhança não é 

apenas uma relação” lógica, mas ontológica – enrijecendo a afinidade entre a filosofia 

do grego com a sua dialética ontológica: 

 
Vimos que a semelhança classifica-se logicamente como relação, mas 

o que a caracteriza é a concordância na qualidade. Para que duas 

qualidades concordem, é necessário que elas sejam da mesma espécie, 

ou afins a uma espécie comum, ou melhor, análogas. Portanto, não há 

contradição no pensamento platônico, pois não se refere propriamente 

a uma relação em sentido lógico, mas apenas em sentido ontológico, 

pois o que analoga o semelhante é um similis. (p. 41) 

 

Tendo em vista, então, que o filósofo brasileiro começa abordar uma questão 

fulcral na sua filosofia (a semelhança), Mário Ferreira afirma que “Cumpre-nos agora 

averiguar o que se entende por similis e similitudo, ou seja a semelhança.” Uma vez que 

este “É tema de grande importância no pensamento socrático-platônico, pois a constante 

procura dos logoi só pode partir das semelhanças entre os termos análogos.” Segundo 



56 

 

56 

 

Mário Ferreira, “Toda a dialética socrático-plantônica segue essa via, o que não foi bem 

compreendido pelos exegetas.” (p. 42) 

Com a análise e consideração da similitude (da semelhança), Mário Ferreira 

deseja expor que “Propriamente a similitude não se fundamenta apenas na relação, mas 

na forma.” (p. 42), de modo que demostre que a semelhança é uma das condições para 

fundamentar a lei que assevera que todos os seres em algo se analogam 

substancialmente – guardadas as devidas proporções de similitudes entre eles. Segundo 

Mário Ferreira, é essa operação analógica que torna a dialética platônica de maior 

alçada ontológica do que a Lógica Formal aristotélica, pois, nesta, nas palavras do 

filósofo brasileiro, “de duas premissas particulares nada se conclui, enquanto na 

dialética socrático-platônica, se entre essas duas premissas se pode estabelecer uma 

analogia de proporção, ou seja, delas se pode captar um logos analogante, que é uma 

conclusão dialética.”32 (p. 43) 

Antes de finalizar a segunda parte aos comentários ao Parmênides, à ilustração 

contida na nota de rodapé, segue uma explicação sobre a consideração da 

particularidade dos seres em questão, e uma alusão que nos permite assegurar a relação 

entre a dialética platônica, fundada na similitude, e a via simbólica: “O atuar do agente é 

sempre proporcionado ao campo de sua atividade. Portanto, o logos que analoga as duas 

premissas. A semelhança entre ambos está aí. E é essa semelhança que é o fundamento 

da simbólica, quando tomada sob suas justas bases.” (p. 43) 

Na terceira parte dos “COMENTÁRIOS” de Mário Ferreira, contidos em O Um 

e o Múltiplo em Platão, se destaca a vinculação entre a filosofia platônica e a filosofia 

pitagórica, já “que entre a metexis platônica e a mímeses pitagórica há perfeita unidade.” 

(p. 243) Mário Ferreira toma para si o encargo de legitimar essa relação e conferir 

validade ontológica aos arithmoi pitagórico e às formas platônicas: 

    

                                                           
32 No exemplo: “’o leão reina no deserto’ e ‘D. João reina em Portugal’, pela lógica aristotélica nada se 
conclui, enquanto que, pela dialética socrático-platônica, pode estabelecer-se esta analogia de proporção: 
o leão está para o deserto, assim como D. João está para Portugal. O reinar de D. João e o reinar do leão, 
embora diferentes, são, sob certo aspecto, semelhantes, pois o leão, como agente, atua, no deserto, 
proporcionadamente à sua natureza de leão, e D. João atua, em Portugal, proporcionadamente à sua 
natureza de rei... O que dá conteúdo real à relação, que podemos estabelecer entre o leão e D. João, é o 
logos analogante, a concordância de ambos a um mesmo logos, do qual ambos participam.” (p. 43) 



57 

 

57 

 

Não sendo esses arthmoi (Formas para Platão)33 meros nadas, a sua 

realidade é que nos cabe precisar. E é essa realidade que é um dos 

pontos centrais da filosofia socrático-platônica, e que não pode ser 

compreendida sem o exame da participação, da metexis platônica, que 

corresponde à mimesis pitagórica, à imitatio, à imitação, a qual 

implica, no seu conteúdo eidético, uma repetição, porque o imitante, 

de certo modo, repete o imitado. (p 54) 

 

Aqui convém uma explanação sobre o que Mário Ferreira intitulava de teoria 

dos esquemas – que envolve o esquema concreto-ôntico (das coisas sensíveis) e o 

esquema eidético-noético (do mundo inteligível, eterno). Segundo a teoria em questão, é 

mediante a teoria da participação, a metexis, ou analogia, que as coisas sensíveis se 

tornam existencialmente possíveis, a partir da conexão parcial entre os seres sensíveis e 

a ordem ontológica do ser (o mundo das formas), submetidas aos princípios (como 

veremos mais detidamente no terceiro capítulo). Para Mário Ferreira, as coisas são o 

que são devido à sua lei de proporcionalidade intrínseca, à sua essência, à sua forma, 

correspondentes ao arithmós dos pitagóricos, à haecceitas dos scotistas, ao quid – leal 

ao seu ideal de sincretismo filosófico: “A forma aristotélica corresponde à forma 

pitagórica, que é a lei de proporcionalidade intrínseca dos seres, pois se este ser é isto e 

não aquilo, o é por ter uma certa proporcionalidade intrínseca, que é o seu arithmós.”34 

(Santos, 2007, p. 128)  

Para concebermos como se dá a transmissão formal, é pertinente que 

concebamos a natureza limitada da matéria, dado que esta não recebe a forma em sua 

inteireza perfectiva, pois a recebe de acordo com a sua particularidade proporcional, e 

de acordo com os desígnios da analogia: 

 
É evidente, pelo que já vimos, que a participação no pensamento 

socrático-platônico, não é de composição, pois a forma não se compõe 

                                                           
33 A forma platônica é esse arithmós, não quando concreto na coisa, mas quando subsistente na ordem do 
ser, no mundo verdade. Este ser repete esse arithmós, e, nesse repetir, imita, com o que tem, aquela 
proporcionalidade, e estamos na mimesis platônica (imitação). Por isso diz que as coisas imitam as 
formas pois, enquanto tais, são as formas. (p. 59) 

34 Conciliação entre Tomas de Aquino e Duns Scotus. Cf  Santos, 1954a.  



58 

 

58 

 

com a matéria para dar surgimento a alguma coisa. Mas o que é, 

contudo, evidente, é que há, na coisa, uma forma também. Não sendo 

esta o eidos imutável, eterno e singular, só pode ser uma cópia 

daquela. E como se poderia dar essa cópia? Ela se dá pela disposição 

da matéria à semelhança da forma, ou melhor: a proporcionalidade 

intrínseca do ser repete, materialmente, o que a forma é 

imaterialmente. Há, assim, uma analogia entre a forma concreta (o 

esquema concreto) da coisa (in re), e a forma eidética do platonismo. 

(p. 75) 

 

 

Ainda a respeito da teoria da participação, Mário Ferreira também defendia que 

essa teoria teria sido utilizada por Santo Tomás de Aquino, por quem tinha grande 

estima, como fundamento para afinar, e vincular, a filosofia platônica com a filosofia 

aristotélica – mesmo tendo Tomás de Aquino posse de apenas um diálogo platônico, e 

algumas referências indiretas; o que, para o filósofo brasileiro, só aumentava ainda mais 

a habilidade do escolástico, já que, mesmo de posse rasa, conseguira, o aquinatense, 

penetrar no coração pulsante da teoria platônica, ao mesmo tempo em que a tornava 

convergente com a do Estagirita:  

 
Todos sabem quanto Tomás de Aquino, esse genial e soberbo filósofo 

medieval, sofreu a influência do pensamento aristotélico, como 

também do platônico. Da obra platônica manuseara apenas o “Timeu”, 

graças a Boécio, e quanto aos outros diálogos só os conhecia através 

de referências. No entanto, com tão parcos meios, esse gigante do 

pensamento foi muito mais justo na crítica do platonismo do que 

outros, e não se pode deixar de afirmar que toda a obra do aquinatense 

está movida pelo intuito de conciliar o pensamento aristotélico ao 

platônico, numa concepção mais alta. E o caminho encontrado por 

Tomás de Aquino foi o da participação, que conexiona, de modo 

admirável, as grandes contribuições desses dois magnos filósofos da 

antiguidade grega. (p. 64) 

 



59 

 

59 

 

No entanto, Mário Ferreira dos Santos considera a distinção das vias: de Platão 

em relação à de Aristóteles e Tomás de Aquino. Estes dois últimos, como empiristas-

racionalista, tomavam como ponto de partida as coisas sensíveis; sendo assim, a 

estrutura geométrica, para eles, já era constituída por um considerável grau de 

abstração, que se elevado de maneira acentuada poderia se chegar aos arithmós archai 

dos platônicos e pitagóricos. 

Mário Ferreira também retrata uma questão, sobre o legado intelectual platônico, 

que ainda hoje divide as exposições dos hermeneutas e exegetas da filosofia do grego – 

a questão do dualismo de Platão. Para Mário Ferreira, o monismo era inconcebível, pois 

“O monismo termina por ser pluralista para poder explicar a heterogeneidade e, 

consequentemente, torna-se absurdo.” (p. 163) O dualismo, no entanto, é inaceitável:  

 
Um dos mais persistentes erros, que encontramos expostos nos livros 

que tratam do pensamento platônico, é a afirmação do seu dualismo. 

Na verdade, nenhum grande filósofo foi dualista, e Platão foi dos 

maiores. É raro o dualismo como os dualistas, e só um filósofo menor 

poderia aceitar dois seres que fossem o princípio do universo, ou um 

ser e um nada a principiarem-no. Nem o pensamento maniqueísta, que 

é constantemente chamado de dualista, em que pese as razões de 

tantos grandes valores que o combateram, não o foi realmente senão 

nas mãos de pensadores menores. O dualismo principial é tão absurdo, 

tão aporético, que nenhum filósofo o aceitaria. Há um dualismo não 

principiai, como se vê em Pitágoras, ao afirmar que o Um gera o Um, 

e este o Dois. (p. 106) 

 

O “dualismo principial” não é aceito, mas o dualismo polar (ou “bipolarismo) é 

imprescindível para a dialética antinômica utilizada por Mário Ferreira na sua 

concepção tensional – como veremos adiante. 

O filósofo brasileiro costumava se manter atualizado sobre as questões que 

versava, fazia parte da Associação Internacional dos Pitagóricos, da Universidade de 

Atenas. Na década de 1950 há um acentuado desenvolvimento de leituras que levam em 

consideração a existência da doutrina não-escrita de Platão –  de forte cunho pitagórico. 

Mário Ferreira analisou obras de estudiosos de Platão, como David Ross, e Auguste 



60 

 

60 

 

Diès, Emile Chambry e Léon Robin, e demais autores que consideravam a teoria dos 

princípios da doutrina não-escrita. Então, no tocante a essa nova leitura, nosso filósofo 

desenvolve, de modo substancial, o que será considerada pela escola de Tübingen-Milão 

de protologia platônica – assunto do terceiro capítulo.  

Encontramos em Para uma Nova Interpretação de Platão (1997), do historiador 

da Filosofia, Giovanni Reale, uma passagem que é condizente com o dualismo 

categorial (“Concepção polar”), e não “principial”, assim como compreende o princípio 

platônico como uno-trinitário, concepção já adotada por Mário Ferreira com 

antecedência, em relação a essa obra, marco nos estudos de exegese sobre o Corpus 

Platonicum: 

 
Mas, entre monismo e pluralismo existe uma via sintética 

intermediária, que é a que admite uma estrutura polar, ou melhor, 

bipolar do real, estrutura encabeçada por dois Princípios - o Uno e o 

Múltiplo indefinido - de tal modo que um não existe sem o outro e 

vice-versa, ou seja, dois Princípios que se mostram indissoluvelmente 

ligados. (Reale, 1997, p. 292) 

 

O entendimento da filosofia platônica como una, mas considerando a existência, 

na mesma, da tensão de polos antinômicos, é relevante, a um só tempo, para a 

manutenção do estatuto de dialeticidade desse sistema, assim como permite a maior 

adequação para uma concepção que considera o trânsito a analogia como elo de ligação 

indissolúvel entre os seres e o Ser (o Uno). 
 

A dialética socrático-platônica, em sua busca sem fim do logos 

analogante, é uma demonstração do pensamento unitário de Platão. 

Ela não é dualista, mas aceita as distinções e as separações, nunca, 

porém, abissais. Há, para usarmos nossas palavras, crise entre os seres 

finitos, mas tal crise aponta apenas a um diástema ou formal, ou 

físico, nunca um abismo, que se intercalasse entre os seres. 

Como todos os seres se analogam mais remota ou mais proximamente, 

todos têm um logos comum que a todos analoga. E esse lagos comum, 

fonte e origem, que unifica todas as coisas, é o Logos que surge 

depois nos seus discípulos tardios. Tudo quanto é, participa do Ser 



61 

 

61 

 

Primeiro, cuja essência nos escapa, mas que sabemos que é quem dá o 

ser a todos os entes. Tudo participa desse Ser absoluto, tudo quanto é, 

de que modo for, substância ou acidente, com plenitude ou 

deficiência, pois todo modo de ser é ser, e todo modo de ser aponta a 

uma semelhança com o Ser Infinito, por participação. Este não pode 

ser um atributo das coisas finitas, dependentes, mas, sim, o princípio 

delas, de onde elas dependem. E por depender dele, ê que todos os 

entes dele participam. Essa relação de dependência afirma uma 

relação de similitude deficiente, a qual é a essência da participação. (p. 

108) 

 

 

Ao término de O Um e o Múltiplo em Platão (“Parmênides”) Mário Ferreira dos 

Santos faz uma síntese dos seus comentários e convicções sobre a filosofia platônica, de 

grande valia para uma retrospectiva substancial, sucinta e consentânea sobre a 

perspectiva do filósofo brasileiro: “Positiva-se desse modo que a doutrina platônica da 

participação, retamente compreendida, afirma os seguintes postulados :” (p. 243)  

 
1 ) Que a participação platônica, entendida por Tomás de Aquino, é 

mais justa que as realizadas por outros filósofos que àquela se opõem ; 

2 ) que, para Platão, a participação não é por composição, mas por 

atribuição formal ; 

3) que entre a metexis platônica e a mimesis pitagórica há -perfeita 

unidade ; 

4) que as formas platônicas têm uma subsistência formal dinâmica, no 

sentido de poder, na ordem do Ser, que é o Bem ; 

5 ) que as ideias de deficiência surgem dos graus intensistamente 

menores das participações e, portanto, não há formas negativas ; 

6 ) que nenhum ser finito pode ter uma perfeição absoluta, porque o 

imitante, por melhor que imite, jamais alcança a plenitude do imitado ; 

7 ) que todo ser participante é um ser composto, e, portanto, tem um 

número ; 

8 ) que as perfeições (já que todas as perfeições são positivas) estão 

em grau intensistamente máximo no Ser Supremo ; 



62 

 

62 

 

9 ) que o participante participa do participado proporcionadamente à 

sua natureza ; 

10) que a perfeição participada pelo participante não constitui, 

subjetivamente, o seu ser, mas sim a sua posse, que é gradativa. Deste 

modo, nenhum ser é a perfeição absoluta de uma forma, senão o Ser 

Supremo, que é a perfeição absoluta de ser ; 

1 1 ) que a s formas não são subjetivamente singulares nem universais; 

12) que as formas não têm uma localização, e os esquemas eidético-

noéticos do homem são ainda um meio de participar a nossa 

inteligência das formas puras ; 

13) que o esquema in re, nas coisas, a forma nas coisas, é uma lei de 

proporcionalidade intrínseca delas, um logos da coisa, que imita o 

logos da forma pura ; 

14) que a Díada ilimitada permite a máxima determinação segundo a 

sua natureza (o Grande) e a mínima (o Pequeno) ; 

15) que a mente humana não extrai a forma das coisas, mas apenas, 

pela abstração, constrói a forma que é noeticamente capaz de realizar, 

à semelhança da forma arquetípica. (pp. 243-244) 
 

Com as características acima encerramos este subcapítulo, em que consta, em 

grande medida, uma síntese sobre a leitura que Mário Ferreira possuía da filosofia 

platônica, e que, juntamente com a simbólica numérica pitagórica, contém notas 

imprescindíveis para a compreensão da Matese do filósofo brasileiro.    
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



63 

 

63 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

2.3. Simbólica Numérica Pitagórica 

 

Em Pitágoras e o Tema do Número, logo após o capítulo intitulado “As Dez 

Leis de Pitagóricas”, há um capítulo sui generis: “A Escada de Jacó”. Nele há de início 

uma passagem do neo-pitagórico, Nicômaco de Gerasa, onde nos deparamos com vários 

elementos primaciais do pitagorismo: a harmonia cósmica, a divindade, os números: 
 

“Tudo o que a natureza arranjou sistematicamente no Universo parece, 

em suas partes, como no conjunto, ter sido determinado e posto de 

acordo com o Número, pela providência e pelo pensamento daquele 

que criou todas as coisas; pois o modelo foi fixado como um esboço 

preliminar, pelo domínio do número pré-existente no espírito de Deus 

criador do mundo, número-forma, puramente imaterial sob todos os 

aspectos, mas ao mesmo tempo, a verdadeira e eterna essência, de 

modo que, de acordo com o número, como segundo um plano 

artístico, foram criadas todas as coisa, como o Tempo, o movimento e 

todos os ciclos de todas as coisas.” (Nicômaco de Gerasa) (p. 204)    

  

Logo em seguida, Mário Ferreira dos Santos põe uma passagem da Bíblia 

referente à Escada de Jacó: 

 
Conta-nos a Bíblia no livro da Gênesis (28, v. 12-13): 

“E sonhou: e eis uma escada, cuja base estava na terra, cujo topo 

tocava nos céus; e eis que os anjos de Deus subiam e desciam por ela. 



64 

 

64 

 

E eis que o senhor estava no alto, e disse: 

-- Eu sou o Senhor...” 

E este foi o sonho de Jacó. 

 

Eis o cenário ideal para a exposição de uma alusão simbólica e metalinguística 

do sincretismo de Mário Ferreira – uma ambientação de teor religioso precedida por 

uma crença do ideal pitagórico. 

 Apesar da primazia do platonismo em relação ao aristotelismo no projeto 

matético do filósofo, não são raras às vezes em que Mário Ferreira aloca os dois 

filósofos gregos no mesmo patamar de importância – com a distinção dos pontos de 

partida: o movimento descensional de Platão e o ascensional de Aristóteles. Vejamos o 

que decorre na escada (Santos, 2000, pp. 204-205): 

Mário Ferreira afirma primeiramente que “É essa escada o símbolo da busca 

afanosa da verdade pelo homem. Essa escada é a Filosofia.”  

Dito isto, Mário Ferreira prossegue situando alguns sujeitos dispostos em relação 

à escada, o céu e a terra: “Na base, começa o caminho dos que partem da experiência 

sensível. É dali que partem os empiristas, mas alguns permanecem, como os 

materialistas, sensualistas... nem todos são capazes de ascender os degraus.” 

  Em seguida Mário Ferreira, como era de se esperar, informa que dentre os 

empiristas que conseguem subir os degraus está Aristóteles; e que Platão está muitos 

degraus acima, olhando para a terra. Então, Mário Ferreira prossegue: “Aristóteles quer 

explicar o mais alto, partindo do mais baixo; Platão explica o mais baixo, descendo do 

mais alto. Mas o caminho é o mesmo: a escada. Apenas são outros os vetores.”       

O terceiro filósofo aparece: “Lá, quase no topo da Escada, está Pitágoras. Ele 

não desce. Seus olhos volvem-se para o mais alto. Ele busca o topo luminoso, que seus 

olhos ofuscados levemente delineiam.” Pitágoras “Não parte do empírico, nem desce a 

escada. Sua doutrina é clara quando se pode vê-la com os olhos cheios de 

compreensão.”  

Então Mário Ferreira afirma que “No topo, está a Mathesis Megiste, a suprema 

verdade.” Segundo Mário Ferreira, este é o trajeto do filósofo, e quanto mais alto o 

degrau, maior o grau de dificuldade dele. “Este símbolo nos facilita a compreensão 

desses três grandes gigantes da Antiguidade: Pitágoras, Platão e Aristóteles.” 



65 

 

65 

 

 Ao término dessa exposição simbólica, Mário Ferreira conta que Platão traz do 

alto segredos aos homens, mesmo sendo, por vezes, mal compreendido, esperando, 

assim, mais análises sobre seu legado; Aristóteles teria se aproximado bastante de seu 

mestre, e “sua obra imperecível deve ser sempre considerada um ponto de partida.” E, 

representando o aristotelismo ao mesmo tempo em que prestigia suas duas principais 

referências da escolástica, afirma que Tomas de Aquino e Duns Scot entenderam os 

passos de Aristóteles, e que “Seguiram suas pegadas, com os olhos voltados para Platão, 

e deste para o alto.” 

Podemos, então, a partir desta ilustração, acessar, em grande medida, a 

hierarquia referencial de Mário Ferreira dos Santos, ao mesmo tempo em que 

verificamos sua acentuada característica sintetizadora que, a partir de legados distintos, 

aceita a incumbência de reunir suas positividades para ir ao encontro da Matese – e um 

dos aspectos primordiais desse projeto é a simbólica pitagórica dos números, à qual 

passaremos a retratar neste momento.   

.  

Simbólica dos Números  

 

 “A simbólica dos números” é também o título do primeiro artigo, do Tema V, 

do Tratado de Simbólica. E desde suas primeiras linhas já percebemos que Mário 

Ferreira dos Santos se preocupa em desprender da concepção meramente quantitativa 

dos números, que ainda impera na modernidade e é divergente da concepção pitagórica: 

estes, como pudemos verificar, consideram os números nos seus aspectos quantitativos 

e qualitativos. 

Mário Ferreira afirma, no Tratado de Simbólica, em Pitágoras e o Tema do 

Número, e em outras obras de sua Enciclopédia, ou seja, reiteradas vezes, que essa 

concepção estreitada pela concepção meramente quantitativa dos números perverteu o 

legado pitagórico. Para os pitagóricos, nas palavras do filósofo brasileiro “o número não 

é apenas a medida do quantitativo pela unidade, mas é também a forma, como 

proporcionalidade intrínseca das coisas, e pode ser tomado, como realmente o é, sob 

diversas modalidades.” (Santos, 2007, p. 179) 



66 

 

66 

 

Vejamos, mais uma vez, de forma sintetizada, como o faz Mário Ferreira, no 

artigo citado acima, o pensamento de Pitágoras sobre o número. Primeiramente, no que 

se refere à etimologia da palavra – segundo Mário Ferreira:  
 

A palavra número vem do termo grego nomos, que significa regra, lei, 

ordem, mas Pitágoras usava a palavra arithmós, como número em 

sentido genérico. 

A ordem é a relação entre um todo e as suas partes, c se 

considerarmos que onde há esta relação entre o todo e as partes, há 

urna certa coerência, vemos que a ideia de ordem se torna enriquecida. 

Para Pitágoras o número é também esta ordem, esta coerência, que dá 

a fisionomia da tensão de um todo. (Santos, 2000, pp. 111-112) 

 

Dito isto, vamos ao encontro do fundamento: como bem adverte Mário Ferreira, 

em qualquer acepção de essência que usemos haverá sempre um caráter em comum 

entre elas; o de, impreterivelmente, conter algo que defina o que alguma coisa é (Santos, 

2007, p. 178) E uma coisa qualquer só pode ser entendida como unidade coerente se 

considerarmos o ato de separação das demais coisas que não são ela; só assim alguma 

coisa terá sua unidade e coerência – sua unidade tensional. Mas para isso ocorrer tem 

que haver um paradigma de ordem, uma totalidade – uma situação relacional com um 

todo qualquer. Pergunta Mário Ferreira, se inserindo em contexto pitagórico: “Não é 

essa ordem número?” Ao que ele mesmo responde: “todas as coisas têm o seu número 

(arithmós) ou a sua ordem, a sua essência, por isso todo conceito é número.” (p. 178) 

Então Mário Ferreira afirma que para apreendermos a concepção pitagórica dos 

números temos que nos privar da perspectiva meramente quantitativa deles; pois, se 

seguirmos a linha de raciocínio que foi traçada até aqui, devemos considerar que o 

arithmós é quantidade, mas que também deve ser entendido, seja na ordem psíquica ou 

aplicado à facticidade, como relação, lei (a exemplo das leis eternas que veremos), 

ordem, regra, tensão (força coesiva que mantem uma unidade distinta das demais), e em 

sua dinamicidade: 

 
Se considerarmos que os factos que constituem o nosso mundo, c 

nesse conceito de facto devemos incluir todos os corpos e os factos 



67 

 

67 

 

psíquicos, vemos que eles não constituem, todos, uma coerência, ou, 

para usarmos da nossa linguagem, tensões estáticas, paradas, inertes, 

mas, constituem tensões dinâmicas que se processam, que passam de 

um estado para outro, que tomam uma direção35. (Santos, 2007, p. 

179) 

 

Para compreender as leis ontológicas que regem os seres corpóreos, nos 

parâmetros da simbólica numérica pitagórica, é relevante que tenhamos conhecimento 

sobre as tríadas (inferior e superior) que explanam o trânsito dos seres na realidade 

disposta: 

As tríadas são assim dispostas: 

- Triada Inferior:  

             a) coisas sensíveis; 

             b) estruturas geométricas; 

             c) números matemáticos (arithmós mathematikoi) 

- Tríada Superior: 

              d) formas; 

              e) estruturas ontológicas; 

              f) arithmós arkhai (números arquetípicos)  

 

Os saltos de uma “etapa” para outra acontecem à medida que vão atuando os 

graus de abstração. Assim, se tomarmos como ponto de partida as coisas sensíveis, que 

fazem parte do plano ôntico, dos seres sensíveis (tríada inferior), a partir de uma 

abstração, podemos inferir que eles são compostos por estruturas geométricas, 

apreendidas por nós pela simples verificação de suas dimensões espaciais. Atuando-se 

com um grau mais elevado de abstração podemos constatar que das estruturas 

geométricas chegamos facilmente a números matemáticos (são, por exemplo, as 

realizações das operações algébricas e da geometria algébrica) – eis a Tríada Inferior. 

Porém, as possibilidades de esquemáticas do conhecimento não se encerram 

nesta tríada. Logo no primeiro patamar da Tríada Superior há as formas, de modo que 

essa serve de elo entre as duas tríadas. Mesmo não fazendo parte da estrutura ôntica, da 
                                                           
35 “O número é, por isso, também, processo, ritmo, vector, fluxo.” (Santos, 2007, p. 179) 



68 

 

68 

 

Tríada Inferior, temos acesso a ela pela via intelectual. Essa forma, o esquema eidético 

da coisa36, aquilo que a define, sua proporcionalidade intrínseca, sua tensão, faz parte de 

um todo ordenado, – e quando essa forma se rompe desse todo, dessa ordenação, vai 

pertencer à outra esquemática.  (Santos, 2007, pp. 187-188)      

   A estrutura ontológica da forma revela os números arquetípicos (os arithmós 

arkhai), que são imediatamente inferiores à terceira tríada, a Tríada Divina, como 

veremos. (p. 188) 

Assim: 

 
No campo da simbologia poderíamos, portanto, dizer que as coisas sensíveis 

participam das estruturas geométricas, das figuras, dos números matemáticos, 

das formas, etc. Desse modo as coisas podem simbolizar o mais alto, até 

alcançar os arithmoi arkhai... (Santos, 2000, p. 119)   

 

Mário Ferreira afirma que à Triada Inferior, e à Triada Superior junta-se a Tríada 

Divina, composta pelo a) UM (que não é número)  b) o enlace entre eles (a afeição) e c) 

o segundo Um. Este cria a Díada, que por sua vez gera as coisas sensíveis. Somando as 

três triadas temos o “novenário supremo, que, tomado como unidade, é o grande 10, a 

Década Suprema, a Suprema Unidade, o UM (como Todo, Tudo é Único).”37 (Santos, 

2007, p. 208) 

  A respeito da Década Sagrada ou Tetractys (pois 1 + 2 + 3 + 4 = 10), Mário 

Ferreira usa de uma epígrafe em um capítulo de Pitágoras e o Tema do Número, uma 

prece pitagórica38 que pode transmitir, parcialmente, o significado da representação 

simbólica do “Dez Sagrado”: 

                                                           
36 Portanto, tanto para o platonismo, como para o pitagorismo, o esquema eidético da coisa pertence à 
ominipotência do ser, é, portanto, ante rem. Na coisa temos o esquema concreto por imitação (mimeses) 
ou seja, in re e, na mente humana, temos o esquema noético-eidético, isto é, post rem. (Santos, 2000, p. 
119)  

37 “O 3 é o símbolo consequentemente da relação, e sabemos que, na Teologia, há relações entre Deus-
Pai, como vontade, Deus-Filho, como Intelecto e Deus-Espírito-Santo como Amor, o infinito poder 
unitivo do Ser. Podem-se formular outras interpretações da trindade, mas sempre há, no 3, um sentido da 
relação das partes ou dos elementos ou das pessoas (como na Trindade cristã).” (Santos, 2007, p. 208)  

38 A prece pitagórica, que acima reproduzimos, foi transmitida através dos tempos e conservada por todos 
aqueles que se dizem ou julgam discípulos do grande mestre. Nela, está contido algo da verdade da 
concepção fundamental, porque há sem dúvida influência da linguagem simbólica religiosa. Escolhemo-la 



69 

 

69 

 

 
Abendiçoa-nos, número divino, tu que engendraste os deuses e os homens! Ó 

Santa, santa Tetractys, tu que conténs a raiz e a fonte do fluxo eterno da 

criação! Pois o número divino inicia-se da unidade pura e profunda, e atinge 

depois o quatro sagrado; e engendra, após, a mãe de tudo, que realiza tudo, o 

primogênito, o que não se desvia nunca, que não se cansa nunca, o Dez 

sagrado, que detém a chave de todas as coisas. (Santos, 2000, p. 143) 

 

No entanto, a simbólica numérica pitagórica não repousa sua influência apenas 

sobre o conteúdo da filosofia de Mário Ferreira mas, antes, já parece estar presente na 

sua própria metodologia – não é de se esperar diferente disto, dado que, como exigente 

estruturador e sistematizador do conhecimento, Mário Ferreira conceba que deva haver 

uma coerência rigorosa que coloque em conformidade método e conteúdo. 

 

 

A Decadialética 

 

Mário Ferreira considerava os entes das coisas sensíveis, que são assistidas pelo 

ser, antagonicamente, pois: 
 

O ser, como tal, é simplicidade, e não necessita, por ora, de um outro 

princípio para explica-lo. Mas os entes, enquanto seres prefixados, 

determinados, finitos, são seres híbridos de modos de ser, por isso 

conhecem, na sucessão do seu acontecer, o devir que nos revela as 

suas mutações, como estas revelam aquele. (Santos, 1954a) 

 

No entanto, alguns seres têm o seu princípio e a sua realidade coordenados por 

outros seres. Esses princípios podem ser, segundo Mário Ferreira, físico, a exemplo de 

“quando os antigos simbolizavam-no com um princípio, como a água...”, no caso de 

Tales de Mileto; podem ser princípios lógicos (princípio de identidade, de não-

contradição, de terceiro excluído, etc.); ou princípios metafísicos, “que não são dados 
                                                                                                                                                                          
para servir à nossa análise, e, também, de ponto de referência para o exame do pensamento 
posteriormente exposto por discípulos, exegetas e adversários, por considerá-la como um documento que 
evidencia, sem dúvida, muito do verdadeiro pensamento de Pitágoras. (Santos, 2000, p. 143)  



70 

 

70 

 

pela intuição sensível, são exigências da razão para explicar os fatos da experiência”. 

(Santos, 1954a, p. 160) 

Por sua vez, a ontologia dicotomiza os princípios em intrínsecos (inerentes ao 

próprio ente enquanto ente). Devido à essa interiorização, para atingirmos, “partimos da 

experiência e os distinguimos metafisicamente” (p. 160) Assim chegamos nas 

dualidades: potência e ato, essência e existência e matéria e forma – estes dualismos não 

se distinguem real-fisicamente, mas real-metafisicamente. Já os princípios extrínsecos 

são as forças que atualizam o que é de intrínseco no ente – a exemplo da influência dos 

elementos meteorológicos sobre a germinação de uma semente. (1954a, p. 160) 

Mário Ferreira afirma que “’Na Decadialética’, esta dicotomização dos 

princípios surge na concepção cooperacional dos fatores emergentes e predisponentes”, 

que não seriam revelados pelo devir e pela operação da potência ao ato. – mas que leva 

em conta o “bipolarismo” tensional entre os elementos que deve compor a dialética. 

Seguindo a exposição do raciocínio de Mário Ferreira, as tensões, que são as 

forças atuantes que viabilizam a formação dos seres, na medida em que coerencia suas 

unidades, podem participar na originação de outros seres, com suas esquemáticas 

próprias, quando há separação desse ser em relação à sua tensão anterior e adesão à 

outra unidade, que continuará integrante, devido à lei da unidade (simbolizada pelo 

número um), a um todo do qual ela é parte, ou passará a participar de outra totalidade, 

mas obedecendo às leis que agem de acordo com os componentes que foram 

mencionados acima: 

 
As tensões, tomadas isoladamente, possuem seus princípios (fatores 

emergentes), os quais se atualizam, segundo as condições do contorno 

das constelações tensionais, que atuam como covariantes 

cooperacionais, e permitem a atualização dos primeiros. Uma tensão 

não atualiza o que já não tem em potência, mas essa atualização 

depende da predisponência dos fatores extrínsecos que favorecem, 

embaraçam, dificultam ou impedem totalmente o desabrochamento da 

emergência.  

 

A concepção tensional exige que a perspectiva sobre a realidade disposta seja 

dual e antinômica, pois considera a captação da disposição composta por elementos 



71 

 

71 

 

opostos, mesmo em se tratando de uma mesma unidade – seja ela qual for. Desta forma, 

a dialética equivalente para análise é uma dialética antinômica, e como toda a realidade 

disposta, para Mário Ferreira, obedece à cosmovisão pitagórica, regida pela Década 

Sagrada, o simbolismo numérico se torna imprescindível – a dialética que atende a essas 

exigências é a Decadialética, composta por dez campos de pares antinômicos.     

Mário Ferreira dos Santos definiu que a Decadialética “é a dialética dos 10 

campos de raciocínio que combinam entre si e tornam o raciocínio dialético complexo, 

heterogêneo, como a heterogeneidade da própria existência.” (Santos, 2008, p. 257) 

Os dez campos são: 1) campo do sujeito e do objeto; 2) campo da atualidade e 

da virtualidade; 3) campo das possibilidades reais (virtualidades) e das possibilidades 

não-reais; 4) campo dialético da atualidade e a antinomia entre intensidade e 

extensidade; 5) campo das oposições da intensidade e da extensidade nas actualizações; 

6) campo das oposições do sujeito: Razão e Intuição; 7) campo das oposições da Razão: 

conhecimento e desconhecimento; 8) campo das oposições da razão: atualizações e 

virtualizações racionais. (Atualizações e virtualizações intuicio-nais); 9) campo das 

oposições da Intuição: conhecimento e desconhecimento; 10) campo do variante e do 

invariante.  

Vale salientar que, segundo Mário Ferreira, a aplicação da Decadialética não 

exige que sejam aplicados todos os 10 campos, mas que a utilização dos campos em sua 

totalidade implicaria numa maior proximidade do alcance das possibilidades de 

determinado raciocínio:  

 
Vimos assim a grande polaridade de todo o processo dialético que se realiza 

em 10 campos que se compenetram, interatuam, numa reciprocidade 

constante, e geram muitíssimos outros, que deles participam. Não se julgue 

daí que, para termos um raciocínio qualquer, tenhamos que trabalhar 

sempre com esse dez campos. Podemos raciocinar formalisticamente, apenas 

considerando as atualidades (como na prática o fazemos), como podemos 

raciocinar com dois, três e mais campos. Mas um raciocínio, para realizar as 

nossas maiores possibilidades, a nosso ver, deve incluir dez campos. (Santos, 

2008, p. 248) 

 

 



72 

 

72 

 

Sendo assim, pudemos verificar que entre a filosofia platônica, seja na tradição 

direta, do dualismo platônico, seja na tradição indireta, que contempla a teoria dos 

princípios e que leva em conta a doutrina não escrita do filósofo grego, e a reexposição 

da filosofia pitagórica com seu simbolismo numérico, realizada por Mário Ferreira e 

contida, sobretudo, em Pitágoras e o Tema do Número, há considerável conformidade; 

de modo que se faz pertinente, primeiramente, expor considerações que Mário Ferreira 

faz da filosofia platônica para estarmos habilitados a entrar, propriamente, na teoria dos 

princípios da Matese de Mário Ferreira dos Santos.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Capítulo. 3 A Matese de Mário Ferreira dos Santos 

 

A fase final da Enciclopédia de Ciências Filosóficas e Sociais de Mário Ferreira 

dos Santos é assinalada pelas obras da série Matese. Neste capítulo será retratada a 

natureza deste empreendimento – sua elava verve platônico-pitagórica, sua conceituação 

e caracterização, a teoria das tensões na estruturação da realidade, e a verificação de leis 

matéticas, das leis eternas, que imperam e governam todas as coisas. 

 

 

 

 

 

 

 



73 

 

73 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

3.1. Conceituando a Matese 

 

No capítulo anterior fizemos uma exposição sintética da concepção de símbolo 

para Mário Ferreira, enumerando algumas características que o símbolo possui. Entre as 

características do símbolo, expomos a analogia por atribuição intrínseca, que é a 

analogia que permite uma projeção qualitativa do (seu) conteúdo, do simbolizado para o 

símbolo, que se dá na efetuação – mediante os logos analogante – da participação. Feito 

isto, passamos para a ilustração e aplicação prática desse processo, tendo em vista os 

“COMENTÁRIOS” ao Parménides, contidos em O Um e o Múltiplo em Platão, onde 

Mário Ferreira faz uma defesa da teoria da participação das formas platônicas e 

corresponde-a a mímeses pitagórica, fundamentando a legitimidade de ambas, e as 

conformando com os ideais da Filosofia Concreta. Então, numa passagem que simboliza 

a escalada da filosofia, situamos as principais referências de Mário Ferreira, para, por 



74 

 

74 

 

fim, expor a relevância da simbólica numérica pitagórica, ilustradas pela Década 

Sagrada. Uma vez que dispomos deste ordenamento, nos habilitamos, agora, retratar a 

Matese de Mário Ferreira dos Santos.   

A Filosofia Concreta de Mário Ferreira é caracterizada por fundar pontos de 

convergências entre projetos filosóficos com meios e fins distintos. Não há um 

abandono ou muito menos uma negação desse projeto filosófico com o início das obras 

da Matese. Na verdade, existe o acento de uma verve pitagórico-platônica, mas as 

influências aristotélicas e da escolástica continuam contribuindo para com o produção 

intelectual do autor de forma substancial – o maior prestígio do platonismo-pitagórico já 

é flagrante antes das obras precedentes à Matese, assim como o aristotelismo-

escolástico é presente, por assim dizer, nessa disciplina, pois se trata de um prestígio 

qualitativo e de afinidade do filósofo, e não meramente de uma verve que se diz pelo 

quantitativo. Não à toa, como vimos no segundo capítulo, Mário Ferreira menciona a 

teoria da participação de Tomás de Aquino como um dos argumentos a favor de um 

aquinatense mais platônico do que aristotélico. Ademais, o verter-se para os princípios 

enquanto princípios, a manutenção do teor matemático e a fundação de leis eternas 

fundadas na simbólica numérica pitagórica, acentua em muito o “platonismo-

pitagorizante” da Matese.  

 Como podemos ler na introdução de A Sabedoria do Ser e do Nada (vol. I), a 

Matese é uma disciplina que complementa a Filosofia Concreta: uma vez que Mário 

Ferreira havia aplicado com primazia a via ascendente (da empiria aos juízos) para a 

formulação das teses contidas em Filosofia Concreta, “Ela necessitava, também, 

percorrer a via inversa, partir dos princípios para a nossa experiência, para verificar, 

seguindo a via descendente, se os resultados se adequavam entre si,” para verificar “se 

não surgiam contradições, se não se imporia uma nova problemática que pudesse por 

em risco aquilo que já estava estabelecido de modo rigoroso.” (Santos, 1968a, p. 20) 

 
Então, para completar o trabalho que havia sido ·realizado na 

Filosofia Concreta, ela própria exigia que estudássemos os princípios. 

Surgiu, assim, a necessidade de construir a Matese da Filosofia 

Concreta. Aproveitamos este termo Matese, dos gregos, no velho 

sentido que ele tem, de suprema instrução, de supremo conhecimento, 

porque reconhecendo-se os princípios de todas as coisas, das que são e 



75 

 

75 

 

das que não são, alcançaríamos ao supremo conhecimento cabível ao 

homem, accessível aos iluminados apenas pela luz natural da nossa 

razão, de que seríamos capazes de alcançar. (Santos, 1968a, p. 20) 

 

O exame e apreço pela filosofia pitagórica e uma cultura filosófica considerável, 

juntamente com o anelo pela apoditicidade, permitiram um ordenamento de elevado 

rigor e caráter matemático na tessitura da produção filosófica de Mário Ferreira. A 

perspectiva matemática, como vimos em alguns projetos de Mathesis, no primeiro 

capítulo, tem uma aptidão para buscar um princípio matemático em comum na realidade 

disposta (princípio metamatemático), entre as disciplinas, como dentre as disciplinas 

filosóficas (princípio metafilosófico), possibilitando, assim, a construção de uma 

disciplina geral, que possa fundar uma metalinguagem entre os saberes – à disciplina 

que tem como foco esse ponto de toque Mário Ferreira denomina de Matese, e seu o 

objeto de estudo  é o princípio enquanto princípio.    

O conhecimento ideal do princípio seria para Mário Ferreira uma condição sine 

qua non para o exercício da filosofia; e esta poderia ser, segundo afirma o filósofo 

brasileiro, resumida a duas indagações, que seriam: se as coisas são (an sit), e o que as 

coisas são (quid sit): 

 
Na verdade, toda filosofia humana gira em torno destas duas 

perguntas. Todo o afã organizado, todo o esforço que o homem 

empreendeu tendem a responder a estas duas perguntas: se a coisas 

são, e o que são as coisas. Em suma, toda a Filosofia pode resumir-se 

aí. E para saber o que elas são, o homem tem de conhece-las, não só 

na sua intimidade, mas, também, nas relações que elas possam ter com 

as outras, e esta é a razão porque tem de saber de onde elas 

principiam, o que as põe em causa, porque elas são, em que consiste o 

seu próprio ser, quais as relações de semelhança que elas possam ter 

com outras, e também, as de diferença; o ser humano precisa, para 

saber o que as coisas são, saber aos poucos, na proporção de suas 

forças, tudo o que contribui para que as coisas sejam o que elas são. 

(Santos, 1968a, p. 18)  
 



76 

 

76 

 

Como dito acima, para responder satisfatoriamente a essas perguntas, Mário 

Ferreira coloca que o homem: “Consequentemente; ele, procurando saber o que elas 

são, terá, inevitavelmente, de dirigir-se aos princípios. Ou seja, de onde elas começam a 

ser o que são. Inevitavelmente, tem de se colocar para ele a ideia do principio.” (p. 19) 

O capítulo “Da Analogia Universal”, de A Sabedoria do Ser e do Nada (vol. I), 

analisado com devida acuidade, pode nos fornecer o trânsito que comporta as etapas que 

constituem os anseios almejados pelo projeto da Matese de Mário Ferreira, ao mesmo 

tempo em que justifica e legitima logicamente a escolha de seu objeto de estudo. Então 

vejamos:  

Primeiramente precisamos ter em conta que entre o princípio e o principiado há, 

regido pela lei da relação (simbolizada pelo número três), um logos analogante (entre 

os dois termos positivos). Para compreendermos a relação entre princípio e principiado 

é necessário que os dois sejam “reais e distintos”; no entanto, não pode haver uma 

separação em termos absolutos, senão não haveria uma conexão atuante – e eles têm um 

logos que os analoga. Podemos, então, utilizando essa argumentação, chegar à 

conclusão que existe um princípio que não provenha de qualquer outro (simpliciter, 

como o Ser Supremo), causal, que seria um princípio a se (que independe da atuação 

alheia para ser). Continuando:  

 
Se considerarmos o princípio, enquanto princípio na coisa, podemos 

vê-la sob dois aspectos: o princípio quod, o princípio que opera, e 

ainda podemos tomá-lo como princípio quo, o pelo qual opera. E 

poderíamos ainda dividir o princípio quo, o pelo qual ele opera, como 

princípio substancial, que é um princípio necessário, e um princípio 

acidental, que é um princípio contingente, e um absoluto, que são os 

logoi as leis que regem as coisas. Se tomarmos o princípio substancial, 

o que é necessário, o que vai constituí a substancia de alguma coisa, 

vamos considerar este princípio como aquele que infunde um ser à 

coisa, e é este princípio que chamamos causa. (p. 25) 

 

Essa coisa tem a sua forma (substancial ou acidental). A substancial dividi-se 

em: “a substância henótica (do hen um), que é uma substância simplicitter simples 



77 

 

77 

 

(como a do Ser Supremo), e a substância hólica (de holos), que é a de composição, 

secumdum quid, que é um princípio de tensão” (que será visto de modo mais adensado 

no próximo subcapítulo). (p. 26) 

Podemos concluir, então, que nas causa, intrínsecas ou extrínsecas, há algo que é 

necessário para constituir a coisa. Há também nas coisas “algo que é absoluto delas, que 

não constitui a sua tectônica, mas que a rege totalmente, que são as leis, os logoi, 

enquanto leis, às quais elas obedecem... porque exercem império absoluto.” (p. 26) São 

as leis que regem, desde o princípio, todas as coisas: “são leis principiais, são logoi 

arkhai, cuja especulação em torno delas, como dissemos, é um desafio à argúcia 

humana.” (p. 26) 

Por sua vez, os princípios podem se manifestar nas quatro principais esferas, e 

sobre elas atua nossa cognição:  

 
...leis que regem as coisas na sua onticidade. Dentre estas, frustráveis 

e não frustráveis, encontramos leis lógicas, e nelas incluídas, leis 

indefectíveis, leis indesviáveis, leis das quais não nos podemos 

afastar, se quisermos manter retamente o nosso juízo. Encontraremos 

leis ontológicas, leis que regem o ser enquanto ser, que são princípios 

válidos depois para o lógico e para o ôntico e, finalmente, as leis 

matéticas, leis que são a própria glória e esplendor dos princípios, dos 

princípios supremos, do princípio remotíssimo, do principio do 

princípio. (p. 27) 
 

 

A via de verificação dessas leis, segundo Mário Ferreira, era a intuição 

apofântica. As leis seriam evidenciadas porque, assim como vimos na sua definição da 

dialética ontológica, elas são existentes imprescritivelmente e independem de nossa 

existência para existirem – cabendo a nós apenas lançar a iluminação para que possam 

ser vistas: 
 

Buscar estas leis, descobrí-las, é ao mesmo tempo evidenciar a 

conexão que há entre elas. Há uma ordem e subordinação das leis 

ônticas às lógicas, destas às ontológicas, e destas às matéticas. Esse 

conhecimento revela-se-nos não como uma criação do nosso espírito, 



78 

 

78 

 

mas apenas como uma descoberta que se ilumina à nossa mente. 

Chegamos a elas por uma intuição apofântica, por uma intuição 

iluminadora, por uma intuição que nos revela a verdade dessas leis, 

que não são arbitrárias, que não são uma criação, nem do nosso 

entendimento, nem da nossa vontade, mas que ultrapassam a nossa 

vontade e o nosso entendimento, ao mesmo tempo que imperam sobre 

eles, como bem o sentiram Santo Agostinho e São Tomás (Summa 

Theologica - I · II 9 :90 e 95). (p. 27) 

 

Ademais, nos deparamos reiteradas vezes com o império da analogia no sistema 

filosófico de Mário Ferreira. Na introdução do primeiro volume da última obra de 

autoria do filósofo brasileiro, A Sabedoria do Ser e do Nada, lançada por sua editora 

(Editora Matese), há afirmação de que ele tentava ao máximo se afastar do 

axioantropológico nos seus exames e sentenças filosóficas; ou seja, de ir ao encontro 

das verdades que governam a realidade independente da interferência humana, sem, no 

entanto, afirma ele, dizer que essa é uma perspectiva que opera em detrimento do valor 

da mente humana39 – e nessa colocação há, mais uma vez, a presença impreterível da 

analogia para a busca resultante do anseio humano pela verdade, mediante a filosofia: 

 
De qualquer forma, seja qual for a relação entre nós e a verdade das 

coisas, há de haver uma analogia, e se há uma analogia, há, 

necessariamente, um logos analogante, uma ralio, uma lei que 

analoga, nós e tudo mais, inclusive a própria verdade de nós mesmos. 

Ora, se o ser humano não fosse deficiente, não encontrasse dificuldade 

em saber, não fosse animado pelo desejo de conhecer a verdade, não 

se espantaria ante as coisas do mundo, porque as desconhece, nem 

jamais construiria a Filosofia. (p. 21) 

 

                                                           
39 “...o antropológico é um caminho, e temos de segui-lo, mas tal não quer dizer que estejamos 
construindo um mundo ao sabor dos nossos apetites. Estamos descobrindo um mundo que não contraria o 
que constitui a estrutura do nosso espírito, porque encontramos que, na natureza, as coisas se dão segundo 
a obediência destas mesmas leis. Todas essas leis decorrem das primeiras leis, dos primeiros princípios, 
necessariamente, e não poderia ser de outro modo.” (p. 35) 



79 

 

79 

 

Uma vez que Mário Ferreira se volta para o princípio enquanto princípio, revela 

seu interesse em analisar o ponto em comum de todos os saberes, assim como as 

próprias leis que regem a realidade à qual todos estão submetidos, tal qual e como se 

apresenta. Não se trata, pois, apenas de Filosofia, mas, como chama Mário Ferreira, de 

uma “Metafilosofia”, que deve ser vertida em Sabedoria.  

Seu objeto de estudo não se trata de um princípio específico, seja da Metafísica, 

da Ontologia, da Cosmologia, etc., mas o princípio encerrado em si, antes de ser 

direcionado para uma disciplina qualquer; e se todos os princípios específicos têm um 

princípio que os antecede, as disciplinas têm, mediante seus princípios, algo em comum; 

e se é o princípio a matriz da qual toda a derivação não se cinde – pois isto é o que é um 

princípio por definição – o objeto de estudo da Matese não é sectária em relação à 

singularidade dos saberes; antes, comporta sob seu arco qualquer saber que se apresente 

– uma vez que ela prima pela constelação conceitual que funda os princípios das 

causais, os princípios das leis que regem a realidade, leis atemporais, os princípios dos 

saberes filosóficos e matemáticos em comum: 

      
As causas são princípios, as causas próximas são princípios próximos 

das coisas, mas o que a Máthesis busca estudar são os primeiros 

princípios de todas as coisas, os quais continuam dando-se em todas as 

coisas; quer dizer, se captamos as ciências dos primeiros princípios, 

captamos as leis que se dão em todas as coisas, e sempre. Se 

alcançamos as leis matéticas, alcançamos as leis que regulam todas as 

coisas, em qualquer esfera que se deem, em todo ciclo de realidade 

que se deem. É, portanto, algo que ultrapassa as abstrações de segundo 

grau, que são as da Matemática. Portanto, ela é metamatemática; está 

além da Matemática, além da Física, que trabalha com as abstrações 

do primeiro grau. Trabalha com conceitos, que estão sempre além das 

disciplinas que conhecemos, e dentro da própria Metafísica busca os 

princípios primeiros, Máthesis não trabalha com o ser, como trabalha 

a Metafísica, pois seu objeto são os principios enquanto princípios; 

quer dizer, o objeto é o princípio. Naturalmente que os princípios 

próximos estão regulados pelas mesmas leis dos princípios primeiros 

como se provará. Consequentemente, o conhecimento da Máthesis é, 



80 

 

80 

 

simultâneamente, o conhecimento filosófico de qualquer disciplina 

(Santos, 1967b, cap. VI) 

 

Segundo Mário Ferreira a “Máthesis Megiste é uma expressão dos pitagóricos, 

que, traduzida para o nosso idioma, significa instrução suprema.” (Santos, 1967, cap. 1) 

Um longo período de estudos sobre a sociedade pitagórica assegurava o filósofo 

brasileiro a afirmar que “Pitágoras dizia aos discípulos haver um conhecimento do qual 

os homens poderem assimilá-la devidamente, seria mister estarem preparados.” (1967b, 

cap. 1) 

Como vimos, Mário Ferreira delegou pra si a incumbência de reunir os mais 

adequados, segundo suas convicções, positivações da história da filosofia ocidental, a 

fim de constituir um saber positivo, de validade universal, tal qual os pitagóricos, que 

contivesse o mais elevado nível sapiencial possível de ser atingido pelo homem – a 

Mathesis Megiste40: 

 
Máthesis Megiste era a suprema instrução. A palavra Máthesis tem 
sua origem em dois radicais, ma, man, que significa pensamento e 
thesis, que significa posição. Propriamente, Máthesis quer dizer 
pensamento positivo e megiste, superlativo de mega, significa 
máximo, ou seja: o máximo pensamento positivo. (1967b, cap. I) 

 

Posto isto: “a Máthesis Megiste constrói um universo de discurso válido para 

todas as esferas do conhecimento humano, enquanto que as diversas disciplinas têm o 

                                                           
40 “Ora, chegamos à conclusão, ao observar a obra de grandes filósofos, que todos captaram algo que 
constitui, pelo menos parcialmente, a matéria da Máthesis Megiste. Em toda Filosofia vamos encontrar a 
descoberta (vamos empregar este termo provisàriamente), ou a revelação de uma série de adágios, que 
são considerados como verdades per se notas, quer dizer, verdades evidentes de per si, que não 
necessitam de demonstração, e que vão servir, então, de instrumento àquela disciplina, e estas descobertas 
se acentuam na obra dos realmente grandes filósofos, onde observamos que todos esses adágios, que são 
achados, muitos indutivamente, outros através de reduções eidéticas, vão constituir uma espécie de 
universo, com uma coesão tão rígida, que, no fundo, todos eles dependem de um único princípio que, 
eideticamente, é a fonte e a origem de todos, que deles poderiam ser deduzidos, desde que dispuséssemos 
de um método capaz de extrair os juízos contidos, virtualmente, nesses princípios fundamentais. Essa 
realização n6s poderiamos fazer hoje, como vamos demonstrar nesta obra, fundando-nos em vinte e cinco 
séculos de ação no setor da Filosofia.” (Santos, 1967b, cap. I) 



81 

 

81 

 

seu universo de discurso apenas delimitado ao seu campo.” Logo “A Máthesis Megiste 

procura, assim, uma linguagem universal.”41 (1967b, cap. I) 

Tal universalidade matética, em afinidade com a concepção pitagórica dos 

números, seria, como vimos, resultante de seu caráter matemático:  

 
Um dos setores da Máthesis Megiste mais conhecido de nós, cuja 
linguagem é universal, é o da Matemática, já que esta faz parte 
daquela, que, por ser genérica, é uma espécie de Metamatemática, 
uma metalinguagem, à qual poderíamos reduzir, de certo modo, as 
outras linguagens, que o ser humano pode construir nas diversas 
disciplinas. (1967b, cap. I) 

 

Assim, Mário Ferreira faz uma relação entre a legitimidade da matemática no 

contexto pitagórico e no contexto moderno, de modo que possa asseverar a 

imutabilidade e incorruptutibilidade da mesma, verificada sob a ação prolongada do 

tempo; ao mesmo tempo que mostra se tratar de uma disciplina com seus princípios 

sólidos bem fincados, de onde emanariam os princípios das demais disciplinas. A 

Matemática deveria ser considerada não apenas quantitativamente, mas também 

qualitativamente, como não a concebeu Aristóteles e conceberam os pitagóricos, seria 

uma disciplina plena – digna de uma sabedoria universalmente e ontologicamente 

válida, que leva contempla o princípio de analogia e participação: 

 
A Matemática apenas quantitativa não pode ser aplicada aos temas 
sociais. Mas o retomo da teoria dos conjuntos na Matemática, que a 
faz volver aos pitagóricos (que a estudavam na teoria dos Plethoi), 
abrirá o caminho para o qualitativo, porque os conjuntos, mais dia 
menos dia, terão que tomar aspectos qualitativos típicos, o que 
permitirá a construção, não propriamente de cálculos, no sentido dos 
da matemática quantitativa, mas de operações outras, próprias do 
qualitativo, como a operação de analogia, e daí, consequentemente, a 
de participação, e outras, que poderão ser amanhã matematizadas. 
(1967b, cap. I) 

 

                                                           
41 Mathesis era “a linguagem divina ou filosófica, como chamam muitos, que é a da Máthesis Megiste, 
ápice de todas as linguagens, onde os conceitos atingem a sua máxima pureza, válidos em todos os setores 
do conhecimento humano.” (1967b, cap. 1) 



82 

 

82 

 

 Sendo a Matese uma disciplina dedicada aos princípios, uma distinção se faz 

necessária, em vista dos riscos de aproximações indevidas: em capítulo homônimo ao 

da obra da Matese: “A Sabedoria dos Princípios”, Mário Ferreira afirma que a “A 

Máthesis não se dedica a estudar Deus enquanto Deus, mas o princípio enquanto 

princípio.” Sendo assim, mais adiante o filósofo brasileiro distingue a Matese da 

Teologia, porém, afirma que aquela comporta esta. Entre as distinções está a via de 

fundamento de ambas: a da Matese, a sabedoria; a da Teologia, a revelação: 

 
Ora, como entre os primeiros princípios, inevitàvelmente, têm de estar 

um objeto fundamental, o objeto da Teologia, é inevitável que a 

Matese, sob certo aspecto, é Teologia. Como as causas primeiras e 

últimas, que são o objeto da Metafísica, de certo modo tangem 

também o primeiro princípio, há uma parte da Matese que é 

Metafísica. Então a Matese, de certo modo, no decorrer do tempo, tem 

de se colocar como uma teologia fundada sobretudo na sapientia 

humana, enquanto que a Teologia Religiosa, que se funda na 

revelação, passaria a ser propriamente uma disciplina, não 

completamente desligada da Matese. Seria absurdo se tal fosse 

afirmado. Essa nova classificação seria um produto posterior da 

análise da própria Matese. Portanto, devemos partir dela para ver os 

fundamentos metafísicos e também os fundamentos teológicos. A 

Matese decorreria de uma revelação universal, enquanto a Teologia 

religiosa trataria da revelação divina escriturística. A Matese, 

enquanto sabedoria, com objeto precisivo, que é a divindade, é a 

Teologia; a Matese, enquanto objeto precisivo, que são meramente os 

princípios, seria precisamente ela mesma, incluindo, necessàriamente, 

este primeiro princípio, que é a divindade. (1967b, cap. XXII) 

 

Como forma de cotejamento, Mário Ferreira dedica alguns capítulos de A 

Sabedoria dos Princípios para tratar das particularidades filosóficas de alguns autores 

influentes na sua formação com o fim de analisar e situá-los em relação à Matese – em 

que eles, ou algumas obras em particular têm inclinação ou divergência diante do seu 

projeto matético. Dentre eles: Aristóteles, Santo Tomás de Aquino, Duns Scot, São 

Boaventura, Francisco Suareze José Urráburu. Estas análises, postas sob a égide de uma 



83 

 

83 

 

perspectiva matética, denota bem algumas abordagens que estão, ou não, afinadas com 

os anseios dessa disciplina. (Santos, 1967, Caps. VIII-XII) 

Não há ausência ou negligência em se tratando de critério, de um capítulo à 

parte, como cada filósofo acima recebeu, se nos referirmos a Pitágoras ou a Platão 

(como veremos na citação abaixo); há, isto sim, uma latência e coerência, já que a 

Matese é uma disciplina fundada em grande medida sobre os pressupostos da influência 

pitagórico-platônica; de tal modo que podemos considerar que quando cada filósofo 

mencionado acima é cotejado com o projeto da Matese é, em grande medida, em relação 

a essa concepção, pitagórico-platônica, que eles estão sendo confrontados.  

A exemplo de Platão, lemos:  

 
A verdade de que Platão falava era a verdade das arkhai, dos 

princípios. E essa verdade nós já a temos dentro de nós. Ela está 

esquecida, e nós vamos despertá-la dentro de nós. Não é a nossa 

mente que criou a anterioridade e a posterioridade, a mente a achou; 

não é o produto da estrutura da nossa mente, um subproduto mental. É 

alguma coisa que a nossa mente foi capaz de desvelar e descobrir. O 

erro de Kant foi não ter compreendido que não é produzido pela nossa 

mente, porque se não houvesse seres inteligentes, mesmo se 

prescindíssemos de toda existência, como já tivemos oportunidade de 

dizer, o logos da anterioridade e da posterioridade seria válido. Quer 

dizer, se existir alguma coisa, e houver sucessão, ou houver prioridade 

de um sobre outro, regerão os logoi da anterioridade e posterioridade. 

(Santos, 1967b, cap. II) 

 

Já pudemos testemunhar, reiteradas vezes, ao longo desta dissertação, a 

concordância e admissão de Mário Ferreira em relação à gnosiologia de Platão, 

principalmente no tocante à teoria da participação das formas; afinidade que só tende a 

crescer até o final do nosso trabalho. A citação acima corrobora com a congruência 

entre a ideia de reminiscência da filosofia platônica e a crença na existência da realidade 

independente. Trata-se, na terminologia do filósofo brasileiro, das leis matéticas, leis 

que regem todas as coisas e que independem de nós para sua existência – pois, além de 

serem eternas, “As leis matéticas presidem a própria mente.” (Santos, 1967b, cap. V) 



84 

 

84 

 

Estas leis vão ser retratadas no último subcapítulo; neste, preferimos explanar 

conceitualmente a Matese de Mário Ferreira. Ademais, essa elucidação nos pareceu ser 

uma tarefa um tanto dispendiosa quando da tentativa de ser efetivada em termos mais 

objetivos e pragmáticos. O próprio Mário Ferreira parecia estar ciente da dificuldade 

que alguns encontrariam – encontramos uma interessante passagem, no seu Livro Sobre 

Deus, onde retrata essa questão: 

 
A explicação é simples, porque o grande problema está em não fazer 

confusão entre a sabedoria, entre o entendimento, entre a razão e entre 

a ciência. A sabedoria trabalha com os princípios, como nós 

mostramos em nossos livros de Matese, ela tem como objeto principal 

os princípios que são as leis divinas, as leis eternas, os paradigmata, 

os "aritmós arkhai", e tudo quanto constitui propriamente os entes 

incomutáveis que constituem o que na Matese nós chamamos de 

contexto "alfa", enquanto que a ciência trabalha de outro modo, ela 

trabalha com os termos do contexto "beta", dos seres limitados, dos 

seres comutáveis, dos seres finitos, dos seres contingentes. Por outro 

lado, na Matese, nós podemos captar as verdades imediatamente e 

chegar as evidências intrínsecas e imediatas; na ciência necessitamos 

do termo médio, podemos chegar a algumas evidências intrínsecas, 

mediatas, isto é, por meio de um termo médio, como se faz na 

filosofia, que é uma obra do entendimento, porque a sabedoria não é a 

filosofia, a sabedoria é o que é buscado pela filosofia, é o fim da 

filosofia, é o termo para onde tende o verdadeiro filosofar, e a ciência, 

propriamente, trabalha com as conclusões, além de trabalhar com o 

termo médio; funda-se, deste modo, nas evidências extrínsecas, 

imediatas da observação e as mediatas da experimentação, de maneira 

que pode um homem ter alcançado um alto grau de ciência sem ter 

alcançado um alto grau de filosofia e muito menos de sabedoria, da 

parte que corresponde propriamente à Matese. (Santos, 1968b, p. 184) 

Agora que estamos de posse do objeto de estudo da Matese, das justificativas 

que fundamentam o porquê de ser o princípio enquanto princípio este objeto, assim 

como dispomos de algumas das principais características da disciplina, a exemplo de 

sua natureza matemática, de sua ânsia de constituir um saber universal, metalinguístico, 



85 

 

85 

 

do método da intuição apofântica, da evidência, do seu caráter pitagórico-platônico, que 

justifica, aliás, a via descensional para sua aplicação, que é a via platônica por 

excelência; da relevância dos logos analogantes; assim como verificamos etapas do seu 

trajeto (grosso modo: dos princípios às formas, e destas às coisas sensíveis); tivemos 

ainda o exame ilustrativo de filósofos, ou aspectos e obras que são consideradas 

matéticas por Mário Ferreira; podemos, então, passar para a questão da constituição das 

tensões que constituem a realidade.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

3.2. Matese e Tensão 

 



86 

 

86 

 

Para a parte introdutória, de caracterização da Matese de Mário Ferreira, 

utilizamos, no subcapítulo anterior, com preponderância, A Sabedoria dos Princípios e 

A Sabedoria do Ser e do Nada (Vols. I e II) – com o intuito de conceituar a Matese, 

definir seu objeto de estudo e alguns dos seus anseios. Neste subcapítulo vamos utilizar, 

em grande monta, a segunda obra do projeto matético: A Sabedoria da Unidade, que vai 

nos auxiliar a elucidar o tema das tensões, de suma importância para o entendimento das 

leis eternas – retratadas a seguir.    

O tema da tensão teve um tratamento distinto, começou a ser desenvolvido logo 

no segundo volume da Enciclopédia (Lógica e Dialéctica), iria receber uma obra que a 

delineia enfaticamente, “A Teoria Geral das Tensões”, que não chegou a ser concluída, 

nem publicada de modo inconclusa – porém, tivemos acesso a um esboço significativo 

da mesma, elaborado pelo o autor.  Além desta obra inacabada, e das várias retratações 

sobre o tema nas demais obras que antecederam a Matese – em Filosofia Concreta, por 

exemplo, o penúltimo tema da obra é o “Das Tensões” – como não poderia deixar de ser 

diferente, a tensão é retratada em todos os livros publicados da série Matese.  

Como foi afirmado nesta dissertação: “Dá-se a unidade a partir da justaposição 

coesiva e coercitiva sobre a dispersão, coligindo-a e fundando uma coerência – uma 

tensão”; ou seja, “A tensão não se constitui da coerência como tal, que é pura forma 

lógica, mas da coação, da força coesiva que, nos entes reais, mantém a forma da sua 

coerência.” Vale salientar que a unidade formada, a coerência tensional, é distinta da 

soma dos componentes que a compõe. (Santos, 2001, p. 78) 

Assim, a tensão tem um papel fundamental na hierarquia temática da produção 

filosófica de Mário Ferreira, já que ela está, intensistamente ou extensistamente, 

relacionada diretamente com os saltos qualitativos que decorrem da dinâmica das forças 

agentes que determinam os componentes que compõem as formas, ou lei de 

proporcionalidade intrínseca (“Nas tensões, há o surgir de algo novo que não contradiz a 

ordem ontológica.” (TESE – 304)): 

 
A tensão, embora seja sempre o que é, pode prefixar-se, pode 

acentuar-se em intensidade ou extensidade conforme o vetor que 

assuma, ou seja: para dentro de si (intensa), ou distanciando-se de si 

(extensa). Mas a tensão, em si, não é in nem ex, ela é o que ela é: é um 

ato, um esforço que coacta, que co-acta vários elementos intrínsecos, 



87 

 

87 

 

subordinando-se à normal542 dada pela forma, que é a lei de 

proporcionalidade intrínseca. (Santos, 2001, p. 78) 

 

É importante diferenciarmos a tensão da unidade, pois, como vimos, “a tensão 

em si, não é [necessariamente] in nem ex” (p. 78), diferente da unidade: 

   
Finalmente, é preciso ter em vista que, em alguns casos, a tensão que 

produz a unidade da coisa existe apenas na nossa mente, é um dado 

meramente de razão, ou um ser subjetivamente estruturado; em outros 

casos, a tensão se dá na coisa mesma, e então temos a unidade da 

coisa em si mesma, a unidade in re. (Santos, 2001, p. 79) 
 

No início do capítulo segundo de A Sabedoria da Unidade (1967a), Mário 

Ferreira chama a atenção para as devidas distinções entre os logoi que regem a estrutura 

do ser em determinada totalidade, e nos aponta a locação do logos analogante entre as 

partes opostas, de modo a nos elucidar sobre a relevância da analogia numa estrutura 

tensional que coerencia uma totalidade, condizente, ainda, com sistema pitagórico-

platônico – assim, Mário Ferreira adverte: 

 
Em face das análises feitas até aqui, não é mais admissível confundir o 

logos da unidade enquanto tal, com o logos desta unidade, que 

corresponde a tectônica de sua estrutura hilética, e, eidética, e, 

finalmente, este logos, enquanto tensão, especificamente distinta das 

partes, que não é a lei de proporcionalidade intrínseca das partes, mas 

também aquele esforço intrínseco (tonos), que coerência, que 

subordina os opostos analogados, constituintes da tectônica do ser, e 

os faz funcionar segundo o interesse da totalidade, segundo, 

propriamente, a lei da harmonia... Esse logos tensional pode ser, e é, a 

própria forma ativa da coisa, confundindo-se, portanto, com o 

primeiro. (Santos, 1967a, p. 25) 

 

                                                           
42Cf. Santos, 1964. 



88 

 

88 

 

Mas há de se discernir os logoi que fazem parte da ordem do ser, da estrutura 

eidética, dos logoi que fazem parte da estrutura ôntica e concreta – esta pertencente e 

reduzida às operações que se dão restritamente à esfera psicológica da cognição 

humana, para que se possa depreender das coisas o que realmente estão nelas: 

 
Temos ainda de distinguir os diversos logoi noéticos, que o ser 

humano constrói, os quais intencionalmente, referem-se ao que, na 

realidade são os outros logoi. Vemos, pois, que existe uma verdadeira 

gama desses logoi eidéticos-noéticos, desses logoi construído pela 

mente humana, cujos graus de precisão vão depender da capacidade, 

não só abstrativa, mas da especulativa, que o ser humano possa fazer, 

de modo que ele atinja, cada vez mais com maior perfeição, ao que 

realmente está contido na coisa in re  (Santos, 1967a, p. 25) 

  

     Assim, a coisa, enquanto unidade, comporta a estrutura de sua totalidade e a 

estrutura das partes que a compõe; e a relação analógica, os logoi analogantes, são 

imprescindíveis para que possamos compreender a realidade como uma unidade 

integrada em si e com as demais unidades (lei da integração), e dessa integração para 

com o Sem supremo, como vimos na apresentação da décima lei pitagórica, a lei da 

unidade transcendental, e ainda reiteraremos mais à frente: 

 
Então temos: 1) num todo, as partes estão analogadas; portanto, há 

uma analogia, um logos que as ordena, um logos que um logos 

analogante; 2) as partes funcionam num todo segundo a ordem do 

todo,  segundo o logos, o eidos, que é a lei de proporcionalidade do 

todo; contudo, há totalidades em que as partes, além de apresentarem 

essas propriedades, funcionam segundo o interesse, a conveniência do 

todo, pois além de analogadas, além de forma rem uma coerência, de 

estarem coesas com o todo, estão ainda, coactas, como se vê num ser 

vivo, numa célula. (Santos, 1967a, p.48) 
 

 

Então, podemos considerar que os logos tensionais formam, como é de supor 

pelo o que foi visto até aqui, sistemas complexos de componentes de gêneses 



89 

 

89 

 

diferenciadas, que também são submetidos à égide da unidade – pois os elementos 

componentes de uma totalidade coesa não são idênticos entre si. A oposição, segunda 

categoria pitagórica (a primeira é a substância universal; a terceira, a relação; a quarta, a 

reciprocidade)43, assim como a quarta, encontram sua própria coerência interna 

dependentes das oposições que lhes constituem, assim como toda ordem do cosmos, já 

que as leis que imperam sobre as coisas funcionam em coexistência e atuação mútua: 

 
Forma-se um complexo, quando elementos de distintas origens 

constituem um composto, uma tensão, um sistema, com uma coesão, 

de modo que os complexos podem realizar-se, em todas esferas e 

campos da realidade, formando, uma sequência de totalidades, que 

são, por sua vez, unidades de totalidade. Estas podem reunir-se, 

formando um novo complexo, com uma nova unidade, constituindo, 

na linguagem matética, constelações. Neste caso, a constelação inclui 

complexos, os complexos incluem conjuntos, e os conjuntos incluem 

os seus elementos. (Santos, 1967a, p. 45) 
 

 

Em Filosofia Concreta, lê-se: “TESE 309 – As tensões esquemáticas, tomadas 

separadamente e em crise, incluem-se em conjuntos esquemáticos.” (p. 577) Mário 

Ferreira afirma que as separações também fazem parte da natureza do ser, mas de 

maneira que a separação não seja absoluta, pois assim se daria uma ruptura do ser: 

“Assim, por exemplo, no nosso sistema solar há uma tensão, sem dúvida alguma, a 

ciência o comprova.” (Santos, 2001, p. 119); mesmo que haja uma perda de adesão a 

um sistema de uma unidade tensional de um corpo celeste, este corpo tem que 

imediatamente pertencer à outra ordem ou sistema, outra totalidade: 

 
Todos tendem a formar parte de uma nova tensão, quer dizer, a 

singularidade não pretende tornar-se absoluta a ponto de desligar-se 

totalmente dos outros. Há uma tendência solidária em toda a ordem 

cósmica, e isto prova que existe, portanto, uma lei de solidariedade 

                                                           
43 Cf. No Tratado de Simbólica, Mário Ferreira afirma que são dez as categorias pitagóricas. 



90 

 

90 

 

cósmica, que é a lei de tudo no todo, que é a nona lei. (Santos, 2001, 

p. 120) 

 

Mário Ferreira expõe esse exemplo, onde podemos verificar a sexta lei da 

simbólica numérica pitagórica, a lei da harmonia, e onde há menção direta à nona lei, 

em uma aula do curso de Matese, que foi gravada e deu origem à obra póstuma, A 

Sabedoria das Leis Eternas, e que, em grande medida, juntamente com Pitágoras e o 

Tema do Número e Tratado de Simbólica, serviu como aporte teórico para elaboração 

do próximo subcapítulo.  

Tendo verificado a teoria das tensões, como as unidades e conjuntos tensionais 

que constituem o ordenamento da estrutura da realidade, podemos, então, verificar 

algumas leis principiais que regem e governam – em sendo o patamar mais remoto – o 

todo, tudo aquilo que delas derivam, mas que delas nunca se cindem.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



91 

 

91 

 

 

 

3.3. Leis Eternas 

 

A análise de leis eternas tornar-se-iam imprescindíveis para o entendimento da 

realidade, e o alcance da Sabedoria Suprema (a Mathesis pitagórica). Pois, para Mário 

Ferreira, se trata de um conhecimento que não está comprometido meramente com o 

intelecto, mas com leis ontologicamente apodíticas, princípios dados pela evidência 

imediata; de modo que este tipo de conhecimento deveria ser vertido em sabedoria, em 

condutas, evitando que espíritos se entregassem ao nihilismo, pois estariam diante da 

manifestação inconteste de uma ordem atuante. 

A parti da simbólica numérica pitagórica, dos números que formam a Década 

Sagrada pitagórica, Mário Ferreira lança pressupostos rigorosos, leis eternas, que 

constitui um dos coroamentos do seu projeto matético: “A Mãe de Todas as Coisas é a 

Tetrada (o Um, o Dois, o Três e o Quatro; 1, 2, 3, 4, cuja soma final é Dez, a Década 

Sagrada) e dela provêm todas as coisas que são e as que poderão ser.” (Santos, 2000, p. 

167): 

 

Alcançamos estas leis por meio da especulação... Tal especulação é 

feita, ainda, em certa analogia com o pensamento pitagórico. Foi com 

base na Década Sagrada dos pitagóricos; que ‘reconstruímos’ estas 

leis, às quais chamamos, por este motivo, leis pitagóricas. Esta 

atribuição não tem necessariamente um sentido histórico, isto é, não 

implica que a formulação que damos às leis tenha sido de fato aquela 

que vigorou dentro da escola pitagórica; mas cremos que ela esteja 

perfeitamente coerenciada com a concepção secreta que os pitagóricos 

tinham da Mathesis megiste. (Santos, 2001, pp. 47-48)  

 

Lei da Unidade 

 

O conhecimento de um objeto só pode ser possível porque podemos depreender 

dele sua dimensão unitária – aquilo que lhe permite uma definição justamente por sua 



92 

 

92 

 

separação das demais coisas: “Quando se conhece, conhece-se alguma coisa. E esse 

alguma coisa é uma unidade, sem dúvida de certa modalidade mas unidade sempre, 

pois, do contrário reduzir-se-ia a nada”. Ademais, “Não há ser sem unidade, como não 

há unidade sem ser. E há tantas modalidades de unidade, quantas há de ser. Ser é 

primeiramente unidade... Não sendo um o ser se aniquilaria.” (Santos, 2007, p. 92) 

Mário Ferreira também chama a esta lei de “lei da integral, pois todas as coisas 

que são, de que modo forem, constituem uma unidade.” e “Tudo quanto é finito é 

unitariamente o que é, e tende a tornar-se parte integrante de uma unidade.” (Santos, 

2000, p. 167) 

Importante salientar que Mário Ferreira atenta para o fato de que, em se tratando 

de esquemas do conhecimento humano, unidade e multiplicidade se apresentam lado a 

lado, mas que consideradas no plano ontológico a unidade exerce primazia sobre a 

pluralidade, não um primado cronológico, mas considerando a ordem do ser (o plano 

eidético), uma vez que ambas são contemporâneas. 

Também não devemos confundir a unidade quantitativa (das coisas sensíveis, de 

estrutura geométrica) com a unidade transcendental (metafísica, de estrutura 

ontológica) – mantendo, assim, o discernimento entre a primeira lei (lei da unidade) e a 

décima (a lei da integração universal); esta considera a participação – proporcionada – 

entre os objetos finitos e o transcendente, que torna as coisas o que elas são. 

  A respeito da unidade em si, não há, neste, uma definição que lhe seja 

essencial, mas contêm uma definição nominal – as definições vão ser resultantes das 

modalidades do ser. (Santos, 2007, p. 193) 

Dá-se a unidade a parir da justaposição coesiva e coercitiva sobre a dispersão, 

coligindo-a e fundando uma coerência – uma tensão: 

 
Na unidade são reunidos os elementos que com ela formam um todo. 

Essas unidades constituem uma superação sobre o mero aglomerado, 

porque há nelas, não apenas síncrise (reunião) dos elementos 

separados, mas o surgimento de uma nova coesão do todo, que 

permite captar um novo esquema (uma tensão). (Santos, 2007) 

 

Assim, é a ilação tensional entre as distintas conjunturas dos seres que provoca a 

integração entre eles; e esta rede de conexão se dá também na ordem no ser (no plano 



93 

 

93 

 

eidético), de modo que a participação, como a analisamos, pode ser entendida como o 

elo entre as unidades quantitativas (corpóreas) e as unidades qualitativas (eidética-

noéticas), viabilizando, então, a integração transcendental – representada pela décima 

lei pitagórica: 

 
Consequentemente, a conjunção das tensões em conjuntos tensionais 

obedece à grande lei de integração, a lei unitiva do ser, que é a lei da 

Década dos pitagóricos. Assim, a célula, que é tensionalmente uma, 

conjuntura-se na tensão da fibra, e esta na tensão do nervo, que se 

conjuntura na inervação do órgão, que por sua vez conjuntura-se no 

sistema nervoso, e, este, na universalidade corpórea do ser humano. O 

homem conjuntura-se com diversos conjuntos. Todos os seres, afinal, 

conjunturam-se mais próxima ou mais remotamente uns com os 

outros, inclusive os esquemas eidético-noéticos, o que dá a grande 

unidade, a Grande Integral do Universo, a lei da Década, simbolizada 

em todas as crenças pelo número 10.  (Santos, 2009, p. 577) 
 

 Para irmos à evidenciação da lei binária constatamos que na unidade já está 

implicada a dualidade, pois, “Se procurarmos a unidade de fato, inevitavelmente nós 

encontraremos ante a dualidade, porque o que revela unidade é um separar-se de outro.” 

(Santos, 2007, p.195) Esta dualidade, que permeia todo ser, é o fundamento da segunda 

lei: 

 

Lei da Oposição 

 

Em seu Tratado de Simbólica, Mário Ferreira conta que “O 2 é o símbolo da 

dualidade, do binário, da Díada pitagórica. É o símbolo da reciprocidade antagonista, 

das antinomias, dos contrários.” (p.202) 

Segundo esta lei:  

 
Todas as coisas finitas são compostas de duas ordens de ser, no 

mínimo. E, na coordenação dos elementos que a compõem, formam 

eles díadas opositivas, que são expressas através de todos os pares de 

contrários, que constituem os polos, não só de todo o filosofar, como 



94 

 

94 

 

também de todas as mais primárias classificações e divisões humanas. 

(Santos, 2000, p. 197) 
 

Como vimos na citação acima, o “bipolarismo” é inerente ao ser, e dele, 

dialeticamente, o filósofo brasileiro pensa na estruturação ordenadora. Mário Ferreira 

relata uma análise de Jung que nos ajuda no entendimento, na esfera da cognição 

humana, da relação tensional entre elas que vem a constituir um modo de 

funcionamento dual mas, por assim dizer, magnético entre as polaridades envolvidas na 

psique humana: 

 
Jung, estudando a gênese desses pares de contrários, que sempre 

surgem nos campos do conhecimento - par e impar, direita e esquerda, 

alto e baixo, positivo e negativo, ativo e passivo, essência e existência, 

atração e repulsão, amor e ódio, máxima e mínima, macho e fêmea —, 

observa que todo extremo psicológico “contém secretamente o seu 

contrário”, ou então se relaciona “de algum modo com este de maneira 

muito próxima e essencial”. E exemplifica com a doutrina do Yang e 

do Yin da filosofia clássica chinesa. (Santos, 2007, p. 201)  

  

E conta, Mário Ferreira, que segundo Jung, das oposições nasce um dinamismo 

radicalmente sui generis: “E quanto mais extrema uma posição, tanto mais é de esperar 

sua enantiodromia, sua conversão no contrário. O mais santo é o mais turbado pelo 

demônio.” (p. 202)  

Já sobre as díadas opositivas, um esclarecimento se faz necessário: “a Díada 

transcendental [UM] de Pitágoras não deve ser confundida com a díada imanente que se 

manifesta no antagonismo das oposições. A primeira é a Grande Díada, e a segunda é 

simbolizada pelo 2.” Então, compreende-se, assim, a série pitagórica: O 1 [Díada 

transcendetal] gera 1 [díada imanente, ou indeterminada] e este o 2. (Santos, 2007, p. 

202) 

Segendo Mário Ferreir, “A Diada, enquanto ela mesma, é a substância 

universal44, pois é dela que são geradas todas as coisas.” (Santos, 2000, p. 171) Contem 

                                                           
44 “O ato é o ato da potência; a potência é a potência do ato. O ato é que determina; é a capacidade 
determinante da capacidade determinável da potência. O ato determinante a que se não ob-pusesse a 



95 

 

95 

 

a Díada indeterminada45 duas positividades: o ato-formativo (a potência determinadora 

– ativa) e a potência-materiável (potência de ser determinada – passiva) para que possa 

criar qualquer ser finito. (Santos, 2000, p. 173): 

 
Assim, a diada indeterminada e potencialmente infinita é tudo quanto 

pode ser determinado: e, simultaneamente, o infinito potencial de 

determinar e o infinito potencial de ser determinado. Neste caso, o 

ato-formativo pode determinar sem fim tudo quanto pode determinar a 

potencia-materiável, que e passiva, pode ser determinada sem fim, em 

tudo quanto pode ser determinado. (Santos, 2000, p. 193) 

 

Logo podemos entender com mais clareza, mediante o trânsito entre as primeiras 

leis, as operações que dão os nomes e revelam as funções das mesmas: 

 
Deste modo, tudo quanto há de finito é produto desta oposição, e esta 

é a razão por que, na classificação das leis pitagóricas, a lei da 

oposição vem em segundo lugar à lei da unidade; ela decorre da lei da 

unidade, porque a oposição implica duas unidades: a unidade 

determinante e a unidade determinada; e daí surge então a ideia de 

categoria. A primeira categoria pitagórica é a substância, mas a 

substância neste sentido, de ser simultaneamente o que nela se opõe, 

[isto é, de ser] as duas positividades que são o fato formativo e a 

potência materiável, que surgem em qualquer ser finito. (Santos, 2001, 

p. 58) 

 

No entanto, vimos que entre a unidade e a pluralidade não há primazia 

cronológica, pois são contemporâneas entre si: ou seja, as dez leis pitagóricas estão 
                                                                                                                                                                          
possibilidade de ser determinado perderia o seu poder. De forma que a Díada, enquanto ela mesma, é uma 
espécie de substância universal, é o que sub-está em todas as coisas, porque é dela que surgem todas as 
coisas. Na linguagem aristotélica, a ‘matéria’ é a ‘substância primeir’, é a ousia prote, e a forma seria a 
‘substância segunda’, a ousia dêutera. O ser finito então seria a composição destas duas positividades. 
Esta também é a tese pitagórica, com a distinção de que a substância é uma só, uma mesma realidade com 
uma dúplice capacidade de determinar - seu aspecto atual - e de ser determinada, que é o aspecto 
passivo.” (Santos, 2001, p. 58) 

45 Para saber sobre Díada “indeterminada”, Cf. Santos, 2001, pp. 53-57. 



96 

 

96 

 

regendo a realidade em funcionamento paralelo, nas relações que uma exerce sobre as 

outras; e é entre a correlação dos opostos (“porque estes entes opostos são analogados 

por um termo comum” (Santos, 2001, p. 62)), neste ponto de toque, de referência, que 

surgem os seres finitos – estamos diante lei da relação. 

Lei da Relação 

 

Poderíamos supor, erroneamente, que caímos em aporia, levando em conta o 

escrito acima, porém, afirmar que a lei díadica gera todas as coisas não exclui a 

necessidade paralela da relação entre os opostos (a lei da relação) para geração dos seres 

finitos, assim como não deve excluir a necessidade da operação paralela vigente entre 

todas as demais leis. 

  Porém, não devemos confundir a relação que caracteriza esta lei das várias 

relações acidentais, contingentes, entre as coisas sensíveis; trata-se, pois, de uma relação 

imprescindível, necessária para estruturação do ser: “Essa relação é principal, pois, sem 

ela, o ser não surge.” (Santos, 2000, p. 175)  

Afirma, Mário Ferreira, que “Pode-se considerar o ternário como a unidade dos 

opostos, ou a harmonização do opostos.” (Santos, 2007, p. 207)  e que, aliás, “nenhum 

ser pode ser devidamente conhecido se não for considerado do ângulo da unidade, das 

oposições intrínsecas e das relações entre as oposições, que lhe dão origem.”46 (Santos, 

2000, p. 198) 

Esta lei embasa a teoria da participação e a imitação da filosofia platônico-

pitagórica. No espaço destinado a ela, em Pitágoras e o Tema do Número, Mário 

Ferreira teceu o seguinte parágrafo: 

 
Nas relações, que se formam entre os opostos principais, surge o 

arithmós in re, pois a coisa surge da sua proporcionalidade intrínseca, 

da cooperação da forma e da matéria. A coisa finita, considerada 

como forma in re, imita a forma eidética, que é do poder do ser, pois 

tudo quanto há, houve ou haverá, repete, de certo modo, uma 

perfeição do ser. Por essa razão, as coisas criadas participam das 
                                                           
46 “É preciso conhecer também as relações que brotam, que principiam  junto com o surgimento desse ser, 
porque todo ser diádico, que é um ser do contexto beta, que é um ser finito, é um ser que começa a ser 
simultaneamente com a sua unidade, com a sua oposição e com as suas relações.” (Santos, 2001, p. 64) 



97 

 

97 

 

perfeições das formas exemplares na ordem da eternidade, das formas 

eternas. (p. 198) 
 

No entanto “Em todos os entes, considerados em sua oposição intrínseca e 

extrínseca, nas relações que se formam entre os opostos, há uma interatuação, uma 

reciprocidade interatuativa.” (Santos, 2000, p. 177) Ou seja, “Os opostos analogados, 

nas suas relações, mais do que interatuam: reciprocam-se” (Santos, 2001, p. 65), o que 

forma a lei de reciprocidade. 

 

A Lei de Reciprocidade 

 

Vejamos a seguinte passagem de Pitágoras e o Tema do Número:  

 
Nas relações, que se estabelecem entre os opostos, há uma 

interatuação entre eles, pois o ato-formativo, ao informar a potência 

materiável, e que tem o papel do demiurgo platônico, como vimos, ele 

é limitado pela matéria, pois só pode informar proporcionadamente à 

sua natureza de causa eficiente, mas também proporcionadamente à 

capacidade de determinabilidade da potência-materiável. Esta, por sua 

vez, sofre a ação daquele, mas exerce uma resistência àquele. (p. 199) 
 

Ora, o que podemos depreender como substância fundante desta lei é uma 

proporção consequente da interatuação ativa e de uma força relutante contra essa mesma 

ação entre o ativo-passivo e o passivo-ativo, que reside em cada ente – considerados em 

sua oposição (intrínseca e extrínseca): “os opostos são simultaneamente ativos e 

passivos, mais ou menos ativos ou passivos, de forma que a parte ativa de um atua sobre 

a parte passiva do outro e vice-versa.” (Santos, 2001, p. 65)  

Esta lei “simboliza assim a reciprocidade do ativo-passivo e do passivo-ativo, 

que se dá em toda ordem cósmica, no tempo.” (Santos, 2007) Estamos diante da lei que 

“rege a evolução primária e fundamental dos entes finitos.” Então, o “Quatro é assim o 

símbolo da evolução corpórea, a evolução dos seres cronotópicos, que se dão, portanto, 

no tempo e no espaço.” (Santos, 2007, pp. 223-224) 

 



98 

 

98 

 

Lei da Forma 

 

A interatuação “dos opostos não surge apenas quando o ser principia, mas 

também no decorrer do processo de sua direção, de seu existir, pois, enquanto o ente é, 

nele há um polemós, uma luta constante entre os opostos” (Santos, 2000, p. 200), e por 

consequência desse conflito entre opostos é gerada uma “heterogeneidade intrínseca do 

ser singular.” (p. 200) Esta heterogeneidade do ser singular (finito)47, que é resultante 

deste processo, obedece à lei de proporcionalidade intrínseca do ser – “pois seu atuar e 

seu sofrer são proporcionados à sua natureza” ptn; e assim dá-se a lei da forma, também 

denominada de lei de proporcionalidade intrínseca ou lei da forma concreta (da forma 

que se dá na coisa, in re) (Santos, 2001, p. 67). 

Ora, “Todas as coisas que constituem uma unidade, que têm os seus opostos, que 

mantêm as suas relações e têm a reciprocidade entre estes opostos, todas elas têm uma 

forma, têm uma lei (um logos) de proporcionalidade intrínseca.” (Santos, 2001, p. 67) 

Por esta lei dá-se o arranjo do logos característico de determinado objeto, a sua 

proporcionalidade intrínseca, a sua forma (“organização da forma, da vida, que é 

quinaria” (Santos, 2007, p. 233)) – aquilo que vai defini-la, delimitá-la, tendo em vista a 

sua natureza: 

  
De maneira que a reciprocidade dos opostos se dá dentro dos limites 

estabelecidos por esta lei, que é a forma concreta, a forma in re, 

porque, se ela não fosse comproporcionada a esta forma, então a coisa 

sofreria ou realizaria per se o que é desproporcionado à sua natureza, a 

qual é o princípio da sua ação e também da sua paixão, o seu princípio 

ativo e também passivo. (Santos, 2001, p. 67) 

 

 No entanto, estamos ainda em terreno ôntico, na dinâmica que constitui o ser 

concretamente. Aliás, no Tratado de Simbólica, Mário Ferreira afirma que: 

“Psicologicamente considerado, o nosso conhecimento intuitivo alcança apenas o 

                                                           
47 “O cinco é, na natureza, o símbolo do éter que permanece como a substância da qual surgem todas as 
diferenciações quaternárias.” (Santos, 2007) 



99 

 

99 

 

quaternário.” Pois “o quinário exige já uma penetração de ordem intelectual, 

especulativa, portanto, um além do quaternário.” (Santos, 2007, p. 227)  

Ao encontro da sexta lei pitagórica, podemos assim sintetizar o trajeto: os seres 

finitos possuem uma unidade, que é a coesão de sua própria totalidade, que inclui, como 

vimos, os componentes disposto de maneira diática. “Como totalidade, há uma função 

principal, a que pertence ao todo, à qual se subordinam as subsidiárias dos opostos, que 

se analogam na substância universal, que é o hipokeimenon do ser.” Estas “funções 

subsidiárias subordinam-se à principal, que é obediente ao interesse da totalidade.” 

Quando todas as partes envolvidas nesse processo se condicionarem “à normal dada 

pela totalidade, temos, a harmonia do ser.” (Santos, 2000, p. 201) – estamos, então, 

diante da lei da harmonia. 

 

Lei da Harmonia 

 

Esta lei não é constituída meramente pela justaposição harmônica entre 

elementos opostos, não se trata de mera simetria; mas, como dissemos acima, é 

constituída pela obediência das funções subsidiárias dos opostos que se analogam à 

normal imputada por uma totalidade: 

 
No entanto, não se deve esquecer que o conceito de harmonia implica 

os opostos analogados, com a subordinação das funções subsidiárias à 

norma da principal, o que não compreenderam certos filósofos que 

ridicularizaram a frase pitagórica da “sinfonia da harmonia universal”, 

porque a reduzem à estática de opostos apenas simétricos, que é a 

maneira mais superficial de compreendê-la. (Santos, 2007, p. 238) 

 

Mário Ferreira afirma que as cinco primeiras leis dizem respeito ao trajeto da 

criação do ser; que a partir desta lei, a lei do senário, começa o caminho de volta – “pois 

o que partiu do Ser Supremo retornará a ele (episthrophe).” (Santos, 2007, p. 234)  

A lei da harmonia representa também o equilíbrio entre as duas tríadas, a inferior 

e a superior – como podemos verificar na síntese do trânsito entre as leis que foi feita 

até aqui: 

 



100 

 

100 

 

Um dos termos da diada é, em si, 1; na relação de oposição, por atuar, 

por determinar, é outro, 2, e, ao sofrer a determinação, é 3. A 

reciprocidade que há entre os termos da diada, em oposição, alcança a 

três aspectos de cada lado. O equilíbrio que finalmente resulta dessas 

duas tríadas é 6, que passa a ser símbolo do equilíbrio e da harmonia, 

pois da interatuação, que se dá na reciprocidade, surgem modais, mas 

o resultado é uma harmonia. (Santos, 2007, p. 235) 
 

 

Importante salientar que há escalaridades e gradações a serem consideradas 

quanto ao ser ou a um composto harmônico qualquer. Sendo assim, a harmonia em si 

deve ser considerada tensionalmente, ou seja, com latências desarmônicas no seu 

próprio interior. Quando há uma ruptura da normal que viabiliza a formação de uma 

totalidade harmônica, passa a haver mudanças estruturais, qualitativas (com suas 

harmonias, esquemáticas e formas próprias) – surge assim a Lei da Evolução Cósmica, 

a lei do sete.       

 

A Lei da Evolução Cósmica 

 

Explicamos acima o fundamento substancial desta lei, seu caráter evolutivo: o 

“Salto qualitativo-formal” em relação à lei anterior. A estas rupturas e reformulação 

qualitativas, que são entendidas como saltos evolutivos e formais, estão sujeitas todas as 

coisas do cosmo. 

Segundo Mário Ferreira, “a evolução elementar no quatro, na reciprocidade” é 

inferior à evolução do sete, pois é “uma evolução no sentido mais dinâmico”, 

qualitativa. Isto ocorre porque o ser em ato, na sua atualidade formal não está em toda 

sua eficacidade, em toda sua virtualidade. (Santos, 2000; 2007; 2009) 

Assim, de um gráfico contido no Tratado de Simbólica podemos denotar 

sucintamente o que foi exposto sobre as setes leis até aqui: 

 
1 ................................................................. Substância 

2 .......................................................Passivo Opositivo 

                                               Activo-Passivo Passivo-activo 

3 ..................... .................................... Relação dos opostos 



101 

 

101 

 

4 ............................................................................ Reciprocidade (evolução) 

5 ........................................ A forma (Vida, inteligencia, etc.) 

6 .....................Ajustamento e a ordenação das funções dos opostos 

(harmonia) 

7 ..................................................... Salto qualitativa-formal; o novo modo de 

ser, o Sétimo Dia, como símbolo. (Santos, 2007, p. 239) 

 

Lei da Evolução Superior 

 

Esta lei diz respeito à inclinação que todos os seres têm para uma evolução 

superior, em direção ao Ser Supremo: “Como o oito indica a passagem de um estado 

para outro, para um novo estado, Santo Agostinho considerava que a passagem do 

número sete para o número oito indicava a sucessão da antiga lei para a nova, que abria 

ao homem as portas do céu.” (Santos, 2007, p. 251) 

Assim: “7 Salto qualitativo-formal (o novo modo de ser), 8 Equilibrio superior 

da evolução (Harmonia do Novo Ser). Símbolo da assunção, que consiste no alcançar 

uma nova forma também é o oito o símbolo da Incarnação. Em suma, da evolução 

superior.” (Santos, 2007, pp. 252-253) 

 

Lei da Integração Universal 

 

Há integração de todas as coisas, o fato de todas elas estarem predispostas para 

confluírem ao Ser Supremo é a nona lei: “É a grande lei unitiva de todos os seres 

cósmicos” (Santos, 2000, p. 202) – o novenário. “Como síntese pode-se considerar o 

nove como símbolo da reintegração do heterogêneo na homogeneidade do Ser.” 

(Santos, 2007, p. 257) 

 

Lei da Unidade Transcendental   

 

Não se trata mais aqui de restrição à integração entre os seres finitos e 

predisponência para o Ser Supremo (esta, a lei novenária), mas sim da consubstanciação 

da integração entre todos os seres efetuada, ligada ao Ser que lhes é transcendente, ao 

Ser Supremo, à unidade transcendetal.  



102 

 

102 

 

Esta lei encerra em si, em grande medida nossa construção efetuada até aqui, 

pois: “É a lei da participação, porque todas as coisas que são, e no que são, o são por 

participarem do infinito poder daquele que é a suprema e primeira origem de todas as 

coisas, o HEN-PROTE... – a Lei das Leis.” (o Logos do logos). (Santos, 2000, p. 203) 

Então percebemos que no conteúdo da décima lei da simbólica numérica está a 

síntese da participação transcendental, entre os seres sensíveis e o Ser Supremo, adágio 

central do projeto filosófico de Mário Ferreira dos Santos – e que esta dissertação 

denota uma tentativa de encontro de alguns dos seus postulados básicos e da sua 

fundamentação matética, do estabelecimento dos seus princípios em si48, 49.    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
48 Todas as leis matéticas têm origem na lei da anterioridade e da posterioridade, dado que é evidente que 
algumas coisas secundárias só assim o são pela existência da primária (a exemplo do pai e do filho: o 
filho só é filho porque é filho do pai, e o pai só é pai porque é pai do filho).  

49 As leis matéticas prosseguem, formam diversas leis e princípios à medida que se combinam: “(...) 
Entretanto, se os senhores quiserem construir mentalmente uma lei, poderíamos dar, por exemplo, a lei 
2456, oposição, reciprocidade, forma e harmonia. A construção é fácil: As oposições, a reciprocidade que 
surge das oposições, obedecem à normal; obedecendo à normal dada pela forma, constituem a harmonia 
de uma unidade. É fácil para os senhores, com os números, analisar diversas leis.” (Santos, 2001, p. 133 
(conclusão)) 



103 

 

103 

 

 

 

 

 

 

 

Conclusão 

 

Quando Mário Ferreira dos Santos desenvolve a série da Matese, busca 

fundamentar, por uma via de sentido descendente, o projeto da Filosofia Concreta, que 

já havia iniciado desde os primeiros volumes da Enciclopédia de Ciências Filosóficas e 

Sociais, notadamente com a obra Filosofia Concreta – onde há a primazia do método 

ascendente na tessitura de seus postulados. 

Para o filósofo brasileiro, o caminho é o mesmo, e em ambos os casos se trata da 

escalada filosófica; porém, no sentido ascendente, há um predomínio do método 

empirista-racionalista, aristotélico-tomista; no descendente, um primado do método 

platônico. Para Mário Ferreira, Pitágoras representa a síntese prévia, o ponto de toque 

ideal entre esses dois sentidos, já existente no passado da filosofia, e que, mediante a 

soma adequada das construções sapienciais realizadas, a exemplo das contribuições da 

filosofia Escolástica, poderia ser resgatada – neste sentido, Pitágoras assume um papel 

de representação muitas vezes relacionado a Sócrates, como aquele que deteve em si a 

fonte primária, da qual se bifurcaram dois rios após a sua morte; cabendo a muitos 

exercícios filosóficos vindouros, com o uso de uma nova sorte de aparatos, estabelecer o 

reencontro dessas águas – é neste sentido que a Filosofia Concreta é de confluência e 

positiva. 

Fundado no que denominava de Filosofia Positiva, Mário Ferreira se empenha 

em afastar toda e qualquer possibilidade ontológica do nada absoluto, nihilum. A 

evidência do ser é o princípio e o fim de sua Filosofia Concreta. A sua asserção quanto à 

existência de alguma coisa encontra seu fundamento até na negação manifesta dessa 

existência, a refutação dela é em si uma positividade, assim como a afirmação da 

existência do nada absoluto intrinsecamente uma sentença que se autocontradita. 



104 

 

104 

 

Uma vez que o filósofo brasileiro estava de posse da existência inequívoca do 

ser, parte para a elucidação da sua natureza originária. Trata, então, de explanar como 

podemos proceder do ser ao Ser – mesmo que este não possa ser desvelado em toda sua 

inteligibilidade ao homem, em sua completude, pode ser evidenciado. A analogia é a via 

por excelência dessa conexão, o símbolo e o simbolizado traçam um caminho de acesso, 

o platonismo-pitagórico de Mário Ferreira, como vimos, é por excelência o sistema de 

conexão entre as coisas e o Ser Supremo, em consonância com o ideal de ligação que o 

espírito humano deve ter com o que lhe transcende, para não cair na descrença nihilista 

e no que Mário Ferreira chamava de “desesperismo” moderno: 

 

O meu desejo foi sempre ter a minha volta pessoas capazes de um 

dia ajudar num trabalho de pregação religiosa, mas de pregação 

séria, independente das seitas, independentes das diversas igrejas, 

nesse verdadeiro sentido do cristianismo, a religião do homem, 

abrindo as portas, porque nós estamos hoje vivendo uma época de 

desenvolvimento técnico e de desenvolvimento científico, de 

desenvolvimento cultural em muitos aspectos, mas 

completamente esvaziada de espiritualidade e sem esta 

espiritualidade tudo isso é falho, tudo isso é fraco. Só o 

cristianismo nos poderá dar uma base que está nos faltando, o 

homem não pode viver sem religião. (Galvão, Nadiejda; Santos, 

Yolanda, 2001, s.n.) 

 

Se tomarmos a Enciclopédia e os áudios de aulas que tivemos acesso (a exemplo 

da que costa no CD de Tratado de Simbólica), podemos inferir que Mário Ferreira não 

era impermeável às demais religiões, as menções à cultura oriental são significativas, 

principalmente no que tange à sabedoria; ministrou palestras sobre este assunto onde 

deixava claro essa posição; e não conferia ao Ocidente o monopólio da formação inicial 

do pensamento filosófico. No entanto, levando em conta a cultura brasileira, vê no 

cristianismo uma religião que poderia fornecer um embasamento ético para enrijecer o 

material humano brasileiro. 



105 

 

105 

 

Esforça-se para isso em vários projetos e frentes: leciona, escreve, facilita o 

acesso à produção intelectual, filosófica, de literatura clássica, suas editoras publicam 

obras sobre diversos campos do saber. 

Sendo assim, o projeto filosófico e intelectual de Mário Ferreira dos Santos deve 

ser entendido como uma composição de vasta dimensão que visava, sob a égide da 

Filosofia Concreta, fomentar um sistema rigoroso de ensino, blindado contra tudo o que 

considerava como negatividade, que tivesse a força e a propriedade de um estatuto de 

verdade, a tal ao ponto de poder fundamentar um certo código de conduta e de 

princípios que levavam em consideração a carência a as características do país, de 

acordo com as convicções do filósofo – uma vez que fosse possível a acessibilidade das 

pessoas ao produto desse empreendimento, como ele não estava restrito ao meramente 

comercial e intelectivo, mas a questões intimamente existenciais, Mário Ferreira dos 

Santos acreditava que seu projeto poderia ser um norte para o espírito, para algo que 

extrapola os fins almejados pela filosofia, que se lança ao encontro do que há de mais 

pleno e sereno, a sabedoria.         

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



106 

 

106 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Bibliográfica 

 

Cattanei, Elisabetta. Entes matemáticos e Metafísica – Platão, a Academia e Aristóteles 
em confronto. Trad. do italiano de Fernando S.Moreira, Ed. Loyola, São Paulo, 2005. 

Descartes, René. Regras para orientação do espírito. Tradução de João Gama. Lisboa: 
Edições 70, 1989. 

ECO, Umberto. A Procura da Língua perfeita, trad. M. Serras Pereira, Lisboa, 
Presença, 1996. 

Galvão, Nadiejda; Santos, Yolanda. Monografia Sobre Mário Ferreira dos Santos. s. 
ed., 2001. 

Lull, Ramon. Félix ou o Livro das maravilhas (trad. de Ricardo da Costa e. Grupo I e 
Pesquisas Medievais da Ufes), 2000. 

Platão. Plato: Complete Works. Indianapolis: Hackett, 1997. 

Reale, Giovanni. Para uma nova interpretação de Platão. Tradução de Marcelo Perine. 
São Paulo: Edições Loyola, 1997. 

Rossi, Paolo. A chave universal: artes da memorização e lógica combinatória desde 
Lúlio até Leibniz. Bauru, SP: Editora Edusc, 2004.  

Santos, Mário Ferreira dos. A Sabedoria das Leis Eternas. São Paulo: É Realizações, 
2001. 

________. A Sabedoria da Unidade. São Paulo: Editora Matese, 1967a. 

________. A Sabedoria do Ser e do Nada, Vols. I e II. São Paulo: Matese, 1968a. 



107 

 

107 

 

________. A Sabedoria dos Princípios. São Paulo: Matese, 1967b. 

________. Dicionário de Filosofia e Ciências Culturais. São Paulo: Matese, 1963. 

________. Filosofia Concreta. São Paulo: É Realizações, 2009. 

________. Filosofia e Cosmovisão. São Paulo: É Realizações, 2015. 

________. Filosofias da Afirmação e Negação. São Paulo: Livraria e Editora Logos, 
1962. 

________. Lógica e dialética: lógica, dialética, decadialética, São Paulo: Paulus, 2008. 

________. Ontologia e Cosmologia. São Paulo: Editora Logos, 1954a. 

________. O homem que foi um campo de batalha. In: Nietzsche, Friedrich. Vontade de 
Potência. Petrópolis: Editora Vozes, 2011.   

________. O Homem que Nasceu Póstumo – Temas Nietzscheanos. São Paulo: Livraria 
e Editora Logos, 1954b. 

________. O Um e o Múltiplo em Platão – comentários ao Parmênides. São Paulo: 
Editora Logos, 1958a. 

_________. Livro Sobre Deus. Original datilografado. São Paulo,1968. 

_________.Teoria do Conhecimento. São Paulo: Editora Logos, 1958b. 

_________. Teoria Geral das Tensões. Original datilografado. São Paulo. 1968. 

_________. Tratado de Simbólica. São Paulo: É Realizações, 2007. 

_________. Comentários aos “Versos Áureos” de Pitágoras. Original datilografado. São 
Paulo, 1968.  

Santos, Roger Moura dos; Azevedo, Edmilson Alves de. Mário Ferreira dos Santos 
leitor de Nietzsche. Problemata: R. Intern. Fil. v.6 n.2 (2015), p. 405-429. 

 

 


