UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAIBA
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM FILOSOFIA
MESTRADO EM FILOSOFIA

A via simbdlica na fundamentacédo da Matese de Mario
Ferreira dos Santos

Roger Moura dos Santos

Dissertacdo para defesa de Mestrado apresentada ao
programa de Pos-Graduacdo em Filosofia da UFPB,
no curso de Filosofia - linha de pesquisa:
Fenomenologia e Hermenéutica Filosoéfica.

JOAOQ PESSOA-PB

2016



UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAIBA
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM FILOSOFIA
MESTRADO EM FILOSOFIA

A via simbdlica na fundamentacao da
Matese de Mario Ferreira dos Santos

Pesquisador: Roger Moura dos Santos

Orientador: Dr. Edmilson Alves de Azevedo



BANCA

Orientador: -Edmilson Alvez de Azevedo (Universidade Federal da Paraiba);

Membro Interno: - Gilfranco Lucena dos Santos (Universidade Federal da
Paraiba);

Membro Externo: - Luciano da Silva (Universidade Federal de Campina Grande)



SUMARIO
AGFAECIMENTOS. ...ttt ettt re et e e e b e b e et e sreenbeenee e 5
RESUMIO..... i 6
ADSIFACT. ... s 7
10T [N o7 T F S 8
1. CONSIDERACOES SOBRE ALGUNS PROJETOS MATETICOS................... 11
1.1. Pitgoras e a MathesisS MEQISte.........ccuuueieriiriere et 12
1.2. Raimuno LUlio € @ Ars UNIVErsaliS........cccoeieiieniiiiic e 22
1.3. Descartes € @ MAtheSIS. ..o 28

2. VIA SIMBOLICA - UM TEMA DE VERVE PLATONICO-PITAGORICA NA

ENCICLOPEDIA DE CIENCIAS FILOSOCIAS E SOCIAIS........ccooveeerrereererenrenen. 37
2.1. Simbolo, Analogia, PartiCipagao...........cccccverueereiieeiieie e e 38
2.2. Parménides: a concepcao ferreiriana de Platdo e o logos analogante.................... 49
2.3. Simbolica NUMEriCa PItagOriCa..........cucveieieiiiesiciseeee e 61
3. A MATESE DE MARIO FERREIRA DOS SANTOS........cccccvvevrererrireeeserisnninns 70
3.1. Conceituando @ MALESE...........ccviiireieiirierice e 71
3.2. MALESE € TENSAO. ......eeuveeiriiriitisieeiee et 83
3.3L LIS ELBINAS. ...t 88
CONCIUSAD. ...ttt b bbbt 100
BIDHOQIAfia. ... e 103



Agradecimentos

- Ao prof. Dr. Edmilson Alves de Azevedo, pela oportunidade de trabalhar ao seu lado,
pela notével disponibilidade, e sensibilidade com seus orientandos em questdes que
extrapolam os muros académicos.

- A CAPES (Coordenacido de Aperfeicoamento de Pessoal de Nivel Superior —
Ministério da Educacdo), pela bolsa de estudos, foi fundamental para a otimizagdo da
pesquisa.

- A minha familia, por permitir que aqui eu seja breve: dado que, no que refere a ela,
posso generalizar a gratidao e ndo pontuar.

- A Rennan Gabriel Gadelha de Moura e Rayssa Victoria Gadelha de Moura, por
sempre que 0s Vejo.

- Aos amigos de todas as datas.
- A Leticia Albuquerque e sua familia, pelo apoio e gentileza.
- A Carlos Eduardo Vargas, pelas conversas sobre filosofia e escrita académica.

- A Jodo Antdnio Marques Araujo, pelos inumeraveis coléquios sobre Mario Ferreira
dos Santos.

- A Romualdo Moura da Silva, Maria de Fatima Moura dos Santos, Romenia Maria
Moura dos Santos e Rosberg Moura dos Santos, pela unido e amor, e por nunca terem
cedido ao siléncio.

- Ao que no homem o transcende.



RESUMO

Esta dissertacdo versa sobre a Matese da Filosofia Concreta de Mario Ferreira dos
Santos. Em sua obra homénima ao seu projeto, Filosofia Concreta, hd um predominio
da via ascensional (aristotélico-tomista); nas obras de Matese ha a primazia da via
descensional (platonica) — de modo que o filésofo imprime um embasamento de dupla
via sobre 0 mesmo projeto filoséfico, com o fim de enrijecé-lo. A Matese tem forte
verve pitagoérico-platdnica, e emprega sobremaneira a via simbdlica nos seus
postulados. Entdo, como nos detemos sobre ela, apds fazer uma breve sintese de alguns
projetos de Mathesis, desenvolvemos a concepcdo de simbolo, analogia e participagéo:
com o intuito de mostrar a correspondéncia que o filésofo brasileiro faz entre as suas
convicgdes, a teoria da participagdo das formas platonicas, a mimeses e a simbdlica
numerica pitagorica. Feito isto, analisamos a Matese de Mério Ferreira — seu objeto de
estudo (o principio engquanto principio), alguns dos seus postulados (formulagdes de
leis eternas) e seu fim: a afirmacé&o rigorosa do ser.

Palavras-chave: Mario Ferreira dos Santos, Simbélica, Matese.



ABSTRACT

This dissertation is about the Mathesis of Concrete Philosophy in the works of Mario
Ferreira dos Santos. In his homonymous work, Filosofia Concreta (Concrete
Philosophy), there is a primacy of an upward view (Aristotelian-Thomist); in the
Mathesis there is a predominance of an downward view (Platonic) — therefore the
Philosopher follows a both-ways road over the same philosophical project, in order to
stiffen it. The Mathesis has strong Pythagorean-Platonic verve, and greatly employs its
symbolic view in their postulates. So how do we stop on it, after making a brief
summary of some Mathesis projects, developed the concept of symbol, analogy and
participation: in order to show the correspondence that the Brazilian philosopher makes
between his convictions, the theory of participation of Platonic forms, the mimesis and
the numerical symbolic Pythagorean. That said, we analyze Mario Ferreira’'s Mathesis —
its object of study (the principle as a principle, some of postulates (formulation of
eternal laws) and its end: the inexorable affirmation of being.

Keyword: Mario Ferreira dos Santos, symbolic, Mathesis.



"Eu sou um caminhante pelo mundo sem fim. Segui 0s
rios ambiciosos das distancias e singrei 0os mares perdidos
nos horizontes. Acordei com a madrugada na hora festiva
e comigo cantou a voz dos passaros. Nos entardeceres
cinzentos, de luz dourada e vermelha no poente,

contemplei a saudade do sol de um dia. Cobri meus

8



cabelos com as trevas das noites e terminarei meus dias a
sombra amiga de uma arvore, para erguer em meu ultimo
gesto, os bracos para o alto e volvé-los, depois, lassos para
a terra, e cantar nos Ultimos sons de meu peito, a minha
cangdo. E o sorriso que ha de ser a ultima flama de vida
nos meus olhos vagabundos, dira: "Senhor, eu amei o teu

mundo"" — Mario Ferreira dos Santos

Introducéo

Mario Ferreira dos Santos (1907-1968) nasceu em Tieté, Sdo Paulo, viveu a sua
infancia e adolescéncia na cidade de Pelotas, Rio Grande do Sul. Filho de um dos
pioneiros do cinema brasileiro, o portugués Francisco Dias Ferreira dos Santos, e de
uma brasileira, Yolanda Duro Lhullier, teve os primeiros contatos com a Filosofia
guando, contraditando o seu proprio ateismo, 0 pai 0 matriculou no Ginasio jesuita,
onde Mario Ferreira ficou até os dezoito anos de idade. Em 1925, ingressa na Faculdade
de Direito de Porto Alegre — se forma em Direito e Ciéncias Sociais.

Segundo o proprio Mario Ferreira, com 0s jesuitas ele foi posto em contato
direto com o que ele denominava de Filosofia Positiva — aquela que se define pela
afirmacdo e que viabiliza a conciliagdo e concrecdo a partir da soma dos valores
positivos do saber humano, acumulados ao longo da histéria, e que na Grécia,
notadamente com Pitagoras, Platdo e Aristoteles, teria atingido seu “desenvolvimento
maximo”, e mais tarde, segundo as convicgdes do filésofo, sido coroada pela producao
intelectual da Escolastica. Este modo de conceber a filosofia se tornara o apanagio de
seu principal projeto intelectual: a Filosofia Concreta — com sua materialidade expressa
em sua volumosa Enciclopédia de Ciéncias Filosoficas e Sociais.

Antes, porém, de dar inicio a essa empreitada, Mério Ferreira exercia, em fins
da década de 1920, a profissdo de advogado, auxiliava o pai ha Empresa Xavier &
Santos, dona da maior rede de cinema do Sul do pais, que ficara sob a sua direcdo com a

morte do pai. Em 1928 inicia seu trabalho na imprensa como articulista. Escreveu quase

9



10

uma centena de artigos sobre a Il Guerra Mundial; também escrevera sobre arte, e sobre
o filésofo Friedrich Nietzsche. Sua producéo na imprensa, incluindo a participacdo em
diversos jornais, rendeu uma soma de quase duzentos artigos publicados.

De retorno a Porto Alegue, foi contratado pela Livraria Globo para traduzir
obras de diversos autores, Nietzsche, Blaise Pascal, Henri-Fréderic Amiel, Honoré de
Balzac — todos diretamente do original. Apds a Livraria Globo de Porto Alegre se negar
a editar um ensaio filosofico de sua autoria, animada pela opinido de um critico, que
achava que brasileiro ndo leria filosofia, Méario Ferreira decide retornar a S&o Paulo,
movido pela ideia de que nesta cidade haveria maior possibilidade para a realizagéo de
seu projeto — a publicacédo de seus livros.

Em S&o Paulo comeca a trabalhar na Editora Flama, para a qual traduz obras de
Walt Whitmann, Benjamin Constant, Goethe; passando, em seguida, a direcdo da secéo
editorial da Editora e Distribuidora Sagitario Ltda., pela qual publicou vérias obras de
sua autoria, usando pseuddnimos. Mais tarde passa a trabalhar na secdo de obras raras
da livraria Ritz.

O desejo de proporcionar as pessoas do seu pais uma formacdo cultural
substancial continuava como a forga motriz dos seus projetos: compilou uma colecéo,
lancada pela Editora_Edigraf, intitulada Cultura Para Milhdes, composta por livros de
baixo custo, (de papel jornal e sem ilustracdes), com a finalidade de aumentar a
acessibilidade.

Finalmente, em 1953, funda a Editora Logos, que tinha no seu plano editorial o
langcamento de obras de cultura geral, classicos de literatura, e Filosofia. As primeiras
obras foram conversdes de cursos que Mario Ferreira ministrava, a exemplo dos cursos
de Oratéria e de Retorica, bastante frequentado pela classe de politicos e advogados.
Entdo publica, ainda em 1953, Curso de Oratoria e Retorica, Préaticas de Oratoria,
Técnica do Discurso Moderno.

Em seguia, foram lancados os doze primeiros volumes da Enciclopédia de
Ciéncias Filosoficas e Sociais. No entanto as editoras continuavam a néo se interessar
pela distribuicdo dos livros de sua autoria, declarando que ndo havia demanda publica.
Foi entdo que Mério Ferreira se fez pioneiro numa modalidade de venda e distribui¢do

de livros no Brasil: a venda a crediario — bem sucedida; o que exigiu que se

10



11

estabelecesse numa locacdo de acesso facil, onde podia receber representantes de
vendas de todo o pais.

Em 1963 funda a Editora Matese — pela qual langou varios escritos classicos,
além de suas obras da série Matese (A Sabedoria dos Principios, A Sabedoria da
Unidade, A Sabedoria do Ser e do Nada) e um antigo sonho: o Dicionario de Ciéncias
Filosdficas e Culturais (IV Vols.).

Esta dissertacdo denota um empenho para expor aspectos fundamentais da
constituicdo e conceituacdo dessa Matese de Mario Ferreira dos Santos. O projeto de
sua Filosofia Concreta foi concebido em duas vias, a aristotélico-tomista (ascendente),
mediante a demonstracdo, da empiria aos juizos apoditicos, e a Platonico-pitagérica
(descendente) que, mediante a especulacdo, capta a evidéncia dos principios matéticos,
que governam e imperam sobre todas as coisas — € sobre esta via que este escrito vai se
deter. Entdo, desde j&, assinalamos que ha uma enorme influéncia e retratacdo da
filosofia aristotélico-tomista na Enciclopédia de Mario Ferreira, porém, que vamos
lancar foco sobre a verve platonica do seu legado filoséfico.

Para tanto, no primeiro capitulo, apresentamos alguns projetos de Mathesis, com
0 intuito de indicar caracteristicas que fazem parte da esséncia de empreendimentos que
primam por essa particularidade, a exemplo de fundamentos que sdo postos sob a égide
de um ponto focal, que deve ser considerada uma linguagem universal e uma verdade
absoluta: a Mathesis pitagorica, as Dignidades de Deus, de Raimundo Lulio, e 0 método
cartesiano. Estas explanagfes sdo feitas em paralelo, com postulados de Mario Ferreira
sobre esses sistemas filosoficos, de modo a introduzir aspectos fundamentais do
pensamento do filésofo brasileiro a partir do cotejamento com posicionamentos de
outros filésofos.

No segundo capitulo, apresentamos a concepcéao de simbolo de Mério Ferreira, 0
principio de analogia e uma sintese sobre a leitura do filésofo brasileiro no tocante a
filosofia platonica — o intuito é demonstrar como a via simbolica € aplicada mediante o
logos da analogia e da participacdo pitagorico-platdnica, operacdes imprescindiveis para
o entendimento da Matese. Ainda no segundo capitulo, hd uma exposi¢do de como a
presenca da simbdlica pitagorica € acentuada na filosofia de Mério Ferreira.

No terceiro e ultimo capitulo entramos propriamente no tema da Matese de

Mario Ferreira. Primeiramente, ha a sua definicdo, que € elucidada mediante uma

11



12

exposicao de uma série de caracteristicas, até que possamos ter a sua conceituagdo bem
introduzida. No subcapitulo seguinte trataremos a teoria das tensdes: em que Mario
Ferreira explica como, a partir da coagdo tensional de unificacdo e separacdo, a
realidade disposta € estruturada — teoria incontorndvel para a apreensdo evidente do

coroamento da Matese: a postulagio dos principios mais remotos, as leis ternas’.

Capitulo 1. Consideracdes sobre alguns projetos de Mathesis

Neste capitulo expomos alguns projetos filosoficos que foram animados por um
ideal de saber universalmente valido. No entanto, qualquer sistema rigorosamente
filoséfico que se preze deve almejar ter essa legitimidade como pressuposto. O que ha
em comum entre 0s trés sistemas que se seguem € que eles concentram, nessa
caracteristica, a matriz de onde todos os demais postulados se derivam. Deste modo,
para que sejam verbalmente expressos, se faz previamente presente neles a necessidade
de uma linguagem simbdlica que sugere em si um espelhamento Idgico da realidade.

Entre os elementos que compdem essas linguagens, 0s simbolos matematicos,
com certeza, foram os que mais foram utilizados e 0s que gozaram de maior
confiabilidade — a exemplo de sua aplicagdo no simbolismo numérico pitagorico, e do
valor dado aos principios matematicos por parte do filésofo francés, René Descartes.

H4, ainda, a ldgica combinatodria, utilizada pelo monge cataldo, Raimundo Lulio;
segundo o filésofo brasileiro, o precursor de Leibniz, e que, a vista de Mario Ferreira,
era um sistema demasiadamente complexo; mas que o conhecimento de alguns aspectos
desse empreendimento matético nos ajudaré a entender como um projeto dessa natureza
pode alimentar anseios de elevada intimidade metafisica, como verificamos na propria

filosofia de Mario Ferreira.

! Os dados biograficos foram retirados da Monografia Sobre Mario Ferreira dos Santos. (Galvo,
Nadiejda; Santos, Yolanda). Sobre a relagcdo entre Mario Ferreira dos Santos e Nietzsche: Cf. Santos,
Roger Moura dos; Azevedo, Edmilson Alves de. Mario Ferreira dos Santos leitor de Nietzsche.
Problemata: R. Intern. Fil. v.6 n.2 (2015), p. 405-429; Santos, 2011; Santos, 1954b.

12



13

A reexposicdo e, por assim dizer, resgate da filosofia pitagorica, realizada por
Maério Ferreira e elucidada aqui, nos coloca em um fecundo primeiro contato com varios
ideais do autor, j& que ambos os sistemas filosoficos, nos termos do filésofo brasileiro,
almejam a Mathesis, a sabedoria suprema. Mathesis, que também foi um ideal anelado
por René Descartes, que teve seu axioma filoséfico (o cogito) analisado por Méario
Ferreira, a0 mesmo tempo em que, invalidando o de Descartes, o filésofo brasileiro
expunha e embasa 0 seu.

Os trés sistemas filosoficos mencionados acima foram analisados por Mario
Ferreira, que se posicionou em relacdo a validade dos mesmos. Assim, ho momento
mesmo em que teremos contato com a concep¢do de saber universal do filésofo,

seremos postos diante de relevantes postulados da Filosofia Concreta.

1.1. Pitagoras e a Mathesis Megiste

Mario Ferreira dos Santos acreditava que Pitagoras de Samos teria alcancado
uma sabedoria excelsa sobre a realidade disposta, cujo termo, Mathesis Megiste
(Sabedoria Suprema), a denominaria. O fil6sofo brasileiro deputou para si a funcdo de
depreender a coeréncia intrinseca dos ensinamentos legitimos do grego de Samos, e
sincretiza-la com as pdsteras producgdes da filosofia ocidental consideradas em suas
positividades, naquilo que elas tinham de afirmativo e proveitoso, segundo suas
convicgdes, com o fim de efetivar, numa producgéo escrita, uma concre¢ao que seria a
materialidade propria de sua filosofia e, por fim, a realizagdo ultima de seu lavor
intelectual — a fundacdo de uma disciplina ndo apenas restrita a filosofia, mas com o

lema expresso de uma Sabedoria: a Matese?.

2 Mario Ferreira dos Santos considerava “Matese” a palavra corresponde em portugués da “Mathesis”.
Nesta dissertacdo, o termo Matese sera empregado quando relacionado a concepgdo ferreiriana da mesma;
nos demais casos, iremos conservar o termo latino Mathesis, com excecéo das citagdes em que o préprio
Mario Ferreira opta por “Mathesis” para se referir a sua Matese.

13



14

No prefécio a sua obra Pitagoras e o Tema do Numero (2000), Mario Ferreira
relata: “A publicacdo deste meu trabalho ¢ o final de um impulso que desde a juventude
tomou forma em mim.” (p. 57), prosseguindo da seguinte maneira: “Quando nos bancos
escolares ouvia as primeiras aulas de filosofia, de mestres conspicuos e profundos,
sempre me provocou grande inconformidade a maneira como era exposta a filosofia
pitagorica.” (p. 57) Animado pela desconfianca decorrente da fragilidade que presumia
receber dos assuntos expostos sobre 0 “Mestre de Samos” nas aulas supracitadas, conta
entdo que tais fatos “tiveram sempre sobre mim uma influéncia importante e tomei a
deliberacdo de, no decorrer de minha vida, procurar todos os meios para estudar
devidamente o pitagorismo e, sobretudo, a figura de Pitagoras, que exercia sobre mim
uma fascinacdo extraordinaria.” (p. 57). Ou seja, uma inquietacdo filoséfica do novico
estudante de filosofia perdurou até coexistir com o amadurado filésofo Mario Ferreira
dos Santos, até a Gltima fase de sua producéo intelectual, que acabou por direcionar o
seu impeto para realizacdo da tarefa de desvelar a heranca das orientacGes de Pitagoras,
de como este anelava “alcancar a Mathesis suprema, [0] escopo final de toda ansia de
conhecer do homem, de toda inquietacdo humana, pois a nossa mente jamais se
apaziguara sendo ao encontrar o supremo conhecimento.” (p. 187)

Antes de prosseguirmos discorrendo sobre a Mathesis Megiste pitagérica, nos
termos ferreirianos, postulamos aqui uma indagacdo que nos parece oportuna:
considerando que a existéncia de Pitdgoras de Samos € comumente posta em questao,
ndo raras as vezes, como Mario Ferreira poderia ter, em grande medida, balizado e
coroado uma producéo filosofica de dimenséo consideravel tomando como referéncia o
legado de Pitagoras?

Na primeira edicdo de Pitagoras e o Tema do Numero, da Editora Matese, 0
primeiro capitulo tem o titulo de “Rapida Noticia Sobre Pitagoras”3; nele Mério Ferreira
expde uma breve sintese da histéria de Pitadgoras, além de tratar, no inicio, com certa

ironia as refutacdes incididas sobre a veracidade historica do filosofo grego, para depois

% Na Ultima edicdo, da Editora lbrasa, o primeira capitulo se chama “O Pensamento Pitagérico”, que é
composto pela parte referente a Pitagoras, retirado da sintese da Historia da Filosofia, contida no
Dicionario de Filosofia e Ciéncias Culturais, acrescido do tépico “O pitagorismo na cultura grega”, mais
o prefacio a primeira edicdo de Pitdgoras e 0 Tema do NuUmero. Com isto, aproveitamos para advertir:
qualquer estudo que se pretenda utilizar referéncias de Mério Ferreira dos Santos sobre a Enciclopédia de
Ciéncias Filosoficas e Sociais deve apontar sempre a edicdo que esta sendo utilizada e, se necessério,
cotejar o maximo de edicgdes, inclusive das mesmas obras adotadas, pois o conteldo das obras, ndo
raramente, era modificado de uma edicéo para outra.

14



15

criticA-las com severidade, além de mencionar as adulteragbes imputadas ao
pitagorismo.* Porém, o mais relevante, onde queremos nos deter para esclarecer a
indagacdo do paradgrafo antecedente, é sobre a importancia que Mario Ferreira da a
realidade da existéncia do pitagorismo — este sim, teria lastro historico suficiente para
apontar uma coeréncia no ideal pitagorico presente em sua filosofia; ja que a negacéo da
“historicidade de Pitdgoras (como alguns o fazem), por ndo ter as méos documentacao
bastante, ndo impede que seja o pitagorismo uma realidade empolgante na historia da
filosofia, cuja influéncia atravessa os séculos até nossos dias.” (p. 65). Tal postura — em
relacdo a defesa de ideais e até leis ontolégicas com alicerces pitagoricos — prossegue
com vivacidade no empreendimento de sua Matese e das leis matéticas (com as quais

vamos nos ocupar de modo mais detido no terceiro capitulo desta dissertacao):

Ao dizermos que nossa atribuicdo das leis a Pitdgoras ndo tem um
sentido histérico, queremos dizer que tem um sentido ldgico e
doutrinario. Estas leis sdo perfeitamente coerentes com o pensamento
de Pitdgoras e, segundo o que ja dissemos em nosso Pitdgoras e o
Tema do Numero, representam aquilo a que ele teria chegado (se é que
efetivamente ndo chegou) se prolongasse coerentemente as
consequéncias e aplicagdes do seu pensamento, em concordancia com
0s principios que havia postulado. Presumivelmente, verossimilmente,
podemos dizer que estas leis deveriam ter sido de fato as leis
pitagdricas. (Santos, 2001, p. 48)

Retornando a abordagem da Mathesis Megiste pitagdrica na concepgdo de Mario
Ferreira, devemos salientar, ainda, que a Sabedoria Suprema, considerada de modo
circunscrita ao pitagorismo, era transmitida aqueles pertencentes ao grau superior dentre
os iniciados; s6 estes dispunham de capacitacdo para a apreensdo do conhecimento e da
disciplina dos pitagdricos em toda sua positividade:

4 “Acontece com Pitagoras o que aconteceu com Shakespeare, cuja existéncia foi tantas vezes negada. Se
ndo existiu Pitdgoras de Samos, houve com certeza alguém que construiu essa doutrina, e que, por
casualidade, chamava-se Pitagoras. Podemos, assim, parafrasear o que foi dito quanto a Shakespeare.
Mas, pondo de lado esses escripulos ingénuos de certos aurores, que preferem declard-lo como néo
existente, como se houvesse maior validez na negacdo da sua historicidade do que na sua afirmacéo,
vamos dar sinteticamente elementos que nos auxiliardo para melhor compreensdo de uma figura que tem
sido impiedosamente falsificada durante vinte e cinco séculos.” (Santos, 2000, p. 15)

15



16

A palavra mathesis indica a acdo de alcancar o pensamento positivo. E
0 contelido dessa acdo de captar 0s pensamentos positivos, o que dela
resulta € a mathema. E a arte ou ciéncia para obter os conteudos do
pensamento positivo € a mathemaiikd. Esse ¢ o logos que o0s
pitagdricos, iniciados num grau mais elevado (o grau de epopter)
compreendiam. Ha um conhecimento supremo, uma suprema
instrucdo, uma mathesis, que é de todas as outras, em que as outras
s8o apenas os estdgios inferiores. A mathesis suprema é 0 supremo
saber que 0 homem deseja alcancar. E 0 homem que ama esse saber é
o filésofo, de phild e sophia, amor ao saber. A filosofia €, assim, o
afanar-se em encontrar, em alcancar o saber supremo: a Mathesis
suprema, a Mathesis megisthe (superlativo de grande)®. (Santos, 1967,

p. 1)

Porém, convém explanar — com termos mais objetivos € menos imprecisos —,
ainda que de modo bem sintético, sobre o que consiste a aplicacdo da Mathesis
pitagodrica e qual a sua finalidade. Em Pitdgoras e o Tema do NUmero encontramos a
seguinte passagem, que pode servir de ponto de partida para o desenvolvimento desta

questdo: certo dia:

Pitagoras pronunciou um discurso, o qual influiu decisivamente na
fundacéo da sua sociedade, onde os membros se propunham a praticar
a comunidade de bens, entregues a meditagdo, através do que
alcancariam o caminho do saber, da Mathesis Suprema (Megisthe), a
suprema sophia, a suprema sabedoria. Para tanto, era preciso ama-la, e
aqueles que fossem amantes do saber, seriam filésofos (de philo, eu
amo, e sophia, saber), de onde ele cunhou o nome que depois se
universalizou: philiosophia. O conhecimento, a gnosis, permitiria que
0 homem penetrasse, seguindo os caminhos humanos, a via que
levaria a Mathesis Suprema, a suprema instrucdo. S6 o conhecimento
nos daria a felicidade, pois afirmava ele que a felicidade suprema
consiste na verdadeira endaimonia da alma, na contemplacdo da
harmonia dos ritmos do Universo, ou melhor, reproduzindo as suas
palavras "tes teleidtetos ion arithmén" a perfeicdo dos Numeros, 0
ndmero como ritmo a propor¢do, como nos conta Clemente de
Alexandria. (p. 68)

5 “Assim, se olharmos o desenvolvimento que a Matematica teve, dos pitagoricos para ca, e agora do
retorno para 0s pitagdricos, vemos que, para aqueles, a Matematica tinha um sentido completamente
diferente. Era aquela técnica de trabalhar com os contetdos do pensamento positivo (mathema), e tendo
como objeto formal a unidade sob todos os aspectos. S depois tomou o sentido de ciéncia que se dedica
a abstracdo da quantidade, que é a de segundo grau, (confundindo-se com a Logistiké) a quantidade
continua e a quantidade descontinua, como é a matematica do grau de paraskeié; quer dizer, matematica
de iniciantes, dos que se iniciavam no grau de aprendiz, ndo, propriamente, a do grau de epopter, que
teriamos hoje de chamar metamatematica.” (Santos, 1967b, cap. VIII)

16



17

Podemos trasladar da citacdo acima cinco termos-chave, ordenados por nos
arbitrariamente, com o proposito de pontilhar o caminho que pretendemos cursar na
construcdo da aplicacdo pitagorica da Mathesis: (1) contemplacdo (2) numero (3)
harmonia (4) sabedoria (5) eudaimonia. Evidente que esta disposicdo numerada
representa etapas, mas que ndo anula a interacéo e relagdo paralela entre elas — sendo,
alias, a relacdo uma categoria, e até uma lei matética, de suma importancia para a
exposicdo da filosofia pitagorica, como veremos.

A respeito da contemplacéo, verificamos que é utilizada com distintas acepgoes
na Enciclopédia de Mério Ferreira; no entanto a sua primazia para caracterizar um ato
de ligagcdo entre um sujeito e um valor ideal, ou a um Ser Supremo, se destaca;
prevaléncia que, alias, esta em plena consonancia com a concepc¢ao que Mario Ferreira
costuma chamar de “pitagorico-platonica” ou de “platonismo-pitagorizante”.

No Dicionario de Filosofia e Ciéncias Culturais (1964), de autoria do préprio
Mario Ferreira, ha o verbete “Contemplagdo”; nele Mario Ferreira explica a origem
latina da palavra: “(do lat. contemplare, de cum e templum). Palavra de origem obscura,
mas que significa um lugar limitado, circunscrito, consagrado. Dai a palavra templo.”
(p. 340) Prossegue se referindo ao uso do termo, atribuindo-lhe um sentido geral de
verificacdo, e demais a mais, sobre algumas de suas aplicacdes na mistica e na filosofia.

Porém, como haviamos chamado & atencdo, é como “contemplagdo da ideia do
Bem e das coisas divinas” (p. 677), “contemplacédo do Ser infinito, de Deus.” (p. 787);
seja ainda em afinidade com o verbete “Teocrasia”, onde consta: “Segundo 0s
neoplatdnicos, a intima unido da alma com Deus na contemplacdo.” (p. 1248) ou com o
verbete: “Teofania - (do gr. theos, deus e phaind, aparecer, iluminar, de onde phaos,
luz). E a manifestacio de Deus ao homem por sua atual presenca, permitindo-lhe a
contemplacdo.” (p. 1248), que a contemplacdo (ativa) recebe o embasamento que a
funda como uma categoria filos6fica com forte sentido de pertenca a concepcéao
pitagorico-platOnica presente na obra de Mario Ferreira.®

O segundo termo que elencamos, 0 numero, recebe um vasto tratamento na
Enciclopédia. Como estamos discorrendo sobre o legado do pitagorismo intermediado

por Mério Ferreira, optamos por fazer alguns breves apontamentos sobre o significado

17



18

dos nimeros no contexto pitagorico, condizente com a leitura pitagérica do filésofo
brasileiro.

No capitulo sexto de Pitagoras e o Tema do Numero, intitulado “O Numero para
Pitagoras”, Mario Ferreira introduz alguns fragmentos — “cuja a validez é indiscutivel”
— sobre o pitagorismo, e afirma que deles poderiamos chegar a conclusdo que “para
Pitagoras, havia dois numeros; aquele que esta nas coisas e 0 que as coisas copiam, que
servem de modelos as mesmas.” (p. 106).

Demonstrar, em parte, o significado dos nimeros para os pitagdricos partindo da
critica que Aristételes faz aos pitagoricos parece-nos pertinente, pois trata-se de um
embate acalorado, e que sobre ele muito se produziu — a respeito dos entes matematicos
na filosofia antiga.’

Ainda no capitulo sexto, Mario Ferreira afirma que “Aristoteles, a quem se deve
em grande parte a confusdo que ha sobre o pensamento pitagorico™ (p. 107) exp6s uma
leitura limitada do pitagorismo, uma vez que teria recorrido aos autores do seu
conhecimento, e estes, por serem de menor vulto, passavam apenas aspectos da filosofia
pitagdrica, mas “que admitiam coisas matematicas ndo pertencentes as coisas fisicas,
pois néo as classificavam entre os seres com movimento.” (p. 107)

Consequentemente Aristdteles considerava que “As coisas matematicas eram,
assim, imoveis e imutaveis.” (p.107); o Estagirita “Reconhecia que o0s pitagoricos ndo
reduziam toda a realidade a realidade sensivel, admitindo uma realidade mais elevada
que a das coisas fisicas.” (p. 107) Mas a falta de coeréncia da concepg¢do pitagorica do
namero estaria, para Aristételes, principalmente em ndo fornecerem (os pitagoricos) um
entendimento relacional que explicasse como 0s numeros “poderiam operar a geragéo e
a corrupcdo sem movimento e sem mutacdo” (p. 107); além do problema da
causalidade: “as causas dos seres e do devir do universo material, pois, perguntava ele,
‘ndo ha nenhum outro nimero fora desse numero, do qual o nimero seja composto?’”
(p. 107)

7 Cf. CATTANEI, Elisabetta. Entes matematicos e Metafisica — Platdo, a Academia e Aristoteles em
confronto. Trad. do italiano de Fernando S.Moreira, Ed. Loyola, Sdo Paulo, 2005.
8 Afirma, Mario Ferreira: “Sabe-se que Aristoteles escreveu uma obra em trés volumes sobre o
pitagorismo, porém irremediavelmente perdida. Nas passagens sobre o pitagorismo, que encontramos
esparsas em seus livros, conclui-se que devera ter-se dedicado, seriamente, a0 exame dessa doutrina.
Contudo, é de salientar que apenas cita trés vezes 0 nome de Pitagoras, enquanto ao referir-se a esta
doutrina, constantemente refere-se aos ‘pitagoricos’, aos que ‘se dizem pitagéricos’. A analise, que
Aristoteles faz do pitagorismo, refere-se propriamente a doutrina como a concebiam os discipulos
posteriores, e ndo ao pensamento do sabio de Samos.” (Santos, 1968d, p. 5)

18



19

As mencdes supracitadas sobre a dissonéncia entre os pitagdricos e as criticas de
Aristoteles ndo sdo todas as que foram expostas em Pitagoras e o Tema do Numero,
mas é o suficiente, no nosso entendimento, para langarmos uma passagem que sintetiza
bem o julgamento desfavoravel de Aristoteles, e que no momento em que Mario
Ferreira expOe a resolugédo da aporia denota, segundo as suas convicgdes, a coeréncia da

concepgdo de nimero para 0s pitagdricos — sendo vejamos:

Assinalava, assim, Aristételes que os pitagéricos faziam confusdo
entre 0s numeros imanentes as coisas (nUmeros sensiveis), e 0S
nameros a elas transcendentes. Dai encontrar-se ele ante a seguinte
aporia: como 0s numeros poderiam, a0 mesmo tempo, constituir as
coisas, ser as proprias coisas, e ser a causa de sua existéncia? Esta
pergunta de Aristoteles também foi a de Silvestre Maurus e levaria a
afirmacdo de que o nimero seria a causa sui ipsius, a causa de si
mesmo, 0 que é um absurdo. Observa-se, desde logo, a influéncia da
esquematica empirica de Aristételes na compreensao dos nimeros. E a
aporia em que ele se encontra em face do pitagorismo é mais de
origem subjetiva do que objetiva, como mostraremos. (Santos, 2000,
p. 107)

A refutacdo de Mério Ferreira aos questionamentos aristotélicos a respeito do
significado (e fun¢do) dos nimeros para os pitagdricos € uma amostra clara da sua verve
platdnica no tocante ao tema — ndo a toa, o filésofo brasileiro se refere ao platonismo, e
por este tem uma significativa inclinacao, sobretudo naquilo que Ihe é caracterizado por
“pitagorizante”: confluéncia que vai fazer Mario Ferreira relacionar a teoria da
participacdo das formas platénica & mimeses pitagorica, além de expor o protagonismo
dos nimeros na estruturacdo da realidade disposta, tipica do pitagorismo:

Platdo, que ndo se pode negar, € um iniciado pitagdrico, falava na
distincdo entre o numero em sentido eidético e 0 numero concreto, 0
nimero nas coisas. E se ndo bastasse a afirmativa de Platdo para
justificar essa tese, as sentencas anteriormente citadas seriam
suficientes, pois nelas se vé que todas as coisas estdo arranjadas,
arrumadas, construidas, segundo (pelo) nimero (epoiken) e, noutra,
coisas da nossa experiéncia, as coisas sensiveis (ta pragmata) sao
copias dos numeros. (Santos, 2000, p. 108)

19



20

Notamos que Mario Ferreira faz uso de sua habitual sintetizacdo (sincretismo
filoséfico) para tornar os problemas apontados por Aristoteles solucionaveis; neste caso,
afirmando “que a teoria platbnica da participacdo, exposta em outros termos, tem um
conteudo idéntico a teoria da imitacdo pitagdrica. Pois o participante, ao participar
(metexis), imita o participado (mimesis).”® (p. 108)

Deste modo, “as coisas sensiveis sdo construidas pelos numeros, e, por sua vez,
copiam os numeros. Ha, assim, 0 nUmero que esta na coisa, in re (concreto), e 0 numero
que antecede a coisa, ante rem que a coisa copia (eidos).” (p. 108) Entdo Mario Ferreira
arremata: “Chamemos o primeiro de nimero concreto, e 0 segundo de nimero eidético,
e teremos perfeitamente traduzido o pensamento dessas sentencas.” (p. 108)

O terceiro termo que escolhemos para nosso percurso, com o fim de viabilizar
uma exposicdo parcial mais objetiva da Mathesis pitagorica, nos termos de Mario
Ferreira, foi a harmonia, uma categoria pitagdrica por exceléncia: a Lei da Harmonia é a
sexta lei pertencente ao simbolismo numérico da Década Sagrada dos pitagéricos™®.

Desde ja, ao contrario do que pode sugerir, a harmonia, para Méario Ferreira e
para os pitagoricos, deve ser entendida no seu ininterrupto corrimento e devir: “O
conceito dialético de harmonia, para o pitagorismo, implica, portanto, uma dinamica, e
ndo uma estatica apenas. Visto apenas estaticamente, leva as confusfes costumeiras,
mas, considerado em sua dindmica, torna-se compreensivel o que ele afirmava.” (p.
164), pois “A harmonia é uma resultante do ajustamento de aspectos opostos. A
harmonia s6 pode dar-se onde had oposi¢cdes qualitativas. Dois seres iguais ndo se
harmonizam, apenas se ‘simetrizam’”. (p. 113)

O capitulo nono de Pitagoras e o0 Tema do Numero chama-se “A Harmonia”. O

primeiro paragrafo deste capitulo denota bem o que foi postulado acima:

% “Partindo dai, vé-se, claramente, que ndo se justifica a critica aristotélica, pois as coisas ndo sdo causa
sui ipsius, pois essas, que sdo arranjadas, arrumadas, construidas por nimeros, copiam o nimero eidético,
que corresponde a forma platénica. Este nimero é imutavel e eterno, como imutaveis e eternas séo as
formas plat6nicas.” (Santos, 2000, p. 108)
“O outro estd nas coisas que sofrem mutagcdes. Mas estes mesmos, que estdo nas coisas, que sdo
elementos constitutivos de uma totalidade, por sua vez copiam nimeros eidéticos. E € facil dai concluir-se
gue ha nimeros que sdo imutaveis. Assim, um triangulo de madeira tem o seu nlmero concreto, 0 nimero
que esta na relacdo das coisas que o constituem, mas esse triangulo copia a forma (arithmds eidétikos) da
triangularidade.” (p. 108)
10 As leis da simbolica numérica decimal pitagérica serdo retratadas no terceiro capitulo — assunto
fundamental para uma compreensdo da Matese de Mario Ferreira dos Santos.

20



21

Cosmos, para Pitagoras, que foi o primeiro a usar este termo para
indicar o universo, vem do verbo Kosmein, que significa organizar, e
se opBe a Khaos, o que ainda ndo foi ordenado. A harmonia é a
‘unidade do multiplo e a acordancia do discordante’, o que é
manifesto em toda parte. Assim, o universo é harmonico, porque nele
vemos o discordante acordar-se em urna norma que predomina. Néo é
0 universo um feixe de perfei¢cdes absolutas secundun quid, mas um
feixe de discordancias que se acordam; é a multiplicidade pré-
harmonica que se harmoniza. (Santos, 2000, p. 162)

Que néo se pense entdo que o constante devir anula a possibilidade da harmonia
se fixar, ja que é ela resultante da justaposicéo e fuso realizaveis entre opostos'!; como
disse Mario Ferreira: “Observou Pitagoras, estudando a harmonia, que, obedecidas
certas relacOes, ela se verificava. Essas relagdes constituem os chamados ‘numeros de
ouro’, de um papel importante em todas as artes e em seus periodos superiores.” (p.
113) E prossegue: “Dessa forma, € a harmonia o ideal maximo dos pitagoricos, a qual
consiste em ajustar os elementos diversos da natureza.” (p. 113)

No entanto ndo devemos entender a experiéncia da harmonia na concepgéo
pitagdrica de modo restrito aos fatores externos, pois “Via Pitdgoras, como o ponto
ideal, j& revelado pela prdpria natureza, para todos os fatos, inclusive os do homem, a
harmonia.” (p. 113); e entre os fatos do homem, como vimos, ha que se da relevo
substancial ao reto direcionamento do conhecimento, pois este ndo € um bem em si. O
conhecimento bem direcionado, segundo os ensinamentos pitagdricos, é aquele que leva
a sabedoria — nosso quarto termo.

A amabilidade no trato do conhecimento, de modo que esse possa aprimorar o
uso da sapiéncia, € uma condicao para a otimizagdo das condutas, ndo se restringindo, a
sabedoria, ao especulativo, mas a principios praticos. Em A Sabedoria dos Principios

(1967b), obra em que se inicia a série da Matese de Mario Ferreira, ha uma epigrafe de

11 “Jamais foi bem compreendido o sentido da krasis [fusdo] pitagérica. A unido dos contrarios foi
entendida do modo mais vulgar, e ndo se percebeu que ha uma transimanéncia, pois a krasis ndo é apenas
uma reunido de contrarios, mas uma superacdo formal, que da surgimento a uma nova tensdo. Desse
modo a krasis, o kosmesein pitagdrico, é considerado como sendo apenas um vinculo, que redne os
elementos opostos das coisas. A krasis seria apenas a harmonia. Assim, 0 que constitui as coisas sdo 0s
nimeros (como elementos materiais) e a harmonia, que os coordena. O universo é, apenas, a
harmonizacdo dos nimeros, uma espécie de unidade de maltiplos (quase atomizados, sendo atomizados).”
(Santos, 2000, p. 103)

21



22

autoria de Santo Indcio de Loyola, segundo o fildsofo brasileiro, um pitagdrico®?:
“Muita sabedoria unida a mediana santidade ¢é preferivel a muita santidade com pouca
sabedoria.” (Santos, 1967b)

O ideal pitagérico de prezar pelo conhecimento, mesmo que ndo fosse
transmitido para todos — apenas para 0s iniciados — tinha também um caréter coletivo e
caritativo na desobstrugdo dos entraves e condugéo da verdade®®, e este ideal s6 teria sua
busca otimizada se guiada pelo primado da sabedoria; era necessario “preparar homens
para que se tornassem amanha os mestres de uma juventude que, por sua vez, quando
adulta, fosse capaz de multiplicar o verdadeiro conhecimento” (Santos, 1968d, p. 34)
Dai a importancia de se conceber a Mathesis Megiste também como Instru¢do Suprema,
pois ha a transferéncia: “A iniciacéo, é, pois, toda operacdo gogica (de gogia), acdo de
indicar, de guiar, dai pedagogia (conduzir os jovens), que indica 0 melhor caminho para
alcancar a Suprema Instrucdo (Mathesis).” (Santos, 2000, p. 213)

“S6 o conhecimento nos daria a felicidade, pois afirmava ele [Pitdgoras] que a
felicidade suprema consiste na verdadeira eudaimonia da alma ... (Santos, 2000, p. 68)”:
este o fim dltimo da Mathesis Megiste — e claro nos fica que assim seja: no seus
comentarios aos Versos Aureos de Pitagoras'®, Mario Ferreira expde, dentre outras
guetdes, um exame acurado dos vicios, das virtudes e finalidades no julgamento dos
pitagodricos, corroborando e enfatizando um dos comentarios de Hiérocles sobre os
versos, de que a filosofia, assim como nos Versos Aureos (1968d), deve possuir

sentengas “que sejam a reproducdo da Matese Suprema e nos forneca os meios de

12 Cf, Tratado de Simbélica (CD). Séo Paulo: E Realizacdes, 2007.

13 “Dedicar-se a investigacdo da verdade em todas as coisas e dizia o Mestre: a maior caridade é
proclamar a verdade porque este é o caminho daquele que auxilia, que orienta para o bom termo. E a
atuacdo do bom mestre, do bom guia, que ensina e da aos outros 0s meios intelectuais para poder vencer
as deficiéncias e as dificuldades.” (Santos, 1968d, p. 65)

14 “Fazem parte dos manuscritos inéditos de Mario Ferreira dos Santos os comentérios aos Versos Aureos
de Pitagoras. Sua intencdo era publica-los, tendo assim se manifestado: ...’Quanto aos Versos Aureos de
Pitagoras comentados, consiste no seguinte: resolvi fazer uma edicdo com a traducdo integral dos
comentarios de Hiérocles, porque sem ddvida, ndo s6 por serem 0s primeiros comentarios a chegarem até
n6s, como também por seu imenso valor. Abrem campo para que despertemos em muitos setores a
consciéncia de que a concep¢do que Pitagoras trouxe ao mundo, provinha de um pensamento mais
longinquo certamente, do qual encontramos raizes também em Melquisedec, e no mais profundo
pensamento dos egipcios, e que este pensamento vence as caracteristicas do tempo e torna-se eternamente
atual, apresentando a sua completa validez hoje. Aproveito os comentarios realizados por outros autores,
como Fabre D'Olivet, Paul Carton, etc., e faco uma espécie de sintese, acrescentando junto aos
comentarios de Hierdcles, as minhas contribui¢des’.” (Santos, 1968d, p.4)

22



23

alcancar metodicamente de maneira ordenada, a felicidade — o nosso Unico fim — para o
qual tendemos.” (Santos, 1968d, p. 26)

Ou seja, conforme o desenvolvimento dos cinco termos que elencamos para
sintetizar em breves palavras 0 que seria a Mathesis Megiste dos pitagoricos, na
concepgdo de Mério Ferreira (contemplacdo (ativa), nUmero, harmonia, sabedoria e
eudaimonia), podemos dizer, primeiramente, que 0 conhecimento estd presente em
todas as etapas, € ele que possibilita de inicio a contemplacéo ativa, ele que enlaca a
interpretacdo de todos os termos e fornece uma compreensao que pode sugerir uma
unidade objetiva da Sabedoria Suprema (ou Instrucdo Suprema) do pitagorismo.

Assim temos a contemplacdo, que sendo ativa e ndo passiva e ingénua, permite o
exame acurado da realidade disposta. Uma vez que essa realidade € apreendida como
numero, observamos que ha uma lei de solidariedade cdésmica, que trabalha
concordando opostos. A Sabedoria ja constitui um conhecimento bem direcionado, onde
ja entram os devidos principios, e, como é caracteristico de uma sociedade (de um
coletivo) que conserva 0s mesmos principios, estes devem ser passados para geracdes
seguintes (a serem instruidas), e o fim ultimo dos ensinamentos € a realizagéo espiritual,

a serenidade e a felicidade plena da alma: a eudaimonia.

1.2. Raimuno Lulio e a Ars Universalis

Raimundo Ldlio, ou Ramon LLull (o Doctor IHluminatus), foi um monge
cataldo, nascido na ilha de Maiorca, que se dedicou com impetuosa devogao a um ideal
de unidade cristd. Escritor prolifico (estima-se que tenha escrito cerca de 250 obras) e
filésofo de acdo missionaria, acreditava ter recebido da providéncia divina o poderio
para desenvolver sua Arte — um complexo sistema de pensamento combinatorio, que
poderia estar expresso em figuras geométricas com algumas letras do alfabeto ou
palavras, embasadas nas Dignitates Dei (Dignidades de Deus), que fornecia varias
sentengas sobre os atributos divinos; podendo, sua Arte, ser utilizada com o proposito de

converter os que eram por ele considerados infiéis (muculmanos e judeus). A Arte de

23



24

Raimundo Ldulio foi recomposta ao longo de sua vida por diversas vezes, com o intuito
de alcancar, ele, a ciéncia das ciéncias, um saber universal, “o melhor livro do mundo”
— que pudesse responder a todas as perguntas e dar todas as respostas (dai ser esse
monge cataldo um dos precursores da Mathesis).

Na sua sintese a Histdria da Filosofia, contida no seu Dicionario de Filosofia e
Ciéncias Sociais, Mario Ferreira destinou um espaco a “Raimundo Lullio”, segundo o
filésofo brasileiro, a quem *“cuja a vida foi um verdadeiro romance.”; “uma figura
lendéria, alquimista, méagico, tipo perfeito do autodidata.” Conta, Mario Ferreira, ter
sido Raimundo Lulio um homem “Encarcerado pela fé, [que] lutou sempre pelo bem
publico, até a morte’®”; e de ter ele pretendido “criar um método apologético, capaz de
converter os infiéis. Esse método é exposto em sua famosa Arsmagia, mas de dificil
compreensdo®.” (p. 1434-1435)

No verbete “Ars Magna Raymundi”, Mario Ferreira diz que sua [de Raimundo
Lalio] “Ars Magna é uma construgdo l6gica, pela qual se alcanca a todas as conclusdes
possiveis, partindo de alguns principios ou nocdes dadas. Com esse método ele
pretendia analisar os aspectos filosoficos, metafisicos e cientificos da realidade” mesmo
que apenas “partindo de alguns postulados basicos.” (p. 148)

O historiador, Ricardo da costa, pesquisador do periodo medievo, e 0 maior
tradutor da lingua portuguesa das obras de Raimundo Lulio, assim descreve as fungdes

e metas de Lulio, no prefécio ao Feélix, ou o Livros das Maravilhas:

(...) a Arte luliana é um sistema de pensamento aplicavel a qualquer
tema ou problema especifico, uma tentativa de unificar todo o
pensamento da cultura medieval e um instrumento para investigar a
verdade das criaturas tendo como pressuposto aprioristico a verdade
de Deus, Arte assim criada com base na Santissima Trindade e com o
principal objetivo de converter os infiéis. Ela era mais que uma
doutrina: era uma técnica, um sistema, um modo de exposi¢ao técnico
de uma ciéncia. Possuia cinco usos, segundo seu préprio criador: 1)
Conhecer e amar a Deus — amar a Deus era um preceito cristdo (Mc
12: 30 e Lc 10: 27), mas amar e conhecer a Deus era uma
caracteristica da teologia mugulmana, o que indica uma influéncia

15 “Trabalhei durante quarenta e cinco anos incitando os governantes da Igreja e os principes cristios ao
bem publico. Agora sou velho, sou pobre; mas persevero no mesmo propdésito, e com a graca de Deus,
nele me manterei até a morte”. (Lull, 2000, p. 22)
16« . as arvores, teorizadas na Arbre de Sciencia, ndo sdo de modo algum um exemplo de classificagdo
formal do saber; na verdade, mediante um simbolismo complicado, remetem a realidade profunda das
coisas: aquela realidade que cabe justamente ao fildsofo descobrir identificando os ‘significados’ das
vérias partes das arvores.” (Lull, 2000, p. 92)

24



25

islamica no pensamento de Ramon; 2) Unir-se as virtudes e odiar o0s
vicios, um processo que, segundo Llull, refrearia as paixdes com a
virtude da temperanca; 3) Confrontar as opinides erréneas dos infiéis
por meio das “razdes convincentes™, ou ““necessarias’; 4) Formular e
resolver questdes e 5) Poder adquirir outras ciéncias em um breve
espaco de tempo e tirar as conclusdes necessarias segundo as
exigéncias da matéria. Isto fazia da Arte luliana uma ciéncia das
ciéncias, proporcionando o critério para um ordenamento preciso e
racional de todo o conhecimento (Lull, 2000, p. 48).

Na obra que consolida a cidadania filosofica de Mario Ferreira, Filosofia
Concreta (2009), o autor imprime um elevado rigor logico-dialético, conexdes
argumentativas rigidas que pretendem manter tesas entre si as 327 teses que a constitui:
do Ponto Arquimédico (“TESE 1 — “Alguma coisa ha, o nada absoluto ndo ha”) a ultima
tese, na qual o autor coloca que “A Filosofia € acdo; € o afanar-se para alcancar a
Mathesis Suprema” (p. 601). Assim, ha uma construgdo progressiva dos postulados
filosoficos que sdo demonstrados por Mario Ferreira em obediéncia ao axioma inicial.

Com isto, no que concerne a Raimundo Ldulio, queremos chegar ao seguinte:
para tal empreitada, Mario Ferreira expde, na introducdo da obra (“para prova dos
postulados fundamentais de uma filosofia coerente e fundada em juizos universalmente

validos”) as aplicagdes metodicas utilizadas, onde consta 0 método de Raimundo Lulio:

Preferimos as seguintes: a via formal, que nos oferece a logica
aristotélico-escoléstica, primacialmente dedutiva, o0 método indutivo-
dedutivo e dedutivo-indutivo, a demonstracdo a more geométrico, a
demonstracdo pela reductio ad absurdum, a demonstragdo e converso,
a demonstracdo pela dialética idealista, pela dialética socréatico-
platénica, que emprega com eficiéncia a analogia, na cata dos logoi
analogantes, pela dialética pitagorica, pelo método do pensamento
circular de Raimundo Lulio e, finalmente, pelo emprego de nossa
dialética ontoldgica, que inclui a metodologia da decadialética, da
pentadialética e da dialética simbdlica. (Santos, 2009, p. 56)

Mério Ferreira conta, ainda na introducdo de Filosofia Concreta, que ndo se
deteve “apenas no campo da logica formal” com o fim de ndo ser acusado por
formalismo, apesar de fazer bem o uso dessa via, onde se destaca sua verve aristotélica-
tomista. Os demais métodos sdo aplicados pelo filésofo a medida que 0 mesmo sente a
necessidade de enrijecer um postulado (de acordo com a demanda da prépria natureza
do tema), mesmo que tal postulado ja tenha sido previamente explicado, e

25



26

suficientemente desenvolvido e embasado por outros métodos. De modo que o método
do pensamento circular de Raimundo Ldulio, que é justamente essa reiteracdo, esta
presente, por assim dizer, de maneira permanente na obra Filosofia Concreta e, em
grande medida, na Enciclopédia como um todo — ja que, além de serem uma tonica as
reiteracfes das demonstracbes dos postulados, estdo eles intermitentemente em
obediéncia a dialética ontolégica da Filosofia Concreta de Mario Ferreira, ou seja:
aquilo “o-que-nao-pode-deixar-de-ser-e-que-tem-de-ser-imprescritivelmente”, e que
decorre “de uma analise que ofereca sempre um nexo de necessidade” (p. 75) e ndo de
contingéncia, que tenha validez nas normas, nos logoi analogantes e leis ontoldgicas —
estas, independem de nosso assentimento, e independem de nossa existéncia (como

veremos):

Um conhecimento concreto é um conhecimento circular, num sentido
semelhante ao de Raimundo Lulio, um conhecimento que conexiona
tudo quanto é do objeto estudado, analogado as leis (logoi
analogantes), que o definem conexionado, por sua vez, com a lei
suprema que rege a sua realidade, isto é: um conhecimento harménico,
que capte os opostos analogados, subordinados & normal e normais
dadas pela totalidade a que pertencem, o que nds chamamos, em
suma, a decadialética. Esta ndo se cinge apenas aos dez campos do
raciocinar hierdrquico, que estudamos em “Logica e Dialéctica”, mas
inclui também o conexionamento com a Dialéctica Simbdlica e o
Pensar Concreto, que retne todo o saber, através dos Logoi
analogantes, analogando, desse modo, um fato, ou um objeto em
estudo, a totalidade esquematica das leis universais, ontoldgicas em
suma. (Santos, 2009, p. 55)

A passagem acima mostra, ainda, um ponto em comum, uma similaridade, entre
a via simbdlica e as estruturas ontolégicas na Filosofia Concreta de Mario Ferreira e a
Arte de Raimundo Lulio, uma vez que, como logo veremos, ha um aspecto que
mediante a via simbdlica pretende-se alcancar um saber, uma linguagem universal:
caracteristica dos pensamentos luliano e ferreiriano.

O filoésofo e historiador italiano, Paolo Rossi, escreveu uma obra que retrata
projetos que almejam a formacéo de um conhecimento ou de uma linguagem universal:
A Chave Universal: artes da memorizacdo e ldgica combinatéria — desde Lulio até
Leibniz (2004). No capitulo segundo desta obra, “Enciclopedismo e combinatéria no
século XVI”, lemos a seguinte passagem que vem a corroborar com as afirmacdes

26



27

acimas sobre conhecimento, método, simbolismo e estruturagdo da realidade na Arte

luliana:

Por isso, a arte luliana se apresenta de uma forma firmemente ligada
ao conhecimento dos objetos que constituem o0 mundo. Ao contrario
da assim chamada légica formal, a arte luliana tem a ver com as coisas
e ndo apenas com as palavras e estd interessada na estrutura do mundo
e ndo somente na estrutura dos discursos. Assim, uma metafisica
exemplarista ou um simbolismo universal esta na raiz de uma técnica
que presume poder falar, junto e simultaneamente, sobre logica e
sobre metafisica, anunciando as regras estdo na base dos discursos,
bem como as regras com que € estruturada a realidade. (p. 90)

Segundo Paolo Rossi, “... Lulio considera Deus e as dignidades divinas como
arquétipos da realidade e o universo inteiro se configura como um gigantesco conjunto
de simbolos que remetem, além das aparéncias, a estrutura do ser divino” (p. 91). Como
veremos, 0s arquétipos também sdo de suma importancia para a compreensao das leis da
Matese de Mario Ferreira, pois, segundo o fildsofo brasileiro, eles (os arquétipos) séo o
“Padrdo original das formas, das quais as coisas sdo meras copias, por imitacdo, na
concepgdo pitagdrica, e por participacdo, na platonica.” (Santos, 1964, pp. 146-147) E
como os arquétipos ferreirianos sdo fundamentais para formula¢do dos principios que
regem as leis que podem ser apreendidas pela Matese (a ciéncia dos principios), a Arte
luliana também é fundada em principios que captam a realidade simbolizada; logo, nos
encontramos diante de uma consonancia entre esses filosofos, que consideraram a
relacdo entre simbolos, simbolizados, conhecimento (natural ou artificial) e realidade,
como elementos subordinados aos seus principios — e que estes poderiam ser verificados

a partir de um saber universal'’:

A unidade do saber é assegurada pelo fato que principios absolutos e
os principios relativos da arte sdo as raizes comum do mundo real e do
mundo da cultura. Em verdade, sobre essas raizes (simbolizadas pelas

nove letras do alfabeto luliano) se apoiam tanto a arbor elementalis

17 “Deste modo, os possiveis sdo todos os entes ou modos de ser que sdo proporcionados as razdes
ontoldgicas. Ora, essas razdes ontoldgicas sdo anteriores aos possiveis, no ambito ontolégico, sdo logoi
ontologikoi, sdo razbes primeiras, arkai. Por isso, no pensamento pitagorico-platbnico surgem como
arkhetypikoi, arquétipos, razdes primeiras.” (Santos, 2009, p. 447)

27



28

cujos ramos significam os quatro elementos simples da fisica e cujas
folhas simbolizam os acidentes das coisas corpéreas, e cujos frutos
fazem referéncias as substancias individuais como o ouro e a pedra,
como também a arbor humanalis que reune, junto com as faculdades
humanas e com os habitos naturais, tambem aquelas artificiais ou artes

mecanicas e liberais. (Rossi, 2004, p. 98)

No entanto — é bom que se diga — ndo pretendemos fazer uma correlacéo
envolvendo os dois filésofos. O que pretendemos revelar foi similaridades entre
aspectos sobre a concepgdo de conhecimento e algumas utilidades metodicas entre o0s
dois filosofos; e, & medida que assim o fizemos, utilizamos algumas semelhancas para
elucidar parcialidades em comum entre os dois filésofos — a exemplo da via simbdlica e
do anseio pelo saber universal, que tanto na Arte de Lulio como na Matese de Mario
Ferreira, pontilha uma senda para o desejado encontro de uma linguagem universal.

A complexidade da Arte de Raimundo Lulio é ainda hoje considerada como o
principal fator de insucesso da acdo missionaria do monge. Encontramos breves analises
hermenéuticas sobre as figuras de Raimundo Lulio na obra do semio6tico Umberto Eco,
A Procura da Lingua Perfeita (1996). O polimata italiano divide o capitulo sobre a Arte
de Ldlio com a intencdo manifesta de discorrer sobre a aplicacdo do uso da Arte.

Para Mario Ferreira a Arte de Raimundo Lulio € um sistema de pensamento
bastante complexo e incompreensivo; sendo assim, a propria ininteligibilidade da Arte
do monge anularia, para o filésofo brasileiro, seu valor de universalidade. De toda
forma, ndo sdo raras as vezes em que o historiador e especialista em Raimundo Lulio,
Ricardo da Costa, afirma que ndo ha registro de sequer uma pessoa que tenha sido

convertida pelo Doctor Illuminatus.

28



29

1.3 Descartes e a Mathesis

Publicado em 1701, Regras para a Orientacdo do Espirito (1989), obra de René
Descartes, é um tratado que ficou inacabado. Sabe-se que houve mais de uma versao
desse escrito: “a) o manuscrito original, que pertencia a Clerselier, mas perdeu-se; b)
uma copia que foi de Leibniz e se encontrou na biblioteca de Handver;” aléem de um
terceiro: c) a copia de que se serviram 0s editores dos Opuscula posthuma na primeira
edicdo do texto latino em Amesterddo, 1701, e que também desapareceu. (Descartes,

1989, p. 3)

29



30

Neste tratado hd uma apresentacdo inicial do método do filésofo francés a ser
empregado nas obras vindouras, como a presenca do primado da ordem, da
decomposicéo das ideias caoticas em ideias simples — para que de modo derivativo se
chegar a demais ideias —, do valor da intuicdo e da deducdo, e algumas concepgdes da
Matematica de René Descartes, de como ele pretendia, através de um aprimoramento da
“matematica vulgar” formular uma disciplina pura, que pudesse ser a via mais eficiente
ao encontro das certezas — uma disciplina que fosse, em grande medida, a constituicdo
propria de seu sistema filosofico.

Ademais, o0 que Descartes pretende promover é a universalidade do seu método.
Na Regra I, lemos: “A finalidade dos estudos deve ser a orientacdo do espirito para
emitir juizos solidos e verdadeiros sobre tudo o que se lhe depara.” Justifica o filosofo:
“Assim, ndo é sem motivo que pomos esta regra antes de todas as outras, porque nada
nos afasta tanto do reto caminho da procura da verdade como orientar 0S nossos
estudos, ndo para este fim geral, mas para alguns fins particulares.” (p. 4):

Portanto, se alguem quiser investigar a sério a verdade das coisas, nao
deve escolher uma ciéncia particular: estdo todas unidas entre si e
dependentes umas das outras; mas pense apenas em aumentar a luz
natural da razdo, ndo para resolver esta ou aquela dificuldade de
escola, mas para que, em cada circunstancia da vida, o intelecto
mostre & vontade o que deve escolher. Em breve ficard espantado de
ter feito progressos muito superiores aos de quantos se dedicam a
estudos particulares, e de ter obtido ndo sé tudo o que os outros
desejam, mas ainda coisas mais elevadas do que as que podem

esperar. (Regra I)

Porém, é na Regra IV que se encontra de modo mais manifesto o anseio pela
“Sabedoria universal” almejada por René Descartes; além de também estar bem
expresso na mesma orientacGes para esse saber. (O titulo da regra ¢ “O método é
necessario”). Nesta Regra, como dissemos acima, estd bem elucidada a
imprescindibilidade da Matematica; porém de uma Matematica nos termos do filosofo,

que tenha em si a compreensao dos demais saberes (como acreditavam os pitagoricos):

30



31

Refletindo mais atentamente, pareceu-me por fim 6bvio relacionar
com a Matemaética tudo aquilo em que apenas se examina a ordem e
medida, sem ter em conta se € em numeros, figuras, astros, sons, ou
em qualquer outro objeto que semelhante medida se deve procurar; e,
por conseguinte, deve haver uma ciéncia geral que explique tudo o
gue se pode investigar acerca da ordem e da medida, sem as aplicar a
uma matéria especial: esta ciéncia designa-se, ndo pelo vocabulo
suposto, mas pelo vocabulo ja antigo e aceite pelo uso de Matematica
universal, porque esta contém tudo o que contribui para que as outras

ciéncias se chamem partes da Matematica. (Regra 1V)

E preciso salientar que as questdes acima estdo a servico de um propdsito
atinente a inteligibilidade humana, que concebe que as regras contidas na obra devem
conduzir o homem ao reto direcionamento do conhecimento, das relacfes entre sujeito e
objeto e do entendimento das faculdades cognitivas que envolvem essa relacéo'®, para a
orientacdo de um espirito sdbio — considerando o pressuposto do entendimento, que

deve preceder qualquer operacéo intelectiva:

Se alguém se propuser como questdo a analise de todas as verdades
para cujo conhecimento a razdo humana é suficiente — e parece-me
gue isso deve ser feito uma vez na vida por todos os que se esforcam
seriamente por alcancar a sabedoria — descobrira certamente, a partir
das regras dadas, que nada se pode conhecer antes do entendimento,
visto que dele depende o conhecimento de todo o mais, e ndo o

inverso. (Regra VIII)

18 “No conhecimento, ha apenas dois pontos a considerar, a saber: nds, que conhecemos, € 0s objetos a
conhecer. Em nés, ha apenas quatro faculdades que podemos utilizar para esse objetivo: o entendimento,
a imaginacao, os sentidos e a memoria. S o entendimento é capaz de ver a verdade; deve, no entanto, ser
ajudado pela imaginacao, pelos sentidos e pela memdria, para nada omitirmos de quanto se oferece a
nossa industria. Do lado da realidade, basta examinar trés coisas; a saber: primeiro, 0 que se apresenta
espontaneamente; em seguida, como se conhece por outro um determinado objeto; e, por fim, que
deducbes se podem tirar de cada um deles. Esta enumeracdo parece-me completa, ndo omitindo
absolutamente nada daquilo a que se pode estender a inddstria humana.” (Regra XII)

31



32

Uma vez que René Descartes assegura-se de sua via metodica, que lhe
autorizaria a anelar por um saber universal, volve seu método para a aplicacédo
metafisica do mesmo, e a consequente fundamentacao de um sistema filosofico.

No tocante ao sistema filoséfico cartesiano, na concep¢do de Mario Ferreira,
verifica-se, Em Teoria do Conhecimento (volume IV da Enciclopédia) (1958b): “Em
seu famoso ‘Discours de la Méthodo’ revela Descartes, através de suas regras, 0 método
que pretende empregar para a especulacéo filosofica.” (Santos, 1958b, p. 188) Tratava-
se, segundo as convicgcbes de Mario Ferreira, de supor, para Descartes, que “Nao é
suficiente ter um espirito bom (sélido), mas o principal € bem aplicé-lo. Portanto, a base
e fundamento do verdadeiro conhecimento é a idéia ‘clara e distincta’, ndo devendo,
aceitar nenhuma coisa por verdadeira, que ndo seja conhecida evidentemente...)”. (p.
195)

A aplicacdo pertinente prescinde entdo de um alicerce incontestavel, ja que a
indubitabilidade seria “o apanagio das ideias claras e distintas” — assim, segundo Mario
Ferreira, “O ponto de partida indubitavel para Descartes € o ‘cogito, ergo sum’.”
(1958b, p. 23) No entanto, adverte Mario Ferreira, retificando um equivoco em que o

proprio filésofo brasileiro incorreu sobre o famoso adagio cartesiano™®:

O cogito é uma captacdo simultdnea do pensamento e da existéncia,
mas ndo é uma afirmacdo da existéncia apenas pela presenca do
pensamento, mas a afirmacdo imediata da propria existéncia ao captar
gue cogitat (cogito é ser um cogitante).

O cogito é captado por outro cogito; o cogito do pensamento é captado

pelo cogito existencial, evidéncia conexionada num s6 ato, que o

19 “De nossa parte, reconhecemos que em nosso livro ‘Realidade do Homem’, tivemos algumas vezes
ocasido de deixar-nos arrastar pela interpretacdo comum que se fez no pensamento de Descartes, do que
nos penitenciamos.” (Santos, 1958b, p. 198) N&o tivemos a nossa disposicdo a obra supracitada; porém,
verificando a indagacdo que Mario Ferreira faz no volume | da Enciclopédia, Filosofia e Cosmovisao, e
uma observacdo feita pelo autor em Teoria do Conhecimento, podemos chegar a conclusdo que seu
equivoco foi o de entender que Descartes teria dado, ainda que inadvertidamente, 0 mesmo significado ao
pensamento e a existéncia, o que levaria o filosofo francés a uma tautologia, impossibilitando leituras
sobre 0 pensamento positivo que ha na filosofia de Descartes: “N&o € o inteligivel que aponta o ser, mas o
ser significado pelo inteligivel, por este representado (0 conceito), que se afirma de imediato ao
entendimento pela vivéncia do ‘cogito’, como mostramos, 0 que se ndo deve nunca esquecer, se nao
queremos falsificar (embora ndo intencional nem malévolamente) o pensamento concreto de Descartes.”
(Santos, 1958b, p. 197)

32



33

intelecto, posteriormente desdobra. Quando Descartes toma
consciéncia que pensa, toma consciéncia que pensa, que é pensante.
Sua existencialidade ndo é uma decorréncia logica, mas uma captacao
imediata vivencial.

‘La pensée (cogito) et I'existence (sum) vont de pair, elles sont reliées,
dans le méme plan de réalité, par un lien ana- lytique aussi indéniable
gu'indissoluble’. Portanto, ligadas no mesmo plano de realidade, por
um lago analitico tdo inegavel como indissoltvel. (Santos, 1958b, p.
196)

Assim como Descartes, Mario Ferreira, parte do pressuposto de que um sistema
filoséfico deve ser formulado assentado sobre um axioma basilar que seja “um ponto
arquimédico de partida sobre o qual nenhuma objecdo pode ser feita; ou seja: hd um
juizo universalmente véalido e absolutamente verdadeiro” (Santos, 2009, p. 134)

O Ponto Arquimedico da filosofia concreta de Mario Ferreira € “Alguma coisa
ha...” (TESE - 1). Antes de Mario Ferreira chegar ateé tal juizo afirma, na introducéo de
Filosofia Concreta, que o cogito cartesiano “oferece graves dificuldades, e tem sido
objeto de repulsa, porque ndo nos leva com seguranca a outra ou outras certezas fora de
nos.” (p. 63)

Méario Ferreira diz, entdo, que “H& um ponto arquimédico, cuja a certeza
ultrapassa ao nosso conhecimento, independente de nos, e é Ontica e ontologicamente

verdadeira.” (p. 68):

O nada absoluto seria a total auséncia de qualquer coisa, ab-solutum,
des-ligada de qualquer coisa, 0 vazio absoluto e total. Neste momento,
podemos ser a ilusdo de um ser, podemos duvidar de nossa
experiéncia e da do mundo exterior, porém nao podemos afirmar que
nada ha, porque a propria davida afirma que hd alguma coisa, a
prépria ilusdo afirma que ha alguma coisa, e ndo o nada absoluto.
(Santos, 2009, p. 67)

A fundamentagdo argumentativa do seu ponto arquimédico prossegue por Varias

vias de demonstracdo e metddicas, sem deixar de estar, implicitamente ou de modo
33



34

manifesto, presente. No entanto, ha do principio até a TESE 17 (“O ser pode ter surgido
subitamente, pois sempre houve alguma coisa.”) (p. 93) um embasamento mais detido
sobre a fundamentacdo do axioma basilar, que singra toda a obra; pois como foi dito, ha
uma ilacdo rigorosa entre o ponto arquimédico e as demais teses da obra, de modo que
encontramos ainda na penultima tese (TESE - 326), sobre a indutibilidade dos métodos,

0 seguinte enunciado:

Em todos os tempos considerou-se que o ponto de partida deve ser um
ponto arquimédico, apoditico, de validez universal. Propusemos um
que é de validez universal ("alguma coisa ha”), sobre o qual ndo pode
pairar nenhuma duvida séria, pois ultrapassa até a esquematica
humana. (Santos, 2009, p. 133)

Apesar de Mario Ferreira considerar que h& importantes positividades na
filosofia cartesiana, é justamente no ponto arquimédico de René Descartes (no cogito
ergo sum)?° que Mario Ferreira encontra o calcanhar de Aquiles que invalida o valor de
universalidade da filosofia do francés.

No volume XVII da Enciclopédia de Mario Ferreira, Filosofias da Afirmacéo e
da Negac&o?!, uma obra composta de dialogos, segundo Mario Ferreira, “... para mais
facilmente por, face a face, as oposi¢cdes que surgem na alternancia do processo
filoséfico.” (Santos, 1962, p. 18)

Assim como Platdo inseriu seu mestre (Sécrates) como o ciente das questfes
pautadas nos seus dialogos, Mario Ferreira criou o personagem Pitagoras (Pitdgoras de
Melo) para ser o bem versado nos assuntos desenvolvidos no livro. A relacdo de Mario

Ferreira com Pitdgoras de Melo é, segundo as consideracdes do proprio filésofo

20 “pONTO ARQUIMEDICO - Deve-se chamar de ponto arquimédico, na filosofia, por semelhanca ao de
Arquimedes - que pedia um ponto fixo e uma alavanca, e com ela entdo deslocaria 0 mundo - o principio,
axioma ou postulado valido de per si, por si mesmo suficiente, que pode servir de ponto de partida e de
apoio para todo um especular filoséfico ou cientifico. O juizo "alguma coisa hd" é o ponto arquimédico
de toda a construgdo da nossa Filosofia Concreta. O cogito de Descartes € um ponto arquimédico do
seu filosofar.” (Santos, 1964, p. 1113)

34



35

brasileiro, inusitada®®. E, sobretudo, na esteira dessa obra que vamos expor 0s
argumentos que Mario Ferreira aponta para invalidar a universalidade da filosofia de
René Descartes.

No inicio de um dos dialogos da obra, “Didlogo Sobre o Critério do
Conhecimento”, o personagem, Pitdgoras de Melo, encontra-se hesitante: achava-se
precisado de argumentos para fundamentar suas colocacfes a respeito da ldgica, da
falsidade, da verdade, do erro e da certeza — na ldgica. Primeiramente 0 personagem
expde ‘a reflexdo’ que lhe aflige naguele momento: “Tanto a falsidade como a verdade,
I6gicamente consideradas, ndo tém graus. Os graus, tém-nos a certeza ou 0 erro. Se me
permitem, mais adiante mostrarei as razfes que justificam o meu modo de pensar.” (p.
102)

Apo6s um devaneio sobre a inteligibilidade, envolvendo as questfes da evidéncia,
da razdo, da verdade, e da certeza, afirma Pitagoras de Melo: “Ora, 0 que nos da a
validez de nossos conhecimentos é a evidéncia, e esta ndo é outra coisa que a razdo da
certeza.” (p. 102) Logo sendo advertido por um amigo que lhe diz: “Gostaria que vocé
precisasse melhor os termos, pois ha por ai muitas tautologias: se as palavras sdo
dependentes vocé diz a mesma coisa, alegou Reinaldo.” (p. 103)

Entdo Pitagoras de Melo comeca a discorrer sobre suas convicgOes, onde
podemos perceber, como acima, pela verificacdo do uso dos termos, que estamos em
terreno da filosofia cartesiana. Entdo, de modo mais enfatico, direto, um amigo seu lhe
pergunta: “— O critério de Descartes, que consiste nas ideias claras e distintas é um
critério que vocé aceita, Pitdgoras? — perguntou Ricardo.” (p. 105)

Ao que Pitagoras de Melo responde:

22 “E poderia dizer, sem buscar fazer paradoxos, que teve ele um papel mais criador de mim mesmo que
eu dele. Ndo pautou ele sua vida pela minha, mas a minha vida pela dele. Eu propriamente o imito. E
quase inacreditavel isso. Mas é verdade: a personagem criou o autor. E é espantoso que foi de tal modo
que até muitas das minhas experiéncias futuras foram vividas por ele. Aconteceu-me na vida o que eu ja
havia escrito no meu livro. Muitas das peripécias de minha existéncia foram antecedidas por ele. E é essa
a razao por que o respeito tanto, por que o venero. Essa existéncia metafisica tomou-se real para mim. As
ideias, que a personagem expunha, ndo eram entdo as minhas. Hoje, em grande parte, sdo. A personagem
me conquistou. Na verdade, ndo pude resistir a tentacdo e ao fascinio que ela exerceu sobre mim.”
(Santos, 1962, p. 20)

35



36

— Néo, porque é demasiadamente subjetivo. No campo da filosofia,
busco o fundamento nos juizos ontoldgicos, e sem 0 seu apoio toda
afirmacdo, toda tese deve ser passivel de demonstracdo. Uma tese que
ndo ofende ou ndo contradiz um juizo ontoldgico é possivel, e pode
ser verdadeira, mas ainda ndo é para mim a evidéncia de uma certeza.
(p. 105)

(...) “— E ainda, que essa certeza exige fundamentos ontologicos rigorosos. O
criterio de Descartes é para vocé meramente subjetivo.” E Pitdgoras endossou a
conclusdo de Ricardo: — E isso mesmo. Tem seu valor, mas néo é suficiente. (p. 106)

Entdo Pitdgoras de Melo adensa seu posicionamento contrario ao cogito
cartesiano, sugerindo que Descartes ndo mostrou que seu axioma fosse evidente,
possivel de ser apreendido pelo sentido mais imediato; nem demonstrado
rigorosamente, até chegar a apoditicidade, mas que era uma colocacdo arbitréria e

passional. Assim se referiu a natureza de tal argumento:

— (...) De minha parte, e seguindo a muitos outros, ndo considero
como critérios de evidéncia a autoridade humana, o consenso geral,
nem a utilidade pragmatica, nem os instintos cegos, nem as intuicoes
na linguagem popular, nem as pa- téncias afetivas, nem os
sentimentos, nem os testemunhos de consciéncia, nem as ideias claras
e distintas de Descartes. Nada disso me serve para critério de
evidéncia, e muito teria que dizer para provar que ndo serve. Mas,
apenas, basta-me dizer que o critério de evidéncia tem de ser notado

por si, evidente por si. (p. 107)

Isto posto, o didlogo tem sua sutilidade aumentada, com o desenvolvimento de

uma questdo que requer certa minucia, e de grande importancia para a filosofia:

— Entdo, a demonstracdo ndo é critério de evidéncia para vocé? —
perguntou Ricardo.

— De certo modo ndo é — respondeu Pitagoras.

— Parece-me que ha contradi¢cdo em suas palavras, porque hd pouco

disse que exige uma demonstragdo apoditica, ou seja absolutamente

36



37

necessaria, para acertar algo como principio de evidéncia — retrucou
Ricardo.

— Realmente disse isso, mas lembre-se que falei de certo modo.
Preciso, portanto, justificar-me, porque julgo que estd aqui um dos
lugares mais perigosos do filosofar, e onde os homens tém naufragado

mais facilmente. (pp. 107-108)

Pitagoras de Melo afirma — utilizando esclarecimentos que sdo muito caro a sua
Matese, aos principios — que a demonstracdo possui seus principios proprios, que sao
evidentes, mas que ndo € ela a evidéncia propriamente dita. E exemplifica com o ponto
arquimédico de sua Filosofia Concreta: “alguma coisa ha” é um juizo evidente, mas néo
quer dizer que ndo possa ser demonstrado, dado indiretamente. E a propria natureza da
evidéncia do enunciado que permite que, a posteriori, ele possa ser demonstrado
apoditicamente. Assim, a demonstracdo ndo é critério de evidéncia, pois o evidente é ja
a apoditicidade apreendida no sentido mais imediato, a demonstracdo tem outra
motivacao, que supde uma escalada.

Com esta exposicdo, de alguns preceitos do pensamento de René Descartes,
encerramos 0 exame de alguns projetos filosoficos que almejaram a Mathesis, que
tiveram sua razoabilidade analisada por Mario Ferreira. Verificamos que a validade
universal é, ndo apenas uma caracteristica, mas o proprio mote sobre o qual deve ser
sustentado um empreendimento matético. A relacdo entre esses sistemas de pensamento
permitiu que conhecéssemos a reexposicdo, em termos ferreirianos, da filosofia
pitagorica, da qual o filésofo brasileiro vai se servir para formular varios postulados que
embasam sua Matese; a coadunacao entre simbolo, linguagem universal e metafisica, na
Arte de Raimundo Lulio, e, a exemplo do sistema pitagdrico, a crenca na legitimidade
de principios matematicos aplicados em postulados filosoficos, por Descartes; assim
como a elucidacdo do axioma basilar que, confrontado com o cogito cartesiano,
demonstra sua rigorosidade para sustentar a Filosofia Concreta — ou seja, um
desenvolvimento sobre caracteristicas medulares para o conhecimento do sistema

filoséfico de Mario Ferreira.

37



38

Capitulo 2. Via Simbdlica — um tema de verve platdnico-pitagorica

Neste capitulo sera abordada a compreensdo que Mario Ferreira dos Santos
detinha sobre o simbolo. Veremos como o filésofo brasileiro o caracteriza, para que
possamos entender algumas intervencgdes que ele realiza mediante a operagdo simbdlica.

Para tanto, se faz incontornavel o desenvolvimento sobre o principio da analogia, tema

38



39

central na filosofia de Mario Ferreira, e a analise sobre a teoria da participacao.
Veremos, mediante a verificacdo da filosofia platénica, presente nos seus comentarios
ao Parménides, como o principio o logos analogante tem um papel fundamental na
ontologia do filésofo brasileiro.

Em seguida, verificaremos como a presenga da simbolica numérica decimal
pitagorica ocupa um lugar de fundamento no contetdo e no método do sistema

filoséfico de Mario Ferreira.

2.1. Simbolo, Analogia, Participacao

A concepc¢do de simbolo foi compulsada por diversos dominios dos saberes e
crencas humanas. As acepcOes e nuances a respeito desse conceito sdo tao variadas que

se faz pertinente que seja feita uma definicdo prévia sobre 0 mesmo: que se estabeleca a

39



40

natureza do significado dele no amago do trabalho em que ele esta inserido, pois, a
partir dessa explanacao previa, torna-se mais viavel desenvolver uma analise sobre um
objeto de estudo que se caracteriza por comportar no seu interior uma funcéo
intrinsicamente remissiva — conceituar o simbolo é incontornavelmente um exercicio
metalinguistco.

Sendo assim, anunciamos, desde ja, que a abordagem do simbolo, nesta
dissertagdo, vai estar, ndo absolutamente restrita ou reduzida, mas prioritariamente e de
modo enfatico envolvida com a Filosofia, e com as func¢bes que Mario Ferreira utilizou
para compreender a filosofia platdnico-pitagdrica e aplica-la na tessitura de seu proprio
legado filosofico. Dito de modo mais especifico: demonstraremos que, para Mario
Ferreira, a teoria da participacdo das formas de Platdo, assim como a mimeses pitagorica
e platonica, sdo operacdes simbdlicas que regem a existencialidade do ser, realizadas
por intermédio da analogia de uma forma preexistente (no caso a seguir, por exemplo,

do arithmos pitagorico):

Essa existencializacdo [do ser] é simbdlica, portanto anal6gica. O
arithmds, como tal, é uma estrutura aptitudinal do ser que ndo se
distancia dele, nem se entifica subsistentemente. O que se entifica é o
ser determinado como arithmos, repetindo-o, copiando-o (mimeses
platbnica) simbolicamente, aquele que nunca deixa de ser no ser, pois

é da sua eficacia. (Santos, 19544, p.174)

Devemos salientar, em vista da explanacdo da operacdo simbdlica acima, que a
relacdo entre simbolos e simbolizados s6 podera ser melhor compreendida se levarmos
em consideracdo a teoria da participacdo, pois ha gradacdes e niveis de acomodacdes
simbdlicas distintas — 0 que sera visto no subtdpico “Participacdo”. Antes, porém,
vejamos algumas caracteristicas do simbolo na concepcdo de Mério Ferreira, que estd
exposta em varias obras da sua Enciclopédia, mas que encontramos de modo mais
pormenorizado no inicio do seu Tratado de Simbdlica: “a) Polissignificabilidade — a

polissignificabilidade dos simbolos consiste na sua aptiddo a se referirem a mais de um

simbolizado. Um simbolo pode ser deste ou daquele referido.” (p. 52)

40



41

Consequentemente, como aponta Mario Ferreira em seguida, o simbolizado ira

revelar uma caracteristica de polissimboliabilidade, ou seja, “Um simbolizado pode ser

referido por varios simbolos” (iten “b”).

Continua, Mério Ferreira, a dar por itens as caracteristicas que constituem o

simbolo:

c) gradatividade — O simbolo tem uma escalaridade de
significabilidade a um simbolizado, pois ele pode ser melhor simbolo
deste simbolizado do que daquele;

d)  fusionabilidade — capacidade do simbolo fundir-se com o
simbolizado ante a apreciacao simbdlica, como sucede frequentemente
na parte exotérica das religides, em que os simbolos terminam por ser
0s “proéprios simbolizados;

e) singularidade - caracteristica de alguns simbolos que
conseguem alcangar uma significabilidade Unica, de um Unico
simbolizado, como o Ser Supremo, como simbolo de Deus. Nestes
casos da-se até fusionabilidade;

f) substituibillidade — os simbolos que se referem também a um
mesmo simbolizado, entre muitos outros diversos a que se podem
referir, permitem a sua matua substituicéo;

g) universalidade — todas as coisas sdo simbolos da ordem a que
pertecem. Todas as coisas sdo simbolos da ordem a que pertencem.
Todos os factos sdo simbolos do conceito, que é um esquema

abstracto. Dessa forma o simbolo € universal. (p. 52)

Prosseguindo as caracterizagdes acima, contidas no Tratado de Simbdlica, Mério

Ferreira se refere aos sinais matematicos e logisticos. Fundamenta, o fildésofo, o estatuto

de realidade desses afirmando que “0s esquemas abstratos [aos quais esses sinais se

referem] tém sua existencialidade indireta nos simbolos”, o que ndo quer dizer que “o

simbolo, por isso, tenha maior valor que o simbolizado quanto a existencialidade...”,

pois: “O simbolo ndo esgota a existencialidade do simbolizado. Apenas se refere a ele.”

(p. 52-53)

A relagéo entre simbolo e simbolizado é a relagdo que se d& entre referente e

referido, termos também empregados de maneira exaustiva na Enciclopédia do fildsofo

brasileiro. A correspondéncia é simples, e ja sugere a sua definicdo clara pela

41



42

terminologia das palavras: o simbolo corresponde ao referente e o simbolizado ao
referido.

Em relacdo ao conceito, Mario Ferreira dos Santos afirma:

No caso do conceito, a existencialidade deste é em outro, em nés. O
esquema abstrato, que € o conceito, € apenas uma captagdo do
esquema concreto da coisa, no qual tem de comum com outras. Negar
a autonomia existencial do conceito ndo € ainda negar a
existencialidade do esquema concreto do facto, do qual ele é apenas

um esquema de esquema abstrato. (p. 53)

No entanto, submeter a autonomia da existéncia do conceito a facticidade
concreta ndo implica na negacao da existéncia esquematica do fato, do qual o conceito
faz parte do esquema de formacdo. Segundo o filésofo brasileiro, “0 ndo ter
compreendido bem claramente este ponto é que levou muitos filésofos a situacdes
insustentaveis na filosofia.” (p. 53).

Retomando os atributos e caracteristicas dos simbolos, mencionados por Mario
Ferreira no seu Tratado de Simbodlica, temos agora, como sera oportunamente

demonstrado, a definicdo das caracteristicas que mais importa para nosso trabalho s&o:

h)  funcdo simbolica — E preciso distinguir claramente a funcio
simbolica do simbolo da funcdo simbdlica meramente signalativa do
sinal. Esta é apenas indicativa, esta aponta. O simbolo tem uma funcéo
analogica, explicadora portanto. O simbolo oferece uma via
explicativa, como ainda veremos.
O simbolo é assim dual. Nele ha:

1) uma analogia de atribuicao intrinseca, que revela, afinal, um ponto de
identificacdo com o simbolizado, e [grifo nosso]

2) uma parte ficcional quanto ao simbolizado. (p. 53)

Mas por que a utilizacdo da via simbdlica para se chegar & Matese de Mario
Ferreira dos Santos? Segundo Luis Mauro Sa Martino (responsavel pela introducéo,

edicdo e comentarios do Tratado de Simbolica e de Filosofia Concreta):

42



43

A medida que os opostos convergem, as categorias de pensamento
comuns com as quais se lida no cotidiano desaparecem em um
primeiro plano, mas em um segundo nivel as proprias categorias
filosoficas se acomodam em uma tensdo dialética permanente. A
referéncia & simbolica sugere novamente que a unidade final do
conhecimento, a Mathesis, s6 pode ser atingida pela via simbdlica na
medida em que o simbolismo comporta a significacdo de contrarios e
0 préprio paradoxo de uma maneira que o raciocinio légico-discursivo

ndo consegue. (Santos, 2009, p. 164)

Veremos a denotacdo da passagem acima de modo claro e objetivo mais adiante,
onde retratamos a simbolica numérica pitagdrica, o emprego da dialética antinémica e o
a concepcao da realidade em conjuntos tensionais para, posteriormente, chegarmos as
leis eternas. Por ora, achamos de bom grado expor uma passagem que retrate 0 assunto
central desta dissertacdo (a via simbolica e a Matese), nas palavras do proprio Mario

Ferreira:

De forma que a Simbdlica, se a primeira vista e a impressao universal
é de que ela oferece tremendas dificuldades para ser construida como
ciéncia, para nds, contudo, depois de estudarmos a identificacdo e a
analogia do simbolo, a ambivaléncia, a hierarquia, as referéncias
segundo as esferas e segundo o0s graus historico-econdbmicos do
homem, a divisdo dos simbolos em positivos e negativos, dos
simbolos em aspectos superiores e inferiores, distinguindo claramente
o simbolo da alegoria, 0o simbolo da metafora, da quimera, somos
capazes entdo de chegar até a uma construcdo, ndo s6 da semantica
simbolica como também da sintaxe simbdlica, a ponto de podermos
com ela fazermos entdo uma verdadeira linguagem nova, que sera nao
a linguagem do simbolo, mas a linguagem das interpretacdes
simbélicas, isto é, dos contetidos ndo sé eidéticos noematicos como
também outros conteldos, inclusive arquetipico que o ser humano
contém e que estdo na linguagem simbdlica, que podem ser desse
modo reduzido a uma espécie de metalinguagem. Vamos verificar

entdo, que esta mesma metalinguagem seré a metalinguagem a qual se

43



44

reduz a ciéncia e a qual se reduz a prépria filosofia que é a Matese.
(Galvéo, Nadiejda; Santos, Yolanda, 2001)

N&o temos a presuncédo de realizar todas as operacfes que Mario Ferreira expds
acima. O préprio filésofo afirmou que seu Tratado de Simbdlica, apesar de ser uma
obra de larga algada, estaria incompleta, precisada de alguns complementos. Ademais,
nas palavras de sua esposa: Mario Ferreira “Pretendia organizar um curso de dialética
simbolica... o que ndo chegou a realizar.” (Galvdo, Nadiejda; Santos, Yolanda) A
propria passagem acima € de uma transcricdo do esboco deste curso. Também néo
chegou a publicar o ‘prometido’ “Dicionario de Simbolos e Sinais”, que podemos ver
como “a sair” em algumas obras do filésofo.

Pretendemos, sim, demonstrar como a via simbdlica — mediante a analogia, dos
logos analogantes, no sistema filoséfico platdnico-pitagorico — € expressamente
aplicada por Méario Ferreira dos Santos no aspecto que nos interessa: na relacdo entre a
teoria da participacdo platbnica, a mimeses pitagorica (correlacionadas por Méario
Ferreira) e o simbolismo numérico pitagorico; assim como nas leis eternas, como
alguns dos fundamentos da sua Matese. As caracteristicas do simbolo
(polissignificabilidade, universalidade, gradatividade, etc.), assinaladas acima, irdo
aparecer sem gue seja feito sempre o apontamento por nossa parte — com o fim de néo

tornar a exposicao do texto extenuante.

Analogia

A analogia € um tema de suma importancia para o entendimento da Filosofia
Concreta de Mario Ferreira. De acordo com filosofo, a depender da concepcao que se
tenha dela, podemos corresponder ou desaproximar sistemas filosoficos consagrados,
como entre Platdo e Aristoteles”® — Filosofia Antiga — ou Tomas de Aquino e Duns
Scot* — Filosofia Escolastica. Tal relevancia se da porque a analogia tem um papel
fundamental como chave de apreensdo da realidade, a comecar pela compreensdo dos

proprios conceitos.

23 Cf. Santos, 1958a. .

24 Cf. Santos, 1954a, pp. 86-92
44



45

Segundo Mario Ferreira, “Os conceitos (enquanto esquemas noéticos): esséncia
e existéncia, matéria e forma, substancia e acidente, causa e fim, etc., resultam da
abstracdo de dados comuns da experiéncia, quer interna quer externa”, seja “por
influéncia da intuicdo ou da razdo.” (Santos, 1954a, p. 75)

O filésofo brasileiro afirma que existem trés modos de significar o conceito: a)
por analogia (“quando aplicado a coisas diversas, com acepg¢Oes que ndo sdao nem
propriamente idénticas, nem completamente diferentes”); b) por equivocidade
(“aplicados a diversos seres com significado totalmente diferente”); c) por univocidade
(“aplicado a diversos seres com a mesma significacdo”). (Santos, 2007, p. 124)

Entdo Mario Ferreira afirma que “Os conceitos aplicados a objetos, de onde séo
tirados, por abstracéo, e aplicados ao ser, enquanto ser, ou as realidades que séo o objeto
da metafisica”, sdo os conceitos analogos, pois:?® “s6 a analogia pode assegurar a
pluralidade na unidade.” (p. 124)

Ademais, a analogia deve ser considerada como uma sintese entre o semelhante
e o diferente, pois quando nos referimos a um termo analogo “reconhecemos que, nele,
ha algo que se assemelha ao analogado e algo que se diferencia.”: “Na analogia, ha a
participagdo do analogado pelo analogante, e tal participagéo indica a identificacdo mais
remota ou proxima, segundo o nosso esquema.” (p. 123) E esta caracteristica da
analogia que viabiliza que, mediante a participacdo por hierarquia formal, a analogia
conecte, a partir da via simbdlica, a coisa sensivel a sua estrutura ontoldgica, recebendo,

assim, o seu ser — nos termos da filosofia platénica, apropriada por Mério Ferreira.:

A participacdo por hierarquia formal nos permite compreender desse
modo a via symbolica, o itinerarium mysticum que podemos seguir,
pois partindo das quididades que compdem o arithmds plethos de um
ser (ha aqui um arithmds tomado no conjunto das quididades),
podemos ver que 0 ente, por sua participacdo na perfeicdo, € um
apontar daquela perfeicdo e, consequentemente, do ser que a tem mais

intensa ou em plenitude. (Santos, 2007, p 135)

%5 Porque ndo podem ser 0s univocos nem os equivocos. (p. 124)
45



46

Ainda em relacdo a analogia, na obra de Matese, A Sabedoria da Unidade

(1967a), encontramos esta adverténcia ao término dos capitulos (em apéndice):

“Problemética da Analogia” foi uma obra prometida por nos, e que
fazia parte da série de obras de problemética da Filosofia Concreta.

Em face de nossos livros de Matese, e revisando sua matéria, que
perfeitamente se encaixa na parte sintética dessa suprema instrucao,
resolvemos d&-la, neste volume, em apéndice, ao lado de
Problematica da Substancia e do Acidente por serem matérias que

servem de esteio aos exames futuros que a Matese empreendera.

E exatamente o que almejamos, congruente com a estruturacio do terceiro
capitulo desta dissertacao: num primeiro momento, elucidar de modo sucinto e sintético
a conceituacdo sobre a disciplina da Matese, depois desenvolver o tema da analogia
(com énfase no logos analogante das tensdes), para por fim explanar a fase concreta da
Matese, ou seja, a exposicdo de leis mateéticas.

Tendo em vista, entdo, 0s anseios deste trabalho, passemos para uma anélise do
apéndice ultimo de A Sabedoria da Unidade: “Problemética da Analogia”.

Neste apéndice, lemos: “Podemos dizer de antem&o, 0 que provaremos a seguir,
que a grande variedade observada na Filosofia, na postulacdo de teses tdo variadas, bem
como na construcdo de tantos erros famosos, decorrem, inevitavelmente, da maneira de
considerar os antepredicamentos: univocidade, equivocidade e analogia.” (p. 275)

Mario Ferreira destina-se, nessa parte do livro, a tarefa de afastar o univocismo
(tendente para a concepc¢do monista) e 0 equivocismo (tendente para o pluralismo) —
segundo o filésofo, a analogia atualizada sob o aspecto da semelhanca pode resultar na
primeira e atualizada sob o aspecto da diferenga pode resultar na segunda (p. 282).

Maério Ferreira afirma que “O termo analogo é um intermédio entre o univoco e
0 equivoco, pois ndo se diz dos inferiores de modo inteiramente idéntico, nem
inteiramente diverso; ou seja, em parte idéntico, em parte diverso.” (p. 285)

Depois o filésofo distingue dois tipos de analogia: a analogia de atribuicéo

extrinseca (“quando atribui-se ao analogado secundario apenas o nome analogo”) e a

46



47

analogia de atribuicdo? intrinseca?” (“quando se aplica também o conteldo
conceitual”). Esta ultima analogia é também chamada de metafisica e € a que mais

interessa a Filosofia; a primeira interessa primacialmente a Estética. Assim sendo:

A analogia intrinseca ou metafisica é aquela em que o termo significa
uma forma e esta se verifica formal e intrinsecamente em todos os
inferiores, mas ao mesmo tempo com essencial. Esta analogia pode ser
de atribuicdo intrinseca... mas a diversidade esta fundada na ordem
essencial de prioridade e de posterioridade. Esta analogia é a que

interessa a Filosofia Concreta. (Santos, 1967a, p. 288)

Logo, “como o diverso é uma sintese entre o diferente absoluto?® e do repetido, a
analogia consiste numa sintese do diferente absoluto, do repetido e do idéntico.” (p.
289)

Como ja afirmamos, Mario Ferreira achava que uma ma compreensdo da
analogia levaria a erros na estruturacéo de sistemas filosoficos inteiros — dai a atengéo
acentuada que o filésofo da ao tema. A analogia, como ja pudemos verificar, € de suma
importancia para o entendimento do pensamento matético e concreto de Mario Ferreira,
pois ela estd no elo entre a sintese da filosofia pitagorica-platonica e seu projeto de
Matese, afinados, ainda, com o sua cristandade.

Ademais, o tema da analogia é imprescindivel para que possamos compreender
a teoria da participacdo platénica, jA que ela mesma implica sua efetividade: “Na
analogia ha a participacdo do analogado ao analogante, e tal participagdo indica a

26 “Quando o analogo comum é atribuido ao analogado secundario, indicando uma dependéncia a respeito
do principal, temos a analogia de atribuicdo, ou seja, quando atribuimos um termo a um secundario, em
relacdo de dependéncia a um principal. E essa analogia pode ser ainda extrinseca (analogia de atribuicao
extrinseca) ou intrinseca.” (Santos, 1967a, p. 286)

27 “Dizem intrinseca, por supor-se que a forma significada convém formalmente a todos os analogados,
embora de maneira muito diverso. Diz-se de atribui¢do, porque se supde também que a forma convém ao
secundario por participacdo ou por dependéncia, ou por referéncia a forma principal.” (p. 287)

“28 No conceito de distinto ha uma sintese do diverso com 0 mesmo, superando o primeiro ao segundo. Se
ndo houvesse 0 mesmo de certo modo nas coisas distintas, haveria um abismo e, consequentemente, uma
ruptura no ser... Por sua vez o conceito de diverso aponta para algo irredutivel de modo absoluto, e ao
mesmo tempo de algo repetido, pois a diversidade se fosse absoluta levaria também a ruptura do ser.
Consequentemente, na diversidade, deve haver um diferente absoluto e algo repetido.” (p. 289)

47



48

identificacdo mais remota ou proxima, segundo o0 nosso esquema.” (Santos, 1954a, p.
82)

Em suma: o principio da analogia, no sistema filoséfico de Mario Ferreira, foi
exaustivamente desenvolvido, com o costumeiro preciosismo que era de contumaz de
um periodo da histéria da filosofia, que estd entre os mais influentes na formacéo do
filésofo brasileiro — a Filosofia Escolastica. A finalidade era fundamentar que os seres
sensiveis sdo participes de um Ser Supremo, e que, em termos logicos e ontoldgicos,
isto é possivel devido a operacdo analdgica intrinseca (pois a extrinseca se restringe a
analogias de semelhangas e distingdes empregadas na estética e linguisticamente, e ndo

metafisicamente, ontologicamente).

Participacao

O Tema Ill, artigos 1, 2, 3, 4 e 5, do Tratado de Simbdlica, inicia com “A
participacdo” e é finalizado com “A Sintese da Analogia”. Durante esses artigos,
percebemos, seja pela referéncia direta ou pelo uso da terminologia no desenvolvimento
dos temas, uma preponderancia acentuada da perspectiva platénica?®.

No inicio do Artigo 1, Méario Ferreira comega por afirmar que quando ndo ha
uma identificacdo e, por conseguinte, também ndo uma adequacdo completa entre
simbolo e simbolizado, deve haver um ponto de identificacdo formal entre ambos, para
que se possa haver uma relagdo de pertenca que garanta ao simbolo uma caracteristica
que na verdade esteja no simbolizado. (p. 91) Ocorrendo esta relagéo, verifica-se com
facilidade que entre simbolo e simbolizado ha uma participacéo: E essa afirmacgédo é
evidente, pois ao examinarmos os simbolos, veremos que a formalidade que a este
podemos predicar, é participada em certo grau pelo participante, mas que é atribuida ao
participado (simbolizado) num grau mais elevado. (Santos, 2007, p. 91)

No entanto, um participante participa do participado de acordo com a sua
natureza, obedecendo a sua propor¢éo e caracteristicas singulares; e o participado, por

seu turno, tem uma idealizacdo superior, na sua plenitude: “O participado pode ser de

29 Ha varias mencgdes a Tomas de Aquino, mas este, sobretudo, fazendo mencao a filosofia de Platéo.

48



49

maior grau de perfeicdo, mas a participacdo, por parte do participante, dependerd do
grau deste.” (Santos, 2007, p. 94)

Mario Ferreira coloca que ha varios tipos de participacdo, e destaca duas: a
participacdo por composi¢do (na qual ha a limitacdo do participante, que a define); e
uma segunda, que mais se destaca em termos de simbolica e ontologia: a participagédo
por similitude, ou por hierarquia formal (quando a esséncia participada nao esta em sua
plenitude do seu conteudo formal). (p. 96)

No “Artigo 2” (A participacdo na ordem logica e na ordem ontoldgica), lemos:

E comum dizer-se que Platdo sé considerou a participacio no campo
das ideias, reduzindo-a assim apenas a participacdo logica.

Entretanto, se tivermos um pensamento mais consentdneo com a
genuina concepcao platdnica, veremos que a participacdo que se da na
ordem das formas, frequentemente chamadas ideias, € correspondente

a uma participagao na ordem do ser. (p. 101)

Ou seja, como afirma o autor: “As formas platénicas sdo fundadas em estruturas
ontoldgicas.” (p. 103) — ndo se restringem as estruturas Onticas. Alias, a propria
estrutura dntica s se efetiva porque seu ser participa da ordem do ser.

Assim todo o éntico tem uma estrutura dntica que é concreta, a qual
corresponde a uma estrutura ontoldgica, que lhe é transcendente, e que
pertence a ordem ontoldgica, a ordem do ser, apenas captada por nés
logicamente, noéticamente, e proporcionadamente ao nosso espirito.
(p. 104)

Ademais, a questdo das estruturas (dntica e ontoldgica), assim como a correlagdo
e congruéncia entre a participacdo platonica e a filosofia pitagérica, mediante a
mimeses, sdo assuntos que foram desenvolvidos pelo autor no Tema Ill, ja retratados
por n6s, mas que ainda adensaremos. Antes de retratarmos a aplicagdo da analogia no
ambito pratico (no subcapitulo seguinte), vejamos um fragmento do Tratado de

Simbdlica que retrata a concepcdo de simbolica para Platdo, nas palavras de Mario

49



50

Ferreira, com o fim de mostrar a importancia da mimeses — um importante ponto de

toque entre a sua filosofia e a do grego:

Aplicando-a a simbdlica, diriamos que o simbolo ndo contém em si a forma
do simbolizado, mas apenas o imita. Ndo se da uma composicdo entre o
simbolo e o simbolizado, mas apenas uma imitacdo do segundo pelo
primeiro. Esta seria a colocacdo platbnica da relacdo entre simbolo e
simbolizado. (p. 106)

50



51

2.2. Parménides: a concepcéo ferreiriana de Platéo e o logos analogante

Mario Ferreira dos Santos pretendia publicar as obras completas de Platdo (em
12 volumes) e de Aristételes (em 10 volumes), ambas comentadas. Este projeto ficou
inconcluso, porém alguns volumes ainda foram publicados por suas editoras (Logos e
Matese), a saber: Aristoteles e as Mutagdes, Das Categorias, Protagoras, O Um e o
Multiplo em Platao (“Parmenides™).

A respeito deste projeto de publicacdo é importante que se diga que Mario
Ferreira pretendia realiza-lo, em grande medida, seguindo uma ordem de prioridade
condizente com o seu critério de relevancia tematica, em afinidade com a edificacéo e
enrijecimento de sua propria filosofia, a exemplo da reiterada relacdo entre a filosofia
platdnica e o pitagorism. Deste modo, assim o filésofo se posiciona em relagdo ao que

Ihe motivou a iniciar a publicagédo das obras de Platdo pelo Parménides:

Como inegavelmente é nesse didlogo que se coloca primeiramente, e
de modo nitido, a teoria platdnica das formas, escolhemo-lo para
iniciar a publicacdo, que ora fazemos, da obra de Platdo, por nés
comentada. Nao seguimos, na publicacdo de seus didlogos, 0 método
cronoldgico, mas o tedrico. E como a teoria das formas é a doutrina
fundamental do platonismo, e que sem ela ndo se pode compreender 0
tema da participacdo (metexis), nem o da imitacdo (mimesis), que
Platdo aproveitou do pitagorismo, é por essa obra que desejamos
comecar, ja que ele, em todo o seu esfor¢o filosofico, procurou
resolver a antinomia do Um e do Mdltiplo, que o parmenidismo

deixou inegavelmente sem solucéo. (Santos, 1958a, p. 17)

Dentre os didlogos que compdem o Corpus Platonicum, é recorrente entre 0s
exegetas do filésofo grego o parecer de que o Parménides seja 0 mais complexo —

repleto de problematicas e nuances. Desde ja, prenunciamos que nosso foco referente

51



52

aos comentarios de Mario Ferreira sobre o dialogo Parménides sera incidido sobre o
tema da analogia, com o intuito de demonstrar a aplicacdo analdgica na teoria da
participacdo das formas platénica, e de como esta é correspondente com a mimeses
pitagorica.

O Um e o Mdltiplo em Platdo (Parménides) é também de longe a obra em que
Mario Ferreira mais retrata o filosofo grego. Os “COMENTARIOS” contidos no livro
ndo se restringem as questdes que concernem as conversacdes, mas oferecem também
varias analises, exposicdes e cotejamentos do legado filoséfico de Platdo em relacdo a
heranca intelectual de fil6sofos como Aristoteles e Sdo Tomas de Aquino. No mais, 0
leitor que for ao encontro da obra pode estranhar a disposi¢cdo do escrito, pois, nas
palavras de Mario Ferreira: “preferimos tratar dos temas que sdo expostos neste dialogo,
a proporcdo que o mesmo se desenvolve, ndo acompanhando a norma costumeira de
anteceder o texto com a explanagéo.” (p. 15)

Logo nos primeiros comentarios de Mario Ferreira sobre o dialogo, que se segue
as primeiras trocas de palavras entre os personagens Sécrates e Zeno, encontramos 0
desenvolvimento sobre uma questdo que é muito relevante para o tema da analogia, da
participacdo e das formas na filosofia platonica: a semelhanca. Assim, conta o filésofo
brasileiro que “Entre os semelhantes, ha algo que os analoga, pois, para que dois termos
sejam semelhantes, impde-se que haja entre eles algo que se equipare.” (p. 33)

Porém, como € bem contumaz na filosofia de Mario Ferreira, a preocupacao
primeira se volta para o estabelecimento e validacdo da estrutura ontoldgica em questéo
(a da semelhanca). Afirma Mario Ferreira, entdo, que “N4o interessa por ora saber que é
esse algo, mas apenas estabelecer que ha uma estrutura ontoldgica da semelhanca, que €
relacdo de equiparagdo em certo sentido.” (p. 33)

O filésofo brasileiro, entdo, expde por consequéncia que: “Assim as coisas que
se assemelham, de certo modo repetem essa estrutura ontolégica.” Arrematando com o
surgimento e aplicacdo da analogia: “E como poderia dar-se a semelhanca se ndo fosse
ela um possivel no ser? Consequentemente, ha uma forma da semelhanca, um logos,

que analoga as coisas que se assemelham.”* (p. 33)

% E pom que tenha em conta: “Mas a semelhanca, que se dé& entre estas e aquelas coisas, ndo ¢ a
semelhanca em si. Tais coisas participam da forma da semelhanga. E esta ndo pode ser um puro nada,
portanto é um ser. E como tal, ha o ser da semelhanca em si, de que participam todas as coisas
semelhantes a outras. E 0 mesmo se pode dizer da dessemelhanca.” (p. 33)

52



53

Explanando a teoria da participacdo das formas platonica, colocando sob sua

égide a estrutura ontoldgica da semelhanca, o logos (analogante),® a gradacéo, e os

seres, Mario Ferreira assim se refere a doutrina platénica:

Para esclarecer

Como nenhum ser da existéncia cronotopica (cronos, tempo e topos,
espaco) ndo é a semelhanca em si nem a dessemelhanca em si, tais
seres apenas participam (partem capere), isto é, cada um repete a
semelhanca e a dessemelhanca, ndo em sua plenitude, pois, se tal se
desse, seriam a semelhanca ou a dessemelhanca em ato; seriam
subjetivamente uma ou outra. Mas a estrutura ontolégica da
semelhanca é anterior as coisas semelhantes, ¢ um logos que,
ontologicamente, antecede as coisas, 0 qual esta na ordem do ser. As
coisas semelhantes sdo, portanto, posteriores a semelhanca. Como
nenhuma das coisas tem em plenitude a perfeicdo da semelhanga, e
elas apenas tém parte, pela relacdo de equiparagdo, por isso
participam. A participacdo, portanto, a posse de uma perfeicdo em
grau menor, que outro ser tem-na em grau maximo. A semelhanca,

ontologicamente considerada, é a perfeicdo da semelhanca. (p. 34)

a coexisténcia, nas coisas mesma, do um e do mdaltiplo, Mario

Ferreira elucidar, ao término dos primeiros comentarios, sobre o Parménides, o

seguinte:

N&o ha, porém, nada de extraordinario que duas coisas participem do
logos da semelhanga (no que sdo semelhantes) e do logos da
dessemelhanca (no que sdo dessemelhantes). Assim o Todo (que
inclui todas as coisas) € Um, por participar do Um, e, maltiplo, por

participar do multiplo. (p. 35)

31 Portanto, os multiplos participam da forma da semelhanca e da forma da dessemelhanca. E participam,
porque nenhum deles é subjetivamente a semelhanca nem a dessemelhanca. Mas, neles, ha o que os
analoga (de ana e logos) isto é, um logos de que ambos participam em comum e, por participarem dele,

sdo semelhantes por isso.

53



54

Seguindo o raciocinio da passagem acima, Mario Ferreira podera afirmar sem
receio que “Assim uma coisa pode ser uma sob um aspecto e multipla sobre outro.”
Como chama a atencgéo o filésofo brasileiro, na verdade, “As coisas podem ser umas e

multiplas, ndo, porém, que o0 um seja o maltiplo.” (p. 35), pois

As formas separadas, em si, ndo se misturam, e se tal se desse
Socrates se assombraria. E ndo se misturam, porque o logos da
multiplicidade, da semelhanca, do repouso, do movimento etc. séo
unidades em si, ontolégicas sem ddvida, e que ndo podem modificar-

se nem misturar-se. (p. 35)

Ademais, como menciona o proprio Mario Ferreira, nos comentarios: “a teoria
das formas apresentara outros aspectos, que a tornardo mais complexa, como também
mais surpreendente.” (p. 35) Achamos pertinente apresentar, como o fizemos até aqui,
para fins de entendimento panoramico da teoria da participacdo e da teoria das formas, a
doutrina platonica nas palavras de Mario Ferreira; porém, como foi dito, Parménides €
um didlogo complexo, com varias nuances que exigem a menc¢édo a varios aspectos da
filosofia. Com isto, queremos reforcar que nos deteremos sobre o tema da analogia —
pois serd a coadunacdo da sintese da filosofia pitagérica (apresentada no inicio da
dissertagcdo), mais a elucidacdo sobre simbolo e a aplicacdo da analogia na filosofia
platdnica e pitagorica (apresentadas neste capitulo), além da exposicdo do simbolismo
numerico, que irdo nos fornecer os alicerces para adentrarmos na Matese de Mario
Ferreira dos Santos.

A segunda parte dos comentarios de Mario Ferreira sobre o dialogo se segue a
conversa em que Parménides deixa Sdcrates confuso, e incapaz de prosseguir mantendo
a mesma coeréncia argumentativa para defender sua teoria — uma vez que este diz que
ndo pode afirmar que ha formas ideais de coisas sensiveis consideradas abjetas.

Mario Ferreira coloca, entdo, que “Se foi facil para Socrates a polémica com
Zeno, ja ndo sera 0 mesmo com Parménides”, pois “Sécrates é jovem, e suas ideias
ainda ndo amadureceram.” E € parecendo levar em conta que “Parménides anima-o [a
Sdécrates], fazendo-lhe ver que, ao atingir a maturidade do pensamento, ndo tera ele mais
receio de fazer afirmativas, e os temores da juventude se dissipardo.” (p. 39) que Mario

Ferreira parece aceitar a atmosfera amena proposta por Parménides e ndo defender,
54



55

nesta passagem, Socrates. Prossegue, entdo, Mario Ferreira, seu comentario sobre a
teoria platénica, fazendo uma nova conciliacdo logica que contempla a dimensédo
qualitativa e ontoldgica da doutrina, a saber, uma conexdo entre semelhanca, analogia,
relacdo e concordancia qualitativa (“pois a semelhanca classifica-se logicamente como

relacdo, mas o que a caracteriza € a concordancia na qualidade” (p. 40)):

Mas a semelhanca ndo se reduz a um mero ad aliquid, a um referir-se
a outro, mas a uma analogia, na presenca de um logos analogante de
gue participam duas coisas referidas uma a outra. A concordancia na
qualidade, nos aspectos qualitativos, revela que as coisas relacionadas
sdo participantes de um logos analogante que as analoga. Em suma, a
semelhanca, para SoOcrates, é a referéncia entre dois entes que
participam, concordantemente, de um logos analogante qualitativo. A

semelhanca é, portanto sempre parcial. (p. 40)

Desta maneira, Mario Ferreira assevera que, uma vez que a teoria da
participacdo das formas considera a “concordancia na qualidade”, a “semelhanca nao €
apenas uma relacdo” logica, mas ontoldgica — enrijecendo a afinidade entre a filosofia

do grego com a sua dialética ontoldgica:

Vimos gque a semelhanca classifica-se logicamente como relagdo, mas
0 que a caracteriza é a concordancia na qualidade. Para que duas
qualidades concordem, € necessario que elas sejam da mesma espécie,
ou afins a uma espécie comum, ou melhor, andlogas. Portanto, ndo ha
contradicdo no pensamento platdnico, pois ndo se refere propriamente
a uma relacdo em sentido l6gico, mas apenas em sentido ontoldgico,

pois o que analoga o semelhante é um similis. (p. 41)

Tendo em vista, entdo, que o fildsofo brasileiro comega abordar uma questdo
fulcral na sua filosofia (a semelhanca), Mério Ferreira afirma que “Cumpre-nos agora
averiguar o que se entende por similis e similitudo, ou seja a semelhanc¢a.” Uma vez que
este “E tema de grande importancia no pensamento socratico-platonico, pois a constante

procura dos logoi sé pode partir das semelhancas entre os termos analogos.” Segundo

55



56

Mario Ferreira, “Toda a dialética socratico-plantdnica segue essa via, 0 que ndo foi bem
compreendido pelos exegetas.” (p. 42)

Com a anélise e consideracdo da similitude (da semelhanca), Mario Ferreira
deseja expor que “Propriamente a similitude nao se fundamenta apenas na relagdo, mas
na forma.” (p. 42), de modo que demostre que a semelhanga é uma das condi¢des para
fundamentar a lei que assevera que todos os seres em algo se analogam
substancialmente — guardadas as devidas proporcdes de similitudes entre eles. Segundo
Maério Ferreira, € essa operacdo analdgica que torna a dialética platdnica de maior
alcada ontoldgica do que a Ldgica Formal aristotélica, pois, nesta, nas palavras do
filésofo brasileiro, ““de duas premissas particulares nada se conclui, enquanto na
dialética socratico-platénica, se entre essas duas premissas se pode estabelecer uma
analogia de proporcao, ou seja, delas se pode captar um logos analogante, que € uma
concluséo dialética.””®? (p. 43)

Antes de finalizar a segunda parte aos comentarios ao Parménides, a ilustracdo
contida na nota de rodapé, segue uma explicacdo sobre a consideragdo da
particularidade dos seres em questdo, e uma alus@o que nos permite assegurar a relagéo
entre a dialética platénica, fundada na similitude, e a via simbolica: “O atuar do agente é
sempre proporcionado ao campo de sua atividade. Portanto, o logos que analoga as duas
premissas. A semelhanca entre ambos esta ai. E € essa semelhanca que é o fundamento
da simbolica, quando tomada sob suas justas bases.” (p. 43)

Na terceira parte dos “COMENTARIOS” de Mario Ferreira, contidos em O Um
e 0 Mdltiplo em Platdo, se destaca a vinculacéo entre a filosofia platonica e a filosofia
pitagdrica, ja “que entre a metexis platonica e a mimeses pitagorica ha perfeita unidade.”
(p. 243) Mario Ferreira toma para si o encargo de legitimar essa relacdo e conferir

validade ontol6gica aos arithmoi pitagorico e as formas platdnicas:

111}

32 No exemplo: “’o ledo reina no deserto’ e ‘D. Jodo reina em Portugal’, pela légica aristotélica nada se
conclui, enquanto que, pela dialética socratico-platdnica, pode estabelecer-se esta analogia de proporcéo:
0 ledo esta para o deserto, assim como D. Jodo esta para Portugal. O reinar de D. Jodo e o reinar do ledo,
embora diferentes, sdo, sob certo aspecto, semelhantes, pois o ledo, como agente, atua, no deserto,
proporcionadamente a sua natureza de ledo, e D. Jodo atua, em Portugal, proporcionadamente a sua
natureza de rei... O que da conteldo real a relacdo, que podemos estabelecer entre o ledo e D. Jodo, é o
logos analogante, a concordancia de ambos a um mesmo logos, do qual ambos participam.” (p. 43)

56



57

N&o sendo esses arthmoi (Formas para Platd0)** meros nadas, a sua
realidade é que nos cabe precisar. E é essa realidade que é um dos
pontos centrais da filosofia socratico-platénica, e que ndo pode ser
compreendida sem o exame da participacdo, da metexis platdnica, que
corresponde & mimesis pitagdrica, a imitatio, a imitacdo, a qual
implica, no seu contedo eidético, uma repeticdo, porque o imitante,

de certo modo, repete o imitado. (p 54)

Aqui convém uma explanacdo sobre o que Mario Ferreira intitulava de teoria
dos esquemas — que envolve o esquema concreto-Ontico (das coisas sensiveis) e o
esquema eidético-noético (do mundo inteligivel, eterno). Segundo a teoria em questdo, é
mediante a teoria da participacdo, a metexis, ou analogia, que as coisas sensiveis se
tornam existencialmente possiveis, a partir da conexao parcial entre 0s seres sensiveis e
a ordem ontoldgica do ser (0 mundo das formas), submetidas aos principios (como
veremos mais detidamente no terceiro capitulo). Para Mario Ferreira, as coisas sdo 0
que sdo devido a sua lei de proporcionalidade intrinseca, a sua esséncia, a sua forma,
correspondentes ao arithmos dos pitagoricos, a haecceitas dos scotistas, ao quid — leal
ao seu ideal de sincretismo filoséfico: “A forma aristotélica corresponde a forma
pitagorica, que é a lei de proporcionalidade intrinseca dos seres, pois se este ser € isto e
n&o aquilo, o é por ter uma certa proporcionalidade intrinseca, que é o seu arithmos.”3*
(Santos, 2007, p. 128)

Para concebermos como se da a transmissdo formal, € pertinente que
concebamos a natureza limitada da matéria, dado que esta ndo recebe a forma em sua
inteireza perfectiva, pois a recebe de acordo com a sua particularidade proporcional, e

de acordo com os designios da analogia:

E evidente, pelo que ja vimos, que a participacdo no pensamento

socratico-platdnico, ndo é de composicdo, pois a forma ndo se compde

33 A forma platdnica é esse arithmds, ndo quando concreto na coisa, mas quando subsistente na ordem do
ser, no mundo verdade. Este ser repete esse arithmds, e, nesse repetir, imita, com o que tem, aquela
proporcionalidade, e estamos na mimesis platbnica (imitagdo). Por isso diz que as coisas imitam as
formas pois, enquanto tais, sdo as formas. (p. 59)

34 Conciliacdo entre Tomas de Aquino e Duns Scotus. Cf Santos, 1954a.

57



58

com a matéria para dar surgimento a alguma coisa. Mas 0 que &,
contudo, evidente, € que h4, na coisa, uma forma também. Nao sendo
esta 0 eidos imutével, eterno e singular, s6 pode ser uma copia
daquela. E como se poderia dar essa copia? Ela se d& pela disposi¢do
da matéria a semelhanca da forma, ou melhor: a proporcionalidade
intrinseca do ser repete, materialmente, o que a forma €
imaterialmente. Ha, assim, uma analogia entre a forma concreta (o

esquema concreto) da coisa (in re), e a forma eidética do platonismo.
(p. 75)

Ainda a respeito da teoria da participacdo, Mario Ferreira também defendia que
essa teoria teria sido utilizada por Santo Tomas de Aquino, por quem tinha grande
estima, como fundamento para afinar, e vincular, a filosofia platdnica com a filosofia
aristotélica — mesmo tendo Tomas de Aquino posse de apenas um didlogo platonico, e
algumas referéncias indiretas; o que, para o filésofo brasileiro, s6 aumentava ainda mais
a habilidade do escolastico, ja que, mesmo de posse rasa, conseguira, 0 aquinatense,
penetrar no coracdo pulsante da teoria platdnica, a0 mesmo tempo em que a tornava

convergente com a do Estagirita:

Todos sabem quanto Toméas de Aquino, esse genial e soberbo filésofo
medieval, sofreu a influéncia do pensamento aristotélico, como
também do platénico. Da obra platbnica manuseara apenas 0 “Timeu”,
gracas a Boécio, e quanto aos outros dialogos s6 os conhecia atraves
de referéncias. No entanto, com tdo parcos meios, esse gigante do
pensamento foi muito mais justo na critica do platonismo do que
outros, e ndo se pode deixar de afirmar que toda a obra do aquinatense
estda movida pelo intuito de conciliar o pensamento aristotélico ao
platénico, numa concep¢do mais alta. E o caminho encontrado por
Tomas de Aquino foi o da participacdo, que conexiona, de modo
admiravel, as grandes contribui¢bes desses dois magnos filésofos da

antiguidade grega. (p. 64)

58



59

No entanto, Mério Ferreira dos Santos considera a distingdo das vias: de Platdo
em relacdo a de Aristoteles e Tomas de Aquino. Estes dois ultimos, como empiristas-
racionalista, tomavam como ponto de partida as coisas sensiveis; sendo assim, a
estrutura geométrica, para eles, ja era constituida por um consideravel grau de
abstracdo, que se elevado de maneira acentuada poderia se chegar aos arithmds archai
dos platénicos e pitagoricos.

Mario Ferreira também retrata uma questéo, sobre o legado intelectual platénico,
que ainda hoje divide as exposices dos hermeneutas e exegetas da filosofia do grego —
a questdo do dualismo de Platdo. Para Mario Ferreira, 0 monismo era inconcebivel, pois
“O monismo termina por ser pluralista para poder explicar a heterogeneidade e,

consequentemente, torna-se absurdo.” (p. 163) O dualismo, no entanto, é inaceitavel:

Um dos mais persistentes erros, que encontramos expostos nos livros
que tratam do pensamento platdnico, € a afirmacdo do seu dualismo.
Na verdade, nenhum grande filésofo foi dualista, e Platdo foi dos
maiores. E raro o dualismo como os dualistas, e s6 um filésofo menor
poderia aceitar dois seres que fossem o principio do universo, ou um
ser e um nada a principiarem-no. Nem o pensamento maniqueista, que
¢ constantemente chamado de dualista, em que pese as razbes de
tantos grandes valores que o combateram, ndo o foi realmente sendo
nas maos de pensadores menores. O dualismo principial é tdo absurdo,
tdo aporético, que nenhum filésofo o aceitaria. H4 um dualismo nao
principiai, como se vé em Pitagoras, ao afirmar que o Um gera o Um,
e este o Dois. (p. 106)

O “dualismo principial” ndo é aceito, mas o dualismo polar (ou “bipolarismo) é
imprescindivel para a dialética antindbmica utilizada por Méario Ferreira na sua
concepcao tensional — como veremos adiante.

O filésofo brasileiro costumava se manter atualizado sobre as questBes que
versava, fazia parte da Associa¢do Internacional dos Pitagoricos, da Universidade de
Atenas. Na década de 1950 ha um acentuado desenvolvimento de leituras que levam em
consideracdo a existéncia da doutrina nao-escrita de Platdo — de forte cunho pitagorico.

Mario Ferreira analisou obras de estudiosos de Platdo, como David Ross, e Auguste

59



60

Dies, Emile Chambry e Léon Robin, e demais autores que consideravam a teoria dos
principios da doutrina ndo-escrita. Entdo, no tocante a essa nova leitura, nosso filosofo
desenvolve, de modo substancial, o que sera considerada pela escola de Tubingen-Miléo
de protologia platonica — assunto do terceiro capitulo.

Encontramos em Para uma Nova Interpretacdo de Platdo (1997), do historiador
da Filosofia, Giovanni Reale, uma passagem que é condizente com o dualismo
categorial (“Concepcao polar”), e ndo “principial”, assim como compreende o principio
platdbnico como uno-trinitario, concep¢do ja adotada por Mario Ferreira com
antecedéncia, em relagdo a essa obra, marco nos estudos de exegese sobre o Corpus

Platonicum:

Mas, entre monismo e pluralismo existe uma via sintética
intermediaria, que é a que admite uma estrutura polar, ou melhor,
bipolar do real, estrutura encabecada por dois Principios - 0 Uno e 0
Multiplo indefinido - de tal modo que um ndo existe sem o outro e
vice-versa, ou seja, dois Principios que se mostram indissoluvelmente
ligados. (Reale, 1997, p. 292)

O entendimento da filosofia platbnica como una, mas considerando a existéncia,
na mesma, da tensdo de polos antindmicos, é relevante, a um s6 tempo, para a
manutencdo do estatuto de dialeticidade desse sistema, assim como permite a maior
adequacdo para uma concepgao que considera o transito a analogia como elo de ligagéo
indissolUvel entre os seres e o Ser (0 Uno).

A dialética socratico-platbnica, em sua busca sem fim do logos
analogante, é uma demonstracdo do pensamento unitario de Platdo.
Ela ndo ¢é dualista, mas aceita as distin¢cdes e as separacBes, nunca,
porém, abissais. Ha, para usarmos nossas palavras, crise entre 0s seres
finitos, mas tal crise aponta apenas a um didstema ou formal, ou
fisico, nunca um abismo, que se intercalasse entre 0s seres.

Como todos os seres se analogam mais remota ou mais proximamente,
todos tém um logos comum que a todos analoga. E esse lagos comum,
fonte e origem, que unifica todas as coisas, € 0 Logos que surge

depois nos seus discipulos tardios. Tudo quanto é, participa do Ser
60



61

Primeiro, cuja esséncia nos escapa, mas que sabemos que € quem da o
ser a todos os entes. Tudo participa desse Ser absoluto, tudo quanto é,
de que modo for, substdncia ou acidente, com plenitude ou
deficiéncia, pois todo modo de ser é ser, e todo modo de ser aponta a
uma semelhanca com o Ser Infinito, por participagdo. Este ndo pode
ser um atributo das coisas finitas, dependentes, mas, sim, o principio
delas, de onde elas dependem. E por depender dele, & que todos 0s
entes dele participam. Essa relacdo de dependéncia afirma uma
relagdo de similitude deficiente, a qual é a esséncia da participacao. (p.
108)

Ao término de O Um e o Multiplo em Platédo (“Parménides”) Mario Ferreira dos
Santos faz uma sintese dos seus comentarios e convicgdes sobre a filosofia platénica, de
grande valia para uma retrospectiva substancial, sucinta e consentanea sobre a
perspectiva do filosofo brasileiro: “Positiva-se desse modo que a doutrina platonica da

participacao, retamente compreendida, afirma os seguintes postulados :” (p. 243)

1) Que a participacdo platdnica, entendida por Tomas de Aquino, é
mais justa que as realizadas por outros filésofos que aquela se opGem ;

2 ) que, para Platdo, a participacdo ndo é por composi¢do, mas por

atribuicdo formal ;

3) que entre a metexis platbnica e a mimesis pitagdrica ha -perfeita
unidade ;

4) que as formas platdnicas tém uma subsisténcia formal dindmica, no
sentido de poder, na ordem do Ser, que € o Bem ;

5 ) que as ideias de deficiéncia surgem dos graus intensistamente
menores das participacdes e, portanto, ndo hé formas negativas ;

6 ) que nenhum ser finito pode ter uma perfeicdo absoluta, porque o
imitante, por melhor que imite, jamais alcanca a plenitude do imitado ;
7 ) que todo ser participante é um ser composto, e, portanto, tem um
ndmero ;

8 ) que as perfeicbes (ja que todas as perfei¢cbes sdo positivas) estdo

em grau intensistamente maximo no Ser Supremo ;

61



62

9 ) que o participante participa do participado proporcionadamente a
sua natureza ;

10) que a perfeicdo participada pelo participante ndo constitui,
subjetivamente, 0 seu ser, mas sim a sua posse, que é gradativa. Deste
modo, nenhum ser € a perfeicdo absoluta de uma forma, sendo o Ser
Supremo, que ¢ a perfeicdo absoluta de ser ;

1 1) que a s formas ndo sdo subjetivamente singulares nem universais;
12) que as formas ndo tém uma localizacdo, e 0s esquemas eidético-
noéticos do homem sdo ainda um meio de participar a nossa
inteligéncia das formas puras ;

13) que o esquema in re, nas coisas, a forma nas coisas, € uma lei de
proporcionalidade intrinseca delas, um logos da coisa, que imita o
logos da forma pura ;

14) que a Diada ilimitada permite a maxima determinagdo segundo a
sua natureza (o Grande) e a minima (o Pequeno) ;

15) que a mente humana ndo extrai a forma das coisas, mas apenas,
pela abstracéo, constroi a forma que é noeticamente capaz de realizar,

a semelhanca da forma arquetipica. (pp. 243-244)

Com as caracteristicas acima encerramos este subcapitulo, em que consta, em
grande medida, uma sintese sobre a leitura que Mario Ferreira possuia da filosofia
platdnica, e que, juntamente com a simbdlica numérica pitagdrica, contém notas

imprescindiveis para a compreensdo da Matese do filésofo brasileiro.

62



63

2.3. Simbolica Numérica Pitagorica

Em Pitdgoras e o Tema do Numero, logo apos o capitulo intitulado “As Dez
Leis de Pitagoricas”, ha um capitulo sui generis: “A Escada de Jac6”. Nele ha de inicio
uma passagem do neo-pitagorico, Nicdmaco de Gerasa, onde nos deparamos com Varios

elementos primaciais do pitagorismo: a harmonia cosmica, a divindade, 0s numeros:

“Tudo o gque a natureza arranjou sistematicamente no Universo parece,
em suas partes, como no conjunto, ter sido determinado e posto de
acordo com o Numero, pela providéncia e pelo pensamento daquele
gue criou todas as coisas; pois 0 modelo foi fixado como um eshogo
preliminar, pelo dominio do nimero pré-existente no espirito de Deus
criador do mundo, nimero-forma, puramente imaterial sob todos os
aspectos, mas a0 mesmo tempo, a verdadeira e eterna esséncia, de
modo que, de acordo com o nlmero, como segundo um plano
artistico, foram criadas todas as coisa, como 0 Tempo, 0 movimento e

todos os ciclos de todas as coisas.” (Nicbmaco de Gerasa) (p. 204)

Logo em seguida, Mario Ferreira dos Santos pde uma passagem da Biblia

referente a Escada de Jaco:

Conta-nos a Biblia no livro da Génesis (28, v. 12-13):
“E sonhou: e eis uma escada, cuja base estava na terra, cujo topo

tocava nos céus; e eis que 0s anjos de Deus subiam e desciam por ela.

63



64

E eis que o senhor estava no alto, e disse:
-- Eu sou o Senhor...”

E este foi 0 sonho de Jacé.

Eis o cenério ideal para a exposicdo de uma alusdo simbolica e metalinguistica
do sincretismo de Mario Ferreira — uma ambientacdo de teor religioso precedida por
uma crenga do ideal pitagérico.

Apesar da primazia do platonismo em relagdo ao aristotelismo no projeto
matético do fildésofo, ndo sdo raras as vezes em que Mario Ferreira aloca os dois
filésofos gregos no mesmo patamar de importancia — com a distingdo dos pontos de
partida: 0 movimento descensional de Platdo e o ascensional de Aristételes. Vejamos o
que decorre na escada (Santos, 2000, pp. 204-205):

Mario Ferreira afirma primeiramente que “E essa escada o simbolo da busca
afanosa da verdade pelo homem. Essa escada ¢ a Filosofia.”

Dito isto, Mario Ferreira prossegue situando alguns sujeitos dispostos em relagcdo
a escada, o céu e a terra: “Na base, comeca 0 caminho dos que partem da experiéncia
sensivel. E dali que partem os empiristas, mas alguns permanecem, cOmo 0S
materialistas, sensualistas... nem todos sdo capazes de ascender os degraus.”

Em seguida Mario Ferreira, como era de se esperar, informa que dentre os
empiristas que conseguem subir os degraus estd Aristoteles; e que Platdo esta muitos
degraus acima, olhando para a terra. Entdo, Mario Ferreira prossegue: “Aristoteles quer
explicar o mais alto, partindo do mais baixo; Platdo explica o mais baixo, descendo do
mais alto. Mas o caminho é o mesmo: a escada. Apenas sdo outros 0s vetores.”

O terceiro filésofo aparece: “La, quase no topo da Escada, esta Pitagoras. Ele
ndo desce. Seus olhos volvem-se para o mais alto. Ele busca o topo luminoso, que seus
olhos ofuscados levemente delineiam.” Pitagoras “N&o parte do empirico, nem desce a
escada. Sua doutrina é clara quando se pode vé-la com os olhos cheios de
compreensdo.”

Entdo Mario Ferreira afirma que “No topo, esta a Mathesis Megiste, a suprema
verdade.” Segundo Mario Ferreira, este € o trajeto do filosofo, e quanto mais alto o
degrau, maior o grau de dificuldade dele. “Este simbolo nos facilita a compreenséo

desses trés grandes gigantes da Antiguidade: Pitagoras, Platdo e Aristoteles.”

64



65

Ao término dessa exposic¢do simbolica, Mario Ferreira conta que Platéo traz do
alto segredos aos homens, mesmo sendo, por vezes, mal compreendido, esperando,
assim, mais andlises sobre seu legado; Aristoteles teria se aproximado bastante de seu
mestre, e “sua obra imperecivel deve ser sempre considerada um ponto de partida.” E,
representando o aristotelismo ao mesmo tempo em que prestigia suas duas principais
referéncias da escolastica, afirma que Tomas de Aquino e Duns Scot entenderam 0s
passos de Aristoteles, e que “Seguiram suas pegadas, com os olhos voltados para Platéo,
e deste para o alto.”

Podemos, entdo, a partir desta ilustracdo, acessar, em grande medida, a
hierarquia referencial de Mario Ferreira dos Santos, a0 mesmo tempo em que
verificamos sua acentuada caracteristica sintetizadora que, a partir de legados distintos,
aceita a incumbéncia de reunir suas positividades para ir ao encontro da Matese — e um
dos aspectos primordiais desse projeto é a simbolica pitagorica dos nameros, a qual

passaremos a retratar neste momento.

Simbdélica dos NUmeros

“A simbdlica dos numeros” é também o titulo do primeiro artigo, do Tema V,
do Tratado de Simbolica. E desde suas primeiras linhas j& percebemos que Mario
Ferreira dos Santos se preocupa em desprender da concepcdo meramente quantitativa
dos nimeros, que ainda impera na modernidade e é divergente da concepcao pitagorica:
estes, como pudemos verificar, consideram 0s nUmeros nos seus aspectos quantitativos
e qualitativos.

Mario Ferreira afirma, no Tratado de Simbdlica, em Pitdgoras e o Tema do
Ndmero, e em outras obras de sua Enciclopédia, ou seja, reiteradas vezes, que essa
concepgdo estreitada pela concepcdo meramente quantitativa dos nimeros perverteu o
legado pitagorico. Para os pitagdricos, nas palavras do filosofo brasileiro “o nimero nao
¢ apenas a medida do quantitativo pela unidade, mas € também a forma, como
proporcionalidade intrinseca das coisas, e pode ser tomado, como realmente o é, sob
diversas modalidades.” (Santos, 2007, p. 179)

65



66

Vejamos, mais uma vez, de forma sintetizada, como o faz Mario Ferreira, no
artigo citado acima, o pensamento de Pitdgoras sobre o nimero. Primeiramente, no que

se refere a etimologia da palavra — segundo Mario Ferreira:

A palavra nimero vem do termo grego nomos, que significa regra, lei,
ordem, mas Pitdgoras usava a palavra arithmoés, como nimero em
sentido genérico.

A ordem é a relacdo entre um todo e as suas partes, c se
considerarmos que onde ha esta relagdo entre o todo e as partes, ha
urna certa coeréncia, vemos que a ideia de ordem se torna enriquecida.
Para Pitadgoras o nimero é também esta ordem, esta coeréncia, que da

a fisionomia da tensdo de um todo. (Santos, 2000, pp. 111-112)

Dito isto, vamos ao encontro do fundamento: como bem adverte Mério Ferreira,
em qualquer acep¢do de esséncia que usemos havera sempre um cardter em comum
entre elas; o de, impreterivelmente, conter algo que defina o que alguma coisa € (Santos,
2007, p. 178) E uma coisa qualquer so pode ser entendida como unidade coerente se
considerarmos o ato de separacdo das demais coisas que ndo sdo ela; s assim alguma
coisa tera sua unidade e coeréncia — sua unidade tensional. Mas para isso ocorrer tem
que haver um paradigma de ordem, uma totalidade — uma situacéo relacional com um
todo qualquer. Pergunta Mario Ferreira, se inserindo em contexto pitagérico: “N&o é
essa ordem namero?” Ao que ele mesmo responde: “todas as coisas tém o seu nimero
(arithmos) ou a sua ordem, a sua esséncia, por isso todo conceito € nimero.” (p. 178)

Entdo Mario Ferreira afirma que para apreendermos a concepcao pitagorica dos
nameros temos que nos privar da perspectiva meramente quantitativa deles; pois, se
seguirmos a linha de raciocinio que foi tracada até aqui, devemos considerar que o
arithmos é quantidade, mas que também deve ser entendido, seja na ordem psiquica ou
aplicado a facticidade, como relacdo, lei (a exemplo das leis eternas que veremos),
ordem, regra, tenséo (forca coesiva que mantem uma unidade distinta das demais), e em

sua dinamicidade:

Se considerarmos que os factos que constituem o nosso mundo, ¢

nesse conceito de facto devemos incluir todos os corpos e os factos

66



67

psiquicos, vemos que eles ndo constituem, todos, uma coeréncia, ou,
para usarmos da nossa linguagem, tensdes estaticas, paradas, inertes,
mas, constituem tensdes dindmicas que se processam, que passam de
um estado para outro, que tomam uma diregdo®. (Santos, 2007, p.
179)

Para compreender as leis ontologicas que regem 0s seres corpdreos, Nnos
parametros da simbdlica numérica pitagdrica, é relevante que tenhamos conhecimento
sobre as triadas (inferior e superior) que explanam o transito dos seres na realidade
disposta:

As triadas sdo assim dispostas:

- Triada Inferior:

a) coisas sensiveis;

b) estruturas geométricas;

C) numeros matematicos (arithmos mathematikoi)

- Triada Superior:
d) formas;
e) estruturas ontoldgicas;

f) arithmos arkhai (nUmeros arquetipicos)

Os saltos de uma “etapa” para outra acontecem a medida que vdo atuando 0s
graus de abstragdo. Assim, se tomarmos como ponto de partida as coisas sensiveis, que
fazem parte do plano éntico, dos seres sensiveis (triada inferior), a partir de uma
abstracdo, podemos inferir que eles sdo compostos por estruturas geométricas,
apreendidas por nos pela simples verificacdo de suas dimensfes espaciais. Atuando-se
com um grau mais elevado de abstracdo podemos constatar que das estruturas
geométricas chegamos facilmente a numeros matematicos (sdo, por exemplo, as
realizacOes das operacgdes algebricas e da geometria algebrica) — eis a Triada Inferior.

Porém, as possibilidades de esquematicas do conhecimento ndo se encerram
nesta triada. Logo no primeiro patamar da Triada Superior ha as formas, de modo que

essa serve de elo entre as duas triadas. Mesmo nédo fazendo parte da estrutura ontica, da

35 “O nlimero &, por isso, também, processo, ritmo, vector, fluxo.” (Santos, 2007, p. 179)

67



68

Triada Inferior, temos acesso a ela pela via intelectual. Essa forma, o esquema eidético
da coisa®, aquilo que a define, sua proporcionalidade intrinseca, sua tenséo, faz parte de
um todo ordenado, — e quando essa forma se rompe desse todo, dessa ordenacéo, vai
pertencer a outra esquematica. (Santos, 2007, pp. 187-188)

A estrutura ontoldgica da forma revela os numeros arquetipicos (os arithmés
arkhai), que sdo imediatamente inferiores a terceira triada, a Triada Divina, como
veremos. (p. 188)

Assim:

No campo da simbologia poderiamos, portanto, dizer que as coisas sensiveis
participam das estruturas geomeétricas, das figuras, dos nimeros matematicos,
das formas, etc. Desse modo as coisas podem simbolizar o mais alto, até

alcancar os arithmoi arkhai... (Santos, 2000, p. 119)

Mario Ferreira afirma que a Triada Inferior, e a Triada Superior junta-se a Triada
Divina, composta pelo a) UM (que ndo é nimero) b) o enlace entre eles (a afei¢do) e c)
o segundo Um. Este cria a Diada, que por sua vez gera as coisas sensiveis. Somando as
trés triadas temos o0 “novenario supremo, que, tomado como unidade, € o grande 10, a
Década Suprema, a Suprema Unidade, 0 UM (como Todo, Tudo é Unico).”%" (Santos,
2007, p. 208)

A respeito da Década Sagrada ou Tetractys (pois 1 + 2 + 3 + 4 = 10), Mério
Ferreira usa de uma epigrafe em um capitulo de Pitagoras e o0 Tema do Numero, uma
prece pitagorica® que pode transmitir, parcialmente, o significado da representacdo
simbdlica do “Dez Sagrado”:

% Portanto, tanto para o platonismo, como para o pitagorismo, o0 esquema eidético da coisa pertence a
ominipoténcia do ser, é, portanto, ante rem. Na coisa temos 0 esquema concreto por imitagdo (mimeses)
ou seja, in re e, na mente humana, temos o esquema noético-eidético, isto é, post rem. (Santos, 2000, p.
119)

37«0 3 é o simbolo consequentemente da relacéo, e sabemos que, na Teologia, ha relagdes entre Deus-
Pai, como vontade, Deus-Filho, como Intelecto e Deus-Espirito-Santo como Amor, o infinito poder
unitivo do Ser. Podem-se formular outras interpretacdes da trindade, mas sempre ha, no 3, um sentido da
relacdo das partes ou dos elementos ou das pessoas (como na Trindade cristd).” (Santos, 2007, p. 208)

38 A prece pitagorica, que acima reproduzimos, foi transmitida através dos tempos e conservada por todos
aqueles que se dizem ou julgam discipulos do grande mestre. Nela, estd contido algo da verdade da
concepcao fundamental, porque ha sem divida influéncia da linguagem simbélica religiosa. Escolhemo-la

68



69

Abendicoa-nos, nimero divino, tu que engendraste os deuses e os homens! O
Santa, santa Tetractys, tu que conténs a raiz e a fonte do fluxo eterno da
criacdo! Pois o numero divino inicia-se da unidade pura e profunda, e atinge
depois o quatro sagrado; e engendra, apds, a mae de tudo, que realiza tudo, o

primogénito, o que ndo se desvia nunca, que ndo se cansa nunca, 0 Dez

sagrado, que detém a chave de todas as coisas. (Santos, 2000, p. 143)

No entanto, a simbdlica numérica pitagdrica ndo repousa sua influéncia apenas
sobre o contetdo da filosofia de Mario Ferreira mas, antes, ja parece estar presente na
sua propria metodologia — ndo é de se esperar diferente disto, dado que, como exigente
estruturador e sistematizador do conhecimento, Mario Ferreira conceba que deva haver

uma coeréncia rigorosa que coloque em conformidade método e conteudo.

A Decadialética

Mario Ferreira considerava os entes das coisas sensiveis, que sdo assistidas pelo

ser, antagonicamente, pois:

O ser, como tal, é simplicidade, e ndo necessita, por ora, de um outro
principio para explica-lo. Mas os entes, enquanto seres prefixados,
determinados, finitos, sdo seres hibridos de modos de ser, por isso
conhecem, na sucessdo do seu acontecer, o devir que nos revela as

suas mutacgdes, como estas revelam aquele. (Santos, 1954a)

No entanto, alguns seres tém o seu principio e a sua realidade coordenados por
outros seres. Esses principios podem ser, segundo Mario Ferreira, fisico, a exemplo de
“quando os antigos simbolizavam-no com um principio, como a agua...”, no caso de
Tales de Mileto; podem ser principios logicos (principio de identidade, de néo-
contradicdo, de terceiro excluido, etc.); ou principios metafisicos, “que ndo sdo dados

para servir a nossa analise, e, também, de ponto de referéncia para o exame do pensamento
posteriormente exposto por discipulos, exegetas e adversarios, por considera-la como um documento que
evidencia, sem divida, muito do verdadeiro pensamento de Pitagoras. (Santos, 2000, p. 143)

69



70

pela intuicdo sensivel, sdo exigéncias da razdo para explicar os fatos da experiéncia”.
(Santos, 19544, p. 160)

Por sua vez, a ontologia dicotomiza os principios em intrinsecos (inerentes ao
proprio ente enquanto ente). Devido a essa interiorizagdo, para atingirmos, “partimos da
experiéncia e o0s distinguimos metafisicamente” (p. 160) Assim chegamos nas
dualidades: poténcia e ato, esséncia e existéncia e matéria e forma — estes dualismos ndo
se distinguem real-fisicamente, mas real-metafisicamente. J& os principios extrinsecos
sdo as forcas que atualizam o que € de intrinseco no ente — a exemplo da influéncia dos
elementos meteorologicos sobre a germinagdo de uma semente. (19544, p. 160)

Mério Ferreira afirma que “’Na Decadialética’, esta dicotomizacdo dos
principios surge na concepc¢do cooperacional dos fatores emergentes e predisponentes”,
que ndo seriam revelados pelo devir e pela operacdo da poténcia ao ato. — mas que leva
em conta o “bipolarismo” tensional entre os elementos que deve compor a dialética.

Seguindo a exposic¢do do raciocinio de Mario Ferreira, as tensdes, que sdo as
forcas atuantes que viabilizam a formacdo dos seres, na medida em que coerencia suas
unidades, podem participar na originacdo de outros seres, com suas esquematicas
préprias, quando ha separagdo desse ser em relacdo a sua tensdo anterior e adesdo a
outra unidade, que continuard integrante, devido a lei da unidade (simbolizada pelo
numero um), a um todo do qual ela é parte, ou passara a participar de outra totalidade,
mas obedecendo as leis que agem de acordo com 0s componentes que foram

mencionados acima:

As tensdes, tomadas isoladamente, possuem seus principios (fatores
emergentes), 0s quais se atualizam, segundo as condigdes do contorno
das constelagbes tensionais, que atuam como covariantes
cooperacionais, e permitem a atualizacdo dos primeiros. Uma tenséo
ndo atualiza o que ja ndo tem em poténcia, mas essa atualizacdo
depende da predisponéncia dos fatores extrinsecos que favorecem,
embaragam, dificultam ou impedem totalmente o desabrochamento da

emergéncia.

A concepgdo tensional exige que a perspectiva sobre a realidade disposta seja
dual e antindmica, pois considera a captacdo da disposicdo composta por elementos
70



71

opostos, mesmo em se tratando de uma mesma unidade — seja ela qual for. Desta forma,
a dialética equivalente para analise é uma dialética antinémica, e como toda a realidade
disposta, para Mario Ferreira, obedece a cosmovisdo pitagorica, regida pela Década
Sagrada, o simbolismo numérico se torna imprescindivel — a dialética que atende a essas
exigéncias € a Decadialética, composta por dez campos de pares antindmicos.

Mario Ferreira dos Santos definiu que a Decadialética “é a dialética dos 10
campos de raciocinio que combinam entre si e tornam o raciocinio dialético complexo,
heterogéneo, como a heterogeneidade da propria existéncia.” (Santos, 2008, p. 257)

Os dez campos sdo: 1) campo do sujeito e do objeto; 2) campo da atualidade e
da virtualidade; 3) campo das possibilidades reais (virtualidades) e das possibilidades
ndo-reais; 4) campo dialético da atualidade e a antinomia entre intensidade e
extensidade; 5) campo das oposi¢des da intensidade e da extensidade nas actualizagdes;
6) campo das oposic¢des do sujeito: Razéo e Intuicdo; 7) campo das oposi¢des da Razéo:
conhecimento e desconhecimento; 8) campo das oposi¢Oes da razdo: atualizagGes e
virtualizacOes racionais. (Atualizacbes e virtualizagcdes intuicio-nais); 9) campo das
oposicOes da Intuicdo: conhecimento e desconhecimento; 10) campo do variante e do
invariante.

Vale salientar que, segundo Maério Ferreira, a aplicacdo da Decadialética ndo
exige que sejam aplicados todos os 10 campos, mas que a utilizacdo dos campos em sua
totalidade implicaria numa maior proximidade do alcance das possibilidades de

determinado raciocinio:

Vimos assim a grande polaridade de todo o processo dialético que se realiza
em 10 campos que se compenetram, interatuam, numa reciprocidade
constante, e geram muitissimos outros, que deles participam. Nao se julgue
dai que, para termos um raciocinio qualquer, tenhamos que trabalhar
sempre com esse dez campos. Podemos raciocinar formalisticamente, apenas
considerando as atualidades (como na pratica o fazemos), como podemos
raciocinar com dois, trés e mais campos. Mas um raciocinio, para realizar as
nossas maiores possibilidades, a nosso ver, deve incluir dez campos. (Santos,
2008, p. 248)

71



72

Sendo assim, pudemos verificar que entre a filosofia platonica, seja na tradigédo
direta, do dualismo platdnico, seja na tradicdo indireta, que contempla a teoria dos
principios e que leva em conta a doutrina ndo escrita do filosofo grego, e a reexposi¢édo
da filosofia pitagorica com seu simbolismo numérico, realizada por Mario Ferreira e
contida, sobretudo, em Pitagoras e o Tema do Numero, ha consideravel conformidade;
de modo que se faz pertinente, primeiramente, expor consideraces que Mario Ferreira
faz da filosofia platonica para estarmos habilitados a entrar, propriamente, na teoria dos

principios da Matese de Mario Ferreira dos Santos.

Capitulo. 3 A Matese de Mario Ferreira dos Santos

A fase final da Enciclopédia de Ciéncias Filosdéficas e Sociais de Mario Ferreira
dos Santos € assinalada pelas obras da série Matese. Neste capitulo sera retratada a
natureza deste empreendimento — sua elava verve platonico-pitagdrica, sua conceituacao
e caracterizacao, a teoria das tensdes na estruturacéo da realidade, e a verificacéo de leis

matéticas, das leis eternas, que imperam e governam todas as coisas.

72



73

3.1. Conceituando a Matese

No capitulo anterior fizemos uma exposicao sintética da concepcdo de simbolo
para Mario Ferreira, enumerando algumas caracteristicas que o simbolo possui. Entre as
caracteristicas do simbolo, expomos a analogia por atribuicdo intrinseca, que é a
analogia que permite uma projecdo qualitativa do (seu) contetdo, do simbolizado para o
simbolo, que se d& na efetuacdo — mediante os logos analogante — da participacdo. Feito
isto, passamos para a ilustracdo e aplicacdo pratica desse processo, tendo em vista 0s
“COMENTARIOS” ao Parménides, contidos em O Um e o Mdltiplo em Platdo, onde
Mario Ferreira faz uma defesa da teoria da participacdo das formas platdnicas e
corresponde-a a mimeses pitagorica, fundamentando a legitimidade de ambas, e as
conformando com os ideais da Filosofia Concreta. Entdo, numa passagem que simboliza

a escalada da filosofia, situamos as principais referéncias de Mario Ferreira, para, por

73



74

fim, expor a relevancia da simbolica numérica pitagoérica, ilustradas pela Década
Sagrada. Uma vez que dispomos deste ordenamento, nos habilitamos, agora, retratar a
Matese de Mario Ferreira dos Santos.

A Filosofia Concreta de Mario Ferreira é caracterizada por fundar pontos de
convergéncias entre projetos filoséficos com meios e fins distintos. Ndo ha um
abandono ou muito menos uma negacgédo desse projeto filoséfico com o inicio das obras
da Matese. Na verdade, existe 0 acento de uma verve pitagdrico-platdnica, mas as
influéncias aristotélicas e da escolastica continuam contribuindo para com o producao
intelectual do autor de forma substancial — o maior prestigio do platonismo-pitagérico ja
¢ flagrante antes das obras precedentes a Matese, assim como o aristotelismo-
escolastico é presente, por assim dizer, nessa disciplina, pois se trata de um prestigio
qualitativo e de afinidade do filésofo, e ndo meramente de uma verve que se diz pelo
guantitativo. Nao a toa, como vimos no segundo capitulo, Mario Ferreira menciona a
teoria da participagdo de Toméas de Aquino como um dos argumentos a favor de um
aquinatense mais platénico do que aristotélico. Ademais, o0 verter-se para 0S principios
enquanto principios, a manutencdo do teor matematico e a fundacdo de leis eternas
fundadas na simbolica numérica pitagérica, acentua em muito o “platonismo-
pitagorizante” da Matese.

Como podemos ler na introducdo de A Sabedoria do Ser e do Nada (vol. 1), a
Matese é uma disciplina que complementa a Filosofia Concreta: uma vez que Mario
Ferreira havia aplicado com primazia a via ascendente (da empiria aos juizos) para a
formulacdo das teses contidas em Filosofia Concreta, “Ela necessitava, também,
percorrer a via inversa, partir dos principios para a nossa experiéncia, para verificar,
seguindo a via descendente, se os resultados se adequavam entre si,” para verificar “se
ndo surgiam contradi¢des, se ndo se imporia uma nova problematica que pudesse por

em risco aquilo que ja estava estabelecido de modo rigoroso.” (Santos, 1968a, p. 20)

Entdo, para completar o trabalho que havia sido -realizado na
Filosofia Concreta, ela propria exigia que estudassemos os principios.
Surgiu, assim, a necessidade de construir a Matese da Filosofia
Concreta. Aproveitamos este termo Matese, dos gregos, no velho
sentido que ele tem, de suprema instrucdo, de supremo conhecimento,

porque reconhecendo-se 0s principios de todas as coisas, das que séo e
74



75

das que ndo sdo, alcancariamos ao supremo conhecimento cabivel ao
homem, accessivel aos iluminados apenas pela luz natural da nossa

razdo, de que seriamos capazes de alcancar. (Santos, 1968a, p. 20)

O exame e apreco pela filosofia pitagorica e uma cultura filoséfica consideravel,
juntamente com o anelo pela apoditicidade, permitiram um ordenamento de elevado
rigor e carater matematico na tessitura da producdo filoséfica de Mario Ferreira. A
perspectiva matematica, como vimos em alguns projetos de Mathesis, no primeiro
capitulo, tem uma aptiddo para buscar um principio matematico em comum na realidade
disposta (principio metamatematico), entre as disciplinas, como dentre as disciplinas
filosoficas (principio metafiloséfico), possibilitando, assim, a constru¢cdo de uma
disciplina geral, que possa fundar uma metalinguagem entre os saberes — a disciplina
que tem como foco esse ponto de toque Mario Ferreira denomina de Matese, e seu 0
objeto de estudo € o principio enquanto principio.

O conhecimento ideal do principio seria para Mario Ferreira uma condi¢do sine
gua non para o exercicio da filosofia; e esta poderia ser, segundo afirma o filésofo
brasileiro, resumida a duas indagacGes, que seriam: se as coisas sao (an sit), e 0 que as

coisas sao (quid sit):

Na verdade, toda filosofia humana gira em torno destas duas
perguntas. Todo o afd organizado, todo o esforco que o homem
empreendeu tendem a responder a estas duas perguntas: se a coisas
s80, e 0 que sdo as coisas. Em suma, toda a Filosofia pode resumir-se
ai. E para saber o que elas sdo, 0 homem tem de conhece-las, ndo s
na sua intimidade, mas, também, nas relagdes que elas possam ter com
as outras, e esta é a razdao porque tem de saber de onde elas
principiam, o que as pée em causa, porque elas sdo, em que consiste 0
seu préprio ser, quais as relacdes de semelhanca que elas possam ter
com outras, e também, as de diferenca; o ser humano precisa, para
saber 0 que as coisas sdo, saber aos poucos, na proporcdo de suas
forcas, tudo o que contribui para que as coisas sejam o que elas séo.
(Santos, 1968a, p. 18)

75



76

Como dito acima, para responder satisfatoriamente a essas perguntas, Mario
Ferreira coloca que o homem: “Consequentemente; ele, procurando saber o que elas
sdo, tera, inevitavelmente, de dirigir-se aos principios. Ou seja, de onde elas comecam a
ser o0 que sdo. Inevitavelmente, tem de se colocar para ele a ideia do principio.” (p. 19)

O capitulo “Da Analogia Universal”, de A Sabedoria do Ser e do Nada (vol. 1),
analisado com devida acuidade, pode nos fornecer o transito que comporta as etapas que
constituem os anseios almejados pelo projeto da Matese de Mario Ferreira, a0 mesmo
tempo em que justifica e legitima logicamente a escolha de seu objeto de estudo. Entdo
vejamos:

Primeiramente precisamos ter em conta que entre o principio e o principiado ha,
regido pela lei da relagdo (simbolizada pelo nimero trés), um logos analogante (entre
os dois termos positivos). Para compreendermos a relagdo entre principio e principiado
é necessario que os dois sejam “reais e distintos”; no entanto, ndo pode haver uma
separagdo em termos absolutos, sendo ndo haveria uma conexéo atuante — e eles tém um
logos que os analoga. Podemos, entdo, utilizando essa argumentacdo, chegar a
conclusdo que existe um principio que ndo provenha de qualquer outro (simpliciter,
como o Ser Supremo), causal, que seria um principio a se (que independe da atuacéo
alheia para ser). Continuando:

Se considerarmos o principio, enquanto principio na coisa, podemos
vé-la sob dois aspectos: o principio quod, o principio que opera, €
ainda podemos toma-lo como principio quo, o pelo qual opera. E
poderiamos ainda dividir o principio quo, o pelo qual ele opera, como
principio substancial, que € um principio necessario, e um principio
acidental, que € um principio contingente, e um absoluto, que sdo 0s
logoi as leis que regem as coisas. Se tomarmos o principio substancial,
0 que é necessario, o que vai constitui a substancia de alguma coisa,
vamos considerar este principio como aquele que infunde um ser a

coisa, e é este principio que chamamos causa. (p. 25)

Essa coisa tem a sua forma (substancial ou acidental). A substancial dividi-se

em: “a substancia henotica (do hen um), que é uma substancia simplicitter simples

76



77

(como a do Ser Supremo), e a substancia hdlica (de holos), que é a de composicéo,
secumdum quid, que é um principio de tensdo” (que sera visto de modo mais adensado
no proximo subcapitulo). (p. 26)

Podemos concluir, entdo, que nas causa, intrinsecas ou extrinsecas, ha algo que é
necessario para constituir a coisa. Ha também nas coisas “algo que é absoluto delas, que
ndo constitui a sua tectdnica, mas que a rege totalmente, que sdo as leis, os logoi,
enquanto leis, as quais elas obedecem... porque exercem império absoluto.” (p. 26) Séo
as leis que regem, desde o principio, todas as coisas: “sao leis principiais, sdo logoi
arkhai, cuja especulacdo em torno delas, como dissemos, € um desafio a argulcia
humana.” (p. 26)

Por sua vez, os principios podem se manifestar nas quatro principais esferas, e

sobre elas atua nossa cognicao:

...leis que regem as coisas na sua onticidade. Dentre estas, frustraveis
e ndo frustraveis, encontramos leis logicas, e nelas incluidas, leis
indefectiveis, leis indesviaveis, leis das quais ndo nos podemos
afastar, se quisermos manter retamente 0 nosso juizo. Encontraremos
leis ontoldgicas, leis que regem o ser enquanto ser, que sdo principios
validos depois para o ldgico e para o oOntico e, finalmente, as leis
matéticas, leis que sdo a propria gloria e esplendor dos principios, dos
principios supremos, do principio remotissimo, do principio do

principio. (p. 27)

A via de verificacdo dessas leis, segundo Mario Ferreira, era a intuicdo
apofantica. As leis seriam evidenciadas porque, assim como vimos na sua definicdo da
dialética ontoldgica, elas sdo existentes imprescritivelmente e independem de nossa
existéncia para existirem — cabendo a nds apenas lancar a iluminagdo para que possam

ser vistas:

Buscar estas leis, descobri-las, ¢ ao mesmo tempo evidenciar a
conexdo que ha entre elas. H4& uma ordem e subordinacdo das leis
onticas as logicas, destas as ontoldgicas, e destas as matéticas. Esse

conhecimento revela-se-nos ndo como uma criacdo do nosso espirito,
77



78

mas apenas como uma descoberta que se ilumina & nossa mente.
Chegamos a elas por uma intuicdo apofantica, por uma intuicao
iluminadora, por uma intuicdo que nos revela a verdade dessas leis,
que ndo sdo arbitrérias, que ndo sdo uma criacdo, nem do NOSSO
entendimento, nem da nossa vontade, mas que ultrapassam a nossa
vontade e 0 nosso entendimento, a0 mesmo tempo que imperam sobre
eles, como bem o sentiram Santo Agostinho e S0 Tomas (Summa
Theologica - 1 - 119 :90 e 95). (p. 27)

Ademais, nos deparamos reiteradas vezes com o império da analogia no sistema
filosofico de Mario Ferreira. Na introducdo do primeiro volume da ultima obra de
autoria do filésofo brasileiro, A Sabedoria do Ser e do Nada, langada por sua editora
(Editora Matese), hd afirmacdo de que ele tentava ao maximo se afastar do
axioantropoldgico nos seus exames e sentencas filosoficas; ou seja, de ir ao encontro
das verdades que governam a realidade independente da interferéncia humana, sem, no
entanto, afirma ele, dizer que essa é uma perspectiva que opera em detrimento do valor
da mente humana® — e nessa colocacdo ha, mais uma vez, a presenca impreterivel da

analogia para a busca resultante do anseio humano pela verdade, mediante a filosofia:

De qualquer forma, seja qual for a relagdo entre nds e a verdade das
coisas, hd de haver uma analogia, e se ha uma analogia, ha,
necessariamente, um logos analogante, uma ralio, uma lei que
analoga, nés e tudo mais, inclusive a propria verdade de nés mesmos.
Ora, se 0 ser humano ndo fosse deficiente, ndo encontrasse dificuldade
em saber, ndo fosse animado pelo desejo de conhecer a verdade, ndo
se espantaria ante as coisas do mundo, porgue as desconhece, nem

jamais construiria a Filosofia. (p. 21)

39 « .0 antropolégico é um caminho, e temos de segui-lo, mas tal ndo quer dizer que estejamos
construindo um mundo ao sabor dos nossos apetites. Estamos descobrindo um mundo que ndo contraria o
que constitui a estrutura do nosso espirito, porque encontramos que, na natureza, as coisas se ddo segundo
a obediéncia destas mesmas leis. Todas essas leis decorrem das primeiras leis, dos primeiros principios,
necessariamente, e ndo poderia ser de outro modo.” (p. 35)

78



79

Uma vez que Mario Ferreira se volta para o principio enquanto principio, revela
seu interesse em analisar 0 ponto em comum de todos os saberes, assim como as
proprias leis que regem a realidade a qual todos estdo submetidos, tal qual e como se
apresenta. N&o se trata, pois, apenas de Filosofia, mas, como chama Mario Ferreira, de
uma “Metafilosofia”, que deve ser vertida em Sabedoria.

Seu objeto de estudo ndo se trata de um principio especifico, seja da Metafisica,
da Ontologia, da Cosmologia, etc., mas o principio encerrado em si, antes de ser
direcionado para uma disciplina qualquer; e se todos os principios especificos tém um
principio que os antecede, as disciplinas tém, mediante seus principios, algo em comum;
e se é o principio a matriz da qual toda a derivacdo ndo se cinde — pois isto € o que é um
principio por definicdo — o objeto de estudo da Matese ndo é sectaria em relacdo a
singularidade dos saberes; antes, comporta sob seu arco qualquer saber que se apresente
— uma vez que ela prima pela constelacdo conceitual que funda os principios das
causais, 0s principios das leis que regem a realidade, leis atemporais, 0s principios dos

saberes filos6ficos e matematicos em comum:

As causas sdo principios, as causas proximas sdo principios proximos
das coisas, mas 0 que a Mathesis busca estudar s&o os primeiros
principios de todas as coisas, 0s quais continuam dando-se em todas as
coisas; quer dizer, se captamos as ciéncias dos primeiros principios,
captamos as leis que se ddo em todas as coisas, e sempre. Se
alcangamos as leis matéticas, alcancamos as leis que regulam todas as
coisas, em qualquer esfera que se deem, em todo ciclo de realidade
que se deem. E, portanto, algo que ultrapassa as abstracdes de segundo
grau, que sdo as da Matematica. Portanto, ela é metamatematica; esta
além da Matematica, além da Fisica, que trabalha com as abstracGes
do primeiro grau. Trabalha com conceitos, que estdo sempre além das
disciplinas que conhecemos, e dentro da propria Metafisica busca os
principios primeiros, Méathesis ndo trabalha com o ser, como trabalha
a Metafisica, pois seu objeto sdo os principios enquanto principios;
quer dizer, o objeto é o principio. Naturalmente que os principios
proximos estdo regulados pelas mesmas leis dos principios primeiros

como se provara. Consequentemente, o conhecimento da Mathesis &,

79



80

simultaneamente, o conhecimento filosofico de qualquer disciplina
(Santos, 1967b, cap. VI)

Segundo Mario Ferreira a “Mathesis Megiste € uma expressao dos pitagéricos,
que, traduzida para o nosso idioma, significa instrucéo suprema.” (Santos, 1967, cap. 1)
Um longo periodo de estudos sobre a sociedade pitagorica assegurava o fil6sofo
brasileiro a afirmar que “Pitagoras dizia aos discipulos haver um conhecimento do qual
0s homens poderem assimila-la devidamente, seria mister estarem preparados.” (1967b,
cap. 1)

Como vimos, Mario Ferreira delegou pra si a incumbéncia de reunir os mais
adequados, segundo suas convicgdes, positivacdes da historia da filosofia ocidental, a
fim de constituir um saber positivo, de validade universal, tal qual os pitagéricos, que
contivesse 0 mais elevado nivel sapiencial possivel de ser atingido pelo homem - a
Mathesis Megiste*”:

Mathesis Megiste era a suprema instrugdo. A palavra Méthesis tem
sua origem em dois radicais, ma, man, que significa pensamento e
thesis, que significa posicdo. Propriamente, Mathesis quer dizer
pensamento positivo e megiste, superlativo de mega, significa
maximo, ou seja: 0 maximo pensamento positivo. (1967b, cap. 1)

Posto isto: “a Mathesis Megiste constréi um universo de discurso valido para

todas as esferas do conhecimento humano, enquanto que as diversas disciplinas tém o

40 “Ora, chegamos a conclusdo, ao observar a obra de grandes filésofos, que todos captaram algo que
constitui, pelo menos parcialmente, a matéria da Mathesis Megiste. Em toda Filosofia vamos encontrar a
descoberta (vamos empregar este termo provisariamente), ou a revelacdo de uma série de adagios, que
sdo considerados como verdades per se notas, quer dizer, verdades evidentes de per si, que ndo
necessitam de demonstracao, e que vao servir, entdo, de instrumento aquela disciplina, e estas descobertas
se acentuam na obra dos realmente grandes filésofos, onde observamos que todos esses adagios, que sdo
achados, muitos indutivamente, outros através de redugdes eidéticas, vao constituir uma espécie de
universo, com uma coesdo tdo rigida, que, no fundo, todos eles dependem de um Unico principio que,
eideticamente, é a fonte e a origem de todos, que deles poderiam ser deduzidos, desde que dispuséssemas
de um método capaz de extrair 0s juizos contidos, virtualmente, nesses principios fundamentais. Essa
realizacdo n6s poderiamos fazer hoje, como vamos demonstrar nesta obra, fundando-nos em vinte e cinco
séculos de agdo no setor da Filosofia.” (Santos, 1967b, cap. I)

80



81

seu universo de discurso apenas delimitado ao seu campo.” Logo “A Mathesis Megiste
procura, assim, uma linguagem universal.”*! (1967b, cap. 1)
Tal universalidade matética, em afinidade com a concepgdo pitagorica dos

ndmeros, seria, como vimos, resultante de seu carater matematico:

Um dos setores da Mathesis Megiste mais conhecido de nds, cuja
linguagem € universal, ¢ o da Matematica, jA que esta faz parte
daquela, que, por ser genérica, € uma espécie de Metamatematica,
uma metalinguagem, & qual poderiamos reduzir, de certo modo, as
outras linguagens, que o ser humano pode construir nas diversas
disciplinas. (1967b, cap. I)

Assim, Mario Ferreira faz uma relacdo entre a legitimidade da matematica no
contexto pitagérico e no contexto moderno, de modo que possa asseverar a
imutabilidade e incorruptutibilidade da mesma, verificada sob a agdo prolongada do
tempo; ao mesmo tempo que mostra se tratar de uma disciplina com seus principios
solidos bem fincados, de onde emanariam os principios das demais disciplinas. A
Matematica deveria ser considerada ndo apenas quantitativamente, mas tambem
qualitativamente, como ndo a concebeu Aristoteles e conceberam os pitagéricos, seria
uma disciplina plena — digna de uma sabedoria universalmente e ontologicamente

valida, que leva contempla o principio de analogia e participacéo:

A Matemdtica apenas quantitativa ndo pode ser aplicada aos temas
sociais. Mas o retomo da teoria dos conjuntos na Matematica, que a
faz volver aos pitagéricos (que a estudavam na teoria dos Plethoi),
abrird o caminho para o qualitativo, porque os conjuntos, mais dia
menos dia, terdo que tomar aspectos qualitativos tipicos, o que
permitird a construcdo, ndo propriamente de calculos, no sentido dos
da matemética quantitativa, mas de operacBes outras, préprias do
qualitativo, como a operacdo de analogia, e dai, consequentemente, a
de participacdo, e outras, que poderdo ser amanha matematizadas.
(1967Db, cap. I)

41 Mathesis era “a linguagem divina ou filosdfica, como chamam muitos, que é a da Mathesis Megiste,
apice de todas as linguagens, onde os conceitos atingem a sua maxima pureza, validos em todos os setores
do conhecimento humano.” (1967b, cap. 1)

81



82

Sendo a Matese uma disciplina dedicada aos principios, uma distincdo se faz
necessaria, em vista dos riscos de aproximacées indevidas: em capitulo homoénimo ao
da obra da Matese: “A Sabedoria dos Principios”, Mario Ferreira afirma que a “A
Mathesis ndo se dedica a estudar Deus enquanto Deus, mas o principio enquanto
principio.” Sendo assim, mais adiante o filésofo brasileiro distingue a Matese da
Teologia, porém, afirma que aquela comporta esta. Entre as distingdes esta a via de

fundamento de ambas: a da Matese, a sabedoria; a da Teologia, a revelagéo:

Ora, como entre 0s primeiros principios, inevitavelmente, tém de estar
um objeto fundamental, o objeto da Teologia, é inevitavel que a
Matese, sob certo aspecto, € Teologia. Como as causas primeiras e
altimas, que sd8o o objeto da Metafisica, de certo modo tangem
também o primeiro principio, h4& uma parte da Matese que é
Metafisica. Entdo a Matese, de certo modo, no decorrer do tempo, tem
de se colocar como uma teologia fundada sobretudo na sapientia
humana, enguanto que a Teologia Religiosa, que se funda na
revelagdo, passaria a ser propriamente uma disciplina, néo
completamente desligada da Matese. Seria absurdo se tal fosse
afirmado. Essa nova classificacdo seria um produto posterior da
analise da propria Matese. Portanto, devemos partir dela para ver o0s
fundamentos metafisicos e também os fundamentos teol6gicos. A
Matese decorreria de uma revelagdo universal, enquanto a Teologia
religiosa trataria da revelagdo divina escrituristica. A Matese,
enguanto sabedoria, com objeto precisivo, que é a divindade, é a
Teologia; a Matese, enquanto objeto precisivo, que sd0 meramente 0s
principios, seria precisamente ela mesma, incluindo, necessariamente,

este primeiro principio, que é a divindade. (1967b, cap. XXII)

Como forma de cotejamento, Mario Ferreira dedica alguns capitulos de A
Sabedoria dos Principios para tratar das particularidades filosoficas de alguns autores
influentes na sua formacdo com o fim de analisar e situa-los em relacdo a Matese — em
que eles, ou algumas obras em particular tém inclinagéo ou divergéncia diante do seu
projeto matético. Dentre eles: Aristoteles, Santo Toméas de Aquino, Duns Scot, Séo

Boaventura, Francisco Suareze José Urraburu. Estas analises, postas sob a égide de uma
82



83

perspectiva matética, denota bem algumas abordagens que estdo, ou ndo, afinadas com
o0s anseios dessa disciplina. (Santos, 1967, Caps. VIII-XII)

N&o ha auséncia ou negligéncia em se tratando de critério, de um capitulo a
parte, como cada filésofo acima recebeu, se nos referirmos a Pitdgoras ou a Platdo
(como veremos na citacdo abaixo); ha, isto sim, uma laténcia e coeréncia, ja que a
Matese é uma disciplina fundada em grande medida sobre o0s pressupostos da influéncia
pitagdrico-platdnica; de tal modo que podemos considerar que quando cada filosofo
mencionado acima é cotejado com o projeto da Matese é, em grande medida, em relacao
a essa concepcdo, pitagorico-platbnica, que eles estdo sendo confrontados.

A exemplo de Platéo, lemos:

A verdade de que Platdo falava era a verdade das arkhai, dos
principios. E essa verdade nés ja a temos dentro de nés. Ela esta
esquecida, e n6s vamos despertd-la dentro de nds. N&o é a nossa
mente que criou a anterioridade e a posterioridade, a mente a achou;
n&o é o produto da estrutura da nossa mente, um subproduto mental. E
alguma coisa que a nossa mente foi capaz de desvelar e descobrir. O
erro de Kant foi ndo ter compreendido que ndo é produzido pela nossa
mente, porque se ndo houvesse seres inteligentes, mesmo se
prescindissemos de toda existéncia, como ja tivemos oportunidade de
dizer, o logos da anterioridade e da posterioridade seria valido. Quer
dizer, se existir alguma coisa, e houver sucessdo, ou houver prioridade
de um sobre outro, regerdo os logoi da anterioridade e posterioridade.
(Santos, 1967b, cap. I1)

Ja pudemos testemunhar, reiteradas vezes, ao longo desta dissertacdo, a
concordancia e admissdo de Mario Ferreira em relacdo a gnosiologia de Platéo,
principalmente no tocante a teoria da participacdo das formas; afinidade que s6 tende a
crescer até o final do nosso trabalho. A citagdo acima corrobora com a congruéncia
entre a ideia de reminiscéncia da filosofia platonica e a crenca na existéncia da realidade
independente. Trata-se, na terminologia do filésofo brasileiro, das leis matéticas, leis
gue regem todas as coisas e que independem de nds para sua existéncia — pois, além de

serem eternas, “As leis matéticas presidem a propria mente.” (Santos, 1967b, cap. V)

83



84

Estas leis vao ser retratadas no ultimo subcapitulo; neste, preferimos explanar
conceitualmente a Matese de Mario Ferreira. Ademais, essa elucidacdo nos pareceu ser
uma tarefa um tanto dispendiosa quando da tentativa de ser efetivada em termos mais
objetivos e pragmaticos. O proprio Mario Ferreira parecia estar ciente da dificuldade
gue alguns encontrariam — encontramos uma interessante passagem, no seu Livro Sobre

Deus, onde retrata essa questéo:

A explicacdo é simples, porque o grande problema esta em ndo fazer

confusdo entre a sabedoria, entre o entendimento, entre a razao e entre

a ciéncia. A sabedoria trabalha com os principios, como nds

mostramos em nossos livros de Matese, ela tem como objeto principal

0s principios que sdo as leis divinas, as leis eternas, os paradigmata,

os "aritmés arkhai”, e tudo quanto constitui propriamente 0s entes

incomutdveis que constituem o que na Matese nés chamamos de

contexto "alfa", enquanto que a ciéncia trabalha de outro modo, ela

trabalha com os termos do contexto "beta”, dos seres limitados, dos

seres comutaveis, dos seres finitos, dos seres contingentes. Por outro

lado, na Matese, n6s podemos captar as verdades imediatamente e

chegar as evidéncias intrinsecas e imediatas; na ciéncia necessitamos

do termo médio, podemos chegar a algumas evidéncias intrinsecas,

mediatas, isto é, por meio de um termo médio, como se faz na

filosofia, que € uma obra do entendimento, porque a sabedoria nao é a

filosofia, a sabedoria é o que é buscado pela filosofia, é o fim da

filosofia, é 0 termo para onde tende o verdadeiro filosofar, e a ciéncia,

propriamente, trabalha com as conclus@es, além de trabalhar com o

termo médio; funda-se, deste modo, nas evidéncias extrinsecas,

imediatas da observacdo e as mediatas da experimentacdo, de maneira

gue pode um homem ter alcancado um alto grau de ciéncia sem ter

alcancado um alto grau de filosofia e muito menos de sabedoria, da

parte que corresponde propriamente a Matese. (Santos, 1968b, p. 184)

Agora que estamos de posse do objeto de estudo da Matese, das justificativas
que fundamentam o porqué de ser o principio engquanto principio este objeto, assim
como dispomos de algumas das principais caracteristicas da disciplina, a exemplo de

sua natureza matematica, de sua ansia de constituir um saber universal, metalinguistico,

84



85

do método da intuigdo apofantica, da evidéncia, do seu carater pitagorico-platdnico, que
justifica, alias, a via descensional para sua aplicacdo, que é a via platdnica por
exceléncia; da relevancia dos logos analogantes; assim como verificamos etapas do seu
trajeto (grosso modo: dos principios as formas, e destas as coisas sensiveis); tivemos
ainda o exame ilustrativo de filésofos, ou aspectos e obras que sdo consideradas
matéticas por Mario Ferreira; podemos, entdo, passar para a questdo da constituicdo das

tensdes que constituem a realidade.

3.2. Matese e Tensao

85



86

Para a parte introdutoria, de caracterizacdo da Matese de Mario Ferreira,
utilizamos, no subcapitulo anterior, com preponderancia, A Sabedoria dos Principios e
A Sabedoria do Ser e do Nada (Vols. | e 1) — com o intuito de conceituar a Matese,
definir seu objeto de estudo e alguns dos seus anseios. Neste subcapitulo vamos utilizar,
em grande monta, a segunda obra do projeto matético: A Sabedoria da Unidade, que vai
nos auxiliar a elucidar o tema das tensdes, de suma importancia para o entendimento das
leis eternas — retratadas a seguir.

O tema da tensédo teve um tratamento distinto, comecou a ser desenvolvido logo
no segundo volume da Enciclopédia (LAgica e Dialéctica), iria receber uma obra que a
delineia enfaticamente, “A Teoria Geral das Tensdes”, que ndo chegou a ser concluida,
nem publicada de modo inconclusa — porém, tivemos acesso a um esboco significativo
da mesma, elaborado pelo o autor. Além desta obra inacabada, e das varias retratacdes
sobre 0 tema nas demais obras que antecederam a Matese — em Filosofia Concreta, por
exemplo, o pendltimo tema da obra é o “Das Tensfes” — como ndo poderia deixar de ser
diferente, a tensdo € retratada em todos os livros publicados da série Matese.

Como foi afirmado nesta dissertagdo: “Da-se a unidade a partir da justaposi¢édo
coesiva e coercitiva sobre a disperséo, coligindo-a e fundando uma coeréncia — uma
tensdo”; ou seja, “A tensdo ndo se constitui da coeréncia como tal, que € pura forma
I6gica, mas da coacdo, da forca coesiva que, nos entes reais, mantém a forma da sua
coeréncia.” Vale salientar que a unidade formada, a coeréncia tensional, é distinta da
soma dos componentes que a compde. (Santos, 2001, p. 78)

Assim, a tensdo tem um papel fundamental na hierarquia temaética da producgéo
filoséfica de Mario Ferreira, j& que ela esta, intensistamente ou extensistamente,
relacionada diretamente com os saltos qualitativos que decorrem da dindmica das forcas
agentes que determinam 0s componentes que compdem as formas, ou lei de
proporcionalidade intrinseca (“Nas tensdes, ha o surgir de algo novo que ndo contradiz a
ordem ontologica.” (TESE — 304)):

A tensdo, embora seja sempre o que &, pode prefixar-se, pode
acentuar-se em intensidade ou extensidade conforme o vetor que
assuma, ou seja: para dentro de si (intensa), ou distanciando-se de si
(extensa). Mas a tenséo, em si, ndo € in nem ex, ela é o que ela é: € um

ato, um esfor¢o que coacta, que co-acta varios elementos intrinsecos,
86



87

subordinando-se a normal5*> dada pela forma, que é a lei de

proporcionalidade intrinseca. (Santos, 2001, p. 78)

E importante diferenciarmos a tensdo da unidade, pois, como vimos, “a tensdo

em si, ndo é [necessariamente] in nem ex” (p. 78), diferente da unidade:

Finalmente, é preciso ter em vista que, em alguns casos, a tensdo que
produz a unidade da coisa existe apenas na nossa mente, é um dado
meramente de razdo, ou um ser subjetivamente estruturado; em outros
casos, a tensdo se d& na coisa mesma, e entdo temos a unidade da

coisa em si mesma, a unidade in re. (Santos, 2001, p. 79)

No inicio do capitulo segundo de A Sabedoria da Unidade (1967a), Mario

Ferreira chama a atencéo para as devidas distingdes entre os logoi que regem a estrutura

do ser em determinada totalidade, e nos aponta a locacdo do logos analogante entre as

partes opostas, de modo a nos elucidar sobre a relevancia da analogia numa estrutura

tensional que coerencia uma totalidade, condizente, ainda, com sistema pitagorico-

platdnico — assim, Mario Ferreira adverte:

Em face das anélises feitas até aqui, ndo € mais admissivel confundir o
logos da unidade enquanto tal, com o logos desta unidade, que
corresponde a tectdnica de sua estrutura hilética, e, eidética, e,
finalmente, este logos, enquanto tensdo, especificamente distinta das
partes, que ndo € a lei de proporcionalidade intrinseca das partes, mas
também aquele esforco intrinseco (tonos), que coeréncia, que
subordina os opostos analogados, constituintes da tectdnica do ser, e
os faz funcionar segundo o interesse da totalidade, segundo,
propriamente, a lei da harmonia... Esse logos tensional pode ser, e é, a
propria forma ativa da coisa, confundindo-se, portanto, com o

primeiro. (Santos, 1967a, p. 25)

42Cf. Santos, 1964.

87



88

Mas ha de se discernir os logoi que fazem parte da ordem do ser, da estrutura
eidética, dos logoi que fazem parte da estrutura 6ntica e concreta — esta pertencente e
reduzida as operacOes que se ddo restritamente a esfera psicologica da cognicao

humana, para que se possa depreender das coisas 0 que realmente estdo nelas:

Temos ainda de distinguir os diversos logoi noéticos, que o ser
humano constrdi, os quais intencionalmente, referem-se ao que, na
realidade sdo os outros logoi. Vemos, pois, que existe uma verdadeira
gama desses logoi eidéticos-noéticos, desses logoi construido pela
mente humana, cujos graus de precisdo vao depender da capacidade,
ndo s6 abstrativa, mas da especulativa, que o ser humano possa fazer,
de modo que ele atinja, cada vez mais com maior perfeicdo, ao que

realmente esta contido na coisa in re (Santos, 1967a, p. 25)

Assim, a coisa, enquanto unidade, comporta a estrutura de sua totalidade e a
estrutura das partes que a compde; e a relacdo analdgica, os logoi analogantes, sdo
imprescindiveis para que possamos compreender a realidade como uma unidade
integrada em si e com as demais unidades (lei da integracdo), e dessa integracdo para
com 0 Sem supremo, como vimos na apresentacdo da décima lei pitagorica, a lei da

unidade transcendental, e ainda reiteraremos mais a frente:

Entdo temos: 1) num todo, as partes estdo analogadas; portanto, ha
uma analogia, um logos que as ordena, um logos que um logos
analogante; 2) as partes funcionam num todo segundo a ordem do
todo, segundo o logos, o eidos, que € a lei de proporcionalidade do
todo; contudo, ha totalidades em que as partes, além de apresentarem
essas propriedades, funcionam segundo o interesse, a conveniéncia do
todo, pois além de analogadas, além de forma rem uma coeréncia, de
estarem coesas com o0 todo, estdo ainda, coactas, como se V& num ser

vivo, numa célula. (Santos, 1967a, p.48)

Entdo, podemos considerar que os logos tensionais formam, como é de supor
pelo o que foi visto até aqui, sistemas complexos de componentes de géneses

88



89

diferenciadas, que também sdo submetidos a égide da unidade — pois os elementos
componentes de uma totalidade coesa ndo sdo idénticos entre si. A oposi¢do, segunda
categoria pitagodrica (a primeira € a substancia universal; a terceira, a relacéo; a quarta, a
reciprocidade)*®, assim como a quarta, encontram sua propria coeréncia interna
dependentes das oposic¢des que Ihes constituem, assim como toda ordem do cosmos, ja

que as leis que imperam sobre as coisas funcionam em coexisténcia e atuacdo mutua:

Forma-se um complexo, quando elementos de distintas origens
constituem um composto, uma tensdo, um sistema, com uma coesdo,
de modo que os complexos podem realizar-se, em todas esferas e
campos da realidade, formando, uma sequéncia de totalidades, que
sdo, por sua vez, unidades de totalidade. Estas podem reunir-se,
formando um novo complexo, com uma nova unidade, constituindo,
na linguagem matética, constelacdes. Neste caso, a constela¢do inclui
complexos, os complexos incluem conjuntos, e 0s conjuntos incluem

0s seus elementos. (Santos, 19673, p. 45)

Em Filosofia Concreta, 1é-se: “TESE 309 — As tensdes esquematicas, tomadas
separadamente e em crise, incluem-se em conjuntos esquematicos.” (p. 577) Mério
Ferreira afirma que as separacGes também fazem parte da natureza do ser, mas de
maneira que a separacdo ndo seja absoluta, pois assim se daria uma ruptura do ser:
“Assim, por exemplo, no nosso sistema solar ha uma tensdo, sem duvida alguma, a
ciéncia o comprova.” (Santos, 2001, p. 119); mesmo que haja uma perda de adesédo a
um sistema de uma unidade tensional de um corpo celeste, este corpo tem que

imediatamente pertencer a outra ordem ou sistema, outra totalidade:

Todos tendem a formar parte de uma nova tensdo, quer dizer, a
singularidade néo pretende tornar-se absoluta a ponto de desligar-se
totalmente dos outros. Ha uma tendéncia solidaria em toda a ordem

cdsmica, e isto prova que existe, portanto, uma lei de solidariedade

43 Cf. No Tratado de Simbdlica, Mario Ferreira afirma que sdo dez as categorias pitagoricas.

89



90

césmica, que é a lei de tudo no todo, que é a nona lei. (Santos, 2001,
p. 120)

Mario Ferreira expde esse exemplo, onde podemos verificar a sexta lei da
simbolica numérica pitagorica, a lei da harmonia, e onde ha mencéo direta a nona lei,
em uma aula do curso de Matese, que foi gravada e deu origem & obra postuma, A
Sabedoria das Leis Eternas, e que, em grande medida, juntamente com Pitagoras € o
Tema do NUmero e Tratado de Simbolica, serviu como aporte tedrico para elaboracéo
do préximo subcapitulo.

Tendo verificado a teoria das tensdes, como as unidades e conjuntos tensionais
que constituem o ordenamento da estrutura da realidade, podemos, entdo, verificar
algumas leis principiais que regem e governam — em sendo o patamar mais remoto — 0

todo, tudo aquilo que delas derivam, mas que delas nunca se cindem.

90



91

3.3. Leis Eternas

A andlise de leis eternas tornar-se-iam imprescindiveis para o entendimento da
realidade, e o alcance da Sabedoria Suprema (a Mathesis pitagérica). Pois, para Méario
Ferreira, se trata de um conhecimento que ndo estd comprometido meramente com o
intelecto, mas com leis ontologicamente apoditicas, principios dados pela evidéncia
imediata; de modo que este tipo de conhecimento deveria ser vertido em sabedoria, em
condutas, evitando que espiritos se entregassem ao nihilismo, pois estariam diante da
manifestacdo inconteste de uma ordem atuante.

A parti da simbolica numérica pitagorica, dos nimeros que formam a Década
Sagrada pitagorica, Mario Ferreira lanca pressupostos rigorosos, leis eternas, que
constitui um dos coroamentos do seu projeto matético: “A Mae de Todas as Coisas € a
Tetrada (0 Um, o Dois, o Trés e 0 Quatro; 1, 2, 3, 4, cuja soma final é Dez, a Década
Sagrada) e dela provém todas as coisas que sdo e as que poderdo ser.” (Santos, 2000, p.
167):

Alcancamos estas leis por meio da especulacdo... Tal especulacdo é
feita, ainda, em certa analogia com o pensamento pitagérico. Foi com
base na Década Sagrada dos pitagdricos; que ‘reconstruimos’ estas
leis, as quais chamamos, por este motivo, leis pitagoéricas. Esta
atribuicdo ndo tem necessariamente um sentido histérico, isto é, ndo
implica que a formulagdo que damos as leis tenha sido de fato aquela
que vigorou dentro da escola pitagdrica; mas cremos que ela esteja
perfeitamente coerenciada com a concepgéo secreta que 0s pitagoricos
tinham da Mathesis megiste. (Santos, 2001, pp. 47-48)

Lei da Unidade

O conhecimento de um objeto s6 pode ser possivel porque podemos depreender
dele sua dimensdo unitaria — aquilo que lhe permite uma definicdo justamente por sua

91



92

separagdo das demais coisas: “Quando se conhece, conhece-se alguma coisa. E esse
alguma coisa € uma unidade, sem davida de certa modalidade mas unidade sempre,
pois, do contrario reduzir-se-ia a nada”. Ademais, “N&o ha ser sem unidade, como néo
h& unidade sem ser. E ha tantas modalidades de unidade, quantas ha de ser. Ser é
primeiramente unidade... Nao sendo um o ser se aniquilaria.” (Santos, 2007, p. 92)

Mario Ferreira também chama a esta lei de “lei da integral, pois todas as coisas
que sdo, de que modo forem, constituem uma unidade.” e “Tudo quanto é finito €
unitariamente o que &, e tende a tornar-se parte integrante de uma unidade.” (Santos,
2000, p. 167)

Importante salientar que Mério Ferreira atenta para o fato de que, em se tratando
de esquemas do conhecimento humano, unidade e multiplicidade se apresentam lado a
lado, mas que consideradas no plano ontolégico a unidade exerce primazia sobre a
pluralidade, ndo um primado cronolégico, mas considerando a ordem do ser (o plano
eidético), uma vez que ambas sdo contemporaneas.

Também nédo devemos confundir a unidade quantitativa (das coisas sensiveis, de
estrutura geométrica) com a unidade transcendental (metafisica, de estrutura
ontoldgica) — mantendo, assim, o discernimento entre a primeira lei (lei da unidade) e a
décima (a lei da integracéo universal); esta considera a participa¢do — proporcionada —
entre os objetos finitos e o transcendente, que torna as coisas o que elas séo.

A respeito da unidade em si, ndo ha, neste, uma definicdo que lhe seja
essencial, mas contém uma definicdo nominal — as defini¢cGes vao ser resultantes das
modalidades do ser. (Santos, 2007, p. 193)

Déa-se a unidade a parir da justaposicdo coesiva e coercitiva sobre a dispersao,

coligindo-a e fundando uma coeréncia — uma tenséo:

Na unidade sdo reunidos os elementos que com ela formam um todo.
Essas unidades constituem uma superacgdo sobre o mero aglomerado,
porque h& nelas, ndo apenas sincrise (reunido) dos elementos
separados, mas 0 surgimento de uma nova coesdo do todo, que

permite captar um novo esquema (uma tensdo). (Santos, 2007)

Assim, é a ilacdo tensional entre as distintas conjunturas dos seres que provoca a

integracdo entre eles; e esta rede de conexdo se da também na ordem no ser (no plano
92



93

eidético), de modo que a participagdo, como a analisamos, pode ser entendida como 0
elo entre as unidades quantitativas (corpéreas) e as unidades qualitativas (eidética-
noéticas), viabilizando, entdo, a integracdo transcendental — representada pela décima

lei pitagorica:

Consequentemente, a conjuncdo das tensfes em conjuntos tensionais
obedece a grande lei de integracdo, a lei unitiva do ser, que é a lei da
Década dos pitagdricos. Assim, a célula, que € tensionalmente uma,
conjuntura-se na tensdo da fibra, e esta na tensdo do nervo, que se
conjuntura na inervacdo do Orgdo, que por sua vez conjuntura-se no
sistema nervoso, e, este, na universalidade corpérea do ser humano. O
homem conjuntura-se com diversos conjuntos. Todos os seres, afinal,
conjunturam-se mais proxima ou mais remotamente uns com 0S
outros, inclusive os esquemas eidético-noéticos, o que da a grande
unidade, a Grande Integral do Universo, a lei da Década, simbolizada

em todas as crengas pelo nimero 10. (Santos, 2009, p. 577)

Para irmos a evidenciacdo da lei binaria constatamos que na unidade ja esta
implicada a dualidade, pois, “Se procurarmos a unidade de fato, inevitavelmente nos
encontraremos ante a dualidade, porque o que revela unidade é um separar-se de outro.”
(Santos, 2007, p.195) Esta dualidade, que permeia todo ser, é o fundamento da segunda

lei:

Lei da Oposicao

Em seu Tratado de Simbolica, Mario Ferreira conta que “O 2 € o simbolo da
dualidade, do binario, da Diada pitagérica. E o simbolo da reciprocidade antagonista,
das antinomias, dos contrarios.” (p.202)

Segundo esta lei:

Todas as coisas finitas sdo compostas de duas ordens de ser, no
minimo. E, na coordenagdo dos elementos que a compdem, formam
eles diadas opositivas, que sdo expressas através de todos os pares de

contrarios, que constituem os polos, ndo sé de todo o filosofar, como
93



94

também de todas as mais primérias classifica¢fes e divisdes humanas.
(Santos, 2000, p. 197)

Como vimos na citacdo acima, o “bipolarismo” é inerente ao ser, e dele,
dialeticamente, o fildsofo brasileiro pensa na estruturacdo ordenadora. Mério Ferreira
relata uma analise de Jung que nos ajuda no entendimento, na esfera da cognicao
humana, da relacdo tensional entre elas que vem a constituir um modo de
funcionamento dual mas, por assim dizer, magnético entre as polaridades envolvidas na

psique humana:

Jung, estudando a génese desses pares de contrérios, que sempre
surgem nos campos do conhecimento - par e impar, direita e esquerda,
alto e baixo, positivo e negativo, ativo e passivo, esséncia e existéncia,
atracdo e repulséo, amor e 6dio, maxima e minima, macho e fémea —,
observa que todo extremo psicoldgico “contém secretamente 0 seu
contrario”, ou entdo se relaciona “de algum modo com este de maneira
muito préxima e essencial”. E exemplifica com a doutrina do Yang e

do Yin da filosofia classica chinesa. (Santos, 2007, p. 201)

E conta, Mério Ferreira, que segundo Jung, das oposi¢fes nasce um dinamismo
radicalmente sui generis: “E quanto mais extrema uma posi¢éo, tanto mais é de esperar
sua enantiodromia, sua conversdo no contrario. O mais santo é o mais turbado pelo
demonio.” (p. 202)

Ja sobre as diadas opositivas, um esclarecimento se faz necessario: “a Diada
transcendental [UM] de Pitagoras ndo deve ser confundida com a diada imanente que se
manifesta no antagonismo das oposi¢fes. A primeira é a Grande Diada, e a segunda é
simbolizada pelo 2.” Entdo, compreende-se, assim, a série pitagérica: O 1 [Diada
transcendetal] gera 1 [diada imanente, ou indeterminada] e este o 2. (Santos, 2007, p.
202)

Segendo Mario Ferreir, “A Diada, enquanto ela mesma, é a substancia
universal**, pois é dela que sdo geradas todas as coisas.” (Santos, 2000, p. 171) Contem

4“0 ato é o ato da poténcia; a poténcia é a poténcia do ato. O ato é que determina; é a capacidade
determinante da capacidade determindvel da poténcia. O ato determinante a que se ndo ob-pusesse a
94



95

a Diada indeterminada* duas positividades: o ato-formativo (a poténcia determinadora
— ativa) e a poténcia-materiavel (poténcia de ser determinada — passiva) para que possa

criar qualquer ser finito. (Santos, 2000, p. 173):

Assim, a diada indeterminada e potencialmente infinita é tudo quanto
pode ser determinado: e, simultaneamente, o infinito potencial de
determinar e o infinito potencial de ser determinado. Neste caso, 0
ato-formativo pode determinar sem fim tudo quanto pode determinar a
potencia-materidvel, que e passiva, pode ser determinada sem fim, em

tudo quanto pode ser determinado. (Santos, 2000, p. 193)

Logo podemos entender com mais clareza, mediante o transito entre as primeiras

leis, as operacgdes que d&o 0s nomes e revelam as funcGes das mesmas:

Deste modo, tudo quanto ha de finito é produto desta oposi¢éo, e esta
¢ a razdo por que, na classificacdo das leis pitagoricas, a lei da
oposi¢cdo vem em segundo lugar a lei da unidade; ela decorre da lei da
unidade, porque a oposi¢cdo implica duas unidades: a unidade
determinante e a unidade determinada; e dai surge entdo a ideia de
categoria. A primeira categoria pitagorica é a substancia, mas a
substancia neste sentido, de ser simultaneamente o que nela se opde,
[isto é, de ser] as duas positividades que sdo o fato formativo e a
poténcia materiavel, que surgem em qualquer ser finito. (Santos, 2001,
p. 58)

No entanto, vimos que entre a unidade e a pluralidade ndo ha primazia

cronoldgica, pois sdo contemporaneas entre si: ou seja, as dez leis pitagoricas estdo

possibilidade de ser determinado perderia o seu poder. De forma que a Diada, enquanto ela mesma, € uma
espécie de substancia universal, € o que sub-estd em todas as coisas, porque é dela que surgem todas as
coisas. Na linguagem aristotélica, a ‘matéria’ € a ‘substancia primeir’, é a ousia prote, e a forma seria a
‘substancia segunda’, a ousia déutera. O ser finito entdo seria a composicdo destas duas positividades.
Esta também é a tese pitagorica, com a distin¢do de que a substancia é uma s, uma mesma realidade com
uma duplice capacidade de determinar - seu aspecto atual - e de ser determinada, que é o aspecto
passivo.” (Santos, 2001, p. 58)

4 Para saber sobre Diada “indeterminada”, Cf. Santos, 2001, pp. 53-57.

95



96

regendo a realidade em funcionamento paralelo, nas relacbes que uma exerce sobre as
outras; e € entre a correlacdo dos opostos (“porque estes entes opostos sdo analogados
por um termo comum” (Santos, 2001, p. 62)), neste ponto de toque, de referéncia, que
surgem os seres finitos — estamos diante lei da relacéo.

Lei da Relagéo

Poderiamos supor, erroneamente, que caimos em aporia, levando em conta o
escrito acima, porém, afirmar que a lei diadica gera todas as coisas nao exclui a
necessidade paralela da relagdo entre os opostos (a lei da relacdo) para geracéo dos seres
finitos, assim como ndo deve excluir a necessidade da operacgdo paralela vigente entre
todas as demais leis.

Porém, ndo devemos confundir a relacdo que caracteriza esta lei das varias
relacOes acidentais, contingentes, entre as coisas sensiveis; trata-se, pois, de uma relacdo
imprescindivel, necessaria para estruturacdo do ser: “Essa relagdo é principal, pois, sem
ela, o ser ndo surge.” (Santos, 2000, p. 175)

Afirma, Mario Ferreira, que “Pode-se considerar o ternario como a unidade dos
opostos, ou a harmonizacdo do opostos.” (Santos, 2007, p. 207) e que, aliés, “nenhum
ser pode ser devidamente conhecido se néo for considerado do &ngulo da unidade, das
oposicoes intrinsecas e das relacdes entre as oposicoes, que lhe ddo origem.”® (Santos,
2000, p. 198)

Esta lei embasa a teoria da participacdo e a imitacdo da filosofia platonico-
pitagorica. No espaco destinado a ela, em Pitagoras e o Tema do Numero, Mario

Ferreira teceu o seguinte paragrafo:

Nas relacdes, que se formam entre 0s opostos principais, surge o0
arithmos in re, pois a coisa surge da sua proporcionalidade intrinseca,
da cooperacdo da forma e da matéria. A coisa finita, considerada
como forma in re, imita a forma eidética, que € do poder do ser, pois
tudo quanto ha, houve ou haverd, repete, de certo modo, uma

perfeicdo do ser. Por essa razdo, as coisas criadas participam das

46 “E preciso conhecer também as relagdes que brotam, que principiam junto com o surgimento desse ser,
porque todo ser diadico, que é um ser do contexto beta, que é um ser finito, € um ser que comeca a ser
simultaneamente com a sua unidade, com a sua oposi¢do e com as suas relagdes.” (Santos, 2001, p. 64)

96



97

perfeicdes das formas exemplares na ordem da eternidade, das formas

eternas. (p. 198)

No entanto “Em todos os entes, considerados em sua oposi¢do intrinseca e
extrinseca, nas relacBes que se formam entre os opostos, hd uma interatuacdo, uma
reciprocidade interatuativa.” (Santos, 2000, p. 177) Ou seja, “Os opostos analogados,
nas suas relacdes, mais do que interatuam: reciprocam-se” (Santos, 2001, p. 65), o que

forma a lei de reciprocidade.

A Lei de Reciprocidade

Vejamos a seguinte passagem de Pitagoras e 0 Tema do NUmero:

Nas relacBes, que se estabelecem entre o0s opostos, ha uma
interatuacdo entre eles, pois o ato-formativo, ao informar a poténcia
materiavel, e que tem o papel do demiurgo platénico, como vimos, ele
é limitado pela matéria, pois s6 pode informar proporcionadamente a
sua natureza de causa eficiente, mas também proporcionadamente a
capacidade de determinabilidade da poténcia-materiavel. Esta, por sua

vez, sofre a agdo daquele, mas exerce uma resisténcia aquele. (p. 199)

Ora, 0 que podemos depreender como substancia fundante desta lei é uma
proporgao consequente da interatuacdo ativa e de uma forca relutante contra essa mesma
acao entre o ativo-passivo e 0 passivo-ativo, que reside em cada ente — considerados em
sua oposicdo (intrinseca e extrinseca): “0s opostos sdo simultaneamente ativos e
passivos, mais ou menos ativos ou passivos, de forma que a parte ativa de um atua sobre
a parte passiva do outro e vice-versa.” (Santos, 2001, p. 65)

Esta lei “simboliza assim a reciprocidade do ativo-passivo e do passivo-ativo,
que se da em toda ordem cosmica, no tempo.” (Santos, 2007) Estamos diante da lei que
“rege a evolucao primaria e fundamental dos entes finitos.” Entdo, o0 “Quatro € assim o
simbolo da evolugdo corpdrea, a evolugdo dos seres cronotopicos, que se ddo, portanto,
no tempo e no espaco.” (Santos, 2007, pp. 223-224)

97



98

Lei da Forma

A interatuacdo “dos opostos ndo surge apenas quando o ser principia, mas
também no decorrer do processo de sua direcdo, de seu existir, pois, enquanto o ente &,
nele ha um polemds, uma luta constante entre os opostos” (Santos, 2000, p. 200), e por
consequéncia desse conflito entre opostos é gerada uma “heterogeneidade intrinseca do
ser singular.” (p. 200) Esta heterogeneidade do ser singular (finito)*’, que é resultante
deste processo, obedece a lei de proporcionalidade intrinseca do ser — “pois seu atuar e
seu sofrer sdo proporcionados a sua natureza” ptn; e assim da-se a lei da forma, também
denominada de lei de proporcionalidade intrinseca ou lei da forma concreta (da forma
que se da na coisa, in re) (Santos, 2001, p. 67).

Ora, “Todas as coisas que constituem uma unidade, que tém os seus opostos, que
mantém as suas relagdes e tém a reciprocidade entre estes opostos, todas elas tém uma
forma, tém uma lei (um logos) de proporcionalidade intrinseca.” (Santos, 2001, p. 67)
Por esta lei da-se o arranjo do logos caracteristico de determinado objeto, a sua
proporcionalidade intrinseca, a sua forma (“organizacdo da forma, da vida, que €
quinaria” (Santos, 2007, p. 233)) — aquilo que vai defini-la, delimita-la, tendo em vista a

sua natureza:

De maneira que a reciprocidade dos opostos se da dentro dos limites
estabelecidos por esta lei, que é a forma concreta, a forma in re,
porque, se ela ndo fosse comproporcionada a esta forma, entdo a coisa
sofreria ou realizaria per se o que é desproporcionado a sua natureza, a
qual é o principio da sua acdo e também da sua paix&o, 0 seu principio

ativo e também passivo. (Santos, 2001, p. 67)

No entanto, estamos ainda em terreno ontico, na dinamica que constitui o ser
concretamente. Alias, no Tratado de Simbdlica, Mario Ferreira afirma que:

“Psicologicamente considerado, 0 nosso conhecimento intuitivo alcangca apenas o

47 %0 cinco €, na natureza, o simbolo do éter que permanece como a substancia da qual surgem todas as
diferenciacdes quaternérias.” (Santos, 2007)

98



99

quaternério.” Pois “o quinario exige jA& uma penetragdo de ordem intelectual,
especulativa, portanto, um além do quaternario.” (Santos, 2007, p. 227)

Ao encontro da sexta lei pitagorica, podemos assim sintetizar o trajeto: os seres
finitos possuem uma unidade, que € a coesdo de sua prépria totalidade, que inclui, como
vimos, os componentes disposto de maneira diatica. “Como totalidade, h4 uma funcéo
principal, a que pertence ao todo, a qual se subordinam as subsidiérias dos opostos, que
se analogam na substancia universal, que é o hipokeimenon do ser.” Estas “funcdes
subsidiarias subordinam-se a principal, que € obediente ao interesse da totalidade.”
Quando todas as partes envolvidas nesse processo se condicionarem “a normal dada
pela totalidade, temos, a harmonia do ser.” (Santos, 2000, p. 201) — estamos, entéo,

diante da lei da harmonia.

Lei da Harmonia

Esta lei ndo é constituida meramente pela justaposicdo harmdénica entre
elementos opostos, ndo se trata de mera simetria; mas, como dissemos acima, €
constituida pela obediéncia das fungdes subsidiarias dos opostos que se analogam a
normal imputada por uma totalidade:

No entanto, ndo se deve esquecer que o0 conceito de harmonia implica
0s opostos analogados, com a subordinacao das funcGes subsidiarias a
norma da principal, o0 que ndo compreenderam certos filésofos que
ridicularizaram a frase pitagorica da “sinfonia da harmonia universal”,
porque a reduzem & estatica de opostos apenas simétricos, que é a

maneira mais superficial de compreendé-la. (Santos, 2007, p. 238)

Mério Ferreira afirma que as cinco primeiras leis dizem respeito ao trajeto da
criacdo do ser; que a partir desta lei, a lei do senario, comeca o caminho de volta — “pois
0 que partiu do Ser Supremo retornara a ele (episthrophe).” (Santos, 2007, p. 234)

A lei da harmonia representa também o equilibrio entre as duas triadas, a inferior
e a superior — como podemos verificar na sintese do transito entre as leis que foi feita

até aqui:

99



100

Um dos termos da diada &, em si, 1; na relagdo de oposic¢do, por atuar,
por determinar, é outro, 2, e, ao sofrer a determinacdo, é 3. A
reciprocidade que héa entre os termos da diada, em oposicéo, alcanga a
trés aspectos de cada lado. O equilibrio que finalmente resulta dessas
duas triadas é 6, que passa a ser simbolo do equilibrio e da harmonia,
pois da interatuacdo, que se da na reciprocidade, surgem modais, mas

o resultado é uma harmonia. (Santos, 2007, p. 235)

Importante salientar que ha escalaridades e gradacfes a serem consideradas
guanto ao ser ou a um composto harmonico qualquer. Sendo assim, a harmonia em si
deve ser considerada tensionalmente, ou seja, com laténcias desarmonicas no seu
préprio interior. Quando h& uma ruptura da normal que viabiliza a formacdo de uma
totalidade harmonica, passa a haver mudancas estruturais, qualitativas (com suas
harmonias, esquematicas e formas proprias) — surge assim a Lei da Evolucdo Cdsmica,

a lei do sete.

A Lei da Evolugdo Cosmica

Explicamos acima o fundamento substancial desta lei, seu carater evolutivo: o
“Salto qualitativo-formal” em relacdo a lei anterior. A estas rupturas e reformulagdo
qualitativas, que sdo entendidas como saltos evolutivos e formais, estdo sujeitas todas as
coisas do cosmo.

Segundo Mario Ferreira, “a evolucdo elementar no quatro, na reciprocidade” é
inferior & evolucdo do sete, pois é “uma evolugdo no sentido mais dindmico”,
qualitativa. Isto ocorre porque o ser em ato, na sua atualidade formal ndo esta em toda
sua eficacidade, em toda sua virtualidade. (Santos, 2000; 2007; 2009)

Assim, de um gréafico contido no Tratado de Simbdlica podemos denotar

sucintamente o que foi exposto sobre as setes leis até aqui:

L s Substancia
2 e ————————— Passivo Opositivo
Activo-Passivo Passivo-activo

3 e s Relacéo dos opostos
100



101

A e Reciprocidade (evolucéo)

D A forma (Vida, inteligencia, etc.)

B e Ajustamento e a ordenacdo das funcbGes dos opostos
(harmonia)

T Salto qualitativa-formal; o novo modo de

ser, 0 Sétimo Dia, como simbolo. (Santos, 2007, p. 239)

Lei da Evolucéo Superior

Esta lei diz respeito a inclinagdo que todos os seres tém para uma evolugdo
superior, em direcdo ao Ser Supremo: “Como o oito indica a passagem de um estado
para outro, para um novo estado, Santo Agostinho considerava que a passagem do
numero sete para 0 nimero oito indicava a sucessdo da antiga lei para a nova, que abria
ao homem as portas do céu.” (Santos, 2007, p. 251)

Assim: “7 Salto qualitativo-formal (0o novo modo de ser), 8 Equilibrio superior
da evolugdo (Harmonia do Novo Ser). Simbolo da assunc¢éo, que consiste no alcancar
uma nova forma também € o oito o simbolo da Incarnacdo. Em suma, da evolucgéo
superior.” (Santos, 2007, pp. 252-253)

Lei da Integracé@o Universal

H4 integracdo de todas as coisas, o0 fato de todas elas estarem predispostas para
confluirem ao Ser Supremo é a nona lei: “E a grande lei unitiva de todos os seres
cosmicos” (Santos, 2000, p. 202) — 0 novenario. “Como sintese pode-se considerar o
nove como simbolo da reintegragdo do heterogéneo na homogeneidade do Ser.”
(Santos, 2007, p. 257)

Lei da Unidade Transcendental

N&o se trata mais aqui de restricdo a integracdo entre os seres finitos e
predisponéncia para o Ser Supremo (esta, a lei novenéria), mas sim da consubstanciagdo
da integracdo entre todos os seres efetuada, ligada ao Ser que lhes é transcendente, ao

Ser Supremo, a unidade transcendetal.

101



102

Esta lei encerra em si, em grande medida nossa construcdo efetuada até aqui,
pois: “E a lei da participagdo, porque todas as coisas que sd0, e no que s&o, 0 S&0 por
participarem do infinito poder daquele que é a suprema e primeira origem de todas as
coisas, 0 HEN-PROTE... — a Lei das Leis.” (0 Logos do logos). (Santos, 2000, p. 203)

Entdo percebemos que no conteldo da décima lei da simbdlica numérica esta a
sintese da participacdo transcendental, entre 0s seres sensiveis e 0 Ser Supremo, adagio
central do projeto filosofico de Mario Ferreira dos Santos — e que esta dissertacdo
denota uma tentativa de encontro de alguns dos seus postulados basicos e da sua

fundamentagdo matética, do estabelecimento dos seus principios em si“®, 4,

4 Todas as leis matéticas tém origem na lei da anterioridade e da posterioridade, dado que é evidente que
algumas coisas secundarias s6 assim o sdo pela existéncia da priméria (a exemplo do pai e do filho: o
filho s6 é filho porque é filho do pai, e o pai s6 é pai porque é pai do filho).

4 As leis matéticas prosseguem, formam diversas leis e principios a medida que se combinam: “(...)
Entretanto, se os senhores quiserem construir mentalmente uma lei, poderiamos dar, por exemplo, a lei
2456, oposicao, reciprocidade, forma e harmonia. A construcao é facil: As oposicdes, a reciprocidade que
surge das oposicdes, obedecem a normal; obedecendo a normal dada pela forma, constituem a harmonia
de uma unidade. E fécil para os senhores, com os ndmeros, analisar diversas leis.” (Santos, 2001, p. 133
(concluséo))

102



103

Concluséao

Quando Mario Ferreira dos Santos desenvolve a série da Matese, busca
fundamentar, por uma via de sentido descendente, o projeto da Filosofia Concreta, que
ja havia iniciado desde os primeiros volumes da Enciclopédia de Ciéncias Filosoficas e
Sociais, notadamente com a obra Filosofia Concreta — onde ha a primazia do método
ascendente na tessitura de seus postulados.

Para o filosofo brasileiro, o caminho & o mesmo, e em ambos os casos se trata da
escalada filoséfica; porém, no sentido ascendente, hd& um predominio do método
empirista-racionalista, aristotélico-tomista; no descendente, um primado do método
platdnico. Para Mario Ferreira, Pitagoras representa a sintese prévia, o ponto de toque
ideal entre esses dois sentidos, ja existente no passado da filosofia, e que, mediante a
soma adequada das construcGes sapienciais realizadas, a exemplo das contribui¢cdes da
filosofia Escolastica, poderia ser resgatada — neste sentido, Pitdgoras assume um papel
de representacdo muitas vezes relacionado a SAcrates, como aquele que deteve em si a
fonte primaria, da qual se bifurcaram dois rios apos a sua morte; cabendo a muitos
exercicios filosoficos vindouros, com o uso de uma nova sorte de aparatos, estabelecer o
reencontro dessas aguas — € neste sentido que a Filosofia Concreta é de confluéncia e
positiva.

Fundado no que denominava de Filosofia Positiva, Mario Ferreira se empenha
em afastar toda e qualquer possibilidade ontologica do nada absoluto, nihilum. A
evidéncia do ser é o principio e o fim de sua Filosofia Concreta. A sua asser¢do quanto a
existéncia de alguma coisa encontra seu fundamento até na negacdo manifesta dessa
existéncia, a refutacdo dela é em si uma positividade, assim como a afirmacdo da

existéncia do nada absoluto intrinsecamente uma sentenca que se autocontradita.
103



104

Uma vez que o filésofo brasileiro estava de posse da existéncia inequivoca do
ser, parte para a elucidacdo da sua natureza originaria. Trata, entdo, de explanar como
podemos proceder do ser ao Ser — mesmo que este ndo possa ser desvelado em toda sua
inteligibilidade ao homem, em sua completude, pode ser evidenciado. A analogia é a via
por exceléncia dessa conexdo, o simbolo e o simbolizado tragam um caminho de acesso,
o platonismo-pitagorico de Mério Ferreira, como vimos, é por exceléncia o sistema de
conex&o entre as coisas e 0 Ser Supremo, em consonancia com o ideal de ligacdo que o
espirito humano deve ter com o que lhe transcende, para ndo cair na descrenca nihilista

e no que Mario Ferreira chamava de “desesperismo” moderno:

O meu desejo foi sempre ter a minha volta pessoas capazes de um
dia ajudar num trabalho de pregacédo religiosa, mas de pregacao
séria, independente das seitas, independentes das diversas igrejas,
nesse verdadeiro sentido do cristianismo, a religido do homem,
abrindo as portas, porque nos estamos hoje vivendo uma época de
desenvolvimento técnico e de desenvolvimento cientifico, de
desenvolvimento  cultural em  muitos aspectos, mas
completamente esvaziada de espiritualidade e sem esta
espiritualidade tudo isso é falho, tudo isso é fraco. S6 o
cristianismo nos podera dar uma base que esta nos faltando, o
homem ndo pode viver sem religido. (Galvao, Nadiejda; Santos,
Yolanda, 2001, s.n.)

Se tomarmos a Enciclopédia e os audios de aulas que tivemos acesso (a exemplo
da que costa no CD de Tratado de Simbolica), podemos inferir que Mario Ferreira ndo
era impermedvel as demais religides, as mengdes a cultura oriental sdo significativas,
principalmente no que tange a sabedoria; ministrou palestras sobre este assunto onde
deixava claro essa posicao; e ndao conferia ao Ocidente o0 monopolio da formagéo inicial
do pensamento filoso6fico. No entanto, levando em conta a cultura brasileira, vé no
cristianismo uma religido que poderia fornecer um embasamento ético para enrijecer o

material humano brasileiro.

104



105

Esforca-se para isso em varios projetos e frentes: leciona, escreve, facilita o
acesso a producdo intelectual, filoséfica, de literatura classica, suas editoras publicam
obras sobre diversos campos do saber.

Sendo assim, o projeto filosofico e intelectual de Mario Ferreira dos Santos deve
ser entendido como uma composicdo de vasta dimensdo que visava, sob a égide da
Filosofia Concreta, fomentar um sistema rigoroso de ensino, blindado contra tudo o que
considerava como negatividade, que tivesse a forca e a propriedade de um estatuto de
verdade, a tal ao ponto de poder fundamentar um certo codigo de conduta e de
principios que levavam em consideracdo a caréncia a as caracteristicas do pais, de
acordo com as convicgdes do filésofo — uma vez que fosse possivel a acessibilidade das
pessoas ao produto desse empreendimento, como ele ndo estava restrito a0 meramente
comercial e intelectivo, mas a questdes intimamente existenciais, Mario Ferreira dos
Santos acreditava que seu projeto poderia ser um norte para o espirito, para algo que
extrapola os fins almejados pela filosofia, que se langa ao encontro do que ha de mais

pleno e sereno, a sabedoria.

105



106

Bibliogréafica

Cattanei, Elisabetta. Entes matematicos e Metafisica — Platdo, a Academia e Aristoteles
em confronto. Trad. do italiano de Fernando S.Moreira, Ed. Loyola, S&o Paulo, 2005.

Descartes, René. Regras para orientagdo do espirito. Traducdo de Jodo Gama. Lisboa:
EdicGes 70, 1989.

ECO, Umberto. A Procura da Lingua perfeita, trad. M. Serras Pereira, Lisboa,
Presenca, 1996.

Galvédo, Nadiejda; Santos, Yolanda. Monografia Sobre Mario Ferreira dos Santos. s.
ed., 2001.

Lull, Ramon. Félix ou o Livro das maravilhas (trad. de Ricardo da Costa e. Grupo | e
Pesquisas Medievais da Ufes), 2000.

Platdo. Plato: Complete Works. Indianapolis: Hackett, 1997.

Reale, Giovanni. Para uma nova interpretacédo de Platdo. Tradugdo de Marcelo Perine.
Sdo Paulo: Edicbes Loyola, 1997.

Rossi, Paolo. A chave universal: artes da memorizagéo e I6gica combinatoria desde
Lalio até Leibniz. Bauru, SP: Editora Edusc, 2004.

Santos, Mario Ferreira dos. A Sabedoria das Leis Eternas. S30 Paulo: E Realizagdes,
2001.

. A Sabedoria da Unidade. Sao Paulo: Editora Matese, 1967a.

. A Sabedoria do Ser e do Nada, Vols. | e Il. Sdo Paulo: Matese, 1968a.

106



107

. A Sabedoria dos Principios. Sdo Paulo: Matese, 1967b.

. Dicionario de Filosofia e Ciéncias Culturais. S&o Paulo: Matese, 1963.
. Filosofia Concreta. S&o Paulo: E Realizagdes, 2009.

. Filosofia e Cosmovisao. S&o Paulo: E Realizacdes, 2015.

. Filosofias da Afirmacéo e Negacéo. S&o Paulo: Livraria e Editora Logos,
1962.

. Légica e dialética: 16gica, dialética, decadialética, S&o Paulo: Paulus, 2008.
. Ontologia e Cosmologia. S&o Paulo: Editora Logos, 1954a.

. O homem que foi um campo de batalha. In: Nietzsche, Friedrich. Vontade de
Poténcia. Petropolis: Editora VVozes, 2011.

. O Homem que Nasceu Postumo — Temas Nietzscheanos. Sao Paulo: Livraria
e Editora Logos, 1954b.

. O Um e o Multiplo em Platdo — comentarios ao Parménides. Sao Paulo:
Editora Logos, 1958a.

. Livro Sobre Deus. Original datilografado. S&o Paulo,1968.

.Teoria do Conhecimento. S&o Paulo: Editora Logos, 1958b.

. Teoria Geral das Tensdes. Original datilografado. S&o Paulo. 1968.
. Tratado de Simbdlica. S&o Paulo: E Realizagdes, 2007.

. Comentarios aos “Versos Aureos” de Pitagoras. Original datilografado. Sdo
Paulo, 1968.

Santos, Roger Moura dos; Azevedo, Edmilson Alves de. Mario Ferreira dos Santos
leitor de Nietzsche. Problemata: R. Intern. Fil. v.6 n.2 (2015), p. 405-429.

107



