
 
 

 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

CCHLA - CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS E LETRAS 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 

 

 

 

 

 

 

JOSEPH ANDERSON PONTE CAVALCANTE LEITE 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

O ADVENTO DO NIILISMO COMO DESMORONAMENTO DOS SUPREMOS 

VALORES NO PENSAMENTO DE FRIEDRICH NIETZSCHE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

João Pessoa 

2016 



 
 

 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

CCHLA - CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS E LETRAS 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 

 

 

JOSEPH ANDERSON PONTE CAVALCANTE LEITE 

 

 

O ADVENTO DO NIILISMO COMO DESMORONAMENTO DOS SUPREMOS 

VALORES NO PENSAMENTO DE FRIEDRICH NIETZSCHE 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Filosofia da Universidade Federal da 

Paraíba – UFPB – como requisito parcial para a 

obtenção do grau de mestre. 

 

 

Orientador: Prof. Dr. Robson Costa Cordeiro 

 

 

 

 

João Pessoa 

2016 

  



 
 

  

 
L533a Leite, Joseph Anderson Ponte Cavalcante. 

O advento do niilismo como desmoronamento dos 
supremos valores no pensamento de Friedrich Nietzsche / 

Joseph Anderson Ponte Cavalcante Leite.- João Pessoa, 2016.  
95f. 
Orientador: Robson Costa Cordeiro  
Dissertação (Mestrado) - UFPB/CCHL 
1. Nietzsche, Friedrich, 1844-1900 - crítica e interpretação. 

2. Filosofia - crítica e interpretação. 3. Vontade de poder.  
4. Valor. 5. Niilismo. 

 
 

 

UFPB/BC CDU: 1(043) 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A dedicação feita aqui já emergiu em outros momentos. 

Mesmo assim, não há no agora como não sentir e 

obedecer ao querer que insiste em presentear tais 

criatuaras: Aos meus pais e irmão, aos carinhosamente 

chamados Zeco, Aldenir e Dontinha, dedico este 

trabalho. 

 



 
 

AGRADECIMENTOS 

 

Aos meus pais, José Cavalcante Leite e Antônia Ponte Cavalcante leite, por terem me 

dado todas as condições de primeira necessidade precisas para possibilidade de bons estudos. 

Ao meu irmão Jonathan Antunes Ponte Cavalcante Leite pelos momentos de grandes 

parcerias e respeito para convivência. São a estes que dedico este trabalho. 

Aos meus amigos e amigas Aimê Abílio, Davi Corlet, Delby Fernandes, Eric 

Cambraia, Júnior Gomes, Kamilla Soares, Lívia Costa, Nedja Carvalho, Ian Medeiros, Tainá 

Rangel e Thiago Emmanuel por estarem ao meu lado de forma especial no decorrer do 

trabalho.  

Ao pessoal do Futebol Sem Ar, que possibilitou muitos momentos de prazer e leveza 

mesmo nos momentos mais intensos da pesquisa. 

Aos colegas Débora Gil Pantaleão, Gioseppe e Marina Lauritzen pela ótima ajuda com 

o trabalho de tradução necessário para o desenvolvimento da pesquisa. 

Aos professores Gilfranco Lucena dos Santos, Giovanni da Silva Queiroz, Miguel 

Antônio Nascimento e Narbal Marsillac e Sérgio Luiz Persche pela influência determinante 

em minha formação acadêmica e pelos atos de companheirismo. 

Aos professores Iraquitan e Gilfranco Lucena dos Santos pela disponibilidade de ler e 

avaliar este trabalho no momento de qualificação, e pelos momentos de debates 

enriquecedores. 

Aos professores Gilfranco Lucena dos Santos e José Antônio Feitosa Apolinário pela 

disponibilidade de ler e avaliar este trabalho para a defesa. 

Ao professor Robson Costa Cordeiro pela atenção, responsabilidade, compreensão e 

paciência existentes nesta orientação. 

A todos que fizeram parte direta ou indiretamente da construção deste trabalho. 

À vida em suas múltiplas formas de ser, me presenteando com meus acontecimentos. 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O que conto é a história dos dois próximos séculos. Descrevo 

o que vem, o que não pode mais vir de outro modo: o advento 

do niilismo. Essa história pode já agora ser contada: pois 

aqui obra a própria necessidade. Esse futuro pronuncia-se em 

cem sinais, esse destino anuncia-se por toda parte; para essa 

música do futuro, todos os ouvidos estão afinados. 

 

Friedrich Wilhelm Nietzsche  



 
 

RESUMO 

A partir da leitura hermenêutica de alguns textos do filósofo alemão Friedrich Nietzsche, 

assim como de alguns comentadores de seu pensamento, teremos como objeto de pesquisa o 

que a filosofia nietzschiana afirma acerca do niilismo, tema este que despertou em Nietzsche 

uma atenção singular e extraordinária. Para cumprir tal investigação, teremos como principal 

corpus de pesquisa o fragmento póstumo 11[99], que manifesta o niilismo como sendo um 

movimento que se presentifica em ascensão a partir do acontecimento do desmoronamento 

dos valores supremos; aqui apresentados enquanto as três categorias da razão fim, unidade e 

verdade. Desta forma, é preciso, então, se deter ao que significa valor no pensamento de 

Nietzsche para, assim, evidenciar a relação do que seja o ato de valoração com o movimento 

do niilismo, atentando, também, para outro elemento importante que ronda a filosofia 

nietzschiana: o perspectivismo. Além disso, para poder investigar acerca do niilismo e tudo o 

que lhe envolve enquanto acontecimento, é necessário apontar para o princípio fundamental 

pelo qual Nietzsche nomeia o real, a saber, a vontade de poder em sua eterna retomada. Como 

princípio daquilo que engendra valor e a própria dinâmica da vida, é imprescindível, então, 

apontar para a vontade de poder como aquilo que rege a realidade, não como essência ou 

substância, mas como o que insiste em retornar para um se constituir, como o que insiste em 

retorna com ânsia para poder. 

 

Palavras-chave: Nietzsche; Vontade de Poder; Valor; Niilismo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

ABSTRACT 

 

From the hermeneutic reading of some texts of the German philosopher Friedrich Nietzsche, 

as well as some commentators of his thoughts, we have to researched object to what the 

Nietzschean philosophy says about nihilism, theme that awakened in Nietzsche a unique and 

extraordinary attention. To fulfill this research, we will have as main research corpus that is 

the posthumous fragment 11 [99], which expresses the nihilism as a movement that becomes 

present on the rise from the collapse of the events of supreme values; presented here as the 

three categories of reason, such as goal, unity and truth. Thus, it is necessary to focus on 

understanding the meaning of the value cathagory for Nietzsche and, also, to evince the link 

between the act of valuation and the movement of nihilism, paying attention to another 

important element that surrounds the Nietzschean philosophy: the perspectivism. Moreover, 

in order to investigate about nihilism and everything that surrounds it as event, it is necessary 

to point to the fundamental principle in which Nietzsche names the real aspect, the will to 

power in its eternal returning. As a principle of what engenders value and the dynamics of 

life, it is imperative, then, point to the will to power as that which governs the reality, not as 

essence or substance, but as something that insist on returning to constitute, as which insists 

on returning with eagerness for power. 

 

 

Key-words: Nietzsche; will to power; value; nihilism. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

SUMARIO 

ITRODUÇÃO..........................................................................................................................10 

CAPÍTULO I...........................................................................................................................14 

1. Acerca do problema do valor e seu princípio de engendramento como vontade de 

poder.........................................................................................................................................14 

1.1 Valor e vontade de poder....................................................................................................16 

1.2 Valor e perspectivismo........................................................................................................31 

1.3 Valor e caráter ficcional da instauração da realidade perspectiva......................................39 

CAPÍULO II............................................................................................................................47 

2.1 Niilismo enquanto “espírito de vingança” contra a vida...............................................47 

CAPÍTULO III.......................................................................................................................58 

2.2 Do fragmento póstumo 11[99]: Crítica do Niilismo........................................................58 

2.2.1 Niilismo a partir da busca por um fim, uma meta como aquilo que credita valor à 

vida............................................................................................................................................60 

2.2.2 Niilismo a partir do estabelecimento valorativo de uma totalidade ou unidade para o 

acontecer...................................................................................................................................64 

2.2.3 Niilismo surge a partir da invenção de um mundo verdadeiro como supremo valor......68 

2.2.4 As Categorias da razão.....................................................................................................79 

CONCLUSÃO.........................................................................................................................90 

REFERÊNCIAS......................................................................................................................93 



11 
 

INTRODUÇÃO 

Naquilo que identificamos como um projeto
1
 inacabado intitulado Vontade de poder, 

inacabado pelo advento de sua morte, Nietzsche atenta para um dos temas mais importantes e 

inquietantes manifestados pelo seu pensamento: o niilismo. Para Nietzsche, a ascensão do 

niilismo é uma fatalidade, seu advento é algo que está fadado a acontecer no movimento da 

história do homem ocidental. Ele diz: “O que narro é a história dos próximos 200 anos. 

Descrevo o que está por vir, o que já não pode se dar de outra forma: a ascensão do niilismo” 

(NIETZSCHE, 2012, p. 174. Fragmentos Póstumos 11[411]). Não vemos aqui a intenção de 

constituir um julgamento profético, mas, antes, a procura de manifestar o reconhecimento 

daquilo que já perpassa e circunscreve a história do homem ocidental como niilismo. O que o 

pensamento nietzschiano almeja é traçar um diagnóstico daquilo que determina o acontecer da 

história da metafísica. Como ascensão, o niilismo ocorre enquanto consequência das ações 

valorativas que emergem a partir do espírito metafísico. No entanto, em Nietzsche, o niilismo 

não diz apenas um movimento que protagoniza certo momento histórico e não se encerra 

como a consequência final de certo atuar humano. Mas, de maneira mais profunda, o niilismo 

diz a própria lógica que constitui o acontecer dessa história.  

A ascensão do niilismo no decorrer da história do homem ocidental se mostra 

necessária na medida em que o próprio niilismo deve ser interpretado, fundamentalmente, 

como lógica ou modus operandi da constituição de tal história a partir da relação da ação 

humana de engendrar valor: “Pois por que a ascensão do niilismo é a partir de agora 

necessária? Porque os nossos próprios valores é que retiram nele a sua derradeira 

consequência; porque o niilismo é a lógica pensada até o fim de nossos grandes valores e 

ideais” (NIETZSCHE, 2012, p. 175. Fragmentos Póstumos 11[411]). Assim, parece clara no 

diagnóstico nietzschiano a íntima relação existente entre niilismo e valor. A elucidação de tal 

relação é, portanto, uma das principais pretensões desta dissertação.  

Para abordar o tema do niilismo e sua relação com o valor é preciso, portanto, também 

apontar para outros conceitos da filosofia nietzschiana de extrema importância. Conceitos 

                                                           
1
 É preciso ressaltar que a compilação de textos existentes em A Vontade de Poder não é dirigida diretamente por 

Nietzsche ao público, pois nela se encontram fragmentos e anotações deixados pelo autor antes de sua morte, 

sendo a organização dos fragmentos, assim como a edição da obra, determinadas pela irmã de Nietzsche, 

Elizabeth Nietzsche, e por seu amigo Peter Gast, após a morte do pensador. Como declara Gilvan Fogel na 

apresentação da edição brasileira de A Vontade de Poder, Contraponto, 2008: “A vontade de poder – tentativa de 

uma transvaloração de todos os valores são textos e não uma obra de Friedrich Nietzsche (...) trata-se de um 

apanhado de textos, de uma coletânea de anotações e de fragmentos, com base no vasto acervo póstumo 

[Nachlass] de Nietzzsche, principalmente no que diz respeito à anotações do filósofo nos cadernos (uma incrível 

quantidade deles!) escritos na década de 1880, que foi sua última década produtiva” (NIETZSCHE, 2008, pg. 9).  



12 
 

centrais do pensamento de Nietzsche como vontade de poder, perspectivismo etc., também 

devem, aqui, ser trabalhados para possibilitar o melhor caminho de compreensão, já que todos 

esses conceitos se entrelaçam e estão postos dinamicamente no pensamento do autor.  

O termo vontade de poder, aqui, aparece como termo capital para um possível dizer 

acerca da realidade em sua dinâmica mais própria. Ao trabalhar tal conceito, assim como os 

da problematizarão principal desta dissertação, niilismo e valor, se apresenta como 

característica do texto a insistente tentativa de apontar para a vontade de poder como aquilo 

que anima até mesmo o que se manifesta como hostil à vida definida por tal vontade. Para 

Nietzsche, a história da moral, a história da metafísica, é constituída por esse espírito que diz 

não a vida enquanto vontade, enquanto aquilo que está sempre para se constituir. Mas, como 

denuncia o próprio Nietzsche em um dos seus fragmentos mais longos acerca do niilismo, 

escrito em Lenzer Heide: “mesmo naquela ‘vontade de moral’ essa ‘vontade de poder’ estaria 

presente, só que dissimulada, que mesmo aquele ódio e aquele desprezo ainda se mostram 

como vontade de poder” (NIETZSCHE, 2013, p. 181. Fragmentos Póstumos Lenzer Heide 

5[71]). 

Tivemos como principal corpus de pesquisa acerca do niilismo e sua relação com o 

valor o fragmento póstumo 11[99] Crítica do Niilismo. A partir da leitura interpretativa de tal 

fragmento, encontramos, de maneira fundamental, a relação de niilismo tanto com a eleição 

dos supremos valores quanto com o desmoronamento e desvalorização de tais valores. É 

preciso destacar que além do fragmento 11[99], a pesquisa teve como corpus de investigação 

muitos outros fragmentos póstumos. Além disso, são corpus de interpretação passagens de 

outras obras de Nietzsche como, principalmente, A Gaia Ciência, Genealogia da Moral, Além 

do Bem e do Mal e Crepúsculo dos Ídolos, assim como textos de interpretes do pensamento 

do autor. 

O texto trará o conteúdo desenvolvido a partir da pesquisa dividido em três capítulos 

principais. O primeiro intitulado Acerca do problema do valor e seu princípio de 

engendramento como vontade de poder, o segundo Niilismo enquanto “espírito de vingança” 

contra a vida e, por fim, o terceiro capítulo Do fragmento póstumo 11[99]: Crítica do 

Niilismo.   

Como o título sugere, o primeiro capítulo terá como elemento principal de 

investigação o problema do valor. Defendendo que existe uma relação íntima deste conceito 

com o que Nietzsche aponta como niilismo, dedicamos, portanto, o primeiro capítulo desta 



13 
 

dissertação à exposição do que representa o conceito “valor” na filosofia nietzschiana, 

apontando para suas possíveis fundamentação e consequências. Logo no começo do capítulo 

nos dedicamos a expor o valor a partir do seu princípio de engendramento como vontade de 

poder.  Enquanto ponto de vista posto e presenteado pela vida, o valor surge a partir do que a 

realidade é enquanto vontade, e tal realidade tem no homem o ente que participa de sua 

dinâmica de aparição como aquele possibilitado a engendrar valor. Nessa relação de 

participação, o valor surge através do homem como aquilo que confere sentido à existência, 

como aquilo que se identifica com o ser da existência. É apresentada, portanto, a equação 

nietzschiana que diz que ser é igual ao valor. Nesse contexto, atentaremos para um dos 

elementos de grande importância no pensamento de Nietzsche: o perspectivismo. Como 

aquilo que surge condicionalmente como um ponto de vista dentre múltiplas formas de 

brotação
2
 do real, o valor se apresenta perspectivisticamente, sendo a realidade interpretada a 

partir de certa perspectiva. Assim, Nietzsche indica a impossibilidade de que uma 

interpretação do real seja absoluta, seja única, seja “a” interpretação. Ainda nesse primeiro 

capítulo também será trabalhada a noção de ficção reguladora que, existindo como valor, não 

pode dizer da realidade como se esta fosse uma substância ou essência imutável, mas assim se 

crer no valor para que a existência do acreditar do homem seja regulada. E realidade como 

aquilo que “é”, como coisa em si, surge a partir do valor como ficção, possibilitando a 

instância reguladora que trabalha a serviço da própria vida em seu movimento de conservação 

e incremento para mais aparições.  

O segundo capítulo, Niilismo enquanto “espírito de vingança” contra a vida, 

procuraremos apontar para o niilismo como o movimento que constitui a própria história do 

homem ocidental, movimento este instituído a partir da negação da vida enquanto dinâmica 

de auto-exposição e superação gratuita e sem sentido ou fundamento, que Nietzsche 

compreende como sendo o movimento de eterno retorno da vontade de poder, o movimento 

autêntico da vida. Niilismo surge quando o homem não aceita esse mundo deveniente, de 

constante movimento e mutabilidade no qual nada se tem como lastro último, não aceita que a 

vida seja pobre e finita, se rebelando contra a sua própria natureza, postulando e impondo à 

realidade sentido e fundamento para que possa suportá-la. Essa não aceitação da vida 

enquanto vontade promove o ressentimento e a negação do homem em relação à realidade. 

                                                           
2
 O termo “brotação” aparecerá no decorrer de todo texto como um instrumento metafórica para designar o 

movimento próprio da realidade como aquilo que acontece através de múltiplas apresentações gratuitas. O 

evento da vida enquanto incessante germinação e criação que se torna presença através das inúmeras mostrações 

desinteressadas: o real como movimento do querer que quer tão somente aparecer, surgir, brotar.   



14 
 

Tal homem, para poder suportar essa vida que nega, conduzido por uma ânsia de correção, 

institui sua vingança ao engendrar supremos valores que o movimento próprio da vida tende a 

desvaloriza-los.  Desta forma, o homem se torna prisioneiro da dinâmica do niilismo, já que a 

vida sempre retorna ao seu estado de precisar vir a ser, impondo ao homem rebelado a 

contínua retomada da exigência de reforma e correção. São os supremos valores aquilo que 

serve para o homem como escape, o que permite o estabelecimento do crédito a uma outra 

vida “melhor”. No entanto, através do movimento próprio da vida enquanto vontade, o 

espírito que tenta corrigir está fadado a se deparar com a queda dos valores por ele 

engendrados.  

É no terceiro capítulo que nos dedicamos à leitura interpretativa do fragmento 

póstumo 11[99]: Crítica do Niilismo, corpus principal da nossa pesquisa que tem como 

empenho apresentar a relação íntima existente entre o movimento do niilismo e a atividade 

valorativa do homem ocidental, tanto no que diz respeito ao caráter consequencial da queda 

dos supremos valores, como atentando para a própria instauração de tais valores. Aqui serão 

expostas as maneiras como o niilismo se estabelece como estado psicológico a partir das três 

categorias fim, unidade e verdade, categorias afirmadas por Nietzsche como as categorias da 

razão. No final de tal fragmento surge a afirmação de que é a fé em tais categorias a causa do 

niilismo. Assim, o fragmento póstumo 11[99] parece apresentar de maneira mais clara o que 

significa niilismo no pensamento nietzschiano a partir da relação desse movimento com o que 

significa a instauração e a queda dos supremos valores. A partir da leitura desse fragmento é 

promovida a necessidade, primeiramente, de apontar para a própria essência daquilo que se 

relaciona intimamente com o niilismo: o valor. Para Nietzsche, aquilo que permite o brotar da 

vida em seu sentido próprio de forma gratuita e sem fundamento, permite também as ações 

valorativas da humanidade, que tem como seu princípio de valoração a vontade de poder. O 

valor é um ponto de vista pelo qual vida se faz ver através do homem, e sendo engendrado na 

dinâmica do niilismo, dinâmica que denuncia o movimento da vontade em se voltar contra ela 

mesma para promover certa manutenção ou conservação, tal valor falha em sua pretensão, a 

partir do olhar do homem ocidental, de absolutização.  

 

 

 



15 
 

1. ACERCA DO PROBLEMA DO VALOR E SEU PRINCÍCIO DE 

ENGENDRAMENTO COMO VONTADE DE PODER 

Em uma carta dirigida ao seu amigo Overbeck em 18 de outubro de 1888 Nietzsche 

anuncia: “Com este escrito, pode o mundo, com assombro, certificar-se de meu grau de 

heterodoxia, a qual realmente não deixa pedra sobre pedra” (NIETZSCHE, 1944, p. 369). Tal 

anúncio diz respeito ao projeto pelo qual seria exposto o momento mais radical de seu 

pensamento, cuja a compreensão de Assim Falou Zaratustra se revelaria como uma ponte de 

acesso. Tal projeto carregaria o título de A Vontade de Poder, e teria como subtítulo Tentativa 

de uma transvaloração de todos os valores. No entanto, a pretensão aqui citada não chegou à 

consumação, pois Nietzsche falece antes do citado projeto chegar ao estado de obra. Assim, o 

que temos como fonte de pesquisa que nos leva ao pensamento que perpassaria a obra A 

Vontade de Poder são fragmentos póstumos deixados por Nietzsche em suas anotações e 

registros. Em um desses fragmentos podemos identificar a maneira pela qual Nietzsche 

procuraria organizar sua obra inacabada, apresentando títulos, tópicos e capítulos. Tal 

fragmento é o fragmento 2[100], que apresenta a intenção de Nietzsche de dividir A Vontade 

de Poder em quatro livros. Acerca do primeiro livro, o fragmento revela: “o perigo dos 

perigos (apresentação do niilismo) (como a consequência necessária das avaliações até 

aqui)” (NIETTZSCHE, 2013, p. 89. Fragmento Póstumo 2[100]). Com tal declaração, é bem 

notável a imprescindibilidade de indagar acerca do que é valor para que haja uma 

investigação sobre o que o pensamento nietzschiano entende por niilismo. Este, de acordo 

com o aforismo, se apresenta como “consequência necessária das avaliações”, consequência 

do modo de interpretar que se relaciona com a realidade através do ato de valoração, que, de 

forma mais radical, define o real através de certo valor. Além disso, em outro fragmento 

ocorre mais uma denúncia acerca de uma relação mais estreita entre niilismo e valor: 

“Niilismo: falta a meta; falta a resposta ao ‘por quê’ que significa niilismo? – o fato de que os 

valores supremos se desvalorizaram” (NIETSZCHE, 2013, p. 289. Fragmento Póstumo 

9[35]). 

Em um primeiro instante, Nietzsche exibe o niilismo como aquilo que ocorre em 

consequência de interpretar a realidade a partir do valor, e em um segundo momento 

apresenta o niilismo a partir da derrocada dos supremos valores. Portanto, o que podemos 

afirmar daqui é que a dinâmica niilista não se faz apenas devido ao sentimento de nadificação 

ou descrença naquilo que representa e confere valor à vida, respondendo ao seu “Por quê?” 

fundamental, mas também ao próprio ato de instituir e eleger um valor como aquilo que 



16 
 

define a existência. Nesses termos, podemos interpretar niilismo como a lógica, ou o modus 

operandi, que abarca a história da eleição e do declínio dos supremos valores. Assim, o 

acontecer niilista exibe-se na dinâmica circular de ser causa e consequência da ânsia de se 

relacionar com a realidade com base em valor. A lógica da história da desvalorização dos 

supremos valores é a mesma da instituição destes. Como nos indica Araldi: “no que tange ao 

homem ocidental, niilismo se constitui como movimento histórico determinante, por 

intermédio da instituição, ruína e transvaloração dos valores” (ARALDI, 2004, p. 97). O 

espírito que move tal história é o espírito niilista. Tal espírito, de acordo com as denúncias 

expostas pela filosofia nietzschiana, é o espírito da história do homem ocidental, da história 

da moral, da história da metafísica, que, tomando o primeiro aforismo supracitado, é a história 

da interpretação de valor da existência, “consequência necessária das avaliações até aqui”. 

Cabe-nos com esse capítulo, posto que existe um íntimo vínculo entre niilismo e valor, 

determo-nos no que significa valor para Nietzsche, determo-nos ao que significa este termo 

que aparece como determinante para a interpretação da história da humanidade ocidental. 

Apesar de vermos em Nietzsche várias acepções e denominações para o homem, como 

o super-homem, o último homem, o homem enquanto animal de rebanho, o homem como 

espírito livre, ou ainda como um animal indeterminado, é importante destacar, aqui, que ao 

falarmos de homem estamos nos remetendo ao homem que protagoniza a história do 

Ocidente, identificada aqui a partir do que se constitui através do pensamento metafísico, o 

que implica no objeto de investigação da nossa pesquisa: o niilismo. No parágrafo 62 de Além 

do bem e do mal, Nietzsche faz a seguinte distinção: “Existe entre os homens, como em toda 

espécie animal, um excedente de malogrados, enfermos, degenerados, fracos e votados ao 

sofrimento; também entre os homens os casos bem-sucedidos constituem a exceção, e, dado 

que o homem é o animal ainda não determinado, são mesmo uma exceção rara. Mas o que é 

pior: quanto mais elevado o tipo de ser humano que um homem represente, menos a 

probabilidade de que ele vingue” (NIETZSCHE, 2005, p. 60). Aqui, o homem que vingou, o 

homem que determinou o acontecer da história ocidental, é o homem que, para Nietzsche, 

sofre de ressentimento em relação à vida.  Logo adiante expressaremos de forma mais 

profunda a maneira pela qual tal homem manifesta um espírito de vingança contra a vida em 

sua acepção própria denunciada pelo pensamento nietzschiano enquanto vontade de poder. 

Para Nietzsche, o homem metafisico, o homem do pensamento moral, emerge como aquele 

que nega a vida enquanto vontade de poder, denunciando a existência da “hostilidade à vida 

da moral” (NIETZSCHE, 2013, p. 314. Fragmento Póstumos 9[86]), tendo como caminho de 



17 
 

tal vingança o assenhoramento dos valores morais em relação a outros valores no seio do 

movimento da realidade. Como expressa bem Nietzsche em uma caricatura que traz em 

Sócrates o pioneiro do espírito desse homem moral: “O comum na história da Europa desde 

Sócrates é a tentativa de levar os valores morais ao domínio sobre todos os outros valores: de 

tal modo que eles não devem ser apenas líderes e juízes da vida (...)” (NIETZSCHE, 2013, p. 

355. Fragmentos Póstumos 9[159]).  Podemos identificar aqui “a história da Europa” com a 

história do ocidente, que, no decorrer desta dissertação, se apresentará como a história que 

tem como lógica o niilismo. 

 

 

1.1 VALOR E VONTADE DE PODER 

Na sua relação com a manifestação daquilo que pretende dizer a realidade, algo 

comum ao acontecer do pensar filosófico, Nietzsche nos apresenta como conceito basilar de 

sua filosofia o conceito de vontade de poder. A partir deste, o pensamento nietzschiano anseia 

por nos levar a uma nova interpretação de como descrever a realidade. Uma interpretação que 

denuncia um desejo de rompimento com a interpretação da metafísica tradicional. Nietzsche é 

um crítico desta metafísica, e para tal, apresenta uma outra forma de abarcar a definição do 

real, inclusive da própria metafísica que está a criticar. Há, no conceito de vontade de poder, a 

carga de um desejo de rompimento com a maneira pela qual o saber ocidental definiu a 

realidade a partir do socratismo e platonismo, a saber, a maneira promovida pela filosofia 

enquanto metafísica, que se fez a partir de meta-narrativas, na intenção de apresentar uma 

explicação cabal para o mundo. Ou seja, meta-narrativa corresponde à narração daquilo que se 

configura através de descrições que carregam a característica de imutabilidade, 

substancialidade. Para Nietzsche, em sua crítica, no acontecer do pensamento metafísico, a 

verdade não pode ser nada que tenha dependência, ou que possa ser contestada mediante 

circunstâncias. A verdade, para este pensamento, é estável, indubitável e universal. Desta 

forma, parece visível que é a partir da interpretação que se fez na história do pensamento 

socrático-platônico que as meta-narrativas ganham sua vida e sua força como determinadoras 

do que se pode atribuir à cópula das cópulas, ao “é” que pretende abarcar a multiplicidade e a 

dinâmica da existência em unidade e imutabilidade, ao ser de todas as coisas. 



18 
 

Primeiro, é preciso destacar, aqui, o caráter caricatural indispensável a Nietzsche em 

sua pretensão de fazer crítica à tradição do pensamento filosófico ocidental. Não há, pelo 

menos a partir da interpretação hegemônica
3
 recebida pela tradição acerca de Nietzsche em 

sua relação de crítica ao socratismo e platonismo
4
, a intenção de apresentar uma interpretação 

detalhada e fiel dos textos manifestados pelos pensadores de nossa tradição. Ao fazer a 

caricatura, a apresentação da filosofia nietzschiana almeja destacar traços que, ao ver do 

filósofo, determinaram toda compreensão existente a partir da metafísica. A atitude caricatural 

em Nietzsche, como nos indica Lopes, se revela como “estratégia deliberada de simplificação 

com fins polêmicos” (LOPES, 2012, p. 9). O próprio Nietzsche confessa tal ato caricatural 

alegando que toda sociedade, ao inaugurar certa crítica, se dispõe a fazer caricaturas do objeto 

criticado, para, assim, saltar sobre ele. E assim Nietzsche procede em relação ao platonismo 

que determinou toda tradição metafísica, fazendo, então, sua caricatura a partir de Platão:  

 

Toda sociedade tem a tendência a rebaixar e, por assim dizer, deixar seu 

adversário definhar até a caricatura – ao menos em sua representação. Uma 

tal caricatura é, por exemplo, o nosso “criminoso”. Em meio a ordem 

romana aristocrática dos valores, o judeu foi reduzido à caricatura. Entre os 

artistas, o “pequeno-burguês e o bourgeois” se transformam em uma 

caricatura; entre castos, o ateu; entre aristocratas, o homem do povo. Entre 

imoralistas, acontece o mesmo com o moralista: Platão, por exemplo, se 

transforma, em mim, em uma caricatura (NIETZSCHE, 2013, p. 

429.Fragmentos Póstumos 10[112]). 

 

                                                           
3
A leitura do texto Nietzsche e a interpretação cética de Platão, escrito por Roberto Lopes, nos apresenta outra 

abordagem da interpretação de Nietzsche em ralação a Platão.O texto apresenta teses, nas palavras do próprio 

autor, que, através de escritos do próprio Nietzsche, “ajudam a compor uma imagem de Platão e de sua filosofia 

que em seus traços principais diverge de forma surpreendente dos traços do moralista e do metafísico dogmático 

e dualista que, ao serem privilegiados pela recepção, ajudaram a cristalizar a imagem de Nietzsche como um 

filósofo unilateralmente antiplatônico” (LOPES, 2012, p. 18). No entanto, o próprio Lopes admite a legitimidade 

do que se manifesta através da interpretação de Nietzsche que aponta para Platão como um filósofo defensor do 

dualismo. A pretensão do texto de Lopes é confrontar-se com o caráter unilateral de recepção interpretativa: 

“Desnecessário dizer que o intuito aqui não é o de defender a tese de que a interpretação de Nietzsche como um 

filósofo antiplatônico tenha sido um constructo arbitrário da recepção. Esta interpretação se tornou hegemônica, 

em primeiro lugar, por ser uma interpretação verdadeira sob certos aspectos: ela captura a letra, mas não 

inteiramente o espírito, de alguns enunciados deliberadamente polêmicos de Nietzsche, que têm como alvo 

exclusivo o platonismo da tradição; além disso, não há como negar que ela traduz de forma fidedigna certos 

momentos de exasperação filosófica de Nietzsche, em que o fascínio por Platão cede lugar ao sentimento de uma 

incontornável oposição e rivalidade. O que se pretende combater aqui é tão somente o seu caráter unilateral” 

(LOPES, 2012, p. 18-19). 
4
Platonismo aqui não se refere necessariamente ao que Platão quis dizer propriamente, mas quer dizer a maneira 

como os escritos de Platão foram recebidos e interpretados pela tradição, o que determinou a compreensão 

metafísica do pensamento ocidental. 



19 
 

Nietzsche, ao utilizar-se do mecanismo da caricatura, manifesta duas características ou 

aspectos principais que demarcam o movimento do pensamento metafísico ocidental, 

engendrado em nossa história a partir do platonismo que, para a interpretação nietzschiana, se 

faz através de preconceitos do impulso do espírito moral. Uma das características que 

podemos observar é a instituição de uma dualidade, de uma oposição que configura a 

realidade em dois mundos: um mundo aparente e um mundo inteligível, sendo este último o 

lugar valorizado pela tradição que se fez a partir da interpretação de Platão que defende a 

supervalorização da razão: “Em que medida a dialética e a crença na razão ainda estão 

baseadas em preconceitos morais. Em Platão, como antigos moradores de um mundo 

inteligível do bem, ainda estamos de posse de um legado daquele tempo” (NIETZSCHE, 

2013, p. 87. Fragmentos Póstumos 2[93]). Ao configurar tal dualidade para a existência, 

vemos que tal pensamento compõe o real ao estabelecer um mundo além ou verdadeiro que 

seja primeiro ao acontecer do mundo aparente, sendo esse mundo além, imutável, estável, 

substancial. Tal dualismo nos é apresentado pelo platonismo, sendo este movimento 

interpretado pela história da filosofia como o inaugurador de tal mundo suprassensível; 

mundo interpretado como indubitável em relação à dinâmica do devir. Ocorre, a partir do 

olhar de Nietzsche, a compreensão de que através do pensamento metafísico, do pensamento 

moral, se institui uma partição de mundos:  

 

Nietzsche pretende abarcar toda a história da filosofia ocidental, partindo de 

uma visão simplista e abarcadora de metafísica como cisão de mundos. Essa 

perspectiva de análise, a nosso ver, se insere na estratégia nietzschiana de 

captar o traço básico, decisivo, da filosofia ocidental: a invenção do mundo 

verdadeiro (transcendente) após a negação do mundo natural do vir-a-ser 

(ARALDI, 2004, p. 89). 

 

Para Nietzsche, o que perpassa a constituição do pensamento metafísico é uma 

“desvalorização da natureza por meio da transcendência moral” (NIETSCHE, 2013, p. 447. 

Fragmentos Póstumos 10[153]). Aqui há, na criação da oposição de mundos, uma 

supervalorização do mundo inteligível em relação ao mundo sensível, pois é naquele que se 

engendra o que o homem ocidental tem como objeto de maior ânsia: a verdade. Tal objeto de 

ânsia pode ser apontado como uma segunda característica determinante imanente na 

manifestação do espetáculo do homem ocidental. Não por somente existir essa busca 

incessante pela verdade, mas, principalmente, por essa verdade trazer em si aqueles aspectos 



20 
 

de imutabilidade, de estabilidade, de substancialidade: a verdade como aquilo que desde 

sempre é, e não pode deixar de ser; o que subjaz a todo movimento do devir em estado 

cristalizado. O verdadeiro, aqui, é o que é digno de valoração; é o que deve ser compreendido 

como valioso por não fazer parte do movimento aparente do devir:  

 

O terrível é – o fato de que, com a antiga oposição entre “aparente” e 

“verdadeiro”, também se propagou o juízo de valor correlativo: menos em 

termos valorativos e absolutamente “valioso” 

o mundo aparente não é considerado por nós como um mundo “valioso”; a 

aparência deve ser uma instância contra a verdade suprema. Valioso em si só 

pode ser um mundo “verdadeiro”... 

Em primeiro lugar: afirma-se que ele existe 

em segundo: tem-se uma representação valorativa dele totalmente 

determinada (NIETZSCHE, 2012b, p. 253. Fragmentos Póstumos 14[103]). 

 

O espírito do pensamento aqui indicado tende para a procura e instituição de uma 

verdade última, de uma verdade única, que exerça sua definição em relação à totalidade das 

coisas. Como afirma Tongeren: “a moral única acaba por dominar tudo; não há nenhuma 

posição fora dela, mesmo os agrupamentos que combatem entre si se unificam nela” 

(TONGEREN, 2012, p. 106). Esse é o desejo do pensamento moral da história do Ocidente, 

da metafísica. Há aqui o anseio por uma verdade que abarque toda e qualquer manifestação da 

realidade, e isso diz respeito ao “caráter homogeneizante e fixador da moral” (TONGEREN, 

2012, p. 106), da tradição metafísica.  

Ao dialogar com essa tradição, Nietzsche pretende nos encaminhar para uma cisão em 

relação à maneira como tal tradição compreendeu a realidade no anseio de apresentar uma 

nova interpretação acerca daquilo que existe. Como nos indica Fink: “Numa perspectiva 

totalmente diferente, Nietzsche rejeita a metafísica e a concepção de filosofia fundada na 

tradição” (FINK, 1983, p. 15). Pela caricatura feita por Nietzsche em relação ao movimento 

do pensamento ocidental, notamos que seu maior objeto de crítica é justamente a instauração 

de um mundo verdadeiro como aquele a ser valorizado. O diagnóstico nietzschiano afirma 

que “não possuímos nenhuma categoria segundo a qual seria possível cindir um mundo 

verdadeiro e um mundo aparente” (NIETZSCHE, 2012b, p. 254. Fragmentos Póstumos 

14[103]) essencialmente: “Nós tomamos por verdadeiro, por bom, por valioso, aquilo que 

favorece a conservação da espécie” (NIETZSCHE, 2012b, p. 254. Fragmentos Póstumos 

14[103]), não o que realmente exista como substância em si verdadeira. Assim, existe, em 



21 
 

Nietzsche, o empenho para uma crítica radical em relação ao modo pelo qual a tradição 

metafísica creditou sua existência a partir da crença em um mundo verdadeiro:  

 

É de uma importância cardinal o fato de se eliminar o mundo verdadeiro. Ele 

é o grande veículo de dúvida e de diminuição valorativa do mundo que nós 

somos: ele foi até aqui o nosso mais perigoso atentado à vida.  

Guerra a todos os pressupostos, com vistas aos quais se imaginou um mundo 

verdadeiro. Entre esses pressupostos se encontra o pressuposto de que o 

valores morais são os valores supremos (NIETZSCHE, 2012b, p. 254. 

Fragmentos Póstumos 14[103]). 

 

Para a manifestação da crítica
5
 nietzschiana, contudo, como todo e qualquer 

pensamento filosófico comprometido com a linguagem, mesmo na intenção de ressignificação 

desta ou pela impossibilidade de abrir mão da mesma, instaura-se um conceito, uma maneira 

inaugural de abarcar o que há a partir da linguagem, a partir de uma descrição. Na tentativa de 

driblar as limitações do diálogo entre seu pensamento e a tradição, Nietzsche manifesta a 

forma de dizer o mundo e o acontecimento do que há para a humanidade pelo nome “vontade 

de poder”: “Vocês querem um nome para este universo? Uma solução para todos os seus 

enigmas? Uma luz para vocês próprios, os mais tenebrosos, mais secretos, mais fortes, mais 

intrépidos de todos os espíritos? – Este mundo é o mundo da vontade de poder – nenhum 

outro!”
6
 Notemos que na frase citada os termos “nome”, “solução” e “luz” aparecem de forma 

destacada, pois tais termos referem-se àquilo que, no pensamento nietzschiano, representa a 

maneira pela qual a realidade deve ser encarada. Se há uma maneira de iluminar as 

transformações obscuras e sem porquê que surgem diante dos olhos dos homens, se há uma 

solução a ser apresentada diante do incessante devir que a cada instante se presenteia, se há 

um nome a ser dado para todo e qualquer acontecer, tais designações devem se referir à 

vontade de poder. É em tal termo que Nietzsche deposita a possibilidade de uma definição 

                                                           
5
 A crítica nietzschiana em relação à instituição de uma dualidade para o real configurada como “mundo 

verdadeiro” e “mundo aparente”, assim como a crítica à supervalorização da “verdade”, serão melhores tratadas 

em capítulos posteriores, tendo como pressuposto para explicação a exposição que será feita acerca do que, para 

Nietzsche, significa valor. 
6
Traduzido de: “Voulez-vous um nompourcetuniers? Unesolution pour toutessesenigmes? Une lumière 

mêmeporvous, les plus ténébreux, les plus secrets, les plus forts, les plus intrépides de tous les esprits? – Ce 

monde, cést le monde de la volonté de puisance – et nulautre!” (NIEZSCHE, 1982, p. 344 Fragments Posthumes 

38[12]). 



22 
 

para o real. Em Nietzsche, vontade de poder é aquilo que diz o todo do acontecer. Em seus 

termos, é o que diz vida, mundo
7
.  

Ao anunciar o conceito vontade de poder, Nietzsche tem a pretensão de apontar para o 

caráter dinâmico do real. Por ser vontade, a realidade se faz como um incessante movimentar-

se para.... Tal ânsia para poder aparece como o primeiro empurrão de ânimo para toda 

possibilidade do acontecer, é o anelo primeiro de toda ocorrência: “O fato de a vontade de 

poder ser a forma primitiva do afeto, de outros afetos não passarem de reconfigurações: (...) O 

fato de toda força impulsionadora ser vontade de poder, o fato de não haver nenhuma força 

física, dinâmica ou psíquica além disso...” (NIETZSCHE, 2012b, p. 271. Fragmentos 

Póstumos14[121]). Nesse sentido, o termo “vontade” não deve ser encarado aqui como um 

mero aspirar ou um simples querer, nem algo que existe de maneira fática como uma 

substância ou que pode ser abraçada e identificada na simples observação das coisas. Como 

nos indica Müller-Lauter:  

 

Vontade de poder não é um caso especial do querer. Uma vontade “em si” 

ou “como tal” é uma pura abstração: ela não existe factualmente. Todo 

querer é, segundo Nietzsche, querer-algo. Esse algo-posto, essencial em todo 

querer é: poder. Vontade de poder procura dominar e alargar 

incessantemente seu âmbito de poder. Alargamento de poder se perfaz em 

movimento de dominação. Por isso querer poder (Machtwollen) não é apenas 

“desejar, aspirar, exigir” (MÜLLER-LAUTER, 2009, p. 54). 

 

O acontecer da realidade como vontade de poder indica que a vida se movimenta pela 

ânsia de poder para unicamente poder. Não há um objeto claro e determinado que leva essa 

vontade a existir. A existência já seria essa vontade, vontade para mais poder já seria aquilo 

que impulsiona todo e qualquer evento. A exaltação da realidade é vontade; é vontade que 

almeja a intensificação de poder para poder, no incessante movimento para se fazer, se tornar, 

                                                           
7
 Aqui, optamos por interpretar e expor o pensamento de Nietzsche a partir da identificação daquilo que quer 

dizer a realidade com os termos vida e mundo. Vida e mundo são outras palavras para dizer o real, o ser, assim 

como vontade de poder como termo capital. “O ser – não temos nenhuma outra representação disso se não 

‘viver’. – Portanto, como algo morto pode ‘ser’?” (NIETZSCHE, 2013, p. 128. Fragmentos Póstumos2[172]). 

Ou ainda, nas palavras de Fink: “Só ao considerar a mobilidade de todo existente que vem e que vai, que sobe e 

que desce, mobilidade que Nietzsche confunde com o conceito de <<vida>>, se chega ao conhecimento da 

vontade de domínio” (FINK, 1983, p. 90). E, ainda de acordo com certo elemento da interpretação de Fink, 

agora para expor o termo “mundo” em identificação com o real: “podemos dizer agora que Nietzsche não pensa 

o mundo como qualquer coisa existente simplesmente, mas aquilo que faz nascer todas as coisas, como o seio de 

todas as coisas, como o movimento de engendramento do qual provém os múltiplos existentes isolados e finitos 

e no qual adquirem contornos, forma e duração” (FINK, 1983, p. 83).   



23 
 

surgir. Como expressa Cordeiro, “a vida exuberante é a que não teme o desperdício, que cria 

por criar, que quer por querer, sem almejar nenhum fim, nenhuma meta além disso. Isto, 

porque a vontade, originariamente, quer só poder querer” (CORDEIRO, 2010, p. 89). Poder, 

aqui, se relaciona com o apresentar-se para novas e inaugurais apresentações. Como nos 

indica Fogel: “Vida, mais uma vez, é esta aptidão para, este poder de aparecer, mostrar-se” 

(FOGEL, 2010, p. 95). O que é de suma importância apontar aqui é que a vontade como 

vontade de poder e como aquilo que diz vida, não visa um estado acabado, uma estabilidade 

ou a adaptação em relação a algo para que possa ser sem esforço. Vontade de poder está 

sempre em uma relação com força, com exercer força, com acontecer em ação que visa 

impulso, aumento, em uma relação de insatisfação com o que já está fixo e ajustado. Como 

nos indica Antônio Marques, a vontade de poder, como uma “afecção fundamental”, “só pode 

ser compreendida do ponto de vista da criação, da metamorfose contínua de suas produções” 

(MARQUES, 2003, p. 72). Para Nietzsche, a realidade insiste em seu movimento para ser em 

ampliação, em recriação:  

 

...chegou-se mesmo a definir a vida como uma adaptação interna, cada vez 

mais apropriada, em circunstâncias externas (Herbert Spencer
8
). Mas, com 

isso se desconhece a essência da vida, sua vontade de poder, com isso não se 

percebe a primazia fundamental das forças espontâneas, agressivas, 

expansivas, criadoras de novas formas, interpretações e direções, forças cuja 

ação precede a “adaptação” (NIETZSCHE, 2009, p. 62). 

 

Assim, a filosofia nietzschiana nos apresenta a essência da vida como vontade de 

poder, a realidade como contínuo atuar para intensificação, um contínuo esforça-se para 

reinaugurações, para reconstituições. “Nietzsche explica a perspectiva de vontade de poder, 

como aquela na qual toda efetividade é vista como atuação, ou seja, como devir” 

(TONGEREN, 2012, p. 219), para o vir-a-ser. Tal vir-a-ser é a condição para o movimento da 

vida, seja em sua dinâmica efetiva da própria realidade na participação geral de todos os 

entes, seja em cada ente particular. A vontade de poder aponta para mudança, transitoriedade, 

ação, ou, nas palavras de Fink, possui um sentido verbal: “a vontade de domínio é a natureza 

[Wesen] do existente. Mas não se pode entender Wesen no sentido de essentia, que é a forma 

fixa da aparência, da IDEA; significa antes Wesen no sentido verbal, significa, portanto, 

mobilidade do existente” (FINK, 1983, p. 90).  

                                                           
8
 Filósofo inglês adepto da Teoria da Evolução cunhada por Charles Darwin. 



24 
 

Para Nietzsche, tudo o que participa da realidade, da existência, apetece por mais 

poder, por mais fortalecimento para poder, “a vida como a forma que nos é mais conhecida do 

ser é especificamente uma vontade de acumulação de força: todos os processos de vida têm 

aqui seu apoio: nada quer se conservar, tudo deve ser somado e acumulado” (NIETZSCHE, 

2012b, p. 237. Fragmentos Póstumos, 14[82]). Tal alavanca é a ânsia por poder, e toda a 

existência, não só a do âmbito do vivente, é estimulada e ganha sua manifestação a partir 

desse querer, que não possui nenhum objeto definitivo, almeja pelo simplesmente almejar 

poder: “A vida como caso particular: hipótese – a partir daí passar para o caráter conjunto da 

existência: aspira por um sentimento maximal de poder: é essencial uma aspiração a um mais 

poder: aspiração não é outra coisa senão aspiração ao poder” (NIETZSCHE, 2012b, p. 237. 

Fragmentos Póstumos, 14[82]). Portanto, para Nietzsche, essa vontade que almeja poder, essa 

vontade de poder, é o termo acolhido como aquele que pretende apresentar dela uma definição 

para a realidade, é o que pode ser apresentado como imprescindível no movimento de 

acontecer do real. No entanto, é preciso destacar que essa vontade enquanto essencial não é 

nenhuma coisa em si substancial ou imutável. Para Nietzsche, tal vontade não deve ser 

coisificada: “’Vontade’ – uma falsa coisificação” (NIETZSCHE, 2013, p. 17. Fragmentos 

Póstumos 1[62]). Tal vontade não existe enquanto essência cristalizada nem se pretende uma 

definição perpassada por estabilidade e fundamento. Como vontade, como dinâmica de 

vontade, a realidade não possui fundamento último nem objetivação de ser. Como vontade de 

poder a vida está sempre em um vir-a-ser, para auto-superação. Assim nos afirma Roberto 

Machado: “Vida como vontade de potência no sentido de auto-superação: tendência a subir, 

vitória sobre si mesma, esforço sempre por mais potência” (MACHADO, 1997, p. 101). Além 

disso, vontade de poder não indica um dizer que apresenta uma unidade que defina o real. 

Vida enquanto vontade de poder atenta para uma multiplicidade de impulsos, de constituições 

de seres. Assim afirma Tongeren: “essa (uma) fórmula fundamental da vontade reúne, na 

verdade, toda a efetividade em um conceito; mas esse (um) conceito vontade de poder designa 

a efetividade de tal modo que ela é essencialmente multiplicidade” (TONGEREN, 2012, p. 

219). Como vontade, a realidade brota de múltiplas e diferenciadas maneiras.
9
 

Aqui se situa uma das grandes intenções do pensamento nietzschiano em romper com 

a tradição: encarar a realidade como não cristalizável e múltipla. “A vida tem a tendência para 

subir; cria formas de domínio e nunca chega a repousar” (FINK, 1983, p. 86). Enquanto a 

                                                           
9
Também a crítica à uma unidade para a realidade apresentada por Nietzsche, assim como a crítica ao 

pensamento que determina uma teleologia serão melhores tratadas em capítulos posteriores. 



25 
 

tradição metafísica vai ao mundo em busca de uma verdade que diga o ser de todas as coisas 

de maneira substancial e acabada, Nietzsche nos apresenta uma forma de dizer o real que 

nutre a interpretação de que não pode haver uma definição cabal. A vida é sempre um 

movimento para se fazer, para se constituir. Por ser vontade de poder, a vida se faz como um 

movimento de aparição gratuito que engendra múltiplas maneiras de aparecimento, já que não 

permite a assimilação de um fim último determinado nem uma definição estática para si, nem 

almeja um último fim de amparo. E tal movimento não cessa, tal movimento sempre retorna 

como vontade, sempre retorna como ânsia de poder. “A vontade de domínio não é a tendência 

para ficar imóvel numa posição de domínio já alcançada, é sempre vontade de hegemonia e 

vitória” (FINK, 1983, p. 86). 

Além do conceito vontade de poder, surge, na filosofia de Nietzsche, um outro 

conceito capital para a descrição do real: o eterno retorno. Para Nietzsche, o que se dá na 

realidade é o eterno retorno do mesmo enquanto vontade de poder. Como mostra Gianni 

Vattimo, “a vontade de potência representa a essência do mundo como Nietzsche o vê, 

enquanto o eterno retorno é sua existência e realização” (VATTIMO, 2010, p. 6-7), sendo o 

eterno retorno um fato, e como tal “enuncia uma necessária estrutura da realidade” 

(VATTIMO, 2010, p. 6-7). A noção de eterno retorno está ligada à configuração da 

temporalidade do real, que insiste em mostrar-se como incessante passar. “O retorno do 

semelhante baseia-se na eternidade da marcha do tempo” (FINK, 1983, p. 95). Desta forma, 

vontade de poder em sua eterna retomada está sempre em relação com o passar, com o dirigir 

atividade para seguir em surgimento. O tempo de tal vontade é sempre um correr, está sempre 

ligado ao novamente se constituir, que não aceita uma linha de chegada ou um último piso no 

qual pode se estabelecer: “A vontade não pode agir para trás. Está amarrada ao curso do 

tempo. Tem de andar com o tempo, tem de querer sempre para frente – e nunca para trás. A 

vontade de domínio fundamenta-se no correr do tempo” (FINK, 1983, p. 90)   

Se vida sempre retorna como vontade, se insiste em se manifestar como aquilo que 

não está feito, voltando-se sempre para o aberto possível de constituição, então toda e 

qualquer pretensão de abarcar a realidade como um aspecto definitivo tende a se desfazer.  

O que Nietzsche declara ao olhar para a tradição é que esta, a partir do que vida é de 

maneira própria como eterno retorno da vontade de poder, possui uma ansiedade que está 

fadada a não encontrar seu objeto de desejo, a saber, uma realidade que possa ser totalmente 

abarcada a partir de uma única definição. A tradição metafísica aspira o caráter de 



26 
 

universalidade do seu dizer diante do acontecer do devir, do espetáculo múltiplo que surge 

unicamente para surgir em movimento de mais poder. Através do pensamento nietzschiano 

vemos o abraço à ideia de que a realidade não tem um sentido, uma finalidade, ou um 

fundamento pelo qual todas as coisas estão enraizadas e, por isso mesmo, é através dele que 

todas as coisas podem ser. O fundamento que ambiciona ser mostrado em tal pensamento não 

é fundamento algum, mas apenas vontade: um fundo sem fundo que se mostra abissalmente a 

partir de um brotar imotivado, que se faz sempre em uma ambição para, e que não cessa de 

ser ambição. Para Nietzsche, a vida mesma não tem motivo nem fundamento, mas o homem, 

ao se relacionar com a vida, se relaciona a partir do sentido. E é nessa relação do homem com 

a vida que se instaura o valor.  

Quando dizemos que é na relação do homem com a vida que se instaura valor, não 

estamos aqui apontando para uma dicotomia na qual o homem está em um plano enquanto 

observador do real, que estaria em outro. A quebra da dicotomia entre dois mundos também 

faz parte da intenção de rompimento com a tradição metafísica pela qual Nietzsche anseia. 

Como notamos em um dos fragmentos póstumos escritos por Nietzsche, “falta aqui a 

oposição entre um mundo verdadeiro e um mundo aparente: só há um mundo, e esse mundo é 

falso, cruel, contraditório, sedutor, sem sentido...” (NIETZSCHE, 2012b, p. 177. Fragmentos 

Póstumos, 11[415]). Tal afirmação designa um outro caráter para a realidade. Não há a 

interpretação de que exista uma dualidade do mundo constituído por um mundo sensível e um 

mundo ideal, como ambicionou, aos olhos de Nietzsche, a tradição plantonista da filosofia até 

então. O que há é apenas um mundo. O verdadeiro não deve estar mais ligado à outra 

instância fora da vivência sensível, fora do acontecer do devir. O devir mesmo, esse 

espetáculo que brota diante dos homens em movimento e instabilidade é o próprio real, “um 

mundo assim constituído é o mundo verdadeiro” (NIETZSCHE, 2012b, p. 177. Fragmentos 

Póstumos, 11[415]). Como não deve mais haver tal dicotomia entre mundo aparente e mundo 

verdadeiro, também não deve haver a dicotomia inaugurada na modernidade instituída a partir 

do sujeito como fundamento da verdade em um âmbito e o objeto, a natureza, em outro. E, 

além disso, o sujeito não deve ser visto mais de maneira substancial, como coisa pensante “em 

si”. Assim como toda tentativa de instaurar uma verdade universal, a pretensa estabilidade do 

sujeito e sua consciência autossuficiente se revela como falsa: “acreditamos em nossa crença 

até o pontoem que nós imaginamos por sua causa em geral a ‘verdade’, a ‘realidade efetiva’, a 

‘substancialidade’. (...) ‘Sujeito’ é a ficção...” (NIETZSCHE, 2013, p. 383. Fragmentos 

Póstumos, 10[19]). 



27 
 

Ao isentar a realidade de tal dicotomia e substancialidade da filosofia da subjetividade, 

Nietzsche apresenta o homem não como um elemento em separação da realidade dotado de 

uma essência própria por uma existência “em si”, mas como partícipe da dinâmica da vida no 

interior da própria vida. Enquanto vontade de poder, a realidade tem no homem o ente cuja 

participação na vida condiciona o aparecimento do valor, pois é ao homem que a interpretação 

decorrente em todo movimento do nosso saber se faz presente. A vida, no interior do seu 

acontecer, enquanto vontade de poder, presenteia ao homem um modo dele, homem, nela se 

fazer como o ente que pode ser afetado e constituído por valor. Aqui se situa a relação do 

homem com a vida que possibilita a instauração do valor, não como relação dicotômica, na 

separação do homem como observador e a realidade como observável, mas uma relação de 

participação, na qual o homem participa da realidade de tal modo singular. Sendo assim, essa 

singularidade não deixa de se comportar e ser alavancada por aquilo que anima todo o 

acontecer: a vontade de poder: “o que o homem quer, o que cada parte mínima de um 

organismo vivo quer, é um mais poder” (NIETZSCHE, 2012b, p. 324. Fragmentos Póstumos, 

14[174]). E é pela instauração de valor, promovida pela própria vida através do homem, que o 

homem se faz nesse movimento de vir-a-ser que se apetece para mais poder. 

Posto que é na dinâmica do acontecer da vida enquanto vontade de poder que o 

homem é presenteado com a singularidade de ser aquele ente capaz de instaurar valor, parece-

nos claro afirmar que o princípio que possibilita o surgimento do valor também seja aquilo 

que diz a íntima realidade: a vontade de poder. O que diz vontade de poder diz também o 

princípio que engendra valor. Os valores se revelam, aqui, como “exercício da vontade de 

potência” (MACHADO, 1997, p. 103). Dito que o homem não deve ser mais encarado como 

um sujeito substancial autossuficiente que possui as faculdades de representação do mundo, 

sendo o fundamento para se apontar uma verdade, mas, sim, um ente que é tomado e participa 

daquilo que a vida executa em seu acontecer, então não podemos apontar para o valor, como 

aquilo que se apresenta e surge através dos olhos dos homens, algo que surja a partir da 

consciência de um sujeito pensante, mas o que brota a partir da própria vida em seu atuar, em 

sua efetividade enquanto eterno retorno da vontade de poder.  

Em Nietzsche, valor deve ser interpretado como um desdobramento no interior da 

ação da vida em seu aparecer, em seu se fazer surgir, no movimento incessante de ser vontade 

de poder, anseio para mais poder; é o valor que promove a manutenção e intensificação da 

vida que se manifesta como acontecer através do homem: “O ponto de vista do valor é o 

ponto de vista das condições de conservação-elevação no que diz respeito a configurações 



28 
 

complexas de duração relativa da vida no interior do devir” (NIETZSCHE, 2012b, p. 27. 

Fragmentos Póstumos, 11[73]). Assim, valor é um ponto de vista promovido através do 

homem para gerar, dentre múltiplas formas, uma maneira pela qual a vida ganhe brotação, 

manifestação. 

O valor, através do homem, é a exposição da realidade a serviço da própria realidade 

como vontade de poder, que se mostra e se manifesta de múltiplas maneiras. Tais maneiras se 

fazem singularmente pela instauração de um sentido diante do transitório e instável 

movimento da vida em seu devir. Ao promover valor, o homem é movido por uma instância 

de força e poder, que o faz ser presenteado com um sentimento de assenhoramento diante do 

caos que o mundo mostra ser: “Valor. O mais elevado quantum de poder, que o homem 

consegue incorporar” (NIETZSCHE, 2012b, p. 200. Fragmentos Póstumos,14[8]). Valor é a 

emergência da realidade enquanto vontade de poder que atua através do homem. A atividade 

da vida, aqui, promove o homem como aquele que a manifestará, pois, o homem acontece por 

tal manifestação. É a possibilidade de conduzir o ato de valoração que brinda o homem com a 

aptidão de descrever o mundo a partir de um “é”, a partir de um sentido que defina e objetive 

a realidade. Com tal capacidade, não como faculdade intrínseca de um sujeito, mas como um 

presente do acontecer que o faz de tal forma, o homem inaugura novos modos de ver o real, 

inaugura novos mundos que ambicionam ser realidade. O valor, então, representa um criar: 

“As palavras que designam valores são bandeiras fincadas aí onde descobriu-se uma nova 

bem-aventurança – um novo sentimento”
10

. O homem, sendo o ente que surge como aquele 

que promove a manifestação do valor, a saber, a manifestação de uma maneira de abraçar e 

dar sentido à realidade, o faz por participar da atividade dinâmica dessa própria realidade.  

Agora, é preciso atentar para um elemento novo na concepção de valor na filosofia 

nietzschiana. Como vinha sendo dito, a vida enquanto vontade de poder se movimenta na 

ânsia para mais poder, no sempre estar insatisfeita, negando um estado último e cristalizado, 

negando o apenas se adaptar ou apenas se manter. E valor aparece como um dos elementos de 

aparecimento do real que promove tal dinâmica de intensificação de poder. No entanto, em 

um dos fragmentos supracitados, valor aparece como, além de um ponto de vista para 

“elevação no que diz respeito a configurações complexas de duração relativa da vida no 

interior do devir”, um “ponto de vista das condições de conservação” também nessa 

complexa configuração da realidade. 

                                                           
10

Traduzido de: “Les mots qui désignent les valeurs sont des drapeaux platés là où l’on découvert un nouveau 

bonheur – un sentiment nouveau” (NIEZSCHE, 1997, p. 186. Fragments Posthumes,. 4[233]). 



29 
 

O que é importante ressaltar aqui é que tal conservação surge pelo trabalho da vida em 

seu se fazer para mais força. O conservar aparece aqui como uma das manifestações também 

perpassadas pela vontade, por um querer poder. Para apresentar uma indicação disso, vamos à 

Genealogia da Moral, visitar o que Nietzsche afirma sobre o ideal ascético cristão: “no fato 

do ideal ascético ter significado tanto para o homem se expressa o dado fundamental da 

vontade humana, o seu horror vacui [horror ao vácuo]: ele precisa de um objetivo – e 

preferirá ainda querer o nada a nada querer” (NIETZSCHE, 2009, p. 80). 

A partir do movimento de ascendência de um valor, o homem institui ideais ascéticos. 

Para Nietzsche, tais ideais promovem uma realidade fincada na certeza de um mundo 

suprassensível que só pode ser atingindo na necessidade de, no mundo presente, existir, de 

maneira incondicional, a fé dirigida a Deus, a fé dirigida a uma vida celestial. Ao falar de 

Paulo, Nietzsche atenta: “por um lado, a partir da oposição entre a vida verdadeira e a vida 

falsa, ele construiu a oposição entre essa vida terrena e aquela vida celestial no além...” 

(NIETZSCHE, 2012b, p. 97. Fragmentos Póstumos 11[281]). Desta forma, crer e viver de 

acordo com ideais ascéticos é abraçar a convicção de que a vida, a realidade, possui um fim 

último, uma estabilidade de definição que reside em um mundo além, um mundo que é digno 

do fanatismo da crença. Há, aqui, o estabelecimento de uma verdade absoluta, que deve ser 

obedecida para que o homem chegue a um certo estado desejado. Para os ascetas, a vida não 

pode ser eterna transitoriedade. Ela possui, sim, um sentido determinado, objetivo. Através de 

Nietzsche, podemos afirmar que a instituição dessa forma de realidade, que se revela como 

inexistente em sentido essencial de acordo com o movimento próprio da vida enquanto 

vontade, também é por vontade, por querer, por ansiar poder. Apesar de significar, como nos 

afirma Brusotti, “uma vontade de nada” (BRUSOTTI, 2000, p. 12), o que promove a 

manifestação do ideal ascético é a mesma dinâmica que promove, segundo Nietzsche, o 

acontecer da realidade: dinâmica de vontade para poder. “Querer o nada” ainda é uma 

vontade, ainda é uma ânsia. Pelos homens, a emergência de ideais ascéticos surge pela figura 

do sacerdote, e tais ideais representam “seu melhor instrumento de poder, a ‘suprema’ licença 

de poder” (NIETZSCHE, 2009, p. 80). O sacerdote, como uma das manifestações no interior 

do movimento da realidade em seu surgir através de inúmeras manifestações, perpassadas 

pela ânsia de poder, promove a vontade que o anima a partir do tornar presente certo sentido 

estático para vida, que se faz em transitoriedade. Diante do caos que se mostra como real em 

seu devir, a busca por poder engendrada pelo sacerdote imprime em tal caos um outro valor, 

um outro sentido. O sacerdote nega a vida como eterno retorno da vontade, eterna retomada 



30 
 

do a-se-fazer para poder, mas nessa negação, o próprio sacerdote promove um movimento de 

criação da realidade que trabalha em atividade conjunta com a vida negada. Nas palavras de 

Müller-Lauter:  

 

Por um lado, a vida se nega na práxis ascética. Pois esta é somente uma 

ponte para uma outra forma de existência, oposta à vida. Nesse contexto, 

precisa-se de força para “estancar as fontes de força” Assim, aqui domina a 

aversão à vida. Por outro lado, porém, o ideal ascético representa um 

“artifício de conservação da vida”. Pois se a vida é apenas ponte, então é 

preciso que se edifique e se fixe nela. O sacerdote ascético, através da 

potência de seu desejo “de ser outro, de estar em outro lugar”, fica 

aprisionado justamente nesta vida. Com isso, “esse negador pertence às 

enormes forças conservadoras e afirmadoras da vida” (MÜLLER-

LAUTER, 2009, p. 130). 

 

Apesar de fomentar uma realidade ligada à estabilidade e a uma verdade absoluta, o 

que engendra, primeiro, um caráter de conservação da vida ao invés de sua intensificação para 

mais poder, a própria força da atividade ascética está na apresentação de tal realidade 

cristalizada. Essa brotação é seu exercício de e para poder no interior do movimento da vida. 

Diante da insatisfação com o mundo em seu movimento próprio de vontade, o ideal ascético 

surge como um sentido que possibilita a manutenção da vida, impedindo que esta pereça. O 

ideal ascético surge como alternativa da própria vida que luta contra seu próprio 

definhamento:  

 

...o ideal ascético nasce do instinto de cura e proteção de uma vida que 

degenera, a qual busca manter-se por todos os meios, e luta por sua 

existência; indica uma parcial inibição e exaustão fisiológica
11

 (...) O ideal 

ascético é um tal meio: ocorre, portanto, exatamente o contrário do que 

acreditam os adoradores desse ideal – a vida luta nele e através dele com a 

morte, contra a morte, o ideal ascético é um artifício para a preservação da 

vida (NIETZSCHE, 2009, p. 101). 

 

                                                           
11

 Deve-se destacar, aqui, que o termo fisiologia, em Nietzsche, está ligado ao que vida é enquanto physis, 

enquanto brotação que não cessa em aparecimentos. Também podemos relacionar a esse entendimento quando 

nos referimos à palavra natureza. Portanto, “exaustão fisiológica” corresponde a uma espécie de vida que não 

pertence mais ânimo para o brotar, aparecer gratuito engendrado pela vida enquanto vontade de poder. Essa 

espécie de vida é um modo desanimado, debilitado de forças para poder ser; é a vida do homem asceta.  



31 
 

Como dito anteriormente, para Nietzsche, vida se faz como incessante vontade para 

mais poder, para aumento e intensificação de poder. Apontar apenas para o caráter de 

conservação pode tornar imperceptível a “primazia fundamental das forças espontâneas, 

agressivas, expansivas, criadoras de novas formas...”, mas é preciso identificar que o próprio 

movimento de conservação atua a favor da realidade e sua dinâmica própria de auto-

superação. Como expõe Cordeiro, “vida é essencialmente busca por aumento, por 

ultrapassamento de si mesma, o que, no entanto, requer a manutenção, o fundo consistente 

que possa permitir o aumento” (CORDEIRO, 2010, p. 91). Assim, há na manifestação do 

sacerdote o desempenho de uma atividade à serviço da vida enquanto vontade de poder. Tal 

acontecer humano “também ousou, inovou, resistiu, desafiou o destino...” (NIETZSCHE, 

2009, p. 102), por ele ouve também o evento de “uma nova bem-aventurança – um novo 

sentimento”, pois, como um ente possibilitado a fornecer as apresentações valorativas, o 

sacerdote foi tocado e promoveu um modo de atribuir sentido à sua existência. E tal sentido, 

embora queira corrigir a vida apresentando-a por absolutização, o faz por justamente ser 

perpassado pela dinâmica de ansiar por mais poder. 

Portanto, se a realidade se configura, para o pensamento nietzschiano, como aquilo 

que incessante e instantaneamente brota de forma gratuita na ânsia de apenas aparecer em 

aumento de poder, se mostrar a partir do que é enquanto vontade para...Valor é algo que surge 

a partir e no interior dessa dinâmica. Valor é um aparecimento, uma presentificação que é 

pelo real como vontade, é o que permite a designação de um “é”, de um ser próprio, de uma 

maneira objetiva e definitiva de compreender o real, na medida em que aparece. Como 

aparecimento, o valor surge através do homem, possibilitando a este o enxergar de um 

sentido, o enxergar de uma definição no interior do devir, do que sempre está em 

transformação, do que insiste em eternamente passar. Na vida em sua dinâmica de aparição 

transitória, o valor surge como expressão; expressão esta que ganha sua manifestação através 

do homem. É a partir do que significa valor, que tem como princípio de engendramento a 

vontade de poder, que podemos, aqui, apontar para um dos caracteres de suma importância 

que compõe o pensamento de Nietzsche, a saber, o perspectivismo. 

 

 

 



32 
 

1.2 VALOR E PERSPECTIVISMO  

Como já podemos inferir a partir do que foi dito acerca do valor e das intenções 

nietzschianas de rompimento com a tradição metafísica, seja pela dissolução da possibilidade 

de apontar para a realidade uma verdade última e estática, seja pela dissolução da dicotomia 

mundo aparente versus mundo verdadeiro, que resulta na crítica ao estabelecimento moderno 

de um sujeito substancial e autossuficiente possibilitador da verdade, o perspectivismo, aqui, 

não deve ser interpretado como algo que retire seu fundamento da consciência representativa 

de tal sujeito. Por ser um partícipe do incessante movimento da vida em seu vir a ser, o 

homem é o ente aberto para a possibilidade de engendrar perspectivas. No entanto, tal 

possibilidade não é a partir das faculdades intrínsecas no sujeito em sua autossuficiência para 

a representação. Tal possibilidade é a partir do próprio movimento de vida como vontade de 

poder. Aquilo que surge como perspectiva através dos olhos dos homens brota pelo 

movimento da própria realidade em se apresentar, ao consumar sua ânsia por aparecimento. O 

que o homem tem como perspectiva não parte do próprio homem, mas é um tornar-se 

presente do mundo, é a vida em sua atividade que presenteia o olhar humano como 

perspectivo. Aquilo que emerge do real afeta o homem de uma determinada maneira, por uma 

determinada manifestação que só é possível no insistente movimento da vida em se mostrar, 

em brotar descompromissadamente. Isso que emerge ao olhar do homem é a partir de um 

ponto de vista, de uma perspectiva que, apesar de existir pelo homem, só é visão de algo que é 

apresentado e possibilitado à aparência pela própria realidade. Aqui se situa mais uma vez a 

relação do homem com a vida como uma relação de participação. A perspectiva surge no 

interior da vida através do homem, pois este participa do acontecer daquela como o ente 

aberto para ser afetado, tocado a instituir uma perspectiva.  

É no movimento próprio da vida em eternamente retornar como vontade de poder que 

anseia por aparência, por brotação que surge, então, perspectivismos. Em Nietzsche, a 

realidade se faz interpretada em seu movimento de sempre se mostrar através de variadas 

maneiras. Eterno retorno da vontade de poder como um mesmo é a eterna retomada de vida 

em suas múltiplas possibilidades de mostração, múltiplas possibilidades de constituição que 

se apresentam, múltiplas possibilidades de brotar. O mesmo como vontade de poder que 

sempre retorna é o mesmo que atenta para a inevitável dinâmica de vida como aquilo que 

volta sempre ao a se fazer, para o sempre ase realizar. O homem, sendo aquele que participa 

da dinâmica da vida como o ente capacitado para a manifestação da instância que quer dizer o 

real no interior dela mesma, é aquele presenteado com o olhar interpretativo do mundo. Aqui, 



33 
 

podemos apontar, então, para a identificação entre o ato de interpretar, o perspectivismo e o 

valor, posto que ambos são em um mesmo movimento autêntico da realidade em seu tornar-se 

apresentação. Como afirma Nietzsche: “Nossos valores são inseridos interpretativamente nas 

coisas” (NIETZSCHE, 2013, p. 79. Fragmentos Póstumos, 2[77]). O homem como o ente 

aberto para a compreensão de ser, possui o ponto de vista que possibilita as definições que 

almejam abarcar a totalidade das coisas. A própria metafísica como acontecimento da 

humanidade ocidental só é a partir dessa participação do homem enquanto o ente que se 

relaciona com as múltiplas apresentações engendradas pela vida, apresentações essas que são 

perspectivas, que são interpretações do homem ao participar da emergência de um valor no 

seio da vida. 

 

Nietzsche não prova nem pesa as representações ontológicas da tradição 

metafísica por elas próprias, considera-as simplesmente como sintomas que 

indicam tendências da vida. Por outras palavras, ele não põe a questão do 

ser, pelo menos não da maneira como durante longos séculos a discutiram; o 

problema do ser é recoberto pelo problema do valor (FINK, 1983, p. 15).  

 

Assim, a atividade de apresentar uma definição de ser que almeje dizer a totalidade do 

real se faz, antes, pelo afeto que possibilita a presentificação de um valor. Aqui se dá a 

identificação de ser e valor na filosofia de Nietzsche: “a equação fundamental <<ser=valor>> 

é o elemento específico de sua filosofia” (FINK, 1983, p. 19):  ao interpretar a realidade o 

homem o faz por ser possibilitado com a afetação de uma perspectiva, de um ponto de vista, 

de um valor. 

É pelo caráter do olhar perspectivo aberto ao homem que se instaura valor, que se 

manifesta a ação de fechar a realidade em uma definição. É pelo caráter do olhar perspectivo 

aberto ao homem que o valor surge no interior da vida, posto e presenteado por ela mesma em 

seu movimento próprio. Aquilo que surge como valor é uma imposição da realidade como 

vontade de poder que ganha sua manifestação através do sentir dos homens. Ao ser pela 

perspectiva de um ato valorativo, o homem vê na vida uma inauguração de sentido, vê a 

possibilidade de dizer da realidade um “é”, de compreender a realidade através de uma noção 

de imutabilidade e objetividade. Assim, nasce o que o homem pode encarar como 

“verdadeiro”. É pela aparência que se faz a partir do movimento próprio da vida em brotar de 

maneira incessante e diferenciada que o homem é dado à possibilidade de engendrar uma 



34 
 

“verdade” ao mundo: “o ‘mundo verdadeiro’, como quer que ele tenha sido concebido até 

aqui – foi sempre o mundo aparente uma vez mais” (NIETZSCHE, 2012b, p. 16. Fragmentos 

Póstumos,11[50]). Na dinâmica do mundo em seu se tornar aparência há o acontecimento da 

definição a partir da participação do homem no íntimo dessa dinâmica.  Para Nietzsche, o 

homem define e descreve o real pelo que o próprio real tem como ocorrência de mostração. 

Ao descrever a realidade a partir daquilo que a vida mesma fez brotar como ponto de vista 

através do homem, este pretende descrevê-la de forma implacável e definitiva, na intenção de 

abarcar tudo aquilo que é, na intenção de mostrar para o todo a verdade. É dessa relação de 

participação que se instaura, então, os supremos valores.  

Como supremo, o valor surge e se torna para o homem aquilo que pode conferir 

sentido à existência, seja como Deus, como além, como verdade. O supremo valor, é eleito 

pela vida para que, através dos olhos dos homens, se torne um fundamento para o existir, para 

a realidade. Aqui, há o acontecimento da perspectiva que ambiciona a universalidade, que 

ambiciona presentear o homem um lastro firme diante do movimento instável da vida, diante 

da ininterrupta dinâmica do mundo em sua transfiguração. O valor surge como um ponto de 

vista que promove a conservação e o aumento de força para poder a partir da vida enquanto 

vontade. “O mundo aparente, isto é, o mundo considerado segundo valores; escolhido 

segundo valores, isto é, nesse caso, segundo o ponto de vista da utilidade com vistas à 

conservação e à elevação de poder de determinada espécie animal” (NIETZSCHE, 2012b, p. 

334. Fragmentos Póstumos,14[184]). Pelo já exposto, “a determinada espécie animal” é o 

homem, pois este é que se configura como uma das manifestações da vida que anseia pelo 

engendramento de uma verdade. Assim, surge o que podemos apontar como um dos golpes 

mais fatais do pensamento nietzschiano à crença do homem em relação a existência de uma 

verdade ou de um sentido universal: o golpe que diz que tal verdade é perspectivista. O 

encarar o mundo e o apontar ou instaurar uma verdade para tal só ocorre a partir de uma 

perspectiva. Para Nietzsche, não há outro modo de apresentar algo que seja o real, que se faz 

em seu inevitável caráter para aparição: “o elemento perspectivístico, portanto, renuncia o 

caráter da ‘aparência’! Como se um mundo ainda restasse, se deduzíssemos dele o elemento 

perspectivístico!” (NIETZSCHE, 2012b, p. 334. Fragmentos Póstumos,14[184]). 

Como perspectiva, o valor, quando se apresenta como supremo valor, ou verdade 

universal, ou ainda aquilo que permite a manutenção ou crescimento de uma “determinada 

espécie animal”, é um ponto de vista. Como espetáculo de mostrar-se de múltiplas formas em 

seu ininterrupto movimento, a realidade brota diferenciadamente em cada ponto. Tomando 



35 
 

uma afirmação de Heidegger, o valor, como aquilo que surge a partir do próprio movimento 

da vida “... é posto sempre por e para um ver” (HEIDEGGER, 2002, p. 263). Como valor, a 

vida aparece de maneiras distintas através do olhar dos homens em seus variados contextos. 

Como supremo valor, aquilo que é encarado como verdade é pelo que circunscreve o ponto de 

vista, é pelo que esse ponto é como uma maneira da realidade se mostrar 

perspectivisticamente, dentre suas formas variadas e transitórias no acontecer de outros 

pontos de vista. “Todo centro de força possui sua perspectiva para todo oresto, isto é, sua 

avaliação totalmente determinada, seu tipo de ação, seu tipo de resistência. O ‘mundo 

aparente’ reduz-se, portanto, a um tipo específico de ação sobre o mundo, partindo de um 

centro” (NIETZSCHE, 2012b, p. 334. Fragmentos Póstumos,14[184]). Diante da 

configuração do real como aquilo que só pode ser apontado a partir de um ponto perspectivo, 

Nietzsche aponta para a impossibilidade de se instaurar uma maneira universal e cabal de 

definir a totalidade das coisas. Não há, aqui, uma substância, um fundamento último, uma 

única interpretação que diga um “é” absoluto para o acontecer. “Nenhum ser ‘verdadeiro’, 

nenhum ser essencial” (NIETZSCHE, 2012b, p. 334. Fragmentos Póstumos, 14[184]) existe. 

O que ocorre é a possibilidade de ser através de uma significação que atribui a algo tal caráter 

de universalidade, mas tal significação só é possível a partir de uma perspectiva dentre várias 

outras perspectivas possíveis que ocorrem no interior da vida em seu movimento para surgir. 

Como afirma Nietzsche: “não podemos enxergar além de nossa esquina” (NIETZSCHE, 

2012a, p. 251). Desta forma, a imposição de que aquilo que surge como perspectiva seja 

tratado como ilimitado em sua abrangência é um movimento anímico da vontade, mas que 

tende a fracassar, pois cada perspectiva, cada verdade, diz respeito a um ponto de 

interpretação do mundo, falhando em sua pretensão de absolutização:  

 

É natural que cada um de nós, seres diversos, experimente outras 

qualidades
12

 e, consequentemente, viva em um mundo diverso, diferente do 

que nós vivemos. As qualidades são as nossas idiossincrasias propriamente 

ditas: exigir que essas nossas interpretações e valores humanos sejam valores 

universais e talvez constitutivos está entre as mais graves loucuras do 

orgulho humano (NIETZSCHE, 2013, p. 201. Fragmentos Póstumos, 6[14]). 

 

                                                           
12

 O termo “qualidades”, neste fragmento, aparece como aquilo que limita o horizonte do ponto de vista ao 

interpretar, ao designar valor, que é particular. “...todas as nossas sensações valorativas (isto é, justamente as 

nossas sensações) se atêm justamente às qualidades, ou seja, às nossas ‘verdades’ perspectivísticas que só 

pertencem à nós...” (NIETZSCHE, 2013, p. 201. Fragmentos Póstumos, 6[14]). Ou ainda: “A qualidade é uma 

verdade perspectivística para nós; nenhum ‘em si’. (NIETZSCHE, 2013, p. 165. Fragmentos Póstumos, 5[36]). 



36 
 

Assim, pelo pensamento nietzschiano, é preciso encarar a inexistência de uma verdade 

última. A própria filosofia expressada para designar a realidade enquanto vontade de poder 

deve ser entendida perspectvisticamente. Nesse sentido, podemos afirmar que a filosofia de 

Nietzsche é aquela que se sabe perspectivística, que reconhece seu caráter perspectivo. Nas 

palavras de Tongeren:  

 

A vontade de poder não é uma hipótese que possa se converter em um 

conhecimento verdadeiro, mas uma perspectiva que possibilita 

conhecimentos ou interpretações, permanecendo todos igualmente 

hipotéticos, tal como as perspectivas que estão em sua base. A hipótese 

designa uma forma de considerações possível sobre “o mundo”, uma 

perspectiva na qual pode ser esboçada uma imagem do mundo. Ela infere um 

campo de conhecimento hipotético e perspectivista, ou seja, um 

conhecimento que continuamente pressupõe determinada perspectiva 

(TONGEREN, 2012, p. 215).  

 

Portanto, ao atribuir para a realidade seu caráter como vontade de poder que 

eternamente retorna em múltiplos modos de aparição, Nietzsche aponta para as inúmeras 

possibilidades de brotação de tal realidade, o que credita de sentido a possibilidade de existir 

inúmeros modos de interpretar e valorar diante do acontecer da vida. Para a filosofia 

nietzschiana, o mundo tem em seu fazer-se a multiplicidade de possibilidades de surgimento. 

Apontar para o caráter perspectivo de toda valoração, de todo crer e atribuir crença ao real, 

concorda com o movimento próprio da vida em incessantemente brotar de maneiras 

diferenciadas:  

 

“...a tese da vontade de poder, na qualidade de tese confrontada com outras, 

deixa que sejam válidas uma multiplicidade de perspectivas de interpretação. 

Com isso, ela concorda com a crítica de Nietzsche às interpretações que 

‘querem despir’ a existência e o mundo de seu ‘caráter multívico’, e 

concorda com seu perspectivismo” (TONGEREN, 2012, p. 217-218). 

 

Para tal filosofia que admite o perspectivo que há em toda forma de atribuir sentido ao 

real, não existem fatos indubitáveis que sejam observados por todos os pontos de vista da 

mesma forma; não existe a determinação de um fato como algo que acontece e deve ser 

encarado essencialmente. O que ocorre, em Nietzsche, são interpretações: “...precisamente 



37 
 

fatos não há, só interpretações. Não podemos constatar nenhum fato ‘em si’: talvez seja um 

disparate querer algo assim” (NIETZSCHE, 2013, p. 262. Fragmentos Póstumos, 7[60]). A 

existência de um fato só ocorre de maneira perspectiva, é um entre inúmeros pontos de vista, 

é um entre múltiplos centros singulares de força que engendram uma ação valorativa, e nunca 

algo dotado de uma substância que se faz de maneira imutável e objetiva para todo e qualquer 

acontecer. Desta forma, aquilo que aparece como fato, como coisa “em si”, é antes através de 

um sentido pela presença de uma perspectiva, e somente assim um fato ou uma essência 

podem ser atribuídos: eles são interpretados como existentes em meio à multiplicidade de 

inúmeras interpretações, inúmeras formas de ver, inúmeras ações perspectivistas:  

 

Uma “coisa em si” é tão equivocada quanto um “sentido em si”, um 

“significado em si”. Não há nenhum ‘fato em si’, mas um sentido precisa 

sempre ser inserido para que possa haver um fato... 

O “o que é isso?” é um estabelecimento de sentido visto a partir de algo 

diverso. A essência, a essencialidade, é algo de perspectivístico e já 

pressupõe uma pluralidade. No fundo, encontra-se sempre “o que é isto para 

mim?” (NIETZSCHE, 2013, p. 116. Fragmentos Póstumos,2[149]). 

  

Portanto, aquilo que o homem denomina a partir de uma atribuição de essência, 

substância universal, é a partir de uma perspectiva, de um ponto de vista posto pela própria 

vida. E como perspectiva, é para um determinado olhar de força singular, não podendo 

abarcar a totalidade do real. Assim, a história da metafísica, a história da moral, deve ser 

interpretada como algo que ocorre de determinada maneira, mas não da única maneira 

possível de acontecer: 

 

A (uma) moral se mostra aqui, bem ao contrário, como apenas uma de 

muitas possibilidades, na medida em que essa (uma) moral é descrita como 

produto de um desenvolvimento sem qualquer princípio inicial e nenhuma 

meta previamente dada, que revela rupturas e que também poderia ser uma 

moral diferente (TONGEREN, 2012, p. 89). 

 

O pensamento ocidental, o pensamento moral que se desdobra com o homem do 

Ocidente, aqui não pode ser visto como um detentor da verdade universal. “Não há apenas 

uma moral, e sim muitas morais possíveis e necessárias” (TONGEREN, 2012, p. 97). Nota-se 

que Tongeren, ao falar da instituição metafísica da tradição destaca a palavra “uma”, 



38 
 

indicando que tal pensamento moral não deve ser encarado como único, como aquele que, 

definitivamente, abarcará tudo o que é, tudo o que acontece. É intrínseco ao movimento de 

instauração da verdade que o homem, ao eleger um valor como universal, abraça também o 

fracasso da tentativa de abarcar a universalidade das coisas por todos os tempos. Se a 

perspectiva que possibilita a inauguração de uma verdade só é a partir da relação do homem 

como partícipe da dinâmica da vida com a própria vida em se apresentar, e esta insiste em 

eternamente retornar como vontade de poder na ânsia de novas e distintas apresentações 

gratuitas e que não se permite ser copulada por uma definição cabal ou substancial, já que se 

faz sempre no movimento para intensificação de poder para poder, é aceitável concluir que tal 

verdade está fadada a derrocar em sua intenção universalizante. 

Aqui, podemos inferir que o próprio caráter interpretativo da existência aparece como 

um mecanismo a favor da realidade em seu aumento de força expositiva enquanto vontade de 

poder. O homem, que também é vontade de poder e nada além disso, é como aquele que é 

possibilitado a interpretar outros e variados surgimentos da vida enquanto vontade, a serviço e 

participando do acontecer vontade de poder, para mais poder:  

 

A vontade de poder interpreta: na formação de um órgão trata-se de uma 

interpretação; ele demarca determinados graus, diversidades de poder. Meras 

diversidades de poder ainda não poderiam se sentir como tal: precisa estar 

presente algo que quer crescer, que interpreta qualquer outra coisa que 

queira crescer com vistas ao seu valor. Aí imediatamente - - Em verdade, a 

interpretação é um meio próprio de se tornar senhor sobre algo. 

(NIETZSCHE, 2013, p. 116. Fragmentos Póstumos, 2[148]). 

 

Assim, interpretar é uma maneira pela qual o homem participa do movimento do 

acontecer enquanto vontade de poder. O homem, como uma acepção própria da realidade se 

fazer em sua incessante busca para mais poder, o faz pela possibilidade e pela ação de 

interpretar através de um ato valorativo. Valor, a partir do homem, se faz presença, se faz 

mais uma das múltiplas maneiras de vida em seu surgimento, em sua brotação. O 

engendramento do valor pela vontade de poder intensifica e fortalece a própria dinâmica de 

exposição. É o que possibilita o surgimento do ser para os olhos dos homens. É uma maneira 

que torna possível mais outras maneiras possíveis de unicamente surgir. 



39 
 

Um supremo valor, que tem caráter perspectivo por ser um ponto de vista presenteado 

pela realidade, além de ser algo pelo qual o homem retira uma maneira de crer na vida, é mais 

uma das múltiplas maneiras que a vida tem de se mostrar, de brotar em seu acontecimento 

inaugurador. “Os valores supremos até aqui são um caso especial da vontade de poder” 

(NIETZSCHE, 2012b, p. 290. Fragmento Póstumo 14[137]). Uma perspectiva é um ponto de 

vista que surge no interior da realidade em transitoriedade e modificação. Sendo toda 

interpretação advinda do movimento de brotação constituído através da vontade, e havendo 

várias manifestações distintas de vontade de poder, podemos dizer, com Müller-Lauter: “sob 

o aspecto aqui destacado, que vontades de poder se contrapõem como interpretações 

continuamente mutantes” (MÜLLER-LAUTER, 1997, p. 125). Não pode haver, então, uma 

única maneira de encarar o mundo, de defini-lo absolutamente. O que temos, aqui, é a 

afirmação da existência de inúmeras formas de valorar, de infinitas maneiras de interpretar, do 

surgir diferenciadamente: “estamos distanciados da ridícula imodéstia de decretar, a partir do 

nosso ângulo, que somente dele pode-se ter perspectivas. O mundo tornou-se novamente 

“infinito” para nós: na medida em que não podemos rejeitar a possibilidade de que ele encerre 

infinitas interpretações” (NIETZSCHE, 2001, p. 251). 

O valor que fornece, então, uma maneira de interpretar a realidade a partir de uma 

compreensão perpassada pela intenção de ser objetiva e cabal, atribuindo sentido e 

fundamento à existência, o faz de maneira ficcional, já que existe a impossibilidade de tal 

perspectiva ser absoluta em relação a toda realidade. Não pode haver a absolutização ou 

universalização de um horizonte de força perspectiva em sua atribuição de valor, não há um 

fundamento último e estável para a existência. O movimento de instauração de valor é pela 

própria vida enquanto vontade de poder em seu movimento de unicamente mostrar-se em 

intensificação de força:  

 

Todas as condições que têm de ser preenchidas já são, por sua vez, 

formulações da vontade de poder! Da perspectiva da vontade de poder, é 

válido que tudo pode ser entendido como efetividade da vontade, como 

“intervenção por poder”, como combate por poder ou como consequência 

dele (TONGEREN, 2012, p. 214).  

 

Pelo homem, tal movimento de intensificação se torna acontecimento pelas 

diferenciadas maneiras de se manifestar como valor, interpretativamente: “O ponto de vista 



40 
 

‘interno’, da produção de múltiplos modelos interpretativos, enfim, o alargamento sem limite 

de perspectivas, é para Nietzsche o ponto de vista fundamental” (MARQUES, 2003, p. 74-

75). O homem, aqui, é um elemento que age a serviço do movimento de vida em seu tornar-se 

mais, em seu aumento de força, sendo partícipe de tal movimento, possibilitando a 

manifestação de novas, distintas e transformadas formas de emergir da realidade em seu 

engrandecimento de poder para unicamente surgir.  

 

1.3 VALOR E CARÁTER FICCIONAL DA INSTAURAÇÃO DA REALIDADE 

PERSPECTIVÍSTICA 

Como já foi dito, o surgimento do valor se faz no movimento da própria realidade 

enquanto vontade de poder, tendo no homem o ente pelo qual seu surgimento se faz, pois, é o 

homem o elemento que, dentro da dinâmica da vida enquanto vontade, sendo e participando 

de tal movimento enquanto vontade, tem caráter interpretante, atuando perspectivisticamente. 

Há muito o homem foi definido como o animal dotado de racionalidade. A atribuição da 

racionalidade como aquilo que diferencia o homem dos outros animais é o que nos levou a 

acreditar que é pela razão que o homem institui linguagem, assim como conceitos e definições 

da realidade na pretensão de abarca-la absolutamente. A metafísica tradicional, a história da 

moral, são movimentos que determinam a história do homem ocidental. O que é importante 

ressaltar aqui, como já foi feito a partir das definições caricaturais nietzschianas, é que as 

instituições humanas, perpassadas pela metafísica, são pela crença na existência de uma coisa 

“em si”, real e absoluta. Mas, tais crenças devem ser entendidas, a partir do pensamento de 

Nietzsche, como ânimos que retiraram suas forças pelo próprio movimento da vontade que 

impera em todo acontecer. O próprio estabelecimento de teleologias, fins últimos, substâncias, 

etc., estão a serviço do que a realidade é enquanto vontade de poder em eterna retomada. 

Como verdades inabaláveis, inalteráveis e cristalizantes, os valores eleitos como universais, as 

maneiras pelas quais a humanidade apresentou uma definição cabal para a vida, são ficções. 

Ficções que são colocadas pela própria vida, pelo próprio real. Como declara Antônio 

Marques: “As categorias da verdade, da moral ou da religião não são e nunca foram purismos 

da razão, mas sim imposições de uma vontade de poder”, e ainda acrescenta: “Ficções úteis à 

vida, eis como a consciência perspectivista acaba por revelar as categorias da racionalidade” 

(MARQUES, 2003, p. 12-13). 



41 
 

Desta forma, assim como foi apresentado o ideal ascético como um elemento que atua 

em conjunto com e pela vida enquanto vontade, no movimento de negar essa vida em favor de 

uma realidade que apareça imutável, objetiva e estabilizada, a ânsia pelo descobrimento da 

verdade das coisas, instituída na nossa história como o movimento do conhecimento, também 

se dá de tal maneira. Para Nietzsche, “o conhecimento trabalha como instrumento do poder” 

(NIETZSCHE, 2012b, p. 273. Fragmentos Póstumos, 14[122]). Aqui, entra também o caráter 

de conservação e manutenção da vida em seu processo de vontade: “As categorias pelas quais 

todo conhecimento é possível são constructa, ficções úteis, à primeira vista, ao serviço de 

uma fundamental força de autopreservação ou vontade de viver” (MARQUES, 2003, p. 71). O 

que anima a atividade de conhecer, de “iluminação”
13

 perante as coisas do mundo, não é a 

curiosidade de poder saber do “verdadeiro” existente em tais coisas, nem a capacidade de 

acesso que a cultuada razão possui para tocar a verdade, mas sim um impulso para 

conservação diante da desordem do mundo, que brota em incessante transitoriedade:  

 

Para que determinada espécie se conserve – e cresça em seu poder – ela 

precisa apreender em sua concepção de realidade tantas coisas calculáveis e 

constantes em sua identidade, que possa ser construído um esquema de seu 

comportamento. A utilidade da conservação, não uma necessidade abstrata 

qualquer teórico-abstrata de não ser enganado, encontra-se como motivação 

por de trás do desenvolvimento dos órgãos do conhecimento (NIETZSCHE, 

2012b, p. 273. Fragmentos Póstumos, 14[122]).  

 

Pelos homens, o conhecimento ganha manifestação por ser vontade de poder diante e 

pelo real. A “porção de calculável e invariável”, promovida pela crença do homem em relação 

ao seu movimento da razão, do conhecimento, é a porção que faz com que este homem possa 

se relacionar com o mundo de uma maneira que permita estabilidade. A própria crença de que 

o homem seja um sujeito do conhecimento, crença defendida pela metafísica da subjetividade, 

é uma ficção. O “sujeito” como substância que possibilita o movimento do conhecimento por 

ser aquele dotado de faculdades para tal na relação dicotômica com o objeto, para Nietzsche, é 

uma crença falsa. Aqui, não há sujeito em si. O sujeito surge a partir de um ato valorativo que 

institui uma ficção que regula uma condição do viver:  

 

                                                           
13

 Aqui, fazendo alusão ao movimento do Iluminismo, que tinha na metáfora “iluminar” a significação do 

processo do conhecimento diante do desconhecido, ainda obscurecido. 



42 
 

- - - É por meio do pensar que o “eu” é colocado: mas, até agora acreditou-

se, assim como o povo, que no “eu penso” havia alguma certeza imediata e 

que esse “eu” era a causa dada do pensamento; analogia segundo a qual 

todos nós entenderíamos todas as outras relações causais. Pouco importa que 

esta ficção passe agora por trivial e inevitável – isso não é suficiente para 

refutar seu caráter fictício: ela pode ser uma fé, uma necessidade vital e, 

apesar disso, ser falsa
14

. 

 

Assim como no ideal ascético cristão, é pelo processo do conhecimento que o homem 

acha uma nova forma de acreditar e conferir sentido à vida, instaurando, de acordo com a 

dinâmica do acontecer, a possibilidade de poder sobre aquilo que o afeta em incessante 

transitoriedade. “Todo o aparelho do conhecimento é um mecanismo de abstração e de 

simplificação – que não está focado no conhecimento em si, mas sim em seu domínio”
15

. 

Segundo Nietzsche, a condição de conservação da vida humana, que trabalha conjuntamente 

com e pela vontade para o aumento de poder, se faz na atribuição de um “é”, de um valor 

como base, diante do caos da transitoriedade o do eterno passar, que fazem parte do que é 

próprio da vida e que o homem não suporta. Assim, o homem, pelo valor, é co-criador desse 

“é”, desse olhar objetivo e cristalizador, no interior do devir. Assim, não existe coisa “em si”, 

mas atribuições de valores a partir da capacidade interpretante do homem, possibilitando o 

movimento de conservação e não definhamento da vida:  

 

...o mundo verdadeiro e o mundo aparente – essa oposição é reconduzida 

por relações valorativas 

nós projetamos as nossas condições de conservação como predicados do ser 

em geral.  

quenós precisamos ser estáveis em nossa crença,a fim de prosperar: daí 

retiramos que o mundo “verdadeiro” não é nenhum mundo mutável e 

submetido ao deveniente, mas um que é (NIETZSCHE, 2013, p. 291. 

Fragmentos Póstumos, 9[38]). 

 

Aquilo que o homem tem como verdadeiro se revela como ficção a serviço da 

dinâmica da vontade de poder, ficção esta que se dá a partir de um olhar perspectivístico, de 

                                                           
14

Traduzido de: “ - - - cést par la pensée que le moi est posé: mais, jusqu’à présent, on croyait, comme le pouple, 

qu’il y avait dans le “je pense” qualque chose d’une certitude immédiate et que ce “je” était la couse donnée de 

la pensée; analogie d’après laquelle nous comprenions toutes les autres relations causales. Peu import que cette 

fiction passe désormais pour triviale et soit inévitable – cela ne suffit nullement à réfuter son caractere de fiction: 

ele peut être une foi, une necessite vitale, et malgré cela être fausse” (NIEZSCHE, 1982, p. 331. Fragments 

Posthumes 38[3]). 
15

 Traduzido de: “Tout l’appareil de connaissence est um appareil d’abstraction et de simplification – qui n’est 

pas axé sur la connaissence mais surlamaîtrise” (NIEZSCHE, 1982, p. 187. Fragments Posthumes 26[61]). 



43 
 

um determinado centro de força de interpretação e inauguração de realidade. Tal ficção é algo 

posto e presenteado pela vida como valor, nada que assegure o apontamento de uma verdade 

universal, mas uma “verdade” útil para uma determinada manifestação dentre inúmeras 

manifestações existentes no interior do acontecer da realidade, uma “verdade” que também 

surge pela atividade da vida em seu engrandecimento de poder, manifestado pelo homem.  

Ainda tratando do processo do conhecimento, para Nietzsche, tal processo não retira 

seu ânimo da ânsia de se apropriar de uma coisa em si, que deve ser conhecida. Aqui, como já 

visto, não existe uma realidade “em si”, mas sim interpretações que são possíveis dentro da 

própria dinâmica da realidade, que não se submete à objetivação. A conservação que é 

promovida pelo engendramento do conhecimento não deve ser vista como a última instância 

do seu proceder.  Em Nietzsche, “o conhecimento passa a equivaler à interpretação, e pode-se 

dizer que se assiste a um alargamento interpretacionista à globalidade do cognitivo, perdendo-

se concomitantemente o componente objetivista e apriorista” (MARQUES, 2003, p. 66).  Tal 

alargamento interpretacionista se faz no movimento para mais poder, para a intensificação, 

que tem como instância de manifestação o homem em seu processo de conhecimento. O que 

anima tal processo é justamente sua condição de aparecer, de brotar e se manifestar 

diferenciadamente. As categorias do conhecimento, “consideradas ficções, como funções de 

forças interpretativas ligadas ao crescimento, à criatividade, ao domínio, no sentido de crescer 

mais, do mais-ser, então é de aceitar que para a argumentação de Nietzsche o que importa é 

ressaltar a natureza poiética, criativa, e não unicamente adaptativa do sujeito e das 

respectivas categorias” (MARQUES, 2003, p. 73). Como instâncias reguladoras de certo crer 

na realidade, a brotação de tais ficções é por desígnio de forças que promovem o aumento do 

olhar, a incrementação do poder: “as ficções em seu uso regulador são precisamente intentos, 

experiências de alargamento do horizonte e aprofundamento do sentido” (MARQUES, 2003, 

p. 99). 

De um modo geral, seja a atribuição de uma verdade divina, de uma substância, de um 

fim último, ou de uma coisa “em si”, da objetividade do conhecimento científico, ou da 

própria promoção de um sujeito do conhecimento, tudo isso se faz de maneira ficcional, 

falsificadora. É perpassada e feita por isto tal “verdade”: pela ânsia de poder: “O mundo 

fictício do sujeito, substância, da ‘razão’ etc, é necessário -: há em nós um poder ordenador, 

simplificador, falsificador, artificial e seccionador. ‘Verdade’ – vontade de torna-se senhor 

sobre a multiplicidade de sensações” (NIETZSCHE, 2013, p. 316. Fragmentos Póstumos, 

9[89]). Sendo o ente perspectivo, o homem participa do movimento de intensificação de poder 



44 
 

ao fundar a realidade ficcional, a realidade que é pela atividade da interpretação, do fixar 

valor. 

Portanto, em Nietzsche, aquilo que surge como valor, que determina a maneira pela 

qual o homem acredita na existência, seja pela atribuição de um mundo além, seja pela ideia 

de unidade da realidade, ou seja pelo que há como movimento de conhecimento da verdade, 

surge envolto em um processo da vida em seu se fazer, tendo como o ente possibilitador dessa 

forma de aparição da realidade o próprio homem; este, ao se constituir através do 

aparecimento do valor, o elege como algo que pode conferir um sentido estável à vida que é 

propriamente transitoriedade, de maneira que tal realidade é interpretada como algo que não 

admite ser apontada definitivamente.  

Como vontade de poder, o real institui múltiplos modos de incrementar-se no aumento 

para mais poder, sendo a existência do valor e do homem encarada como aquilo a que 

podemos atribuir a possibilidade do surgimento do acontecer da metafísica tradicional. 

Podemos apontar, aqui, que a história do niilismo coincide com a história da metafísica. É 

pelo espírito metafísico que o homem institui as ficções como realidade. Nietzsche aponta 

para o espírito metafísico o caráter de “espírito de vingança contra a vida”, ou ressentimento 

em relação à realidade. A promoção de um mundo dicotômico, de um além, de uma realidade 

que seja acabada e definitiva revela uma insatisfação em relação ao que a vida é enquanto 

incessante passar, enquanto vontade. Daí, pela própria condição de ente a ser tocado por um 

sentido, e pela própria maneira de interpretar a realidade através de oposição a partir das 

categorias de sua “racionalidade”, há, pelo homem, a postulação da existência de um mundo 

que deve ser, um mundo que forneça a este homem um estado seguro:  

 

Para a psicologia da metafísica 

Este mundo é aparente – consequentemente, há um mundo verdadeiro. Este 

mundo é condicionado – consequentemente, há um mundo incondicionado.  

Este mundo é cheio de contradições – consequentemente há um mundo sem 

contradição.  

Este mundo é deveniente – consequentemente, há um mundo que é. 

(NIETZSCHE, 2013, p. 271. Fragmentos Póstumos, 8[2]). 

 

O termo “consequentemente”, destacado no fragmento supracitado, revela algo mais 

que uma atividade da razão em se relacionar com o real a partir de oposição e separação. Tais 

consequências apresentadas são mais um refúgio desejado, são mais um querer poder crer em 



45 
 

uma outra formulação de vida, do que um resultado de um pensamento bem-sucedido. Tais 

consequências são, continua Nietzsche, “conclusões falsas” a serviço da conveniência de 

negar a vida em sua dinâmica própria de estar sempre para se constituir, para se fazer em 

eterna transitoriedade, não admitindo cristalização: “ O que inspira essas conclusões é o 

sofrimento: no fundo, tratam-se de desejos, gostar-se-ia que houvesse um mundo assim; do 

mesmo modo, o ódio em relação ao mundo, que faz sofrer, expressa-se no fato de que um 

outro é imaginado, um mundo valioso” (NIETZSCHE, 2013, p. 272. Fragmentos Póstumos, 

8[2]) 

Aquilo que apontamos para a realidade enquanto ânsia de poder que não cessa em seus 

aparecimentos faz com que aquilo a que chamamos de pensamento metafísico, através do que 

foi instituído pelo platonismo, também seja uma das diferenciadas maneiras de se mostrar da 

vida em sua dinâmica. “O ressentimento dos metafísicos contra o efetivamente real é aqui 

criador” (NIETZSCHE, 2013, p. 271. Fragmentos Póstumos8[2]), pois através dele são 

inauguradas ficções que tendem a apresentar novas definições do real. Assim, Nietzsche 

aponta para o caráter determinante da criação da mentira, da instauração de uma realidade 

ficcional, no que diz respeito ao movimento do homem ocidental. Na filosofia nietzschiana, 

tal homem precisaria aparecer como naturalmente mentiroso para poder engendrar algo que 

forneça crença na vida. A criação de uma realidade ficcional, o não abrir mão da mentira é 

portanto, uma necessidade para o homem que se fez na história ocidental:  

 

Nós precisamos da mentira para alcançarmos alguma vitória sobre essa 

realidade, essa “verdade”, ou seja, para vivermos... O fato da mentira ser 

necessária para vivermos é constitutivo desse caráter terrível e questionável 

da existência. 

A metafísica, a moral, a religião, a ciência – elas são consideradas neste 

livro
16

 senão como formas diversas da mentira: com o seu auxílio, as pessoas 

passam a acreditar na vida. “A vida deve inspirar confiança”: a tarefa, assim 

apresentada, é descomunal. Para soluciona-la, o homem precisa ser já por 

natureza um mentiroso (NIETZSCHE, 2012b, p. 177. Fragmentos Póstumos, 

11 (415). 

 

Assim, o ato valorativo do homem não deve ser compreendido como algo que 

inaugura um valor incondicional e absoluto para a realidade, mas, antes, deve ser encarado 

como uma atividade que presenteia ao homem uma ficção reguladora necessária. O valor não 

                                                           
16

 Aqui, Nietzsche se refere a sua obra O Nascimento da Tragédia. O fragmento citado diz respeito a uma crítica 

literária que o próprio autor faz em relação a tal obra. 



46 
 

tem caráter de fundamento substancial, mas a ocorrência de tal valor se faz necessária no 

interior do movimento próprio da vida enquanto vontade: “Pode-se refutar um juízo, na 

medida em que se comprova sua condicionalidade: com isso, não se elimina a necessidade de 

tê-lo. É preciso conceber a necessidade de sua existência: os juízos são uma consequência de 

causas que não têm nada a ver em comum com fundamentos” (NIETZSCHE, 2012b, p. 462. 

Fragmentos Póstumos, 16[83]).  

No surgimento de um conceito que pretenda dizer o real em sua totalidade como algo 

definitivo e imutável, o pensador da metafísica tradicional manifesta uma ficção que regula a 

maneira pela qual se acredita na realidade a partir daquela perspectiva, daquele surgimento 

valorativo. Tal surgimento valorativo nutre a capacidade de significação do olhar do homem 

diante do mundo, fazendo com que haja o exercício de criação de realidades no movimento de 

auto-superação e incremento. Pelas palavras de António Marques:  

 

Quando, por exemplo, qualquer dos filósofos nos refere a existência de uma 

diferenciação máxima no ser, de um máximo de continuidade ou da 

necessidade de cada instante estamos aí a supor um ser ficcional regulador, 

mas com uma capacidade de significação, por assim dizer, ontológica que 

orientará forçosamente as perspectivas (isto é, a multiplicidade das 

experiências, representações, conceptualizações de vária ordem) num 

domínio do “mais ser” (MARQUES, 2003, p. 92). 

 

Assim, na história do pensamento ocidental, a atividade de imprimir uma 

conceptualização na intenção de reivindicar definições cabais e objetivas do real se faz pela   

instituição dos supremos valores engendrados na e pela vida através dos homens, ganha 

possibilidade de surgimento ao se revelar perspectivisticamente através dos olhos dos 

homens. Estabelecer a conceptualização é a maneira pela qual o homem age para um 

apoderar-se, cooperando e fazendo parte da própria dinâmica do real enquanto vontade. Nas 

palavras de Fink: 

 

Mas, justamente isto, segundo Nietzsche, é uma vontade de domínio, uma 

vontade de tornar pensável o existente. Com a ajuda dos conceitos, o 

pensador adapta o existente ao seu pensamento, detém o fluxo do devir, fixa 

em formas imóveis o que na verdade nunca se detém. Com uma textura de 

palavras e conceitos, lança como que uma rede no rio do tempo, mas pesca 



47 
 

apenas os peixes que ele próprio lá havia colocado, isto é, a substância, a 

causalidade, etc (FINK, 1983, p. 85-86).   

 

Aqui, a instauração da realidade ficcional através do conceito, a instauração da 

mentira, surge como atividade de poder. O homem inaugura tal realidade para apoderar-se, 

para se tornar senhor, para exercer força em relação ao mundo efetivo: “Em instantes nos 

quais o homem é enganado, nos quais ele acredita uma vez mais na vida, nos quais ele se 

ilude: ó, como ele se enche de si! Que encanto! Que sentimento de poder! (...) O homem 

tornou-se uma vez mais senhor sobre a ‘matéria’ – senhor sobre a ‘verdade’! (...) A mentira é 

o poder...” (NIETZSCHE, 2012b, p. 178. Fragmentos Póstumos, 11[415]). 

No entanto, o conceito, a realidade inaugurada de forma ficcional, a mentira, que no 

mais íntimo surge enquanto supremo valor, que se mostra no interior desse processo como 

algo que anseia ser um fundamento para o homem, seja como Deus, seja como verdade, ou 

seja como qualquer manifestação de algo no qual o homem deva conferir um sentido seguro à 

vida, pelo movimento autêntico desta, tal conceito tende a ser objeto de desilusão, visto que 

isso que o homem elege como supremo valor se revela como uma ficção reguladora, uma 

ficção que direciona certo acreditar. Aqui, aquilo que se manifesta a partir do pensamento 

metafísico, do pensamento moral, atribui ao valor eleito universalização, homogeneização, e 

tal valor deve ser encarado como o único valor. É deste fenômeno que abarca a instauração e, 

como consequência, a desvalorização dos supremos valores, do crédito incondicional 

atribuído aquilo que, posteriormente, se revela como ficção, que podemos apontar para o que 

significa niilismo no pensamento nietzschiano: “... época de niilismo: quando uma moral 

toma monopólio para qualquer valoração, traz o próprio solapamento dessa moral única e, 

simultaneamente, conduz ao desaparecimento de todo sentido e valor” (TONGEREN, 2012, 

p. 110). O instinto metafísico anseia pela unilateralidade de sua valoração. E “ao falar de 

valores, falamos sob a inspiração, sob a ótica da vida: a vida mesma nos força a estabelecer 

valores, ela mesma valora através de nós, ao estabelecermos valores” (NIETZSCHE, 2006, p. 

37), e como a vida insiste em retornar como por vir, como aquilo que ainda precisa ser 

constituído, brotando gratuitamente através de múltiplas maneiras, a pretensão de haver uma 

única forma de valorar, uma única e cabal maneira de acreditar na vida, tende a ser 

reconhecida como “em vão”. Daqui o advento: o reconhecimento da história do homem 

ocidental, do homem moral, como a história do niilismo. 

 



48 
 

2. NIILISMO ENQUANTO “ESPÍRITO DE VINGANÇA” CONTRA A VIDA 

Depois da caracterização feita acerca do que seja valor na filosofia de Nietzsche, assim 

como suas implicações no que concerne a definir uma realidade no aparecimento de uma 

definição para esta, é preciso, então, indicar o que proporciona tal aparecimento de valoração. 

Que afeto move a instauração de crenças que se dissolvem em ficções, em um desacreditar. A 

história da metafísica, a história da moral, para o pensamento nietzschiano, é fruto de um 

“espírito de vingança” contra a vida, de um ressentimento em relação a esta por aqueles que 

não abraçam sua maneira própria de ser enquanto vontade, enquanto luta e esforço para se 

constituir gratuitamente. Em uma caracterização do sentimento que reconhece o niilismo 

corrente no acontecer do pensamento metafísico apresentada em Genealogia da Moral, 

Nietzsche nos indica:  

 

Aqueles já de início desgraçados, vencidos, destroçados – são eles, são os 

mais fracos, os que mais corroem a vida, no homem, em nós. Onde se 

poderia escapar a ele, àquele olhar velado para trás do homem deformado na 

origem, que revela como tal homem fala consigo mesmo – àquele olhar que 

é um suspiro! “Quiseres ser alguma outra pessoa”, assim suspira esse olhar: 

mas não há esperança. ‘Eu sou o que sou: como me livraria de mim mesmo? 

E no entanto – estou farto de mim!” (NIETZSCHE, 2009, p. 103). 

 

É nesse “estou farto de mim” que o niilismo constitutivo de certa manifestação de 

homem grita enquanto advento. A emergência do modo de ser do homem metafísico como 

aquele que perpassa a nossa história na instituição de supremos valores é, para Nietzsche, a 

manifestação que vinga a partir de um modo de valorar empreendido através de homens 

esgotados: “achei todos os juízos de valor supremos, todos aqueles que se assenhorearam da 

humanidade, ao menos da humanidade que se tornou inofensiva, redutíveis aos juízos dos 

esgotados” (NIETZCSHE, 2012, p. 370. Fragmentos Póstumos, 15[13]). 

Há em todas as instituições de ser engendradas pelo pensamento ocidental um desejo 

de se participar de outra realidade, uma insatisfação e rebeldia contra aquilo que há, contra 

aquilo que acontece. Para apresentar tal caracterização, voltemos, então, a analisar a 

manifestação do que se institui a partir dos ideais ascéticos. E, para conferir 

representatividade, primeiro partiremos de outra citação de Genealogia da Moral na qual 

Nietzsche deixa claro que toda filosofia ocidental surge, em sua intimidade, asceticamente:  



49 
 

 

A atitude à parte dos filósofos, caracteristicamente negadora do mundo, 

hostil à vida, descrente dos sentidos, dessensualizada, e que foi mantida até a 

época recente, passando a valer quase como a atitude filosófica em si – ela é 

sobretudo uma consequência da precaridade de condições em que a filosofia 

surgiu e subsistiu: na medida em que, durante muitíssimo tempo, não teria 

sido absolutamente possível filosofia sobre a terra sem o invólucro e disfarce 

ascético, sem uma autoincompreensão ascética (NIETZSCHE, 2009, p. 97). 

 

Desta forma, para Nietzsche, a figura do sacerdote pode ser compreendida como uma 

caricatura do que se instalou na história de todo pensamento metafísico, tendo como 

característica um dizer “não” em relação à vida que se manifesta propriamente, uma negação 

em relação ao mundo em seu movimento de eterna retomada como vontade de poder. Aquilo 

que se institui de maneira ascética o faz a partir de um sentimento de não querer a realidade 

na qual está posto, um sentimento de nojo e afastamento em relação ao real no qual participa; 

aquilo que se institui de maneira ascética o faz a partir de um querer que quer outra vida, um 

querer que quer um mundo alheio àquele no qual existe, um querer ser outro, estar em outro 

lugar: “O sacerdote ascético é a encarnação do desejo de ser outro, de ser-estar em outro 

lugar, é o mais alto grau desse desejo, sua verdadeira febre e paixão” (NIETZSCHE, 2009, p. 

102). 

Mas, perguntemos, então, o porquê de haver esse ressentimento em relação à vida por 

parte dos homens. Para Nietzsche, o homem que diz não à vida, que é afetado pelo sentimento 

de não querer pertencer à realidade, é o homem que já não suporta esta, que diante do 

movimento próprio do mundo não encontra mais forças para assim acontecer. O que assola o 

homem asceta, o que perpassa a sabedoria metafísica, o pensamento moral, é um sentimento 

de debilitação, de doença em relação à própria realidade na qual existe. Como nos provoca em 

Crepúsculo dos ídolos:  

 

Em todos os tempos, os homens mais sábios fizeram o mesmo julgamento da 

vida: ela não vale nada... Sempre em toda parte, ouviu-se de sua boca o 

mesmo tom – um tom cheio de dúvida, de melancolia, de cansaço da vida, de 

resistência à vida. (...) “De todo modo, deve haver alguma doença nisso” – é 

o que nós respondemos: esses mais sábios de todos os tempos, é preciso 

antes observa-los de perto! Talvez todos eles já não tivessem firmeza nas 

pernas? Fossem tardios? Titubeantes? Decadents? Talvez a sabedoria 

apareça na Terra como um corvo, que se entusiasma com um ligeiro odor de 

cadáver?...(NIETZSCHE, 2006, p. 17). 



50 
 

 

O homem debilitado, que não tem mais forças para existir de acordo com o anímico 

movimento de criação gratuita da vida em sua dinâmica de ser vontade de poder, e nada além 

disso, é perpassado pelo ressentimento em relação à realidade. Pelo ressentimento, pelo desejo 

de outra vida, pelo desejo de não ser eternamente esforço para ser, tal homem procura atribuir 

a si e ao todo a existência de outra realidade: uma realidade estável, na qual possa retirar um 

fundamento seguro que o permita justificar seu estancamento de força. Tal homem impotente 

anseia, então, por algo que o faça suportar sua impotência, sua falta de ânimo para atividade. 

Ele deseja um objeto para que seja um atributo de fé, um atributo de crença na realidade pois, 

adoecido, tal homem não quer vigorar a partir da gratuidade da vontade para ser, havendo, 

então, a necessidade da fé em algo, do fanatismo incondicional em relação a algo, pois “a fé é 

sempre mais desejada, mais urgentemente necessitada, quando falta a vontade” 

(NIETZSCHE, 2012a, p. 214). O homem rebelado, negando o movimento da vida de ser 

vontade para, de ser esforço para poder, de ser atividade, almeja um estado passivo. 

Felicidade para este homem hostil à realidade própria “aparece essencialmente como narcose, 

entorpecimento, sossego, paz, “sabbat”, distensão de ânimo e relaxamento dos membros, ou 

numa palavra, passivamente” (NEITZSCHE, 2009, p. 27). A hostilidade diante da vida é a 

hostilidade diante do sempre atuar, do eterno passar, da dinâmica do movimento da vontade.  

 

Pensam no que lhes é mais indispensável: estar livre de coerção, 

perturbação, barulho, negócios, deveres, preocupações; lucidez na cabeça; 

dança, salto e voo de pensamento, um bom ar, fino, claro, livre, seco, como é 

o ar das alturas, em que todo animal torna-se mais espiritual e recebe asas; 

paz em todos os subterrâneos; todos os cães bem amarrados à corrente; 

nenhum latido de inimizade e de cerdoso rancor; nenhum verme roedor de 

ambição ferida; vísceras modestas e submissas, diligentes como moinhos, 

mas distantes; o coração alheio, futuro, póstumo – em suma, eles pensam no 

ideal ascético como o jovial ascetismo de um bicho que se tornou divino e ao 

qual nasceram asas, que antes flutua sobre a vida do que nela pousa. 

(NIETZSCHE, 2009, p. 90) 

 

Aos olhos de Nietzsche, o espírito asceta quer estabilidade, não quer mais esforçar-se 

para ser, nem que para isso tenha que buscar um fundamento na criação de dimensões alheias 

à vida; nem que para isso tenha que inaugurar valores que a própria realidade não pode 

sustentar. Aqui, a paz e a quietude se encontram como valores estimados contra o caráter 

deveniente e de esforço do que é próprio do real. Para Nietzsche, atribuir valor à vida a partir 



51 
 

do desejo de estabelecimento de estancamento de força para a não atividade é um sintoma da 

decadência, é uma forma de valoração que “atribui à paz um valor mais elevado que a guerra: 

mas esse juízo é antibiológico, é ele mesmo um fruto podre da decadência de vida” 

(NIETZSCHE, 2012b, p. 216. Fragmentos Póstumos, 14[40]). O que o espírito de vingança 

contra a vida quer é que a realidade não seja mais aquilo que sempre está para um vir a ser, 

para um se constituir. O que o espírito de vingança contra a vida anseia é um estado cabal e 

definitivo, o estado estático daquilo que “é” e não precisa mais ser de outra forma. Por isso, o 

homem rebelado contra a vida concentra seu ânimo na crença em valores supremos.  

É na instauração de tais valores, já mencionados como supremos valores, que ocorre o 

primeiro suspiro de evento denominado aqui, a partir de Nietzsche, como vingança; vingança 

contra a vida. O espírito de vingança para aquele homem que definha, que é assolado por uma 

melancolia em relação à vida, encontra sua atividade na ação de impor ao mundo um 

fundamento, um sentido que a abarque de maneira universal e cristalizada. O espírito de 

vingança age em direção a uma crença definitiva, uma crença no além da realidade transitória, 

uma crença que não admite a dinâmica própria de ser sempre movimento para ser, para se 

constituir em inúmeras manifestações como vontade de poder. Assim, vingar-se da vida é, 

através do cansaço em relação a esta, admitir a existência de uma vida outra, uma vida 

melhor; admitir a existência de um mundo alheio ao acontecer: “Não há sentido em fabular 

acerca de um ‘outro’ mundo, a menos que um instinto de calúnia, apequenamento e suspenção 

da vida seja poderoso em nós: nesse caso, vingamo-nos da vida com a fantasmagoria de uma 

vida ‘outra’, ‘melhor’” (NIETZSCHE, 2006, p.29). 

No ato da vingança contra a vida, o ressentimento se torna um afeto criador, pois ao 

postular uma “outra” e “melhor” realidade, inaugura e instaura valores. “Para fugir da falta de 

sentido, o homem inventou valores morais superiores” (ARALDI, 2004, p. 77-78). Tais 

valores são necessários para que se possa haver certa crença na vida, certa crença em uma 

“outra” vida, pois, como já mencionado no capítulo anterior, existe, na filosofia de Nietzsche, 

a identificação de ser e valor. Em Genealogia da Moral, podemos fazer referência ao ato 

criador do ressentimento ao falar da rebelião escrava na moral, que instaura, justamente, outra 

maneira de valorar a vida a partir de um espírito asceta, um espírito negador do que a vida é 

propriamente. Podemos aqui afirmar que a rebelião escrava na moral é perpassada pelo 

espírito de vingança contra a vida, pela atividade de um homem que está cansado da vida e 

quer impor a esta uma outra realidade, criando novos supremos valores: “A rebelião escrava 

na moral começa quando o próprio ressentimento se torna criador e gera valores: o 



52 
 

ressentimento dos seres aos quais é negada a verdadeira reação, a dos atos, e que apenas por 

vingança imaginária obtém reparação” (NIETZSCHE, 2009, p.26). Portanto, esse homem que 

definha, que está cansado da vida, que não a aceita, pelo ressentimento que tem em relação à 

realidade deseja se vingar desta inaugurando uma outra realidade. Tal homem é movido por 

um ódio em relação ao seu próprio acontecer como aquilo que passa, como aquilo que, ao 

participar da vida, está em um eterno passar. E através desse “ódio criador e recriador de 

valores” (NIETZSCHE, 2009, p. 24) o homem é animado para vingar-se do mundo que ele 

não mais tolera, vingar-se do mundo no qual se relaciona de forma doentia e enfraquecida.  

Para Nietzsche, a própria racionalidade que se instituiu pelo socratismo surge a partir 

do sentimento de apequenamento do homem em relação à realidade e sua transitoriedade. A 

razão, que surge e é um valor que engendra um sentido e um fundamento para se crer no 

interior da existência, surge na emergência de um homem adoecido, um homem que definha. 

A crença na razão é através de um ato valorativo que ganha manifestação a partir do espírito 

de vingança contra a vida, sendo uma criação do ressentimento que salva aquele homem do 

seu definhar:  

 

A racionalidade foi então percebida como salvadora, nem Sócrates nem seus 

“doentes” estavam livres para serem ou não racionais – isso era de rigueur 

[obrigatório], era seu último, suspiro. O fanatismo com que toda reflexão 

grega se lança à racionalidade mostra uma situação de emergência: estavam 

em perigo, tinham uma única escolha: sucumbir ou – ser absurdamente 

racionais... (NIETZSCHE, 2006, p. 21-22). 

 

Nesse sentido, podemos apontar, novamente, assim como fizemos no primeiro 

capítulo desta dissertação, não só para o caráter criador do ressentimento que promove ideal 

ascético, mas também para a sua participação em relação à vida enquanto vontade de poder. 

Impera, nas atividades de estancamento de força realizadas pelo espírito de vingança contra a 

vida, nas atividades do espírito asceta que assola o homem, um querer poder, uma força de 

assenhoramento. É na criação de ideais ascéticos que o homem debilitado exerce seu poder, 

exerce sua vontade de poder: “O sacerdote ascético tem nesse ideal não apenas a sua fé, mas 

também sua vontade, seu poder, seu interesse. Seu direito à existência se sustenta ou cai com 

esse ideal” (NIETZSCHE, 2009, p. 98). Para o homem adoecido, fraco em relação ao 

movimento do por vir próprio da vida, o ideal ascético, a valoração ascética surge como uma 

alternativa que sustenta sua existência, impedindo seu definhamento, impedindo o fim de seu 



53 
 

movimento de vida. Acreditar em outra existência, negando a vida em sua efetividade 

deveniente, é um ato de valoração que presenteia o homem com um sentido, um ânimo de 

significação do mundo que, antes sendo objeto de ressentimento, passa a ser algo suportável 

como um caminho ou um meio necessário para se chegar a outra realidade desejável: 

 

... é a valoração da nossa vida por parte dos sacerdotes ascéticos: esta 

(juntamente com aquilo a que pertence, “natureza”, “mundo”, toda esfera do 

vir a ser e da transitoriedade) é por eles colocada em relação com uma 

existência inteiramente outra, a qual exclui e à qual se opõe, a menos que se 

volte contra si mesma, que negue a si mesma: neste caso, o caso de uma vida 

asceta, a vida vale como uma ponte para essa outra existência” 

(NIETZSCHE, 2009, p. 98). 

 

Em tal ato de valoração, ato movido por um querer se vingar de uma vida que já não 

se aceita mais, tal vida perde seu valor como algo desejável e passa a ser algo condenado, 

entendida apenas como algo que existe em prol de um “outro” e “melhor” mundo a ser vivido. 

E é nessa caracterização de crença, de valoração, de atribuição de ser, que o homem rebelado 

se sustenta como ser vivente.  

A história da moral, a história da metafísica, portanto, a história que se manifesta a 

partir do sentimento de querer vingar-se da vida por ela ser um eterno passar, se faz e retira 

seu vigor por ser, também, manifestação da própria vida enquanto vontade de poder. O 

homem asceta também quer exercer poder, também é movido por uma vontade de 

assenhoramento. E tal vontade é responsável por um inaugurar de valores que se pretendem 

universais e, com tal anseio, dirige sua ação para o apoderar-se da vida mesma, para o 

apoderar-se do mundo que o homem asceta não mais aceita. Para indicar isso, Nietzsche 

apresenta como a vingança chegaria ao seu cume nesse movimento de crença em ideais 

ascéticos, apontando para a ação contra tudo aquilo que não está de acordo com tais ideais. 

Aqui, o homem rebelado reivindica a universalidade de sua valoração:  

 

...Estes são todos homens do ressentimento, estes fisiologicamente 

desgraçados e carcomidos, todo um mundo fremente de subterrânea 

vingança, inesgotável, insaciável em irrupções contra os felizes, e também 

em mascaramentos de vingança, em pretextos para vingança: quando 

alcançariam realmente seu último, mais sutil, mais sublime triunfo da 

vingança? Indubitavelmente, quando lograssem introduzir na consciência 



54 
 

dos felizes sua própria miséria, toda a miséria, de modo que estes um dia 

começassem a se envergonhar de sua felicidade, e dissessem talvez uns aos 

outros: “É uma vergonha ser feliz! Existe muita miséria!” (NIETZSCHE, 

2009, p. 105). 

 

Assim, o espírito de vingança almeja seu poderio em relação à totalidade das coisas. O 

homem rebelado deseja afetar toda e qualquer manifestação de vida com sua crença ascética. 

E isso acontece porque, como dito, mesmo a vingança contra a vida enquanto vontade de 

poder retira seu vigor do que ela mesma é como vontade de poder. O espírito asceta é movido 

pela vontade que nega a própria vontade como instância essencial da vida. E nessa negação, 

tal espírito se faz enquanto vontade de dominação. O homem adoecido acredita encontrar sua 

cura no ideal ascético, mas, como vontade de poder, o mesmo homem não se satisfaz com sua 

subsistência; o homem asceta, como vontade de poder, almeja domínio, poder. Desta forma, 

aquilo que move a crença do espírito ascético, aquilo que presenteia o homem rebelado com 

certa forma de valoração, deve ser visto como o que define a existência. E é visto assim 

porque se apresenta força para tal:  

 

O ideal ascético tem uma finalidade, uma meta – e esta é universal o bastante 

para que, medidos por ela, todos os demais interesses da existência humana 

pareçam estreitos e mesquinhos; povos, épocas e homens são por ele 

interpretados implacavelmente em vista dessa única meta, ele não admite 

qualquer outra interpretação, qualquer outra meta, ele rejeita, renega, afirma, 

confirma somente a partir de sua interpretação (- e houve jamais um sistema 

de interpretação mais elaborado?); ele não se submete a poder algum, 

acredita, isto sim, na sua primazia perante qualquer poder, na sua 

incondicional distância hierárquica em relação a qualquer poder – ele 

acredita que nada existe com poder na Terra que não receba somete dele um 

sentido, um valor, um direito à existência, como instrumento para sua obra, 

como meio e caminho para sua meta, para uma meta... (NIETZSCHE, 2009, 

p. 126). 

 

O ideal ascético surge, então, como aquilo que confere sentido, ânimo e interpretação 

de ser universal, sem limites. Surge como algo que fornece força para um homem que 

definha; e fornece de maneira extraordinária, determinante e implacável. “A aceitação ligeira 

e universal de valorações pode realizar uma grandeza, independente do conteúdo dessa 

valoração” (TONGEREN, 2012, p. 49). Aos olhos deste homem, nada pode ser dito ou 

encarado que não seja a partir desse ideal, através de tal forma de valoração de vida. O que 



55 
 

ocorre aqui é a força de uma vontade para um poder assenhorar-se da totalidade das coisas. 

“O animal de rebanho pretende que tudo se enquadre no modelo do rebanho. Para isso, tal 

modelo precisa alcançar caráter de algo absoluto e se tornar modelo único” (TONGEREN, 

2012, p. 108). O juízo de valor engendrado por esse homem do rebanho deve ser visto de 

maneira universal e incondicional, sendo o parâmetro de toda e qualquer maneira de crer no 

mundo. “A ‘espécie inferior’, o ‘rebanho’, a ‘massa’, a ‘sociedade’, desaprende a modéstia e 

insufla suas necessidades até elas se tornarem valores cósmicos e metafísicos” (NIETZSCHE, 

2013, p. 295. Fragmentos Póstumos, 9[44]). É ao acreditar na unilateralidade de um 

pressuposto, de que este é a única possibilidade de crer no mundo, que o homem adoecido 

encontra certa força, uma força direcionada para tal possibilidade única, que fornece para tal 

homem certa segurança e ânimo. A adoração direcionada e concentrada em uma única 

maneira de acreditar no mundo, de valorar a vida, é a maneira que possibilita ao homem do 

rebanho algum vigor, o que possibilita também o aumento de força de imperar sobre o real tal 

forma de valorar:  

 

Pois o fanatismo é a única “força de vontade” que também os fracos e 

inseguros podem ser levados a ter, como uma espécie de hipnotização de 

todo sistema sensório-intelectual, em prol da abundante nutrição (hipertrofia) 

de um único ponto de vista e sentimento, que passa a predominar 

(NIETZCHE, 2012a, p. 215). 

 

Como já foi dito antes, a vontade que anima o homem adoecido que se ressente da 

vida até o mesmo homem agir vingativamente não o faz apenas para permitir a tal homem 

uma subsistência ou mera possibilidade de estar vivo. Como movimento de vontade de poder, 

o espírito de vingança anseia dominar o todo existente, anseia ser a única maneira de se 

relacionar com o acontecer, anseia ter poder sobre a vida que emerge, quer poder sobre tudo 

que há. No entanto, tal ânsia de domínio, tal ânsia de poder, se faz na negação da vida 

enquanto esse movimento para mais poder, pois aquilo que se elege como valor a partir do 

espírito asceta ocorre a partir de um dizer “não” à vida enquanto vontade, embora a criação de 

tal valor só seja pela vontade. Aqui se situa o caráter contraditório do espírito que se vinga da 

vida:  

 



56 
 

...essa espécie hostil à vida – deve ser interesse da vida mesma, que um tipo 

tão contraditório não se extinga. Pois uma vida asceta é uma contradição: 

aqui domina um ressentimento ímpar, aquele que um insaciado instinto e 

vontade de poder que deseja senhorear-se, não de algo da vida, mas da vida 

mesma, de suas condições maiores, mais profundas e fundamentais, aqui se 

faz a tentativa de usar a força para estancar a fonte de força; aqui o olhar se 

volta, rancoroso e pérfido, contra o florescimento fisiológico mesmo, em 

especial contra sua expressão, a beleza, a alegria; enquanto se experimenta e 

se busca satisfação no malogro, na desventura, no fenecimento, no feio, na 

perda voluntária, na negação de si, autoflagelação e autossacrifício. Tudo 

isso é paradoxal no mais alto grau: estamos aqui diante de uma desarmonia 

que se quer desarmônica, que frui a si mesma neste sofrimento, e torna-se 

inclusive mais triunfante e confiante à medida que diminui seu pressuposto, 

a vitalidade fisiológica. “O triunfo na agonia derradeira”: sob este signo 

superlativo lutou desde sempre o ideal ascético; neste enigma de sedução, 

nesta imagem de êxtase e tormento ele reconheceu sua luz mais intensa, sua 

salvação, sua vitória final (NIETZSCHE, 2009, p. 99). 

 

Nota-se na passagem supracitada que as palavras “busca” e “quer” estão destacadas 

justamente para enfatizar que o movimento inaugural de um valor a partir do espírito de 

vingança contra a vida perpassado por ascetismo se faz a partir de um querer, de uma ânsia, 

de uma vontade. Podemos voltar a algumas palavras já citadas para destacar ainda mais tal 

diagnóstico: “no fato do ideal ascético ter significado tanto para o homem se expressa o dado 

fundamental da vontade humana, o seu horror vacui [horror ao vácuo]: ele precisa de um 

objetivo – e preferirá ainda querer o nada a nada querer” (NIETZSCHE, 2009, p. 80). Além 

disso, como já dito, como todo e qualquer acontecer no seio da vida, o acontecer de tal 

espírito de vingança anseia por mais poder, por dominação, por assenhoramento. 

É daqui que se desdobra, então, toda tradição do pensamento ocidental como niilismo. 

Enquanto espírito de vingança, o niilismo se faz a partir das primeiras atribuições da vida 

como algo a ser negado através das instaurações de valores ou ideais que são alheios ao 

próprio modo da realidade se fazer, se constituir. O surgimento de valores supremos que 

pretendem definir o mundo de maneira universal se faz niilisticamente, a partir de uma 

espécie de homem adoecido em relação ao eterno vir a ser. Tal homem anseia pela 

estabilidade, pela definição cabal. Os valores que através dele surgem e são criados devem ser 

cultivados para todo sempre e nunca ser objeto de desmoronamento para a possibilidade de 

outras criações valorativas. Aqui, o que impera é o “impulso de rebanho por obediência. (...) 

há um fundamental plano de valores, doravante, visto como auto evidente, na medida em que 

foi construído e cultivado por meio de uma longa história” (TONGEREN, 2012, p. 49). 



57 
 

Mesmo negando a vida enquanto essa vontade que eternamente retorna, o espírito de vingança 

age pelo mesmo princípio de ânimo e, como tal, deseja também domínio.  

A história da moral, da metafísica, erige-se num império niilista. O espírito niilista, 

então, é o espírito que vingou em nossa história, que se apoderou do movimento da própria 

constituição da nossa história ocidental. Para Nietzsche, a tarefa bem sucedida, pelo menos da 

única forma que poderia ocorrer no sentido de ter que chegar a um fim, de participar de um 

passar, acionada pela crença em ideais ascéticos, ocorre pela emergência do homem 

necessitado, pela emergência do homem que se caracteriza por ser doente: “Que ele tenha 

podido dispor e apoderar-se dos homens da maneira como a história ensina, em especial onde 

se impôs a civilização e a domesticação do homem, nisto se expressa uma grande realidade: a 

condição doentia do tipo de homem até agora existente” (NIETZSCHE, 2009, p. 101-102).  

Aqui, o niilismo como movimento de vingança contra vida, como movimento de 

criação de valores que negam a própria realidade em detrimento de um outro mundo 

“melhor”, desejável, na criação de supremos valores, impera e determina toda uma história: a 

história do homem ocidental constituído pelo socratismo e platonismo. Como já exposto, diz a 

lógica que perpassa todo acontecer dessa história, desse espetáculo. Aqui, o instinto de 

rebanho passa a ser “um poder que se tornou agora soberano” (NIETZSCHE, 2012b, p. 216. 

Fragmentos Póstumos, 14[40]). Niilismo é a lógica não só do homem malogrado por se 

deparar com a vida como um nada, como desilusão, mas também a lógica da própria 

instituição de ser através do ato de si vingar da vida que já não é mais desejada. 

Assim, se deparar com a vida como um nada, como uma desilusão, é uma fatalidade, 

um sintoma da doença que assola a história de um homem que nega sua condição própria de 

nada ser substancialmente, de um homem que nega sua condição de viver e participar de uma 

realidade que passa, que eternamente retorna como vontade. Através do que indica Nietzsche, 

tal fatalidade ocorre quando os valores eleitos por esse espírito asceta se desfazem como 

ilusão, ocorrendo o reconhecimento do niilismo como a lógica que impera no acontecer da 

história ocidental. O niilismo enquanto desmoronamento dos valores supremos aparece como 

sintoma do diagnóstico feito por Nietzsche de uma doença que já impera na história do 

ocidente: “No horizonte do pensamento nietzschiano, o niilismo vai aclarando-se, 

primeiramente, enquanto sintoma, cuja derrocada de sentido e corrosão dos valores ele 

diagnostica” (ARALDI, 2004, p. 60). Tal fatalidade ocorre quando os valores eleitos por esse 

espírito asceta, niilista, se desfazem como ilusão.  



58 
 

Para apontar para o esfacelamento desses valores, para o sentimento de “em vão” que 

existe na ação de engendrar valores universais e permanentes à vida, para o reconhecimento 

de que a história do pensamento tradicional é feita de maneira niilista, optamos por nos deter 

ao fragmento póstumo 11[99], intitulado Crítica do Niilismo. Fragmento este que será nossa 

principal fonte de leitura daqui em diante. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



59 
 

3 DO FRAGMENTO PÓSTUMO 11[99]: CRÍTICA DO NIILISMO 

De acordo com o pensamento de Nietzsche, o problema do niilismo está intimamente 

ligado ao problema do valor. E como vimos no decorrer do desenvolvimento deste texto, os 

supremos valores estabelecidos pelo homem representam aquilo que, indo de encontro com a 

concepção nietzschiana de vida como eterno retorno da vontade de poder, pretendem justificar 

a vida, conferindo sentido e fundamento a ela, não deixando que a mesma pereça, pois, o 

homem não suporta que a vida seja sem sentido e fundamento. Desta forma, não suportando a 

natureza própria da vida de sempre está por se fazer, o homem engendra um valor que o faça 

suporta-la. Mas, sendo sempre vítima da dinâmica própria do viver, o homem reconhece que 

tal valor estabelecido cairá com sua pretensão de cristalização, fazendo com que o mesmo 

homem participe do movimento que insiste em ascender como a derrocada dos supremos 

valores: o niilismo.  

A partir do fragmento póstumo 11[99], intitulado Crítica do Niilismo poderemos 

entender e investigar sobre o estabelecimento e a queda dos supremos valores, que caracteriza 

o niilismo. Em tal fragmento, é exposto por Nietzsche o que para ele representa a morfologia 

da manifestação do niilismo na história do homem ocidental, dividindo tal manifestação em 

três estados psicológicos a partir do que o próprio Nietzsche chamou de as três categorias da 

razão: fim, unidade e verdade.  

Para melhor compreensão do fragmento supracitado recorre-se aqui a uma breve 

explicação acerca de certa significação terminológica importante que está ligada à referência 

que Nietzsche faz aos três estados psicológicos do niilismo. Aqui, isso que quer dizer 

psicologia não representa ao que comumente entendemos, pela interpretação moderna 

científica, como a ciência do comportamento humano; também não se define psicológico, 

aqui, como algo que se refere a uma lógica ligada à alma ou espírito humano e nem mesmo ao 

que diz respeito às teorias psicofísicas. Quando Nietzsche aponta para psicologia, aponta, 

segundo Müller-Lauter, em um casamento com o que o mesmo entende por fisiologia
17

, 

denominando, então, uma fisiopsicologia: 

 

Processos fisiológicos são "desencadeamento de forças”, mas isso significa 

lutas por potência dos quanta de vontade. Fisiologia bem compreendida é, 

pois, doutrina da vontade de potência, assim como psicologia bem 

                                                           
17

 Ver nota 11. 



60 
 

compreendida, que com ela se funde numa “fisiopsicologia” (MÜLLER-

LAUTER, 2009, p. 126). 

 

Como é posto no parágrafo 23 de sua obra Além do bem e do Mal, Nietzsche aponta 

para psicologia como princípio da vontade de poder, como “morfologia e teoria da evolução 

da vontade de poder” (NIETZSCHE, 2002, p. 29). Psicologia deve ser entendida como a 

teoria pensada sobre as formas de como os quanta de vontade permitem o surgimento e 

crescimento da vida, é a pergunta sobre aquilo que anima o vivente como vida, em sua 

essência como vontade de poder. Enquanto niilismo, portanto, o estado psicológico estará 

ligado ao reconhecimento do movimento de instauração e queda daquilo que confere sentido à 

existência a partir do que ela é enquanto vontade no engendramento de valores supremos:  

 

“Enquanto condição psicológica (psychologischer Zustand), o niilismo 

ocorre quando se reconhece a nulidade de buscar um sentido em todo 

acontecer, de buscar uma totalidade ou sistematização dos acontecimentos e, 

finalmente, com a consciência de que não reina nenhuma unidade 

substancial ou finalidade no vir-a-ser” (ARALDI, 2004, p. 112). 

 

Assim como uma verdade metafísica. Dessa forma, os três estados psicológicos do 

niilismo devem ser compreendidos a partir da interpretação sobre as diferentes formas das 

quais vontade de poder se fez brotar em cada uma das três manifestações de niilismo, ligadas, 

respectivamente, às três categorias supracitadas de fim, unidade e verdade. Cada forma de 

niilismo aqui citada deve ser analisada a partir da íntima relação que tem com essas 

categorias. Pois, para que niilismo seja entendido como estado psicológico é preciso apontar 

para aquilo que proporciona o impulso de sua forma de se mostrar a partir do que é como 

vontade de poder, que impera a favor do incessante surgimento e incremento da vida para 

mais aparições e poder. 

 

 

 

 



61 
 

3.1 NIILISMO A PARTIR DA BUSCA POR UM FIM, POR UMA META 

COMO AQUILO QUE CREDITA VALOR À VIDA 

Logo no primeiro anúncio expresso no fragmento póstumo 11[99], intitulado Crítica 

do Niilismo, Nietzsche aponta para uma primeira forma de entender o niilismo enquanto 

estado psicológico. Tal forma de niilismo se mostra na atividade do homem em acreditar e 

buscar um sentido para a existência efetiva, para a vida enquanto eterno passar. Sentido, nesse 

fragmento, quer dizer principalmente meta, fim: “uma meta é sempre ainda um sentido” 

(NIETZSCHE, 20012, p. 36.Fragmentos Póstumos,11[99]). Ou seja, tal sentido surge ao 

colocar na existência um caráter de processo no qual algo deve ser alcançado. A partir do 

espírito de vingança contra a realidade, já tratado anteriormente neste texto, o homem estipula 

um fim, uma meta que deve ser buscada no movimento do devir, para, então, estabilizá-lo. 

Aqui impera uma ânsia, um querer que quer que o mundo não seja transitoriedade, um querer 

que quer que tal mundo desemboque em um estado permanente, cristalizado. O que o homem 

deseja nessa forma de valoração é a situação de não precisar se esforçar para ser, a situação de 

que a vida seja enquanto estado acabado, estancando as forças para um vir a ser.  

A desvalorização da vida, o dizer “não” à vida, aqui, ocorre ao encara-la como “meio”, 

como parte de um movimento que leva a uma outra vida compreendida como aquela que deve 

ser valorizada, aquela que deve ser creditada. Dessa forma, o homem confere valor à vida a 

partir de um fim estabelecido que corresponda às suas ações, ao seu acontecer. Sendo assim, 

seu viver será tomado, e só poderá ser justificado e ter fundamento pelo desejo de alcançar tal 

meta. Aquilo que atribui essência ao viver é o acreditar no alcance de tal meta. 

Desse modo, para Nietzsche, como vida em sua efetividade insiste em voltar como 

vontade de poder, tal estado final que deve ser alcançado e que é desejado pelo homem 

rebelado se revela como ilusão. “Esse sentido poderia ter sido” (NIETZSCHE, 20012, p. 36. 

Fragmentos Póstumos,11[99]), mas não foi. Assim, a filosofia nietzschiana declara a 

impossibilidade de se chegar a um estado último, a uma situação final, denunciando que pelo 

próprio acontecer o que podemos inferir é que nada foi alcançado como um fim, e que 

nenhuma meta se revelou como efetiva:  

 

Se o mundo pudesse efetivamente se solidificar, se enrijecer, chegar a um 

fim, se ele pudesse se transformar em nada, ou se um estado de equilíbrio 

pudesse ser alcançado, ou se ele tivesse uma meta qualquer, que encerrasse 



62 
 

em si a duração, a inalterabilidade, o de-uma-vez-por-todas (em suma: se o 

devir pudesse desaguar no ser ou no nada), então esse estado já precisaria ter 

sido alcançado. Mas ele não foi alcançado, de onde se segue... Essa é a nossa 

única certeza, uma certeza que mantemos em nossas mãos, a fim de servir 

como corretivo contra uma grande quantidade de hipóteses de mundo em si 

possíveis (NIETZSCHE, 2012b, p. 338. Fragmentos Póstumos, 14[188]). 

 

Contra tais hipóteses supracitadas, Nietzsche declara que a própria efetividade do real 

se mostrará como eterno movimento para, impossibilitando a existência de uma meta, um fim 

a ser buscado: “O único fato fundamental, porém, é de que o mundo não possui nenhum 

estado final: e toda filosofia ou hipótese científica (por exemplo, o mecanicismo), nas quais 

tal estado final se torna necessário, são refutadas pelo fato único...” (NIETZSCHE, 2012b, 

p.26. Fragmentos Póstumos, 11[72]). 

Assim, “o devir não possui nenhum estado final, ele não desemboca em um ser” 

(NIETZSCHE, 2012b, p. 27. Fragmentos Póstumos, 11[72]). Portanto, o advento do niilismo, 

nesse caso, ocorre quando o homem é afetado pelo reconhecimento de que o mundo que ele 

criou como fim, como sentido para a existência, não existe efetivamente. Com o 

reconhecimento de que essa meta criada enquanto aquilo que permite uma valoração para a 

realidade em seu movimento seja uma ficção, a existência perde seu valor, o homem que nela 

crê perde o ânimo, pois o estado cabal desejado de quietude e descanso se mostra como 

inexistente:  

 

O niilismo como estado psicológico precisará entrar em cena em primeiro 

lugar, quando tivermos buscado um “sentido” em todo acontecimento, que 

não está aí: de modo que aquele que busca perde finalmente o ânimo: 

niilismo é a conscientização da longa dissipação de força, a agonia do “em 

vão”, a insegurança, a falta de oportunidade de descansar, de ainda se 

aquietar quanto alguma coisa – a vergonha de si mesmo, como se tivéssemos 

nos enganado por um tempo longo demais... (NIETZSCHE, 20012, p. 36. 

Fragmentos Póstumos, 11[99]). 

 

Na passagem supracitada, notemos, então, o destaque conferido para as palavras 

dissipação e enganado. Embora o termo dissipação também possa ser compreendido em 

relação a certo esbanjamento de força, a certo espalhar e fazer presente um poder, o que 

ocorre é que, através do reconhecimento de que não existe algum estado acabado para 

existência, tal dissipação de força se manifesta como desperdício em relação ao que o 



63 
 

exercício de tal força pretende. E como o homem que é afetado por tal força não aceita que 

vida seja desperdício, o sentimento de engano que assola esse homem se relaciona com o se 

deparar com tal desperdício. A força exercida pela humanidade para negar a vida em sua 

dinâmica efetiva em prol de uma outra realidade que deve ser alcançada, que é uma meta 

desejada, se mostra em sua fraqueza, já que aquilo que presenteia tal força com vigor como 

objeto ansiado insiste em se mostrar como inalcançável. Assim, o homem cai em seu 

tormento do “em vão”, ao compreender “que com o devir nada é obtido, nada é alcançado” 

(NIETZSCHE, 20012, p. 36. Fragmentos Póstumos, 11[99]),que toda força exercida “por um 

tempo longo demais” não leva ao lugar querido.  

Como movimento de valoração engendrado pela própria vida enquanto vontade, a 

meta estabelecida não deve ser vista como algo em si, nem essencial a ponto de possibilitar 

toda e qualquer significação para o acontecer, mas sim uma das múltiplas manifestações da 

realidade como vontade para. O estabelecimento valorativo de um fim, de um sentido, de um 

estado cabal para o mundo se manifesta como aparecimento de um querer, de uma vontade, 

através de um ponto de vista, não podendo ser universal: “O fato de todo fim, toda meta, todo 

sentido não serem outra coisa senão expressão de uma vontade, que é inerente a todo 

acontecimento, a vontade de poder” (NIETZSCHE, 2012b, p. 35. Fragmentos Póstumos, 

11[96]). A vida em seu acontecer efetivo como aquilo que se movimenta para unicamente 

brotar em intensificação de força, aos olhos do homem que a nega, precisa de um sentido 

necessário, certo, absoluto. Aqui ocorre um vingar-se da vida, a transformando em meio para 

um outro acontecer, um acontecer mais desejável: “Uma espécie de meio foi falsamente 

compreendido como finalidade: a vida e a elevação de seu poder foram inversamente 

rebaixados e transformados em meio” (NIETZSCHE, 2013, p. 440. Fragmentos Póstumos, 

10[137]). Podemos notar o termo “inversamente” em destaque na frase supracitada indicando 

para o acontecer da vingança. O que ocorre aqui é que a vida tal como se faz em sua 

efetividade é condenada, difamada, sendo encarada como um meio, como parte de um 

processo que chagará a um estado final, no qual tal estado final é desejado. Nesse movimento 

da vingança, aquilo que possibilita o poder de brotação da ação valorativa passa a ser 

condenado, enquanto aquilo que se engendrou como objeto de valor de tal ação passa a ser o 

fundamental. Como dito, para Nietzsche, a possibilidade de interpretar que o mundo tenha um 

fim, uma meta, retira seu vigor do que a própria vida é enquanto vontade de poder. É a própria 

vontade que proporciona tal surgimento valorativo, mas, o que ocorre, aqui, num ato de 



64 
 

ilusão, é que a vida enquanto essa vontade é desvalorizada em prol daquilo que dela surgiu 

como valor. 

A vida mesma não tem estado final, e indicar para tal estado só é possível a partir de 

um ato interpretativo, de uma perspectiva, de uma afetação através de um ponto de vista que é 

posto pela própria vida em sua atividade efetiva: “O fato de a aparente ‘consonância a fins’ 

(‘a consonância a fins que é infinitamente superior a toda arte humana’) ser meramente uma 

consequência daquela vontade de poder que <se> transcorre em todo acontecimento” 

(NIETZSCHE, 2013, p. 319. Fragmentos Póstumos, 9[91]). Assim, a pretensão de engendrar 

no devir, na transitoriedade própria da vida, um caráter teleológico, um caminho para uma 

realidade estabilizada, fracassa em sua intenção de universalidade e totalidade. 

O que brota e assusta o homem com o seu brotar é o “caráter insuficiente de todas as 

hipóteses ligadas até aqui a metas que dizem respeito a todo ‘desenvolvimento’” 

(NIETZSCHE, 20012, p. 36. Fragmentos Póstumos, 11[99]), o caráter insuficiente de todo 

acreditar que o acontecer indesejado, negado, faz parte de um processo que desemboca em 

outra forma de vida. Desta maneira, pelo sentimento do “em vão”, a força que se projeta para 

uma meta perde seu ânimo, seu vigor, desaparece enquanto algo ainda forte. O fim como um 

supremo valor que permite o homem avaliar e conferir uma significação para a vida, para o 

mundo, perde, então, seu valor.  

O fim enquanto valor é atingido por sua derrocada, sendo vitimado e constituído a 

partir do movimento próprio da vida enquanto vontade, denunciando o espírito niilista do 

homem que através dele valorou. “Ou seja, a desilusão quanto uma suposta meta do devir 

como causa do niilismo” (NIETZSCHE, 20012, p. 36. Fragmentos Póstumos, 11[99]). 

 

 

 

 

 

 



65 
 

3.2 NIILISMO A PARTIR DO ESTABELECIMENTO VALORATIVO DE 

UMA TOTALIDADE OU UNIDADE PARA O ACONTECER 

Após nos apresentar a primeira forma de niilismo como estado psicológico advindo a 

partir da instauração de um sentido, de um fim de uma meta existente no movimento da 

realidade, atribuindo valor a esta através dessa instauração, na sequência do fragmento 

póstumo 11[99], Crítica do Niilismo, Nietzsche exibe uma segunda forma de niilismo 

enquanto estado psicológico, sendo este relacionado ao estabelecimento de uma unidade, ou 

totalidade organizacional atuante em todo acontecer. Tal modo de ver o real o aponta para um 

acontecer sistematizado e ordenado por um ser ou entidade suprema, sendo tal ser objeto de 

adoração e fanatismo aos olhos dos homens, pois estes, não aceitando encarar a vida como 

devir e transitoriedade caótica, criam como objeto de crença a noção de que algo existe 

gerenciando e controlando o movimento do mundo. Tudo aquilo que acontece é governado e 

organizado por uma instância maior, e é essa instância maior aquilo que permite o homem 

encontrar fundamento para a vida, podendo, assim, valorá-la. O valor existe como essa 

instância suprema, maior que toda e qualquer individualidade que acontece, e é através de tal 

valoração que o homem se regozija em relação à vida.  

:  

 

O niilismo como estado psicológico entra em segundo lugar em cena, 

quando se estabelece uma totalidade, uma sistematização, mesmo uma 

organização em todo acontecimento e sob todo acontecimento: de modo que 

a alma sedenta de admiração e veneração regala-se com a representação 

conjunta de uma forma de domínio e de administração supremas 

(NIETZSCHE, 2012b, p. 37. Fragmentos Póstumos, 11[99]). 

 

Portanto, aqui, é a partir da postulação de uma unidade que rege a totalidade da 

existência que o homem rebelado, que nega a vida em sua efetividade, volta a suportá-la, 

volta a ter ânimo por ela, já que desta maneira não seria na vida enquanto o eterno passar que 

ela se esgotaria. É preciso haver, portanto, algo além que justifique a existência nessa eterna 

transitoriedade. A autoria do devir passa a ser atribuída a um ser supremo, superior, 

legitimando, aos olhos dos homens, o viver nesse mundo deveniente: “Logo que nos 

imaginamos alguém, que é responsável pelo fato de sermos de tal e tal modo (Deus, natureza), 

ou seja, logo que atribuímos a ele a nossa existência, a nossa felicidade e miséria como seu 



66 
 

intuito, degradamos para nós a inocência do devir. Temos, então, alguém que quer alcançar 

algo por meio de nós e conosco” (NIETZSCHE, 2013, p. 319. Fragmentos Póstumos, 9[91]).  

Aqui, o supremo valor surge enquanto algo no qual o homem participa como individualidade 

no interior de um movimento universal, governado por uma instância superior, sendo tal 

instância, tal ser supremo, digno de confiança diante do movimento do acontecer. Desta 

forma, pela crença existente em relação a essa organização universal, a essa unidade 

totalizante, ou, nas palavras de Nietzsche, “uma espécie qualquer de ‘monismo’” 

(NIETZSCHE, 2012b, p. 37. Fragmentos Póstumos, 11[99]), o homem se entrega e age de 

acordo com o império dessa instancia superior, o homem se sente em intensos vínculo e 

sujeição em relação ao seu objeto de crença: “em consequência dessa crença, o homem em 

um profundo sentimento de conexão e dependência em relação a um todo infinitamente 

superior, um modo de divindade... ‘o bem-estar do universal exige a entrega do particular’” 

(NIETZSCHE, 2012b, p. 37. Fragmentos Póstumos, 11[99]). Nesse sentido, aqui, o homem 

se vê menor, se vê enquanto uma pequena parte de um todo sistematizado. E se vendo assim, 

tal homem se torna submisso e subordinado em relação aquilo pelo qual pôde conferir valor à 

realidade, à vida, ao acontecer. Seu objeto de crença se torna, então, como o que é digno de 

todo supremo valor, aquilo que rege todas as dimensões de sua existência.   

No entanto, o que Nietzsche afirmar é que não existe tal unidade, não existe tal 

totalidade organizadora de tudo aquilo que acontece: “... mas, veja, não há nenhum universal 

como tal! ” (NIETZSCHE, 2012b, p. 37. Fragmentos Póstumos, 11[99]).Ocorre a 

manifestação de uma interpretação que traz certa unidade para o existir, acontece como 

interpretação que presenteia com um significado, mas essa noção de totalidade não deve ser 

encarada como algo substancial, como uma coisa em si. Toda e qualquer noção de unidade 

deve ser compreendida, aqui, como um aparato de organização ao encarar o mundo, mas essa 

organização não é essencial. Ver o mundo a partir de uma sistematização é um ato 

interpretativo que não deve conferir caráter de verdade universal ao acontecer.  

Para Nietzsche, como já dito, toda interpretação advém do próprio movimento da vida 

enquanto vontade de poder, surgindo, então, uma forma de valorar a realidade, uma forma de 

conferir significado de ser para a realidade. No ato de valoração que confere a existência de 

uma unidade superior que organiza de forma universal todo o acontecer, regendo um sistema 

do todo real, o que impera aí é o próprio movimento do querer, do ansiar por um poder sobre 

o mundo. O que surge como unidade organizacional do real é um valor eleito no seio da 

própria vida em seu movimento de vir a ser para mais poder, e não uma coisa em si: “Toda 



67 
 

unidade é como uma organização e conjunção de unidade: nada diverso do modo como uma 

comunidade humana é uma unidade (...), com isso, uma conformação de domínio, que 

significa uma coisa, mas não é uma coisa” (NIETZSCHE, 2013, p. 85. Fragmentos Póstumos, 

2[87]). Assim, a efetividade de todo acontecer, da vida mesma em seu movimento próprio, 

não pode ser dita e restringida a uma unidade: “aquilo que é efetivo, que é verdadeiro, não é 

nem uno nem tampouco redutível ao uno” (NIETZSCHE, 2012b, p. 429. Fragmentos 

Póstumos,15 [118]). 

Para a filosofia nietzschiana, que atribui à realidade o aspecto primo da vontade, a vida 

brota a partir de múltiplos pontos de força, múltiplas vontades para poder. Não existe aqui 

uma vontade única ou uma vontade essencial e substancial. O que ocorre na efetividade do 

acontecer é o combate e a emergência de inúmeras vontades existentes na dinâmica do 

mundo. Como já foi dito pelas palavras de Tongeren: “essa (uma) forma fundamental da 

vontade reúne, na verdade, toda a efetividade em um conceito; mas esse (um) conceito 

vontade de poder designa a efetividade de tal modo que ela é essencialmente multiplicidade” 

(TONGEREN, 2012, p. 219). Para Nietzsche, o que há é a “pluralidade e desagregação dos 

impulsos” (NIETZSCHE, 2012b, p. 355. Fragmentos Póstumos, 14[219]), pluralidade de 

vontades que exercem sua força na relação com outras vontades conflitantes. 

Um outro aspecto importante a ser retratado acerca do estabelecimento de uma 

valoração que confere à vida uma unidade, apresentado nas últimas linhas do parágrafo que 

trata do niilismo como estado psicológico emergente a partir da instauração dessa valoração 

para a existência, é que a  postulação de tal sistematização universal ocorre por ser fruto da 

descrença do homem em relação a seu próprio valor: “No fundo, o homem perdeu a crença 

em seu valor, caso não atue através dele uma totalidade infinitamente valorosa: ou seja, ele 

concebeu uma totalidade a fim de poder acreditar em seu valor” (NIETZSCHE, 2012b, p. 37. 

Fragmentos Póstumos, 11[99]). Nesse sentido, o homem só consegue se ver digno de valor se 

acreditar participar de algo supremo, superior. A realidade mesma, sua própria realidade, não 

é digna de uma valoração, a não ser que seja regida por uma outra. Aqui, o homem sofre sua 

desvalorização, confiando valor ao que é alheio a si, a coisas criadas e além do que lhe é apto 

e natural, agindo contra o próprio valor que pode ser dado a si mesmo em suas criações: “O 

homem como poeta, como pensador, como Deus, como amor, como poder -: ó, sobrea sua 

generosidade imperial, com a qual ele presenteou as coisas, a fim de se empobrecer e se sentir 

miserável! Esse foi até aqui o seu maior altruísmo. O fato de ele ter admirado em louvado e 



68 
 

ter sabido se esconder, o fato de ter sido ele quem criou o que admirava” (NIETZSCHE, 

2012b, p. 32. Fragmentos Póstumos, 11[87]).  

Portanto, tal forma de niilismo se caracteriza pela atividade de conceber algo como 

totalidade que rege todo acontecer em decorrência da falta de crença em seu próprio valor. 

Tal totalidade, como instância suprema, superior, é aquilo que fundamenta e confere valor ao 

viver; e o homem, para poder acreditar em seu próprio valor, como aquele que venera algo, 

deve acreditar nesse sistema universal, pois só fazendo parte de tal sistema governado por 

uma superioridade, é que o homem poderá ter crença em seu próprio valor. Como foi dito 

antes, seu objeto de crença, sendo um supremo valor, é aquilo que rege todas as dimensões de 

sua existência, é aquilo sem o qual tal homem não suportaria viver, mesmo que seja como 

parte minúscula em um sistema infinito. Através desse ato de valoração o homem se enxerga 

como algo que participa da existência, mas encontra sua desilusão ao reconhecer que, 

efetivamente, ele não é uma pequena parte de um todo substancial: a desilusão de reconhecer 

que aquela noção de unidade do real não existe como uma coisa em si, legítima de ser o 

supremo motivo de seu acontecer. Aqui há, então, o indesejado reconhecer de que não existe 

nenhuma ordenação divina para o todo acontecer na qual o homem faça parte, o indesejado 

reconhecer da mentira que se acreditou e confiou o sentido do existir, o suportar existir na 

efetividade da vida enquanto vontade: 

 

Ver a natureza como prova e proteção de um Deus; interpretar a história para 

a glória de uma razão divina, como permanente testemunho de uma 

ordenação moral do mundo e de intenções morais últimas; explicar as 

próprias vivências como durante muito tempo fizeram homens pios, como se 

fosse tudo previdência, tudo aviso, tudo concebido e disposto para a salvação 

da alma: isso agora acabou, isso tem a consciência contra si, as consciências 

refinadas o veem como indecoroso, desonesto, como mentira... 

(NIETZSCHE, 2009, p. 138). 

 

 

 

 

 



69 
 

3.3 NIILISMO SURGE A PARTIR DA INVENÇÃO DE UM MUNDO 

VERDADEIRO COMO SUPREMO VALOR 

Após exibir as acepções do niilismo enquanto estado psicológico através do 

estabelecimento de uma meta para a realidade, e através da concepção de que tal realidade 

seja organizada e sistematizada por uma unidade suprema, Nietzsche ainda nos apresenta no 

fragmento póstumo 11[99], Crítica do Niilismo, uma terceira e última forma de niilismo como 

estado psicológico. Essa última forma de niilismo surge junto ao reconhecimento da 

desvalorização dos supremos valores já apresentados como fim e unidade. Com a 

desvalorização que assola tais valores, coma desilusão em relação a tais formas de crer na 

vida, há, então, uma total negação do mundo efetivo, do mundo do devir. Antes, com a fé 

existente em uma meta que justificava a vida em sua efetividade como um processo a ser 

vivido, e com a crença de que tal realidade era regida por uma organização totalizante, o 

mundo em sua manifestação própria ganhava um motivo para ser vivido, já que em um caso 

ele representava um meio de um progresso desejado e no outro um elemento de uma unidade 

superior valorada. No entanto, com a queda dessas formas de valoração, com a derrocada de 

tais valores, o mundo existente passa a ser objeto de uma forma mais radical de negação. A 

saída para o homem que não aceita tal mundo é criar e acreditar em outro mundo totalmente 

além, em outro mundo diferente e oposto ao acontecer efetivo. É necessário, então, que para 

os olhos dos homens o mundo do devir seja encarado como falso, como ilusório; e se faz 

necessária, pelo mesmo motivo, a criação de um mundo que não seja falso, de um mundo 

contrário ao emergir presente, de um mundo verdadeiro:  

 

Dada essas duas intelecções, a de que com o devir nada é obtido e a de que 

não vigora por debaixo de todo o devir nenhuma grande unidade, na qual o 

singular pudesse submergir completamente como um elemento de um valor 

supremo: então ainda resta como refúgio condenar todo o mundo do devir 

como uma ilusão e inventar um mundo que se encontra para além desse 

mundo do devir, um mundo verdadeiro (NIETZSCHE, 2012b, p. 37. 

Fragmentos Póstumos, 11[99]). 

 

Notemos, então, no trecho supracitado, o destaque para o termo “refúgio”, pois, para 

Nietzsche, ele representa o último suspiro do homem que nega a vida, o último exercer de 

força do espírito de vingança contra a realidade efetiva.Após perceber que o mundo em seu 

devir não permite o estabelecimento de um fim que deva ser alcançado, e após também 



70 
 

perceber que não há nenhuma unidade universal que organize todo o acontecer, o homem é 

afetado por uma rebeldia contra tal mundo do deveniente que não oferece um supremo valor 

que o ajude a suportá-lo, postulando, então, um mundo que sirva de escapatória e ofereça 

sustento à vida: um mundo verdade. O mundo que se desenrola a frente do homem é visto 

com hostilidade e negação, sendo apenas um aparecer irreal e enganador, devendo ele, assim, 

valorizar um mundo alheio cristalizado que não seja vítima da eterna dinâmica do devir, um 

mundo que se estabeleça como imutável e seguro, um mundo de valor supremo, um mundo 

verdadeiro. Diz Nietzsche sobre o homem movido por tal impulso:  

 

...eles estabelecem de maneira inocente um mundo em algum lugar que, não 

obstante, corresponde aos seus desejos, e que não <se> mostra justamente ao 

nosso conhecimento: esse mundo, eles acham, seria o mundo verdadeiro, em 

relação com o qual nosso mundo cognoscível é apenas ilusão (NIETZSCHE, 

2013, p. 214. Fragmentos Póstumos7[3]). 

 

A instituição de tal mundo verdadeiro surge como o amparo derradeiro do homem que 

não suporta o caráter de devir da realidade, é a última maneira de resistir à vida enquanto 

vontade: “Nosso caso particular é bastante interessante: nós constituímos uma concepção, 

para podermos viver em um mundo, a fim de percebermos de maneira claramente suficiente 

que ainda o suportamos” (NIETZSCHE, 2012b, p. 245. Fragmento Póstumo 14[93]). Tal 

concepção como recurso da verdade é a forma de valoração que difama totalmente o mundo 

em sua efetividade, já que inaugura uma outra realidade como sendo a digna de confiança, e 

ao inaugurar essa outra forma de realidade, promove conjuntamente a possibilidade de se 

sustentar na realidade negada. O estabelecimento de um mundo verdadeiro, metafísico, é a 

alternativa definitiva de condenação e sentimento de tolerância em relação à vida enquanto 

vontade, enquanto algo que não cessa de vir a ser, enquanto algo que eternamente retorna para 

se constituir, insistente em sua transitoriedade. 

Pelo impulso que instaura a valoração voltada para um mundo verdadeiro, substancial, 

imutável, se estabelece, também, uma forma radical de oposição, uma dualidade para o real: a 

oposição mundo verdadeiro versus o mundo “aparente”. Em tal oposição, como já dito, o 

mundo encarado como “aparente”, do devir, da transformação incessante, é condenado a ser 

encarado como ilusório, indigno de crença. No entanto, para Nietzsche tal oposição não 

existe. Tal forma de pode ser caracterizado primordialmente na história do homem ocidental 



71 
 

com o pensamento do platonismo
18

, com o advento da metafísica. De acordo com a caricatura 

nietzschiana já citada no texto, o pensamento metafísico que ganha vigor a partirdo 

platonismo parte da divisão da realidade em dois mundos, a saber, mundo sensível e mundo 

suprassensível. Tal pensamento perpassa a história do homem ocidental ganhando várias 

formas, sendo aquilo que fundamenta a irrupção do cristianismo até o advento da mais 

refinada forma de ver do homem da modernidade. Nietzsche, no fragmento 125 da obra A 

Gaia Ciência, intitulado O Homem Louco, representa o niilismo europeu a partir do anúncio: 

“Deus está morto”, expressando o acontecimento que indica a morte de Deus. Este 

acontecimento está ligado ao niilismo a partir da interpretação que o faz representar a morte 

de Deus como a destituição do mundo suprassensível, sendo tal destituição promovida por 

uma nova forma de valoração: a do pensamento do homem da modernidade, o pensamento da 

subjetividade.  

No entanto, como nos declara Heidegger em sua obra Nietzsche – Metafísica e 

Niilismo, na passagem dos valores platônico-cristãos do mundo suprassensível, que antes 

engendravam o que é verdadeiro e o que tem valor, para a glorificação do pensamento 

moderno, científico, o novo modo de valoração se caracteriza pela seguinte transformação: “A 

verdade sobre a objetividade transforma-se em certeza da subjetividade” (HEIDEGGER, 

2000, p. 196). Ao invés de o homem acreditar fazer parte do império governado pelo 

suprassensível, no qual tal suprassensível é dotado da única verdade, agora é a partirda 

certeza-de-si enquanto subjetividade, enquanto sujeito autônomo e autossuficiente, que o 

homem vai entender o real como objetividade calculável. Agora o Eu cartesiano é aquilo que 

existe como parâmetro de valoração e conhecimento. A realidade passa a ser fruto da 

representação que o sujeito tem do objeto, impondo a ela, a partir de suas faculdades, que se 

adeque ao seu parâmetro de verdade. O sujeito passa a ser o fundamento do acontecer, dando 

a este o sentido de clareza e distinção que lhe falta. No entanto, ao conceber a realidade a 

partir da divisão relacional de sujeito/objeto, o pensamento moderno não deixou de ser a 

manifestação de uma morfologia do pensamento metafísico platônico, não deixou de ser uma 

valoração que possui animação a partir do espírito asceta. O advento da ciência moderna 

também é perpassado por um espírito asceta, “sua relação com o ideal ascético não é 

absolutamente antagonista em si, ela antes representa, no essencial, a força propulsora na 

configuração interna deste” (NIETZSCHE, 2009, p. 131).Ainda existe, no pensamento 

moderno, outra forma de adoração da verdade a partir de um prejuízo prévio de que ela seja 

                                                           
18

 Ver nota 4. 



72 
 

inestimável e indubitável: “Ambos, ciência e ideal ascético, acham-se no mesmo terreno – já 

o dei a entender –: na mesma superstição da verdade (mais exatamente: na mesma crença na 

inestimabibilidade, incriticabilidade da verdade) ” (NIETZSCHE, 2009, p. 131). 

Para Nietzsche, ciência e ideal ascético são “necessariamente aliados” (NIETZSCHE, 

2009, p. 132) no movimento do homem como animal esgotado de força que, para permanecer 

em vida, a nega com criações e crenças em uma realidade alheia. O homem científico, amante 

da verdade e crente em sua existência enquanto sujeito, também é fruto de uma vida que 

definha: “Também do ponto de vista fisiológico, a ciência pisa no mesmo chão que o ideal 

ascético: certo empobrecimento da vida é o pressuposto” (NIETZSCHE, 2009, p. 132). 

Assim, a manifestação de uma humanidade que elege como supremo valor a verdade, 

representa um momento de grande força do espírito asceta. A atividade científica da 

modernidade não representa nenhuma quebra em relação ao que se minifesta por ascetismo, 

mas “é no momento a melhor aliada do ideal ascético” (NIETZSCHE, 2009, p. 132). 

O pensamento moderno nos apresenta o antropomorfismo, no qual o homem, o sujeito, 

o eu, é o fundamento do conhecimento da realidade. Sendo separado daquilo que não é o 

próprio sujeito, a saber, o objeto, o homem é aquele que dita valor e manipula a natureza. 

Aqui o sujeito é posto no lugar de Deus. Deus “se torna a subjetividade absoluta da certeza-

de-si incondicionada em relação a tudo” (HEIDEGGER, 2008, p, 196), como expressa 

Heidegger na obra supracitada. Assim, existe aqui, ainda, uma fé metafísica que possibilita a 

existência de tal movimento de conhecimento exercido pelo homem: “É ainda uma fé 

metafísica, aquela sobre a qual repousa nossa fé na ciência” (NIETZCSHE, 2009, p. 130).  

Portanto, embora tenha destituído o suprassensível como divindade, o Eu cartesiano, e o 

posterior sujeito transcendental de Kant, que marcaram a compreensão do pensamento 

moderno como aquilo que é parâmetro de verdade e fundamento para toda e qualquer 

valoração, para Nietzsche, não extinguiram a ideia de Deus, pois não eliminaram aquilo que é 

visto como fundamento incondicional a partir de algo que é alheio à própria dinâmica da vida. 

Pelo contrário, a manifestação do pensamento calcada no sujeito apenas presenteou a este o 

caráter de fundamento. O ateísmo promovido pelo homem da modernidade com a “morte do 

Deus cristão”, então, se configura como algo que faz parte do acontecer de um processo que é 

perpassado pelo espírito asceta, ligado a uma fé incondicional a algo que é do âmbito do 

suprassensível, relacionada, agora, ao movimento do sujeito substancial para o conhecimento 

acerca de uma verdade substancial:  



73 
 

 

O ateísmo incondicional e reto (– e somente seu ar e o que é o que 

respiramos, nós, os homens mais espirituais dessa época!) não está, portanto, 

em oposição a esse ideal, como parece à primeira vista; é, isto sim, uma das 

últimas fases de seu desenvolvimento, uma de seus formas finais e 

consequências internas – é a apavorante catástrofe de uma educação para a 

verdade que dura dois milênios, que por fim se proíbe a mentira de crer em 

Deus (NIETZSCHE, 2009, p. 137). 

 

Como nos mostra Nietzsche no já citado discurso O Homem louco, da obra A Gaia 

Ciência, a partir da perspectiva moderna cartesiana, o homem não mata Deus ao se 

estabelecer como Deus, mas afirma o próprio sujeito como fundamento do acontecer. O que 

parece mais radical apontar acerca de tal discurso e o aceno que afirma que o mundo 

verdadeiro como um supremo valor entra em declínio. Aqui Deus representa todo campo de 

valorização do mundo suprassensível, o que engloba a existência de um mundo verdadeiro e 

de um sujeito substancial dotado de faculdades intrínsecas que o possibilitam acessar tal 

verdade; e o que é exposto por Nietzsche é que tal campo é extinto. O niilismo se manifesta 

na modernidade junto à queda dos supremos valores que conferiam um sentido para a 

existência, pois a morte de Deus representa a morte desses valores: “O evento decisivo da 

modernidade é a morte de Deus, que, em sua conotação niilista, guia à ruína os valores da 

tradição que davam um sentido ao mundo” (ARALDI, 2004, p. 68).  

É chegada, então, a morte do mundo suprassensível, o que provoca, também, o 

reconhecimento de que não existe nenhuma dualidade na efetividade do real. 

 

O anúncio do homem louco “Deus está morto” (‘Gottisttodt’) tem o 

significado de um abalo cósmico, de uma perda total de sentido, ocasionados 

pelo afastamento de Deus, fonte divina dos valores que forneciam um 

sentido ao mundo. Se Deus era a personificação do supra-sensível – a fonte 

da verdade objetiva, o sol que ilumina os viventes –, sua morte anula o 

dualismo entre mundo sensível e mundo supra-sensível. O único mundo que 

restou parece, agora falso, sem valor (ARALDI, 2004, p. 69-70). 

 

Como já foi anteriormente citado em algumas palavras: “falta aqui a oposição entre 

um mundo verdadeiro e um mundo aparente: só há um mundo, e esse mundo é falso, cruel, 

contraditório, sedutor, sem sentido...” (NIETZSCHE, 2012b, p. 177. Fragmentos Póstumos, 



74 
 

11[415]). E se não há essa oposição, a realidade do mundo efetivo não possibilita a chegada 

de uma verdade com tais configurações de imutabilidade última, pois, em seu movimento 

próprio de fluxo permanente, de incessante transformação, é impossível que exista tal verdade 

substancial e fatídica: “O mundo, que em alguma medida nos diz respeito, é falso, isto é, não 

é nenhum fato, mas uma sedimentação e um arredondamento a partir de uma soma mais 

magra de observações; ele está em ‘fluxo’; como algo que devem, como uma falsidade que 

sempre se translada novamente, que nunca se aproxima da verdade; pois – não há nenhuma 

‘verdade’” (NIETZSCHE, 2013, p. 94. Fragmentos Póstumos, 2[108]). Assim, como já 

mencionado em capítulos anteriores do texto, o mundo verdadeiro instituído a partir do 

pensamento metafísico em nossa história, defensor e criador de conceitos universais e 

categorias de definição cabal do real, assim como o caráter de logicidade deste, se revelam 

como uma ficção: 

 

Em todo desenvolvimento da moral, não ocorre nenhuma verdade: todos os 

elementos conceituais com os quais se trabalha, são ficções, todos os 

elementos psicológicos nos quais as pessoas se atêm são falsificações; todas 

as formas da lógica, que se arrastam consigo para o interior desse reino da 

mentira, são sofismas (NIETZSCHE, 2012b, p. 263. Fragmentos Póstumos, 

14[115]).  

 

Assim, a morte de Deus, anunciada como uma manifestação moderna, se apresenta, 

aqui, como um acontecer que atenta para o caráter ficcional dos supremos valores 

engendrados pela perspectiva moral de ver do homem ocidental. Todos os valores que 

conferiam um sentido para a existência são reconhecidos, agora, como falsos, sendo tal 

acontecimento uma fatalidade que se institui a partir da lógica niilista como lógica da história 

do pensamento metafísico, como lógica da história do homem moral: 

 

A morte de Deus é um evento longamente necessário no processo de 

moralização do mundo, que, por fim, ocasiona a derrocada da interpretação 

moral, que é assumida pelos homens modernos como a perda total de 

sentido, abrindo um vazio em suas vidas desmundanizadas. É importante 

ressaltar que, para Nietzsche, a morte de Deus é um acontecimento 

(Ereigniss) inegável; com ela sucumbe a interpretação moral da existência... 

(ARALDI, 2004, p. 68). 

 



75 
 

Assim, o evento da morte de Deus é um acontecimento que, para Nietsche, denuncia 

de maneira radical como o niilismo se mostra na época moderna: “A modernidade é, para o 

filósofo alemão, o momento decisivo desse transcurso ou processo
19

, visto que na mesma o 

niilismo se radicaliza e apresenta suas formas mais acabadas” (ARALDI, 2004, p. 63). O 

homem moderno é aquele afetado pela morte de Deus, pela manifestação do sem sentido de 

sua existência, pela descrença em relação aos valores supremos estabelecidos que 

fundamentam certa fé na vida: “Compreendido como processo que move a história do 

ocidente, o niilismo se radicaliza, à medida que o homem experimentou o vazio de sentido 

decorrente da ruína dos valores superiores/transcendentes ou, dito de outro modo, da morte de 

Deus” (ARALDI, 2004, p. 108-110). É na época moderna que a desvalorização dos valores 

morais grita em sua manifestação. O niilismo como desmoronamento dos valores supremos, 

aqui, se apresenta à luz de uma maneira mais clara e extrema. 

O que é novamente importante mencionar, já que neste instante do texto estamos mais 

detidos à análise sobre a manifestação do niilismo a partir da instauração de um mundo 

verdadeiro como aquilo que representa o supremo valor no movimento da existência, é que, 

mesmo sendo esse supremo valor uma falsidade diante do que emerge como realidade efetiva, 

como todo e qualquer movimento valorativo, este também é engendrado a partir da vida 

enquanto vontade de poder em seu movimento próprio. Embora o impulso niilista que deseja 

outro mundo represente uma negação da vida enquanto vontade, tal impulso só é através da 

vontade. Aqui, para apresentar certa caracterização dessa vontade, Nietzsche nos apresenta o 

termo vontade de verdade. Tal vontade é o que anima o homem através do seu se deparar 

como negador da realidade enquanto fluxo e transitoriedade, enquanto eterna busca por mais 

poder em múltiplas manifestações. A vontade de verdade é o que perpassa o homem, como 

interpretação, com aspiração para a cristalização do real, para a imutabilidade do real, que 

para este homem, em seu acontecer efetivo, é um mundo enganador: “A vontade de verdade é 

um fixar, um tonar duradouramente verdadeiro, um fazer com que aquele caráter falso 

desapareça da vista, uma reinterpretação desse caráter em meio ao ente” (NIETZSCHE, 2013, 

p. 318. Fragmentos Póstumos, 9[91]). E como interpretação, como valor, a verdade objeto de 

desejo dessa vontade não existe como algo substancial, como algo em si, mas sim um atributo 

de criação que emerge pelo próprio movimento da vida enquanto vontade de poder, sendo um 

                                                           
19

 É importante ressaltar aqui, com as próprias palavras do autor citado, o que significa o termo “processo” no 

decorrer desse discurso em relação à filosofia de Nietzsche: “Deve-se entender aqui ‘processo’ como um jogo de 

forças (sem finalidade intrínseca), e não como um movimento ‘logicamente’ determinado” (ARALDI, 2004, p. 

110). 



76 
 

atributo de criação que, participando da vida enquanto tal, anseia por assenhoramento sobre o 

real. A verdade não existe como algo a ser alcançado ou conhecido, mas como elemento de 

interpretação que impulsiona certa manifestação de vida para mais poder:  

 

A verdade, com isso, não é algo que existiria e que se precisaria encontrar, 

descobrir – mas algo que é preciso criar e que dá nome para um processo, 

mais ainda, para uma vontade de dominação, que não tem em si nenhum fim: 

inserir a verdade como processus in infinitum, um determinar ativo, não um 

conscientizar-se de algo, <que> seria ‘em si’, fixo e determinado. Essa é uma 

expressão para a “vontade de poder” (NIETZSCHE, 2013, p. 318. 

Fragmentos Póstumos, 9[91]). 

 

Como expressão daquilo que vigora em todo real como vontade de poder, a vontade de 

verdade é antes movida pela crença do que pela existência real dessa verdade como algo 

essencial ou substancial. O que anima o homem que interpreta o mundo a partir dessa vontade 

não é a própria verdade, mas o acreditar nela, pois é esse acreditar que o impulsiona a 

participar da dinâmica da vida. Para Nietzsche, “o que sempre se quis foi a crença – e não a 

verdade” (NIETZSCHE, 2012b, p. 401. Fragmentos Póstumos, 15[58]). Pois, é ao acreditar 

que o homem exerce sua atividade no movimento do real. É sendo afetado por tal crença que 

o homem vê um benefício em seu acontecer. Tal benefício é nada mais, nada menos, que o 

sentimento de poder diante do mundo. Mais uma vez, o que anima o homem não é a 

existência real da verdade, mas o poder que a crença em tal verdade pode possibilitar 

enquanto ser movido por vontade:  

 

– as vantagens, que se esperavam da verdade, eram as vantagens da crença 

nessas vantagens: - em si, justamente, a verdade poderia ser completamente 

ridícula, nociva, fatídica - 

(...) a metodologia da verdade não foi encontrada a partir de motivos da 

verdade, mas a partir de motivos de poder, do querer-ser-superior 

Com o que se demonstra a verdade? Com o sentimento de poder elevado 

(‘uma crença na certeza’) – uma utilidade – com a imprescindibilidade – em 

suma, com vantagens.  (NIETZSCHE, 2012b, p. 400. Fragmentos Póstumos, 

15[58])  

 

Dessa forma, a busca e a valoração da verdade são através de um querer, um querer 

que quer as vantagens e os benefícios de apoderar-se em seu movimento efetivo no ceio da 

realidade.  Tal vontade de verdade se manifesta através do homem que enxerga na criação do 



77 
 

mundo metafísico a possibilidade de se conservar diante do mundo do devir, pois para esse 

homem o “‘verdadeiro’ é algo que desperta o sentimento de segurança” (NIETZSCHE, 2013, 

p. 215. Fragmentos Póstumos, 7[3]); segurança em relação à realidade que nunca cessa de vir 

a ser, em relação à vida que não possui um fundamento último. A verdade enquanto supremo 

valor é objeto de crença por proporcionar ao homem uma base, um amparo, um lastro fixo no 

seio da existência transitória. Além disso, o que representa o verdadeiro carrega também a 

possibilidade de assenhoramento do homem no movimento da realidade efetiva, carrega 

também um sentimento de força: “‘verdadeiro’: pelo lado do sentimento –: aquilo que dá ao 

pensamento maior sentimento de força” (NIETZSCHE, 2013, p. 320. Fragmentos Póstumos 

9[91]).  É a ânsia pelo poder que a crença na verdade pode proporcionar que caracteriza o 

modo de se constituir de uma espécie de animal no interior da realidade transitória, e não a 

ânsia pelo estado final de se contemplar uma verdade indubitável: É o modo particular de tal 

animal se fazer no mundo, se conservar no mundo, de sentir poder sobre o mundo. Ao criar a 

verdade, o homem cria um processo para se conhecer a verdade. O conhecimento como esse 

processo não diz respeito à gradativa aproximação com aquilo que é verdadeiro, mas um 

processo que permite ao homem exercer sua atividade participativa no interior da vida, 

mesmo no movimento de nega-la. É o processo que, além de permitir o não definhamento de 

uma espécie de vida que já não encontra forças para ser enquanto eterno vir a ser, é também 

aquilo que permite a esse modo de vida atuar na busca por mais poder, na busca para se tornar 

senhor dessa realidade negada. Conhecer passa a ser o modo de participação no movimento 

próprio da vida enquanto vontade de poder de uma determinada espécie: “...a medida do 

querer conhecer depende da medida do crescimento da vontade de poder da espécie: uma 

espécie se apodera de tanta realidade, a fim de se tornar senhora sobre ela, a fim de coloca-la 

a seu serviço” (NIETZSCHE, 2012b, p. 273. Fragmentos Póstumos, 11[122]).  

Portanto, a crença em um mundo verdadeiro se estabelece como “ponto de vista das 

condições de conservação-elevação no que diz respeito a configurações complexas de 

duração relativa da vida no interior do devir” (NIETZSCHE, 2012b, p. 27. Fragmentos 

Póstumos,11[73]), ou seja, como valor. Como supremo valor, a verdade oferece sentido e 

determina o viver diante dos olhos dos homens, mas ainda assim é um valor. Nesse sentido, 

tal crença na verdade se engana ao atribuir a esta o caráter de algo “em si”, absoluto, pois é 

atribuindo tal caráter de algo que subsiste que o homem o faz como crença: “O homem 

projetou seu impulso à verdade, sua ‘meta’ em certo sentido para além de si como um mundo 

que é, como mundo metafísico, como ‘coisa em si’, como mundo já por si subsistente” 



78 
 

(NIETZSCHE, 2013, p. 318. Fragmentos Póstumos, 9[91]).  E é ao crer dessa forma que o 

homem é possibilitado a sentir a estabilidade desejada, tanto de o seu crer, quanto do seu 

objeto de crença. Para que a força de uma determinada valoração floresça é preciso o amparo 

dessa estabilidade: “que nós precisamos ser estáveis em nossa crença, a fim de prosperar: daí 

retiramos que o mundo ‘verdadeiro’ não é nenhum mundo mutável e deveniente, mas um que 

é” (NIETZSCHE, 2013, p. 291. Fragmento Póstumos, 9[38]). A vontade de verdade, como já 

dito, é animada por uma fé. Ela necessita de uma fé incondicional para exercer seu 

movimento, para existir; necessita da fé em algo que seja imutável e não participe da 

dinâmica efetiva do real em sua transitoriedade. Tal fé é uma fé ascética, é uma fé que tem 

como pressuposto de confiança um ideal metafísico:  

 

Mas o que força a isto, a incondicional vontade de verdade, é a fé no próprio 

ideal ascético, mesmo com seu imperativo inconsciente, não haja engano a 

respeito – é a fé em um valor metafísico, um valor em si da verdade, tal 

somente como esse valor garante e avaliza. (...) deve haver antes uma 

filosofia, uma “fé”, para que a ciência dela extraia uma direção, um sentido, 

um limite, um método, um direito à existência (NIETZSCHE, 2009, p. 130). 

 

No entanto, para Nietzsche, se por um lado a crença no mundo verdadeiro precisa 

acontecer com essa relação de estabilidade, é preciso reconhecer que houve um erro 

psicológico em proceder a partir de tal maneira de acreditar: “Pelo que a humanidade pagou 

até aqui, consequentemente, o preço mais caro, pelo que ela precisou expiar da pior forma 

possível? Por suas ‘verdades’: pois essas verdades foram todas juntas erros em termos 

psicológicos” (NEITZSCHE, 2013, p. 452-453. Fragmentos Póstumos, 16[54]). Houve, 

então, um preço a ser pago devido à manutenção dessa forma de vida. O preço a ser pago é o 

sentimento de desilusão que afeta o homem com o reconhecimento de que a verdade, em 

termos de substância, de “coisa em si”, não existe. Não há um mundo verdadeiro como 

subsistente e imutável. A crença na verdade ainda é uma crença advinda da perspectiva 

presenteada através de um ponto de vista de manutenção e incremento da vida enquanto 

vontade de poder.  

A verdade é um valor, e como tal, não possui a capacidade de definir a realidade de 

modo universal e cabal. O que fundamenta o movimento de acreditar na verdade é uma ação 

valorativa, não a existência de algo certo e indubitável. Para Nietzsche, “a questão do valor é 

mais fundamental que a questão da certeza”, pois o que fundamenta a crença na verdade não é 



79 
 

o que ela teria enquanto um dizer de concretude imutável e certo acerca do real, mas o que ela 

vale a partir de um ponto de vista, de uma perspectiva. O que está por trás da crença na 

verdade é a valoração que ela permite ser dada para o mundo, sendo um valor posto pela 

própria vida enquanto vontade de poder. Como valor, a verdade é uma criação, uma ficção 

reguladora a serviço das condições de conservação e incremento da realidade em seu se fazer, 

se constituir. Sobre o mundo verdadeiro, Nietzsche declara: “é uma mera ficção, forjada a 

partir de coisas puramente imaginadas” (NIETZSCHE, 2012b, p. 244. Fragmentos Póstumos, 

14[93]). 

Assim, de acordo com Nietzsche, ao se dar conta de que não existe um mundo verdade 

em contraposição a outro mundo que seja aparente, que não há um mundo suprassensível que 

seja o real fundamento do acontecer, que não existe um mundo metafísico, o homem se vê na 

situação de aceitar o mundo real como esse mundo que brota, gratuito e sem fundamento. O 

homem percebe que o mundo verdade foi criado a partir de necessidades psicológicas que 

procuravam um refúgio diante do devir e de acordo com a participação do próprio movimento 

da vida enquanto vontade de poder; o homem se depara com o momento em que é forçado a 

aceitar o mundo do devir, a aceitar o mundo que tanto foi negado, o mundo que o homem não 

suporta.  

Desta forma, a vontade de verdade, que aqui se mostra como uma alternativa para que 

uma espécie de animal não pereça, tendo como ficção reguladora o ideal de uma verdade 

última e indubitável que precisa ser buscada, passa a se mostrar como algo controverso. Surge 

então, pelo próprio movimento da vontade, a consciência de que, apesar de animadora, tal 

vontade se faz atravessada por uma ficção, ilusoriamente. O reconhecimento desse caráter 

ilusório desembocará no advento do niilismo, no reconhecimento de que a lógica que perpassa 

toda a história do homem ocidental é a partir de um espírito niilista.  A história da metafísica, 

a história da moral, são objetos, com tal advento, de desvalorização, de descrença:  

 

... que sentido teria nosso ser, senão o de que em nós essa vontade de 

verdade toma consciência de si mesma como problema?... Nesta gradual 

consciência de si da vontade de verdade – disso não há dúvida – perecerá 

doravante a moral: esse grande espetáculo em cem atos reservados para os 

próximos dois séculos da Europa, o mais terrível, mais discutível e talvez 

mais auspicioso entre todos os espetáculos... (NIETZSCHE, 2009, p. 138-

139). 

 



80 
 

Daqui surge a última forma de niilismo, a partir de um sentir-se descrente em relação 

ao mundo metafísico estando diante do mundo que se apresenta como sem fundamento, sem 

lastro, o mundo que se quer negar, mas que agora, não se permite ser negado. O homem é 

tomado pela melancolia de ser forçado a aceitar um mundo que não se quer:  

 

Contudo, logo que o homem descobre como esse mundo só ganhou espaço 

por necessidades psicológicas e como ele não tinha razão alguma para tanto, 

surge a última forma e niilismo, que encerra em si a descrença em um mundo 

verdadeiro – que se proíbe a crença em um mundo verdadeiro. Sob esse 

ponto de vista, admite-se a realidade do devir como única realidade, proíbe-

se todo tipo de atalhos para transmundos e falsas divindades – mas não se 

suporta esse mundo que já não se quer negar... (NIETZSCHE, 2012b, p. 37. 

Fragmentos Póstumos, 11[99]). 

 

3.4 AS CATEGORIAS DA RAZÃO 

Ainda no decorrer do fragmento póstumo 11[99], Crítica do Niilismo, após apresentar 

as três supracitadas formas de niilismo como estados psicológicos, Nietzsche aponta, agora, 

para o resultado da ação valorativa exercida pelo espírito niilista que perpassa o homem 

ocidental. Primeiro, foi exposto o niilismo que se caracteriza a partir do estabelecimento de 

um fim que confira sentido à vida, na qual todo acontecer deve ser direcionado para o alcance 

de uma meta. A segunda forma de niilismo se dá com a postulação de uma unidade universal 

que governe e organize todo o acontecer, na qual o homem é um partícipe de um sistema que 

tem como imperadora a noção de totalidade. O terceiro e último estado psicológico do 

niilismo apresentado por Nietzsche é engendrado a partir da postulação de um mundo 

verdadeiro que se contrapõe ao mundo aparente, sendo este mundo aparente visto com 

hostilidade em relação ao mundo suprassensível, que é visto como aquilo que deve ser 

valorado. Quando se chega à compreensão ou ao reconhecimento de que nenhum desses 

conceitos objetos de crença, estipulados como aquilo que permitiria ao homem conferir valor 

e sentido à vida, não são próprios do acontecer, que são ilusões enquanto substância ou “coisa 

em si” existente, que tais valores são postulações alheias ao que é próprio da vida e servem 

como refúgio confortável contra o devir, então, há o surgimento de um sentimento intenso de 

desvalorização. A partir daqui nenhuma das categorias apontadas como fim, unidade e 

verdade poderá erguer-se como fundamento para o mundo, para a vida. Ao contrário, o que 

afeta o homem são sentimentos de falta e desilusão que querem negar tudo aquilo que pode 

atribuir certo valor ao acontecer. Sendo assim, tal acontecer aparece como sendo sem valor:  



81 
 

 

– O que aconteceu no fundo? O sentimento da ausência de valor foi 

alcançado, quando e compreendeu que o caráter conjunto da existência não 

pode ser interpretado nem com o conceito de “meta”, nem com o conceito de 

“unidade”, nem com o conceito de “verdade”. Nada é obtido e alcançado; 

falta a unidade abrangente em toda pluralidade do acontecimento: o caráter 

do acontecimento não é “verdadeiro”, é falso..., não se tem mais 

simplesmente nenhuma razão para tentar se convencer de um mundo 

verdadeiro... 

Em suma: as categorias “meta”, “unidade”, “ser”
20

, com as quais tínhamos 

inserido um valor no mundo, foram retiradas uma vez por nós – e agora o 

mundo parece sem valor (NIETZSCHE, 2012b, p.38. Fragmentos Póstumos, 

11 [99]). 

 

Do trecho supracitado podemos apontar para a manifestação do diagnóstico 

nietzschiano acerca da ascensão do niilismo. Como dito anteriormente, tal ascensão como 

advento ocorre com o reconhecimento de que a história do pensamento ocidental, do 

pensamento metafísico, do pensamento moral, é feita e perpassada por um espírito niilista. A 

eleição de supremos valores como aqueles que conferem sentido último e indubitável à vida é 

uma instituição do um modo de operar niilista, um estabelecimento da lógica niilista como 

lógica da tradição ocidental. Aqui, o reconhecimento disso se dá com o reconhecimento de 

que os supremos valores engendrados caem em desvalorização. A compreensão de que tais 

valores não existem enquanto “coisas em si”, enquanto substâncias supremas. Ocorre, então, o 

advento do niilismo enquanto o desmoronamento e a derrocada dos supremos valores. É tal 

movimento de intensa desvalorização que o próprio mundo, o todo efetivo, se mostra como 

sem valor algum para o homem que exerceu, a partir da vida enquanto vontade, a atividade de 

valoração:  

 

Os supremos valores, em cujo serviço o homem deveria viver, sobretudo se 

eles dispusessem do homem de maneira por demais pesada e dispendiosa: 

esses valores sociais foram construídos sobre o homem com a finalidade de 

                                                           
20

 Aqui é notável a substituição do termo “verdade” para o termo “ser” na descrição feita por Nietzsche acerca 

das categorias valorativas. O que devemos destacar é que em tal substituição o que parece emergir é a relação de 

identificação entre “verdade” e “ser”. No entanto, é preciso analisar o significado do termo “ser” neste 

fragmento. Pelo exposto, “ser”, aqui, designa a maneira pela qual a tradição do pensamento metafísico se 

relacionou com a intenção de descrever a realidade a partir de um “é”, de uma definição objetiva e cristalizada, e 

não o que a própria filosofia nietzschiana possa apresentar como o “ser” em relação ao eterno retorno da vontade 

de poder. O “ser”, para tal tradição ocidental, manifesta a verdade indubitável e imutável valorizada em 

contraposição à dinâmica deveniente de atividade denunciada por Nietzsche no seio da vida. “Verdade” e “ser”, 

aqui, entram em identificação enquanto essência ou substância definitiva do real, enquanto aquilo que representa 

o que a realidade deve ter como estabilidade. 



82 
 

fortalecer o tom, como se eles fossem comandos de Deus, como “realidade”, 

como mundo “verdadeiro”, como esperança e como mundo futuro. Agora, 

no momento em que fica claro a proveniência mesquinha desses valores, o 

todo nos parece desvalorizado, ele parece ter se tornado “desprovido de 

valor” (NIETZSCHE, 2012b, p. 39. Fragmentos Póstumos, 11[100]). 

 

Sendo os supremos valores fruto de um movimento que justifica a vida a partir da 

valoração de um mundo ilusório, falso, Nietzsche nos leva a indagar, no começo da segunda 

parte do fragmento póstumo 11 [99] [351], Crítica do Niilismo, de onde provem a crença nas 

três categorias fim, unidade e verdade, perguntando-nos se é possível que tais categorias 

percam seu valor, avaliadas como inaplicáveis em relação a um mundo que foi negado em sua 

efetividade, podendo tal mundo não ser mais objeto de desvalorização aos olhos de tal 

homem: “Se desvalorizarmos essas três categorias, então a prova de sua inaplicabilidade não 

é mais nenhuma razão para desvalorizarmos o todo” (NIETZSCHE, 2012b, p. 38. Fragmento 

Póstumo 11[99]). Tais categorias, antes postas como aquilo que permitiriam ao homem 

interpretar o mundo através de um refúgio valorativo, agora, ao serem extirpadas, fazem com 

que o mundo apareça como não possuindo valor. Ou seja, o estabelecimento de sentido e 

valor para o mundo vinha da noção de um mundo falso, um mundo impróprio à existência, e 

foi a crença nas categorias provindas do imaginário desse mundo que propiciou o nascimento 

do niilismo. Dessa forma, para que a vida em sua manifestação própria como dinâmica da 

vontade possa não ter mais motivos para ser negada, é preciso indagar sobre o âmbito que 

promove a valoração nas três categorias instituídas que representam tal negação, tal 

movimento niilista. Assim, Nietzsche aponta para o caráter particular de tal movimento de 

crença de uma certa espécie de animal, no interior da vida. A causa do niilismo, então, é vista 

como resultado da crença nas três categorias da razão, que se fazem presente através do 

homem como essa espécie de animal: “Resultado: a crença nas três categorias da razão é a 

causa do niilismo – nós medimos o valor do mundo a partir de categorias que se ligam a um 

mundo puramente fictício” (NIETZSCHE, 2012b, p. 38. Fragmentos Póstumos, 11[99]). 

O homem afetado e conduzido pelo espírito de vingança contra a vida em sua 

efetividade própria como eterno vir a ser, promove tal vingança ao estabelecer, em 

desconformidade com a realidade, valores para defini-la. Aqui, “o desprezo, o ódio contra 

tudo aquilo que perece, muda, se transforma” (NIETZSCHE, 2013, p. 301. Fragmentos 

Póstumos, 9[60]) conduz o homem a negar aquilo que o afeta pelos sentidos e confiar naquilo 

que o afeta como razão. Com essa dicotomia realizada pela própria compreensão racional, os 



83 
 

sentidos são vistos como enganadores por evidenciarem um mundo que está sempre em 

transitoriedade, sendo tal mundo visto como um mundo falso. Assim, aquilo que se evidencia 

pela razão é visto como algo a se acreditar, algo que permanece e transmita segurança:  

 

Os sentidos enganam, a razão corrige os erros: consequentemente, conclui-

se, a razão é o caminho para o que permanece; as ideias não sensíveis 

precisam estar o mais próximo do “mundo verdadeiro”. – Dos sentidos 

provém a maioria doa reveses – eles são enganadores, anestesiantes, 

aniquiladores (NIETZSCHE, 2013, p. 31. Fragmentos Póstumos, 9[60]).  

 

Portanto, a crença nas categorias da razão retira seu vigor da não aceitação, da negação 

do mundo enquanto transitoriedade, “o primum mobile propriamente dito é a descrença no 

que devém, a descrença em relação ao deveniente, a depreciação de todo devir...” 

(NIETZSCHE, 2013, p. 301. Fragmentos Póstumos, 9[60]). Acreditar e confiar nas categorias 

da razão é o que permite o homem o ânimo para movimentar-se em busca de um mundo 

desejado, um mundo, aos olhos desse homem, melhor. A crença em tais categorias é a crença 

nos supremos valores. Tais valores são o que conferem sentido à existência, são o que 

representam o ser da existência. O homem rebelado é o homem que precisa do amparo de um 

fundamento, de algo que possa dizer a realidade de maneira substancial e imutável; mas tal 

maneira de definir a realidade se faz mediante ficções engendradas através de “um tipo 

sofredor e improdutivo” (NIETZSCHE, 2013, p. 301. Fragmentos Póstumos, 9[60]) de 

homem, um homem que não encontra forças para existir enquanto eterno vir a ser, um homem 

que precisa admitir para a vida que esta tenha um estado cabal e definitivo essencialmente.  

Como partícipe da dinâmica da vida enquanto vontade de poder, o espírito que afeta o 

homem rebelado se faz, também, em tal movimento. O espírito de vingança contra a vida 

almeja poder sobre a realidade. E daí se tira o reconhecimento de tal espírito ter vingado na 

história do homem ocidental. Como já dito, tal história é conduzida por uma lógica niilista, e 

tal lógica se faz não só na queda dos valores, mas também na atividade de suas valorações. O 

que promove o advento do niilismo é o reconhecimento de que a história da metafísica, a 

história da moral, é promovida por um espírito niilista, é o reconhecimento de que os 

supremos valores até então elegidos não existem de forma substancial, como “coisa em si” em 

negação suprema em relação à realidade que se faz em transitoriedade. Os supremos valores 

são manifestações de tal realidade em seu se fazer através de múltiplas apresentações, 



84 
 

múltiplas brotações, a favor do próprio movimento da vida enquanto vontade para 

engrandecimento. Aqui, o movimento de engendramento de supremos valores não se faz na 

intenção, desejada pelo homem rebelado, de estancar as forças de recriação da vida, de chegar 

a um estado último e acabado que promova conforto para o homem que não quer mais que o 

mundo seja esforço para ser. Pelo contrário, esse engendramento que se faz a partir das três 

categorias da razão, se faz como atividade a serviço da vida enquanto vontade de poder, 

sendo um elemento que previne certo tipo de vida do seu definhamento, promovendo a 

conservação da manifestação de uma espécie de animal, o que promove, também, o 

incremento do próprio movimento da vida para suas manifestações:  

 

... a confiança na razão e em suas categorias, na dialética, ou seja, a 

avaliação da lógica demonstra apenas utilidade, provada pela experiência, 

da lógica para a vida: não a sua “verdade”. 

O fato de uma grande quantidade de crença precisar estar presente, de ser 

preciso ter julgado, de faltar dúvidas com vistas a todos os valores 

essenciais: -  

esse é o pressuposto de todo vivente e de sua vida. O fato de que algo precisa 

ser considerado como verdadeiro é necessário; não o fato de que algo é 

verdadeiro (NIETZSCHE, 2013, p. 291. Fragmentos Póstumos, 9[36]). 

 

O que há como resultado final do fragmento póstumo 11 [99], Crítica do Niilismo? A 

ascensão do niilismo ocorre, portanto, quando o homem se depara com o engano de ter 

acreditado que os supremos valores fossem entidades metafísicas realmente existentes, e não 

que a “verdade” fornecida pela crença em tais categorias da razão estivesse ligada tão 

somente a uma questão de utilidade, manutenção e incremento da vida em seu se manifestar. 

Sobre as categorias da razão, Nietzsche afirma:  

 

Elas poderiam, depois de muito tatear e muito se valer do que se encontrava 

à sua volta, ter se comprovado por meio da sua relativa utilidade... Chegou 

um ponto, no qual elas foram sintetizadas, no qual elas ganharam a 

consciência como um todo – e no qual elas passaram a comandar, no qual 

elas passaram a atuar como comandantes... 

A partir desse momento, elas foram consideradas como a priori... como se 

achando para além da experiência e como irrecusáveis... 

E, contudo, elas talvez não expressem outra coisa senão determinada 

conformidade a fins de raças e gênero – sua “verdade” é meramente sua 

utilidade – (NIETZSCHE, 2012b, p. 256. Fragmentos Póstumos,14[105]). 

 



85 
 

 Dessa forma, “as categorias são ‘verdade’ apenas no sentido de que elas são 

condicionadas para nós em termos vitais” (NIETZSCHE, 2012b, p. 301. Fragmentos 

Póstumos, 14[152]), e não como uma ‘verdade’ em si substancial que exista 

independentemente.  Para Nietzsche, acreditar em tal verdade essencial advém da ingenuidade 

do homem em se colocar, a partir da crença na razão, como parâmetro e medida da totalidade: 

“A ingenuidade foi apenas tomar a idiossincrasia antropocêntrica como medida das coisas, 

como prumo sobre o ‘real’ e ‘irreal’: em suma, absolutizar uma condicionalidade” 

(NIETZSCHE, 2012b, p. 303. Fragmentos Póstumos, 14[153]). Aquilo que é próprio de uma 

determinada espécie de animal, aquilo que é peculiar, almeja ser aquilo que define todo 

existente. Assim, o engano decorre da crença humana em se colocar como parâmetro 

universal a partir da crença nas categorias da razão como essenciais: “O equívoco da filosofia 

baseia-se no fato de, ao invés de se ver na lógica e nas categorias da razão meios para a 

retificação do mundo com vistas a fins úteis (ou seja, ‘por princípio’, meios para uma 

falsificação útil), se ter acreditado possuir neles o critério da verdade ou da realidade 

respectivamente” (NIETZSCHE, 2012b, p. 302. Fragmentos Póstumos, 14[153]). Portanto, de 

acordo com a filosofia nietzschiana, a razão deve ser compreendida como “uma mera 

idiossincrasia de determinadas espécies de animais e uma ao lado de muitas outras” 

(NIETZSCHE, 2012b, p. 301. Fragmentos Póstumos, 14[152]), como algo que surge em prol 

da atividade de conservação e incremento no seio da vida em sua dinâmica própria, e não 

como uma substância que possibilite a definição cabal da totalidade das coisas.  Dessa forma, 

se por um lado a razão se manifesta através do homem como aquilo que o possibilita ser no 

mundo, suportar o mundo, por outro, se mostra aqui como agente de sua maior desilusão a 

partir do reconhecimento de que suas categorias não passam de manifestações do inocente 

querer do homem de apoderar-se da realidade, um querer medir a totalidade das coisas, e não 

uma essência ‘em si’ com poder absoluto:  

 

Resultado final: todos os valores com os quais procuramos tornar 

primeiramente o mundo apreciável para nós até agora e que por fim 

desvalorizamos justamente por isso, quando se revelaram como impassíveis 

de serem estabelecidos – todos esses valores são computados 

psicologicamente, resultados de determinadas perspectivas de utilidade 

voltadas para a manutenção e a elevação de construções humanas de 

domínio: e falsamente apenas projetadas como essência nas coisas. Trata-se 

sempre ainda da ingenuidade hiperbólica do homem <estabelecer-se> a si 

mesmo como sentido e a medida das coisas... (NIETZSCHE, 2012b, p. 38. 

Fragmentos Póstumos, 11[99]). 



86 
 

 

As três categorias da razão fim, unidade e verdade são o que apresentam a 

possibilidade de o homem conferir valor à vida, e a crença nessas três categorias é o que 

engendra o niilismo. Ao inaugurar a dicotomia “mundo aparente” e “mundo verdadeiro” a 

partir da supervalorização da razão e suas categorias, o homem engendra uma falsidade como 

realidade. O que ocorre aqui é que o mundo desejado pelo homem nessa dicotomia passa a ser 

símbolo de descrença: “E, veja o que aconteceu, o mundo se dissociou agora em um mundo 

verdadeiro e um mundo ‘aparente’: e exatamente o mundo, no qual o homem tinha inventado 

sua razão para morar e para se erigir, exatamente esse mundo se viu descreditado” 

(NIETZSCHE, 2012b, p. 303. Fragmentos Póstumos, 14[153]). Por mediar o que deve 

fundamentar a vida a partir de categorias que ganham seu vigor em um mundo inexistente, 

alheio à própria natureza, o homem cai em desânimo e se depara com o seu se fazer enquanto 

niilista ao reconhecer e ser tomado pela desvalorização dos valores que surgem a partirda 

crença em tais categorias como algo essencial. Tais valores são uma resposta que retira vigor 

da negação do mundo em sua efetividade. No entanto, os mesmos valores falham em sua 

pretensão de assegurar uma nova realidade desejada:  

 

Um niilista é o homem que julga sobre o mundo, tal como ele é, que ele não 

deveria ser, e, do mundo, tal como ele deveria ser, ele julga que ele não 

existe. Por conseguinte, a existência não possui nenhum sentido (agir, sofrer, 

querer, sentir): o páthos do “em vão” é o páthos dos niilistas – ao mesmo 

tempo ainda como páthos uma inconsequência do niilista (NIETZSCHE, 

2013, p. 302. Fragmentos Póstumos, 9[60]). 

 

Aqui, o sentimento do “em vão” aparece como o “pathos dos niilistas” na medida em 

que é sentida a queda dos valores engendrados pelo modo de ser do espírito da metafísica, do 

espírito da tradição moral do homem ocidental, posto que para que tais valores fossem 

estabelecidos e erigidos, foi colocada uma enorme quantidade força. Tal forma de valoração 

foi, por muito tempo, a maneira pela qual o homem ocidental pôde atribuir sentido à vida, à 

realidade, podendo suporta-la. Tal forma de valoração foi a interpretação que dirigiu o 

acontecer do homem ocidental. Com a dissolução dessa maneira de interpretar, toda a 

realidade se torna vazia de sentido: “Uma interpretação pereceu; no entanto, como ela era 

considerada a interpretação, tudo se mostra agora como se não houvesse de maneira alguma 

um sentido na existência, como se tudo fosse em vão” (NIETZSCHE, 2013, p. 180. 



87 
 

Fragmentos Póstumos Lenzer Heide 5[71]). Niilismo aqui aparece a partir do sentimento de 

que a força e a crença nos supremos valores são desperdiçadas diante do mundo em sua 

efetividade como vontade de poder. Nesse sentido, tal manifestação e reconhecimento niilistas 

promovem a descrença em qualquer outra forma de valoração que atribua sentido a existência, 

ocorrendo, então, o descrédito e a desilusão total nas possíveis interpretações valorativas do 

homem em relação à realidade:  

 

O declínio da interpretação moral do mundo, que não tem mais nenhuma 

sanção, depois de ter tentado fugir para o além: termina no niilismo, “tudo 

não tem sentido algum” (a irrealizabilidade de uma interpretação do mundo, 

para qual foi dedicada uma quantidade descomunal e força – desperta a 

desconfiança quanto a se todas as interpretações de mundo não são falsas 

(NIETZSCHE, 20013, p. 104. Fragmentos Póstumos, 2[127]). 

 

O niilismo enquanto desmoronamento dos supremos valores se mostra, aqui, através 

de uma espécie de desilusão radical, derradeira. Uma desilusão que abarca tanto o 

acontecimento do declínio dos supremos valores estabelecidos, quanto a promoção do 

sentimento de descrença em outra possibilidade de valoração universal da realidade. O “em 

vão”, aqui, caracteriza um sentimento em relação aos valores já instituídos, mas também se 

refere ao reconhecimento de que a ação de impor à realidade um fundamento e sentido último, 

que a ação de impor à realidade uma interpretação a partir de um único supremo valor, falha 

em sua pretensão. A desilusão aqui pautada é a desilusão relacionada à impossibilidade do 

homem de conferir à vida um modo objetivo e absoluto de definição, de crença, de verdade; é 

a desilusão que perpassa o homem com o reconhecimento da inevitabilidade de que todo 

supremo valor eleito insistirá em sua derrocada, insistirá em ser objeto que proporciona o 

sentimento do “em vão”, trazendo à luz a manifestação do niilismo:  

 

O fato de esse “em vão” ser o caráter do nosso niilismo atual continua 

precisando ser demonstrado. A desconfiança em relação às nossas avaliações 

antigas eleva-se até a questão sobre se “todos os ‘valores’ não seriam 

chamarizes com os quais a comédia se estende, mas não chega de maneira 

alguma a uma solução”. A duração, com um “em vão”, sem meta e sem 

finalidade, é o pensamento mais paralisante, a saber, ainda quando se 

concebe que se está fazendo pouco de si e que, de qualquer modo, não se 

tem poder para não deixar que isso aconteça (NIETZSCHE, 2013, p. 180. 

Fragmentos Póstumos, Lenzer Heide5[71]). 



88 
 

 

Com a desilusão o homem é afetado, então, por apatia em relação ao real que não se 

encontra mais força para ser negado e que ainda não se quer, pois o que ele postula como fim, 

meta, totalidade e mundo verdade, o que ele venha a postular como fundamento metafísico e 

moral, sempre volta a se revelar como inalcançável, posto que a vida insiste em retornar a si 

mesma como aquilo que não tem fundamento algum, como aquilo que não se deixa ser 

valorada de maneira firmemente imutável. Assim, em Nietzsche, a crença nas categorias da 

razão como algo que possa apresentar uma definição cabal e substancial da realidade se revela 

como um grande erro humano, já que tal ato se ergueu a partir da própria vida seu movimento 

efetivo de sempre vir a ser, mas na negação disso. O erro de não encarar a crença em tais 

categorias como uma participação da própria dinâmica da realidade enquanto vontade 

incessante, mas como maneira de negar tal realidade com a ânsia por algo essencial, é causa 

do niilismo. Pelo próprio modo de se constituir do mundo em sua transitoriedade e mudança, 

a busca por uma essência está fadada a se mostrar como equívoco e ilusória, denunciando ao 

homem que é animado por tal busca um mundo falso e indesejado: 

 

Esse foi o maior erro que já se cometeu, a fatalidade propriamente dita do 

erro sobre a terra: acreditava-se ter um critério da realidade nas formas da 

razão, enquanto se tinham essas formas para assenhorar-se da realidade, para 

compreender mal a realidade de uma maneira inteligente... 

E, veja o que acontece: agora, o mundo se tornou falso, e exatamente por 

causa das propriedades, que constituem sua realidade, mudança, devir, 

pluralidade, oposição, contradição, guerra (NIETZSCHE, 2012b, p. 303. 

Fragmentos Póstumos, 14[153]).  

 

 

Assim, o movimento de desilusão em relação aos supremos valores instituídos a partir 

da crença nas categorias da razão insistirá em ocorrer sempre que um valor for eleito da 

maneira tradicional da metafísica, pois a própria eleição do valor é um movimento próprio de 

algo que não possui substância alguma, fundamento último algum: a vida enquanto eterno 

retorno da vontade de poder. Dessa forma, os valores estabelecidos pela história do homem 

ocidental são desvalorizados, ocorrendo também o reconhecimento da impossibilidade de 

instituir um supremo valor pela própria efetividade do real e, além disso, não sendo a própria 

realidade efetiva, aos olhos desse homem, digna de valor: “vemos que não alcançamos a 

esfera na qual estabelecemos nossos valores – com isso, porém, a outra esfera na qual 



89 
 

vivemos ainda não conquista de maneira alguma valor: ao contrário, estamos cansados...” 

(NIETZSCHE, 2013, p. 244. Fragmentos Póstumos, 7[8]). Tal cansaço é o sintoma da 

dissolução de toda possibilidade de valorizar a vida. O reconhecimento de que o espírito 

moral trabalha de forma interessada e não como um juíz que aponta para aquilo que é 

verdadeiro essencialmente, o reconhecimento de que os supremos valores emergem a partir de 

interesses da vontade e que não são coisas em si substanciais, promove o descrédito total. O 

olhar do homem já não pode ver mais valor no objeto de ilusão. E ainda assim, aquilo que o 

homem não aceitava como realidade ao ponto de precisar iludir-se também não é digno de 

valorização. Daí a dissolução: “Esse antagonismo entre não valorizar aquilo que conhecemos 

e não ter mais o direito de valorizar aquilo com o que gostaríamos de nos iludir – desencadeia 

um processo de dissolução” (NIETZSCHE, 2013, p. 179. Fragmentos Póstumos, Lenzer 

Heide 5[71]). 

Qualquer apreciação ou juízo de valor sobre a vida é ação posta pela própria vida, daí, 

tal apreciação não pode ser encarada como um juízo existente em si, fundamental ou 

permanente em sua universalidade e absolutização. Como nos mostra Nietzsche em 

Crepúsculo Dos ídolos, vida se revela como sem valor substancial estimado:  

 

Juízos, juízos de valor acerca da vida, contra ou a favor, nunca podem ser 

verdadeiros, afinal; eles têm valor apenas como sintomas, são considerados 

apenas como sintomas – em si, tais juízos são bobagens. É preciso estender 

ao máximo as mãos e fazer a tentativa de aprender essa espantosa finesse 

[finura], a de que o valor da vida não pode ser estimado (NIETZSCHE, 

2006, p. 18) 

 

Portanto, niilismo enquanto desmoronamento dos supremos valores se mostra, aqui, 

como um sintoma de uma doença que assola o homem a partir da crença em valores 

metafísicos. Uma doença que ganha vigorosa aparição através do pensamento socrático 

platônico e continua seu movimento em outras morfologias no decorrer da história do homem 

ocidental na atividade de instituir valorações supremas em relação à realidade. Se deparar 

com a descrença na vida, com a desilusão em relação à realidade, é um movimento fatal 

possibilitado pela atividade de valorar o mundo a partir de supremos valoresde pretensões 

essenciais, substanciais e absolutas. Pela lógica do próprio acontecer do niilismo ligada a 

interpretação da realidade através do ato valorativo, lógica que perpassa o pensamento da 



90 
 

antiguidade, ganhando outras formas até a época moderna, é implacável, então, o movimento 

do homem de se deparar com a sua existência como algo sem sentido e fundamento:  

 

À medida que se radicaliza o processo do niilismo de declínio, todas as 

tentativas antigas, medievais e modernas de fornecer um sentido à existência 

e ao mundo sucumbem e, ao sucumbirem, mostram ser a ausência de sentido 

a condição inevitável do homem que pautou sua existência em valores 

morais (ARALDI, 2004, p. 112).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



91 
 

CONCLUSÃO 

Para aquele que se considera o primeiro niilista consumado da Europa ou, em outras 

palavras, do pensamento ocidental, o niilismo surge como o espírito que perpassa e anima o 

movimento de toda história de tal pensamento. Ao se dizer consumado, Nietzsche atenta para 

o caráter decisivo do seu olhar sobre a história da metafísica, olhar que enxerga o cume ou as 

últimas consequências desse movimento que engendra o acontecer da humanidade ocidental, 

acontecer que tem na auto-identificação do autor enquanto manifestação da consumação do 

niilismo um diagnóstico extremo. A partir do diagnóstico nietzschiano, niilismo aparece como 

sintoma de uma doença, enquanto consequência dos atos valorativos do homem, quando há a 

ascendência do desmoronamento dos supremos valores. No entanto, niilismo não deve ser 

visto apenas enquanto um acontecer consequencial, mas como lógica ou modus operandi da 

própria doença diagnosticada. Doença que tem no ato de certo modo de valoração sua 

identificação. 

Cabe-nos destacar que para Nietzsche é imprescindível ao homem o ato de valorar. 

Como já dito, o homem como o ente perspectivístico, como o ente apto a atividade 

interpretativa, ou, em palavras mais determinantes, o ente aberto para a possibilidade de 

instaurar valor, tem nessa atividade seu atuar participativo no acontecer do real. Em 

Nietzsche, o homem não deixa de se relacionar com a existência a partir de valor, e isso nem 

pode ser concluído como objetivo de um além-homem. Aqui, o homem como aquele aberto a 

compreensão de ser, só é através do valor, pois ser e valor se identificam no interior dessa 

dinâmica engendrada pela própria vida enquanto vontade de poder em sua eterna retomada 

para múltiplas e distintas aparições.  O homem pode ser entendido como um instrumento da 

vida em seu anseio de diferenciar-se, de incrementar-se para novas apresentações, para novas 

formas de brotar. Assim, como já vimos, a instauração do valor é uma tarefa que tem no 

homem seu campo de aparecimento. É através do homem que vida pode surgir enquanto 

valor, e é através do valor que o homem se faz enquanto o ente aberto para a compreensão de 

ser. Parece existir aqui um jogo, uma dinâmica ontológica que não permite que o homem 

possa deixar de se relacionar com a vida a partir da perspectiva valorativa.  

Como isso, então, parece emergir um quadro contraditório no que diz respeito à 

atuação do homem no seio da vida, à participação do homem no movimento próprio da 

realidade. Por um lado, o niilismo surge como uma doença diagnosticada por aparecer como 

sintoma e lógica das ações valorativas do homem ocidental até aqui. Por outro lado, o homem 



92 
 

não pode deixar de atuar como ente de interpretação valorativa. No entanto, não podemos 

afirmar que em Nietzsche existe a necessidade de que todo valor surja a partir do modus 

operandi engendrado pelo niilismo. Como exposto através do texto, os valores que se 

instauram a partir dessa lógica aparecem como fruto do “espírito de vingança” contra a vida, 

que passa a vingar com o assenhoramento por parte dos valores metafísicos, determinando a 

história do homem ocidental. Os valores que nessa história imperam são valores que tendem a 

negar a vida em sua efetividade deveniente, lançando crença e adoração em relação a outro 

mundo melhor, a outra realidade mais conveniente, que fuja da dinâmica própria de 

transitoriedade e vir a ser da vida, prometendo estabilidade, substancialidade e imutabilidade. 

O advento do niilismo, o reconhecimento de que o modo como o homem da história da moral 

valorou como niilista, se faz conjuntamente com o reconhecimento de que essa outra 

realidade melhor ou esse outro mundo melhor inexistem enquanto tal, enquanto coisas “em 

si” constituídas. A ascensão do niilismo ocorre com o acontecimento do desmoronamento dos 

supremos valores, com esfacelamento de tais valores.  

Mas, ainda é preciso destacar, novamente, que o próprio movimento niilista que 

determina o acontecer do homem ocidental, embora seja engendrado por um espírito que nega 

a vida enquanto eterno retorno da vontade de poder, só é a partir dessa vontade. É a própria 

vontade o princípio de engendramento de toda e qualquer valoração, inclusive a que se faz 

através da lógica niilista. Daí uma ambiguidade fundamental: O niilismo aparece como 

fatalidade de uma ação necessária da própria vida que diz respeito a uma espécie de animal 

que definha. Se por um lado valorar negando a vida é uma artimanha da própria vida em seu 

movimento de conservação e também incremento, por outro, tal artimanha terá como 

fatalidade a desilusão daquilo que promoveu: o tormento do em vão se torna o pathos do 

niilista. A desilusão, o tormento do em vão, aqui, aparece como preço a ser pago pelo 

movimento da vontade de voltar-se contra si mesma em prol de sua manutenção. 

Restar-nos-ia perguntar quanto à possibilidade de uma lógica tangível de valoração 

que fuja do espírito niilista. Nietzsche, ao tratar do niilismo, trata de maneira 

intencionalmente extemporânea. Da história dos dois séculos que ele anuncia, nos situamos 

no começo da segunda metade. Como partícipes da dinâmica da vida enquanto vontade como 

entes aptos a instituir valor, e como a própria vida empreende o niilismo como modo de 

valorização, somos partícipes, então, da dinâmica do niilismo. Como poderíamos pensar, 

portanto, em ficções reguladoras que não estejam fadadas a derrocar? Pelo diagnóstico já 

apresentado, a derrocada daquilo que se institui como valor se apresenta como algo necessário 



93 
 

devido a dinâmica própria da realidade como vontade, como aquilo que sempre volta para o 

vir-a-ser. Talvez a melhor pergunta seria: Como poderíamos instituir uma ficção reguladora 

sem que ela precisasse ser, aos nossos olhos, a única definição possível e eterna da realidade? 

Como poderia haver, então, uma espécie de “meta-ficção” que, sendo produto de um ato 

valorativo que se reconhece ficcional, não falha em sua pretensão de crédito real?  

O próprio Nietzsche, em alguns textos, trabalha certa superação do niilismo, 

apresentando muitas vezes a arte como movimento contrário à lógica niilista, indicando que 

através da arte o homem poderia reconhecer e, o que é mais forte no sentido de superação, 

abraçar a vida enquanto um movimento de manifestação gratuito, sem fundamento e sem fim, 

querendo o querer que diz realidade: o eterno retorno da vontade de poder. No entanto, não há 

na presente dissertação a intenção de trabalhar sobre tal superação. O que o presente texto 

almeja é tão somente apresentar o diagnóstico nietzschiano acerca da lógica niilista que opera 

no movimento da história do homem ocidental, da história da metafísica. Lógica que atua a 

partir do que se institui como ato valorativo através dos homens. Daqui, não se pode inferir 

que o homem da nossa história pudesse proceder de outra maneira se não niilisticamente. 

Falar em superação do niilismo, ou mesmo apontá-lo como doença a ser curada, só é possível 

dentro de sua fatalidade e emergência, dentro da imprescindibilidade de seu advento.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



94 
 

 

REFERÊNCIAS 

ARALDI, Clademir Luis. Niilismo, Criação, Aniquilamento: Nietzsche e a Filosofia dos 

Extremos. Ijuí: Editora UNIJUI, 2004. 

 

BRUSOTTI, Marco. Ressentimento e Vontade de Nada. Tradução de Ernani Chaves. In: 

Cadernos Nietzsche 8, p. 3-34, 2000.  

 

BRUSOTTI, Marco. O “autoapequenamento do homem” na modernidade: estudo sobre 

a Genealogia da Moral de Nietzsche. Tradução de André Luiz Muniz Garcia; Bruno Martins 

Machado; Kleverton Bacelar; Marta Faustino e Arruda Sampaio. Primeira versão apresentada 

em 1989. 

 

____________________. O corpo como grande razão: análise do fenômeno do corpo no 

pensamento de Friedrich Nietzsche. São Paulo: Annablume, 2012.  

 

CORDEIRO, Robson C. Nietzsche e a Vontade de Poder como Arte: Uma leitura a partir      

de Heidegger. João Pessoa: Editora Universitária UFPB, 2010. 

 

FINK, Eugen. A filosofia de Nietzsche. Trad. de Joaquim Lourenço D. Peixoto, Lisboa: 

Editorial Presença, 1983.  

 

FOGEL, Gilvan. O Homem Doente do Homem e a Transfiguração da Dor: Um leitura de 

Da visão e do enigma, em Assim falava Zaratustra, de Frederico Nietzsche. Rio de 

Janeiro: Mauad X, 2010. 

 

GIACOIA, Oswaldo. Nietzsche: o humano como memória e como promessa. Petrópolis, 

RJ: Vozes, 2013. 

 

HEIDEGGER, Martin. A palavra de Nietzsche “Deus morreu”, in: Caminhos de Floresta. 

Tradução de Alexandre Franco de Sá. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2002. 

 

 __________________. Nietzsche – Metafísica e Niilismo. Tradução de Marco Antonio 

Casa Nova. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 2000. 

 

LOPES, Rogério. Nietzsche e a interpretação cética de Platão, in Artefilosofia, Ouro Preto, 

n. 13, 2012. 
 

MACHADO, Roberto. Zaratustra, tragédia nietzschiana. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 

1997. 

 

MARQUES, António. A filosofia perspectivista de Nietzsche. São Paulo: Discurso 

Editorial; Ijuí: Ed. UNIJUÍ, 2003. 

 

MÜLLER-LAUTER, Wolfgang. Nietzsche: sua Filosofia dos Antagonismos e os 

Antagonismos de sua Filosofia. Tradução de Clademir Araldi. São Paulo: Editora Unifesp, 

2009. 



95 
 

___________________. A doutrina da vontade de poder em Nietzsche. Trad. de Oswaldo 

Giacoia Junior, São Paulo: ANNABLUME, 1997. 

 

NIETZSCHE, Friedrich. Fragmentos Póstumos:1885-1887. Volume VI. Tradução Marco 

Antônio Casa Nova. Rio de Janeiro: Editora Forense Universitária, 2013 

 

___________________. A Gaia Ciência. Tradução de Paulo César de Souza. São Paulo: 

Companhia das Letras (bolso), 2012a. 

 

__________________. Fragmentos Póstumos: 1887-1889. Volume VII. Tradução Marco 

Antônio Casa Nova. Rio de Janeiro: Editora Forense Universitária, 2012b.  

 

___________________. Genealogia da moral. Tradução de Paulo César de Souza. São 

Paulo: Companhia das Letras (bolso), 2009. 

 

___________________. A Vontade de Poder. Trad. de Marcos Sinésio Pereira Fernandes e 

Francisco José Dias de Moraes. Rio de Janeiro: Contraponto, 2008. 

 

___________________. Crepúsculo dos Ídolos. Tradução de Paulo César de Sousa. São 

Paulo: Companhia das Letras, 2006. 

 

___________________.  Além do Bem e do Mal. Tradução de Paulo César de Souza. São 

Paulo: Companhia das Letras, 2002. 

 

__________________. Fragments Pothumes: Été 1882 – printemps 1884. Tome IX. 

Traduite por Anne-Sophie et Marc de Launay. Éditions Gallimard, 1997. 

 

___________________. Assim Falou Zaratustra. Tradução de Mário da Silva. Rio de 

Janeiro: Bertrand Brasil, 1995. 

 

__________________. Fragments Pothumes: Automne 1884 – autumne 1885. Tome XI. 

Traduite por Michel Haar et Marc B. de Launay. Éditions Gallimard, 1982. 

 

__________________. FragmentsPothumes:Printemps-automne 1884. Tome X. Traduite 

por JeanLaunay. Éditions Gallimard, 1982. 

 

___________________. Despojos de Uma Tragédia (correspondência inédita). Tradução 

de Ferreira da Costa. Porto: Editora Educação Nacional, 1944.  

 

SAFRANSKI, Rüdiger. Nietzsche: biografia de uma tragédia. Trad. de Lya Luft. São 

Paulo: Geração Editorial, 2001.  

 

STEGMAIER, Werner. As Linhas fundamentais do pensamento de Nietzsche. Vários 

tradutores. Petrópolis: Vozes, 2013. 

 

TONGEREN, Paul van. A Moral da crítica de Nietzsche à moral: estudo sobre “Para 

além de bem e mal”. Trad. de Jorge Luiz Viesenteiner. Curitiba: Ed. Champagnat, 2012. 

 

TÜRCKE, Christoph. O louco: Nietzsche e a mania da razão. Trad. De Antônio Celiomar 

Pinto de Lima. Petrópolis: Vozes, 1993.  



96 
 

 

VATTIMO, Gianni. Diálogo com Nietzsche – Ensaios 1961-200. Tradução de Silvana 

Cobucci Leite. São Paulo: Martins Fontes, 2010. 

 

___________________. O Fim da Modernidade: niilismo e hermenêutica na cultura pós- 

moderna. Tradução de Eduardo Brandão. 2ª ed. São Paulo: Martins Fontes, 2007. 

 

 


