e
e
e~

W

A 9

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAIBA
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
UNIVERSIDADE FEDERAL DO RIO GRANDE DO NORTE
CENTRO DE CIENCIAS HUMANAS LETRAS E ARTES

PROGRAMA INTEGRADO DE DOUTORADO EM FILOSOFIA
UFPB-UFPE-UFRN

&

-
-

C
m

OTACILIO GOMES DA SILVANETO

CRISTIANISMO E POLITICA NA CONCEPCAO DE ROUSSEAU: O
CONFLITO ENTRE O SER E O PARECER NO SECULO DAS LUZES

Jodo Pessoa — 2017


http://www.ufpb.br/ouvidoria/
http://www.sigaa.ufrn.br/sigaa/public/programa/portal.jsf?lc=pt_BR&id=65

OTACILIO GOMES DA SILVANETO

CRISTIANISMO E POLITICA NA CONCEPCAO DE ROUSSEAU: O
CONFLITO ENTRE O SER E O PARECER NO SECULO DAS LUZES

Tese apresentada ao Programa Integrado de
Doutorado em Filosofia da Universidade Federal
da Paraiba, Universidade Federal de Pernambuco
e Universidade Federal do Rio Grande do Norte,
na area de concentracdo Filosofia, na linha de
pesquisa Etica e Filosofia Politica como requisito
para a obtencao do titulo de Doutor em Filosofia.

Orientador: Prof. Dr. Giuseppe Tosi

Jodo Pessoa — 2017



S586¢ Silva Neto, Otacilio Gomes da.
Cristianismo e politica na concepcao de Rousseau: o conflito
entre o ser e o parecer no século das luzes / Otacilio Gomes da
Silva Neto.- Jodo Pessoa, 2017.
338 f.

Orientador: Prof°. Dr°. Giuseppe Tosi .
Tese (Doutorado) — UFPB/UFPE/UFRN/CCHL

1. Filosofia. 2. Ser. 3. Parecer. 4. Cristianismo. 5. Politica.
6. Histdria. 7. Moral. 1. Titulo.

UFPB/BC CDU — 1(043)




OTACILIO GOMES DA SILVA NETO

CRISTIANISMO E POLITICA NA CONCEPCAO DE ROUSSEAU: O
CONFLITO ENTRE O SER E O PARECER NO SECULO DAS LUZES

Tese apresentada ao Programa Integrado de
Doutorado em Filosofia da Universidade Federal
da Paraiba, Universidade Federal de Pernambuco
e Universidade Federal do Rio Grande do Norte,
na area de concentracdo Filosofia, na linha de
pesquisa Etica e Filosofia Politica como requisito
para a obtencéo do titulo de Doutor em Filosofia.

Aprovada em: A3 da \!—QJW Ao Lo+

BANCA EXAMINADORA

C,ﬂ uf { 1 ’Vx

Professor Doutor Gluéepr{ ofi @FGF/UFPB — Orientador

)
(e AP Rae LTS
Professor Doutor N/farcom Jose leerf;el Pequeno — PPGF/UFPB — Examinador —

Interno ao Programa

Professora Doutora Maria das Gragas de Souza — FFLCH/USP — Examinadora —
Externo ao Programa

Professor Doutor Luiz Felipe Netto de Andrade e Silva Sahd — PPGF/UFC
Examinador — Externo ao Programa

Professor Doutor Antonio Basilio Novaes Thomaz de Menezes — PPGF/UFRN -
Examinador — Externo ao Programa

Professor Doutor Carlos André Macedo Cavaleanti - PPGCR/UFPB —
Examinador — Interno a Institui¢do (Suplente)



Para Helen e Alex.



AGRADECIMENTOS

Agradeco a Deus pelo dom da vida e pela responsabilidade em compartilhar
saberes.

Agradeco a minha mée Alda Malaquias (In memoriam) por conduzir meus
primeiros passos para a educacdo com carinho e firmeza. A meu pai, Nelito Gomes,
homem de bem que incentiva nossas conquistas. Aos meus sogros, Robert e Sharon por
todo o carinho, suporte e incentivo que recebo continuamente. Aos meus irmé&os e irmas,
sobrinhos e sobrinhas, tios e tias, primos e primas.

Agradeco aos cursos de graduacdo e pés-graduacao em Filosofia da Universidade
Federal da Paraiba. Por meio do seu ensino publico e gratuito, nds, estudantes, alguns
vindos de &reas rurais como eu, temos tido a oportunidade de receber uma formacéo
humana e profissional que tem sido essencial para o fortalecimento de uma sociedade
justa e igualitaria.

Ao professor Giuseppe Tosi, mestre e amigo.

Aos professores e professoras: Joana D’arc Malaquias (tia Dai), minha primeira
professora no sertdo pernambucano. Aos professores Gabriel Trindade, Miguel
Nascimento, Giovanni Queiroz, René Vandezande, Walter van Herck, Peter
Houlleberghs e Marina Heyse, Elizabeth Maia, Washington Martins, Marconi Pequeno,
Iraquitan Caminha, Narbal Fontes e Betha Mendes. Minha vivida gratidéo.

Agradeco a Universidade de Rutgers onde estudei inglés entre 2015 e 2016 junto
ao PALS/Program. Agradeco aos professores Nanette Bouvier, Bonnie Harley, Richard
Gomes, Jessica Wilson, Marisol Garcia, Tim Keane, Ken Bauzen, Lori Llarena e Alba
Caldwell e Debra Billmann. Agradeco também a Ayesha Salim e Joanne.

Agradeco a Universidade de Drew pela oportunidade para mim concedida em
trabalhar como pesquisador durante o outono de 2016. Agradeco de coracdo ao Dean
Javier Viera, a Dean Good, professor Jesse Mann, professor Ueland ao pessoal da
secretaria na pessoa da querida Melissa, e ao pessoal da biblioteca, na pessoa da querida
Marjorie. Agradego ao professor Charles Courtney com quem tive importantes debates

durante a pesquisa.



Agradeco aos amigos da All Saints’ Episcopal Church em Millington, New Jersey.
Agradeco a Mother Vicky, John, Alison, Hugh, Bill, Louis, Carol, Pam, Maria, Parker,
Prou, Ellen, Kimberly e Betsy.

A0s meus amigos e amigas: Luciano da Silva, Antonio Mariano de Lima, Joana
Dar’k Costa, Noelma e Alexandre, Kelly e Anya, Joe e Lisa, Danielle Ind, Alex Arruda,
Jorddo, Humberto, Gilberto, Josimar, Angela, lolanda, Nerize, Waltimar, Eli Brando,
Nilvanda, Rangel Janior, Nilton e Julio. Aos nossos vizinhos em Monteiro.

Ao meu padrinho, Paulo Cabral. Aos companheiros: Waldemir, Nereudo e
Dorgival.

Aos professores do Programa de Pds-Graduacdo em Filosofia da UFPB. Aos
amigos Chico, Fatima e Paulo.

A todos que compdem a Universidade Estadual da Paraiba e, mais
particularmente: & Coordenacéo do Curso de Letras e ao Centro de Ciéncias Humanas e
Exatas de Monteiro. Ao Curso de Filosofia. Agradeco também a Prd-Reitoria de Pos-
Graduacao e Pesquisa e a Reitoria da UEPB.

Ao povo de Carnaiba, meu sertdo, minha terra natal.



Que aqueles que me acusam de nao ter religido, pois nao
concebem que possa ter uma, pelo menos ponham-se de
acordo entre si, se forem capazes. Alguns encontram em

meus livros apenas um sistema de ateismo, outros dizem que
dou glédrias a Deus sem acreditar nele no fundo do meu
coracdo. Acusam meus escritos de impiedade e minhas
opinides de hipocrisia. Mas, se prego em publico o ateismo,
entdo ndo sou hipocrita, e se simulo uma fé que n&o tenho,
entdo ndo ensino a impiedade. Ao empilhar imputacdes
contraditorias, a calunia se revela a si propria; mas a
malicia é cega e a paix&o nao raciocina.

JEAN-JACQUES ROUSSEAU



RESUMO

SILVA NETO, Otacilio Gomes da. Cristianismo e politica na concepcéo de Rousseau: 0
conflito entre o ser e o parecer no Século das Luzes. Tese de doutorado apresentada ao
Programa Integrado de Doutorado em Filosofia da Universidade Federal da Paraiba,
Universidade Federal de Pernambuco e Universidade Federal do Rio Grande do Norte,
na area de concentracio Filosofia, na linha de pesquisa Etica e Filosofia Politica, como
requisito para a obtencéo do titulo de Doutor em Filosofia. Jodo Pessoa, 2017.

Este trabalho de tese tem por objetivo investigar os vinculos entre cristianismo e politica
em Rousseau, vinculos estes que indicam movimentos de ruptura e de continuidade entre
ambos. Defendemos a tese de que, em meio a esse dinamismo, ha um processo de
reestruturacdo do cristianismo sugerido por Rousseau, no qual o dominio politico se
sobrep@e ao teoldgico. Para atingirmos esse objetivo, faremos, num primeiro momento,
uma reflexdo histérica e critica do Antigo Regime e do cristianismo a partir dos clérigos
Erasmo e Jean Meslier, com a meta de comprovar como a cultura cristd foi absorvida
pelos costumes da sociedade aristocratica. Num segundo momento, apresentaremos 0s
conceitos de ser e parecer como possibilidade de interpretacdo da obra de Rousseau em
seu viés ético e politico. Justificaremos a nossa investigacdo fazendo um percurso
envolvendo as dimensdes histdrica, social e moral em Rousseau, guiado pelo conflito
entre 0 ser e 0 parecer em conexao com o cristianismo. No plano histérico, a nossa meta
serd a de demonstrar como Rousseau compreende a histdria a partir do aperfeicoamento
da civilizacdo paradoxalmente seguido pela corrup¢do dos costumes. O cristianismo é
parte dessa compreenséo de Rousseau, na medida em que os cristdos abandonaram a vida
pobre, simples e humilde dos seus primeiros tempos quando comecaram a cultivar as
ciéncias, letras, artes e a filosofia. A decadéncia do cristianismo moderno é consequéncia,
em parte, dessa mudanca de atitude dos cristdos na histéria. No plano social,
demonstraremos como a saida do estado de natureza para o estado civil culminou com a
“queda” do homem para o estado civil por meio da instituicdo da propriedade e da
desigualdade moral e politica nascente, até a instauracdo de uma nova ordem civil
proposta por Rousseau no Contrato Social. A religido como parte de discussdo dessa obra
deve fortalecer os lagos sociais entre os suditos, impedindo que a vontade de particulares
sobrepuje a vontade geral por meio da “profissdo de fé civil”, a qual todos os membros
do Estado devem obedecer. Ao cristdo, nesse contexto, cabe obedecer aos dogmas
impostos pelo Estado via vontade geral, limitando sua crenga a prépria consciéncia. No
plano moral, 0 nosso foco serd o de demonstrar como 0s vicios invadem e se proliferam
na natureza humana e se ramificam na sociedade, formando homens para viverem na
hipocrisia como parte integrante da sociedade de mascaras. Desse modo, o cristianismo
moderno, catolico ou protestante, alem de dar suporte aos poderes politicos locais, era
absorvido pela estrutura e costumes aparentes dos mesmos. Ao dar suporte a tais poderes,
a maior parte das igrejas cristds encorajava a intolerancia e o fanatismo contra aqueles
que ndo professassem suas crencas. No caso do catolicismo oficial do Antigo Regime,
alem dos abusos em matéria de fanatismo e intolerancia, a hierarquia era praticamente
uma ala da nobreza e, por isso, ficou sujeita a viver numa sociedade de mascaras e
aparéncias. Destarte, a reestruturacao do cristianismo em Rousseau insere-se numa critica



histérica porque ele denuncia os abusos da religido vigente em contraste com o auténtico
cristianismo primitivo. Inclui-se também numa critica social, pois o cristdo pode viver no
Estado constituido pelo Contrato Social desde que siga sua crenga em sua consciéncia e
obedeca a “profissdo de fé civil”. Apresenta um forte apelo moral porque a denuncia recai
sobre o cristianismo, imerso na hipocrisia e nas mascaras da sociedade do Antigo Regime.

PALAVRAS-CHAVE: Ser. Parecer. Cristianismo. Politica. Histéria. Moral.



ABSTRACT

SILVA NETO, Otacilio Gomes da. Rousseau’s Concept of Christianity and Politics: The
Conflict Between Reality and Appearance in the Enlightenment. Doctoral dissertation
presented to the Joint Doctoral Program in Philosophy of the Federal Universities of
Paraiba, Pernambuco and Rio Grande do Norte in fulfillment of the requirement to earn
a doctorate in philosophy, with a concentration in philosophy along the research lines of
ethics and political philosophy. Jodo Pessoa, 2017.

The objective of this dissertation is to investigate the links between Christianity and
politics in the works of Rousseau, links that indicate movements of rupture and continuity
between the two. It defends the thesis that, in the middle of these dynamic relationships,
there is a process of restructuring Christianity, suggested by Rousseau, in which the
political domain overrides the theological. First, 1 will develop a historical and critical
reflection of the Old Regime and of Christianity from the points of view of the clerics
Erasmus and Jean Meslier and demonstrate how the culture of Christianity was imbibed
by the customs of aristocratic society. Secondly, I will present the concepts of reality and
appearance as possible lenses with which to interpret the work of Rousseau with its ethical
and political biases. | will substantiate the inquiry by exploring the historical, social and
moral dimensions of Rousseau guided by the conflict between truth and appearance as it
relates to Christianity. On the historical plane, the goal is to demonstrate Rousseau’s
understanding of history, beginning with the improvement of civilization and followed,
paradoxically, by the corruption of customs. Christianity is part of Rousseau’s
understanding, to the extent that Christians abandon their life of earlier times—of poverty,
simplicity and humility—when they begin to cultivate the sciences, liberal and visual arts
and philosophy. The decadence of modern Christianity is the consequence, in part, of the
change in attitude of Christians in history. On the social plane, | will demonstrate how
the departure from the natural state for the civil state culminated in the “fall” of man to
the civil state by way of the institution of property and of nascent moral and political
inequality until the establishment of a new civil order proposed by Rousseau in the
“Social Contract.” In the Social Contract, the objective of religion should be to
strengthen the social ties between subjects and prevent individual will from overriding
the general will through a “profession of civil faith” to which all members of the State
should adhere. In this context, Christians should obey the dogmas imposed on them by
the State through the general will, which limits their own beliefs and conscience. On the
moral plane, the focus will be to demonstrate how vices invade and proliferate in human
nature, having ramifications on society by forming men to live hypocritically, hypocrisy
being an integral part of a society of masks. In this way, modern Christianity, Catholic
or Protestant, beyond supporting local political powers, was absorbed by their structure
and visible customs. By supporting such powers, the majority of the Christian churches
encouraged intolerance and fanaticism against those who did not profess their beliefs. In
the case of the official Catholicism of the Old Regime, beyond the abuses of fanaticism
and intolerance, the hierarchy was practically part of the nobility, and thus, was subject
to live in a society of masks and appearances. Clearly the restructuring of Christianity in
Rousseau is relevant to a historical analysis because he denounced the abuses of the
existing religion in contrast to authentic, primitive Christianity. It can also be included



in a social analysis since Christians can live in the State conceived by the Social Contract
as long as they follow their conscience and obey the “profession of civil faith.” It presents
a strong moral appeal because the accusation falls on Christianity immersed in hypocrisy

and in the Old Regime society of masks.

KEYWORDS: Truth. Appearance. Christianity. Politics. History. Morality.



RESUME

SILVA NETO, Otacilio Gomes da. Christianisme et politique dans la conception de
Rousseau: le conflit entre [’étre et le paraitre dans le Siecle des Lumiéres. These de
Doctorat présentée au Programme Intégré de Doctorat de Philosophie de 1’Université
Fédéral de la Paraba, Université Fédéral du Pernambuco et Université Fédéral du Rio
Grande do Norte, dans le département de Philosophie, ligne de recherche Ethique et
Philosophie Politique, pour I’obtention du titre de Docteur en Philosophie. Jodo Pessoa,
2017.

Ce travail de thése a pour objectif d’analyser, dans 1’ceuvre de Rousseau, les liens entre
christianisme et politique, liens dont les caractéristiques présentent des mouvements de
rupture et de continuité entre les deux domaines. Nous défendons la thése que, au sein de
cette dynamique, Rousseau sous-entend 1’existence d’un processus de restructuration du
christianisme, processus dans lequel le domaine du politique outrepasse celui de la
théologie. Pour atteindre notre objectif, nous ferons, dans un premier temps, une reflexion
historique et critique de 1’Ancien Régime et du christianisme, et ce a partir des
ecclésiastiques Erasme et Jean Meslier. Notre objectif sera ici de démontrer que la culture
chrétienne fut absorbée par les coutumes de la société aristocratique. Dans un second
temps, nous présenterons les concepts de |"étre et du paraitre comme possibilité
d’interprétation de I’ceuvre de Rousseau dans son aspect éthique et politique. Nous
justifierons notre analyse par un parcours de recherche tenant compte des dimensions
historiques, sociales et morales chez Rousseau, guidé par le conflit entre 1’étre et le
paraitre en lien avec le christianisme. Sur un plan historique, notre but sera de démontrer
que Rousseau entend I’histoire comme un perfectionnement de la civilisation qui serait
paradoxalement suivi par la corruption des meeurs. Le christianisme est partie intégrante
de cette analyse de Rousseau, dans la mesure ou les chrétiens, quand ils commencerent a
cultiver les sciences, les lettres, les arts et la philosophie, abandonnerent la vie pauvre,
simple et humble des premiers temps de leur histoire. La décadence du christianisme
moderne est la conséquence, en partie, de ce changement d’attitude des chrétiens dans
I’histoire. Sur le plan social, nous démontrerons que la sortie de 1"état de nature pour 1’état
civil a culminé avec la “chute” de ’homme dans 1’état civil par le biais de I’institution de
la propriété et de I’inégalité morale et politique naissante, jusqu’a I’instauration d’un
nouvel ordre civil proposé par Rousseau dans le Contrat Social. La religion, en tant
qu’élément de discussion de cette ceuvre, doit renforcer les liens sociaux entre les sujets,
en empéchant que les intéréts particuliers prédominent face a I’intérét général, par le biais
de la profession de foi civile, a laquelle tous les membres de 1’Etat doivent obéir. Au
chrétien, dans ce contexte, échoit 1’obligation d’obéir aux dogmes imposés par I’Etat via
I’intérét général, limitant ainsi sa croyance en sa propre conscience. Sur le plan moral,
notre approche sera de démontrer comment les vices envahissent et proliférent dans la
nature humaine, et s’étendent dans la société, formant ainsi des hommes qui vivent dans
I’hypocrisie comme partie intégrante d’une société de masques. Ainsi, le christianisme
moderne, catholique et protestant, en plus de sustenter les pouvoirs politiques locaux,
¢tait absorbé par la structure et les mceurs apparentes de ces mémes pouvoirs. En appuyant
de tels pouvoirs, la plus grande partie des églises chrétiennes encourageait 1’intolérance
et le fanatisme contre ceux qui ne professaient pas leurs croyances. Dans le cas du
catholicisme officiel de I’Ancien Régime, en plus des abus en matiére de fanatisme et



d’intolérance, la hiérarchie était pratiquement une aile de la noblesse et, pour cela, elle
fut sujette a vivre dans une société de masques et d’apparences. De plus, la restructuration
du christianisme chez Rouseeau s’inscrit dans une critique historique, parce qu’elle
dénonce les abus de la religion en place, en opposition avec 1’authentique christianisme
primitif. Elle s’inscrit aussi dans une critique sociale car le chrétien peut vivre dans un
Etat constitué par le Contrat Social & partir du moment ou il suit ses croyances en sa
conscience et obéit a la “profession de foi civile”. La critique présente enfin une forte
connotation morale car elle retombe sur le christianisme immergé dans 1I’hypocrisie et les
masques de la société d’ Ancien Régime.

MOTS CLETS: Etre. Paraitre. Christianisme. Politique. Histoire. Moral.



LISTA DE SIGLAS

0. C. Ouvres Complétes

C.C. Correspondance Compléte

Primeiro Discurso Discurso sobre as ciéncias e as artes
Segundo Discurso Discurso sobre a origem e os fundamentos

da desigualdade entre os homens
Nova Heloisa Jilia ou A Nova Heloisa
Emilio Emilio ou Da Educagéo

Contrato Social Do Contrato Social



Organizacao das citacdes em rodapé envolvendo a obra de Rousseau

Utilizamos como padrdo para as referéncias a obra de Rousseau em rodapé:

1. As traducdes disponiveis em lingua portuguesa seguidas da referéncia nas Obras
Completas;

Ex.: ROUSSEAU, Jean-Jacques. As Confissfes. Traducdo de Raquel de Queiroz. Sdo
Paulo: Edipro, 2008, p.322. O. C. |, p.351.

2. Para o apoio as referéncias diretas da fonte em outro idioma, utilizaremos em rodapé a
indicacdo como traducdo livre.



11
1.2

1.3

2.1
2.2
2.3

3.1
3.2

4.1
4.2
4.3

5.1
5.2
5.3

6.1
6.2
6.3

SUMARIO

[N ERI0] 5160710 I

CAPITULO I - O SER E O PARECER NO ANTIGO REGIME ............

CAPITULO Il - ANTECESSORES DE ROUSSEAU NA CRITICA
AO CRISTIANISMO IMERSO NAS APARENCIAS ........cccccoevverennnne,

Erasmo e 0 EI0gio da LOUCUIA .........ccveviiiiiiiiiicsc s
A Reforma ProteStante ...........cooviiiiiiiiiiiee e
O padre Jean MESHIET .......ccoiiiiiiiie e

CAPITULO 11l - O SER E O PARECER E O CRISTIANISMO: O
ESTADO DA QUESTAO EM ROUSSEAU .......ccoeviveeeeieieie e

Rousseau: 0 ser e 0 parecer no contexto de uma reflexao ética e politica.
Retratos dos impasses entre Rousseau e 0 Cristianismo .........c.ccceeevvennene

CAPITULO IV - A RETORICA DO REPUBLICANO: A CRITICA
DE ROUSSEAU AO SER E O PARECER EM SUA DIMENSAO
HISTORICA ..o oo e et e oo et ee s

A “Filosofia da histéria” de Rousseau ou a histéria como aparéncia........
O progresso das sociedades e a corrup¢ao dos COStUMES ........cccccvevveennenee.
Virtude, simplicidade e a critica ao pedantismo filos6fico ............c.co........

CAPITULOV -HISTORIA E CRISTIANISMO EM ROUSSEAU: DA
SIMPLICIDADE PRIMITIVA AO OBSCURECIMENTO DAFE .......

A culturacristé e 0s SilENCios de ROUSSEAU .........coveiveieiinieiieinceeeeis
Virtudes republicanas e Virtudes CriStas ...........ccooovvviriiieneiene s
“Passo a uma acusacio muito mais grave”: as tensdes entre o
CristianisSmOo € & CIVIIZAGAO .........coveieiieieiieie e

CAPITULO VI - A RETORICA DO POLITICO: A CRITICA DE
ROUSSEAU AO SER E O PARECER EM SUA DIMENSAO
SOCHIAL ..o e et e et e e et e e et e e e

Do estado de natureza ao estado CiVil .........ccccceeviieiviin i,
O surgimento da propriedade e a desigualdade nascente ............c...c........
Verdades e aparéncias no pacto SOCIAl ..........ccccvvviiiiniiiiiiiese s

32
41
49
52
64
70
80

80
92

103
104
109
119
130

130
136

144



7.1

1.2
7.3

8.1
8.2
8.3

9.1

9.2
9.3

CAPITULO VII - A SOCIEDADE CIVIL E O CRISTIANISMO: O
ENFOQUE DE ROUSSEAU SOBRE O MAL, O FANATISMO E A
INTOLERANCIA ..o

Elementos de descontinuidades entre a formacéo da sociedade civil e 0
(o0 g S F= T ] Lo R SSPR
Religido civil, intolerancia e cristianismo ...........cccceeviveiieeresie e
“O perfeito cristianismo ¢ a instituicido social universal”: a restituicao
O CFISTIANISITIO ... bbb

CAPITULO VIII - ARETORICA DO PRECEPTOR: A CRITICA DE
ROUSSEAU AO SER E O PARECER EM SUA DIMENSAO

A ameaca das aparéncias na constituicdo do homem .............ccoecevvvvrvennenn
Rousseau: de vitima das aparéncias a critico da sociedade de mascaras.
O contraste entre a simplicidade do campo e a espetacularizacdo da
(01T F= o PRSP SS PP

CAPITULO IX - OS DILEMAS DA MORAL CRISTA NO
COMBATE DE ROUSSEAU AS APARENCIAS ...

Rousseau e a caréncia da doutrina crista na constituicdo do homem na
PErSPECtiVA MOKAl ........cceiiiiiciece e
As duas “profissoes de fé”, sinceridade e cristianismo ..............................
“Por que seria eu um hipdcrita e o que ganharia em sé-lo?”: Rousseau
“discipulo” de Jesus CriSto .............cccooiiiiiiiiiiiiic e

CONCLUSAOD ..o e e,

REFERENCIAS ..ot ettt r e e e s,

188

189

201

221

235

235
250

258

274

274
281



15

INTRODUCAO

No final do século XVIII, um piedoso e asceta padre irlandés chamado William
Gahan (1732-1804) tratou de instruir os jovens contra as “contagiosas doutrinas” que
punham em perigo a fé cristd. Unindo seus estudos teoldgicos com a tentativa real de
viver uma coerente vida cristd no contexto de uma Irlanda conturbada por disputas entre
catdlicos e protestantes, Gahan destinou boa parte de sua vida a refutar aquilo que, em
sua opinido, seriam os erros do seu século: o materialismo, o ateismo e o deismo,
respectivamente.

Ele dedicou parte de sua obra, intitulada Jovens instruidos nos fundamentos da
religido crista, ao ataque as “doutrinas” de pensadores e seus “livros escandalosos™. Em
sua opinido, 0s escritos desses homens eram perigosos para a juventude crista ja que
alguns jovens estavam sendo presas faceis, seduzidos que eram pela influéncia do espirito
da irreligido e da incredulidade. As ideias de Voltaire, Rousseau e Paine tém destaque
entre esses autores e livros denunciados pelo piedoso padre Gahan, conforme citagéo:

Em meados da metade do corrente século, um grupo de homens destituidos da
moralidade, da religido e dos principios, tem se apresentado no continente sob
o ilusério titulo de filésofos, e tem imaginado ser capaz de disfar¢ar com
impunidade os mais monstruosos erros, e subverter toda verdade cristd, por
meio de um evidente abuso de seus talentos e do respeitavel nome da filosofia2.

Dentre os “erros” dos pensadores acusados pelo padre estdo: a negacdo da
revelacdo cristd unida a defesa radical que envolve a separacdo entre as autoridades
natural e civil, “as duas bases da sociedade humana” (GAHAN, 1798, p. 125). Segundo
Gahan, eles tém promovido a ruptura dos lacos de moralidade entre os homens e, ao ousar
desmerecer a autoridade divina sobre eles, os pensadores terminam por confundi-los por
ndo oferecerem nenhuma base segura na qual os homens possam se sustentar. As teses

desse tedlogo cristdo anteciparam aquilo que a doutrina crista faria no decorrer do século

I GAHAN, William. Youth instructed in the grounds of the Christian religion. With remarks on the
writings of Voltaire, Rousseau, T. Paine, & ¢. Dublin: M’Donnel, 1798.

2 About the middle of the present century, a set of men, destitute of morals, of religion and principle, have
stepped forth on the continent under the specious title of philosophers, and have fancied themselves able to
gloss over the most monstrous errors with impunity, and to overset every Christian truth, by a manifest
abuse of their talents and of the respectable name of Philosophy (GAHAN, 1798, p.124) (Traducéo livre).



16

posterior, ou seja, uma desconfianca e até mesmo um anatema em relacdo aos ideais
propagados pelo lluminismo.

Contudo, até que ponto as ideias de Rousseau foram responsaveis por corromper
a juventude cristd? Na opinido de Gahan, apesar do belo estilo poético da escrita de
Rousseau, o leitor ndo deve se enganar, pois subjacente ao “brilhantismo do seu estilo”,
se esconde um homem contraditdrio que disfarga a falsidade “sob a aparéncia da verdade”
(GAHAN, 1798, p. 130). Para Gahan, o genebrino tem ideias confusas e constantemente
contraditorias, ndo apenas no mesmo livro, mas também na mesma pagina, embora o
padre ndo tenha especificado que livro e paginas sao essas. Mesmo estando sempre pronto
a se defender para os que apontam suas contradi¢Ges, as repostas de Rousseau sdo ainda
mais inconsistentes. “Ele ¢ fértil em mas defini¢des e sofismas”, escreve o padre, “seus
raciocinios sao falsos e capciosos, suas ideias sdo extravagantes e excéntricas, seus pontos
de vista sdo quiméricos e totalmente paradoxais™3.

Conforme Gahan, as ideias religiosas de Rousseau também estdo em completo
acordo com suas contradicdes, ja que ndo ha clareza naquilo que ele defende de fato.
Opinido também compartilhada por Voltaire, segundo citacdo do seu agressivo panfleto

andnimo contra Rousseau, O sentimento dos cidadaos:

Hoje ndo se esgota a paciéncia quando ele publica um novo libelo, no qual
desafia com furor a religido cristd, os religiosos que a professam, todos os
sacerdotes do Santo Evangelho e todo o corpo estatal? A loucura ndo pode
mais servir de desculpa, pois ele sabe que comete esses crimes*.

Sera que Rousseau atacou deliberadamente a revelacio cristd? E de se admirar
que de um lado um padre, e de outro, um arqui-inimigo ferrenho do clero tenham ideias
semelhantes sobre o “contraditorio” Jean-Jacques. Rousseau foi crente por toda a vida?
Ele foi cristdo? Deista? Se ele era cristdo, que tipo de cristdo ele foi? Por que ele escreveu
sobre o cristianismo? Como entender o seu cristianismo no contexto da sociedade

aristocratica do Antigo Regime, que valorizava o parecer em detrimento do ser? Quais as

3 He is fertile in bad definitions and sophisms; his reasonings are false and captious; his ideas are
extravagant and eccentric; his views are chimerical and full paradoxes (GAHAN, 1798, p.130-131).
(Traducao livre).

4 Disponivel em: <http://www.consciencia.org/o-sentimento-dos-cidadaos-voltaire>. Acesso em: 28 jul.
2015.


http://www.consciencia.org/o-sentimento-dos-cidadaos-voltaire

17

consequéncias dos costumes aristocraticos para a vida cristd e que influéncia tiveram
esses costumes na critica de Rousseau ao cristianismo?

Duvidas e questionamentos pairavam sobre os contemporaneos de Rousseau no
tocante as suas ideias, €, mais particularmente, aos seus escritos sobre o cristianismo, dada
a complexidade de interpretacdes e combinagdes nas quais esses escritos suscitavam e
ainda suscitam. O padre Gahan ndo estava totalmente errado em seus julgamentos sobre
Rousseau. A vida desse padre era guiada por um unico caminho: a teologia inspirada pela
espiritualidade crista. E foi com esse olhar que ele julgou o genebrino, conforme citagéo:

Quanto a religido de Rousseau, eu desafio qualquer um a descobri-la em seus
escritos: uma vez ele parece ser ateu, outra, um deista, outra vez mais um
materialista. Um tempo, ele fala a linguagem de um calvinista, outro, a de um
sociniano®, outro mais ele fala a linguagem de um catélico. E ainda, se vocé
acreditar em si mesmo, nenhum autor é mais coeso ou mais consistente®.

Em outras palavras, € como se Rousseau fizesse 0 uso de retdricas ou até de
mascaras para se comunicar com cada publico diferenciado. Sendo assim, ele seria
simpéatico para com o0s ateus em meio aos crentes, defenderia os crentes em meio a
incredulidade, criticaria os ateus para salvaguardar seu sistema politico, defenderia a fé
cristd em meio aos fil6sofos, justificaria a razdo entre os devotos. De outro modo, atacaria
os catélicos em meio aos protestantes, basear-se-ia na doutrina catélica para responder a
catolicos, e, por fim, atacaria os protestantes em nome da Reforma. Perguntaria o padre:
0 que Rousseau seria dentro desse contexto?

Rousseau viveu num século em que as questdes religiosas estavam diminuindo
gradativamente sua importancia e autonomia, na propor¢cdo em que passam a ser
subordinadas as especulagdes cientificas e racionais. Se os pilares do Antigo Regime

comecavam a ser abalados, também uma mudanca epistemologica estava em curso na

5 Para Almeida Junior (2008), o socianismo é uma “Doutrina religiosa de Lélio Socini (1525-1562) e Fausto
Socini (1539 - 1604), que exerceu influéncia especialmente na Polbnia; seus principais pontos sdo 0s
seguintes: 1° nega¢do do dogma trinitario; 2° negacao do pecado original e da predestinacdo; 3° negacédo do
valor das obras e da necessidade de mediagao eclesiastica; 4° recurso a razdo como Unico instrumento para
a interpretacdo auténtica da Biblia. Além da Pol6nia, o socianismo difundiu-se na Holanda e na Inglaterra,
mas sua influéncia foi enorme em toda a cultura liberal moderna” (ALMEIDA JUNIOR, José Benedito de.
Rousseau e o cristianismo. In: Iteracfes: Cultura e Comunidade, v. 3, n. 4, 2008, p.76).

® As to Rousseau’s religion, | defy anyone to find it out from his writings: one time he appears to be an
Atheist, another time a Deist, another time a Materialist: one time he speaks the language of a Calvinist,
another time the language of Socinian, another time the language of Catholic: and yet, if you will believe
himself, no author is more connected or more consistent (GAHAN, 1798, p. 134). (Tradugdo livre).



18

medida em que a teologia perdia espaco para a filosofia e as ciéncias naturais. Com essas
mudancas, vieram a desconfianca de pensadores e intelectuais para com a religido crista.

A religido cristd passava por uma crise apds anos de lutas intermitentes entre
catolicos e protestantes. Imiscuidos nos poderes politicos e em uma moral de interesses,
0s cristdos estavam confusos no tocante a vida secular e as exigéncias do Evangelho.
Ainda assim, a época que antecedia o lluminismo era fortemente marcada pelo dominio

da cultura religiosa, conforme Todorov (2008, p. 15):

A tutela sob a qual viviam os homens antes das Luzes era, em primeirissimo
lugar, de natureza religiosa; sua origem era entdo a0 mesmo tempo anterior a
sociedade presente (fala-se nesse caso de “heteronomia”) e sobrenatural. E a
religido que se dirigird a maior parte das criticas, visando tornar possivel que
a humanidade tome nas méaos seu préprio destino. Trata-se, todavia, de uma
critica focada: o que se rejeita é a submissdo da sociedade ou do individuo a
preceitos cuja Unica legitimidade advém daquilo que uma tradicdo atribui aos
deuses ou aos ancestrais; ndo é mais a autoridade do passado que deve orientar
a vida dos homens, mas seu projeto para o futuro’.

N&o sabemos ao certo se, no estado presente, ja que passados trés séculos da
difusdo dessas ideias que culminaram com as sociedades laicas do Ocidente, a “vida
melhorou”. Nio ha certeza de que, se extinguirmos a religido, ou mesmo o cristianismo
das sociedades, tudo estard bem. Mas, voltar ao tempo em que o dominio da fé religiosa
prevalecia sobre a sociedade também ndo era e ndo é a saida. Contudo, hd quem pensasse
assim apos a crise vivida pela Franca em decorréncia das turbuléncias ocorridas durante
a Revolucdo Francesa e a posterior ascensdo e fracasso do Império Napolednico, no
periodo conhecido por Restauracdo. VVozes como a de Chateaubriand® se ergueram na

tentativa pifia de restaurar o galicanismo. Conforme Muret (1933):

A Religio era para Chateaubriand a base solida de um bom Estado, por causa
de sua justica eterna. Ele acreditava que o grande erro da Revolucdo foi o
ataque a Igreja. Desse modo, a moralidade foi demolida e a experiéncia e os
costumes desprezados, deixando a sociedade sem passado, presente ou futuro
fundada naquela fragil coisa que é a razdo humana®.

"TODOROQV, Tzvetan. O Espirito das luzes. Tradugdo de Monica Cristina Corréa. Séo Paulo: Barcarolla,
2008.

8 MURET, Charlotte Touzallin. French Royalist Doctrines Since the Revolution. New York: Columbia
University Press, 1933.

® Religion was for Chateaubriand the sole basis of a good State, for it is eternal justice. He considered that
the greatest fault of the Revolution was its attack upon the Church. Thereby it overthrew morality, and
despised experience and customs, leaving a society without past or future, founded on that fragile thing,
human reason. Christianity gives men a true idea of what is just and unjust; it substitutes affirmation for



19

Obviamente Chateaubriand tinha muitas razdes para se queixar da Revolucéo. Ele
havia ndo apenas perdido o seu status de nobre, mas também viu seu irm&o e sua irméa
serem guilhotinados. Arruinada, sua mde morreu pobre no exilio. As marcas da
Revolucdo estavam vivas em sua mente e serviam de motivagéo para 0s seus escritos, que
remontavam a tempos, para ele, nostalgicos, ja que ele presenciou os Ultimos suspiros da
corte de Versalhes.

Ruzza (2012) compreende a critica a religido no século XVIII a partir de duas
vertentes. A primeira € dirigida as religiGes institucionalizadas, como o cristianismo
catolico e protestante, o judaismo e o islamismo. A segunda vertente é dirigida a religido
em si mesma, independentemente do credo ou instituicdo. Nesse aspecto, a critica se
sustenta por intermédio do fortalecimento da secularizacdo da sociedade e o consequente

anticlericalismo. Ruzza (2012) sistematiza a secularizagdo a partir de “quatro frentes”:

A primeira trata de aspectos praticos como a felicidade, a virtude e a ética, com
um ataque a hipocrisia moral do clero, os seus privilégios, as exigéncias de
obediéncia, privacGes e rentincia a felicidade, os obstaculos postos por ele para
o conhecimento humano. A segunda se envolve com a politica e a sociedade,
que passa por grandes transformacfes, numa época em que muitos pensadores
politicos desenvolvem teorias do direito divino ou paternal que justificam
formas de despotismo e opressdo, como aquela da monarquia francesa
garantida pelo poder espiritual da Igreja catélica. Uma terceira trata de
questdes relativas a nossa mente e as operacfes que ela realiza: pensamentos e
sentimentos. A Ultima ataca a teologia, pela invencgdo e imposi¢do de dogmas
considerados absurdos e causadores de conflitos religiosos de divisdes
internas, de perseguicdes (RUZZA, 2012, p. 13)%.

Podemos dizer que a primeira frente se aproxima mais de questdes morais que
eram flagrantes entre o clero ja que em muitas ocasifes esse segmento anunciava uma
moral sem se preocupar em pratica-la, partidario que era das aparéncias. A moral fundada
na teologia ja ndo era atendida pelos intelectuais, que a baseavam em outros parametros
(razdo, paixdes e 0 sentimento), chegando até excluir a autoridade da religido e da fe.

A segunda frente se aproxima mais das questdes histéricas e politicas. Ela se

apresenta como uma dendncia ao despotismo monarquico corroborado pelos dogmas e

doubt, and embraces all humanity in its idea of universal brotherhood. (MURET, 1933, p. 44). (Traducédo
livre).
10 RUZZA, Antonio. Em nome das luzes: um desafio a religido. Sdo Paulo: Anablume, 2012,



20

pela fé que mantinham essa ordem a ferro e fogo, recorrendo a intolerancia que levava a
prisdo, desterros e morte dos supostos adversarios. Compondo com a nobreza o segmento
privilegiado, a Igreja (alto clero) tinha enorme influéncia politica e social na Franga no
século XVIII. Heranga que parece vir desde a vitoria de Carlos Martel sobre os arabes na
célebre batalha de Poitiers (732), praticamente mil anos antes, quando os francos se
tornaram os auténticos “protetores da Igreja”. Havia fundamento historico para a alianca
entre a Franca e a Igreja Catolica simbolizada pela unio entre trono e altar. E dessa forma
que a unido dos poderes espiritual e temporal ainda era marcante no século XVII1, embora
com tracos de decadéncia.

Para manter-se no poder, a Igreja precisava salvaguardar a sua posicdo social.
Detentora de muitas terras e titulos, 0os seus membros eram mais principes do que
auténticos lideres religiosos. Em vista de ndo perder as regalias, havia uma teologia
preparada para legitimar o poder monarquico e garantir a “ordem” da hierarquia social,

conforme a “Carta Pastoral” do Arcebispo de Paris, que condena o Emilio de Rousseau:

Néo é de hoje, carissimos irmaos, que o espirito de irreligido é um espirito de
independéncia e revolta. E como, com efeito, esses homens audaciosos, que
recusam submeter-se a autoridade do prdprio Deus, respeitariam a dos reis que
sdo as imagens de Deus, ou dos magistrados que séo as imagens dos reis?**,

Com vistas a ndo perder o poder, era necessario para essa instituicdo atacar a
ameaca protestante e os intelectuais que questionavam sua autoridade. Tal autoridade era
baseada na revelacdo, ao passo que os intelectuais modernos, em geral, baseavam suas
ideias na razdo e na ciéncia. Entre a revelagdo e a razdo, havia uma questdo de
legitimidade quanto a autoridade. Alguns intelectuais chegavam a negar a autoridade
absoluta das religies reveladas. Uma terceira e quarta frente foram formadas com o
intuito de contrariar ndo apenas a suposta universalidade da fé cristd, mas também visava
ao descrédito da teologia quanto a sua interpretacdo do mundo, do homem e da sociedade.

Portanto, a terceira e a quarta frente se aproximam das orientacGes
epistemoldgicas que envolviam a universalidade da razdo, a legitimidade da ciéncia, a

influéncia das paixdes e do sentimento na ordem do conhecimento, assim como na ordem

1 ROUSSEAU, Jean-Jacques. Carta a Christophe de Beaumont e outros escritos sobre a religido e a
moral. “Apéndice: Carta Pastoral de Sua Graga o Arcebispo de Paris”. Sdo Paulo: Estagdo Liberdade, 2005,
p.232.



21

moral. A fé, a vida ascética e os dogmas ja nao tinham tanta influéncia na moralidade. Os
conceitos de bem e mal, justo e injusto, verdade e mentira ndo eram mais unicamente
iluminados pela revelagdo biblica; as vezes, até determinados versiculos da Biblia os
confundiam.

Nesse caso, a revelacdo podia ser manipulada para defender uma questéo
meramente politica que legitimava as regalias da nobreza e do alto clero. E por isso que
Cassirer (1994, p. 189) é enféatico ao afirmar que “[...] a atitude critica e céptica em face
da religido, eis o que caracteriza a propria esséncia do Iluminismo™*?. Atitude “critica” e
“céptica” sdo adjetivos importantes que sintetizam bem o ambiente intelectual em relagéo
a religido nesse periodo.

Associamos a atitude critica como um questionamento sobre a origem e a fungéo
da religido na vida do homem, da sociedade e do Estado. A atitude cética representaria
uma postura de desconfianga em relacéo a religido, bem como as divindades. O fato é que
tal atitude critica ou cética foi mais rigida em relacédo ao cristianismo. Quais razfes outras
poderiamos mencionar para tal atitude? Sera que a religido revelada ¢ um mal, ou é um
mal aquilo que se fez dela? Por que tanto esforgo gasto para solapar os seus fundamentos?
Serad que havia contradi¢cGes na racionalizacdo critica que os pensadores da ilustracdo
empreenderam contra a religido?

Cassirer (1994)'® apresenta algumas razbes fundamentais, além das de Ruzza
(2012), que levaram o rompimento dos intelectuais com a religido. Para o primeiro, trés
seriam 0s motivos, quais sejam: a religido seria responsavel por dificultar o progresso
intelectual; ela tornou-se incapaz de fundar e garantir uma verdadeira moral, bem como
a religido também se tornou ineficaz em fundar e garantir uma ordem politica e social
justa.

A questdo é que, para defender suas ideias, a Igreja usava a forca do Estado,
mandando prender arbitrariamente quem ousasse opor-se a sua autoridade. Muitos
pensadores tiveram problemas com a Igreja. Voltaire e Diderot foram presos por causa
de alguns escritos considerados contrarios a fé. Rousseau teve sua prisdo decretada em
Paris pelo mesmo motivo. Ele ainda foi considerado persona non grata na Genebra

protestante. Os caminhos eram tortuosos para aqueles que lutavam pelo livre pensamento.

12 CASSIRER, Ernst. A Filosofia do Iluminismo. Campinas, SP: Unicamp, 1994.
131d. ibid., p.190.



22

Na propor¢cdo em que a ciéncia e a razdo ganhavam terreno, a religido estava
perdendo forca. Nos circulos intelectuais parisienses, discutir sobre fé, dogmas, teologia
e assuntos afins era no minimo ir na contramdo da histdria. Luzes e trevas eram
expressdes muito usuais nesse periodo. Fazendo uso das Luzes, os intelectuais do
lluminismo poderiam trilhar um novo caminho para uma nova historia, conforme
Todorov (2008, p. 68):

A histdria moderna, do Renascimento até as Luzes, de Erasmo a Rousseau, é
a da consolidacdo da separacdo entre instituicdes publicas e tradicdes
religiosas, ¢ a do aumento da liberdade individual. Com efeito, o poder
temporal da Igreja é abalado sem ser abolido, como testemunham os varios
passos dados em favor da tolerancia religiosa.

A tolerancia so seria possivel em um Estado laico, livre de qualquer imposi¢édo ou
sujeicdo advinda das religies reveladas, como ainda havia nos Estados e Republicas do
século XVIII. Mas, para se chegar a tolerancia religiosa, era necessario reinterpretar o
lugar e o papel da religido cristd no Estado, quando ndo se pensava em simplesmente
exclui-la da sociedade. O fanatismo, advindo de interpretacbes obscuras e
descontextualizadas da Sagrada Escritura, também deveria ser combatido. Portanto, o
cristianismo estava sofrendo um duplo ataque: de um lado, os intelectuais, que defendiam
o deismo e o materialismo, negavam a sua legitimidade; de outro, lideres cristdos e seus
seguidores manipulavam as sagradas escrituras para finalidades escusas, quais sejam,
manutencdo de privilégios e propagacao da intolerancia religiosa.

A estrutura do cristianismo das sociedades no Século das Luzes unia os poderes
politico e religioso. Do ponto de vista politico, as interpretacdes toscas das Sagradas
Escrituras aliadas a um dogmatismo teoldgico legitimavam o poder politico dos governos
para conceder privilégios aos clérigos. Estes eram protegidos pelo poder politico, além
de usufruir das benesses do estilo de vida aristocratico. Nesse caso, o Estado fomentava
a supersticdo, o fanatismo e a intolerancia entre os suditos por meio da religido, ja que o
sudito deveria ser cristdo (catélico ou protestante) nessas sociedades. O mal no mundo
era explicado pelo pecado original, bem como pela seducéo de Satanas, como forma de
justificar a desigualdade moral e politica entre 0s homens daquela sociedade. Se a culpa

era de Satanas ou de Adao, o sudito tinha de recorrer aos clérigos para que o mal fosse



23

sanado. Pela culpa de Satanas, muitos pereceram nas masmorras, suplicios e nas fogueiras
da Inquisicéo.

Do ponto de vista moral, os lideres religiosos, como parte integrante da nobreza,
eram “mundanos” e intolerantes. Suas vidas eram arraigadas as delicias do poder, e por
isso ndo atendiam aos cumprimentos sinceros do dever religioso conforme a
espiritualidade e os ensinamentos de Jesus Cristo. Havia uma ruptura entre a fé e as obras.
Os seus discursos encorajavam a supersticdo por meio de anuncios de milagres fortuitos,
além de instigarem as multidGes por meio de retdricas inflamadas que encorajavam o
fanatismo e a supersticdo. Em sintese, o cristianismo praticado nessas sociedades era
ocasionalmente baseado em valores de uma sociedade superficial e costumes aparentes.

Como reacdo, alguns intelectuais cristdos defenderam uma reforma do
cristianismo numa critica direta ao excessivo poder politico do clero, bem como a
hipocrisia e corrupgdo que corrompia 0S seus membros como o foi 0 caso de Erasmo.
Outros intelectuais que nasceram cristaos tornaram-se militantes de uma causa oposta ao
desafiarem as autoridades eclesiasticas baseadas em dogmatismos de inspiracao biblica.
Eles defendiam o deismo e o ateismo/materialismo como fora os casos de Meslier,
Voltaire e Diderot, respectivamente. Estes atacaram intensamente o cristianismo.

Analisando esse contexto, esse trabalho tem como foco central investigar o
cristianismo a partir do conflito entre o ser e 0 parecer no pensamento de Rousseau no
contexto do Século das Luzes. Defendemos a tese segunda a qual, em meio as discussdes
que envolviam a fé cristd nos dominios histérico, social e moral, Rousseau propde uma
reestruturacdo e ndo uma superacdo do cristianismo. Rousseau nédo se identifica com o
cristianismo oficial, mas também ele ndo endossa o ateismo e o0 materialismo em moda.
Defendemos que ele se identifica com autores como Erasmo, pois ambos rejeitaram a
hipocrisia e os desmandos do poder dentro do cristianismo; contudo, eles ndo romperam
com essa religido. Declarando-se cristdo, Rousseau se contrapds aos filésofos que
defendiam o deismo, o materialismo e ateismo em moda, e foi ridicularizado por isso. Ao
mesmo tempo em que denunciou os abusos do cristianismo vigente, sem que para isso ele
tivesse de negar a sua fé. Logo, no nosso entendimento, ndo ha indiferenca de Rousseau
em relagéo ao cristianismo.

A suposta reestruturagdo do cristianismo que ele propde ndo foi construida

deliberadamente, como se o genebrino tivesse uma intencdo prévia em fazé-la. Ele nunca



24

afirmou que iria reestruturar ou mesmo renovar 0 cristianismo, ou se dedicar
exclusivamente a tais empreendimentos. Do mesmo modo, Rousseau nao pode ser
confundido com Lutero e Calvino, notaveis reformadores. O cristianismo de Rousseau
ndo é sequer a base que sustenta 0s seus escritos. Por exemplo, ele ndo parte de uma ideia
de cristianismo para fundamentar o seu conceito de homem ou sociedade civil. O nosso
autor se ocupou em escrever sobre o cristianismo num contexto em que prevalecia ainda
um embate intenso envolvendo razdo, ciéncia e fé e seus desdobramentos nos dominios
da historia, da sociedade e da moral, j& que a doutrina cristd era utilizada para dar suporte
ao poder civil.

O caminho metodologico que propomos para investigar o cristianismo de
Rousseau parte do conflito entre o ser e 0 parecer, por se tratarem, no nosso entendimento,
de conceitos que tém pertinéncia na obra. A nossa intencdo é justificar em nossa tese as
evidéncias que levam a entender que 0 ser e 0 parecer em Rousseau Sd0 uma questdo que
tem relevancia ndo apenas de cunho histérico, mas, sobretudo, filoséfico.

Para desenvolver o foco central, 0 nosso trabalho de tese esta organizado em nove
capitulos. No primeiro e segundo capitulos, que concentram uma anélise conceitual e
historica, faremos uma andlise da época do nosso autor nas quais 0 Antigo Regime e, com
certa abrangéncia, o cristianismo estardo em evidéncia. O nosso objetivo € demonstrar o
poder do fascinio de uma aristocracia decadente, mas que conseguia manter-se no poder
por valorizar a etiqueta e a espetacularizacao da vida cortesa. Tratava-se de estilo de vida
que influenciava praticamente todos os segmentos da sociedade, incluindo a plebe, os
suditos e o clero. Todos eram arrastados pela etiqueta do Antigo Regime.

Concluindo essa parte, analisaremos a crise da cristandade a partir das ideias de
dois clérigos que viveram no contexto da sociedade aristocratica. Sdo eles: Erasmo e Jean
Meslier. As obras deles nos indicardo o caminho que nos leva a responder a seguinte
questdo: até que ponto o cristianismo viveu o drama da fratura entre o ser e o parecer?
Em Erasmo, embasar-nos-emos na obra Elogio da Loucura* na qual esta presente uma
solida critica a vida crista corroida pelas mazelas da hipocrisia e da ganancia.

O padre Meslier®® é responsavel por ser uma das personagens historicas do Século

das Luzes mais controversas, ja que ele exercia seu ministério se autodeclarando ateu,

14 ROTTERDAM, Erasmo de. Elogio da Loucura. Sdo Paulo: Abril Cultural, 1972, (Os Pensadores).
15 MESLIER, Jean. Critica Del La Religion y Del Estado. Barcelona: Ediciones Peninsula, 1978.



25

conforme posteriormente foi descoberto em seus escritos apds a sua morte. Entre Erasmo
e Meslier, ha a Reforma Protestante, que, com todo a sua importancia em matéria de moral
e politica, ndo poderia deixar de ser mencionada. Essa analise pretende demonstrar que
Rousseau nédo era uma voz isolada contra os desmandos do cristianismo historicamente
situado no contexto da aristocracia moderna.

O terceiro capitulo estara focado em duas questdes centrais. A primeira diz
respeito a possibilidade de interpretar os trabalhos de Rousseau a partir da tenséo entre o
ser e 0 parecer, tendo em vista que ndo h& unanimidade entre os estudiosos sobre um
centro comum no qual convergiriam as principais tematicas rousseaunianas. A segunda
esta relacionada a possibilidade de estabelecer continuidades e afinidades entre Rousseau
e o cristianismo, pois também nao ha unanimidade entre os estudiosos sobre esse assunto.

A partir do quarto capitulo, o nosso foco sera o de investigar a ruptura entre o ser
e 0 parecer na obra de Rousseau, a partir da dimensdo histérica, social e moral para
compreender como essas dimens@es se inserem no suposto cristianismo reestruturado de
Rousseau. Obviamente, inumeras dificuldades e questionamentos nos sdo impostos,
porquanto o proprio Rousseau ndo desenvolveu sua obra de acordo com essa organizagéo
nem se limitou a elas. Ele ndo estabeleceu fronteiras precisas entre uma critica historica,
politica ou moral, nem mesmo no seu cristianismo. Nesse aspecto, pode parecer arbitraria
a nossa proposta devido a essa constatacdo, embora 0 nosso objetivo esteja na tentativa
de uma melhor organizacao didatica desses contetdos.

Sendo assim, o capitulo quarto tratara da tensdo entre o ser e o parecer do ponto
de vista histérico. Acreditamos que Rousseau elabora uma “filosofia da historia”
promovendo paralelos entre povos e personagens do passado e do presente com o intuito
de desmascarar o pretenso progresso das sociedades envernizados pelas ciéncias, artes e
pelo pedantismo filoséfico, em vista de um ideal de virtude que alia a simplicidade, as
qualidades guerreiras e a autenticidade. No quinto capitulo, traremos a tensdo mencionada
para as fronteiras do cristianismo na concepcdo de Rousseau. O nosso objetivo é
investigar se ha continuidades entre a concepcédo de histdria enquanto desmascaradora
das aparéncias e o cristianismo.

No sexto capitulo, o nosso foco serd o de examinar o divorcio entre o ser e 0
parecer em sua dimensdo social. O nosso anglo de discussao estara centrado na teoria

contratualista de Rousseau a partir de uma reflexdo que englobara os conceitos de estado



26

de natureza, propriedade e sociedade civil observando o conflito entre o ser e parecer
durante a explanagdo desses conceitos. No sétimo capitulo, pretenderemos aproximar a
discussdo desenvolvida no capitulo precedente com o cristianismo e observar como essa
religido é entendida nas fronteiras da teoria contratualista do genebrino e qual seria o
status dela nesse contexto.

No oitavo capitulo, a nossa discussao estara em volta da dimensdo moral dentro
dominio da ruptura entre o ser e o0 parecer. O nOSSO percurso se iniciard com o conceito
de natureza humana em Rousseau para entender como as aparéncias se vinculam a ela.
Em seguida, apresentaremos a rejeicdo de Rousseau a sociedade de mascaras e a sua
admiracdo para com a vida no campo numa visdo como um todo idealizada. No nono
capitulo, o nosso desafio serd o de compreender os dilemas da religido cristd no combate
de Rousseau as aparéncias em sua dimensdo moral. Nessa perspectiva, 0 nosso intuito
sera o de compreender se h& lugar para o cristianismo na luta de Rousseau contra as
aparéncias, e que lugar seria esse.

Entendemos que a analise de Rousseau sobre o cristianismo tem parco tratamento
teoldgico, e por isso, nés somos obrigados a investigar outros possiveis caminhos pelos
quais ele teria se utilizado para apresentar o seu cristianismo. O nosso objetivo €
identificar pontos de ruptura entre aquilo que seria o ser e aquilo que seria o parecer do
cristianismo na concepc¢do de Rousseau, observando o caminho que leva da especulagédo
teoldgica a analise historica, social e moral. Essa analise tomada em seu conjunto também
é parte da reflexdo politica, esta entendida de forma abrangente. Afinal, conforme Garcia
(1999, p. 140):

Rousseau, sem cessar, repete-se ao redor da ideia de que “tudo se liga a
politica” e que esta ndo pode ser reduzida a uma atividade representativa, que
dispense os cidaddos da responsabilidade permanente em relagdo aos assuntos
comuns. E, sem ddvida, um dos males inerentes & condicdo do homem
contemporaneo é estar ausente de si em varios planos, entre 0s quais o politico
é 0 mais decisivo?®.

Com isso, ndo € nossa intencédo limitar o conceito de politica as obras politicas de

Rousseau, tais como: o Primeiro e o Segundo Discurso, o Contrato Social, ou mesmo: As

16 GARCIA, Claudio Boeira. A cidade e suas cenas: A critica de Rousseau ao teatro. ljui, RS: UNIJUI,
1999.



27

consideracdes sobre 0 Governo da Poldnia. Nessas obras o cristianismo tem pouquissimo
espaco, além de ndo ser um tipo de religido adequada ao Estado conforme veremos no
Contrato Social. Se nos restringissemos a essas obras politicas pouco material sobraria
para trabalhar o cristianismo. A nossa intencdo é a de resgatar o sentido amplo de politica

em Rousseau, tal qual Pintor-Ramos (1982)’ a entende, conforme citagao:

A “politica” é o lugar da plena sociabilidade humana e sé pode cumprir essa
funcdo se oferecer um marco capaz de possibilitar e favorecer o
desenvolvimento das forgas da natureza humana. Nesse sentido, a “politica”
afeta a todas as dimensdes do homem e, ao meu modo de ver, Rousseau
denuncia como um falso caminho a cisdo entre a vida de cada homem na esfera
privada e a vida na esfera publica, ambas como valores e ideais contrapostos.
Ou, como diriamos hoje, entre a sociedade civil e a sociedade politica®®.

Desse modo, trataremos de politica para além da critica de Rousseau a formacéo
dos estabelecimentos politicos, bem como da tentativa de organizacdo das instituicdes
publicas (PINTOR-RAMOS, 1982, p. 57). A nossa intencéo € a de incluir as dimensdes
historica, social e moral como partes integrantes de um arquitetdnico plano politico, para
além das obras politicas do genebrino. Cabe-nos o desafio de investigar essas dimensdes
a partir do conflito entre e o ser e o parecer e incluir o cristianismo nesse empreendimento

académico.

7 PINTOR-RAMOS, Antonio. El deismo religioso de Rousseau: estudios sobre su pensamiento.
Salamanca: Universidade Pontificia, 1982.

18 La « politica » es el ambito de la plena sociabilidad humana y sélo puede cumplir esa funcion en el caso
de que ofrezca un marco capaz de posibilitar y favorecer el desarollo de las fuerzas de la naturaleza
humana. En este sentido, la «politica » afecta a todas las dimensiones del hombre y, a mi modo de ver,
Rousseau denuncia como un falso camino la escision de la vida de cada hombre en una esfera privada y
una esfera publica con valores e ideales contrapuestos ; 0, como diriamos hoy entre la sociedad civil e la
sociedad politica (PINTOR-RAMOQOS, 1982, p. 56) (Tradugdo livre).



28

CAPITULO |
O SER E O PARECER NO ANTIGO REGIME

O objetivo desse capitulo é o de situar a temética envolvendo o conflito entre o
ser e 0 parecer na sociedade do Antigo Regime, contexto no qual Rousseau viveu.
Acreditamos que entender esse contexto nos possibilitard uma maior inser¢ao nos escritos
de Rousseau. Algumas questdes deverdo permear a investigacdo: quais eram os valores
predominantes da sociedade do Antigo Regime? Como é possivel identificad-los? Quem
sdo os agentes envolvidos? Onde o conflito entre o ser e o parecer foi mais intenso? Como
0 cristianismo reagiu a esses valores?

O capitulo sera organizado em trés topicos. No primeiro, faremos um diagnostico
da corte do Antigo Regime com o intuito de entender os costumes que eram adotados
pelos cortesdos. No segundo topico, 0o nosso objetivo é compreender os efeitos da
espetacularizacdo dos costumes do Antigo Regime nos outros segmentos da sociedade e
a importancia da civilidade enquanto um estilo refinado de viver que estes segmentos
deveriam atender. No terceiro tdpico, 0 nosso intuito € demonstrar a importancia da
valoracdo da sociedade de méscaras do Antigo Regime para a manuten¢do do poder

politico.

1.1 O diagnostico da corte no Antigo Regime

No periodo das sociedades do Antigo Regime, a questdo do ser e do parecer era
parte de um amplo debate que ganhou notoriedade nos circulos e saldes aristocratas.
Denunciar as aparéncias ja era recorrente na Franca pré-revolucionéria e estava presente
em muitos ambientes da vida civilizada, conforme Starobinski (1991, p. 16): “O tema da
mentira da aparéncia ndo tem nada de original em 1748. No teatro, na igreja, nos
romances, nos jornais, cada um a sua maneira denuncia falsas aparéncias, convencdes,
hipocrisias, mascaras”?®.

Foi na corte de Luis XIV (entre os séculos XVII e XVIII) que tivemos o apice
desse sofisticado modo de vida, que ndo pode ser dissociado do absolutismo politico

devido a rigida segregacdo humana gue estava nas entranhas desse regime. Referimo-nos

19 STAROBINSKI, Jean. Jean-Jacques Rousseau: a transparéncia e o obstaculo. Tradugdo de Maria Lucia
Machado. S&o Paulo: Companhia das Letras, 1991.



29

ao abismo que separava a nobreza, o alto clero, a nascente burguesia e o povo. O
crepusculo do Antigo Regime se deu no seculo XVIII cujo desfecho foi a Revolugéo
Francesa, que Rousseau inspirou, mas ndo conheceu. Ao investigar os motivos pelos
quais a “paixdo”, ou melhor, o “parecer” como guia da moral da sociedade do Antigo

Regime foi definhando, Ribeiro (2002, p. 108) escreve que:

Em primeiro lugar, porque a sociedade que Ihe deu origem foi morrendo, a
partir da Revolucdo Francesa. Seu apogeu foi durante o Antigo Regime,
contexto relacionado ao fortalecimento das monarquias absolutistas, nos
séculos XVII e XVINIZ,

Desse modo, na transicao entre o absolutismo e a Revolucdo Francesa, a sociedade
que deu origem as aparéncias foi a da corte do Antigo Regime, mais particularmente
situada entre os séculos XV1 e XVIII, atingindo seu cume entre os séculos XVIl e XVIII,
mesmo momento histoérico em que Rousseau protagonizou o seu embate contra as
falsidades e hipocrisias. Ribeiro (2002) nos oferece uma leitura bem sofisticada sobre

essa época pré-revolucionéria, ao afirmar que:

Lembremaos, de inicio, o fato de que as sociedades aristocraticas as que melhor,
ou pelo menos primeiro, desenvolveram a ideia de que 0 homem é um ser que
se pode construir: na Franca de Luis XIV, como na Roma estudada por Paul
Veyne, estd presente uma disposicdo a refinar as condutas, a sofisticar os
sentimentos —a compor, em suma, um estilo de vida (RIBEIRO, 2002, p. 09)2.

Quais as caracteristicas desse “estilo de vida”? A sociedade da corte estabeleceu
regras e maneiras de conduta que acabaram por gradativamente, seduzir ou influenciar
toda a sociedade formando um estilo de vida que se oferece ou se impunha a tudo e a
todos. Essas regras diziam respeito as boas maneiras necessarias para uma vida
requintada, na mesa, na missa, nos salées, bem como encorajava na vida social
comportamentos arraigados a dissimulacfes, falsidades e mentiras que preenchiam o

cenario da sociedade do Antigo Regime.

2 RIBEIRO, Renato Janine. A gléria. “Os Sentidos da Paixido”. In: NOVAES, Adauto (Coord.). Séo Paulo:
Companhia das Letras, 2002.

2 . A Ultima razao dos reis: ensaios sobre filosofia e politica. Sdo Paulo: Companhia das Letras,
2002.



30

Ribeiro (2002) nos apresenta uma expressdo que identifica bem esse estilo de
viver: trata-se do que ele chama de “ethos aristocratico”, pois: “Um ato pode ser
admirado, pode dar relevo social a uma pessoa, e, no entanto, dever-se a motivos vis; ou
o inverso” (RIBEIRO, 2002, p. 108). Alguém pode fazer um ato caridoso para obter
algum favor ou coisa ainda mais sedutora, como parecer herdi ou honesto para seduzir
uma mulher casada, como fez Valmont, eximio personagem das “Relacdes Perigosas”
(1782)?2 de Laclos, romance que fez muito sucesso nessa época.

Na carta XXI da primeira parte desse romance, esse personagem citado, sabedor
que a Presidenta de Tourvel — mulher casada e devota que o acolheu em seu castelo —
havia colocado um espido para acompanhar seus passos, dirige-se a uma aldeia onde se
achavam camponeses endividados. Apos as suplicas desses miseraveis, Valmont retira da
bolsa certa quantia em dinheiro (10 luises), o que levou a todos a uma euforia geral, tudo
testemunhado pelo espido que nao tardaria a narrar esses “heroicos feitos” a Presidenta.
Qual foi a reacdo de Valmont? Conforme Laclos (1971, p. 48-49): “Meu objetivo fora
alcancado; libertei-me de todos e voltei para o castelo. Tudo bem pesado, felicito-me pela
ideia. Essa mulher vale bem 10 luises, e, tendo-a pago de antemao, terei o direito de dela
dispor a meu talante, sem que nada deva censurar-me?”.

Nessa perspectiva, no plano moral ou politico, qualquer meio utilizado era valido
para se obter determinados fins. O fim podia ou ndo estar em acordo com a defesa de
determinados valores humanos, como caridade, fraternidade, justica e paz. Mas, a agédo
ndo se pautava por uma finalidade altruista. Ela podia ser uma consequéncia, mas nao era
regra em se tratando do “ethos aristocratico”. Na vida da corte, 0 que interessava era a
variedade dos meios utilizados para se atingir determinados objetivos, ja que, conforme
Aries (2009, p. 12): “O individuo ndo era como era, € sim como parecia, ou melhor, como
conseguia parecer”?4,

Como identificar herdis e vildes, boas e mas acdes no interior de uma sociedade
que confundia o ser e o parecer? Como compreender as relagdes entre fins e meios? O

herdi seria aquele que melhor representasse o papel de her6i? Sim, decerto. Ele podia até

22 Romance que foi adaptado ao cinema 11 vezes, conforme pagina da Revista Literatura. Disponivel em:
<http://literatura.uol.com.br/literatura/figuras-linguagem/23/artigo134390-1.asp>. Acesso em: 27 jul.
2015.

3 LACLOS, Chordelos de. As relagdes perigosas. Sao Paulo: Abril Cultural, 1971.

24 ARIES, Philippe. Por uma histéria da vida privada. In: ARIES, Philippe; CHARTIER, Roger (Orgs.).
Historia da vida privada: v. 3. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2009.


http://literatura.uol.com.br/literatura/figuras-linguagem/23/artigo134390-1.asp

31

tornar-se heroi, efetivamente, mas se ele se fizer parecer herdi e conseguisse que 0s outros
acreditassem que ele de fato o era, entdo ele ja atingiria 0 seu objetivo. O mesmo valia
para 0 governante, cardeal, ministro, grdo-senhor, donzela. Imitar bem era o que
interessava, assim como fascinar o publico, conquista-lo: esta era a meta. Era assim que
a vida na corte refletia seus valores na sociedade e conseguia, por meio do fascinio,
apaziguar animos, evitar revoltas, conquistar mulheres, difamar homens, duelar, jogar.

O que vinha ser a corte, afinal? Podemos dizer que os que compunham a corte
estavam no topo da pirdmide social. Sua origem remontava a Idade Média. Dela faziam
parte a familia real, os graos senhores, nobres e alto clero, em sintese, “as castas” e seus
potentados. Eles ndo conquistavam esse status, a ndo ser através de muito dinheiro,
qguando ja ndo nasciam nele por meio dos rigidos lacos de consanguinidade. Eles
conquistavam o status de nobre pelo nascimento (nobreza tradicional) ou, mais
recentemente, pelo dinheiro, meio pelo qual a classe burguesa em ascensao conseguia 0s
rotulos de nobreza. Muito mais do que compor a elite do Antigo Regime, a cortesia
representava em dado momento a consagragdo de um “saber viver”. Conforme Elias
(2011), ao citar o artigo “Hof, Hoflichkeit e Hofmann (Corte, Cortesia, Cortesdo)”,
publicado no Zedler Universal Lexicon de 1736:

A cortesia indubitavelmente deriva seu nome da corte e da vida cortesd. As
cortes dos grandes senhores sdo teatros em que todos querem fazer fortuna.
Isto pode ser adquirido conquistando-se o favor do principe e dos membros
mais importantes de sua corte. E nada realiza isto melhor do que fazer o outro
acreditar que estamos prontos para servi-lo até 0 maximo de nossa capacidade
e em todas as condices (ELIAS, 2011, p. 28)%.

A citacdo é bem nitida quando faz a referéncia a principal meta dos cortesdos:
“fazer fortuna” a qualquer prego. Nesse aspecto, o importante Seria a forma teatralizada
com que cada um se apresentava aos outros, independentemente das proprias convicgdes
intimas, para atender a satisfacdes egoistas. A moda seguia esses clichés. Afinal, um
nobre ndo podia se vestir igual a um camponés ou artesdo, e um padre deveria ter lugar

de destaque nessa sociedade. Foi assim que, por quase trés séculos, a vida publica foi

25 ELIAS, Norbert. O processo civilizador: volume 1: uma histdria dos Costumes. 2. ed. Rio de Janeiro:
Zahar: 2011.



32

disciplinada e codificada ante os olhares alheios. Era preciso seguir “regras de conduta”,
“boas maneiras”, para garantir a aprovagao ou sofrer a sangao do publico.

Desse modo, nos varios segmentos dessa rigida sociedade com seus lagcos de
dependéncia, o ideal era ser ou a0 menos imitar o cortesdo. Destarte, toda uma literatura
foi elaborada para enfatizar o “ethos aristocratico”, justifica-lo e até populariza-lo. Para
Elias (2011), houve uma transi¢do de nomenclaturas entre os séculos XVI1 e XVIII, cujo
objetivo era o de apresentar uma palavra que melhor expressasse 0s costumes do tempo.
Assim, “cortesia”, que era a palavra de moda do século XVI, perde espago para
“civilidade” no século XVII que por sua vez seria absorvido pelo de “civiliza¢ao” no
século XVIII. Conforme Elias (2011, p. 108-109): “Cortesia, civilidade e civilizagéo
assinalam trés estagios de desenvolvimento social. Indicam qual sociedade fala e €
interpelada”.

Obviamente, esses estagios ndo podem ser interpretados de forma estanque, como
se cada século se fechasse numa Unica nomenclatura. Mesmo porque, como veremos um
pouco adiante, o conceito de “civilidade” tinha o mesmo sentido do posterior conceito de
“civilizacao”. E se ambos tém o mesmo sentido, podemos dizer que Rousseau fez uma
critica a civilizacdo mesmo que ele ndo tenha empregado a palavra em seus escritos.

Como a burguesia vinha ganhando espaco, a mudanca de nomenclaturas
representava também a sua influéncia, que se tornou tdo forte a ponto de instigar uma
revolucdo como a de 1789. Porém, conforme Elias (2011), o aburguesamento dos
costumes ndo representa uma via de mao Unica, ja que a burguesia francesa, uma vez
tendo conquistado o poder, também incorporou elementos da sociedade cortesd, sendo

mesmo mantidos em certo grau apos a Revolucao.
1.2 Espetacularizacdo dos costumes e o ideal de civilidade no Antigo Regime

A palavra “civilidade” ndo estava em desuso no século XVIII. Se, no século XVII,
a palavra “civilidade” em oposi¢do a “intimidade” foi utilizada para representar os
costumes da sociedade cortesd, no século XVIII, o valor da intimidade comecgava a ocupar
o seu espaco. Em todo caso, a “civilidade” foi utilizada como representacao dos costumes
do Antigo Regime. Podemos afirmar que os costumes do Antigo Regime seriam um mal
absoluto? Nao, decerto. Guiados pelas paixdes, os homens poderiam trazer insegurancgas

e ameagas mutuas para o contexto em destaque. Conforme Ribeiro (2002, p. 111):



33

A etiqueta, os padrdes de conduta, 0s manuais constituem repertérios de frases
estilizadas para eu expressar meus sentimentos: luto, dor alegria obedecem a
esse ABC, a esse dicionario. Evitemos, porém, supor que tais formas traduzem
alguma frieza ou formalismo da sociedade em questao; é justamente porque as
paixGes eram muito fortes que os homens convencionaram regras para néo se
ofenderem uns aos outros.

Assim, atender a “civilidade” tornou-se crucial, ainda mais em um periodo de
profunda instabilidade politica provocada, em seus variados matizes, pelos conflitos
religiosos pds-Reforma, conforme veremos adiante. Normas comuns deveriam ser
atendidas em vista de uma melhor conservacéo do corpo social.

O problema é que, em dado momento, as pessoas voltaram-se demais aos olhares
e aprovacOes alheios e terminaram por se esquecerem de si mesmas. Foi dada muita
énfase ao coletivo, a vida artificial e representada a ponto de ndo se saber verdadeiramente
com quem se tratava, conforme Revel (2009, p. 188): “A mesma logica tende a considerar
incivil tudo que, voluntariamente ou n&o, subtrai-se ao olhar coletivo”?®.

A “civilidade” era empregada como uma das categorias essenciais dos seculos
XVII e XVIII por ser considerada uma medida importante para a vida em sociedade.
Através dela é que se poderiam calcular as acGes em vista do prejuizo ou prazer que tais
acOes poderiam proporcionar, independentemente dos meios a utilizar, pois, como vimos,
0 que valia mesmo era alcangar os fins. Nao tardou para que manuais de “civilidade”
fossem produzidos com o intuito de padronizar 0s costumes cortesaos, pois estes, como
“civilizados™, deveriam seguir determinadas regras de conduta e ndo se deixarem
confundir com pessoas de outros segmentos: camponeses, gente do mercado, artesaos e
até “os selvagens das Américas”, tematica cara aos escritos do século XVIII. Conforme
Elias (2011, p. 52):

Conceitos como politesse ou civilité tinham, antes de formado e firmado o
conceito civilization, praticamente a mesma funcdo que este ultimo: expressar
a autoimagem da classe alta europeia em comparagdo com outros, que seus
membros consideram mais simples ou mais primitivos.

%6 REVEL, Jacques. Os usos da civilidade. In: ARIES, Philippe; CHARTIER, Roger (Orgs.). Histéria da
vida privada: v.3. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2009.



34

Desse modo, ndo tardou para que manuais de “civilidade”, antes concentrados no
topo, descessem a piramide. E assim, quase todos os segmentos da sociedade eram
arrastados para uma padronizacdo dos costumes, embora, evidentemente, os segmentos
mais pobres ndo gozassem de privilégios. A “civilidade” teve sua importancia. Afinal, o
que ha de belo em assoar o nariz na hora da refeicdo, comer de boca cheia, ndo lavar as
méos antes da refeicdo, tocar alguém com as méaos sujas ou ir as vias de fato por qualquer
motivo?

Entretanto, de trago marcante e indispensavel para a distingdo entre 0os segmentos
sociais, e em outro momento para a polidez dos costumes rusticos dos segmentos menos
favorecidos, contribuindo, assim, para civilizar a plebe e os nativos, a “civilidade”
também passou a ser atacada por intelectuais que se voltavam contra a vida cortesa no
século XVIII.

O tom da critica de autores como Rousseau era contundente porque abrangia uma
série de acusacOes que iam desde as consideracdes de ordem moral até as de ordem
politica. No ambito moral o que se sobressaia era a falsidade j& que se podia ser amigo de
alguém para dele tirar proveito, por exemplo. No ambito politico o que aparecia era a
propria contradi¢do no interior da “civilidade” quando ela mesma contraditoriamente
engendrava a violéncia que ela mesma combatia, ou ainda quando déspotas defendiam a

liberdade tendo seus suditos vivendo sob cadeias. Conforme Starobinski (2001, p. 24-25):

Reduzidas as aparéncias superficiais, a polidez, a civilidade deixam, no
interior, em profundidade, o campo livre aos seus contrarios: a malevoléncia,
a malignidade, em suma, a violéncia de que, na realidade, jamais abdicou.
Assim ocorre, a0 menos, sob a “tocha” da critica, treinada em desentocar, por
toda parte em que possa, a contradi¢éo do ser e do parecer, da face oculta e da
mascara vantajosa?®’.

A necessidade da ruptura entre 0 ser e 0 parecer era posta nas entranhas desse
discurso. O parecer escondia algo perigoso que precisava ser revelado. Cabia a
“civilidade” o papel de mascarar a mentira por intermédio dos costumes aparentes,
porquanto o que importava de fato era a imagem que 0s outros constroem de cada um.
Bastaria parecer ser bom guerreiro, governante, devoto ou filésofo, para sé-lo. Seria

necessario apenas o reconhecimento alheio para aprovacao do mérito.

2T STAROBINSKI, Jean. As mascaras da civilizagdo: ensaios. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2001.



35

O resultado é que muitas vezes as verdadeiras intengdes eram exauridas nesse
universo espetacularizado pelas méascaras e convencgdes publicas que promoviam uma
espécie de “dissimulacdo honesta”, cuja importancia seria a de, conforme Revel (2009, p.
195), “[...] disciplinar o individuo e manifestar nos gestos, na postura e nas atitudes o
primado absoluto das formas de vida social. Parecer deve tornar-se um modo de ser”.

O aspecto coletivo se sobrepunha ao individual o que demonstrava certo controle
do todo pela parte. E desse modo que na sua anlise critica, Ribeiro (2002) associa a moral
a politica ao relacionar o poder absoluto dos reis com a necessidade destes se utilizarem
das aparéncias para seduzirem os nobres e o povo através da espetacularizacdo da vida na

corte, conforme citacéo:

E o tempo em que os reis fortalecem o seu poder; Richelieu, ministro forte de
um rei fraco, Luis XIII, nos anos 1630 arrasa os castelos-fortes que serviam a
alta nobreza da Franca de bases militares para contestar o poder da coroa; Luis
X1V, depois de longa menoridade na qual conheceu a humilhagéo frente ao
povo de Paris e aos grandes do reino (somados na rebelido da Fronda), comeca
a exercer o poder diariamente em 1660 — e o Rei Sol, como logo se fard
conhecer, substitui a represséo de Richelieu pela sedugdo. E o que vemos num
magnifico filme de Rossellini, A tomada do poder por Luis XIV: o rei concentra
a alta nobreza a sua volta, reparte parcimoniosamente sorrisos e palavras entre
esses novos e gratdos espectadores — faz, em suma, da realeza e da monarquia
um espetaculo (RIBEIRO, 2002, p. 108-109).

A palavra “espetaculo” ndo esta colocada por acaso. Ela é uma expressdo
relevante para o contexto investigado, ja que a denlincia de Rousseau as aparéncias parte
do principio segundo o qual vive-se numa sociedade em que a vida artificial e
representada mascara a real intencdo das pessoas, ocasionando relacdes politicas e sociais
efémeras e disfarcadas cujo resultado é em um profundo desconhecimento dos homens
em sociedade, pois ndo se sabe mais com quem se lida em verdade nesse mundo onde
tudo é apenas “va aparéncia”.

O significado da palavra “espetaculo” esta muito além do seu sentido original
quando limitado aos palcos onde aconteciam as representacdes cénicas. Na verdade, havia
uma retorica na época de Rousseau que se utilizava dessa palavra em seu sentindo
analogico para identificar a sociedade como representacao fiel do teatro. Se a vida imitava
a arte, entdo nds teriamos uma inversao de valores ja que a ética se submetia a estética,

melhor dizendo, aquela se articulava com esta, conforme Ribeiro (2002, p. 09):



36

Em outras palavras: se temos como horizonte de interesse uma ética que se
articule com uma estética. Da ética, fica a questdo da conduta a seguir num
mundo complexo; da estética, 0 empenho em construir um ser humano tendo
em mente 0 aprimoramento e a felicidade?.

Que “conduta” a sociedade do Antigo Regime nos inspira a seguir num “mundo
complexo”? Primeiramente, se 0 mundo no qual se vive ja determina a condi¢gdo humana
desde 0 nascimento e ndo nos oferece alternativa durante o percurso da vida a ndo ser o
encontro com a morte, as forcas que movem esse mundo complexo sao guiadas em grande
proporc¢éo pela fortuna.

Né&o que a fortuna determinasse toda a cadeia na qual o ser humano estava envolto,
mas é fato que ela era responsavel pela “ordem” dessa sociedade em detrimento da
maximizacdo da responsabilidade do individuo que pouco podia fazer para mudar o seu
curso. Entdo uma das condutas a seguir seria a de aproveitar a0 maximo 0s prazeres e
desejos que o0 jogo da vida oferecia.

Dai a importancia para 0s nobres em se preocupar com o0 que e como se devia
comer, beber, amar, guerrear e com ela a importancia de se construir do ponto de vista
social, personalidades, e porque nao dizer, mascaras, com o intuito de se “construir um
ser humano” em vista do seu “aprimoramento” e “felicidade” em detrimento da

intimidade no que dizia respeito as convicges sinceras, conforme Ribeiro (2002, p. 23):

Para homens que vivem no teatro da acdo visivel, que estdo constantemente
em cena, referir suas a¢Ges a vida privada de quem com eles contracena e que,
a dado momento, por acaso se revela seu antagonista, seria um contrassenso.
Por isso se descarta a intencdo, o que nos parece tao duro, e sem ddvida assim
também parecia aqueles, daquele tempo, que consideravam segundo uma
perspectiva cristd mais rigorosa esse mundo um tanto paganizante dos
duelistas, nobres para quem a honra era tdo importante que os fazia desdenhar
as virtudes religiosas da humildade.

Para os aristocratas do Antigo Regime, ser e aparéncia se confundiam. As vezes
eles faziam das aparéncias suas proprias verdades, identificando uma com a outra. O que
importava era o lado publico da pessoa, a forma como 0s outros me veem € 0 que
interessa, implicando, assim, valores que, embora falsamente vivenciados, eram

compartilhados com naturalidade. Apesar de a doutrina cristd ser contraria para com esses

28 RIBEIRO, Renato Janine. A Gltima razéo dos reis. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2002.



37

valores, nada impedia que os nobres frequentassem a missa, batizassem seus filhos e
recebessem os sacramentos.

A falsa piedade seria ainda mais convincente do que a aceitagdo da culpa? A
inversdo de valores que confundia o ser com o parecer ndo dava muita importancia as
pessoas escrupulosas: “A decisdo que tomo ¢ sempre a mais alegre ou a mais dificil; e
ndo me censuro nenhuma boa acao, contanto que me exercite ou me divirta”, declara o
Visconde de Valmont, no ja citado romance As Relagdes Perigosas (LACLOS, 1971, p.
125).

Se, para 0s nobres do Antigo Regime, a vida seria um jogo no qual a dimenséo da
liberdade entendida como possibilidade de alterar o rumo das coisas era minimizada,
como ficavam as pessoas que ndo faziam parte da nobreza por ndo serem de linhagem
aristocrata ou ainda por ndo terem dinheiro suficiente para comprar titulos de nobreza?
Diante da naturalizacdo das condicfes sociais, pouco restava a plebe a ndo ser aceitar o
destino que lhe fora reservado, pois, conforme Ribeiro (2002, p. 113-114): “A fortuna
permitia-me aceitar as desigualdades sociais, como fruto de estranha loteria cujos
designios ndo podiam ser decifrados, e ademais pouco importava decifra-los™

A existéncia de uma moral das aparéncias muito interessava aqueles que queriam
continuar no topo da piramide social. Uma das formas mais sutis de sustentar esse status
quo era a de envolver os segmentos menos abastados da sociedade por meio da
espetacularizacdo e do fascinio que a corte gerava sobre 0s grupos menos privilegiados.
Essa parecia ser uma das ultimas linhas de defesa para uma nobreza que gradativamente
se encontrava arruinada.

N&o é de se estranhar que homens como Rousseau, que ndo vinham de uma
linhagem nobre, e que, em dado momento da vida, declarou-se “sinceramente Cristdo”,
opunha-se a espetaculariza¢do dos costumes. Nada mais anticristdo do que isso. Vimos a
importancia analdgica que a palavra “espetaculo” tinha nesse contexto. Essa analogia ndo
é absolutamente criada por Rousseau, mas se apresenta em sua obra como algo fascinante

e paradoxal. Conforme Salinas (1997, p. 21-22):

O mundo como “cena” e o teatro como figuragdo do objeto a ser desvendado
pelo ato de conhecimento: eis-nos diante de lugares-comuns frequentes na
retérica filosofica ao longo do século XVIII. Sua incidéncia no texto de
Rousseau ndao é nem original, nem motivo para espanto [..] Se nos
compenetrarmos, além disso, na verdadeira paixao e fascinio de Rousseau pelo
teatro, que ¢ certamente para ele, assim como para outros “grandes espiritos do



38

século”, uma “experiéncia decisiva”, ficamos persuadidos de que o emprego
da analogia ndo pode ser acidental, arbitrario ou inconsequente. A
consideracdo mais detida dos textos confirma, alias, a suspeita de que a relagao
do autor com o tema ndo é nem episddica, nem superficial, achando-se ao
contrario, inscrita no interior de uma complexa estrutura paradoxal e mantendo
uma conexao profunda com o néicleo mais essencial desse pensamento?,

Mais uma vez, referir-se aos espetaculos é sim um artificio proprio da linguagem
cénica, mas que também reproduz em toda a sua riqueza o mundo intelectual do século
XVIII. Néo é preciso ler demasiadamente as obras de Rousseau para encontrarmos nelas
o tema dos “spectacles”. E importante frisar que esse tema néo se refere unicamente ao
teatro como é recorrente na obra “Carta a D’Alembert” (1758)%°, quando Rousseau
elabora a sua grande critica ao teatro, por exemplo. A palavra em destaque é utilizada
pelo pensador em varios sentidos.

Em um tom positivo, Rousseau se utiliza da palavra “espetaculo” em seu sentido
analdgico para defender alguns de seus pontos de vista conceituais. Por exemplo, quando
ele faz a genealogia do homem na primeira parte do Segundo Discurso, hd uma referéncia
a0 “espetaculo da natureza”! (ROUSSEAU, 1983, p. 144). Nesse contexto, Rousseau
apresenta uma ideia segundo a qual o homem natural ¢ indiferente ao “espetaculo da
natureza”, embora este lhe seja familiar.

O que Rousseau quer dizer com isso? De um lado, 0 homem natural ndo possui
um grau suficiente de conhecimento para obter o que ele ja recebe da natureza. Suas
simples necessidades (fémea, repouso, alimentacdo, defesa) sdo satisfeitas sem que sejam
necessarios artificios complexos, fruto de raciocinios como meio para obté-los. Por outro
lado, o “espetaculo da natureza”, com toda a sua ordem e revolugdes, permanece pujante.

Pujanca que ndo é menos admiravel quando Rousseau apresenta o fascinio com
que o “espetaculo da primavera”, causa aos olhos do espectador, no livro Il do Emilio.
Essa estagdo, com toda a sua magnitude e encanto, é capaz de despertar no espectador
uma sensac¢éo que ultrapassa qualquer olhar frio e racional, pois: “Ela retine num sé ponto

tempos que se devem suceder, e V€ 0s objetos menos como serdo do que como 0s deseja,

29 FORTES. Luis Roberto Salinas. Paradoxo do espetéaculo: politica e poética em Rousseau. S&o Paulo:
Discurso Editorial, 1997.

% ROUSSEAU, Jean-Jacques. Carta a D’Alembert. Traducéo de Roberto Leal Ferreira. Campinas, SP:
Unicamp, 1993, 0. C. V.

81 . Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualdade entre os homens. Séo Paulo:
Abril Cultural, 1983 (Os Pensadores), p. 245. O. C. IlI.




39

porque depende dela escolhé-los”32. N&o é apenas 0 homem que dé sentido & natureza,
ela também pode modificar o nosso olhar despertando sentimentos de encanto e desejo.
Esse é um espetaculo verdadeiramente aprazivel.

Em um tom negativo, a palavra “espetaculo” é utilizada para dar suporte a grande
critica de Rousseau aos costumes. Desse modo, o significado de espetaculo se apresenta
de forma contraditoria, pois, de um lado, representa o louvor a uma civilizacao que abre
as suas cortinas para iluminar o mundo ainda ameagado pela obscuridade.

De outro, esse mesmo espetaculo proporcionado pela civilizagdo se apresenta
muitas vezes como um embuste para dar suporte a desigualdade politica por meio do
despotismo, além de promover uma moral de aparéncias na qual, como estamos
destacando, as pessoas agem em sociedade pautadas por mentiras e falsidades. Desse
modo, quando Rousseau se utiliza da palavra em destaque numa perspectiva negativa, ele
elabora uma critica aos costumes civilizados em suas dimens6es moral e politica.

E com esse tom que Rousseau introduz o Discurso sobre as ciéncias e as artes
(1750), conforme citagdo: “E um espetaculo grande e belo ver o homem sair, por seu
proprio esforgo, a bem dizer do nada; dissipar por meio das luzes de sua razdo, as trevas
nas quais o envolveu a natureza™3, O espetaculo que se descortina, no qual é apresentada
a maioridade humana em conseguir, por intermeédio da razdo, as conquistas essenciais do
progresso do que denominamos de modernidade, parece, a primeira vista, algo positivo,
ja que o elogio da cultura contrasta com a obscuridade da natureza.

Contudo, no decorrer dos primeiros paragrafos desse Primeiro Discurso, o leitor
logo entendera que o elogio a civilizacdo ndo passa de uma forma sofisticada da escrita
empregada pelo pensador com o intuito de desconstruir ao longo da obra o que fora
proposto no inicio. Assim, o elogio a cultura se transforma contraditoriamente num ataque
a propria cultura.

O espetaculo proclamado na abertura do Primeiro Discurso néo € bonito de se ver
no decorrer do livro, ja que a imagem dos “tronos” fortalecidos pelas ciéncias e artes, dos
“povos policiados” e dos “escravos felizes” contrasta com o esclarecimento das luzes e

denuncia “a aparéncia de todas as virtudes, sem que se possua nenhuma delas”34. O

32 ROUSSEAU. Emilio ou Da Educac&o. 1762, p.193, O. C. IV, p. 418.
3 . Discurso sobre as ciéncias e as artes. 1750, p.334, O. C. I, p. 6.
3 1d., ibid.



40

progresso das sociedades modernas, com todo o0 avanco e adorno, apresenta em sua
prépria viscera alguma coisa ma que contaminou a histéria das civilizacdes e do proprio
homem. Conforme Starobinski (1991, p. 15):

O espirito humano triunfa, mas o homem se perdeu. O contraste é violento,
pois 0 que estd em jogo ndo é apenas a nogdo abstrata do ser e do parecer, mas
o0 destino dos homens, que se divide entre a inocéncia renegada e a perdicdo
doravante certa: o parecer e 0 mal s&o a mesma coisa.

Se “o parecer ¢ 0 mal sdo a mesma coisa”, qual 0 motivo de os homens nao
conseguirem identificd-los? Se os homens ndo conseguem identifica-los é porque eles
estdo bem escondidos ou camuflados. H& espetaculos em curso, verdadeiros emolientes
da desigualdade e da inversdo de valores cujo objetivo é o de distrair a multiddo de
espectadores das misérias e horrores que afligem o género humano.

Outra imagem forte referente a analogia entre teatro e sociedade é encontrada na
obra: Emilio ou Da Educacdo (ROUSSEAU, 1762). Rousseau tem consciéncia da
necessidade de educar o aluno fora da sociedade civil para que ele ndo se degenere e se
transforme em mais um ator ou espectador do espetaculo do mundo. E preciso muito
trabalho do instrutor para proteger e preservar o aluno da corrupg¢éo da sociedade. A op¢éo
pela educacdo no campo ndo é nem arbitraria nem desarrazoada na concepg¢do do
pensador. No seu entendimento, a melhor maneira de proteger e educar uma crianga deve
comecar fora das cidades, aos cuidados da natureza e sob o acompanhamento do
preceptor.

Uma vez preservado do mal e reintegrado a sociedade, Emilio logo terd a
possibilidade de identificar e reagir diante das aparéncias enganadoras pelas quais vive 0
homem do século XVIII. A metafora envolvendo teatro e mundo € a primeira imagem
viva de Emilio, o primeiro escandalo que Ihe sera notério. A consequéncia ndo poderia
ser outra a ndo ser uma reacao de profunda indignacéo diante dos espetéaculos de horrores,
observados pelo personagem em destaque. Conforme Rousseau (1762, p. 319)%:

Imagine-se meu Emilio, para quem dezoito anos de atencBes assiduas s6
tiveram por objetivo conservar um juizo integro e um coragdo sadio; imagine-
se-0, ao erguerem-se as cortinas, langando pela primeira vez os olhos para o

$0.C. IV, p.532.



41

palco do mundo, ou antes, situado atras do teatro, vendo os atores pegando e
largando as roupas, e contando as cordas e as roldanas cuja magia grosseira
engana os olhos dos espectadores; logo depois da primeira surpresa, suceder-
se-do reagdes de vergonha e de desdém pela sua espécie; indignar-se-a por ver
assim todo o género humano, enganado por si mesmo, aviltar-se com essas
brincadeiras de criancas; afligir-se-a4 por ver seus irméos entredevorarem-se
por sonhos e transformarem-se em animais ferozes por ndo terem sido capazes
de contentar-se com serem homens.

Emilio ndo sera envolvido nas tramas e falsidades do mundo. Poucas opgdes
restariam a ele: a soliddo, talvez, fruto da resisténcia a esse estilo de vida, tal como
aparentemente vivenciou Rousseau, as vezes para seus criticos com um ar delirante, as
vezes com profundo espirito critico; de uma forma ou de outra, sem perder de vista o
desejo de atingir uma vida virtuosa. Seria injusto ndo reconhecer a coragem de Rousseau
em estar na contramao dos costumes nesse contexto, tendo em vista que a polidez exigia
uma conduta a qual os segmentos da sociedade deveriam atender.

Mesmo Rousseau atacando ou defendendo ideias por meio da analogia dos
espetaculos, ndo podemos negar que ha uma continuidade entre as ideias do pensador e 0
seu tempo em matéria da metafora envolvendo o teatro e a sociedade, sem que com isso
0 genebrino se utilizasse deliberadamente de méscaras e subterfugios para dissimular seu
pensamento, como a nao adocdo de pseudénimos quando publicou suas obras, por

exemplo.
1.3 Exibicionismo e poder no Antigo Regime

Desse modo, ha uma relacdo importante entre a sociedade civil caracterizada pela
aparéncia e o espetaculo, pois 0s costumes corrompidos da sociedade sdo mostrados como
um teatro em que todos devem contemplar para bem julgar o tempo presente. Rousseau
utiliza-se da expressao para melhor criticar os jogos de aparéncia da sociedade do Antigo
Regime. A apparence também é encenada nos spectacles.

Teriam essas extravagancias alguma causa na queda do Antigo Regime? O povo,
enfim, teria descoberto todo o teatro politico sustentado pela corte? Ou esses espetaculos
perderam a sua eficacia e ndo mais foram capazes de ludibriar o Terceiro Estado? Ou
ainda, em dado momento, os protagonistas eram incapazes de exercer bem o seu papel
social? Tocqueville (1979) credita as extravagancias da corte um dos motivos que levou

ao crepusculo do Antigo Regime. Demasiadamente entretida com 0s seus jogos, festas



42

nos saldes corroborados pelos privilégios de direito, a aristocracia foi incapaz de observar

a Revolucdo que estava em ebulicdo. Para Tocqueville (1979, p. 354):

Dedicava-se de boa vontade a estes jogos para passar 0 tempo e desfrutava
tranquilamente de suas imunidades e de seus privilégios dissertando com
serenidade sobre o absurdo de todos os costumes estabelecidos. E
surpreendente constatar a estranha cegueira com a qual as classes altas do
antigo regime contribuiram para a sua prdpria ruina. Mas poderia ter havido
alguma adverténcia®®?

Ribeiro (2002) nos apresenta uma possivel resposta para a pergunta de
Tocqueville (1979). Para Ribeiro (2002), faltou sedugdo, habilidade, “fascinio” a Luis
XVI, artimanhas politicas capazes de encantar por meio da espetacularizacdo as partes
descontentes. A etiqueta, por intermédio das regras de “civilidade”, ndo foi observada
como deveria pelo sucessor de Luis XIV e Luis XV.

Por exemplo, contrariando os inumeros conflitos de Luis XI1I com a alta nobreza
francesa a mando de Richelieu, Luis XIV sentiu a necessidade de organizar bailes com
atos cénicos a fim de que a sua corte pudesse seduzir os nobres. Como o pai, Luis XV
também soube manter a atengdo dos burgueses de Paris sem que fosse preciso agir com
truculéncia quando a etiqueta cumpria seu objetivo. Conforme Ribeiro (2002, p. 109-110.

Grifo do autor):

Luis XIV gosta de dancar; uma das cenas sublimes em sua corte é quando el-
rei danca, sozinho, para a nobreza vé-lo. Seu sucessor, Luis XV, é famoso pela
destreza com que cortava 0s ovos quentes, de uma s6 colherada, na refeicdo
matinal; vinha a burguesia de Paris vé&-lo aos domingos. Ja Luis XVI, no dizer
da camareira de sua rainha, Mme. Campan, perdeu o trono e a vida por ndo
saberem, ele e Maria Antonieta, dar a devida importancia a etiqueta: a esse
conjunto de regras cujo sentido politico esta em intimidar, pelo fascinio, os
possiveis rebeldes.

O poder que a espetacularizacdo da vida politica tem sobre os agentes envolvidos
é verdadeiramente emblematico. A corte do Antigo Regime nos leva a crer que
representar, viver de aparéncias faz parte da prépria condicdo humana. Parece que para

Luis X1V deu certo, ja que ele conseguiu com sucesso se manter no poder. Sem duvida,

% TOCQUEVILLE, Alexis. O antigo regime e a revolugdo. Sdo Paulo: Abril Cultural, 1979 (Os
Pensadores).



43

o rei era o fiel da balancga, pois fazia a ponte entre uma nobreza e a realeza quando aquela
se sentia, por algum motivo, insatisfeita com a coroa.

Nada mais nada menos que Voltaire exaltava os tempos de Luis XIV como um
dos ultimos tempos mais iluminados e felizes da histdria da Franca, na sua obra O século
de Luis XIV (1751). E verdade que Voltaire ndo atribuiu absolutamente ao personagem
de Luis XIV todos os méritos pelo sucesso do século XVII francés, mas também nao é
menos verdade que esse pensador tinha real admiragdo pelo “Rei Sol”. Um dos motivos
eram as encantadoras futilidades presentes na corte e na pessoa do proprio regente.
Conforme Voltaire (1958, p. 79):

Luis XIV deu a sua corte, como ao seu reinado, tanto esplendor e
magnificéncia, que os minimos detalhes de sua vida parecem interessar a
posteridade, da mesma maneira por que eram objeto da curiosidade de todas
as cortes da Europa e de todos os contemporaneos. O esplendor de seu governo
manifestava-se nas minimas a¢es. H& maior avidez, sobretudo na Franca, de
conhecer as particularidades dessa corte, do que as revolugdes de alguns outros
estados®’.

E realmente de se estranhar o fato de que o povo néo reagia aos encantos da corte,
quando antes queria imita-los. As multiddes ndo ficavam revoltadas com o luxo e a
ostentacdo do monarca juntamente com os aristocratas. 1sso se deve a ignoréncia do povo
e/ou a sutileza do monarca? Voltaire ndo deixa escapar esse detalhe: Luis XIV parecia
conhecer 0s anseios populares quando estes eram visiveis apesar de que o modelo politico
era caracterizado pelo poder absoluto dos reis (absolutismo). Portanto, o poder politico
em nada dependia dos anseios populares, conforme a cléassica definicdo de Luis XIV em
relacdo a si proprio: L 'Etat ¢’est moi —“O Estado sou eu”.

Essa autodefinicdo parece consagrar toda uma suntuosidade de um monarca que
clamava para si mesmo a gldria, a honra e o destino da Franca, colocada em suas maos.
Ele era a Franca radiante. Embora objetivamente seus suditos soubessem que um homem
sO ndo abarcasse todo um reinado, parece que havia por tras dessa ideia um jogo de
seducdo capaz de ludibriar e empalidecer as tensdes existentes entre a corte e a burguesia
sem, contudo, se esquecer do povo. O rei sabia dosar os prazeres com os seus trabalhos,

as aparéncias com o labor, conforme Voltaire (1958, p. 86):

3T VOLTAIRE, Frangois Marie-Arouet. Sele¢des. Sao Paulo: W. M. Jackson Editores, 1958.



44

Sem esses trabalhos, ele ndo teria sabido reinar, e se os prazeres magnificos da
corte constituissem um insulto a miséria do povo, seriam certamente odiosos;
mas 0 mesmo homem que dava tais festas, dera pdo ao povo na carestia de
1662; mandara vir o trigo que os ricos compravam a preco Vvil e distribuiu-o as
familias pobres a porta do Louvre; restituira ao povo trés milhdes em impostos.

N&o sabemos até que ponto Voltaire romantizou essa situacao, mas, mesmo assim,
é interessante perceber como Luis XIV colocava a mascara do Estado para unir em torno
de si os elementos conflitantes, com o intuito de se manter no poder. Em volta de Luis
XIV se resignavam as divisdes e insatisfagdes, pois, como vimos, no plano social, havia
a divisdo da sociedade por estamentos, em que se distinguiam as ordens privilegiadas pelo
nascimento e camadas desfavorecidas. Conforme mencionado, a burguesia, mesmo em
ascensdo, ndo era considerada parte da nobreza a ndo ser que pagasse um alto preco pelo
titulo de nobreza.

Na vida social e intelectual, era perceptivel a intolerancia religiosa e filosofica que
no século XVIII tornou-se ainda mais voraz. O Estado e a Igreja intervinham na vida das
pessoas, nao permitindo a liberdade de religido ou convicgdo filosofica e politica. A
nobreza e o clero, sustentaculos do Antigo Regime, permaneciam com enormes regalias,
enguanto que a burguesia ascendente e 0s camponeses estavam a margem das decisoes
politicas, embora, como outrora destacado, a burguesia gradativamente se tornasse
detentora do poder econdmico, proveniente do acumulo de capitais proporcionado pelo
mercantilismo.

Qual a relevancia em se mencionar a moral cristd que da forte énfase a culpa e a
consciéncia do individuo para esse contexto em discussdo? E de se estranhar o fato de
que os costumes aparentes da aristocracia arrastassem boa parte dos cristdos, terminando
por envolver também eclesiasticos e clérigos que, ao incorporar a falsidade, tornaram-se

menos piedosos cristdos do que nobres cortesdaos. Segundo Revel (2009, p. 188):

Alguns sdo modestos, como a classe em que se ensina a regra do jogo, a igreja,
a rua. Um é prestigioso e logo serve de referéncia a todas as condutas: a corte,
cujo modelo se imp0e a todos na segunda metade do século XVII. No entanto,
uma nova exigéncia religiosa redobra esses modelos mundanos. A civilidade
era pueril e honesta; torna-se entdo cristd. Ndo que até esse momento
negligenciasse os deveres da religido e a eminéncia de seus exercicios: mas
doravante eles também devem ser submetidos as normas da aparéncia.



45

Isso significa que a religido cristd foi submetida a politica do Antigo Regime,
porquanto o alto clero, em grande parte, era escolhido por causa dos titulos de nobreza
que determinadas familias possuiam, bem como a moral das aparéncias, pois 0 que estava
em evidéncia eram as mascaras e 0s subterflgios os quais se podia sorrateiramente utilizar
como regras do saber viver.

O anticlericalismo do século XVIII ndo perdoou as incoeréncias e intolerancias
do clero catdlico. A figura do padre foi sumariamente ridicularizada devido a toda sorte
de privilégios e mentiras que caracterizou boa parte desse segmento. Absorver 0s
costumes da aristocracia, bem como suas regalias, contradiz os principios morais do
cristianismo, que prega o desapego as coisas terrenas por meio do sacrificio da cruz que
todo cristdo deveria assumir. Ademais, 0 mandamento do amor ao proximo deveria ser
observado para além de qualquer intolerancia religiosa e liberdade de pensamento, atitude
muito distante dos estados confessionais catélicos e protestantes da época. Para Schlegel
(2009, p. 64): “As grandes instancias da sociedade — a justi¢a e o direito, a saude, 0 ensino
— sdo mais ou menos exercidas pelas Igrejas ou controladas por elas”,

A aliancga entre o trono e o altar iniciada ainda na ldade Média mantinha seu curso
nas monarquias absolutistas. Isso implica que, por muito tempo, o clero estava envolvido
demais com o poder para se voltar aos ensinamentos da Igreja primitiva; quando nédo, a

prépria corte era composta por setores do clero. Conforme Elias (2001, p. 107):

Os circulos clericais, acima de todos, tornam-se os divulgadores dos costumes
da corte. O controle das emogdes e a formacdo disciplinada do comportamento
como um todo, que sob 0 nome de cidade se desenvolveram na classe alta como
fendbmeno apenas secular e social, como consequéncia de certas formas de vida
social, apresentam afinidades com tendéncias particulares no comportamento
eclesiastico tradicional. A civilidade ganha um novo alicerce religioso e
cristdo. A Igreja revela-se como tantas vezes ocorreu, um dos mais importantes
orgdos da difusdo de estilos de comportamento pelos estratos mais baixos.

Devemos aqui ponderar que nao se trata de afirmar que todo o cristianismo a partir
de entdo foi constituido por pessoas falsas e mentirosas. Nao € isso. Civilidade nédo é
necessariamente sindnimo de aparéncias. Mas, o parecer encontrou no ideal de civilidade

terreno fértil para crescer e se desenvolver em meio a esse contexto. Assim, fazer siléncio

38 SCHLEGEL, Jean-Louis. A lei de Deus contra a liberdade dos homens. S&o Paulo: Martins Fontes,
2009.



46

na ora da missa ou culto, a forma de se ajoelhar ou manusear a Biblia podem, sim, ser
consideradas formas de civilidade.

No entanto, ser ator ou comediante no momneto da missa ou culto, falar para as
pessoas ensinamentos em que ndo se acredita, imiscuir-se com o poder politico a troco de
privilégios de ordem sob a mascara da santidade, perseguir, matar e confiscar em nome
da justica evangélica sdo atitudes que mostram que as aparéncias também se adaptaram
ao cristianismo, embora ambas sdo morais completamente estranhas uma a outra. O
complexo caso do padre Jean Meslier sintetiza bem o conflito no qual vivia o cristianismo,
segundo Souza (1993, p. 28), (em nota): “Meslier, para espanto de seus paroquianos,
deixou um testamento no qual dizia que sempre fora ateu e pedia perddo por té-los
enganado durante todo o tempo em que lhes pregara a religido crista”>°,

Visceralmente unida ao status quo do Antigo Regime, a queda do catolicismo na
Franca foi inevitavel, vindo a ressurgir ap6s a Revolucdo, ndo com a pompa do
absolutismo. O esquecimento de sua origem na comunidade judaica a partir de Jesus
Cristo fez com que a Igreja pagasse um alto preco durante a Revolucdo Francesa. Nos
primeiros folegos da Revolugéo, o objetivo era o de que ndo sobrasse pedra sobre pedra
das antigas estruturas. Antes violenta com seus adversarios, a Igreja também pagou o

preco com a mesma moeda durante a Revolugdo. De acordo com Schlegel (2009, p. 65):

Na realidade, para explicar a violéncia revolucionaria, podemos apontar
sobretudo para a propria religido, isto é, para a Igreja catélica, religido do
Estado sob 0 Antigo Regime. Por um lado, seus vinculos com o poder — um
poder absoluto, desp6tico — foram muito fortes, e seu destino parece portanto
ligado ao da monarquia: um poder deslegitimado arrastara o poder religioso
em sua queda. Por outro lado, nos conflitos internos que abalaram essa Igreja,
principalmente o conflito entre jesuitas e jansenistas, podemos dizer que os
“rigoristas” venceram a partida na opinidao publica, por um paradoxo que ndo
é tdo raro assim.

A mesma religido cristd estava em crise por toda a Europa devido a propria
incapacidade de fornecer uma unidade politica, bem como em ser coerente com uma
moral hd muito desacreditada, devido a corrupcdo de seus membros, fanatismo,
intolerancia, desterros, confiscagdes de bens e propriedades acompanhados de excessos e

abusos de toda ordem. A consequéncia da crise religiosa foi o surgimento de sistemas

39 SOUZA, Maria das Gragas de. Voltaire: a razdo militante. S&o Paulo: Moderna, 1993.



47

politicos e orientacBes morais secularizados nos quais a razdo tinha uma importancia
central, pois foi a ela que muitos pensadores passaram a acreditar e a fundamentar suas
crencas.

E por isso que, para se aprofundar no pensamento religioso de Rousseau, Wright
(1963)*° propde um olhar atento aos problemas que a fé cristd vivenciava naquele
contexto. Cenario no qual predominava um caos na espiritualidade crista devido a um
sem numero de credos, bem como a infidelidade e corrupcdo de seus membros. Para
Wright (1963, p. 150):

No tempo em que Rousseau escreveu havia possivelmente menos cristianismo
entre os pensadores em Paris que havia outrora ou que j& poderia ter havido,
em qualquer parte do mundo Ocidental. Quarenta anos antes a mae do regente
tinha escrito que: “Nao ha uma centena de pessoas em Paris, padres inclusive,
que possuam uma auténtica &4,

O crepusculo da Igreja na Franca abriu uma crise no catolicismo nesse pais sem
precedentes. Ela e o cristianismo foram alvo dos intelectuais do lluminismo que findou
com o surgimento de uma nova ordem cosmoldgica na qual se exigia uma nova
compreensdo de natureza humana, de sociedade, Estado e religido, muito embora
houvesse ja uma defesa contundente do materialismo e do ateismo defendida por filésofos
como Diderot. Nesse caso, ndo estava em questdo uma reestruturacdo do cristianismo a
partir das origens do cristianismo por parte da grande maioria dos intelectuais e fildsofos.
Havia uma necessidade de superacdo dessa religido revelada. Portanto, haveria de se
pensar em alternativas racionais para o cristianismo, o que levou grande parte dos
intelectuais para o deismo e o ateismo e, portanto, a uma negacao veemente do judaismo
e do cristianismo. Rousseau ndo pensava dessa forma.

A temaética do ser e do parecer no Antigo Regime nos fizeram entender de que
maneira a aparéncia e a verdade foram compreendidas nessa época histérica. Os
segmentos que compunham essa sociedade, independentemente da sua posi¢do na

piramide social, foram absorvidos pelos costumes cortesdos cognominados de “ethos

40 WRIGHT, Ernest Hunter. The Meaning of Rousseau. New York: Russell & Russell, 1963.

41 At the time when Rousseau wrote there was possibly less Christianity among thinking men in Paris than
there had ever been, or may ever yet have been, in any quarter of the Western world since the establishment
of the religion. Forty years earlier the mother of the Regent had written that ‘There are not a hundred
persons in Paris, priests included, who possess a real faith (WRIGHT, 1963, p.150).



48

aristocratico”. As regras do “saber viver” se impunham a todos, demonstrando que o todo
submetia as suas partes na medida em que as acdes eram determinadas pela aprovacao do
publico. Pouco valia a intengdo ou a convicgdo do individuo. O que deu margem para que
a mentira e a falsidade se transformassem em regras de conduta no grande teatro no qual
se transformou a sociedade, a ponto de a sobrevivéncia de um regime depender da
maneira como o regente se utilizasse ou nao de etiquetas.

O que é de se estranhar é que boa parte dos cristdos se deixasse levar por essas
regras de conduta pautadas nos privilégios e falsidades quando arraigados ao poder
politico. Atitudes que chocaram os intelectuais, de modo que surgiu uma ideia de
sociedade e de Estado com a presenca de uma religido secularizada, quando nédo se
pensava em um Estado sem a presenca da religido. As incoeréncias aliadas a intolerancia
dentro do cristianismo provocaram uma profunda crise na cristandade. A ponto de se
acreditar que a religido deveria ser reformada, ou mesmo extinta da sociedade. Tematica

gue desenvolveremos no capitulo seguinte.



49

CAPITULO 1l
ANTECESSORES DE ROUSSEAU NA CRITICA AO CRISTIANISMO
IMERSO NAS APARENCIAS

Para desenvolver este capitulo, gostariamos de nos ater a dois pensadores em
particular, dois clérigos que viveram em tempos diferentes, mas que conseguiram
exprimir suas ideias contra o cristianismo na forma como este se encontrava em suas
épocas: supostamente imerso nas aparéncias. Trata-se de Erasmo de Rotterdam (1466-
1536), no século X VI, e do padre Jean Meslier (1664-1729), na passagem do século XVII
para o XVIII.

De alguma forma, seus questionamentos nos levam a elaborar pelo menos uma
pergunta que muito provavelmente estava nas entrelinhas de seus escritos: como se
encontrava o cristianismo dentro da sociedade cortesd? Na investigacdo dessa questéo,
faremos uma incursdo pela Reforma Protestante, topico que sera desenvolvido entre
Erasmo e Meslier, por nos possibilitar uma melhor compreensdo do contexto politico e
religioso da época.

Durante séculos, a vida publica e privada era completamente orientada pelo
cristianismo: desde o nascimento da crianca € 0 seu batismo, até a morte da pessoa
acompanhada com o sacramento da extrema uncdo. O tempo litirgico, combinado com o
tempo natural, marcava a vida das pessoas. N&o seria a vida publica e privada justificada
pelos dogmas da fé crista?

Os sacramentos queriam dar conta de toda a vida humana. O batismo representava
a insercdo da crianca no mundo cristdo, além de apagar a mancha do pecado original. A
eucaristia representava o “verdadeiro alimento”, que propiciava vitalidade espiritual para
0 cotidiano cristdo. Na vida adulta, os jovens se dividiam entre o sacramento da Ordem,
que incluia a vida religiosa e monastica, e 0 sacramento do matriménio. Na morte, havia
o0 sacramento da uncdo. O poder politico e o poder temporal eram t&o unidos que ficava
dificil compreender os limites de um e de outro. Nessa perspectiva, Febvre (2009, p. 292)

nos adverte que:

Pois, queiramos ou ndo, o clima de nossas sociedades ocidentais é sempre
profundamente um clima cristdo. Outrora, no século XVI, ainda mais: o



50

cristianismo era o proprio ar que se respirava no que chamamos a Europa e que
era a cristandade®?.

Se é verdade que a cultura cristéd estava em tudo que dizia respeito a vida na Europa
moderna, ndo ¢ menos verdade que esse “tudo” estava tdo imiscuido com a cultura secular
em matéria de politica e ética que fica quase dificil separa-las. A sociedade nao era apenas
cristd, ela era, sobretudo, “cortesd”. E o cristianismo estava submetido aos ditames do
“ethos aristocratico”, entdo em pleno desenvolvimento no século XV1, na medida em que
a sociedade cortesd se fazia parecer uma sociedade crista.

Parece que foi dessa forma que alguns intelectuais e tedlogos reformadores
enxergaram. No século XVI, os questionamentos contra a corrup¢ao do cristianismo
vieram de dentro do préprio cristianismo, e, de certa maneira, por ai mesmo ficaram,
como é o caso das criticas de Erasmo. O mesmo ndo se pode dizer de Meslier (1978),
cujos escritos apontam para uma completa e radical derrocada do cristianismo em nome
do materialismo.

Por que Erasmo? Ele ndo era o Unico clérigo que criticou as aparéncias do
cristianismo. J& existiam vozes que ecoavam antes dele e contemporaneas a ele contra a
mediocridade na qual havia se transformado a vida cristd. No entanto, poucos intelectuais
que viveram no contexto da transicdo entre o periodo medieval e moderno foram téo
agudos e equilibrados nessa critica quanto Erasmo.

N&o menos importantes sdo as teses que sustentam uma aproximagao entre as
ideias de Erasmo e os pensadores enciclopedistas, o0 que justifica a sua presenca nesse
trabalho. Trata-se, por exemplo, das grandes linhas de seu pensamento, bem como de sua
trajetoria de vida e enfrentamento de desafios que lembram autores como Voltaire e
Rousseau. Conforme Rouanet (2005, p. 278):

Ja é quase lugar comum dizer que Erasmo foi um precursor dos enciclopedistas
do século XVIII. Assim, um dos seus mais importantes biografos, Huizinga,
ndo hesita em dizer que ele se inscreve na linhagem de Voltaire e Rousseau,
como um dos grandes educadores do seu tempo, juntamente com Herder,
Pestalozzi e Beccaria®.

42 FEBVRE, Lucien. O problema da incredulidade no século XVI: a religido de Rabelais. Sdo Paulo:
Companhia das Letras, 2009.
43 ROUANET, Sérgio Paulo. As razdes do lluminismo. S&o Paulo: Companhia das Letras, 2005.



51

Os pontos que aproximariam Erasmo dos pensadores enciclopedistas sdo assim
destacados por Rouanet (2005): o gosto pela cultura classica, as dendncias contra 0s
abusos da religido, a concepc¢do de sociedade, a critica as guerras em nome de uma cultura
de paz e o reconhecimento do valor da razdo. Obviamente, existem tensdes e
descontinuidades em cada um desses pontos entre Erasmo e essa posteridade mencionada,
para 0s quais Rouanet nos chama bem a atencdo, ja que sua resposta é negativa quando
se trata de considerar Erasmo como precursor do luminismo do século XVIII.

Por que Meslier? Baseados em seu testemunho de vida, compreendemos a que
ponto chegou a crise do cristianismo, na medida em que um padre viveu sua vida inteira
como religioso para em seguida os seus fiéis descobrirem em seu testamento que ele era
ateu, em plena passagem dos séculos XVII e XVIII. Nao se trata de fazer um julgamento
moral de Meslier, porquanto Lima Piva (2006)* trabalhou especificamente bem essa
questéo.

Trata-se, sobretudo, de mais um padre que, desiludido com a vida cristd, ndo
abandonou seus ministérios sem deixar de ser um bom padre, mas que, na verdade, em
sua consciéncia, ndo se sentia sequer cristdo. Mesmo durante sua vida ministerial, foi um
intelectual que escreveu contra o cristianismo e as religides reveladas como um todo,
preservando alguns principios morais advindos do cristianismo como o da solidariedade.
Isto demonstra que, aparentemente, era um homem honesto. Para Lima Piva (2006, p.
87): “De qualquer modo, como bem assinala Desné, ¢ muito facil a um homem dos nossos
dias, distante, portanto, das dificuldades prdprias da tenebrosa Franca de Luis XIV,
censurar a vida dupla de Meslier”.

O que nos interessa no cerne dessas criticas sdo as relacdes entre religido e moral e
religido e politica, cujos efeitos negativos eram as incoeréncias e a intolerancia entre os
cristdos no Antigo Regime. N&o sabemos até que ponto Erasmo seria um Meslier do
século XVI11I ou se Meslier seria um Erasmo do século XVI. O amadurecimento das ideias
secularizadas pés-Reforma, a religido cada vez mais perdendo espago na sociedade e a
gradativa crise do Antigo Regime demonstravam que 0 contexto estava em rapida
mudanga entre um tempo e outro. Porém, as contribui¢cdes de Meslier e, sobretudo, de

Erasmo comprovam que o cristianismo corrente ha muito havia perdido o seu caminho se

4 LIMA PIVA. Ateismo e revolta: os manuscritos do padre Jean Meslier. Sdo Paulo: Alameda, 2006.



52

nos compararmos aquele cristianismo envolto em aparéncias, com o cristianismo em seus

primeiros tempos.

2.1 Erasmo e o Elogio da Loucura

Em matéria religiosa, Erasmo desenvolveu, além de duras criticas ao cristianismo,
uma religido humanista e cristd, capaz de unir variadas vozes dissonantes no seculo XVI:
as que exigiam reformas que ja estavam em curso; as que queriam obediéncia aos dogmas;
as que queriam o livre exame das escrituras, quando so aos religiosos era dada autoridade;
além de uma real aproximacao entre fé e razdo a partir de uma apaixonada valorizacdo da
cultura classica. Em sintese, os ideais de Erasmo eram unidos a partir de um denominador

comum nominado por Febvre (2009) como a “Filosofia do Cristo™:

Ele pregou, considerou possivel até o momento do cisma, até o fracasso
definitivo de suas tentativas de mediacdo, uma reforma espiritual dessa Igreja
que permitisse que os cristdos de todas as escolas se sentissem irmaos, sem
antagonismos nem andtemas, e que, repudiando as sutilezas inlteis, as
curiosidades supérfluas, as deducdes, interpretacfes e construcdes tdo tiranicas
quanto arriscadas de uma teologia cheia de si, estabelecesse a unido das boas
vontades e das consciéncias retas sobre um ndmero muito pequeno de
férmulas: simplesmente, as do Simbolo dos Apdstolos, interpretadas com
candura, por assim dizer, a luz apenas dos textos evangélicos (FEBVRE, 2009,
p. 268).

Nas primeiras paginas de sua célebre e complexa obra Elogio da Loucura (1509),
Erasmo escreve que: “Nao existe em mim simulagdo alguma, mostrando-me eu por fora
0 que sou no coragdo” (ROTTERDAM, 1972, p. 16). Assim declara em um imaginario
auditorio a intrépida Loucura, personagem central desta obra. S6 mesmo a Loucura para
se autodeclarar verdadeira, sem ‘“‘simulacdao alguma” no inicio do século XVI. A que se
deve esse discurso diante de uma plateia imaginaria? Quais seriam as metas desse
discurso? Seriam a de apresentar outra interpretacdo da realidade que fosse capaz de
alertar a sociedade que se considerava crista da dissimulacdo e o parecer nos quais estava
submersa? Em tese, sim.

Na sua pretensa autenticidade, a Loucura se declara o que ela é em verdade para
poder apresentar uma interpretacao da realidade na qual menos importa o que deve ser, e
sim o0 que é, ja que, para ela, a vida em si mesma € volupia, prazer, fingimento, loucura.

Assim, é a propria Loucura quem discursa, filha de Plutdo e da ninfa Juventude. N&o ha



53

em sua retérica nenhuma responsabilidade a priori para com as orientacdes da vida crista.
A Loucura é paga.

Guardadas as devidas proporcdes, Erasmo supostamente antecedeu o discurso da
“sociedade espetaculo” que, como vimos, foi intenso no século XVIII. O que havia em
comum entre um e outro? O modelo da vida na corte que deveria ser imitado e o
cristianismo nele envolto, e, desse modo, a aparéncia como modelo e guia da sociedade.
A metéfora do espetéculo é rica de significado, ja que os homens que vivem em sociedade
fazem dela um teatro com todos os elementos nele inseridos: comediantes, publico, cena,

conforme citacéo:

Se alguém se aproximasse de cOmico mascarado, no instante em que estivesse
desempenhando o seu papel, e tentasse arrancar-lhe a mascara para que 0s
espectadores lhe vissem o rosto, ndo perturbaria assim toda a cena? N&o
mereceria ser expulso a pedradas, como um estlpido e petulante? No entanto,
os cdmicos mascarados tornariam a aparecer; ver-se-ia que a mulher era um
homem, a crianga um velho, o rei um infeliz e Deus um sujeito a-toa. Querer,
porém, acabar com essa ilusdo importaria em perturbar inteiramente a cena,
pois os olhos dos espectadores se divertiam justamente com a troca de roupas
e das fisionomias. Vamos a aplicacdo: o que é afinal, a vida humana? Uma
comédia. Cada qual aparece diferente de si mesmo; cada qual representa o seu
papel sempre mascarado, pelo menos enquanto o chefe dos comediantes ndo o
faz descer do palco. O mesmo ator aparece sob varias figuras, € 0 que estava
sentado no trono, soberbamente vestido, surge, em seguida, disfarcado em
escravo, coberto por miserdveis andrajos. Para dizer a verdade, tudo neste
mundo ndo passa de uma sombra e de uma aparéncia, mas o fato é que esta
grande e longa comédia ndo pode ser representada de outra forma
(ROTTERDAM, 1972, p. 49).

Se a Loucura afirma que o mundo estd imerso na aparéncia, ndo sobraria 0 seu
discurso como verdadeiro? Mas, se 0 seu discurso também esta imerso no mundo das
aparéncias, ele também néo seria aparente? Se o discurso é aparente, como confiar que o
mundo no qual esse discurso é dirigido é de fato aparente? Que mensagem a Loucura quer
transmitir-nos, afinal?

Baseados na interpretacdo de Rouanet (2005) em sua andlise dessa obra, num
primeiro instante, nés chegamos a um ponto em que ndo é tdo facil definir se quem
discursa € a Loucura ou se hd mais de uma loucura, ou ainda se ha niveis da Loucura. As
suposicoes do discurso levam Rouanet a crer que ha dois tipos de Loucura: “uma loucura
sébia e uma loucura louca. A primeira é a que torna os homens mais felizes e mais puros”

(ROUANET, 2005, p. 295). Um dos motivos é o de demonstrar o qudo seria insuportavel,



54

enfadonha, triste e amarga a vida sem uma boa dose desse nivel de Loucura. E s6 por ela
que nds conseguimos encarar a dura e tediosa vida de forma prazerosa e alegre. Ela
também é capaz de exercer dominio sobre as paixdes causadoras de ddio e instabilidades.
Ja para a “loucura louca”, de um lado, a vida humana é controlada pelas paixdes.
Para esse nivel de loucura, a razdo é dominada pelas paix0es e, diante da forca das
paix0es, a razdo se torna mesmo impotente. Dentre as paixdes, sdo destacas duas que
seriam verdadeiros guias da vida: “a Colera, que domina o coracdo, centro das visceras e
fonte da vida; a outra é a Concupiscéncia, que estende o seu império desde a mais tenra
juventude até a idade mais madura” (ROTTERDAM, 1972, p. 32). Por mais que a razéo
procure domesticar esses apetites, aquela acaba por se tornar completamente in6cua
diante deles, chegando mesmo a submeter-se completamente aos caprichos das paixdes.
Por outro lado, a razéo seria completamente soberana, ndo admitindo nenhuma
importancia ou interferéncia das paixdes. Estaria na arrogancia de determinar aquilo que
seria certo e errado sem nenhuma possibilidade de questionamento. Perdida em sutilezas
filosoficas ou teologicas, a “loucura sabia” termina por reprimir duramente as vozes
dissonantes frente a seu discurso. E assim que, na “loucura sabia”, estaria a fonte dos

vicios, corrupcdo e arbitrariedades da vida humana. Conforme Rouanet (2005, p. 296):

Ela esta na raiz dos crimes, ridiculos e supersti¢des, criticados por Erasmo. E
estd na raiz da falsa sabedoria, incapaz de reconhecer o substrato de loucura
contido na razdo, incapaz de admitir o papel e a necessidade das paixGes e
incapaz de perceber a relatividade e os limites da ciéncia. Essa falsa sabedoria
é efetivamente insana, porque se afasta das normas da natureza, que quer que
0s homens sejam loucos, e supervaloriza um saber que ndo era necessario na
idade de ouro.

Louca ou sabia, todos estdo inseridos sob os dominios da Loucura. Escrita em um
unico folego, a obra de Erasmo pretende incluir praticamente todos os aspectos da vida
sob o dominio da Loucura. Ela ndo esquece ninguém: deuses e mortais, criangas, jovens
e idosos, povos, corte, padres, reis, poetas, filosofos etc. Nada escapa ante o seu olhar e a
sua voz. O texto, de fato, é complexo, com fronteiras entre os niveis de loucura muito
ténues, ficando até dificil, algumas vezes, identificar onde estaria a voz de Erasmo. Para
Rouanet (2005, p. 297): “A prudéncia mandaria que rejeitassemos todas essas opinides,

se ndo soubéssemos que muitas correspondem as do proprio Erasmo”.



55

E por isso que, na carta dedicatoria a Thomas More de 1508, ele adverte que o
Elogio da Loucura é semelhante a pilhéria, satira, comedia, o que nos leva a entender que
a obra ndo tem a pretensdo de ser um sisudo escrito filoséfico ou teoldgico (ja que a
teologia ainda estava em voga). Porém, esse escrito nao perdia “um fundo de seriedade”.
Prevendo criticas e retaliacBes, Erasmo pontua que sua obra tem como meta fazer o

resgate da comédia tendo a Loucura como protagonista da satira, conforme citacéo:

Ja prevejo que ndo faltardo detratores para insurgir-se contra ela, acusando-a
de frivolidade indigna de um tedlogo, de satira indecente para a moderacédo
cristd, em suma, clamando e cacarejando contra o fato de eu ter ressuscitado a
antiga comédia e, qual novo Luciano, ter magoado a todos sem piedade. Mas
0s que se desgostarem com a ligeireza do argumento e com o seu ridiculo
devem ficar avisados de que ndo sou eu o seu autor, pois que com 0 Seu Uso se
familiarizaram numerosos grandes homens (ROTTERDAM, 1972, p. 10).

Retorica inteligente, mas incapaz de neutralizar os estragos causados no interior
do proprio cristianismo. Quem quer que tenha lido o Elogio da Loucura ndo pbde deixar
de entender o qudo corroida estava a cristandade. Embora ela ndo fosse em absoluto o
centro da critica, isso ndo significa que a vida cristd ndo ocupasse nela um dos lugares de
destaque.

N&o menos habil, ele também adverte que, se alguém se sentir atingido pelo tom
mordaz da obra, ndo cabe a Erasmo tal culpa, mas sim aquele que, uma vez ofendido,
acaba por contraditoriamente se autodeclarar suspeito. O problema ndo esta no que
escreveu, mas naquele que leu e se sentiu atingido ao ter lido. Para Rotterdam (1972, p.
12): “Se houver, pois, alguém que se sinta ofendido por isso, devera descobrir as suas
préprias mazelas, porque, do contrario, se tornara suspeito ao mostrar receio de ser objeto
da minha censura”.

Vimos que atender & Loucura é uma conduta necesséria para aliviar o dia a dia.
Para isso, algumas atitudes sdo fundamentais para que o convivio entre as pessoas nao se
torne insuportavel. Em sua satira, Erasmo entende que o fingimento e a dissimilagéo séo
essenciais para uma perfeita convivéncia. Para isso, € necessario ter, conforme citacao:
“Coragem, vamos! Dissimular, enganar, fingir, fechar os olhos aos defeitos dos amigos,
ao ponto de apreciar e admirar grandes vicios como grandes virtudes, ndo sera, acaso,
avizinhar-se da Loucura?” (ROTTERDAM, 1972, p. 35).



56

A dissimulacdo, o engano, em sintese, o préprio parecer. tal qual estamos
explorando até aqui, parece ser, para essa satira, no minimo toleravel, quando nédo
aprazivel, para que se salvaguarde a alegria de viver em toda a sua completude. O clérigo
Erasmo deixa uma grande interrogacao na cabeca de seus leitores quando, em seu escrito,
ele da a entender que mentir e enganar sdo caracteristicas da prépria condi¢cdo humana:
“Os homens, enfim, querem ser enganados e estdo sempre prontos a deixar o verdadeiro
para correr atras do falso” (ROTTERDAM, 1972, p. 82).

Inimeros exemplos e situagdes sdo apresentados nessa “comédia” para justificar a
citacdo acima. Dentre eles, gostariamos de destacar o topico que Erasmo dedica ao
cristianismo. O topico mencionado inclui variadas formas de ser do cristianismo, pois a
critica é direcionada a devocéo cristd, mas, sobretudo, ao clero. Qual seria o objeto dessa
grande critica? Seria a de demonstrar que, sobretudo, os cristdos ndo estdo a margem das
dissimulacdes e aparéncias. Assim, seguindo um dos pontos de interpretacdo do texto
segundo o qual enganar e dissimular sdo préprios da vida, os cristdos ndo iriam passar
despercebidos.

Iniciemos pelos devotos. Aqueles que acreditam cegamente no poder dos santos e
suas imagens. Uma vez veneradas, elas podem trazer fortuna, salde, protecéo diante das
batalhas, e ainda os que acreditam nas indulgéncias como certeza da quitacdo de dividas
dos seus pecados. Mediante pagamento, é claro. Para eles, Erasmo € irbnico ao afirmar

que,

Persuadidos dos perddes e das indulgéncias, ao negociante, ao militar, ao juiz,
basta atirarem a uma bandeja uma pequena moeda, para ficarem tdo limpos e
tdo puros dos seus numerosos roubos como quando sairam da pia batismal.
Tantos falsos juramentos, tantas impurezas, tantas bebedeiras, tantas brigas,
tantos assassinios, tantas imposturas, tantas perfidias, tantas traigdes, numa
palavra, todos os delitos se redimem que se julga poder voltar a cometer de
novo toda sorte de méas a¢bes (ROTTERDAM, 1972, p. 73).

Os devotos sdo verdadeiros beneficiarios da redencdo dos pecados e dos milagres
dos santos, inclusive aquele que, “tendo sido pilhado em flagrante pelo marido de sua
bela, saiu da enrascada com a maior desenvoltura” (ROTTERDAM, 1972, p. 74). A
questdo é de ordem moral, a proporcéo que se faz o que nao se diz, melhor dizendo, ndo

ha conviccdo verdadeira naquilo em que se cré. O cristianismo estaria sendo utilizado



57

como um embuste: ele serviria para os cristdos cumprirem rituais meramente formais.
N&o havia compromisso efetivo com a doutrina que se escutava.

A este respeito, a imitagdo aos santos ndo seguia uma determinag@o moral diferente.
Os devotos diziam imita-los, mas ndo tinham compromisso real para com a imitacdo das
vidas puras e castas dos santos. Contudo, necessario se fazia acender velas, ajoelhar-se
com ares de penitente para assim se dizer penitente aos olhares alheios. Isso era parte da
comédia que é a vida, da qual todos deviam compartilhar para bem viver, conforme

citacdo:

A proposito de culto, o que os cristdos prestam aos santos consiste quase todo
em ama-los e imita-los. Oh! como sdo numerosos os que, em pleno meio-dia,
acendem velas aos pés da Virgem Mae de Deus! Mas ndo se acha quase
nenhum que siga os seus exemplos de castidade, de modéstia, de zelo pela
causa da salvacéo. No entanto, a imitagdo das suas virtudes seria o Unico capaz
de assegurar o céu aos devotos (ROTTERDAM, 1972, p. 87-88).

Se, para Erasmo, havia estes que se aproveitavam dos beneficios do perdao dos
pecados para cometerem mais pecados, havia também aqueles que eram beneficiarios dos
penitentes: referimo-nos aos sacerdotes. Estes, avidos por moedas, administravam 0s
sacramentos e fomentavam as supersticdes em troca de boas quantias em dinheiro.
Atitude que comprometia a austeridade da moral cristd e demonstrava a decadéncia do
clero.

Erasmo deixa claro que o os sacerdotes ndo faziam essas atitudes por ingenuidade,
ou por desconhecerem o contexto. Eles ndo eram ingénuos, pois tinham consciéncia
dessas arbitrariedades. Utilizavam-se do cristianismo para tirarem proveito proprio.
Havia uma continuidade hipocrita envolvendo as atitudes dos devotos e dos sacerdotes.
De acordo com Rotterdam (1972, p. 76):

De tal maneira esta a vida de cada cristdo repleta de semelhantes desejos! Bem
sei que os sacerdotes ndo sdo tdo cegos que ndo compreendam deformidades
tdo vergonhosas; mas € que, em lugar de purgar o campo do Senhor, eles se
empenham em semed-lo com ervas daninhas, com toda a diligéncia, certos
como estdo de que estas costumam aumentar-lhes as ganhugas.

Vender sacramentos e demais servicos religiosos meramente em troca de uma boa
quantia em dinheiro tinha um nome na época: “simonia”. Nome inspirado nas Escrituras,

mais precisamente no livro dos “Atos dos Apdstolos” (At 8, 18-22), quando Simao, “o



58

mago”, queria obter “o dom de Deus” através do Espirito Santo por meio de pagamento,
0 que deixou Sédo Pedro indignado com Siméo, respondendo-lhe abruptamente: “Pereca
o teu dinheiro, e tu com ele, porgue julgaste poder comprar com dinheiro o dom de Deus!
N&o teras parte nem heranga neste ministério, porque o teu coracéo ndo é reto diante de
Deus™,

Como clérigo, Erasmo seguramente conhecia bem o pecado da simonia e deve ter
convivido com muitos ‘“simoniacos”, adjetivo empregado aos sacerdotes que se
beneficiavam da “simonia”. Ao mencionar esse assunto, Erasmo termina por ser
anticlerical, mas ndo anticristdo, ja que o seu objetivo ndo é negar o cristianismo em
absoluto, mas, ao comparar o cristianismo do seu tempo com 0 antigo a partir de Jesus
Cristo e da Igreja primitiva, o leitor é levado necessariamente a uma reflexao.

Apesar de rejeitar as aparéncias e hipocrisias do clero, ele mantém-se de certa
forma firme na defesa dos exemplos e atitudes provindas do cristianismo primitivo, sem,
contudo, ter a pretensdo em elaborar uma reflexdo teoldgica. Ele ndo faz teologia porque
em nenhum momento para sustentar suas concepcdes parte de uma ideia de um Deus
criador ou de um Filho redentor, ou ainda de uma Igreja que é o caminho para a salvacao.
O objetivo da obra é demonstrar 0 quanto os devotos e o clero sdo movidos pelas
aparéncias e pelo fingimento, sendo, portanto, completamente contrarios aos ideais de
Jesus Cristo.

O Elogio da Loucura também dedica intensa critica aos te6logos. Para chegar aos
tedlogos, a sétira segue uma espécie de hierarquia curricular medieval, ja que a critica se
inicia com 0s negociantes; em seguida, gramaticos, escritores, plagiarios, advogados,
dialéticos, filésofos, matematicos, astrélogos para enfim chegar aos tedlogos. Desse
modo, a critica parte de saberes ligados ao programa das artes liberais, tais como
gramatica, retorica, dialética, filosofia, matematica e astrologia, para, por fim, chegar a
teologia, saber ao qual Erasmo dedica maior atencdo e ndo sem razdo, dada ainda a
importancia da teologia na época, embora ele tenha aberto caminhos largos para a critica
e posterior derrocada desse ramo do conhecimento.

Apesar de ele considerar um “perigo” falar dos tedlogos, pois eles sdo “inimigos
muito perigosos”, devido a sua arrogancia e intolerancia em relag@o as ideias dos outros

sobre os mistérios divinos, pelos quais so eles se arvoram decifrar por meio dessa ilustre

45 BIBLIA DE JERUSALEM. 1. ed., 11. reimpr. Sdo Paulo: Paulus, 2016.



59

“ciéncia” chamada teologia, o tom da critica erasmiana para como eles ndo ¢ menos voraz.
Na verdade, eles sabem dissimular como ninguém, dados os imensos favores que a

Loucura louca os presenteou, conforme citacgéo:

Embora ndo haja ninguém que, tanto como eles, dissimule os meus favores,
nao é menos verdadeiro que me devem muito. Eis por que impus ao meu amor-
préprio favorece-los mais do que a todos os outros mortais, e de fato sao eles
0s meus maiores prediletos (ROTTERDAM, 1972, p. 101).

E assim que nesse discurso, movidos pelos caprichos da dissimulacdo, os telogos
disseminam suas crendices com petulancia e ares de verdade quando considerados 0s
Unicos porta-vozes e intérpretes das verdades reveladas. Os seus erros residem aqui, pois
como se arvorar no direito de serem detentores da verdade, se essa verdade carrega em si
um conteddo inacessivel a razdao? Como afirmar e impor um determinado tipo de
conhecimento que em si mesmo ¢ desconhecido? “Duvido”, afirma Erasmo “que alguém
seja capaz de descobri-las, a ndo ser que tenha uma vista téo penetrante que lhe permita
distinguir, através de densas nuvens, objetos inexistentes” (ROTTERDAM, 1972, p. 103).

O que é mais grave nisso tudo € que quantas pessoas ndo foram perseguidas,
desterradas, torturadas, mutiladas, queimadas por conta de acusacGes quiméricas dos
tedlogos? Erasmo antecipa uma discussdo envolvendo a hierarquia e a importancia do
conhecimento que vai desaguar, tempos a frente, na minimizacdo do papel da teologia.
“Grosso modo”, ele vai fornecer subsidios preciosos para a sua posteridade em matéria
de secularizacdo do conhecimento.

Do ponto de vista doutrinario, contradicGes e futilidades ndo passam por Erasmo,
despercebidas, nas interpretacfes teoldgicas a ponto de ndo se saber mais discernir entre
a real importancia dos ritos e mandamentos e o valor da vida humana. Esta acaba por ser
sacrificada a custa de normas e mandamentos fateis simplesmente para cumprir

determinado rito, conforme citacéo:

Sustentam, por exemplo, que consertar o sapato de um pobre em dia de
domingo é um pecado maior do que estrangular mil pessoas; que seria
preferivel deixar cair o mundo no nada de onde veio a proferir a menor mentira,
etc. Além disso, contribuem para sutilizar ainda mais essas sutilissimas
sutilezas de todos os diversos subterfligios dos escolasticos: e assim é que seria
menos dificil sair de um labirinto do que desembaracar-se do embrulho dos
realistas, dos noministas, dos tomistas, dos albertistas, dos occanistas, dos
escotistas —ai de mim! J& me falta a respiragdo, e, contudo, sé citei as principais



60

seitas da escola, ndo falando de muitissimas outras (ROTTERDAM, 1972, p.
103).

O inimigo de Erasmo ndo é teologia, porque 0 mesmo fez teologia e era também
tedlogo. Aliés, a teologia no século XVI tinha uma importancia paradigmatica na
sociedade europeia cristd, quando os outros saberes: moral, politica e direito eram servos
da teologia. As flechas de Erasmo véo na direcdo dos tedlogos o que inevitavelmente vai
terminar por empobrecer a teologia como ramo mais importante do conhecimento.

Dos tedlogos, Erasmo chega aos monges e religiosos. Na critica a esse segmento,
a doutrina cede espaco as reflexdes morais. Qual o motivo? Erasmo era de uma ordem
religiosa, conforme Febvre (2009, p. 270): “Religioso agostiniano no mosteiro de Steyn,
Erasmo, em abril de 1492, ali fora ordenado”. Se ele era religioso, provavelmente ele fez
0s votos de pobreza, castidade e obediéncia. Nesse caso, por meio do discurso da Loucura,
Erasmo, numa retérica &cida, comeca dizendo que os religiosos sdo, na verdade
irreligiosos, primeiramente por ficarem sem fazer nada, nem sequer ler livros, inclusive
os salmos (leitura que era diariamente obrigatoria).

Segundo, porque a pobreza evangélica tal qual entendiam determinadas ordens
estava sendo sumariamente mal compreendida. Havia uma enorme contenda entre 0s
grupos religiosos para saber que em era mais fiel ao evangelho e a Jesus Cristo. Sé que
eles, em sua maioria, se utilizavam de gestos exteriores movidos por conveniéncias, ndo
era algo motivado por convicgdes evangélicas. Os frades mendicantes acreditavam serem
discipulos fiéis do Cristo por tentarem viver de forma radical sé que as vezes até ridicula,
a pobreza evangélica. Passando-se algumas vezes por verdadeiros atores, tais frades
faziam questdo de perambular como mendigos, vivendo apenas de esmolas, para
parecerem penitentes diante dos outros.

Erasmo percebia que as superficialidades dos gestos desses frades colocavam em
questdo as suas conviccdes. Eles ndo amavam a pobreza, amava a si mesmos na medida
em que ganhavam a aprovaco do publico. Para Rotterdam (1972, p. 110-111): “E dessa
forma que pretendem ser, como dizem eles, os nossos apoéstolos, com toda a sua
imundicie, toda a sua ignorancia, toda a sua grosseria, todo o seu descaramento”.

Em sintese, para boa parte do clero, mais importava parecer ser do que ser. A cor
da roupa, o numero de nos dos calgados, o rosto penitente, os discursos inflamados sobre

a pobreza e a castidade que contrastavam com os banquetes e mulheres comprovavam o



61

quanto o cristianismo havia sido influenciado pelas aparéncias da sociedade cortesa.
Podemos até arriscar em dizer que ndo foi o cristianismo que mudou a sociedade, foi a
sociedade que estava mudando o cristianismo.

Por diversas razdes (historicas e contextuais), Erasmo néo foi capaz de romper com
o cristianismo, como o fez os enciclopedistas, por exemplo. Mesmo sendo critico dos
corrompidos costumes cristdos do seu tempo, Erasmo manteve-se firme na defesa da
“filosofia do Cristo” e até certo ponto da Igreja primitiva. Estes eram alguns dos
argumentos importantes que o guiavam no seu ataque a hipocrisia eclesial, conforme

citacdo:

Alguns desses reverendos mostram, contudo, o habito de peniténcia, mas
evitam que se veja a finissima camisa que trazem por baixo; outros, ao
contrério, trazem externamente a camisa, e a roupa de 1a sobre a pele. Os mais
ridiculos, a meu ver, sdo 0s que se horrorizam ao verem dinheiro, como se se
tratasse de uma serpente, mas ndo dispensam o vinho e as mulheres. Nao
podeis, enfim, imaginar quanto se esforcam por se distinguirem em tudo uns
dos outros. Imitar Jesus Cristo? E o ultimo dos seus pensamentos
(ROTTERDAM, 1972, p. 111. Grifo do autor).

Na verdade, parece que Erasmo deseja unir elementos do cristianismo e da cultura
classica para promover uma espécie de humanismo cristdo. Para Rouanet (2005, p. 280):
“Os estudos humanisticos tém para ele a mesma importancia que os religiosos”. O saber
dos mistérios da revelacdo é inalcancavel, resta ao homem contemplar os exemplos de
Jesus Cristo sem que sejam ofuscados pelas sutilezas teoldgicas, para guiar o homem
nesse mundo confuso, ja que, o Cristo: “desprezando todas essas macaquices, so julgara
os homens pela caridade, que ¢ o primeiro dos seus mandamentos” (ROTTERDAM,
1972, p. 112).

Passando pelos variados estamentos da sociedade, Erasmo chega, enfim, a corte.
Nela o que mais nos interessa € a men¢do a um determinado grupo que dela fazia parte e
que assim estava desfrutando dos seus prazeres: papas, cardeais e bispos. Erasmo se sente
indignado com a extravagancia com que esses clérigos que compunham a corte
esbanjavam. Seus estilos opulentos em nada lembravam o testemunho dos lideres
espirituais da Igreja primitiva.

Ignorando o significado real dos seus servicos, bispos e cardeais se perderam em

seus caminhos quando imiscuidos a nobreza. Eles ndo sabiam mais discernir o seu



62

ministério conforme outrora surgido no cristianismo primitivo, dos desmandos que o
status de nobre os permitia fazer, conforme Rotterdam (1972, p. 125): “Os bispos
chegaram a esquecer que 0 seu nome, tomado ao pé da letra, significa trabalho, zelo,
solicitude pela redengédo das almas. Mas — por Baco! — ndo se esquecem nunca das
honrarias e do dinheiro”. Assim, eles eram mais guiados por Baco do que o Cristo.

A confusdo entre fronteiras espirituais e seculares € ainda mais visivel quando
Erasmo se dirige aos papas. Afinal, o que era e 0 que se tornou o papa “vigario de Cristo”?
Mais principes do que auténticos cristaos, os papas representavam o ponto culminante da
incoeréncia e intolerancia naquela sociedade cortesa. Preocupados com cagadas, dinheiro
e mulheres, os papas viviam em abundancia os prazeres que a corte Ihes proporcionava.

Para eles, a retorica ironica de Erasmo ndo € menos sarcéstica. Talvez ndo se
tratasse nem de uma ironia em absoluto, ja que as palavras indignadas de Erasmo tinham
um tom de denlncia frente a uma real situacdo. Chegar aos papas significava o
complemento de um ciclo no qual envolvia praticamente toda a vida crista guiada pelas
aparéncias. Se a vida dos cristdos na parte baixa da piramide estava carcomida pela
dissimulacdo, a parte de cima ndo estaria diferente. Toda a estrutura estava comprometida,

no corpo e na cabeca da Igreja:

Eu desejaria saber, porém, se havera para a Igreja inimigos mais perniciosos
do que esses impios pontifices, os quais, em lugar de pregar Jesus Cristo,
deixam no esquecimento o seu nome e o pdem de lado com leis lucrativas,
alteram a sua doutrina com interpretacdes forcadas e, finalmente, o destroem
com exemplos pestilentos (ROTTERDAM, 1972, p. 129).

Além da extravagancia e do apego aos bens materiais, outro aspecto importante na
critica aos papas diz respeito ao gosto pela guerra e violéncia promovidas pela Santa Sé.
Os escritos de Erasmo demonstram que ele é de fato um irenista, um intelectual amigo e
defensor da paz. N&o € de se estranhar que ele discorde do estado de guerra promovido
pela nobreza. Porém, o que dizer quando os proprios papas sao promotores das guerras e
da violéncia?

A incoeréncia estd no fato segundo o qual a Igreja cristd, conforme defende a
Tradicdo eclesial, foi fundada concomitantemente com as perseguicdes advindas do
Império Romano. Varios s@o os martires desde os apostolos Pedro e Paulo, que

derramaram seu sangue em defesa da fé cristd e dos ideais de Jesus Cristo. A Igreja foi



63

fundada a partir do sangue de inimeros martires que foram vitimas, conforme a Tradicéo
mencionada, da tirania e intolerdncia romanas que ndo aceitavam a propagacdo do
cristianismo.

Como é costume dizer, antes perseguida, a Igreja se tornou perseguidora no
momento em que se imiscuiu com o poder politico, a ponto dos papas terem mesmo um
exeército a seu favor e promover guerras e violéncia em nome do poder temporal sob a
égide de um discurso em defesa da fé. Os papas haviam se transformado mais em
comandantes de exercito responsdveis por massacres que incluiam inocentes do que
propriamente em pastores dedicados a seguranca do rebanho. Conforme Rotterdam
(1972, p. 129):

Além disso, assim como a Igreja cristd foi fundada com sangue, dilatada com
sangue, assim também os papas a governam com sangue, COMo se nunca Jesus
Cristo tivesse existido para protegé-la e sustenta-la. A guerra é, por natureza,
tdo cruel, que muito mais conviria as feras do que aos homens; tdo insensata
que os poetas a atribuiram as furias do inferno; tdo pestilenta que corrompe
todos os costumes; tdo iniqua que a fazem melhor perversos ladrdes do que
homens pobres e virtuosos; finalmente, tdo impia que nenhuma relagdo possui
com Jesus Cristo nem com sua moral. 1sso ndo impede que alguns pontifices
abandonem todas as fungdes pastorais para consagrar-se inteiramente a esse
flagelo da humanidade.

A critica de Erasmo ao cristianismo foi contundente. Erasmo denunciou o0s
costumes corrompidos e os desmandos do poder de um clero comprometido com ideais
completamente estranhos aqueles vivenciados por Jesus Cristo e pelas primeiras
comunidades cristds. Erasmo questionava um cristianismo que ele tinha diante de seus
olhos. Portanto, ndo era uma critica aos fundamentos da religido cristd. Esses
fundamentos é que serviram de modelo para comparar 0s cristdos antigos, dos cristdos do
tempo de Erasmo.

As incoeréncias do cristianismo residem ai. Os ritos, as praticas religiosas, a
administracdo dos sacramentos, 0s ministérios dos padres tudo isso estava servindo
contraditoriamente para 0os homens se distanciarem ainda mais das préaticas de Jesus
Cristo. Batizava-se, ndo visando primeiramente a salvacéo da alma, mas a dos bolsos. O
sagrado sacramento do matrimonio era utilizado para que as mulheres casadas fizessem
estagios nas camas dos prelados. Segundo Rotterdam (1972, p. 119): “Quanto as

mulheres, tém elas varios motivos secretos para amar os religiosos, quando mais ndo fosse



64

por encontrarem neles um balsamo e um consolo contra os desgostos e o enjoo do lago
conjugal”.

Assim, as incoeréncias do cristianismo eram diversas: pregar uma coisa e fazer
outra. Mentir e dissimular em proveito proprio. Colocar os ganhos materiais acima da
causa evangélica que prega o desapego aos bens terrenos em troca dos bens celestes.
Fomentar guerras e violéncia quando a prépria Igreja foi vitima da violéncia e intolerancia
romana. Oferecer sustentaculo doutrinal ao despotismo da sociedade aristocratica. Os
costumes do “ethos aristocratico” submeteram 0 cristianismo aos seus caprichos. Nem
todo o cristianismo era assim, € bem verdade. As vozes de Erasmo, Lutero, Calvino,
Kempis e Thomas More destoavam das incoeréncias gritantes presentes na cultura crista.

Com isso, Erasmo traz a tona toda uma discussdo que acompanhou boa parte da
historia do cristianismo e que voltava no inicio século XVI, com bastante vigor: a
necessidade de uma profunda, ndo apenas reestruturacdo, mas também renovacdo no
cristianismo. O tempo de Erasmo foi marcante e decisivo do ponto de vista religioso por
ser o tempo da corrupgdo geral no centro da Igreja renascentista que envolvia dinheiro,
propriedades, bebida e comida fartas, mulheres, guerras, inquisicdo, intolerancia,
violéncia. A tempestade perfeita que prenunciava aquilo que estava por vir: a Reforma
Protestante e a divisdo do cristianismo. O principal acontecimento religioso com
profundos efeitos politicos entre Erasmo e Meslier. Conforme Comparato (2006, p. 167),
a Reforma foi “[...] incontestavelmente, a primeira revolugdo social do mundo

moderno”*.

2.2 A Reforma Protestante

Se a cristandade estava envolta em um véu repleto de obscuridades nas quais ser e
parecer se confundiam, podemos dizer que a Reforma Protestante tinha a intencdo em
reafirmar, a partir do cristianismo primitivo baseado na Sagrada Escritura e no contato
imediato do homem com Deus, o primado do ser sobre o parecer. Para Calvino (2006),
por exemplo, a real intencdo do crente deveria ter a primazia diante de qualquer

cerimonialismo vazio encorajado por homens soberbos e hipdcritas. A verdadeira religido

46 COMPARATO, Féabio Konder. Etica. S&o Paulo: Companhia das Letras, 2006.



65

deveria reaproximar o homem com Deus a partir da fé, do temor e do auténtico culto a

Deus, conforme citagéo:

Eis no que consiste a religido pura e fiel: fé aliada a sério temor de Deus de
modo que o temor ndo s6 em si contém reveréncia espontanea, mais ainda traz
consigo a legitima adoracdo, a qual esta prescrita na lei. E isto se deve observar
com mais diligéncia: enquanto todos veneram a Deus de maneira vaga e geral,
pouquissimos o reverenciam de verdade; enquanto, por toda parte, grande é a
ostentagdo em cerimonias, rara, porém, € a sinceridade de coragéo (CALVINO,
2006, p. 52).

O alcance da Reforma nédo foi meramente de ordem religiosa. Ela abriu caminhos
para reformas e revolugdes politicas liberais que dissiparam os Estados absolutistas e
incrementaram bases para 0 progresso técnico e cientifico. A pluralidade trazida pela
Reforma possibilitou novos pensamentos e atitudes até entdo impossiveis de serem
divulgadas devido ao pensamento Unico dominado pelo catolicismo. Definitivamente, a
Reforma abriu novos caminhos em dire¢do a uma maior liberdade de pensamento adotado

por intelectuais e pensadores. Conforme Nay (2007, p. 178):

O movimento quer ser estritamente religioso, mas influi duplamente sobre a
marcha das ideias politicas. A curto prazo, a Reforma abre em primeiro lugar
um periodo de guerras civis que favorece a eclosdo de teses antiabsolutistas
radicais. A longo prazo, os principios pregados pelos reformados e pelos
tratados de pacificacdo desempenham um papel importante na marcha para a
ideia moderna de liberdade e para a decadéncia dos fundamentos religiosos da
vida politica.

No contexto das importantes mudancas politicas que influenciaram na
consolidacdo da Reforma Protestante, estd a formacdo dos Estados Modernos que
quebrou a hegemonia da teocracia pontificia, bem como diminuiu de forma substancial a
influéncia do Sacro Império Romano Germanico nos dominios dos entdo formados
Estados Nacionais, dos principados e territorios afins. Reis e senhores passaram a ser
soberanos em seus territorios.

Foi a autonomia dos reis e senhores que possibilitou a consolidagdo do movimento
reformista dos séculos XVI e XVII e uma maior abertura para a tolerancia religiosa.
Aderir a nova religido reformada inspirava uma liberdade politica territorial na qual o
principe tinha soberania. Aléem do que, o primeiro grito em defesa da liberdade almeja a

liberdade religiosa e esta foi consequéncia da Reforma, quando a Europa se dividiu em



66

diversas igrejas cristds com a intencdo de serem realmente reformadas, afastadas do

catolicismo tradicional. Para Collinson (2006, p. 24):

Enquanto a teologia de Lutero era sistematizada em forma de luteranismo,
vastas regides da Alemanha, isto é, os governos de principes e cidades em
nome de seus suditos, adotaram formalmente o que se tornou conhecido como
a religido evangélica. Outros governos promoveram uma forma diferente de
Protestantismo, mais completa em seu afastamento do Catolicismo tradicional
e desenvolvida nas cidades e cantdes do sudoeste da Alemanha e Suica,
principalmente em Genebra, onde Jodo Calvino exercia o dominio intelectual
e espiritual. Essas foram as Igrejas Reformadas, e esse titulo indica que
reivindicavam ser “mais bem reformadas”. Fiéis ao principio de cuius regio,
eius religio, o principio de que o governante determina a religido de seu estado,
o Palatinado da Renénia, no sudoeste da Alemanha, tornou-se sucessivamente
evangélico, reformado, e finalmente recatolicizado de forma um tanto brutal*’.

Esta maior secularizacdo do poder implicou gradativamente a hegemonia de
dominio dos reis em seus territdrios e a urgéncia de uma codificacdo de leis que
posteriormente contribuiria para a constituicdo da moderna teoria politica. Essa moderna
teoria nasce simultaneamente com formacéo e consolidacdo do Estado moderno na sua
forma de monarquia absolutista. O fato é que, com a diminuicdo gradativa da influéncia
da religido em assuntos politicos, o poder secular encontrou um terreno fértil para
estabelecer de forma independente o seu dominio. Isso sugere, & evidente, 0
enquadramento do poder confessional na esfera do Estado. O cristdo, catolico ou,
posteriormente, protestante é, antes de tudo, sudito, cidad&o ou individuo.

Por outro lado, através do principio cuius regio, eius religio, reis e senhores
ganharam uma autonomia no tocante as questdes morais e espirituais. Nesse caso, a
autonomia politica conquistada frente ao Imperador no plano externo e aos senhores, no
plano interno, foi acompanhada de uma autonomia espiritual frente a Igreja de Roma. O
rei e o principe eram também chefes espirituais dos seus suditos. Eles tinham a Gltima
palavra em matéria de manifestacdo religiosa, conforme Todorov (2008, p. 68): “Com
efeito, o poder temporal da Igreja € abalado sem ser abolido, como testemunham os varios
passos dados em favor da tolerancia religiosa”.

O marco histérico da Reforma foi o século XVI. Como se sabe, 0s protagonistas
desse importante episodio foram Lutero, Henrique VIl e Calvino. Talvez ndo fosse de se

esperar que 0 movimento reformador viesse de lugares tdo diferentes, como Alemanha,

47 COLLINSON, Patrick. A Reforma. Rio de Janeiro: Objetiva, 2006.



67

Inglaterra e Franca. Evidentemente que os protagonistas eram, em sua origem, catélicos:
Lutero era clérigo, Calvino era leigo e Henrique VIII era um dos mais fervorosos
monarcas catolicos da Europa de entdo. Nao obstante vindo de lugares diferentes, todos
sdo de classes sociais diferentes. O que 0s unia era a insatisfacdo contra o papado, légico
que motivados por interesses distintos.

O sentimento que se construiu séculos anteriores era o de associar 0 papa ao
anticristo. Sentimento mais que reforcado na Reforma Protestante, associado a ideia de
que a Igreja Catdlica era a “Grande Prostituta”, a “Besta do Apocalipse”. O que se tornou
uma propaganda eficaz contra qualquer tentativa de retorno ao catolicismo, além de
sugerir uma nitida inspiracdo escatologica e milenarista que povoou a Europa até o seculo
XVIII, reforcando a inseguranca e 0 medo generalizados de uma sociedade marcada pela

instabilidade social e politica, conforme Delumeau (2009):

Em pleno século XVIII permaneciam, portanto vivas na Europa a preocupagéo
com o Anticristo e a espera do fim dos tempos (ou da passagem ao millenium).
Para John Napier o principal interesse dos logaritmos, dos quais foi o inventor,
era facilitar os calculos relativos ao “numero da Besta” indicado no
Apocalipse. Segundo ele, 1639 marcava o come¢o da desagregacdo do

“império anticristdo” — a Igreja romana®,

A partir da Reforma, grandissima parte da Europa foi envolvida em graves
conflitos de ordem religiosa que reforcaram, posteriormente, uma ampla discussao das
relacBes existentes entre Religido e Estado. O que implica dizer que as incoeréncias e a
intolerancia no cristianismo n&o cessaram com a Reforma.

A necessidade de ruptura com a ortodoxia cat6lica em nome de reformas no
cristianismo levou muitas pessoas a pagarem com a propria vida por essas insatisfacoes.
Tanto numa fronteira quanto noutra: a intolerancia era matua e, portanto, a instabilidade
era a regra. Diante disso, os filésofos ndo podiam ignorar determinadas questdes a seguir:
como sdo possiveis guerras, torturas e assassinatos tao barbaros em nome de Deus? O que
leva 0 Estado a punir pessoas por abracarem determinado tipo de religido? Sera que é
mesmo necessario o Estado ser confessional? Quais os papéis e limites da religido e do

Estado?

48 DELUMEAU, Jean. A Historia do medo no Ocidente. Séo Paulo: Companhia das Letras, 2009, p.348.



68

O fato € que, a partir da Reforma, uma onda de violéncia motivada pela
intolerdncia religiosa se generalizou na Europa. Varias guerras foram travadas,
perseguicdes foram motivadas. O mundo assistiu a um cenério de calamidades
sustentado, muitas vezes pelo fanatismo. Conflitos por praticamente toda a Europa foram
travados.

A Reforma trouxe instabilidades politicas na Franca. Os huguenotes (como eram
chamados os protestantes franceses) se organizaram sob a doutrinéria influéncia de
Calvino e ja em 1555 algumas regibes do sul da Franca foram sacudidas por conflitos
religiosos. A nobreza rural se encantou com as pregacdes dos reformadores. Nessas
regides, ja havia uma hegemonia protestante e um exército em fase de organizacdo. A
ameaca aos catolicos da familia Guise foi tdo ousada que a propria Paris foi palco de um
sinodo nacional protestante em 1559. Hinos e salmos protestantes eram ouvidos em
alguns locais de Paris, despertando a furia dos catélicos. De acordo com Collinson (2006,
p. 119):

Durante seis noites no verdo de 1558 trés ou quatro mil manifestantes cantando
salmos ocuparam o Pré-aux-Clercs, agradavel parque na margem esquerda do
Sena, em Paris. Os nobres naturalmente iam armados aos locais de culto, pois
para os homens daquela classe a espada era como um guarda-chuva, e as vezes,
por assim dizer, chovia. No inverno de 1561-62 houve muita violéncia nas
ruas, com atrocidades cometidas por ambos os lados.

Tais atrocidades tinham o fanatismo e a sedicdo como causa dos genocidios
matuos. Em conformidade com a Inglaterra, a familia Guise, por intermédio da Rainha
Catarina de Médicis, queria uma Franca Catoélica, seguindo a maxima: cuius regio eius
religio. Se os protestantes continuassem alargando suas fronteiras no territério francés,
isso acarretaria também a perda da coroa. Seguir determinada religido tinha uma
substancial significacdo politica. Além de envolver questdes relacionadas a perseguicao
e confisco de bens por parte daqueles que por ora exerciam o poder contra 0s que ndo
abragassem a fé determinada pelo Estado, também inspirava nestes um sentimento de
rebelido e revolta por ndo poderem exercer livremente o direito de seguir a religido que
quisessem.

O cuius regio eius religio ndo foi tdo eficaz como pretendera ser. A religido
também inspirava resisténcia. Resistir a religido do principe em nome da defesa da

religido reformada era uma maneira de lutar pelo direito a liberdade de culto e de uma



69

maneira mais geral a prépria liberdade. Conforme Collinson (2006, p. 171): “Por quase
toda parte havia um desajuste entre governos de uma fé religiosa e os suditos de outra. As
mentalidades ainda ndo eram suficientemente elasticas para aceitar a idéia de uma
situacdo de tolerancia do pluralismo religioso™.

Foi por isso que, com a finalidade de evitar maior instabilidade aliada a
supremacia do poder, os Guise tentaram contornar a querela entre catdlicos e protestantes
sugerindo um casamento com 0s seus primos convertidos ao protestantismo, os Bourbons,
tendo como conjuges: Margarete de Valois e Henrique de Bourbon. Mas o massacre dos
catdlicos sobre os milhares de huguenotes em Paris na noite de S&o Bartolomeu, em 24
de agosto de 1572, abalou decisivamente essa aproximacao, além de tornar-se um dos
episddios mais tenebrosos envolvendo as guerras de religido. Episddio largamente citado
por Voltaire (2000, p. 19), talvez com uma tentativa de denunciar uma religido guiada
pelo fanatismo, acontecimento pelo qual: “[...] ndo havia nenhum exemplo nos anais do
crime™*,

As consequéncias do massacre de Sdo Bartolomeu ndo se limitaram a Paris.
Sabedores dessa “gloriosa agdo sacra” e motivados por padres sediciosos, a carnificina

religiosa foi impregnada em outras cidades. Para Delumeau (2009, p. 284-285):

Em Orleans, onde em 25 de Agosto de 1572 chega a noticia do dia de S&o
Bartolomeu parisiense, a multiddo catdlica ¢ amotinada por “certo pregador do
rei chamado Sorbin, ignorante e turbulento dentre todos os doutores da Igreja
romana” e invade as casas dos protestantes. Em Bordéus, em um sermdo
pronunciado no dia de Sdo Miguel do mesmo ano (20 de setembro), o jesuita
E. Auger espanta-se de que a cidade ainda ndo tenha seguido o exemplo da
capital. Acusa o governador de Pusilanime, censura-o por “dormir com sua
prostituta”, anuncia a vinda do anjo exterminador. Esse serméo pde fogo na

pélvora: a carnificina comeca em 3 de outubro®.

Inspirados pelo fanatismo religioso nas regides onde o protestantismo se
estabeleceu com mais vigor, igrejas catolicas foram invadidas e saqueadas, imagens
guebradas motivadas pelo velho sentimento iconoclasta, inspirados no livro do
Deuterondmio (13:7-12), que visava aa lcancgar os simbolos do poder religioso: o papa e

a Igreja catolica.

4 VOLTAIRE, Fracois Marie Arouet. Tratado sobre a tolerancia. Séo Paulo: Martins Fontes, 2000.
%0 DELUMEAU, Jean. Historia do medo no Ocidente. Traducdo de Maria Lucia Machado. S&o Paulo:
Companhia das Letras, 2009.



70

A conversdo do huguenote Henrique IV ao catolicismo, seguindo a maxima “Paris
vale uma missa” como Unica alternativa para assumir o poder mondrquico apos as
sucessivas mortes (ou assassinatos) dos irméos Guise, trouxe relativa paz a Franca, apds
este monarca decretar o edito de Nantes em 1598, que dava relativa tolerdncia aos
huguenotes. A situacdo voltou a ficar instavel com a revogacao desse edito para o edito
de Fontainebleau, decretado por Luis XIV em 1685, que restaurava a maxima cuis regio
eius religio. Quem ndo fosse catolico ndo poderia morar em territorio francés. As querelas
religiosas ndo cessaram. O fanatismo ndo escolhia territdrio. A intolerancia abriu novas

cicatrizes que precisavam ser novamente fechadas, conforme Delumeau (2009, p. 602):

As diferengas teoldgicas de um lado e do outro da barreira confessional
dissimularam por muito tempo a similitude desses comportamentos. E por tras
dessa similitude, camuflava-se um medo Unico: 0 medo experimentado por um
poder politico-religioso que temia de maneira crescente todas as diversidades.
Inatil, a partir dai, insistir longamente nas perseguicGes sofridas pelos catélicos
(e pelos anabatistas) na maior parte dos paises protestantes: foram simétricas
aquelas que atingiram os reformados nas regifes que permaneceram fiéis a
Roma.

E nesse cenario turbulento que o século XVIII se iniciou, e com ele o enigmatico
padre Jean Meslier. Em matéria de ser e de parecer, o cristianismo na época do padre
Meslier ndo era tdo diferente do cristianismo de Erasmo, pois a intolerancia e, com ela,
as incoeréncias atuavam mesmo apés a Reforma. A restauracdo do dominio do ser em
lugar do parecer revela-se, em grande parte, um projeto fracassado em se tratando da
cultura cristd, porquanto alguns reformadores e seus seguidores permaneceram t&o

intolerantes quanto os catdlicos.
2.3 O padre Jean Meslier

Quem foi Meslier, realmente? Para Lima Piva (2006, p. 64):

Meslier foi, em primeiro lugar, um eclesiastico, mais exatamente um cura. Tal
situacdo é sem divida a sua peculiaridade bibliografica mais curiosa e, num
certo sentido, um fator determinante na elaboracdo das suas ideias. Foi ateu e
ao mesmo tempo padre, foi padre e a0 mesmo tempo ateu. Religioso no
formato e incréu no contetido, Meslier foi na pratica um deicida de batina, um
missionario sem Deus, paradoxo este que condenou a sua consciéncia a
permanentes conflitos e a sua existéncia a uma irremediavel angustia.



71

Meslier era um clérigo, e assim sendo, ele deveria ser o primeiro responsavel pela
fé crista de sua comunidade. Contudo, sua frustrante experiéncia naquele universo cristéo
o0 levou a negar a sua fé crista, bem como a desacreditar de qualquer religido. O que isso
significa? Primeiro, o fato dele, posteriormente, declarar-se ateu ndo lhe induziu a préaticas
nefastas frente a sua comunidade localizada na cidade de Etrépigny, no norte da Franca,
e que era formada por pessoas simples. Ele ndo as explorava economicamente, ndo ficava
a espreita de “bruxas”, protestantes ou hereges.

Seu exemplo e dedicacdo aos camponeses, aliado ao ateismo, despertou o interesse
de intelectuais e politicos da ex-URSS e sé depois é que sua obra ganhou publicidade na
Franca. A figura de um padre ateu que era solidario com os pobres deveria servir exemplo
perfeito para a propaganda comunista. Dificilmente um leitor ndo se sensibilizaria com
as praticas solidarias de Meslier naquela pobre realidade. Conforme Lima Piva (2006, p.
77):

E para tentar amenizar todo aquele sofrimento, o generoso Meslier dava
esmolas, emprestava dinheiro isento de juros, e, ao término de cada ano,
dividia parte de sua renda acumulada no periodo com os paroquianos mais
necessitados.

Ele dissimulava na hora em que estava no altar, mas essa atitude seria mais
reprovavel diante dos que se ajoelhavam frente a cruz do Cristo declarando-se cristéos,
mas na préatica eram capazes de cometer as maiores atrocidades? Seria ele mais mentiroso
do que aqueles que de fato carregavam o crucifixo no pescogo e sentenciavam dezenas,
centenas aos cadafalsos, galés, prisdes e morte? O cristianismo deveria parecer muito
confuso no Antigo Regime. Foi sua critica aguda a religido cristd que despertou o
interesse de pensadores como Voltaire. Para Voltaire (apud SOUZA (1985, p. 72), 0s
escritos deixados por Meslier representam “[...] o mais singular fenémeno que ja viu
dentre os meteoros funestos a religido cristd”!. Observando a citagdo a seguir,
percebemos uma retorica militante em tom de desabafo por parte de alguém que viveu

um drama permanente ao largar a cruz e abracar o ateismo de forma silenciosa:

51 SOUZA, Maria das Gragas de. O estranho testamento de um vigério de provincia: as Memorias de Jean
Meslier. In: Trans/form/ag&o, n. 8. S&o Paulo: Unesp, 1985, p.72.



72

Sabeis, amigos meus, sabeis que tudo o que se professa e tudo o que se pratica
nesse mundo para o culto e adoracdo dos deuses ndo sdo mais que erros,
abusos, ilusdes e imposturas; todas as leis e as ordens que se publicam sob o
nome e a autoridade de Deus, ou dos deuses, sdo apenas verdadeiramente
invenc¢des humanas, como todos esses belos espetaculos de festas e sacrificios,
ou de oficios divinos, e todas essas praticas supersticiosas de religido e devogao
que se fazem em sua honra; todas essas coisas, repito, sdo apenas invengdes
humanas, como ja tenho observado, inventadas por politicos refinados e
astutos, além disso, cultivadas e multiplicadas por falsos sedutores e
impostores, em seguida, recebidas cegamente por ignorantes e, finalmente,
mantidas e autorizadas pelas leis dos principes e dos grandes da terra que tém
se servido desse tipo de invencdes humanas para sujeitar os homens em geral
e fazer deles o que quiserem®2.

Unidos ao governo e as religibes aparecem as expressfes: “erros”, “abusos”,
“ilusdes”, “imposturas”, razdo pela qual s a retdrica desse prelado é que deveria ser
considerada verdadeira. Governo e religido estavam unidos para fomentar a tirania em
nome do fanatismo e da supersti¢do, e o testamento de Meslier precisava ser lido para
desmascarar essa realidade. Era o que Meslier podia enxergar no seu tempo, local e
momento.

Meslier foi firme em sua dendncia segundo a qual as religibes e 0 governo sdo
unidos para a realizacdo de objetivos nefastos que dizem respeito a exploracao e violéncia
da nobreza junto ao povo, sobretudo a massa de camponeses que viviam oprimidos nos
campos da Franca e onde o padre exercia seu ministério.

Do ponto de vista politico, Meslier tinha uma verdadeira ojeriza aos segmentos
mais abastados do Antigo Regime, que concentravam a nobreza e alto clero, bem
apontados por Erasmo. E atribuida a ele a famosa frase: “que todos os grandes da terra e
que todos os nobres fossem enforcados e estrangulados com as tripas dos padres”
(MESLIER apud LIMA PIVA, 2006, p. 79). Nessa ocasido, Lima Piva (2006, p. 79)
acrescenta: “Na verdade, a autoria dessa passagem radical e violenta, em parte camicase,

visto que ele também era um padre, Meslier atribui a um camponés cansado de

52 Sabed pues, amigos mios, sabed que todo lo que se declara y todo lo que se practica en el mundo para
el culto y la adorécion de los dioses no son mas que errores, abusos, ilusiones, e imposturas; todas las
leyes y las 6rdenes que se publican bajo el nombre y la autoridad de Dios, o de los dioses, verdaderamente
solo son invenciones humanas, al igual que todos echos bellos espectaculos de fiesta y de sacrificios, o de
oficios divinos, y todas estas otras practicas supersticiosas de religion y de devdcion que se hacen en su
honor; todas estas cosas, repito, sélo son invenciones humanas que han sido como ya he observado,
inventadas por politicos refinados y astutos, cultivadas ademas y multiplicadas por falsos seductores e
impostores, después recibidas ciegamente por ignorantes y luego, finalmente, mantenidas y autorizadas
por las leyes de los principes y de los grandes de la tierra, que se han servido de esta clase de invenciones
humanas para sujetar asi con mayor facilidad a los lombres en general y hacer de ellos lo que quieran
(MESLIER. Critica de la Réligion y Del Estado, op. cit., p.33-34). (Tradugdo livre).



73

testemunhar e de ser vitima de tanta espoliacdo”. Frase que alimentou inumeras
parafrases, mas que sintetiza razoavelmente bem a crise que vivia a cristandade sob a
tutela dos costumes do Antigo Regime.

Nesse caso, a critica politica da religido denunciava a alianca entre religido e
governo, este era legitimado por aquela na medida em que reis e senhores assim o eram
gracas a vontade divina que exigia obediéncia e veneracdo dos suditos para com seus
regentes. Do outro lado, o governo mantinha a religido sob a sua prote¢do, impondo-as
aos suditos, perseguindo os dissidentes e favorecendo os ministros com as maiores
regalias. Imiscuida ao poder politico, a Igreja era a maior responsavel pelos abusos e
exploracdo do homem sobre o homem, retrato fiel do cristianismo dentro dos costumes
da aristocracia do Antigo Regime. Nesse aspecto, o 6dio de Meslier se volta contra a
aristocracia do Antigo Regime que reuniam os fidalgos e o alto clero. Conforme Souza
(1985, p. 74):

A lgreja cristd sempre autorizou e praticou abusos, injusticas, violéncias. Os
homens sdo iguais por natureza e o cristianismo legitimou a desigualdade de
condicBes. Em seu préprio seio a Igreja sustenta um clero ocioso, opulento,
cujas atividades ndo tém nenhuma serventia a ndo ser de esmagar e arruinar 0s
povos

Num segundo momento, Meslier denuncia a doutrina religiosa como infame e falsa,
cujo objetivo é o de ludibriar o povo sobre a sua real condi¢do, além de ameaca-los com
o fogo do inferno caso ndo obedecessem aos governantes. Para ele, fundamentada em
milagres e obscuridades, a religido pouco tinha a oferecer ao género humano, sendo a de
vender falsas esperangas em vista de outra vida que para ele ndo existe. Portanto, em vez
de um discipulo da f€ crista, Meslier se torna um verdadeiro “apostolo” da incredulidade,

conforme citacdo:

[...] me dedicarei principalmente a fazé-los enxergar claramente a vaidade e a
falsidade da vossa religido, o que bastara para desengana-los ao mesmo tempo
de todas as demais, posto que ao ver a falsidade da vossa, que vos faz pensar
que ela é tdo pura, tdo santa e tdo divina, julgareis com suficiente facilidade a
vaidade e a falsidade de todas as demais (MESLIER, 1978, p. 46).

Para Meslier, a doutrina religiosa, fonte de erros e imposturas, era a causa maior do

fanatismo da violéncia e da intolerancia entre as gentes, além de ser uma das grandes



74

responsaveis pela estupidez e ignorancias dos povos. Exploradas pela mentira, as pessoas
cabiam poucas solugdes para mudar o rumo de suas vidas, ja que a violéncia dos Estados
absolutistas esmagava qualquer possibilidade de ideias e posturas contrarias ao seu status
quo. Isso d& margem a certo conformismo advindo do padre Meslier, mas o que esperar
da Franca absolutista no inicio do seculo XVI1II? Conforme Lima Piva (2006, p. 146):
“Em outras palavras, Meslier entende historicamente a religido como uma ‘rédea’, como
um expediente dos poderosos para domar as massas pelo medo e pela esperanga, e, por
conseguinte, para fortalecer a preservagdo dos seus privilégios”.

Num terceiro momento a critica se dirige ao clero, sobretudo ao alto clero, ja que
havia uma distancia enorme entre o baixo e o alto clero, pois, como vimos, apenas 0s
nobres ou os ricos burgueses tinham facilidade em se mover na rigida piramide social e
religiosa. Numa critica semelhante a de Erasmo, Meslier denuncia o descompromisso e a
charlatanice dos padres, verdadeiros parasitas do Estado absolutista francés, sustentado a
custa da miséria da populacdo, conforme citacdo: “Quais sdo a necessidade e a utilidade
deles no mundo? Nenhuma. Que servicos eles prestam ao publico? Nenhum. Que funcdes
exercem nas pardquias? Nenhuma” (MESLIER, 1978, p. 63).

Com uma leve ressalva aos padres das aldeias, que vivenciavam seus ministérios
em comunidades campesinas e cujo trabalho era feito para o bem da republica, Meslier é
implacavel para com todo o restante da vida clerical e religiosa. Para Lima Piva (2006, p.
223-224):

[...] todos seriam hipocritas e vagabundos na medida em que fazem voto de
pobreza, mas possuem grandes fortunas, prometem renunciar as coisas
mundanas, mas habitam lugares confortaveis e até nababescos, pregam a

honestidade, mas se enriquecem sem trabalhar com frutos que nunca ajudaram
a semear.

Atitudes estas que nos levam a uma reflexdo ética na medida em que as
incoeréncias flagrantes do clero do século XVIII, como no século de Erasmo, mostram-
nos o quanto a fragilidade do corpo doutrinal do cristianismo enquanto voltado para um
ideal de vida simples e desapego dos bens materiais desse mundo ndo passavam de pura

verborreia na boca e nas atitudes da grande maioria dos prelados.

53 ; de qué necesidad o de qué utilidad son en el mundo? jDe ninguna! ¢Qué servicios rindem al pablico?
iNinguno! ¢Qué funciones ejercen en las parroquias? Ninguna. (MESLIER, Critica de la Réligion y Del
Estado, op. cit., p.63). (Traducdo livre).



75

Nesse aspecto, assim como Erasmo, Meslier vai encontrar nas primeiras
comunidades cristds e nas primeiras comunidades monacais a coeréncia que faltava na
vida cristd de sua contemporaneidade. Essas primeiras comunidades tinham um senso de
solidariedade e companheirismo incomum, que foram se perdendo ao longo da historia
do cristianismo, devido, sobretudo, a sordida alianca entre Igreja e Estado que foi se
constituindo pelos seéculos, até chegar num nivel insustentavel no Antigo Regime.
Portanto, um abismo separava as comunidades cristds primitivas do cristianismo do
século XVIII. Para Lima Piva (2006, p. 232): “Esses cristdos seriam bem diferentes,
portanto, dos cristdos gananciosos € hipocritas com os quais o autor conviveu”.

Contudo, qualquer tentativa de volta a vivéncia de um cristianismo primitivo esta
descartada, pois 0 elogio mencionado no paragrafo anterior é desprovido de qualquer
interesse religioso ou teoldgico, como se Meslier quisesse reformar o cristianismo a partir

de suas origens. Para Souza (1985, p. 76):

Purificada da mentira que lhe serve de fundamento, a comunidade crista
primitiva e as comunidades monacais devem servir de modelo para a
construcdo das comunidades humanas em geral. Trata-se de manter a forma
invertendo-se o conteddo do fundamento, segundo Meslier. O verdadeiro
fundamento, para ele ¢ a matéria, “o grande todo”, o “Unico e verdadeiro ser”.
Mas a natureza da relacdo que se estabelece com o fundamento é religiosa,
absoluta.

As ideias materialistas e ateias de Meslier tém relativa conexdo com pensadores
iluministas como Diderot. Na obra Pensamentos filoséficos, Diderot (1957, p. 123) se
pergunta com certa ironia: ‘“Perguntava-me uma vez a alguém se ha verdadeiros ateus.
Acreditais, respondeu, que ha verdadeiros cristios?**. A questdo da verdade é posta ndo
como uma defesa dos ateus, mas como um questionamento aos cristdos. Afinal, “ha
verdadeiros cristdaos?”. Ainda ndo ha uma defesa explicita do ateismo, mas ha um ataque
frontal ao cristianismo na propor¢do em que aqueles que se diziam cristdos, o eram de
fato ou eram cristdos de aparéncia?

Nos Pensamentos Pdstumos, Diderot escreve uma fabula cujo objetivo € o de
demonstrar a origem de Deus. Nela, o0 homem encontra Deus por um caminho nada

agradavel, conforme citagao:

5 DIDEROT, Denis. Obras Filoséficas. Rio de Janeiro: Estrela de Ouro, 1957.



76

Um homem tinha sido traido pelos seus filhos, pela sua mulher e pelos seus
amigos; socios infiéis apoderaram-se de sua fortuna e mergulharam-no na
miséria. Tomado de um 6dio e de um desprezo profundo pela espécie humana,
deixou a sociedade e refugiou-se sozinho numa caverna. Ali, 0s punhos
cerrados sobre os olhos e, meditando uma vinganga proporcionada ao seu
ressentimento, dizia: “Perversos! Que farei para castigar suas injusticas e
torna-los tdo felizes como merecem? Ah! Se fosse possivel imaginar...
preocupa-los com uma grande quimera na qual pusessem mais importancia que
em sua vida, e sobre a qual ndo pudessem nunca se entender!...” No mesmo
instante arremessa-se a caverna gritando: DEUS! DEUS! (DIDEROT, 1957,
p. 162).

Como em Meslier, a imagem de Deus nessa perspectiva representaria a projecao
das amarguras humanas. Esse homem, incapaz de superar seus obstaculos devido as suas
fraquezas, recorre a existéncia de Deus como reflgio a propria insuficiéncia em vencer
os entraves da vida. Essa fabula prepara as argumentacdes filoso6ficas do materialismo em
Diderot. Maria das Gragas de Souza (2002, p. 21) afirma que o fundamento da obra de
Diderot esta baseado nos conceitos de matéria e energia, pois: “Eles definem o real, o
‘grande todo™°. Para Souza (2002), ndo é apenas a ideia de religido que estad em questo
na obra de Diderot, mas a prépria ideia de Deus é considerada uma ficcdo, na qual os
poderosos se utilizam para submeter mais facilmente os homens. Algo muito proximo
daquilo que Meslier denunciava.

Conforme a obra Observacdes sobre o Nakaz, Diderot (apud SOUZA, 2002, p.
27) escreve que: 0s reis cruéis tém necessidade de deuses cruéis para encontrar no céu o
modelo da tirania; eles tém necessidade de padres que fagam 0 povo adorar 0s deuses
tiranos. Citando as “Adig¢des aos pensamentos filosoficos”, Souza (2002, p. 27) ainda
reitera que, para Diderot, “o inventor de Deus concebe essa ideia a partir de uma dupla
obscuridade, ou seja, na escuriddo de seu ressentimento e no escuro da caverna”. A ideia
de Deus seria uma mera aparéncia resultada de conchaves humanos para manter o
dominio do homem sobre o0 homem, ou ainda da fraqueza humana quando numa situacéo
de miséria ndo tem a quem se apegar. Nesse caso, apela para uma pequena ajuda do céu.
Temos uma critica explicita a religido e a divindade, pois em Diderot ha o abandono da
ideia do mundo como criacdo e do designio divino por meio da Providéncia. Para
Guinsburg (2001, p. 99):

% SOUZA, Maria das Gracas de. Natureza e llustragio: sobre o materialismo de Diderot. So Paulo:
UNESP, 2002.



77

Na moral, como na ciéncia, Diderot procura uma nova perspectiva. Esta é a de
um mundo secularizado, onde a Unica presenga real, positiva, € a do homem.
Pois tudo quando se refere & Divindade parece, ao Filésofo, obscuro,
contraditorio, ininteligivel e, inclusive, desnecessario. Porém, ainda que o
dogmatismo ateu seja para esse Montaigne das Luzes — como alguém o
chamou — digno de ndo menos duvida, sendo possivel enxergar no concerto da
natureza indicios de uma acdo providencial, a questdo ndo se modifica em
esséncia®.

O problema é: até que ponto negar a dimens&o transcendente e com ela as religides
como o cristianismo nos faz realmente melhores? O que colocamos no lugar da religido
e da divindade? A histdria mostra que os materialistas se equivocaram em seus
prognosticos quanto ao fendmeno religioso. Anunciaram o seu fim, mas a Religido voltou
com forca maior, tal Fénix ressurgida das cinzas. Por exemplo, como contraponto,
Rousseau ja desconfiava das teses materialistas que acreditavam na possibilidade de um

mundo sem Deus, conforme a Carta ao senhor de Franquiéres:

Uma ideia que me veio a trinta anos pode ter contribuido mais do que qualquer
outra para tornar-me inabalavel. Suponhamos, dizia-me, que o género humano
tivesse chegado até o dia de hoje no mais completo materialismo, sem que
jamais a ideia de divindade ou de alma tivesse entrado em nenhuma mente
humana. Suponhamos que o ateismo filoséfico tivesse esgotado todos os seus
sistemas para explicar a formagdo e a marcha do universo unicamente pelo
funcionamento da matéria e do movimento necessario, nocéo alias, que nunca
concebi. Nessa situacdo, Senhor, desculpai minha fraqueza, supus que mais
uma vez ocorreria 0 que sempre Vi e 0 que sentia que devia ocorrer: que, em
lugar de encontrar um tranquilo repouso nesses sistemas, como no seio da
verdade, seus inquietos partidarios procuravam incessantemente falar de sua
doutrina, esclarecé-la, estendé-la, explicd-la, atenua-la, corrigi-la, e, como
aquele que sente tremer sob seus pés a casa em que habita, escora-la com novos
argumentos®’.

Para Rousseau, o erro de filosofos ateistas e materialistas como Meslier e Diderot
foi o de confundir Deus com a matéria, em outras palavras confundir o ser (Deus) com o
parecer (mundo). O divdrcio entre a verdade e a aparéncia nesse aspecto ganha um status
cosmoldgico na proporcao em que os filosofos materialistas ndo conseguem distinguir o
criador (o que da origem a tudo) da criatura (o originado). Entregues apenas as luzes da

razdo e da ciéncia, portanto fechados a qualquer outra forma de comunicacdo que ndo

% GUINSBURG, J. Diderot: O espirito das luzes. Sdo Paulo: Atelié Editorial, 2001.
5 ROUSSEAU. Carta a Christophe de Beaumont e outros escritos sobre a religido e a moral, op. cit.,
p.179, 0. C. 1V, p.1135.



78

estas, 0s homens se iludem quando tém a pretensao de encontrar por si mesmos todas as

solugdes. Para Rousseau:

Quem pode duvidar que, tocados pelo brilho, pela simplicidade da verdade, da
beleza dessa maravilhosa ideia, 0s até entdo cegos mortais, iluminados pelos
primeiros raios da divindade, ndo lhe tivessem oferecido por aclamacéo suas
primeiras homenagens, e que os pensadores, sobretudo os fildsofos, tivessem
enrubescido por ter contemplado tanto tempo o exterior dessa maquina imensa
sem encontrar, sem mesmo pressentir a chave de sua constituicdo, e, sempre
grosseiramente limitados por seus sentidos, por nunca terem sabido ver sendo
a matéria onde tudo Ihes mostrava que uma outra substancia dava vida ao
universo e inteligéncia ao homem®,

Baseados em Rousseau, podemos dizer que os erros dos pensadores que
defendiam o ateismo foram o de acreditar somente naquilo que veem como falso, além
de ignorarem outras causas que poderiam explicar a origem desses males. Assim, retirar
Deus e as religides como o cristianismo ndo resolveria o problema da desigualdade
politica e da exploracdo do homem sobre 0 homem. O que a humanidade ganharia em
negar a existéncia de Deus e da religido? Diderot — em acordo com Meslier — se gaba em
afirmar que: “[...] ndo foram os fildsofos que fizeram as religides; sdo a obra de ignorantes
apaixonados ou de egoistas ambiciosos” (DIDEROT, 1957, p. 163-164).

Meslier e Diderot tém razdo? Serd que ao desprezar a religido outros novos
fanatismos e supersticdes ndo surgiriam, ja que a religiosidade parece ser intrinseca a
existéncia humana? Podemos, sim, ndo tolerar a supersti¢do, o fanatismo e os conflitos
advindos das crencas. Mas, podemos tolerar as religiGes quando estas tornam a
humanidade melhor. Querer varrer as religides da face da Terra € um empreendimento
notadvel. Embora realmente dificil de ser concretizado. Diferentemente de Meslier e
Diderot, portanto mais préximo de Erasmo, Rousseau néo foi ateu.

Concluindo, Erasmo e Meslier, e, entre eles, a Reforma Protestante e suas
consequéncias politicas, apresentaram com certos detalhes a crise do cristianismo durante
0 inicio e o0 apogeu da moderna sociedade cortesd. Investigando esse contexto, pudemos
perceber o quanto o cristianismo foi absorvido pelo “ethos aristocratico”, no qual

predominava a dissimulacdo e o parecer como atitudes ndo apenas aceitaveis, mas

58 |d. Ibid., p.180, O. C. IV, p.1136.



79

inerentes a condicdo da vida cortesd. Quais as consequéncias dessas reflexdes presentes

nesses dois capitulos introdutdrios para o desenvolvimento desse trabalho de tese?



80

CAPITULO 111
O SER E O PARECER E O CRISTIANISMO: O ESTADO DA QUESTAO EM
ROUSSEAU

Ap0s termo-nos situado no ambiente da sociedade do Antigo Regime na qual o
cristianismo daquele contexto foi em grande parte absorvido por seu “ethos aristocratico”
despertando a reacdo de lideres religiosos e intelectuais, seguiremos o nosso trabalho
investigando as possibilidades de compreender a tensdo entre o ser e 0 parecer nos
supostos vinculos entre Rousseau e o cristianismo.

O objetivo desse capitulo é o de introduzir a tematica envolvendo o conflito entre
0 ser e 0 parecer no pensamento de Rousseau, como uma das possibilidades de
interpretacdo de sua obra. Para atingir esse objetivo, apresentaremos uma discussao
envolvendo as dificuldades que se impdem para compreendermos a obra de Rousseau a
partir de uma tematica comum. Pelo menos trés questdes guiardo essa investigacdo: ha
ou nado ha centro nos escritos de Rousseau? Se ndo ha, existem temaéticas que podem guiar
uma interpretacdo da obra do genebrino? Pode o conflito entre o ser e o parecer
possibilitar uma interpretacdo que englobe tematicas relativas aos escritos do genebrino?

Em seguida apresentaremos uma discussdo envolvendo as interpretacdes envoltas
a impasses e concordancias sobre os vinculos entre Rousseau e a religido cristd. Nesse
topico, pelo menos trés questdes nos servirdo de guia para o debate que estard em curso:
é possivel ou ndo que existam continuidades entre o cristianismo e Rousseau? Quais sao
0s pontos de tensdo pelos quais divergem os estudiosos? Rousseau rompeu ou ndo com o

cristianismo, afinal?

3.1 Rousseau: 0 ser e 0 parecer no contexto de uma reflexdo ética e politica

Rousseau teria sistematizado seus livros a partir de um Unico principio ou
unidade? Existem possibilidades de leitura da obra de Rousseau a partir de tematicas que
Ihe possibilitem convergéncias comuns? A obra de Rousseau nos impde o desafio em
encontrar uma unidade, por esta ser uma obra complexa e em algum momento, até
paradoxal para nos leitores. Cassirer (1999) tem razéo ao afirmar que:

Qualquer um que se langar em sua obra e vir surgir dela a visdo do homem, do

pensador e do artista Rousseau sentird imediatamente qudo pouco aquele
esquema abstrato de ideias, que costumamos designar como a “doutrina de



81

Rousseau”, pode captar a riqueza interna que se abre para nds. O que se
descortina ndo é uma doutrina fixa e pronta; é, ao contrario, um movimento de
renovagio constante do pensamento — um movimento de tamanha forca e
paixao que, diante dele, a salvagdo na tranquilidade da observacdo histérica
“objetiva” mal parece possivel. Ele acaba sempre se impondo a nos e sempre
acaba nos arrastando consigo (CASSIRER, 1999, p. 57)%°.

De fato, estamos longe de uma unanimidade sobre uma “doutrina fixa e pronta”
que “enquadre” a obra do genebrino no que diz respeito a tematicas aparentemente tao
estranhas entre si que englobam: seus escritos politicos, morais, pedagdgicos, religiosos
e autobiograficos. No fragmento citado, Cassirer (1999) parece pretender afastar qualquer
tentativa de abordar o conjunto da obra de Rousseau, como algo estanque, ou como se 0s
temas trabalhados por Rousseau estivessem absolutamente sistematizados e resolvidos,
ou ainda como se 0s variados conceitos fossem tratados totalmente em separados.

Contudo, devemos desistir da investigacao por causa da dificuldade em se extrair
uma unidade da obra na tentativa de oferecer uma interpretacao integral? Ora, 0 exercicio
do investigar é proprio da filosofia. O desejo de investigar essa questdo nos pde em
movimento diante dos escritos rousseaunianos, iluminados por alguns de seus mais
pertinentes criticos. Leva-nos a questionar sobre a fundamentacdo dos mesmos, nos
obriga a procurar por supostas bases conceituais que dao sustentacdo a sua filosofia.

Em seu ensaio, Kavanagh (2001, p. 397) reconhece que: “Compreender a unidade
ou, se preferirem, a obsessao permanente das obras de Rousseau tem sido muitas vezes
comprometida pelo desenho das fronteiras que pouco tem a ver com Rousseau € 0
contexto em que ele escreveu”®. Quais fronteiras seriam estas? Rousseau escreveu uma
obra variada que abrange da politica a literatura dentro de um contexto histérico definido.
O problema é que sua obra também tem sido estudada sob varios &ngulos por vezes

totalmente desconexos entre si. Para Kavanagh (2001, p. 397):

Trabalhando em diferentes disciplinas académicas, os criticos mais astutos tém
colaborado na elaboragdo da miragem de dois Rousseau separados e, muitas
vezes incomensuraveis; um para os cientistas politicos e historiadores da
filosofia, outro para estudantes de literatura e psicologia. Tao inevitavel como

% CASSIRER, Ernst. A questdo Jean-Jacques Rousseau. Sdo Paulo, UNESP: 1999.

80 Understanding the unity or if one prefers, the abiding obsessions of Rousseau’s works has often been
compromised by the drawing of borders that have little to do with Rousseau or the contexts in which he
wrote. (KAVANAGH, Thomas. Rousseau’s The Levite of Efraim: Synthesis within A “Minor” Work. The
In: RILEY, Patrick (Org.). Cambridge Companion to Rousseau. Cambridge: University Press, 2001).
Traducao livre.



82

essa fronteira possa parecer, 0 que nos leva a uma fragmentagdo que pode
comprometer o nosso entendimento de sua obra como um todo®.

Por exemplo, obras como o Segundo Discurso, Do Contrato Social e Emilio ou
Da Educacao estariam inseridas num plano politico e/ou pedagdgico, enquanto livros
como Julia ou A Nova Heloisa, As Confissdes e 0os Devaneios pertenceriam ao campo
literario. Desse modo, a unidade da obra estaria comprometida, j& que a ruptura dos
escritos do genebrino se firma durante uma rigida analise de seus escritos aparentemente
desconexos, como se 0 proprio autor assim se propusesse.

Essa desconexdo tem efeitos negativos na analise do cristianismo de Rousseau
pelas seguintes razdes: primeiramente, poder-se-ia estabelecer uma hierarquia entre os
escritos do nosso autor na qual alguns livros seriam demasiadamente considerados mais
importantes que outros. Por exemplo, se focarmos unicamente na obra Do Contrato
Social, mais particularmente no Gltimo capitulo, que trata da “Religido civil”, nos teremos
uma leitura insuficiente do cristianismo apresentado por Rousseau. Embora Rousseau
elogie o “cristianismo do evangelho” no capitulo sobre a “Religido Civil”, 0 nosso autor
também sugere que mesmo esse cristianismo afrouxa os lacos de sociabilidade e isso seria
danoso ao corpo coletivo. Esse foi o erro de Ward (2013, p. 86).

Ao mencionar a religido civil como uma religido domesticada (domesticated
religion), em contraste com o cristianismo, Ward (2013) termina por aceitar uma
interpretacdo de viés unico, pondo Rousseau contra o cristianismo. Portanto, ler a obra
do genebrino a partir de ciclos fechados — escritos politicos, pedagdgicos e
autobiograficos — pode ter como consequéncia distorcdes de interpretacdo e analises

apressadas. Conforme Kavanagh (2001, p. 397):

O desafio real na leitura de Rousseau é o de compreender como a sua Visdo
politica depende de suas obras literarias e autobiograficas, enquanto ao mesmo
tempo que reconhece a medida em que suas representacGes literarias do fluxo
de subjetividade a partir de uma dialética do eu e do outro a esséncia de seus
escritos politicos®?,

81 Working in distinct academic disciplines, even Rousseau’s most astute critics have collaborated in
producing the mirage of two separate and often incommensurable Rousseaus: one for political scientists
and historians of philosophy, another for students literature and psychology. (Id., ibid.). Traduc&o livre.
62 The real challenge in reading Rousseau is to appreciate how his political vision depends on his literary
and autobiographical writings while at the same time recognizing the extent to which his literary
representations of subjectivity flow from a dialectic of self and other at the core of his political writings.
(Id., ibid.). Traducéo livre.



83

Starobinski (1991) sugere pelo menos duas sinteses no seu tratado “Jean-Jacques
Rousseau: a transparéncia e o obstaculo™: a sintese pela revolucao e a sintese pela
educagdo. A sintese pela revolugdo foi elaborada por Hegel, Engels e Marx, na qual: “A
interpretagdo de Engels une o Contrato ao segundo Discurso, passando pela ideia da
revolugdo (a ‘negagdo da negacdo’)” (STAROBINSKI, 1991, p. 42).

Por outro lado, a sintese pela educacao teria sido elaborada por Kant e Cassirer.
Estes, na interpretacdo de Starobinski (1991, p. 42), “[...] também consideram o
pensamento tedrico de Rousseau como um todo coerente. Nele encontram a mesma
dialética, o mesmo ritmo ternario do pensamento”. A diferenca entre essas interpretacdes
é que Kant e Cassirer atribuem importancia decisiva a educacdo, e ndo a revolucdo, a
partir do conflito entre natureza e cultura. Autores como Jacquet (1975)%% e Almeida
Junior (2009) optaram por essa via. Para Almeida Junior (2009, p. 10): “Nossa leitura se
volta, portanto, para a educagdo, que representaria o elo entre a natureza e acultura”.
Obviamente, ambas ndo estdo equivocadas, pois elas sdo caminhos diferentes utilizados
para entender a obra de Rousseau.

O discurso de Rousseau se constroi num contexto em que este impGe ao genebrino
a afirmac&o e negacdo de determinadas verdades e valores. Com um olhar critico voltado
para o “teatro do mundo”, o genebrino busca um afastamento da sociedade para melhor
compreender seus males com o intuito de denuncia-los, peremptoriamente. Isso implica
uma espécie de teia que vai se alargando ao longo de sua vida, em cada livro escrito.
Contudo, haveria nos escritos de Rousseau um centro que move toda essa discusséo?

Prado Janior (2008), por exemplo, reconhece a importdncia da tematica

envolvendo a tensao entre o ser e 0 parecer para compreender a obra do genebrino:

Bem reconhecemos hoje, nesta teméatica da separacdo e da fratura, uma
temética rousseauniana por exceléncia. Chegou-se a ver na experiéncia do
divdrcio entre o ser e o parecer a mola mestra de toda reflexdo em Rousseau e
a matriz que se produz em todos os momentos de seu pensamento (PRADO
JUNIOR, 2008, p. 40).

Porém, é importante salientarmos, na referéncia acima, que Prado Junior (2008)

ndo defende categoricamente o ser e 0 parecer como ponto de unidade da obra. Conforme

8 JACQUET, Christian. La Pensée Religieuse de Jean-Jacques Rousseau. Louvain: Bibliothéque de
I’Université; Leiden: E. J. Brill, 1975.



84

a citacdo em destaque, ele ndo defende isso. Sua interpretacdo sugere a possibilidade de
uma retérica em suas dimensdes ética e politica como possibilidade de ponto de
unidade®. Para isso, ele retine em seu ensaio as principais vias de interpretagio da obra
que incluem: a existéncia, a linguagem, a excentricidade dos escritos e até mesmo a
possibilidade da obra ndo ter um centro comum.

Ha que se ater ao contexto no qual a obra de Rousseau esta inserida, ja que ela
pode se manifestar no local onde o pensador se encontra. E assim que é possivel falar em
uma “teoria dos auditorios” na obra de Rousseau. Cabe ao retor adaptar o discurso onde
o0 auditorio esta inserido atendendo sempre a duas caracteristicas essenciais da mensagem,
quais sejam a humildade e a utilidade. Em outras palavras, o discurso de Rousseau quer
ser compreensivel em uma situacdo real destinado a determinados publicos que 14 estdo

envolvidos: Para Prado Junior (2008, p. 89):

Esse discurso ndo tem a intengdo de encarnar e desvendar a ratio imutavel, mas
a de oferecer, no interior de uma situagdo concreta e de uma humanidade
particular, um simulacro da Ordem. Nao é a verdade universal que ele quer
tornar visivel, mas certa verdade Util hic et nunc para esta humanidade local.
Descobrir a ordem do discurso retdrico pressupfe a seguinte questdo: quem
fala e para quem?

Mesmo que Rousseau as vezes se utilize de dicotomias do tipo “eu” e “eles”, ou
ainda “eu” e a “sociedade”, ndo seria adequado levarmos em consideracao essas rupturas
sem o0 minimo de desconfianga, como se o discurso verdadeiro estivesse concentrado em
uma pessoa, Jean-Jacques Rousseau, ou ainda em conceitos defendidos por ele, ja que
“Ele deve mesmo, as vezes, ajustar sobre seu rosto uma mascara e esconder algumas
verdades, pois ‘a verdade particular e individual nem sempre é um bem; ela é algumas
vezes um mal, muito frequentemente uma coisa indiferente”” (PRADO JUNIOR, 2008,
p. 89).

Contudo, em sua analise, Prado Janior (2008) ndo nega a importancia da ruptura

entre o ser e 0 parecer na obra de Rousseau, conforme citagéo:

A cada etapa da obra podemos, de fato, constatar o trabalho de uma dialética
da separacdo e da ruptura: na teoria psicoldgica que ele propde, na génese das

6 Para um maior aprofundamento da obra mencionada de Bento Prado, ver: PINTO, Lucia Ricotta.
Retorica, a unidade “louca” de Rousseau? Remate de Males, v. 28, p. 241-250, jul./dez. 2008. Disponivel
em: <http://revistas.iel.unicamp.br/index.php/remate/index>. Acesso em: 31 ago. 2015.


http://revistas.iel.unicamp.br/index.php/remate/índex

85

faculdades da alma a partir da unidade originaria da sensacdo onde cada
progresso é, ao mesmo tempo, declinio; em sua teoria da sociedade e da
Histdria que se constitui como uma descri¢do da progressdo da mentira e da
violéncia a partir da transparéncia e da unidade da festa e da sociedade
nascente; e, enfim, nessa espécie de fenomenologia da existéncia que ele
propde, que vai buscar o seu segredo no movimento que a arranca da unidade
da Ordem e da Natureza, que a opde a si mesma e que inscreve em sua
intimidade uma fissura inapagavel (PRADO JUNIOR, 2008, p. 40).

O fato de que Prado Junior (2008) deixar em aberto a possibilidade de ler a obra
de Rousseau a partir da tenso entre o ser e 0 parecer levanta indicios de que pode haver
uma conexdo entre o seu conceito de retérica em Rousseau e a tensdo mencionada.
Primeiramente, é importante n6s entendermos o que seria o conflito entre o ser e 0
parecer, e 0 que seria o divorcio, fratura, dicotomia ou ruptura entre o ser e 0 parecer.
Encontramos na obra do genebrino recorrentes referéncias que apresentam um divoércio
entre ser e aparéncia, realmente. Mas, devemos nos ater a esse dualismo? Afirmar que ha
um dualismo significa dizer que ha uma fratura na obra entre aquilo que seria a aparéncia
e o ser. O perigo aqui é afirmar que Rousseau ¢é adepto de uma espécie de manigqueismo
intelectual que opGe, por exemplo, natureza e sociedade, homem natural e homem civil,
agir e falar.

No nosso entendimento, fratura e conflito sdo conceitos diferentes dentro dessa
perspectiva. Se ha uma fratura na obra, podemos separar sistematicamente aquilo que é
ser e parecer sem que 0s mesmos tenham qualquer conex&o. Tudo bem, Rousseau criticou
os artefatos da sociedade, eles contém um misto de maldade e bondade e que por isso
seus efeitos nem sempre sdo benéficos para o0 homem. Contudo, foi preciso que ele se
utilizasse das mesmas ferramentas que combate para oferecer o antidoto e a cura do mal.
Starobinski (2001) se refere a “langa de Aquiles” aquela que ¢ capaz de ferir e curar ao
mesmo tempo, para exemplificar a postura intelectual de Rousseau. Se houvesse uma
fratura real, escrever a obra seria impossivel porque Rousseau ndo optaria em escrever
nem ler nenhum conteudo filoséfico e literario. Ele teria que se refugiar em alguma selva
ou prado verdejante para viver e ter contato com o “imediato”.

Consequentemente, entendemos o divorcio entre o ser e o parecer no qual
Rousseau insiste como uma retorica nos moldes de Prado Janior (2008). A primeira vista,
parece haver uma negacao absoluta da aparéncia, mas quando mergulhamos nos escritos
eles sdo percebidos envoltos de algumas contradi¢des, inconsisténcias e ambiguidades.

Apostar no conflito entre o ser e o parecer significa reconhecer que o0 nosso autor esta



86

diante de um jogo de forcas paradoxal porque ele se utiliza das mesmas ferramentas que
combate. Nao acreditamos que isso foi feito de forma deliberada por Rousseau, ele ndo
desejou deliberadamente se utilizar das armas que combate. E assim que nos entendemos
as palavras de Prado Janior (2008, p. 75) segundo as quais: “A unidade da obra ndo ¢ com
efeito, a mesma coisa que a unidade do pensamento”.

Rousseau acreditava, de fato, numa ruptura entre o ser e 0 parecer que precisava
ser denunciada em favor do ser. Contudo, a sua existéncia entrava em conflito com o que
ele escrevia, pois ele ndo estava totalmente livre de ambiguidades e contradi¢des. E quem
esta? Por exemplo, como acusar os maleficios da reflexdo sem utilizar-se da mesma? E
assim que Prado Junior (2008) a partir da leitura de Starobinski (1991), explica as

ambiguidades da reflexao:

A reflexdo estd, pois, na origem de tudo o que Rousseau recusa, tanto em suas
pulsbes mais espontaneas quanto nos conceitos que produz; ela é mesmo o
grande perigo que o “filésofo” deve condenar, condenando a Filosofia. Mas
como condenar a reflexdo sem refletir? A existéncia “pré-reflexiva” escoa
calmamente como um rio; ela é natural, e em sua inocéncia ignora os perigos
e os pecados da reflexdo. Descobrir os perigos da reflexdo através da reflexdo
é quase ultrapassa-los; mas ainda é elimina-los: é ainda expor-se e correr risco
(PRADO JUNIOR, 2008, p. 76).

Nesse aspecto, o conflito entre o ser e 0 parecer € parte importante da retérica de
Rousseau porque quanto mais ele quer se distanciar da sociedade para melhor critica-la,
mais ela esta presente, quer seja nas obras que ele I€, quer seja na racionalidade que
permeia 0s seus escritos morais e politicos. Quanto utilizarmos as palavras divorcio,
fratura ou ruptura, entre 0 ser e 0 parecer em Rousseau QUEremos expressar esses
paradoxos que enxergamos em seu discurso. Desse modo, o divércio ou ruptura
expressam parte do conflito e ndo o seu todo.

E por isso que a nossa proposta de trabalho nos leva a afirmar a possibilidade de
ler a obra de Rousseau a partir de uma tematica especifica materializada a partir do
conflito entre aparéncia e da verdade, em outras palavras, do problema do ser e do parecer.
N&o que essa seja a Unica forma de ler a obra de Rousseau, ou ainda a que melhor a
sistematize; mas seguramente é uma das mais instigantes. Também podemos afirmar com

certeza que ambas as palavras apesar de serem conceitos antagbnicos, sdo



87

paradoxalmente indissociaveis na obra de Rousseau, conforme citacdo da obra Carta a
Christophe de Beaumont (1762):

Tao logo fui capaz de observar os homens, eu os via agir e 0s ouvia falar;
depois, percebendo que suas acdes ndo se assemelhavam a seus discursos,
procurei a razdo dessa diferenca e descobri que, como ser e parecer eram para
eles duas coisas tdo diferentes quanto agir e falar, esta segunda diferenca era a
causa da primeira, e ela mesma tinha uma causa que me restava investigar.
Encontrei-a em nossa ordem social, que, sendo em todos os aspectos contraria
a natureza, mas incapaz de destrui-la, tiraniza-a incessantemente e a faz
reclamar seus direitos. Examinei as consequéncias dessa contradi¢do e vi que
ela, sozinha bastava para explicar todos os vicios do homem e todos os males
da sociedade. Do que conclui ndo ser necessario supor o0 homem mau por

natureza, visto que se podia assinalar a origem e o progresso de sua maldade®®.

Baseado nessa citacdo que Salinas Fortes (1997, p. 37) considera “uma brilhante
sintese do conteudo do segundo Discurso” em que “encontramos formulado o diagnostico
e apontada a etiologia do mal”, temos a tensdo entre ser e parecer como uma das linhas
mestras que podem nos conduzir a uma leitura abrangente da obra de Rousseau incluindo
as suas ideias sobre o cristianismo.

Em outra obra de referéncia, Salinas Fortes®® (1976, p. 51) chega mesmo a se
referir a oposicao entre agir e falar como sendo téo significativos quanto os conceitos de
ser e parecer na obra de Rousseau. De fato, a tensdo entre o agir e o falar € um tema que
tem relevancia nos escritos rousseaunianos, e também quase indissociavel do ser e do
parecer. Portanto, ndo pode ser marginalizado nessa tese, embora, 0 nosso foco pretenda
manter-se no ser e no parecer por se tratar de um problema mais originario na obra®’,
investigando suas causas e compreendendo suas consequéncias no cristianismo.

A mesma ideia ndo passa despercebida para criticos como Gouhier (1984). Para
ele, pode-se notar uma série de dualidades na obra de Rousseau que abrange varias
dimens@es quais sejam histdrica, politica, moral e religiosa, e que tem como ponto de

intensidade ‘““a dualidade fundamental” entre o ser e o parecer, conforme citagao:

O pensamento de Jean-Jacques Rousseau é ao que parece, espontaneamente
dualista. De fato, reconhecemos na sua antropologia uma estrutura

8 ROUSSEAU, Jean-Jacques. Carta a Christophe de Beaumont e outros sobre a religido e a moral.
S8o Paulo: Estacdo Liberdade, 2005, p. 78. O. C. 1V, p. 966.

8 FORTES, L.R.S. Rousseau: da Teoria a Prética. SAo Paulo: Atica, 1976.

57 A oposicao dizer/fazer tem como causa — dizia Rousseau — a oposi¢&o ser/parecer, cuja causa, por sua
vez, devia ainda ser procurada (Ibidem, p.51).



88

fundamental: a dualidade da natureza e da histéria, com suas diversas
expressdes moral, politica e religiosa: a bondade natural e a corrupcdo de
nossos costumes, “o homem nasce livre” e, no entanto, “por toda parte
encontra-se a ferros” a religido natural e as religides histéricas. O homem
segundo a natureza é definido por dualidades: amor de si mesmo e piedade,
razdo e consciéncia, atividade e passividade. As quais se encontram no homem
histérico, mas em desarmonia: os dois termos sendo, segundo a natureza,
harmonicamente complementares; um dos dois sendo, literalmente,
desnaturado na histéria. A dualidade implica num conflito: 0 amor de si mesmo
tornado amor-préprio reprime a piedade; ao servico do amor de si mesmo a
razdo sufoca a consciéncia com falacias; a vontade é escrava das paixdes; a
dualidade fundamental é agora aquela do ser e do parecer na sociedade onde
reina a desigualdade entre os homens (GOUHIER, 1984, p. 163)¢%,

Em que fase essa dualidade se intensificou na vida intelectual de Jean-Jacques?
Cassirer (1999) salienta oportunamente o impacto do conhecido episddio ocorrido a
caminho de Vincennes quando Rousseau ia visitar Diderot que estava preso, em 1749. Na
ocasido, 0 genebrino viu uma questdo proposta pela Academia de Dijon, que dizia o
seguinte: “Se o progresso das ciéncias e das artes contribuiu para corromper ou apurar os
costumes”®. Episodio que suscitou uma espécie de “thaumazein”, crucial para, conforme
Cassirer (1999, p. 47), fazer germinar “o nascimento das ideias fundamentais de
Rousseau”. Assim ele escreveu o ja mencionado Discurso sobre as ciéncias e as artes.
Verdadeiro ponto de ruptura, pois agora podemos nos referir, inspirados no genebrino, a

um “antes” e um “depois” do ocorrido na estrada para Vincennes:

No momento dessa leitura, vi um outro universo e tornei-me um outro homem;
apesar de ter uma viva lembranca da impressdo que recebi, os detalhes me
escaparam depois que os gravei numa das minhas quatro cartas ao Sr. de
Malesherbes. E uma das singularidades da minha memdria que merece ser
lembrada’.

Um universo se descortina a medida que esse homem se transforma. N&o seria
arbitrario afirmar que este “thaumazein” inspirou Rousseau a uma entrega absoluta, as
vezes dramatica, no tocante a critica aos costumes vigentes que o acompanhou ao longo

de sua vida. De repente, Rousseau entende que a gloriosa civilizagdo € um embuste fruto

% GOUHIER, H. Les Méditations Métaphisiques de Jean-Jacques Rousseau. Paris: J. Vrin, 1984.
(Traducdo livre).

% ROUSSEAU, Jean-Jacques. As Confissdes, op. cit., p.322. O. C. I, p. 351.

O ROUSSEAU, Jean-Jacques. As Confissges, op. cit., p. 323. O. C. I, p. 351.



89

da vaidade humana. Suas indagacOes o levaram a questionar sobre quem é realmente o
ser humano, qual o seu lugar no mundo, o seu telos, o seu destino.

Rousseau passa a enxergar a origem da sociedade civil a partir de uma criacéo
falsa, pois nela a desigualdade se perpetua sob as astlcias de uma retorica mansa, mas
que se revela como verdadeiro instrumento de violéncia politica. Muito se discute sobre
a moral, quando pouco se age moralmente bem. As igrejas cristds apontam caminhos nos
quais elas mesmas se perderam. Os fil6sofos formulam belos axiomas, mas se perdem na
hora de pratica-los. Assim, ndo temos um bom discernimento sobre o que é a boa
moralidade. A historia dos povos é contada de forma enganosa. O mundo vira as avessas
na cabeca e na pena de Jean-Jacques Rousseau.

Por isso, era necessaria uma nova interpretacdo do mundo na qual havia a
exigéncia de separar, efetivamente, o seu ser de sua aparéncia, desconstruindo falsidades
e afirmando verdades. No nosso entendimento, qualquer semelhanca entre essas questoes
e a tradicdo judaico-crista ndo é mera coincidéncia. Pelo menos é essa a interpretacdo de
Reis (2005, p. 20). Para ele, o episodio de Vincennes pode ser interpretado sob duas
matrizes: “[...] de um lado, a tradigdo judaico-cristd dos profetas e do apostolado; de outro,
a visdo platonica do conhecimento por meio de conversdo intelectual”’. Ambas sdo
matrizes que levam em consideracdo a formacdo do autor, afinal o cristianismo e o
platonismo tiveram uma forte influéncia em seu pensamento.

Contudo, em Rousseau, a critica as aparéncias ganha ares de complexidade na
medida em que sua obra vai sendo construida. Nao ha como negar o tom severo e, por
que ndo dizer, dramatico da critica rousseauniana que aposta na ruptura entre ser e
aparéncia. A fratura parece se construir na forma de espiral, pois vai envolvendo as varias

dimensdes da vida humana, conforme Starobinski (1991, p. 16. Grifo do autor):

A ruptura entre o ser e 0 parecer engendra outros conflitos, como uma série de
ecos amplificados: ruptura entre o bem e o mal (entre os bons e 0s maus),
ruptura entre a natureza e a sociedade, entre 0 homem e seus deuses, entre 0
homem e ele préprio. Enfim, a historia inteira se divide entre um antes e um
depois: outrora havia patria e cidaddos; agora ndo ha mais. Roma, mais uma
vez, fornece o exemplo: a virtuosa republica, fascinada pelo brilho da
aparéncia, perde-se por seu luxo e suas conquistas.

"I REIS, Claudio Araujo. Unidade e liberdade: o individuo segundo Jean-Jacques Rousseau. Brasilia:
Editora da Universidade de Brasilia e Finatec, 2005.



90

Para Rousseau, em tese: tudo que é sociavel € degenerado e corrompido; tudo que
é da natureza é puro e verdadeiro. E por isso que a natureza deve guiar a vida em
sociedade, para que no plano individual o homem aspire a sua pureza original, e ndo se
deixe levar pelas aparéncias. Embora ndo se tenha clareza absoluta sobre o que realmente

a natureza é, e este aspecto ndo deixa de conferir uma “dialética” ao discurso:

Nao ¢ a toa que falamos em uma “dialética”, pois aqui € possivel ver um nitido
parentesco com Platdo. O método de Rousseau é, com efeito, um método
‘dicotomico’. E de um jogo de oposi¢des que o texto, de onde partimos da
Carta a Beaumont - que vai além de um simples resumo -, nos da uma
indicacdo precisa, ao estabelecer a proporcdo: Natureza/Sociedade X
Ser/Parecer/ X Fazer/Dizer. E mediante a operacdo dessa rede dicotdmica,
cujas regras de funcionamento é preciso desvendar, que se edificard a critica
dos saberes ilusérios e se orientara o exercicio do nosso juizo, mantendo-o a
uma distancia adequada e conveniente em relagdo aos prestigios da aparéncia
(FORTES, 1997, p. 42).

Desse modo, ao enfatizar a ruptura entre o ser e 0 parecer, Rousseau também se
coloca em contato direto com a tradi¢do o que significa que esse debate, além de intenso,
é notoriamente filosofico. Seguramente, os escritos de Platdo foram umas das principais
fontes nas quais Rousseau se inspirou para desenvolver suas ideias no tocante ao
problema da aparéncia e verdade, muito embora os livros de Platdo ndo tenham sido
mencionados como uma de suas leituras favoritas na infancia, conforme Rousseau nos
relata nas Confissdes. Tal reconhecimento é dado a Plutarco’.

Ainda assim, Plato, e principalmente A Republica’, sdo citados em varias obras.
Por exemplo, essa obra é citada uma vez nas ConfissGes, e de uma forma bem mais
incisiva no livro | do Emilio ou Da Educagéo, conforme citacdo: “Se quiserdes ter uma
ideia da educacdo publica, lede a Republica de Platdo. Ndo é uma obra de politica, como
pensam os que sO julgam os livros pelo titulo: € o mais belo tratado de educagdo jamais
escrito”’*,

Existe alguma prova textual em que possamos nos apoiar na defesa da hipotese
segundo a qual foi em Platdo que Rousseau se inspirou para apresentar a tensao entre o

ser e o parecer? Concordamos que dificuldades se imp&em quando nos deparamos com

> ROUSSEAU. As Confissges, op. cit. p. 32. 0. C. I, p. 9.
8 PLATAO. A RepUblica. Lishoa: Calouste Gulbekian, 1987.
4 ROUSSEAU, Jean-Jacques. Emilio ou Da Educac&o. Sdo Paulo: Martins Fontes, 1999, p. 12. O. C.

IV, p. 250.



91

essa questao, pois pode da a entender que estamos induzindo Rousseau a ser uma espécie
de “devedor” de Platdo quando o assunto ¢ a tensdo mencionada, por ainda ndo
conseguirmos demonstrar a sua mais completa efetividade. H4 um manuscrito nos Textos

autobiograficos do genebrino intitulado Meu retrato, segundo o qual:

O homem civil quer que os outros estejam satisfeitos com ele; o solitario é
forgado a sé-lo, caso contrario sua vida lhe sera insuportavel. Assim, o segundo
é forgado a ser virtuoso, mas o primeiro pode ser apenas um hipdcrita e talvez
seja forgado a sé-lo, se é verdade que as aparéncias da virtude valem mais do
que sua pratica para agradar aos homens e abrir o préprio caminho entre eles™.

Nesse fragmento esta muito clara a distancia entre o homem civil e o solitario.
Agquele age bem para ganhar aplausos. Ndo ama o bem em si, ama a si mesmo, pois
corrompido estd pelo amor-proprio. N&o atende a virtude sinceramente, mas coloca 0s
seus proprios desejos e caprichos como meta. Usa a virtude para obter favores. Vive na
aparéncia e na falsidade, muitas vezes sob a mascara da verdade. Para obter
reconhecimento, 0 homem civil deve ser hipdcrita, ou é forcado a sé-lo mesmo que nédo
queira. Ndo héa lugar para ele ser o que de fato ele é na sociedade civil. Assim sendo, €
possivel ir de encontro a uma sociedade movida pelas aparéncias?

O solitario ¢é forcado a ser solitario, pois como viver numa sociedade dominada
pelo parecer agindo sempre de forma transparente e verdadeira? A cada contato com 0s
outros homens na sociedade, o solitario vai percebendo a mentira e, dessa forma, vai se
isolando ao passo que também é isolado por ndo ser suportado pelos demais. Desse modo:
qual o lugar destinado para as pessoas que amam a virtude e a praticam
independentemente de suas consequéncias na sociedade? Rousseau continua a citagao da

seguinte forma:

Os que desejarem discutir esse ponto podem passar 0s olhos sobre o discurso
de [Rousseau deixa esse espago em branco] no segundo livro da Republica de
Platdo. Que faz Socrates para refutar esse discurso? Ele estabeleceu uma
Republica ideal na qual prova perfeitamente que cada um ser& estimado na
propor¢do em que for estimavel e que o mais justo sera também o mais feliz’®.

> ROUSSEAU, Jean-Jacques. Textos autobiograficos e outros escritos. Traducdo de Fulvia M. L.
Moretto. S&o Paulo: Editora da Unesp, 2009, p. 81. O. C. I, p.1125.
®1d., ibid., p.81-82. O. C. I, p.1125.



92

Qual a saida para 0 homem numa sociedade de mascaras, observando esses dois
ultimos fragmentos mencionados. De um lado, Platdo e o segundo livro da “Republica”
sdo citados. Mas, até que ponto é de fato uma saida? A citagdo que segue afirma que:
“Pessoas de bem que procurais a sociedade, ide, pois, viver na de Platdo. Mas todos os
que gostam de viver entre os maus nio se gabem de ser bons”’’.

Sarcasmo? N&o acreditamos que Rousseau seja um pensador que se utilize de
sarcasmos como um precioso artificio da linguagem, como o fez Voltaire, por exemplo.
Mas, onde se encontra a sociedade justa de Platdo? De novo voltemos ao ponto. Pois, o
que temos é a constatacdo real assim compreendida por Rousseau: vivemos numa
sociedade de aparéncias. Qual a saida? Viver nas aparéncias com convic¢ao ou forcado a
isso. Viver na sociedade de Platdo ou romper com a sociedade do século XVIII para viver
no mundo da soliddo: seria Jean-Jacques Rousseau? Viver na soliddo, ou ainda sugerir
que vivamos na sociedade de Platdo, na verdade ndo nos oferece muita alternativa.

Mesmao assim parece que para Rousseau, ao mencionar Platdo significa recorrer a
um grande fil6sofo da tradicdo para interpretar o estado presente. Afinal, o estado em que
as coisas se encontram, ndo estd melhor do que os tempos de Platdo. Rousseau convoca
Platdo para juntos reelaborarem o caminho da humanidade que se perdeu: ja que ser e
parecer ndo sdo a mesma coisa. Se Platdo pode ter significativa influéncia na dicotomia

entre o ser e 0 parecer em Rousseau, o0 que dizer da herancga crista?

3.2 Retratos dos impasses entre Rousseau € o cristianismo

O préximo passo deste trabalho serd o de compreender os impasses quanto aos
vinculos [ou ndo] entre o cristianismo e Rousseau. O tema é bastante complexo dado os
percursos que Rousseau trilhou entre o cristianismo, o deismo e o teismo. Por causa disso,
ndo ha unanimidade entre os estudiosos quanto a sua concepc¢ao de religido: ou seja, se a
sua concepcao de cristianismo esta inserida no deismo ou teismo, ou se 0 seu cristianismo
engloba o deismo e o teismo, ou ainda, se Rousseau foi apenas mais um deista,

aparentemente sem vinculo com o cristianismo.

77 1d. ibid., p. 82. 0. C. I, p.1125.



93

De uma maneira ou de outra, esta afastada qualquer interpretacdo que arrisque
colocar Rousseau como tedlogo ou algo semelhante nesse trabalho de tese. Se, de um
lado, 0 nosso trabalho ndo tem a intencdo de fazer uma anélise metafisica do ser e do
parecer — embora acreditamos que seja possivel —, de outro lado, afastar-nos-emos de
qualquer possibilidade de colocar Rousseau como um tedlogo por ele ter escrito sobre
assuntos relacionados a religido. Se o genebrino ndo escreveu teologicamente, € certo que
€ necessario investigar em quais dominios Rousseau escreveu sobre esse assunto ainda
que ele supostamente ndo tivesse desenvolvido uma rigorosa subdivisdo desses dominios.

Numa carta de 1763 dirigida ao senhor e senhora D’Argental, Voltaire acusou
aquilo que seriam as contradi¢des de Rousseau quando este defendeu o seu Emilio em
carta ao Arcebispo de Paris. Para Voltaire (1972): “Ele (Rousseau) se queixa para
Christophe (arcebispo de Paris) que € cristdo ao mesmo tempo em que cumula a religido
cristd de oprdébrios e ridiculos; ha uma ddzia de paginas Sublimes contra esta Santa
religidao”’®.

Em outras palavras: como alguém pode afirmar-se cristdo ao tempo em que
ridiculariza o cristianismo? Voltaire conhecia bem o assunto ja que ninguém mais do que
ele ridicularizou o cristianismo. Contudo, Rousseau assim o fez?

Alguns comentadores e criticos da obra do nosso autor ndo dao tanta importancia
aquilo que se entende como o cristianismo de Rousseau ao analisaram seu pensamento
religioso. Por exemplo, Mitchell (1992), ao analisar as relagBes entre o conceito de
soberania em Lutero e Rousseau, mostra-se indiferente as crencas do genebrino. Para ele:
“A soberania de Lutero ¢ Cristo. Eu ndo desejo afirmar que o mesmo deve ser dito de
Rousseau, nem mesmo afirmar que ele era um cristao””® (MITCHELL, 1992, p. 352). O
objetivo deste estudioso é analisar a possibilidade de haver influéncias do conceito de
soberania de Lutero para Rousseau: “O contetudo ¢ diferente, mas o padrdo é o mesmo.

Isso sugere uma relagio (logica, ndo casual) entre Lutero e Rousseau®. O trabalho de

78 ]I proteste a Christophe qu’il est chretien, et en meme temps il couvre la religion chetienne d’opprobre
et de ridicules; il y a une douzaine de pages Sublimes contre cette Sainte religion (ROUSSEAU, C. C., op.
cit., Livro XVI, p.107).

™ Luther’s sovereign is Christ. I do not wish to claim that the same can be said of Rousseau, nor even to
assert that Rousseau was Christian. (MITCHELL, Joshua. The Equality of All under the One in Luther and
Rousseau: Thoughts Christianity and Political Theory. The Journal of Religion, v. 72. N. 3. July 1992,
p.352). Disponivel em: <http://www.journals.uchicago.edu/doi/abs/10.1086/488916>. Acesso em: 04 mar.
2016). (Traducéo livre).

8 The content is different, but the pattern of thinking is the same. This suggest a link (logical, not casual)
between Luther and Rousseau (Id. Ibid., p. 351). (Traduc&o livre).


http://www.journals.uchicago.edu/doi/abs/10.1086/488916

94

Mitchell sugere nessa relacédo l6gica uma emancipacdo da politica em Rousseau por esta
ser concebida fora dos dominios do cristianismo.

Em sua critica a Rousseau, Ward (2013) o responsabiliza por ser um dos principais
inspiradores do secularismo Ocidental em detrimento dos valores cristdos. No seu
entendimento, o cristianismo de Rousseau foi motivado por conveniéncias e interesses
que Ihe eram propicios. Tendo como foco o Contrato Social, essa estudiosa minimiza as
crencas de Rousseau para com 0 cristianismo por se tratarem de crengas — entre o
calvinismo de Genebra e o catolicismo da senhora de Warens — convenientemente
escolhidas para atender os seus caprichos. Sua retorica sobre o cristianismo mudou
quando ele, no Contrato Social, deu a entender que nenhum cidadao deveria obedecer a
nenhuma igreja cristd que pusesse em risco a soberania do pacto social advindo da
vontade geral (WARD, 2013, p. 86).

Desse modo, o cristianismo de Rousseau seria uma religido de mera conveniéncia
ja que, a sua volatil crenca crista seria insignificante quando comparada com a religido
civil defendida no Contrato Social. Portanto, para Ward (2013), Rousseau endossou um
tipo de religido reduzida ao &mbito privado do ponto de vista individual e domesticada
do ponto de vista social, visto que, a religido civil deve assegurar a unidade e seguranca
do Estado. Nessa esfera, ndo ha lugar para o cristianismo.

Essas teses apresentam algumas dificuldades e questionamentos: primeiramente,
lendo apenas o Contrato Social, teriamos uma ideia correta e abrangente envolvendo as
conexdes entre o cristianismo e Rousseau? Segundo, qual a garantia de que a peregrinagédo
cristd de Rousseau foi movida por meras conveniéncias que lhe eram propicias? Terceiro,
por Rousseau se dizer cristdo, isso significa necessariamente que ele deveria defender os
estados cristdos a moda do Antigo Regime? Se assim ele néo fizesse (como ele ndo o fez),
entdo o seu cristianismo é movido por hipocrisias e aparéncias? Finalizando, nédo
acreditamos que essa tese esclareca, efetivamente, as relacfes entre Rousseau e 0
cristianismo, embora concordamos em parte com Ward (2013), que os escritos de
Rousseau foram inspiradores da secularizagdo ocidental.

Numa perspectiva semelhante, Ruzza (2012) maximiza o deismo de Rousseau e,
consequentemente, minimiza as suas ideias relacionadas ao cristianismo dando a entender
gue néo haveria continuidade entre o cristianismo e Rousseau. Utilizando-se de algumas

passagens de obras como o Contrato Social e da “Declaragdo de fé do vigario Saboiano”



95

presente no Emilio, ele tende a associar as ideias de Rousseau somente nos dominios do
deismo. Essa tendéncia € demonstrada quando Ruzza (2012) faz determinadas mencdes
a Rousseau, por exemplo: uma vez ele pde em divida se Rousseau — assim como
Montesquieu — sdo “deistas puros™®, quando ele analisa a religido civil. Em outra
passagem, Ruzza (2012) menciona Rousseau — assim como Hume — como “deistas de
tendéncia republicana”®. Em outra mais, quando esse estudioso discute o teismo ele
afirma que: “Para alguns comentadores, Rousseau, aceitando a providéncia, se aproxima
mais do teismo do que do deismo, ndo fosse a forte critica social a religido
institucionalizada e ao dogmatismo”®2,

Isso implica dizer que Rousseau teria sido uma espécie de deista, ja que a sua
critica a religifo institucionalizada o afastariam do teismo®. Caso Rousseau tivesse
acatado dogmas e religifes institucionais, ele seria teista. O que seria 0 deismo, nesse
caso? Para Ruzza (2012, p. 251):

O seu prop6sito é substituir a preocupacédo pela ortodoxia com uma religido
natural e tolerante; a busca do bem transcendental pela felicidade eterna; a
espera passiva da providéncia pela dedicacdo a sociedade, pela participacdo as
coisas da politica e pela expectativa do progresso liderado pelo homem. Isso é
possivel se rejeitarmos a nossa responsabilidade no pecado original, se
revalorizamos a natureza humana e os seus direitos naturais, se confiamos no
uso da razdo aliada as praticas da experimentagdo, contra a revelacdo e a
tradicéo.

Percebe-se uma tentativa de descristianizar as ideias de Rousseau quando esse
estudioso do século XVIII alude o pensamento religioso do genebrino a uma superacdo
do cristianismo por meio de uma critica moral e sécio-politica. Os dois principais
argumentos a que ele alude sdo: a religido natural, presente na “Declaragdo de fé do

vigario Saboiano” e a religido civil no Contrato Social.

81 1d. Ibid., p.289.

8 1d. Ibid., p.294.

8 1d. Ibid., p.309.

8 Citando Diderot, Almeida Junior (2008) nos apresenta um conceito de teismo diferente do deismo: “O
teista € aquele que estd convencido da existéncia de Deus, da realidade do Bem e do Mal moral, da
imortalidade da alma, das penas e das recompensas futuras, mas recusa a revelacéo que ndo se apresente a
ele; nem a admite nem a nega. O deista, ao contrario, esta de acordo com o teista somente sobre a existéncia
de Deus e a existéncia do Bem e do Mal moral; nega a revelacdo, duvida da imortalidade da alma, das penas
e das recompensas futuras” (DIDEROT apud ALMEIDA JUNIOR, 2008, p. 91).



96

Por outro lado, em consonancia com Ward (2013), Ruzza (2012) argumenta,
baseado no capitulo sobre a religido civil do Contrato Social, que o cristianismo ndo teria
espaco dentro do dominio politico e social da concepgdo de Estado em Rousseau, j& que
a religido cristd quando se torna religido oficial do Estado: “[...] é uma instituicdo
dogmatica que enfraquece a forca da engrenagem politica, rompe a unidade do corpo
moral, ¢ incompativel com o patriotismo, confunde o cidadao]” (RUZZA, 2012, p. 291).

Pouco ou em quase nada, Ruzza (2012) faz referéncia as ideias de Rousseau sobre
a religido crista, fora do conceito de deismo defendido pelo primeiro. Nesse aspecto, 0
deismo moderado de Rousseau seria construido ante uma ideia de descristianizagéo, ja
que o cristianismo ndo encontraria respaldo suficiente nesses escritos.

Numa perspectiva oposta, ha estudiosos que veem nas observaces de Rousseau
sobre o cristianismo uma tematica essencial para entender a dimensdo religiosa do seu
pensamento. O comentario de Gliozzo (1971)® sobre os vinculos entre Rousseau € 0
cristianismo salienta os aspectos dicotdmicos em volta da tematica: pois, de um lado, ele
considera Rousseau e Voltaire como “mentores espirituais” do movimento de
descristianizacdo na Revolucdo Francesa. De outro, reconhece a dificuldade que se tem
em entender a filosofia da religido de Rousseau devido as correntes que nela estdo
inseridas, como o calvinismo, catolicismo, deismo, cristianismo primitivo e o0 moderno
evangelismo (GL10ZO, 1971, p. 278). Algo ndo mencionado por Ruzza (2012). Contudo,
ambos estdo de acordo que em Rousseau, ha uma rejeicdo a ortodoxia doutrinaria do
cristianismo, como a ndo aceitacdo do pecado original, por exemplo.

Por isso, Gliozzo (1971) ndo entende que o deismo seja 0 Unico caminho para
entender o complexo pensamento religioso do genebrino. Ele sugere outro itinerario para
entender o0 processo a0 mencionar que: “O Deismo era somente o primeiro passo na
organizacdo da religido de Rousseau, pois 0s ultimos incluiriam o teismo com
reminiscéncias do cristianismo”®®. Serd que esse itinerario, mesmo incluindo o
cristianismo € correto? Baseado em que ele apresentou esse caminho? Na vida de
Rousseau? Na ordem cronoldgica de suas obras? Talvez ele tenha se baseado em Wright

(1963), para quem o deismo presente na “Declaragdo de Fé do Vigario Savoiano” nédo

8 GLIOZZO, Charles A. The Philosophes and Religion: Intellectual Origins of the Dechristianization
Movement in the French Revolution. Church History, v. 40, n. 3, 1971, p. 273-283. Disponivel em:
<http://www.jstor.org/stable/3163003>. Acesso em: 12 out. 2016.
8 Deism was only the first in classifying Rousseau’s religion, for the latter included theism with
reminiscences of Christianity (Id. Ibid., p. 279) (Traducéo livre).


http://www.jstor.org/stable/3163003

97

representa o ponto culminante da teoria de Rousseau, mas apenas o primeiro passo do seu
pensamento religioso (WRIGHT, 1963, p. 149-150).

Nesse caso, Gliozzo (1971) partiria do deismo presente na “Declaragdo de fé do
vigario Saboiano” para demonstrar que as ideias religiosas de nosso autor ndo se
resumiriam ao deismo. E é baseado em Wright (1963) que Gliozzo (1971) arrisca uma
sintese para entender a complexa teia envolta do pensamento religioso de Rousseau ao
afirmar que: “[... a crenga de Rousseau representou uma posi¢cdo intermedidria entre a
crenca dos fil6sofos e a ortodoxia dos padres]”®’.

Leite Ferraz (2011)® interpreta o cristianismo de Rousseau enquanto guia dos
direitos do homem no século XVIII. Ao contrério de Gliozzo (1971), Leite Ferraz (2011)
defende que em Rousseau houve uma espécie de renovacao espiritual do século das luzes
(FERRAZ, 2011, p. 28). Portanto, ele ndo vé em Rousseau um “mentor espiritual” do
espirito de descristianizacdo como Robespierre 0 viu, mas sim um pensador que
encorajou uma nova concepcao de direitos do homem em sintonia com a exigéncia de
universalidade propria do Evangelho®.

Acreditamos que Gliozzo (1971) tem raz&o quando ele afirma que Rousseau foi
um dos “spiritual mentors” do processo de descristianizagdo na época da Revolugdo
Francesa, ja que algumas de suas ideias religiosas serviram de inspiracdo para partidarios
como Robespierre e Cloots®. No entanto, podemos afirmar, com absoluta certeza, que 0s
escritos de Rousseau inspiraram somente um processo de descristianizacéo, e, portanto,
de superacdo do cristianismo? Até que ponto suas ideias sobre a moral e a politica
apontam para tal horizonte? E se porventura indicassem para tal, como resolver a questédo
das convicgdes cristds do pensador?

Semelhante ao comentario de Gliozzo (1971), Pintor-Ramos (1982) ndo vé
ruptura entre o deismo e o cristianismo de Rousseau, como sugere Ruzza (2012). Em
outras palavras, o deismo sugerido por Ruzza (2012), defendido pelos fildsofos, é

combatido por uma espécie de deismo que une a fé crista e a razdo em Rousseau. No seu

87 [ ... Rousseau’s faith represented the middle position between the faith of the philosophes and that of the
orthodox priests]. (GLIOZZO, Charles A. The Philosophes and Religion, op. cit., p.79). (Tradugéo livre).
8 FERRAZ, Eduardo Lufs Leite. Rousseau e o Evangelho dos direitos do homem. 2011. 272f. Tese
(Doutorado em Histéria Social) — USP, Sao Paulo. Disponivel em:
<file:///C:/Users/Roberta/Downloads/2011_EduardoLuisLeiteFerraz.pdf>. Acesso em: 30 mai. 2016.

8 1d. ibid., p.226.

%0 1d. ibid., p.277.


file:///C:/Users/Roberta/Downloads/2011_EduardoLuisLeiteFerraz.pdf

98

comentario sobre a Nova Heloisa, Pintor-Ramos (1982) observa que a ideia de Deus
apresentada por Julia, heroina do romance, ndo esta de acordo com a concepgéo de um
Deus “relojoeiro”, que criou o relogio (mundo) e o abandonou a sua funcionalidade.

Em contraste a ideia de um Deus unicamente fabricado pela razdo humana fruto
do “orgulho filoséfico”, Rousseau, por meio de Julia, apresenta uma diferente relagao
entre homem e Deus, a partir de: “[...] um Deus vivo no qual se pode entrar profundamente
em contato” (PINTOR-RAMOS, 1982, p. 114)%%. N&o ha descontinuidade entre fé crista
e racionalidade, ja que ambos seriam caminhos para se chegar até Ele, embora ambos,
isolados poderiam sucumbir perigosamente no fanatismo e no desprezivel orgulho
filosofico.

Quanto ao chamado “cristianismo” de Rousseau, Pintor-Ramos o entende também
como um assunto complicado, j& que ele resulta em diversas opinides por parte dos
comentadores, pois ele tratar-se-ia para uns: de um protestantismo liberal, para outros
seria um mistica naturalistica do sentimento, outros mais afirmam que Rousseau seria
“um cristdo sem saber”. Ainda ha os que o afirmam que em Rousseau teriamos um
“verdadeiro cristianismo” e, finalmente, conforme Pintor-Ramos (1982, p. 135), hé& os
que alinham o cristianismo de Rousseau a Reforma Protestante. Por fim, esse estudioso
faz uso de uma cita¢do do tedlogo Karl Barth segundo a qual: “[...] ndo se pode nem
reconhecer nem negar o verdadeiro cristianismo”%, nesse caso, de Rousseau.

Touchefeu (1999)%, citando Masson (1916)%, apresenta uma convicgao crist de
Rousseau que foi se consolidando ao longo de sua vida intelectual a partir de trés
movimentos. O primeiro movimento aconteceu quando Jean-Jacques estava aos cuidados
da Senhora Warens. Nesta mansao, ele teve contato com a fé catdlica de sua “mamae”,
local este intensamente marcado pelo pietismo e pela presenca dos padres. Foi de 1a que
ele guardou as mais doces lembrancas de sua vida, antes de ir para Turim para ser iniciado
oficialmente na fé cat6lica (TOUCHEFEU, 1999, p. 73). Foi fazendo esse caminho que
ele aprendeu a recusar os dogmas cristdos em favor de um Deus da misericérdia e do

amor que convida cada um a retomar o caminho da castidade e da virtude®.

91 «[...] un Dios vivo com el cual se puede entrar vitalmente em contacto” (Tradugéo livre).

92 «[..] ni reconocerle ni negarle el verdadeiro cristianismo” (Tradugao livre).

% TOUCHEFEU, Yves. L’Antiquité et le christianisme dans la pensée de Jean-Jacques Rousseau.
Oxford: Voltaire Foundation, 1999.

% MASSON, Pierre-Maurice. La religion de Jean-Jacques Rousseau. Paris: Hachette, 1916.

% |d. ibid., p.73.



99

O segundo movimento, segundo Touchefeu (1999), deu-se quando Rousseau, ja
em Paris, teve contato com os philosophes e descobriu que as suas ideias ndo estavam na
mesma sintonia em matéria de cristianismo. Na verdade, contra o ateismo e materialismo,
ele se apega a ideia segundo a qual a grandeza da ordem natural é sinal incontestavel da
bondade e do poder divino. Portanto, ndo ha confusdo entre criatura e criador, ja que a
Providéncia é o criador e 0 ordenador do universo (TOUCHEFEU, 1999, p. 74). Por fim,
o terceiro movimento, que ganhou intensidade na maturidade dos textos autobiogréficos,
faz parte do contexto das condenagdes Do Contrato Social e do Emilio. Predomina nesse
movimento, um sentimento de culpabilidade e um desejo de transparéncia — (em mencéo
a Starobinski (1991) —, e contraste com a recusa das aparéncias e hipocrisias
(TOUCHEFEL, 1999, p. 76-77).

Uma das rupturas entre Rousseau e o cristianismo, segundo Touchefeu (1999, p.
30), aconteceu quando no ja mencionado Ultimo capitulo do Contrato Social, sobre a
“Religido Civil”, Rousseau opés a cidadania ao cristianismo. Em outras palavras, ndo
seria bom que o cristdo fizesse parte do Estado, pois a fé cristd estaria em contradicdo
com o corpo politico. Por ser uma religido inteiramente espiritual, o cristianismo
afrouxaria os lagos que unem os cidadédos resultando em uma ameaga a estabilidade do
corpo politico. Tese razoavelmente de acordo com alguns estudiosos citados previamente.

Tese confrontada por Almeida Janior (2008), para quem o teismo cristdo de
Rousseau ndo estabelece uma completa ruptura cristianismo e politica. O caminho que
esse estudioso segue afirma que ndo ha descontinuidade entre cristianismo e politica ao
passo que defende que ha uma espiritualidade peculiar na forma de um “teismo cristao”,
em Rousseau, bem como apresenta a religido civil como uma solucdo original para o
problema da intolerancia.

Para Almeida Junior (2008), faz-se necessario demarcar a diferenca entre
cristianismo e religides cristas historicamente instituidas (catolica e protestantes). Quando
comparado as igrejas instituidas, o cristianismo seria de fato antissocial: “[...] ele é
antissocial, porque ndo tem a mesma mensagem das religides nacionais (deus ou 0s
deuses pertencem a um povo escolhido) mas uma mensagem de que todos os homens da
face da terra sdo irmdos” (ALMEIDA JUNIOR, 2008, p. 30). Como essa diferenca n&o é
retratada no Contrato Social, teriamos uma compreensdo insuficiente do cristianismo

sendo compararmos com outras obras nas quais o autor escreveu sobre o assunto.



100

Por outro lado, motivado por razdes histéricas que advogavam severos problemas
qguanto a unido entre cristianismo e politica, Rousseau concebe a formacédo de estados
cristdos com bastante ceticismo, porquanto um dos negativos efeitos foram as guerras de
religido encorajadas pela intolerancia. Neste aspecto, Rousseau recusou qualquer tipo de
alianca entre Igreja e Estado (ALMEIDA JUNIOR, 2008, p, 42). Contrariando Ruzza
(2012), Almeida Junior (2008, p. 91) defende a existéncia de um teismo cristdo em
Rousseau, pois 0s deistas apesar de ndo serem ateus, ndo acreditam na revelagéo, ao passo
que os teistas (numa citacdo a Diderot) acreditam na imortalidade da alma e nem admitem
e nem negam a revelag&o.

Assim como Almeida Junior (2008), McCarthy (1986)% também defende um
teismo cristianizado de Rousseau em que o0 conceito de consciéncia tem papel central e
sustenta o tripé: racionalismo, cristianismo e o culto do coragdo. Para McCarthy (1986,
p. 18), Rousseau apresentou:

[...] um deismo na mente e um ‘teismo’ no cora¢cdo. Com a mente e o coracéo,
Rousseau esta tentando reconciliar duas crencgas até aqui incompativeis: num
primeiro momento uma intelectualizada religido natural e o cristianismo
tradicional num segundo momento®’.

Ha ainda a posicdo de Kawauche (2013)%. Ele reconhece que os vinculos entre
Rousseau e o cristianismo s@o complicados de se entender, por causa das
descontinuidades presentes entre as suas declaracfes em que ele se afirma cristdo, unidas
ao seu amor pelo Evangelho e o seu respeito por Jesus Cristo, em contraste com suas
afirmacGes sobre o cristianismo no capitulo sobre a “Religido Civil” no Contrato social
em que ele: “[...] condena essa religido como nociva por ser inteiramente espiritual e
desprender o coracgdo do cidaddo das coisas da terra a dizer que nao conhece ‘ nada mais
contrario ao espirito social” (KAWAUCHE, 2013, p. 245-246).

Esse estudioso chega mesmo a afirmar que investigar aquilo que seria “o

cristianismo do autor” seria “inutil”, j4 que Rousseau estaria preocupado em discutir

% McCARTHY, Vicent A. Quest for a Philosophical Jesus: Christianity and Philosophy in Rousseau,
Kant, Hegel, and Schelling. Georgia: Mercer University Press, 1986.

% [...] a deism of the mind and a “theism” of the heart. With mind and heart, Rousseau is attempting to
reconcile two hitherto incompatible faiths; simple, intellectual natural religion in the first instance,
traditional Christianity in the second.

% KAWAUCHE, Thomas. Religido e politica em Rousseau: o conceito de religido civil. Sdo Paulo:
Humanitas: FAPESP, 2013.



101

aquilo que seria o “essencial da religido” a partir de um “credo minimo”, que, segundo
Kawauche (2013, p. 260), seria: “[... um conjunto de poucos dogmas que seriam comuns
a todas as profissoes de f¢é das religides instituidas]”. Esse credo, além de promover uma
continuidade entre o “catecismo do homem” e o “catecismo do cidaddo”, colocaria a
tolerancia como elemento indispensavel para a conservagdo da unidade do Estado.

Concluindo, neste capitulo, foram desenvolvidos dois topicos principais. O
primeiro fez referéncias a dificuldade em encontrar um liame ou um centro comum no
qual convergiriam os escritos de Rousseau. Vimos que ndo ha unanimidade entre os
criticos citados sobre um Gnico tema ou conceito comum que categoricamente possibilite
unir a obra do genebrino. Existem diversas propostas de interpretacdo como as dos
leitores de Kant a Hegel que tem suas justificativas. Ja Starobinski (1991) e Prado Janior
(2008) reconhecem, mas ndo afirmam precisamente que somente o conflito entre o ser e
o0 parecer pode dar conta da unidade da obra. Obviamente, também ndo concordamos com
iSSO.

Defendemos e tentaremos demonstrar que € possivel ler a obra de Rousseau a
partir da tensdo entre o ser e 0 parecer, sem, contudo nos arrogarmos no direito de afirmar
que essa € a Unica leitura possivel, ou mesmo a mais consistente. Seguimos as
interpretacdes de Starobinski (1991) e Salinas Fortes (1976, 1997) que dao énfase ao
conflito entre o ser e parecer aliadas a perspectiva da retorica de Rousseau defendida por
Prado Janior (2008), ja que defendemos que ndo ha dualismo na obra, mas uma tensdo
que as vezes gera controveérsias e ambiguidades de interpretacdes, inclusive no interior de
seus escritos sobre o cristianismo.

Quanto ao segundo topico, poderiamos resumi-lo em pelo menos dois caminhos:
um trilhado pelos estudiosos como Mitchell (1982), Ward (2013), que tendem a defender
uma superacao do cristianismo através de uma proposta de secularizacdo da religido em
Rousseau para atender a demanda do corpo politico que forma o Contrato Social”. Do
mesmo modo, também héa os que sugerem como Ruzza (2012) que haveria uma superagdo
da religido crista via o deismo supostamente defendido por Rousseau.

Numa via contréria, ha os estudiosos que defendem que ha uma continuidade entre
o cristianismo e Rousseau como parte integrante das suas ideias morais e politicas como
s8o os casos de: Gliozzo (1971), Leite Ferraz (2011), Pintor-Ramos (1982), Touchefeu
(1999), Almeida Janior (2008), McCarthy (1986) e Kawauche (2013). Embora a nossa



102

opcao seja a de endossar o segundo grupo de estudiosos, vamos ver se € possivel
estabelecer vinculos entre o ataque de Rousseau as aparéncias em seus dominios historico,

social e moral, com o cristianismo. Esse devera ser o nosso foco nos préoximos capitulos.



103

CAPITULO IV

A RETORICA DO REPUBLICANO: A CRITICA DE ROUSSEAU AO SER E O
PARECER EM SUA DIMENSAO HISTORICA

Imerso no século XVIII, Rousseau pdde experimentar as dores, os valores e 0s
prazeres daquela sociedade aristocratica na qual religido e politica ainda tinham papeis
confusos. Inserido no seu tempo, Rousseau se dirigiu aos homens desse século, ousando
entender os seus valores e costumes, sua historia e seus governos. Conforme Prado Janior
(2008, p. 69): “Ele escreve, certamente, no interior de seu século e se dirige a ele;
queremos com isso simplesmente assinalar que ele se enreda na trama de uma estrutura
historica singular: esse pertencimento é conscientemente assumido pelo proprio filésofo”.

Ele se destacou como pensador porque suas ideias construidas naquele
determinado tempo historico se universalizaram a ponto de nos levar ainda hoje a
investiga-las. Embora Rousseau pertencesse a uma conjuntura “historica singular” as
ideias por ele construidas no passado ecoam no presente, e abre possibilidades para se
pensar o futuro se compreendermos a historia do ponto de vista linear. E é nessa
perspectiva que o nosso trabalho seguird o seu curso.

A nossa opcao pela concepc¢do linear da historia se justifica porque o préprio
Rousseau parece adotar essa concep¢do ao fazer sua critica historica bem presente nos
dois “Discursos”. Conforme Sousa (2001, p. 70): “No caso de Rousseau, se retomamos a
trajetoria dos dois discursos, ele parece alinhar-se a de uma historia em sentido linear”. O
verbo “parece” ¢ muito bem empregado pelas razdes acima apresentadas, mas ndo
entendemos que Sousa (2001) ao empregar esse verbo duvide categoricamente da
abordagem histérico-linear de Rousseau.

Por exemplo, no Primeiro Discurso, a trajetéria linear é nitida quando Rousseau
menciona “a simplicidade dos primeiros tempos”®® nos quais ciéncias e artes ainda ndo
haviam modificados os costumes em oposi¢do aos tempos historicos seguintes, que vdo
do Egito — onde supostamente houve o nascimento das ciéncias e das artes — passando
por Grécia e Roma em seu periodo classico, até o Antigo Regime. Tempo este, segundo

Rousseau, marcado pelo cruel despotismo e pela decadéncia dos costumes, na medida em

% ROUSSEAU. Discurso sobre as ciéncias e as artes, op. cit., p. 366. O. C. Ill, p. 22.



104

que, contraditoriamente, o espirito humano foi se aperfeicoando cada vez mais pelas
ciéncias, as artes e a filosofia.

Para desenvolver este capitulo, apresentaremos a concepcdo de historia em
Rousseau numa perspectiva linear, embora construida em meio a tensdes entre povos
virtuosos e corrompidos. Em seguida, apresentaremos a critica de Rousseau a ideia de
progresso das sociedades cujo um dos principais objetivos € o de analisar como 0s
costumes da civilizacao se deterioraram através dos tempos e qual o papel das ciéncias e
artes nessa deterioracdo. Concluiremos com o diagndstico que aponta para uma sociedade
de mascaras do Antigo Regime e a defesa da virtude, elaborada por Rousseau. Teremos
como base a analise do Discurso sobre as ciéncias e as artes, enxertos das obras: Carta
Morais, Emilio ou Da Educacéo, as ConfissGes e o Prefacio de Narciso ou O Amante de

si mesmo.

4.1 A “Filosofia da historia” de Rousseau ou a historia como aparéncia

Embora Rousseau ndo elabore um tratado especifico de filosofia da historia, ao
analisar a histdria das sociedades e seus desdobramentos nesse curso, ele ndo se abstém
de fazer uma analise historico-critica, e assim uma “filosofia da historia”. Neste aspecto,
Rousseau esta em sintonia com o seu tempo, porque € nesta época em que se iniciam 0s
primeiros ensaios de uma filosofia da histéria — sendo Voltaire!® um dos primeiros a
utilizar este nome — e que sera depois desenvolvida durante todo o século XIX e XX.

Qual foi o método utilizado por Rousseau? O que vem primeiro na sua critica
historica? Quais 0s motivos que levaram Rousseau a investigar a historia das sociedades,
ou ainda resgatar os grandes exemplos dos homens do passado para iluminar o presente?
No nosso entendimento, o que move Rousseau € a rejeicdo ao parecer. Se as aparéncias
estavam intensamente presentes nos costumes e na sociedade de seu tempo, contexto este
dominado pela falsidade, essa historia vinha de longe. Assim, Rousseau analisou as
civilizagbes do passado para identificar as contradigdes envolvendo essas mesmas
civilizagbes, ja que umas foram guiadas pelos vicios em detrimento de outras que
permaneceram virtuosas, com o intuito de entender as causas dos vicios do presente.

Na leitura das duas partes do Primeiro Discurso, 0 que nos chama a atencao séo

as contradigdes visiveis que se apresentam. Tais contradi¢des parecem ser um dos liames

100 VVOLTAIRE, Frangois Marie Arouet. Oeuvres Historiques. Paris: Gallimard, 2000.



105

que unem toda obra. A intencdo de Rousseau parece ser a de expor as contradicdes para
questionar a sociedade moderna e 0s seus vicios. Sua atitude, em se distanciar do
problema para denuncié-lo, nos da a entender a sua preocupagdo em demonstrar o falso
espetaculo em que vive a sociedade, ludibriada pelos seus vicios e pelos seus costumes

corrompidos. Conforme Souza (2001, p. 79):

As contradicfes e antinomias do século contemporaneo sdo a expressdo das
contradi¢Bes que a humanidade experimenta em sua hatureza e em sua historia.
A desigualdade, a tirania, o mundo das aparéncias séo a prova de que 0 homem
esta comprometido com uma historia que ele mesmo forjou.

E ele encontrou essas causas no florescimento das ciéncias e artes. Baseando-nos
em Rousseau compreendemos que os ideais de verdade, justica e virtude encontram pouca
correspondéncia no seu tempo presente, lugar onde predomina a falsidade e a aparéncia.
Também ndo podemos afirmar que esses ideais estdo inteiramente no passado. Nessa
época histérica, haviam civilizacbes e homens corrompidos, talvez em bem menor
proporcao do que no presente. Ha uma dimensao pedagogica na historia capaz de fazer-
nos enxergar quem sao os verdadeiros herdis e 0s povos virtuosos. Para isso, € preciso
uma boa dosagem de imparcialidade, pois se deve observar a historia como: “[...] simples
espectador, sem interesse e sem paixao, como juiz, ndo como cumplice nem como
acusador™,

Afirmar, a partir de Rousseau, que hd uma dimensdo pedagogica na histéria
significa que a histéria tem como uma de suas finalidades: educar os homens do
Iluminismo. A histdria deve servir para educar os homens do presente na medida em que
0S mesmos ao tomarem conhecimento das a¢6es do passado aprendem a discernir as boas
das mas acOes daquele contexto, e assim, tornaram-se criticos do presente. Mais uma vez,

a necessidade da ruptura entre o ser e o parecer € significativa, conforme citacéo:

Para conhecer os homens, é preciso vé-los agir. No mundo, ouvimo-los falar;
eles mostram seus discursos e escondem suas acgles; na histéria, porém, elas
sdo reveladas e julgamo-los pelos fatos. Suas prdprias palavras ajudam-nos a
aprecia-los, pois comparando o que fazem com o que dizem, vemos ao mesmo
tempo o que sdo e 0 que querem parecer; quanto mais se disfarcam, melhor os
conhecemos!%,

101 ROUSSEAU, Jean-Jacques. Emilio ou Da Educacéo, op. cit., p. 312. O. C. 1V, p. 526.
102 1d., ibid.



106

A histdria pode ser um dos palcos essenciais da verdadeira representatividade da
moral, pois € um dos lugares onde se pode desmascarar a mentira. A fala ou o discurso
quando bem arranjado através de uma bela retérica vem a tornar-se uma forga demagogica
poderosa capaz de ludibriar multiddes. O seu contexto fornece vias de acesso a ruptura
entre o ser e o0 parecer na forma como ele entendia 0 mundo a sua volta. O comego da
ruptura ja demonstra o campo de tensdo e ruptura entre o “antes” ¢ o “agora” ja que nao
é possivel voltar a simplicidade nostéalgica dos costumes antigos.

Rousseau foi “juiz”, “camplice”, ou “acusador” quando fez a sua critica historica?
Obviamente ser “juiz” soa como uma retdrica agradavel ao leitor, ja que o juiz que age
com imparcialidade, ndao toma decisdes até ter profundo conhecimento de causa do
julgamento, para evitar injusticas. Ndo é por acaso que o Primeiro Discurso em seu inicio

oferece ares de imparcialidade ao leitor ao mencionar que:

E um espetaculo grandioso e belo ver o homem sair, por seu proprio esforco,
a bem dizer do nada; dissipar por meio das luzes da razdo, as trevas nas quais
0 envolveu a natureza; elevar-se acima de si mesmo; langar-se, pelo espirito,
as regides celestes; percorrer com passos de gigante, como o sol, a vasta
extensdo do universo; e o que é ainda maior e mais dificil, penetrar em si
mesmo para estudar o homem e conhecer sua natureza, seus deveres e seu
fim?03,

A comunicacao de Rousseau para com seus interlocutores abre uma perspectiva
cambiante e porque ndo dizer paradoxal quando ele faz a critica a civilizacdo e a0 homem
do século XVIII a partir de um elogio ao progresso. Pois, com um toque de “varinha
magica” conforme Starobinski (1991), tudo muda de aspecto, ja que o brilho do progresso
contrasta com as “cadeias de ferro” sutilmente escondidas por “guirlandas de flores”
estendidas pelas ciéncias e artes sobre os homens'%. Para Rousseau, na forma como esta,
a historia das sociedades tem se desenvolvido sob os ditames da aparéncia. O ataque ao
intelectualismo artistico e filoséfico foi frontal e era apenas um preltdio do que ainda

havia por vir. Souza (2001), ao fazer uma parafrase do Discurso sobre as ciéncias e as

108 ROUSSEAU. Discurso sobre as ciéncias e as artes, op. cit., p. 334-335. O. C. I, p. 6.
104 ROUSSEAU, Discurso sobre as ciéncias e as artes, op. cit., p. 336. O. C. lll, p. 7.



107

artes, apresenta-nos um diagndstico preciso no tocante a forma como Rousseau enxerga

0 seu tempo:

O que caracteriza o estado atual? Rousseau ndo é avaro em seus argumentos:
a contencdo exterior ndo é a imagem das disposicBes do coragdo; a decéncia
ndo significa virtude; as maximas ndo servem como regras de comportamento;
a verdadeira filosofia ndo tem nada a ver com o titulo de fildsofo. Ainda ha
mais: reina em nossos cora¢des uma uniformidade vil e enganosa, todos os
espiritos parecem ter sido feitos no mesmo molde; ninguém ousa mais parecer
0 que &; vive-se num constrangimento perpétuo; ndo ha amizades sinceras, nem
estima real, sob o véu da polidez escondem-se as desconfiangas, os medos a
frieza, a reserva, o ddio, a traicdo (SOUZA, 2001, p. 70-71).

A intencdo de Rousseau parece ser a de ndo medir esforgos para apresentar o
escandalo a que chegou a situagdo corrente, ja que: “[...] ninguém ousa mais parecer o
que €”. Como ele chegou a essas conclusdes? Como vimos, a histéria da composi¢do do
Primeiro Discurso é muito interessante. A caminho de Vincennes, onde Diderot se achava
preso, em agosto de 1749, Rousseau viu um antincio no “Mercure de France”. O antincio
tratava de uma questdo proposta pela Academia de Dijon, cujo tema era: “O
restabelecimento das ciéncias e das artes terd contribuido para aprimorar os costumes?”.
Rousseau relata nas Confissdes esse seu forte entusiasmo com o tema proposto, conforme

citacdo:

O que recordo bem nessa ocasido foi que ao chegar a VVincennes, estava huma
agitacdo que beirava ao delirio. Diderot o percebeu, eu lhe disse o0 motivo, e li-
Ihe a prosopopeia de Fabricius, escrita a lapis num carvalho. Ele me exortou a
dar saida as minhas ideias e a concorrer ao prémio. Fi-lo, e desde esse instante
perdi-me. Todo o resto de minha vida e minhas desgracas foram o efeito

inevitavel desse momento de desvario%.

Foi assim que, sentindo-se muitissimo entusiasmado com o tema, Rousseau
escreveu esse Primeiro Discurso, considerado uma das primeiras obras de impacto em
sua maturidade e que lhe valeu o prémio da Academia de Dijon em 1750. Diriamos até
que a interpretacdo da historia como aparéncia se revelou nesse caminho para Vincennes.
Embora, segundo o genebrino, isso tenha Ihe valido um séquito de desgracas que o
acompanhou por toda a vida.

105 ROUSSEAU. As Confissges, op. cit. p. 323. O. C. I, p. 351.



108

No referido Primeiro Discurso, alem de citar as ciéncias e as artes, Rousseau
também cita frequentemente as letras e ainda a filosofia. Todas em um mesmo patamar,
ou seja, como um artificio perigoso para a sociedade. H& uma defesa sutil da religido,
embora ele, as vezes, ndo especifique com exatiddo que religido é essa, nas poucas
mencdes a ela direcionadas. O impacto da obra foi de largo alcance tendo em vista que
havia uma ideia segundo a qual: a Europa, e, principalmente, Paris, brilhavam no cenéario
mundial, irradiando suas luzes sobre a escuriddo presente nos povos menos esclarecidos.

Havia uma espécie de otimismo historico na medida em que grande parte da elite
intelectual se vangloriava em ter saido de uma condicdo de brutalidade em um passado
distante. Bem como havia a consciéncia de que o tempo de “trevas” — na qual a religido
crista tinha responsabilidade sobre esses tempos sombrios — estava cedendo lugar para o
caminho do progresso. E notério que, em parte, Rousseau nessa obra néo concorda com
essa interpretacdo e toma um caminho dissonante ao que estava em moda até ent&o.

Porém, isso ndo lhe valeu ainda o rompimento com Voltaire e, sobretudo, com
Diderot, embora ele contestasse veementemente o valor — 0 que para muitos era
incontestavel — das ciéncias, letras, artes e a filosofia, para o progresso das civilizacdes e
aprimoramento dos costumes. Como ja foi outrora mencionado, a religido esté fora dessa
galeria. A religido, no Primeiro Discurso, ndo corrompe os costumes*.

O Discurso sobre as ciéncias e as artes é assim dividido em duas partes principais.
Na primeira, Rousseau vai tratar do tema que ele chama de “indugdes historicas”, ou de
como as sociedades que adotaram as ciéncias e as artes entraram em decadéncia. Na
segunda parte, elabora uma reflexdo relacionada ao surgimento, progresso,
estabelecimento e consequéncia do cultivo das ciéncias, letras e artes nas sociedades.

Sobre a ordem e a sequéncia légica da obra o proprio autor nos relata nas Confissoes:

Quando o texto ficou pronto, mostrei-o a Diderot, que ficou satisfeito e que
indicou algumas correcfes. E essa obra, entretanto, cheia de calor e de forca,
carece absolutamente de l6gica e de ordem; de tudo que saiu da pena, € 0 mais
fraco de raciocinio e 0 mais pobre de nimero e harmonia; mas, qualquer que
seja o talento com que se nasca, a arte de escrever ndo se aprende de uma
vez7,

E observando as palavras “calor e for¢a”, em contraste com “logica e ordem”, que

entendemos que as duas partes do Primeiro Discurso ndo sao totalmente separadas como

196 ROUSSEAU. Discurso sobre as ciéncias e as artes, op. cit. p. 344. O. C. Ill, p. 19.
107 ROUSSEAU. As Confissdes, op. cit. p. 323-324. O. C. I, p. 352.



109

se Rousseau tratasse de um tema e de outro de forma analitica. Na verdade, os temas séo
bem balanceados, muito embora, Rousseau dé mais énfase, na primeira parte, as
“indugdes historicas” e na segunda parte ao surgimento, progresso, estabelecimento e
consequéncia do cultivo das ciéncias e das artes.

Rousseau elabora uma teoria da historia envolvendo determinadas sociedades e
personagens exemplares ou ndo, cujo objetivo é identificar os motivos para a decadéncia
dos costumes dos povos sob o dominio do parecer. A nossa questdo fundamental nesse
aspecto € de explicitar como se deu a degeneracdo dos costumes, na proporgao que as
ciéncias e as artes foram cultivadas nas sociedades. Nesse caso, ha que se entender como

0 progresso das ciéncias determinou a corrupcao dos costumes.
4.2 O progresso das sociedades e a corrupcao dos costumes

Como entender o conceito de costumes em Rousseau? No Primeiro Discurso,
Rousseau ndo chega a definir os costumes. O que ele vai demonstrar € como as ciéncias
e as artes 0s corrompem ao passo que as sociedades foram progredindo ao longo da
historia. Os costumes tém uma forte conexdo com a virtude. Quando, em certo povo, a
virtude ndo é atendida, isso acarreta a dissolugdo dos costumes.

No Prefacio de Narciso, Rousseau faz uma referéncia direta a definicdo dos

costumes, segundo a qual:

A menor mudanca nos costumes, mesmo que em certos aspectos seja vantajosa,
sempre resulta em prejuizo dos costumes. Porque os costumes sdo a moral do
povo e, desde que este cesse de respeita-los, so restam, como regra, suas paixdes
e, como freio, as leis que algumas vezes podem deter 0s maus, porém jamais
torné-los bons. Alias, quando a filosofia consegue ensinar o povo a desprezar
seus costumes, logo encontra o segredo de enganar as leis. Digo, pois, que 0s
costumes de um povo sdo como a honra de um homem: é um tesouro que se tem

de conservar, mas gque nunca mais se recupera quando se perde’®,

Rousseau define os costumes (les moeurs) como a “moral do povo”, e, em
seguida, compara 0s costumes de um povo a honra de um homem e a um tesouro seguro.
Niao existe “o costume” nas sociedades, ou um unico costume na historia humana;

existem, na verdade, “costumes”. Quanto mais um povo conserva seus costumes originais

108 ROUSSEAU. Prefacio de Narciso ou O Amante de si mesmo, op. cit., p. 425-426. O. C. I, p. 971.



110

e quanto menos tais costumes sdo alterados, mais 0 povo é virtuoso e menos ele é
dissimulado.

Desse modo, néo seria totalmente correto considerar que houve um progresso na
pureza dos costumes, na medida em que os costumes foram alterados, pelas ciéncias e
artes, ja que os mesmos perderam sua pureza original. Como compreender a ideia de

progresso, nessa perspectiva? Para Ruzza (2012, p. 18):

Como dito, os iluministas, em geral, confiam na ideia de progresso, que inclui
ndo sé o avanco da ciéncia e da economia, mas também do espirito e da moral,
para melhorar os conhecimentos e aperfeicoar o homem e as instituicdes da
sociedade. Essa confianga na raz&o e no progresso é tdo grande que eles criam
uma propria escala de valores para julgar o passado com a visdo da sua prépria
época, desconsiderando os tempos histéricos, porque eles tém a convicgao que
0 homem é sempre 0 mesmo e pode aperfeicoar-se continuamente. Assim, a
Histdria tem um tempo linear e ndo ciclico e é vista como um campo de luta
entre a razdo e a supersticdo, com a primeira que lentamente se impde a
segunda.

Rousseau desenvolveu uma ideia diferente quando ele observou a historia dos
costumes. Por exemplo, 0s costumes, em sua originalidade, ndo podem de forma alguma
ser modificados, por menor que seja tal mudanca. Esse tesouro original é Unico e s6
acontece uma vez na historia dos povos. Uma vez modificado, o tesouro se perde e hunca
mais é recuperado. A sua modificacdo em nome do progresso nao acarreta, de forma
alguma, sua pureza. Costume é o oposto de progresso. O progresso traz consigo a
transgressdo do costume e a sua dissolucdo é inevitdvel. O costume tem que ser

conservado para ndo ser transgredido. Conforme Comparato (2006, p. 231):

Uma ideia-for¢ca domina todo o pensamento de Rousseau: a sociedade moderna
corrompeu a pureza dos costumes antigos. E quase como a transposicdo do
mito do pecado original, que conduziu a humanidade longe do Paraiso
primitivo. O homem nasce bom, mas o progresso técnico e artistico desenvolve
na sociedade um fermento de corrupgao®.

Diante dessa constatacdo caracterizada pela corrupcédo dos costumes, cabe-nos

uma questdo importante: haveria a possibilidade real das sociedades vislumbrarem

109 COMPARATO, Fabio Konder. Etica. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2006.



111

costumes virtuosos, proximos dos costumes dos primeiros tempos? Existiria a
possibilidade de se produzir um remédio capaz de regenerar 0s costumes? Parece que néo.
Conforme Rousseau na “Ultima resposta ao Sr. de Bordes™: “Vi o mal e procurei mostrar
as suas causas; outros mais espertos ou mais insensatos poderdo achar o remédio”*°,

No Contrato Social, quando Rousseau sugere que primeiro o legislador examine
0 povo antes de redigir a lei, a questdo dos costumes também aparece de forma
contundente. As leis por si s ndo corrigem 0s costumes, ja que 0S costumes sao
entendidos como algo estabelecido no convivio dos homens, portanto, ndo é algo natural,
mas social. H4 uma continuidade com o Primeiro Discurso na medida em que as
sociedades quando envelhecem através dos tempos tornam-se “incorrigiveis”, conforme

citacdo:

A maioria dos povos, como dos homens, s6 sdo doceis na juventude;
envelhecendo, tornam-se incorrigiveis. Desde que se estabelecem os costumes
e Se enraizam os preconceitos, constitui empresa perigosa e va querer reforma-
los. O povo nem sequer admite que se toque em seus males para destrui-los,
como aqueles doentes, tolos e sem coragem, que tremem em presenca do
médico®™,

Apenas “raroS” acontecimentos podem arrancar dos povos as “recordacdes do
passado”, por exemplo, quando estes forem submetidos a traumas resultantes de
revoluc@es violentas: “[...] o Estado, abrasado por guerras civis, por assim dizer renasce
das cinzas e retoma o vigor da juventude, escapando dos bracos da morte”!!2, Tematica
outrora mencionada na Resposta ao Rei da Pol6nia: “[...] nunca se viu, porém, um povo
que se tenha corrompido voltar a virtude”!!3. Como exemplos, Rousseau cita Esparta no
tempo de Licurgo, Holanda e Suica na era moderna. Embora, Machado (1983)'!# acredita
que esse enxerto foi inspirador da Revolucdo Francesa — o que ndo é de todo errado —
Rousseau olhou para o passado e o presente. Provavelmente, a Reforma Protestante, uma

110 ROUSSEAU. Ultima resposta ao Sr. de Bordes. S&o Paulo: Abril Cultural, 1983 (Os Pensadores), p.
441, O. C. I, p. 95.

111 ROUSSEAU. Do Contrato Social, op. cit., p. 61. O. C., Il1, p. 385.

112 1d. ibid.

113 ROUSSEAU. Resposta de J. J. Rousseau ao Rei da Poldnia, Duque da Lorena: sobre a refutacio
feita por esse principe ao seu Discurso. 3. ed. Sdo Paulo: Nova Cultural, 1983 (Os Pensadores), p. 390, O.
C. I, p.56.

114 1d. ibid.



112

das maiores “revolucdes do mundo moderno” e por isso, causadora de inimeras guerras
civis, esta nas entrelinhas desses exemplos da era moderna.

Houve um momento na histéria em que 0s costumes rusticos e naturais
denunciavam a transparéncia das a¢es quando os homens eram auténticos e, por isso,
ndo movidos pelas aparéncias, conforme citacdo: “Antes que a arte polisse nossas
maneiras e ensinasse nossas paixdes a falarem a linguagem apurada, nossos costumes
eram rasticos, mas naturais, e a diferenca dos procedimentos denunciava, & primeira vista,
a dos caracteres™!*°,

De costumes simples, a humanidade passou a vivenciar costumes corrompidos. E
o0 cultivo das ciéncias e das artes foi fundamental nessa degeneracdo. Os costumes
primitivos, presentes, digamos assim, em uma proto-sociedade, em uma sociedade
efervescente vao se degenerando em costumes civilizados, até chegar as sociedades
sofisticadas, como a parisiense, por exemplo.

Rousseau primeiramente constata essa degenerac¢do na historia quando contrapde
povos corrompidos e povos virtuosos. E assim que os barbaros que ha alguns séculos
habitavam a Europa tiveram seus costumes originais modificados pelo flagelo das
ciéncias ¢ das artes oriundas da Grécia Antiga. Os “preciosos despojos” da Grécia Antiga
sdo os grandes responsaveis pelo aviltamento dos costumes originais dos povos da
Europa. A historia tem uma via decadente. Cada vez que os costumes dos primérdios
foram miscigenados mais os vicios se infiltraram nas sociedades. A ideia de progresso e
otimismo dos costumes dos povos, provinda do restabelecimento das ciéncias e das artes
encorajava também a decadéncia, a corrupc¢ao e a aparéncia para Rousseau.

Egito, Grécia, Roma, Constantinopla, China, Italia e Franca sdo os lugares que
se corromperam citados por Rousseau, no Primeiro Discurso!®, Rousseau adiciona que
essas civilizagdes foram se corrompendo, uma a uma, na medida em que restabeleceram
as ciéncias, letras e artes. Podemos arriscar em dizer que, se pode existir para Rousseau
alguma diferenca entre as sociedades antigas onde se originaram e se estabeleceram as
ciéncias e as artes, e as sociedades de seu tempo, essa diferenca € apenas de ordem
cronoldgica, pois o aviltamento das virtudes consequéncia da corrupgédo dos costumes foi

progressivo na medida em que houve o avanco das ciéncias e das artes, conforme citagéo:

115 ROUSSEAU. Discurso sobre as ciéncias e as artes, op. cit., p. 336. O. C. lll, p. 8.
18 1d. ibid., p. 337-338. O. C. Il p. 10-11.



113

“Viu-se a virtude fugir a medida que sua luz se elevava no nosso horizonte e observou-se
o mesmo fendmeno em todos os tempos e lugares**’,

A interpretacéo critica desses acontecimentos faz com que Rousseau tenha uma
visdo decadente da histdria, tendo em vista que a fonte da qual surgiram as ciéncias e as
artes fez jorrar corrupcéo e decadéncia ao longo dos tempos, quando as supostas beleza e

esplendor dessas civilizagdes foram conservados. Conforme Souza (2001, p. 71):

O trajeto é entendido tanto como o que tem como ponto de partida a rusticidade
e de chegada o estado de civilizacdo, e neste sentido ele caminha da
imperfeicdo a perfeicdo, quanto como aquele que tem como ponto de partida a
pureza e ponto de chegada a corrup¢do, e neste caso ele € percurso de
degeneragdo. A histéria dos homens é histéria da queda.

Uma vez movidos pelo dinheiro, luxo, vaidade, poder e pela riqueza, acontecem
0 creplsculo dos bons costumes e, com isso, a decadéncia dos impérios. A historia
legitima a decadéncia da virtude contra a opuléncia do luxo. Por pura ociosidade, o
homem prefere o oficio delicado em academias e saldes a ter que encarar a rusticidade
bem como as qualidades guerreiras.

Deixando de exercitar o corpo para viver na ociosidade, 0 homem se tornou
delicado e efeminado. Rousseau da uma grande valorizacdo ao corpo forte e rastico. Na
medida em que o homem deixou de se preocupar com a atividade fisica em troca da
atividade artistica e intelectual houve a polidez dos costumes e a corrupg¢ao ndo s6 moral,

mas também, fisica do homem, conforme citagdo:

Os romanos confessaram que a virtude militar se extinguira entre eles a medida
que comegaram a se conhecer em quadros, em relevos, em vasos de
ourivesaria, e a cultivar as belas-artes, e, como se essa regido famosa destinada
a servir continuamente de exemplo aos outros povos, a elevagdo dos Médicis
e o restabelecimento das letras fizeram cair novamente, e talvez para sempre,
a reputacdo guerreira que a Itdlia parecia haver recuperado ha alguns
séculos™e,

Ao contrario dessa linha histérica decadente, Rousseau faz referéncia a
pequenos povos em que a virtude foi preservada das especulagdes fateis, e por isso

tornaram-se modelo para outros povos. Os povos Vvirtuosos citados sdo respectivamente:

U7 1d. ibid., p. 337. O. C. l1I, p. 10.
118 ROUSSEAU. Discurso sobre as ciéncias e as artes, op. cit., p. 346-347. O. C. I, p. 23.



114

persas, citas, germanos, Roma arcaica, Esparta. Os selvagens da América também séo
citados com a expressdo “essa nagdo rustica”. ESses povos continuaram virtuosos porque
eles tinham em meta a conservagdo dos seus costumes.

Ao observarem os costumes corrompidos dos civilizados, tais povos rusticos
optaram por “outras atividades” que ndo fossem “as do espirito”. As atividades do espirito
podem ser compreendidas como atividades relacionadas ao culto as ciéncias, artes e
filosofia. Na concepcdo de Rousseau, 0s povos virtuosos desprezavam as atividades do
espirito porque estas ndo o faziam povos melhores, mesmo sendo instruidos, conforme

citacdo:

N&o ignoravam que, em outras regides, homens ociosos passavam a vida
disputando sobre 0 bem soberano, sobre o vicio e a virtude, e que pensadores
orgulhosos, creditando-se a si mesmos os maiores elogios, confundiam os
outros povos sob o nome desprezivo de bérbaros; refletiram sobre seus

costumes e aprenderam a desprezar sua doutrina®*®,

Nesse aspecto, Rousseau opde duas grandes “polis” gregas: Atenas e Esparta. A
primeira como uma cidade decadente, a segunda como virtuosa. Mas, Atenas nao teria
mais destaque do que Esparta quando o assunto é civilizacdo? N4o teria vindo de Atenas
uma rica producgdo artistica e filosofica da antiguidade? Porém, conforme Bignotto
(2010), as duas grandes referéncias de Rousseau em matéria de povos antigos sao Esparta
e Roma em seu periodo republicano. Quais as consequéncias das afirmacdes de Rousseau
que invertem o modelo tradicional em se tratando de Esparta e Atenas? Conforme
Bignotto (2010, p. 100):

A primeira consequéncia dessas afirmagdes é que ele nos convida a sair do
quadro de referéncia tradicional e olhar para os tempos modernos com a ética
da corrupcdo e ndo do progresso. A segunda consequéncia é que Esparta
emerge do seu discurso como um objeto muito mais importante do que

poderiamos imaginar ao abordarmos o problema do progresso das ciéncias e

das artes sob o ponto de vista dominante na épocalzo.

Rousseau ndo nega a importancia do progresso sem deixar de relaciona-lo com

a corrupcao dos costumes. Entender a historia sob esse viés faz-nos compreender que a

119 ROUSSEAU. Discurso sobre as ciéncias e as artes, op. cit., p. 339. O. C. Ill, p. 12.
120 BIGNOTTO, Newton. As aventuras da virtude: as ideias republicanas na Franga do século XVI1I1. Sao
Paulo: Companhia das Letras, 2010.



115

questdo ndo esta em usufruir dos frutos da civilizacdo como as ciéncias e artes, mas em
coloca-las, acima de tudo, sob a tutela da virtude. Nesse aspecto, ndo foi por mera
estupidez e nem por pura ingenuidade que 0s povos simples e guerreiros nao optaram

pelas ciéncias e artes. Rousseau cita um exemplo:

Quando os godos arrasaram a Grécia, todas as bibliotecas s6 se salvaram do
fogo devido a uma opinido espalhada entre eles e segundo a qual se deveria

deixar aos inimigos moéveis téo proprios a desvia-los do exercicio militar e a

distrai-los com ocupacdes ociosas e sedentarias®??.

Rousseau mostra qual é a real utilidade das ciéncias e das artes: distrair o0s
homens em ocupacdes ociosas e sedentarias para desvia-los do exercicio militar. Uma
vez distraidos com as belas artes, 0s gregos nao pensariam em guerrear. Quais desses
povos foram mais inteligentes? Quais deles conheciam melhor a arte de lidar com o
inimigo? Os rusticos barbaros, gregos e romanos tinham o que ensinar aos homens do

tempo de Rousseau, conforme as Consideracgdes sobre o governo da Polénia:

Quando lemos a historia antiga, acreditamo-nos transportados para um outro
universo, e entre outros seres. O que tém em comum os franceses, os ingleses
0S russos com 0s romanos e os gregos? Nada além da aparéncia. As fortes
almas destes Ultimos parecem aos outros exageros da historia. Como é que eles,
que se sentem tdo pequenos, pensariam que houve tdo grandes homens?
Existiram, contudo e eram humanos como nds: o que é que nos impede de ser
homens como eles? Nossos preconceitos, nossa baixa filosofia e as paixdes do
pequeno interesse, concentradas com o egoismo em todos os coragBes por
instituicdes ineptas que o génio nunca ditou'??.

O tom da mensagem é suficientemente elucidativo: por que ndo somos como 0s
antigos romanos e gregos? Eles eram grandes, n6s ndo. Tal qual Didgenes, Rousseau
acende a sua lanterna a procura de homens honestos e virtuosos no seu tempo. Os homens
dos tempos modernos aparentam ter as virtudes antigas, mas ndo as tem. Sera que o elogio
aos antepassados historicos faria de Rousseau um nostalgico, como se ele quisesse voltar
aos primeiros tempos para viver a inocéncia e a simplicidade em plenitude? A histéria da

gueda e da imersdo humana no parecer o faz um saudosista sonhador? Sobre essas

121 ROUSSEAU. Discurso sobre as ciéncias e as artes, op. cit., p. 346. O. C. Ill, p. 22.
122 ROUSSEAU. Consideracdes sobre o governo da Pol6nia e sua reforma projetada, op. cit., p. 26. O.
C. 111, p. 956.



116

interpretacdes, Bignotto (2010, p. 103) ¢ categorico ao afirmar que: “Nada indica que ele
achasse possivel regredir a sociedade a um ponto mais saudavel de sua existéncia. O que
ele ressalta ¢ o contraste entre os dois modelos de existéncia”. Isso pode ter sido causa de
inimeras discussdes nessa época.

Os grandes impérios do mundo sucumbiram nas maos de povos simples, na
proporcéo em aqueles perderam seu tempo com as ciéncias e as artes. A virtude guerreira
venceu o vicio artistico delicado e efeminado; por isso, a arte trouxe decadéncia.
Rousseau elabora uma filosofia da histéria com certo dualismo entre povos virtuosos e
povos corrompidos, e relata a partir de exemplos historicos que nem sempre 0S povos
sofisticados venceram. Mesmo mais sofisticados, alguns povos cairam nas maos de
guerreiros simples, pobres e corajosos. Rousseau apresenta alguns exemplos tipicos

dessas vitdrias, conforme citacéo:

Os francos conquistaram os gauleses, e 0s saxfes a Inglaterra, sem outros
tesouros além de sua bravura e de sua pobreza. Um troco de montanheses
pobres, cuja cupidez toda se limitava a algumas peles de carneiro, depois de

ter dominado o orgulho austriaco, esmagou aquela opulenta e temivel casa de

Borgonha que fazia os potentados da Europa tremerem?23,

Ainda dentro dessa tematica, Rousseau cita filsofos, sabios e artistas nos quais,
ou defenderam a virtude, ou propagaram 0s vicios. Séo citados efetivamente como
propagadores dos vicios: Enio, Teréncio, Ovidio, Epicuro, Zendo, Marcial, Catulo,
Arcesilau, Praxiteles, Fidias, Leucipo, Demostenes, Didgoras, Hobbes e Spinoza. Para
Rousseau, esses ndo seriam os amigos da virtude. Os grandes guerreiros com coragem e
bravura venceram suas conquistas para, logo em seguida, cairem na escraviddo sutil
desses artistas e sabios, quando estes foram colocados a disposicdo daqueles. Rousseau
resume numa férmula as linhas de pensamento desses homens que, no seu entender,

propagaram 0s Vvicios através de seus escritos:

Um pretende ndo haver corpos e que tudo sé existe como representacdo; o
outro, ndo haver substancia sendo a matéria, nem outro deus sendo o mundo.
Este avanca ndo haver nem virtudes, nem vicios, e serem quimeras o bem e o

mal morais; aquele, que os homens séo lobos e podem, com a consciéncia

tranquila se devorarem uns aos outros24,

123 ROUSSEAU. Discurso sobre as ciéncias e as artes, op. cit., p. 345, O. C. lll, p. 20.
124 1d., ibid., p. 349-350, O. C. IlI, p. 27.



117

Como propagadores da virtude sdo citados efetivamente: Sécrates, Catdo,
Cicero, Fabricio, Bacon, Descartes, Newton, Arouet (\Voltaire), Carle, Pierre e Pigalle. O
nome de Voltaire é citado, pois, na época em que foi escrito e publicado o Primeiro
Discurso (1749-50), parece que ainda ndo havia o célebre conflito que caracterizou 0s
dois pensadores na Histéria da Filosofia. Esses génios virtuosos ndo fizeram arte e ciéncia
para agradar a opinido publica por simples ociosidade, ou ainda por vaidade. Suas
criages foram desinteressadas e visavam ou bem publico, ou o engrandecimento da
virtude.

Claro que essa analise superficial e apressada presente no Primeiro Discurso
revela o oportunismo de Rousseau ao simplesmente afirmar que estes grandes autores da
literatura e do pensamento Ocidental corromperam ou ndo as pessoas. Ele fez essa analise
baseada em que, afinal? Nao da para aceitar tacitamente que autores como Ovidio e
Hobbes escreveram obras que deturparam os costumes porque Rousseau disse que é
assim. Esse tipo de argumentacao é passivel de criticas e desconfiancgas por fazer parte da
retorica de Rousseau. Para critica-los ele teve que Ié-los e tomar conhecimento de suas
ideias. Se ele se ocupou em ler é porque ele gostava de ler e ainda comentar sobre suas
ideias, ainda que o exercicio da leitura e escrita corrompesse 0s costumes.

Por outro lado, ndo ha garantias de que lendo os classicos da literatura e da
filosofia, ou mesmo buscando o conhecimento cientifico n6s nos tornemos pessoas
melhores. Em todo o caso, ndo seria melhor cultivar a virtude lendo os cléssicos e
escrevendo literatura e filosofia como o fez Rousseau, do que buscar a virtude sem ter
acesso aquilo que a civilizagcdo pode nos dar de melhor?

Gostariamos de destacar nesse grande numero de autores citados por Rousseau
0s nomes de Socrates e Fabricio, este Gltimo foi um cdnsul austero de Roma que viveu
no século 111 a.C.. No final da primeira parte do Primeiro Discurso ha duas referéncias
diretas a esses autores. Nao ha nenhuma mencéo a Jesus Cristo como parte da galeria dos
homens virtuosos descrita nesse Primeiro Discurso. Em relacdo a Fabricio, Rousseau faz
uma conjectura, ou seja, qual seria sua atitude caso ele chegasse a ver no tempo posterior
a Republica o ponto a que chegaram os costumes.

O discurso de Fabricio seria de total reprovacao aos romanos, pois estes estavam
esquecendo-se das suas qualidades rusticas e guerreiras em nome de costumes

sofisticados pelas ciéncias, letras, artes e filosofia, conforme citagdo: “V s, senhores das



118

nacdes, vOs vos tornastes os escravos desses homens frivolos que vencestes! Sdo os
retoricos que vos governam”*?®, Nessa critica, estd também presente a oposicio entre a
virtude guerreira e o0 vicio artistico, ja que, para Fabricio, “o salvador de Roma”, é
incompativel o gosto pelas belas artes e o espirito guerreiro. O romano deve, sobretudo,
amar Roma, amar suas conquistas sobre os povos para neles fazer imperar a virtude.

A grande questdo que emerge a partir dessas constatacdes diz respeito a origem
das ciéncias e das artes. Que importancia Rousseau atribui as ciéncias e as artes na
corrupgdo dos costumes e no fomento da vida teatralizada? Mais uma vez, Rousseau
remonta a Antiguidade para dizer que uma tradicdo, passada do Egito para a Greécia,
afirmava que tinha sido um deus inimigo do repouso do homem que havia inventado as
ciéncias. Nesse caso, as ciéncias seriam inimigas do repouso do homem. Solucéo que

parece ndo agradar Rousseau:

Que opinido deveriam, pois, ter das ciéncias os prdprios egipcios, entre 0s
quais elas nasceram? Explica-se: conheciam de perto as fontes que as tinham
produzido. Com efeito, quer folheando os anais do mundo, quer suprindo
crdnicas imprecisas com buscas filosoficas, para os conhecimentos humanos
ndo se encontrard origem que corresponda a idéia que se gosta de formar a seu

respeitolzs.

Para Rousseau, desde as suas origens antigas, a explicacdo para o surgimento
das ciéncias e das artes foi tratada de modo superficial. Rousseau € bastante incisivo ao
dizer que ndo houve interesse sério e sincero por parte da humanidade ao tentar responder
a questdo. Houve, na verdade, uma grande acomodacao universal, parecendo até que 0s
seres humanos, ao darem solugdes superficiais, queriam na verdade esconder a verdadeira
origem das ciéncias e das artes, maquiando-a com respostas sutis sem, contudo, entrar
profundamente na questdo. Rousseau parece querer desmascarar de vez o que 0s estudos
esconderam por longos anos: a verdadeira origem das ciéncias e das artes.

Rousseau a faz da forma mais pratica possivel. O que nos da a entender que ele
ndo quer perder tempo com argumentacgdes opacas e retoricas académicas. Rousseau quer,
na verdade, deixar claro de uma vez por todas qual o verdadeiro surgimento das ciéncias

e das artes, e isso ele faz da forma mais direta possivel:

125 4., ibid., p. 341, O. C. 11, p. 14.
126 14, ibid., p. 342-343, O. C. Il p. 17.



119

A astronomia nasceu da supersticdo; a eloquéncia, da ambicdo, do 6dio, da
adulacdo, da mentira; a geometria, da avareza; a fisica, de uma curiosidade
infantil; todas elas, e a propria moral, do orgulho humano. As ciéncias e as

artes devem, portanto, seu nascimento a nossos vicios: teriamos menor divida

guanto as suas vantagens, se 0 devessem a nossas virtudes'?’.

Obviamente, a questdo ndo é analisada de forma rigorosa nessa retérica de
Rousseau, ja que o seu julgamento é parcial. Ndo se pode dar crédito absoluto a essas
afirmacGes aparentemente apressadas, ainda que o genebrino se utilize da historia para
investigar a origem das ciéncias e das artes. Contudo, por tras da sua retorica critica é
latente o apelo a simplicidade, rusticidade e sinceridade.

O terreno no qual Rousseau quer lutar ndo € o que sugere intelectualismos, mas
é o de cunho moral e politico. O aspecto moral diz respeito a uma pretensa origem
historica das ciéncias e artes e a consequente corrupcao dos costumes nas sociedades que
as cultivaram. O aspecto politico diz respeito a extrema desigualdade e exploragcdo do
homem pelo homem que é resultado de governos despoticos e sustentados por artistas e

filésofos embriagados pelo luxo e pela vaidade. Conforme Bignotto (2010, p. 102):

Sua preocupacdo com a simplicidade implica a critica ao luxo e a vaidade que
acompanham os homens de ciéncia e 0s poderosos. O progresso das ciéncias,
longe de aumentar a compreensdo de nossa natureza, afasta-nos da fonte
original de nossos sentimentos, fazendo-nos esquecer das virtudes que
permitiram a sobrevivéncia das cidades antigas mesmo num contexto adverso.

Como compreender a virtude no contexto do Primeiro Discurso? Que papel é

destinado aos vicios no tocante a origem das ciéncias e das artes?
4.3 Virtude, simplicidade e a critica ao pedantismo filoséfico

Para desenvolver os topicos que se seguirdo, temos que ter o cuidado em nao se
enganar quanto as intencdes de Rousseau, como se ele quisesse simplesmente desmerecer

ciéncias e artes. Para Rousseau: “Nao é em absoluto a ciéncia que maltrato, disse a mim

127 4., ibid., p. 343, O. C. IlI, p. 17.



120

mesmo, € a virtude que defendo perante homens virtuosos”*?, Nao ha uma demonizacio
dessa producdo humana. O que nos parece que ha € uma desconfianca por parte de
Rousseau no tocante a um endeusamento desses frutos da civilizagdo por parte da
majoritaria elite intelectual do seu século, a ponto de ndo se pensar em outra alternativa
em vista da prosperidade do homem e da sociedade sem o cultivo das ciéncias, letras artes
e filosofia.

Por outro lado, Rousseau da grande importancia a virtude, valor este outrora
esquecido pela civilizagdo como se esta tivesse substituido, ao longo da historia, valores
permanentes por transitérios. Rousseau ndo chega a definir a virtude no Discurso sobre
as ciéncias e as artes. Rousseau entende a virtude como uma atividade pratica, ndo
necessariamente intelectual. A virtude é para ser vivida no dia a dia, ndo para ser
especulada em escolas e academias. Quanto mais se estuda a virtude, quanto mais se
utilizam oratdrias eloquentes para exaltad-la, quanto mais se especula em producdes
artisticas ou impressas, mais a virtude se torna distante do convivio humano. A virtude,
por exemplo, é incompativel com 0 mau uso das ciéncias e das artes. Rousseau se utiliza
de varios exemplos para justificar sua argumentacao: “Até entdo os romanos tinham-se
contentado em praticar a virtude; tudo se perdeu quando comecaram a estuda-la”?°.

No Primeiro Discurso, hd uma espécie de popularizacdo da virtude. A virtude é
dada a todos sem excec¢do; porém, sd as pessoas simples conseguem pratica-la com
profundidade nas suas vidas cotidianas. Os sabios se perdem quando buscam entendé-la
por meio de inlmeros conceitos, assim como o0s artistas preocupados com a fama e o
préprio brilho nos saldes, ndo conseguem estabelecer vinculo com a virtude.

Varios adjetivos caminham junto com a virtude. A virtude caminha junto com a
inocéncia, com as acdes heroicas, com a rusticidade, simplicidade, sinceridade, bravura,
pobreza, coragem, honestidade, magnanimidade, equidade, temperanca, humanidade, o
amor a patria, Deus, a religido e os amigos. Esses valores citados sdo exemplos que o
nosso autor utiliza para endossar as “qualidades guerreiras” e “qualidades morais”. A
virtude endossa os valores republicanos. Eles estdo em oposi¢ao aos vicios, quais sejam:
a supersticdo, a ambicdo, o ddio, a lisonja, a mentira, a avareza, a va curiosidade, o

orgulho humano, o luxo, a ociosidade, a vaidade, a injustica.

128 |d. ibid., p. 333. O. C. lll, p. 5.
1291d., ibid., p. 340-341, O. C. Ill, p. 14.



121

Quando Rousseau se refere as “qualidades morais”, ele também se refere a
educacdo das criancgas, antecipando o debate que sera aprofundado no Emilio. Nos
estabelecimentos de ensino tudo € ensinado, exceto os deveres. Se a crianga ndo aprende
seus deveres enquanto crianga, ndo os vivenciara quando adultos, portanto ndo se tornaréo
cidaddos. Os exemplos que lhes sdo dados através das belas artes sdo exemplos
depravados, repletos de retratos e obras obscuras. Ao invés de ornarem as pragas com
exemplos dos grandes homens virtuosos da histdria que defenderam a pétria, os artistas,
na visdo do genebrino, as ornam com obras funestas que prestam um verdadeiro
desservico a populacao.

Né&o é tdo dificil para o povo simples vivenciar as licbes da virtude, por isso
mesmao, no entender de Rousseau, essas licdes se tornam tdo complexas quando abstraidas
no mundo intelectual, em que os homens achando que sabem tudo, acabam nao
vivenciando nada. Para Rousseau, quem quiser saber onde esta a virtude, ndo se limite a
procura-la nas academias, nos livros e sal6es; antes se dirijam aos campos e as florestas

do Novo Mundo, e verdo uma licdo da qual nunca mais irdo esquecer, conforme citacao:

Temos fisicos, gebmetras, quimicos, astrbnomos, poetas, musicos, pintores;
ndo temos mais cidad&os, ou, se nos restam alguns deles dispersos pelos nossos
campos abandonados, 14 perecem indigentes e desprezados. Esse o estado a
que estdo reduzidos, esses 0s sentimentos que encontram, em nos, aqueles que

nos dao o péo e ddo o leite aos nossos filhos%C.

A educacdo corrompida e o gosto pelos estudos ndo tornam, por si s6 0s homens
virtuosos. Rousseau alerta que os filhos do seu tempo aprendem quase todas as li¢coes
sobre as quais a mente humana pode se debrucar, mas ndo aprendem a meta mais essencial
de todas: ser cidaddo. Essa meta deve vir antes de ser artista ou filésofo, porquanto ela
impde responsabilidades e deveres ndo apenas em relacdo a si mesmo, mas também em
relacdo aos outros.

No “Prefacio de Narciso”, Rousseau também faz uma referéncia sobre a virtude
(em nota), quando se dirige aos fundadores de Roma: “N&o desprezavam a virtude; apenas
ndo a conheciam ainda, pois as palavras virtude e vicio sdo nogdes coletivas que s

nascem do convivio dos homens™!. A virtude aparece no espaco publico, e aqui

130 14, ibid., p. 348-349, O. C. III, p. 26.
131 ROUSSEAU. Prefacio de Narciso ou O Amante de si mesmo, op. cit., p. 426. O. C. Il, p. 971.



122

entendemos por espaco publico o campo e a cidade, embora seus principios ja estejam
presentes nos coracdes humanos. E assim que no Gltimo paragrafo do Primeiro Discurso,

Rousseau afirma que:

Oh! virtude, ciéncia sublime das almas simples, serdo necessarios, entdo, tanta
pena e tanto aparato para conhecer-te? Teus principios ndo estdo gravados em
todos os coracfes? E ndo bastara, para aprender tuas leis, voltar-se sobre si
mesmo e ouvir a voz da consciéncia no siléncio das paixdes? Ai esta a
verdadeira filosofia; saibamos contentarmo-nos com ela e, sem invejar a gloria
desses homens célebres que se imortalizam na replblica das letras, esforcemo-
nos para estabelecer, entre eles e nos, essa gloriosa distingdo que outrora se
conhecia entre dois grandes povos: um sabia dizer bem, e o outro obrar bem?*2,

A partir desse fragmento poderiamos nos perguntar: para que tantas sutilezas
académicas se a ciéncia sublime (que é a virtude) esta gravada em todos os coracdes?
Parece ndo ser no mundo intelectual que iremos aprender essa ciéncia, mas é na vida
simples do dia a dia. De qualquer maneira, a virtude como ciéncia é uma forma de
aprendizagem, mesmo estando 0s seus principios gravados nos coracGes. Se ela esta
gravada no coracédo de cada um, significa que esta acessivel a todos.

Esse tema € muito complexo, pois, de alguma forma, a virtude tem certa relacao
com a nogdo de natureza, na proporcao em que é algo que deve ser muito mais vivenciado
que aprendido intelectualmente. O que significa dizer que para o tema da virtude temos,
a principio, duas possibilidades de leituras em Rousseau: a primeira diz respeito a virtude
enguanto presente na vida social; tema também associado aos bons costumes. A segunda
diz respeito a possibilidade de interpretar a virtude como algo intrinsecamente presente
no coracdo humano se compreendermos a virtude como bondade, simplicidade e
felicidade, sentimentos presentes na natureza humana.

Bignotto (2010) esclarece que a repetida presenca do conceito ndo lhe garante
uma clareza, pois, trata-se de um conceito fugidio ja que Rousseau nos da pistas, mas ndo
nos oferece seguranga categorica sobre o que a virtude é. Para Bignotto (2010, p. 109):
“Da mesma forma, no Primeiro Discurso, a critica ao progresso das ciéncias é feita em
nome dos valores associados a simplicidade. No entanto, nada nos autoriza a dar uma

definicdo simples e Gnica da virtude”.

132 ROUSSEAU. Discurso sobre as ciéncias e as artes, op. cit. p. 352. O. C. I, p. 30.



123

Esses valores relacionados com a simplicidade e também a ignorancia estdo em
tensdo com saberes relacionados ao dominio filosofico. Sdcrates € o personagem que
Rousseau utiliza para instigar essas tensdes. A célebre passagem que serd mencionada é
uma parafrase da “Apologia de Sécrates”, em que Sdcrates pde em crise 0 saber dos
artistas, poetas e sabios da época na cidade de Atenas. O “sabio” Sdcrates € mostrado
como uma pessoa indiferente ao seu proprio saber. Ele sabe que sabe na medida em que
reconhece que nada sabe. Seria ingenuidade o artista ou o filésofo considerar que podem
conhecer problemas como a verdade, o bom e o belo.

Mais uma vez, a definicéo do que é a verdade, o bom e o belo néo sera resolvida
por intermédio de li¢bes, conceitos racionais ou “sutilezas metafisicas”. A sabedoria
humana ndo dispde de tamanho alcance, por isso, seria indtil tanto esforco. Socrates
parece desdenhar, assim, do proprio saber ao tornar esse saber desinteressado e
indiferente a vaidade e aos aplausos, conforme a parafrase de Rousseau da Apologia de

Socrates:

N&o sabemos, nem os sofistas, nem os poetas, nem os oradores ou 0s artistas,
nem eu mesmo, o que é o verdadeiro, 0 bom, o belo. H4, porém, entre nds uma
diferenca, qual seja, a de que, ainda que essas pessoas nada saibam, todas elas
acreditam saber algo. Ao passo que eu, se nada sei, nao tenho divida disso. De
modo que toda essa superioridade de sabedoria, que me é concedida pelo

oraculo, reduz-se somente a estar bem convencido de que ignoro o que ndo
.133
sei~°”,

Rousseau nos chama a atencdo para outro assunto ndo menos importante:
Socrates continuaria hoje a menosprezar o interesse pelas belas-artes e pelo mundo
sofisticado em nome da beleza da virtude. A perseguicdo e 0s insultos a sua pessoa seriam
muito mais violentos, e, por isso, ndo estaria ele isento de ter uma morte mais amarga do
gue a que teve quando foi obrigado a beber a cicuta.

A defesa da virtude em Rousseau estad em contraste com o pedantismo filosofico
de seculo XVIII. A suainterpretacao sobre a filosofia e os filésofos € parte de uma retérica
que denuncia especulacGes e discursos estéreis cujo resultado € a esterilidade do

conhecimento. Para 0 genebrino, esses homens inteligentissimos, que através de seus

133 14, ibid., p. 340, O. C. 11, p. 13.



124

conhecimentos sublimes podem ousadamente falar com arrogancia sobre Deus, 0 homem
e 0 universo, na verdade ndo fazem com que a humanidade seja menos perversa.

A cruzada “anti-filosofica” de Rousseau € muito polémica aos olhos dos
intelectuais do século XVIII porque ele ousa louvar a ignorancia. Ele foi cobrado diversas
vezes para explicar sua atitude, ja que com erudicdo, Rousseau usa sua retdrica para
homenagear a ignorancia como virtude. Na Resposta ao Rei da Poldnia, ele defende seu
ponto de vista ao diferenciar a “ignorancia feroz” da “ignorancia razoavel”, conforme

citacdo:

H& uma ignoréancia feroz e brutal que nasce de um coracdo mal e de um espirito
falso; uma ignoréncia criminosa que alcanca até os deveres da humanidade,
que multiplica os vicios, que degrada a razéo, avilta a alma e torna os homens
semelhantes aos animais — essa a ignorancia que o autor ataca e da qual
apresenta um retrato bastante odioso e bastante parecido®3,

Rousseau é consciente que a historia € manchada por esse tipo de ignorancia
falsa e criminosa responsével pelos flagelos da humanidade ao rebaixar-lhes a condig¢do
de bestas ferozes. N&o era esse tipo de ignorancia a quem ele se reportava no Primeiro
Discurso. Ao criticar Rousseau, o rei da Polonia deu-lhe a oportunidade de se justificar,
afinal, quem ousaria defender um estado de ignorancia como esse mencionado como ideal
para a humanidade? Contudo, Rousseau se esforca em ser coerente ao afirmar que
defendeu um tipo de ignoréncia diferente, conforme citacéo:

H& uma outra espécie de ignorancia razoavel que consiste em limitar sua
curiosidade a extensdo das faculdades que se recebeu ao nascer; uma
ignorancia modesta que nasce de um vivo amor pela virtude e s inspira
diferenca por todas as coisas que ndo sejam dignas de encher o coracdo do
homem e que ndo contribuam para torna-lo melhor; uma doce e preciosa
ignorancia, tesouro de uma alma pura e satisfeita consigo mesma, que pde toda
a sua felicidade em voltar-se sobre si mesma, tornar-se testemunha de sua
inocéncia e que ndo sente necessidade de procurar uma falsa e va felicidade na
opinido que possam fazer de suas luzes — essa a ignorancia que louvei e que
peco ao céu como punicao do escandalo que causei aos doutos pelo desprezo
que declarei dedicar as ciéncias humanas*®,

134 ROUSSEAU. Resposta ao Rei da Poldnia, op. cit., p. 388-389. O. C. IlI, p. 54.
135 14, ibid., p. 389. O. C. IlI, p. 54.



125

N&o seria exagero em afirmar que esse seria um eloquente discurso de Rousseau
sobre a ignorancia. Ele presta homenagens a “ignorancia razoavel” utilizando o que de
melhor a sua retdrica pode criar. Mais uma vez, contra o pedantismo filosofico, ele
aproxima Soécrates como modelo de cidaddos virtuoso por ele “louvar a ignorancia”,
conforme citagdo: “Concordo, pois, que Socrates SO pensou em salientar os vicios dos
filésofos de seu tempo: mas nao vejo como concluir sendo dizendo que nesse tempo 0s
vicios pululavam com os filosofos”®.

Para Rousseau, os escritos dos homens esclarecidos séo econdmicos em sua real
utilidade, e mais indteis e pérfidas ainda sdo as produc6es dos escritores obscuros e dos
letrados ociosos que ainda se aproveitam de seu brilhantismo para serem parasitas do
Estado. A retdrica de Rousseau adiciona escritores e artistas na mesma galeria dos padres,
conforme previamente apresentado por Meslier (1978, p. 63). O resultado da margem a

uma pretensa nadificacéo da filosofia e do oficio de filésofo, conforme citacéo:

Que digo? Ociosos? Quisera Deus que o fossem efetivamente! Os costumes,
com isso, seriam mais sdos e a sociedade mais sossegada. Mas esses vaos e
fateis declamadores andam, porém, por todas as partes, armados com seus
funestos paradoxos, minando os fundamentos da fé e enfraquecendo a virtude.
Sorriem desdenhosamente das velhas palavras patria e religido, e dedicam seus
talentos e sua filosofia a destruir e aviltar quanto existe de sagrado entre 0s
homens. N&o que no fundo odeiem a virtude ou nossos dogmas; é da opinido
publica que sdo inimigos; e, para tornar a trazé-los de volta ao pé do altar,
bastaria relega-los a0 meio dos ateus. O furia de ser diferente, que poder o

vossol37?

Rousseau entende que a maior preocupagdo dos declamadores ndo é com a
verdade sincera dos acontecimentos, mas sim em ir contra a opinido publica. Os sébios,
com empolgacdo e eloquéncia, afirmam falsas verdades nas quais nem eles mesmos
acreditam. Esses artifices se utilizam da retdrica e dos paradoxos para se distinguirem dos
demais, com o intuito de questionar a opinido publica e aniquilar a virtude.
Irresponsavelmente pdem em questdo valores fundamentais como a patria e a religiao,
em nome da vaidade.

E o0 que é mais irdnico para Rousseau € que bastaria que se colocasse essa gente

junto dos ateus, que eles se voltariam para os altares, sem 0 menor constrangimento.

136 |d. ibid., p. 389. O. C. I, p. 55.
137 ROUSSEAU. Discurso sobre as ciéncias e as artes, op. cit., p. 344. O. C. Ill, p. 19.



126

Perdeu-se o senso da sinceridade com a vulgarizacdo do saber. Muitos letrados podem
saber teoricamente quase todos 0s principios da virtude. Escrevem obras, ddo suas aulas
e expBem suas ideias em publico. Isso ndo garante que tenham uma vida virtuosa, pois
vida virtuosa néo se discute, pratica-se.
Nas “Cartas Morais”, que Rousseau endereca a Sofia — uma amiga imaginaria —
, ele propde um mergulho dentro de si mesmo se quisermos realmente atingir o objetivo
da vida humana, que ¢ a felicidade®®. Para tanto, faz-se necessario escutar “mais a voz
da natureza que a da razdo” num exercicio intimo para ndo se perder ante as vozes
estranhas cujo intuito em vez de esclarecer as nossas duvidas, as obscurece, conforme
citacdo: “As perplexidades da filosofia vos assediardo de todos os lados, em toda parte
deparareis com davidas e objecdes, e de tanto instruir-vos, acabareis por nada saber”**°,
N&o se trata bem de uma completa aniquilagéo da filosofia, mesmo porque isso
ndo é possivel. Trata-se de uma inquietacdo filosofica que ndo deve partir de exdgenas
abstracdes adquiridas nas leituras de livros, mas sim de dentro de cada um a partir daquilo
que verdadeiramente pensamos, acreditamos e sentimos. “Essa ¢ a filosofia na qual quero
instruir-vos”, diz Rousseau, “[...] € no siléncio de vosso gabinete que quero conversar
convosco”%°, Mas essa conversa ndo tem um apelo meramente intimista, pois Sofia ndo
pode encontrar a felicidade dentro de si mesma sem olhar para a historia. Esse movimento
de dentro para fora permite ao espectador olhar a realidade para além das aparéncias, ja
que mais uma vez, as luzes do século se misturam com as calamidades do género humano:
Olhai este universo, querida amiga, correi 0s olhos sobre este teatro de enganos
e misérias que nos faz, ao contempla-lo, deplorar o triste destino do homem.
Vivemos no clima e no século da filosofia e da raz8o. As luzes de todas as
ciéncias parecem reunir-se simultaneamente para iluminar nossos olhos e
guiar-nos nesse obscuro labirinto da vida humana. Os mais belos génios de
todas as épocas relinem suas lices para nos instruir, imensas bibliotecas sdo
abertas ao publico, multidGes de colégios e universidades oferecem-nos desde
a infancia a experiéncia e a meditacdo de quatro mil anos [...]. Tudo concorre
para aperfeicoar nosso entendimento e para prodigalizar a cada um de nés tudo
0 que pode formar e cultivar a razdo. Mas, tornamo-nos, por isso, melhores ou
mais sabios, conhecemos melhor qual € o trajeto e qual seré o término de nossa
carreira, chegamos a um maior acordo sobre os deveres primordiais e sobre 0s

verdadeiros bens da espécie humana? Que obtivemos com esse futil saber
sendo querelas, ddios, incertezas e dividas!#'?

138 ROUSSEAU, Jean-Jacques. Carta a Christophe de Beaumont e outros escritos sobre a religido e a
moral, op. cit., p. 146. O. C. IV, p. 1087.

139 1d. ibid., p.147. O. C. IV, p. 1087.

140 1d. ibid.

141 1d. ibid. p.147-148. O. C. 1V, p. 1088-1089.



127

Rousseau usa suas luzes e sua critica filosofica para denunciar uma visao de
mundo até entdo hegemdnica, que punha as luzes, as ciéncias e as artes como um valor
sublime e favoravel para o pleno desenvolvimento da humanidade. O progresso também
trouxe consigo maldade, miséria, desigualdade, em sintese, 0 esquecimento da virtude e
a dissolucédo dos costumes.

Resumindo esse capitulo, ndo da para identificar categoricamente o surgimento da
aparéncia. N&o temos certeza em afirmar que a aparéncia surgiu aqui ou ali. Contudo,
algumas conclusdes podem ser tiradas dessa investigacdo. A primeira conclusdo é que,
para Rousseau, houve um momento na historia em que 0s povos eram menos corrompidos
do que os de sua sociedade. Eles estavam num estado maior de ignorancia, rusticidade e
simplicidade.

Apesar de se encontrarem nesse estado, a virtude era a guia de suas agdes, a
comunicacéo era imediata, ndo havia falsidade e dissimulagdes, portanto a corrupg¢ao néo
estava presente, conforme citagio da “Ultima resposta ao sr. Bordes™: “Os primeiros
homens foram muito ignorantes. Como se ousaria dizé-los corrompidos em épocas em
que ainda ndo se tinham aberto as fontes da corrupgio?”’**2. Portanto, as aparéncias néo
prevaleciam. Por outro lado, a virtude é diametralmente oposta a aparéncia. O prdprio
Primeiro Discurso justifica essa afirmagao, conforme citagdo: “A aparéncia ndo é menos
estranha a virtude que constitui a forga e o vigor da alma”!*3. Na virtude, ndo ha nada a
esconder ou maquiar. As roupas extravagantes dos nobres, as maquiagens excessivas,
representavam maneiras de dissimular intengdes e objetivos. Além de ocultar
deformidades no corpo, dissimulavam os reais interesses da alma. Nesse aspecto, vicios
e aparéncias tinham caminhos estreitos.

Em tese, a histdria dos povos mostra que virtude e verdade séo quase sinébnimos.
Libertos das ciéncias e artes 0s povos antigos, apesar da ignorancia so tinham a virtude
como testemunha de suas a¢Bes. Seus costumes nao eram mais sofisticados do que os do
tempo de Rousseau, mas nem por isso eram falsos como 0s costumes presentes. Ha um
romantismo de Rousseau sobre esse ponto adicionado ao seu elogio aos costumes

rusticos. Ndo ha nenhuma garantia de que tais costumes eram virtuosos como Rousseau

142 ROUSSEAU, Jean-Jacques. Ultima resposta ao sr. Bordes, op. cit., p. 395, O. C. llI, p. 74.
143 ROUSSEAU. Discurso sobre as ciéncias e as artes, op. cit., p. 336, O. C. Ill, p. 8.



128

afirma. Estupros, guerras, violéncia, tortura, roubo, tudo isso fazia do repertério de vida
dos povos rusticos pelos quais 0 genebrino se refere.

Paradoxalmente, Rousseau usa sua retorica para retirar do mal o remédio com o
intuito de curar as feridas da sociedade. Para Starobinski (2001, p. 193): “E o proprio mal
da cultura que, levado a sua perfeicéo, sera o novo bem, a cura”. O mal também é remédio
quando se esta em jogo a defesa da verdade da virtude, conforme Rousseau na carta ao

padre Raynal:

Sei, de antem@o, quais as palavras grandiosas com que serei atacado: luzes,
conhecimentos, leis, moral, razdo, decoro, consideragdo, dogura, polidez,
educacdo, etc. A tudo isso s6 responderei com duas outras palavras que soam
ainda mais fortes ao meu ouvido: Virtude! Verdade! Gritarei sem cessar:
Verdade! Virtude! Se alguém nelas s6 perceber palavras, nada mais tenho a
dizer-lhe'#4,

A critica historica de Rousseau nos conduziu a um passado para entender a
corrupc¢do dos costumes no presente. A historia nos mostra que a aparéncia surge como
resultado do estabelecimento das ciéncias e artes e, mais que tudo, da desigualdade entre
os homens, primeiro fonte do mal introduzido na histéria da humanidade. E o homem o

grande responsavel pela producdo dessas misérias sociais. Conforme Souza (2001, p. 79):

Se o homem continua a sofrer os males, é porque o préprio homem os
engendrou, contra as suas préprias disposi¢des naturais. A desigualdade, a
tirania, o0 mundo das aparéncias sdo a prova de que o homem estd
comprometido com uma histéria que ele mesmo forjou.

Percebemos, assim, como as ciéncias e as artes completam o arcabouco da
dominac&o politica, entendida como favorecimento dos ricos, ao conseguirem com que a
escravidao e a desigualdade se alastrassem entre os homens. Partidaria das aparéncias,
ciéncias e artes conseguiram ludibriar a verdadeira condi¢cdo humana que € a de liberdade
e igualdade, através da sua perpetuacdo e valoragdo na historia dos povos. Por séculos,
povos virtuosos e corrompidos existiram lado a lado. Contudo, aqueles foram preteridos

a estes. A histdria foi confundida com a aparéncia a propor¢do que os povos civilizados

144 ROUSSEAU, Jean-Jacques. Carta ao Sr. Padre Raynal. 3. ed. Sdo Paulo: Nova Cultural, 1983 (Os
Pensadores). p.364, O. C. Ill, p.33. Grifos do autor.



129

foram tratados como modelo para o progresso e o desenvolvimento das sociedades, em
detrimento da simplicidade e rusticidade dos povos virtuosos.

Completado esse percurso, 0 nosso objetivo sera o de investigar se Rousseau
ofereceu ou ndo suporte para discutir essas tematicas nos dominios do cristianismo.
Conforme foi apresentado nos capitulos introdutorios, a crise do cristianismo era devida
a pelo menos dois aspectos: um politico e outro moral. No plano politico, a mensagem
cristd estava sendo utilizada para dar suporte teolégico ao estado absolutista, j& que a
maioria dos seus membros era beneficidria das regalias desse estado. Isso também
implicava uma violenta perseguicdo contra aqueles que ousassem divulgar crencas
diferentes daquelas que estados ou republicas defendiam.

No plano moral, estava em jogo a coeréncia do Evangelho, tendo em vista que 0s
valores defendidos pela sociedade aristocratica do Antigo Regime, valores estes pautados
em mascaras e aparéncias, iam de encontro aos valores propagados por Jesus Cristo.
Diante desse quadro, Rousseau — que era critico ferrenho das aparéncias ao promover a

ruptura entre o ser e o0 parecer — adotou o cristianismo para defender suas ideias?



130

CAPITULO V
HISTORIA E CRISTIANISMO EM ROUSSEAU: DA SIMPLICIDADE
PRIMITIVA AO OBSCURECIMENTO DA FE

O proximo passo deste trabalho sera o de investigar se € possivel incluir o
cristianismo nessa tematica que articulou a critica historica em Rousseau com o divércio
entre 0 ser e o0 parecer. Para atingir esse objetivo, desenvolveremos trés tdpicos. O
primeiro diz respeito aos siléncios de Rousseau. Nesse topico, partiremos daquilo que
Rousseau ndao mencionou no Primeiro Discurso em matéria de cristianismo, o que da
margem para rupturas entre o genebrino e essa religido. Em seguida, 0 nosso escopo é
apresentar vestigios da cultura cristd que poderiam apontar para uma continuidade entre
Rousseau e o cristianismo em dialogo com autores da tradicdo humanista e crista.

Para finalizar, nos empenharemos em demonstrar que apesar de Rousseau nao
entender a historia partindo de um embasamento biblico, o cristianismo tem lugar em sua
andlise critica, e com ela o ser e 0 parecer. Para essa investigacdo, embasar-nos-emos nas
obras: Sermdo sobre a Providéncia, de Bossuet, Elogio da Loucura, de Erasmo, As
Institutas, de Calvino, Pensamentos, de Pascal, Discurso sobre a virtude para o heroi e a

Resposta ao rei da Polonia, de Rousseau.
5.1 A cultura cristé e os siléncios de Rousseau

Tao logo iniciamos a leitura do Primeiro Discurso somos atirados na trama na
qual a retorica republicana de Rousseau, sempre preocupado com a virtude, de um lado,
e sempre denunciando as aparéncias de outro, nos é dada sem dar tempo ao leitor meditar.
E assim que o amor & péatria, o respeito a religido e as qualidades guerreiras e morais de
alguns povos antigos sdo postos em contraste como 0s costumes modernos estimulados
pelo cultivo das ciéncias, letras, artes e filosofia. Nessa obra encontramos os conceitos de
“verdade” e “aparéncia” dentro de uma perspectiva em que o nosso autor discute os
desdobramentos das ciéncias e artes em civilizagdes que as apreciaram tornando-as por
isso, corrompidas, em contraste com povos gue as baniram salvaguardando a virtude em

Seus costumes.



131

Dela brotariam erros e acertos, vicios e virtudes, preconceitos e maldades que

assolam o género humano, conforme citacdo da Resposta ao Rei da Poldnia:

Mas como pode ser que as ciéncias, cuja fonte é tdo pura e o fim tdo louvavel,
deem origem a tantas impiedades, a tantas heresias, tantos erros, tantos
sistemas absurdos, tantas contrariedades, tantas inépcias, tantas satiras
amargas, tantos romances miseraveis, tantos versos licenciosos, tantos livros
obscenos e, naqueles que as cultivam, a tanto orgulho, tanta avareza, tanta
malignidade, tanta intriga, tanto ciime, tanta mentira, tanta torpeza, tantas
callinias, tantas adulagdes covardes e vergonhosas45?

Algumas vezes o cenrio é escatologico com ares de dramaticidade escritos por
um homem culto que paradoxalmente faz uso daquilo que condena, como 0s seus
contemporaneos o acusaram: “Censuram-me por ter eu mesmo cultivado os estudos que
condeno™*%, escreve Rousseau. Vimos que as ciéncias e as artes nasceram dos nossos
vicios, portanto sua origem é corrompida e sua finalidade é desprezivel. O uso desse
conhecimento tem sido responsavel pelas misérias humanas.

A trama historica interpretada por Rousseau opunha povos virtuosos (que baniram
ou que ndo cultivaram ciéncias e artes), dos povos corrompidos que fizeram o oposto,
assim como opunha sabios, herdis e vilGes. Os efeitos entre os Philosophes ndo foram
totalmente negativos, pois Diderot deu-lhe umas dicas e Rousseau ganhou o prémio da
Academia. Como Diderot pode se entusiasmar com tal retérica? Ora, nesse Primeiro
Discurso, Rousseau quase que ignora a cultura cristd. H4& uma leve mencao aos tempos
medievais, tempos nos quais as bandeiras dos estados pontificios tremulavam nos céus da

Europa. Conforme Rousseau:

A Europa tinha tornado a cair na barbarie dos primeiros tempos. Os povos
dessa parte do mundo, hoje tdo esclarecida, viviam hé alguns séculos em estado
pior do que a ignorancia. N&o sei que algaravia cientifica, ainda mais
desprezivel que a ignorancia, usurpara o nome do saber e opunha um obstaculo
a sua volta¥’,

A mengdo ¢ clara, pois os europeus viviam na Idade Média num “estado pior do

que a ignorancia”. Qual seria a condicdo humana num estado “pior que a ignorancia”?

145 ROUSSEAU. Resposta ao Rei da Poldnia, op. cit., p. 376. O. C. Ill, p. 36.
6 4. ibid., p. 377. O. C. IlI, p. 38.
147 ROUSSEAU. Discurso sobre as ciéncias e as artes, op. cit., p. 334. 0. C. Ill, p .6.



132

Entendemos esse fragmento de Rousseau como uma peca difamatdria contra 0s
medievais. Dai porque Diderot ndo reagiu ao Primeiro Discurso. Obviamente essa
retorica faz parte da trama conduzida pelos pensadores do lluminismo contra o
pensamento medieval. O que se revelou um malogro, tendo em vista que essas
interpretacdes, algumas preconceituosas, ndo esvaziaram o contetdo do rico pensamento
medieval.

Podemos dizer que em Rousseau, durante a narrativa do Primeiro Discurso, foi
delineado um desejo pela procura da raiz do problema, nesse caso, a génese da corrupgéo
dos costumes. Volvendo seu olhar para o passado, 0 genebrino se deparou com a pureza
dos costumes. Esta foi rompida na medida em que alguns povos do passado optaram por
aprimorarem-se pelas ciéncias e artes. Como uma espécie de profeta dos tempos
modernos que recebera uma iluminacdo, aquela mesma no caminho de Vincennes,
Rousseau sentiu-se no dever de denunciar a situacdo relacionada a decadéncia dos
costumes apelando para certo saudosismo dos primeiros tempos.

Na Biblia, também é pertinente o desejo em recordar a origem para denunciar
situacOes vigentes. No decorrer da histdria sagrada, conforme acreditam os judeus e 0s
cristdos, os povos desviaram seu caminho esquecendo-se da Alianga que Deus fizera com
seu povo por intermédio do patriarca Abrado, conforme o livro do Génesis: “Sai da tua
terra, da tua parentela e da casa de teu pai, para a terra que te mostrarei. Eu farei de ti um
grande povo, eu te abengoarei, engrandecerei teu nome; sé uma béncio”*, Experiéncia
que se aprofunda quando o povo escapou da escraviddo do Egito guiado por Moisés,
conforme o livro do Exodo: “Eu vi, Eu vi a miséria do meu povo que esta no Egito [...]
Por isso desci a fim de liberta-lo da mao dos egipcios, e para fazé-lo subir desta terra para
uma terra boa e vasta, terra que mana leite e mel [...]***”.

Sempre que o “povo de Deus” se afastou do seu Senhor, patriarcas, juizes,
profetas, Jesus Cristo, os apdstolos e reformadores estavam & para lembrar-lhes da
origem da Alianca que Deus fez com o seu povo desde o patriarca Abrado. Nesse caso, 0

povo se afastou de Deus por varias raz0es. Ha razdes de cunho religioso quando o povo

18 Cf. Gn 12,1.
19 Cf. Ex 7, 7-8a.



133

duvidava do poder de Deus. Por exemplo, no livro do Exodo, ap6s a libertagio do Egito,
0 povo reclamou de Moisés por deixéa-los com fome na travessia do deserto*.

H& também razbes de cunho moral e politico. As razdes de cunho moral dizem
respeito a questdes relacionadas a usura, como no livro do profeta Amaés®®t, bem como as
questdes de cunho erotico-afetivo como foi o caso do adultério entre Davi e Betsabeia,
no segundo livro de Samuel*®2. Ou também quando a religido era usada para fomentar a
hipocrisia como era o caso das dendncias de Jesus contra os fariseus, conforme relatado
no Evangelho de Mateus®3, bem como Erasmo e Calvino®™* contra os papas. As razoes
de cunho politico sdo frutos de tensdes entre profetas e reformadores contra lideres
politicos. Por exemplo, o conflito entre Jodo Batista e Herodes no Evangelho de Lucas
motivado pela uni&o ilegitima deste rei com a sua cunhada Herodiades!*®. Para Mitchell

(1993, p. 07):

Quando se fala da histéria Biblica os reais eventos sdao ambos demarcados
pelos dois Testamentos: a Criagéo, a queda de Addo, a fé de Abrado, a Alianca
de Moisés com Deus, a primeira vinda de Cristo, a Redengdo, etc. O
acontecimento preeminente da histdria biblica é, portanto, a primeira vinda de
Cristo?,

A questdo aqui €: o fato de Rousseau denunciar os costumes vigentes, superficiais
e aparentes, em comparagdo com a pureza dos costumes antigos, coloca-o na linha dos
profetas e reformadores? Acreditamos que seria apelativo demais dizer que sim. H& que
se ter cuidado com associacOes arbitrarias como essa nas quais apelam para um
cristianismo forcado em Rousseau como se o genebrino fizesse parte da linhagem dos

reformadores do cristianismo tal qual Lutero e Calvino.

150 Cf. Ex 16, 2-3.

151 Porque vendem o justo por dinheiro e o indigente por um par de sandalias (Am 2,6b).

12 Cf. 2Sm 11, 1-27.

153 Ail de v0s, escribas e fariseus, hipdcritas! Sois semelhantes a sepulcros caiados, que por fora parecem
belos, mas por dentro estdo cheios de 0ssos mortos e de toda a podridéo (Mt 23, 7).

154 Do grémio desses hereges rebeldes e contumazes procedeu tudo quanto em seguida tem havido de papas,
cardeais, bispos, abades, padres (CALVINO, As institutas, op. cit., p.28).

15 Cf. Lc 3, 19-20.

16 When speaking of biblical history, the real events are those delineated by the two Testaments; Creation,
Adam’s fall, Abraham’s faith, Moses’ covenant with God, Christ’s first coming, the Redemption, etc. The
preeminent event of biblical history for Christians is, of course, Christ’s first coming (MITCHELL, Joshua.
Not By Reason Alone: Religion, History, and Identity in Early Modern Political Thought. Chicago: The
University of Chicago Press, 1993). (Traducéo livre).



134

Em Rousseau, nao se trata absolutamente de uma retérica crista, ja que o ponto de
partida de Rousseau ndo é biblico, ou mesmo inspirado pelo Evangelho. Onde esta Jesus
Cristo na galeria dos homens virtuosos? Onde estdo os patriarcas (Abraao, Isaque, Jaco,
José, Moisés)? Onde estdo os profetas (Samuel, Isaias, Jeremias, Amos)? Onde estdo os
reis (Davi e Samuel)? Onde estdo os apostolos e sdo Paulo? Onde esta Israel entre aqueles
povos virtuosos? Onde estao Jerusalém “a cidade santa” e Belém onde nasceu o Messias?
N&o ha nada disso 14, pois o0 que domina naquela retérica € um siléncio quase absoluto
nessa mateéria.

N&o apenas Rousseau, mas também Erasmo, apesar de clérigo, ndo partiu de uma
perspectiva cristd para denunciar os costumes no Elogio da Loucura. Nesse aspecto ha
uma diferenca entre Erasmo, Rousseau e um pensador cristdo como Bossuet (2006). Por
exemplo, no Serméo sobre a Providéncia, esse clérigo deixa clara a sua perspectiva de
fundamentacéo religiosa logo no primeiro paragrafo da obra, ao escrever que:

Lemos, na Historia Sagrada, que o rei da Samaria quis edificar uma praca
fortificada que mantivesse intimidado e sobressaltado todo o territorio do rei
da Judeia; este Ultimo reuniu seu povo e fez tal esfor¢o contra o inimigo que,
ndo somente destruiu aquela fortaleza, como também se serviu das suas ruinas
para construir duas outras grandes fortificacfes através das quais aumentou o
poderio de sua fronteira (BOUSSUET, 2006, p. 29-30)%".

A preocupacado desse bispo francés é com a propaganda realizada por aqueles a
quem ele chama de “libertinos” segundo a qual: que Providéncia divina seria essa que
permite a distribuicdo de bens e males de forma injusta? Em outras palavras, ndo seria
justo que o injusto seja recompensado pela fortuna ao passo que o justo fosse castigado
pelos males. Havia algo de errado nessa ordem do mundo criada pela Providéncia. Mesmo
para demonstrar os argumentos do “libertino imprudente”, Bossuet (2006, p. 34) ndo abre
mao de citar o salmo 72,1: “O libertino imprudente logo brada que ndo hé ordem: ‘Ele
diz em seu coragdo: ndo ha Deus’, ou este Deus abandona a vida humana aos caprichos
da sorte”.

Como podemos perceber, apesar de haver uma rejeicdo aqueles que querem por
em davida a Providéncia por meio de especulac@es filosoficas por parte de Rousseau e

Bossuet, a retorica de ambos é completamente diferente. Aqui nés temos claramente a

157 BOSSUET, Jacques. Sermdo sobre a Providéncia. In: MENESES, Emilson (Org.) Historia e
Providéncia: Bossuet, Vico e Rousseau. llhéus: Editora da UESC, 2006.



135

retorica do republicano em Rousseau, em contraste com uma orientacdo completamente
diversa do cristdo devoto, em Bossuet. Enquanto este Gltimo compara a histéria dos dois
reinos — Judeia e Samaria — para servir de inspiragdo ao seu discurso, Rousseau, no
Primeiro Discurso parafraseia a Apologia de Sécrates e a Prosopopeia, de Fabricio, para
justificar seus argumentos em dendncia contra a corrup¢do dos costumes e em defesa da
virtude.

Ao contrério de Rousseau, Bossuet (2006) vai até o Génesis para explicar a
desordem presente “nas coisas humanas” por meio da ordem gerada pelo criador,

conforme citacéo:

Porém, Moisés, examinando as coisas numa perspectiva mais sublime e
prevendo, em espirito, que um dia os ingratos negariam a Providéncia regente
do mundo, mostra-nos, desde a origem, o quanto Deus esta satisfeito com essa
obra-prima saida de suas maos, a fim de que, sendo o prazer de crid-la uma
garantia segura do cuidado que Ele deveria tomar na sua condugdo, nunca fosse
permitido duvidar que Deus ndo gostasse de governar aquilo que Ele tanto
amara fazer e que Ele julgara tdo digno de sua sabedoria (BOUSSUET, 2006,
p. 30).

A desordem presente na civilizacdo é causada pela propria civilizacdo em
Rousseau, e ndo ha um apelo cristdo que revele a causa dessa depravacdo. Novamente, 0
problema é que os costumes eram inocentes e foram depravados na medida em que 0s
povos se aventuraram a instruir-se com as ciéncias e artes. Resumindo, o Primeiro
Discurso sugere nessa linha de investigacdo, aquilo que, conforme vimos, alguns
estudiosos de Rousseau propdem: ndo ha continuidade entre o Cristianismo e Rousseau.

Contudo, Rousseau reclama dos “filosofos” uma postura menos soberba em
relacdo a: patria, Deus e a religido, no Primeiro Discurso. A retdrica que defende o amor
a patria € republicana tendo em vista que ela esta associada aos nomes de Sdcrates,
Fabricio e Catdo, grandes exemplos para 0s homens, na visdo de Rousseau. Ha que se
investigar o estatuto de Deus e da religido, além de nos referirmos a outros escritos que
estdo no entorno da discussdo. Examinaremos se ha vestigios do cristianismo nos

siléncios de Rousseau.



136

5.2 Virtudes republicanas e virtudes cristas

Vimos no Discurso sobre as ciéncias e as artes que as referéncias a Deus e a
religido sdo citadas algumas vezes em tom construtivo, ja que o genebrino denuncia “os
sabios de hoje” que usavam as especulacdes filoséficas para minar “os fundamentos da
fé” e sutilmente ridicularizar aquilo que havia de mais sagrado na humanidade, conforme
Rousseau: “Sorriem desdenhosamente das velhas palavras patria e religido, e dedicam
seus talentos e sua filosofia a destruir e aviltar quanto existe de sagrado entre os
homens™%.

Esses indicios ainda ndo deixam claro se Rousseau esta se referindo a fé crista ou
ha algum tipo de religido da cultura classica grega ou romana, ou as duas. O fato é que o
saber especulativo obstaculiza a dimensdo religiosa por intermédio de, segundo
Rousseau, méaximas inlteis resultadas de séculos de especulagdes flteis e que sdo
transmitidas entre as geracdes. E nesse ponto, bem sutil, que Rousseau timidamente inclui
0 Evangelho na discusséo, ao afirmar que: “O paganismo, entregue a todos os desvarios
da razéo humana, teria deixado a posteridade alguma coisa que possa ser comparada aos
monumentos vergonhosos que Ihe preparou a imprensa sob o reino do Evangelho?*>”.

Para coroar a sua retorica contra o que ele ironicamente entende por “li¢oes

proveitosas” advindas dos “grandes filésofos”, Rousseau conclui com uma prece:

Deus todo-poderoso, tu, que tens nas maos os espiritos, livra-nos das luzes e
das artes funestas de nossos pais, e restitui-nos a ignorancia, a inocéncia e a
pobreza, 0s Unicos bens que podem fazer nossa felicidade e que sdo precisos
para ti®°,

N&o seria exagero se ouvissemos uma pregacdo como essa da boca de algum
monge asceta como Savonarola, que causou profundas instabilidades na Florenga
renascentista. Porém, a tonalidade desse discurso ndo nos parece permanente na obra.
Podemos dizer que sdo vestigios do cristianismo presentes no Primeiro Discurso.

Algumas vezes, ndo muitas, a retdrica do republicando se mescla a retdrica do cristao

158 4. ibid., p. 344. O. C. Il p. 19.
159 4., Ibid., p. 350. O. C. I, p. 27.
160 14, ibid., p. 350. O. C. lI., p. 28.



137

como parte de uma denuncia contra 0s costumes aparentes da civilizacdo. Ha uma
convergéncia ainda que timida entre Rousseau, 0 ser e 0 parecer € 0 cristianismo.

Em Rousseau, as luzes podem obscurecer o0 nosso honesto e sincero entendimento
sobre Deus e a religido na medida em que os homens embriagados pela arrogancia do
saber almejam demarcar propositadamente o conhecimento sobre Ele. Resta saber se
esses homens podem ter controle sobre eles mesmos. O tema da humildade é intenso em
Rousseau, conforme citagdo do Emilio: “A inteligéncia humana tem seus limites. N&o
somente um homem nédo pode saber tudo, como nem pode saber completamente 0 pouco
que sabem os outros homens”*6?,

Ha uma ressonancia dessa retorica “anti-filosofica” em Calvino. A fonte dela esta
em sintonia com o Evangelho de Mateus quando Jesus diz que: “Eu te louvo, 0 Pai,
Senhor do céu e da terra, porque ocultaste estas coisas aos sabios e doutores e as revelastes
ao0s pequeninos™®2, A discussdo gira em torno dos limites da razdo em querer desvendar
todos os mistérios da fé e da religido, sozinha. A tensdo entre Deus e homem, homem e
Deus se constitui quando o humano quer ter total controle sobre o divino. Contudo, para
0s que defendem os limites da razdo nesse campo, o resultado desse controle ndo passa

de aparéncias, conforme Calvino:

Entre os filésofos, porém, que tém tentado penetrar o céu pela razdo e pelo
conhecimento, qudo vergonhosa é a diversidade! Quanto mais cada um é
dotado de profundo entendimento, e polido pela arte e pelo conhecimento,
tanto mais procurou revestir de matizes sua opinido, matizes esses, entretanto,
se examinados mais de perto, verificards que ndo passam de aparéncias
evanescentes (CALVINO, 2006, p. 63).

Do mesmo modo, encontramos ecos desse discurso em Pascal, pensador que se
insere na tradicdo cristd. Para esse pensador francés a defesa da fé crista € resultado de
uma aposta que o homem poderia fazer dada a insuficiéncia da razdo em dar sentido
absoluto a sua vida. Portanto, ele ndo parte de uma verdade dogmatica cristd numa
perspectiva de um pessimismo racional. Para Pascal, o0 homem é dotado de razdo e

paixdes e estas vivem numa espécie de conflito continuo no interior da natureza humana.

161 1d. ibid., p. 203. O. C. IV, p. 327.
162 Cf, Mt 11,25b.



138

Atendendo a razdo, o0 homem se eleva em sua condi¢do de humano uma vez que
essa faculdade o torna capaz de conhecer a natureza: “Toda dignidade do homem esta no
pensamento”, diz ele'®®. Paradoxalmente, essa mesma razdo se torna limitada uma vez
que o homem ndo consegue dar respostas satisfatdrias a sua existéncia ja que ela se
encontra entre dois abismos: o infinito e 0 nada. Esses dois abismos sdo impostos pela
prépria natureza das coisas, nesse aspecto, 0 homem se eleva da nadificacdo da existéncia
através da capacidade de dar sentido a ela pela raz&o.

Contudo, esse conhecimento € limitado, pois a racionalidade ndo d& conta de
explicar de forma clara e concreta os extremos que estdo em volta dos abismos. Para
Pascal (1984, p. 54): “Nao procuremos, pois, seguranga e firmeza. Nossa razdo é sempre
iludida pela inconstancia das aparéncias e nada pode fixar o finito entre os dois infinitos
que o cercam ¢ dele se afastam”. Uma vez metido nessas inconstancias, 0 homem pode
encontrar no divertimento encorajado pelas paixGes saidas para fugir dos dilemas
impostos pelos abismos da existéncia. Embora essa solucdo, para Pascal, torna-se
completamente ineficaz, pois esses prazeres sao efémeros.

Solucdo que também ndo vem dos fil6sofos, dada a presungdo da especulagdo
filosofica em dar conta do todo. Os remédios para 0os males que eles propdem sao
ineficazes, na visdo de Pascal, ja que a solucdo para as misérias do homem néo passa pelo
exercicio da vaidade de alguns gque acreditam ter a receita para tudo. Em outras palavras,
como podem curar as misérias dos outros se eles mesmos ndo sdo capazes de curar as
suas? Conforme Pascal (1984, p. 139): “Serao os filésofos, que nos propdem, como todo
bem, os bens que estdo em nds? Sera esse o verdadeiro bem? Descobriram eles os
remédios para 0s nossos males? Sera curar a presuncdo do homem iguald-lo a Deus?”.

E nesse aspecto que a fé pode ser uma aposta viavel para os caminhos do homem,
desde que ele a escolha na aposta que Ihe é oferecida por Pascal. A fé crista é mais uma
porta em frente a liberdade humana. Cabe ao homem tomar a decisdo, embora Pascal as
vezes insista que essa decisao € a que deve ser tomada.

Alguns dos caminhos utilizados para evitar esse embate entre fé e razdo poderiam
ser: ndo ha Deus e religido, como em Meslier e Diderot, ou a criacdo de um Deus e de

uma religido sem nenhum mistério revelado. Uma vez que Rousseau ndo adotou em

163 PASCAL, Blaise. Pensamentos. 3a ed. Colecdo Os Pensadores. Trad. Sérgio Milliet. Sdo Paulo: Abril
Cultural, 1984. p. 126.



139

absoluto o caminho do ateismo como solugéo para a religido, que caminho ele seguiu? Os
vestigios apontam para uma admisséo do cristianismo ainda que com fraca intensidade.
Portanto, a desaprovacdo de Rousseau em relacdo ao pedantismo filoséfico, aliado ao seu
ceticismo pertinente ao poder da razdo em explicar tudo que é relacionado a Deus e a
religido, abrem espaco para a identificacao de vestigios do cristianismo em sua retorica.

Observemos agora que quando Rousseau menciona 0s Vvicios e as virtudes, 0s
fundamentos ndo s&o biblicos, em absoluto. Na tradi¢cdo medieval, as virtudes cristas eram
divididas em duas: cardeais (prudéncia, temperanca, fortaleza e justica), e teologais (fé,
esperanca e caridade). Trés era o nimero da Trindade, e quatro o da humanidade, assim
as virtudes cardeais e teologais representavam a plenitude da vida moral crista. Os vicios
estavam em oposicao as quatro virtudes cardeais por fazerem parte da dimenséo da vida
humana. Sdo elas a: ignorancia, fraqueza, concupiscéncia e malicia. Todas essas virtudes
estdo ausentes da galeria que Rousseau apresenta no Primeiro Discurso.

A caridade enquanto virtude esta presente em Erasmo. Por exemplo, ao fazer a
dendncia contra a hipocrisia dos reverendos e franciscanos, esse humanista cristao afirma
que: “No entanto, Jesus Cristo desprezando todas essas macaquices, so julgara os homens
pela caridade, que é o primeiro dos seus mandamentos” (ROTTERDAM, 1972, p. 120).
Como primeiro mandamento, a caridade é uma virtude poderosa e por isso deveria fazer
parte da cartilha de todo cristdo sincero. Erasmo também néo perdoa 0s vicios como o
luxo, assim como o falso juramento, o parricidio e o liberticidio quando sua retérica se
volta para a corte!®. Nisso, ha certa continuidade com Rousseau, mas nio exatamente
com os vicios apresentados no paragrafo precedente.

Em Calvino (2006), as virtudes do homem sdo dadivas de Deus e por meio delas
0 homem evita de desviar o seu caminho para o mal. Por exemplo, por meio da piedade
e do amor (outra traducdo para caridade), 0 homem pode reconhecer os beneficios que
Deus faz na vida humana: “Pois, até que os homens sintam que tudo devem a Deus, que
sdo assistidos por seu paternal cuidado, que é ele o autor de todas as coisas boas, dai nada
se deve buscar fora dele, jamais se lhe sujeitardo em obediéncia voluntaria” (CALVINO,
2006, p. 104). Ainda ha espaco para outras virtudes, sdo elas: cleméncia, bondade,
misericordia, justica, juizo, verdade. As virtudes da misericordia e justica também sdo

mencionadas por Bossuet (2006, p. 38).

164 1. Ibid., p.120



140

Obviamente os vicios estdo no dominio humano, ja que, para esse tedlogo, o erro
¢ uma propensdo natural do humano. Ha uma énfase de Calvino para com o vicio da
hipocrisia. H& pelo menos dois niveis de hipocrisia: o primeiro diz respeito a hipocrisia
enquanto parte da natureza humana. Essa perspectiva une a retorica de Calvino a de
Erasmo. Como ser e parecer sdo 0 mesmo dentro dos dominios humanos, entregue a si
mesmo 0 homem confunde aquilo que é aparéncia da realidade, conforme citagdo: “Pois,
uma vez que somos todos, por natureza, propensos a hipocrisia, por isso qualquer va
aparéncia de justica nos satisfaz amplamente em lugar da real justica” (CALVINO, 2006,
p. 48).

O segundo nivel da hipocrisia esta relacionado com as falsas praticas relacionadas
a religido. Por exemplo, Calvino (2006) acredita que os hipocritas, mesmo sabedores da
punicdo divina, ndo se permitem abandonar os vicios de quem tanto se apegam, e por isso
vivem atemorizados e se escondendo dessa puni¢do. Como consequéncia, esses homens,
se escondendo de Deus, praticam um culto que ndo acreditam, conforme Calvino (2005,
p. 60):

E assim, para que por toda parte ndo parecam desprezar aquele cuja majestade
0s acossa, exercitam algo que tenha a aparéncia de religido. Ndo obstante,
entrementes ndo cessam de contaminar-se com toda a sorte de vicios e de
amontoar abominagdes, sobre abominacfes ou até que de todas as formas
violem a santa lei do Senhor e dissipe toda a justica.

A hipocrisia como um vicio que faz parte da natureza humana também é um tema
presente em Pascal. Esse vicio floresce no contato do homem com os outros, convivéncia

evidenciada pelas méscaras e falsidades, de acordo com Pascal (1984, p. 66):

O homem néo passa, portanto, de disfarce, mentira, e hipocrisia, tanto em face
de si préprio como em relagdo aos outros. Nao quer que lhe digam verdades e
evita dizé-las aos outros; e todos esses propdsitos, tdo alheios a justica e a
razdo, tém em seu coragdo raizes naturais.

Pascal (1984, p. 77) também denuncia outros vicios, quais sejam: a vaidade, a
gloria e o orgulho. Esses vicios causam a miséria do homem porque ele acredita
solucionar as suas contrariedades por si s0. Nao se reconhecendo miseravel, o homem se

afoga em suas préprias misérias por ser incapaz de supera-las sozinho.



141

Ha outro vicio que esta na galeria dos vicios cristdos que para Pascal é terrivel:
trata-se da concupiscéncia. Esse vicio tem uma relacdo visceral com o vicio da hipocrisia,
ja que os homens — ricos, reis, curiosos e sabios — o utiliza para mascarar suas reais
intengdes. Para Pascal (1984, p. 150): “Todos os homens se odeiam naturalmente entre
si. Utilizamos como podemos a concupiscéncia para fazé-la servir ao bem publico. Mas,
¢ sO fingimento, e uma falsa imagem da caridade; pois, no fundo, ¢ s6 6dio”. Como
catolico devoto, Pascal é mais econémico quando cita o clero.

Virtudes cristds como a caridade, a humildade e a castidade também se fazem
presentes no pensamento de Pascal. O que ndo causa surpresa dada sua fé no cristianismo.
Contudo, a preocupacdo com a coeréncia de vida é sempre intensa, conforme Pascal
(1984, p. 129): “Poucos falam de humildade, humildemente; poucos de castidade,
castamente; poucos do pirronismo duvidando. Somos apenas mentira, duplicidade,
contrariedade, escondendo-nos e disfarcando-nos de ndés mesmos”. Ha uma intensa
continuidade entre o divorcio do ser e parecer e o cristianismo em Pascal. Como entender
Rousseau em meio a esses autores cristdos?

Conforme vimos, a galeria de virtudes no Primeiro Discurso que Rousseau
apresenta € muito variada e fazem parte das qualidades guerreiras e morais, sao elas:
inocéncia, acdes heroicas, rusticidade, simplicidade, ignorancia, sinceridade, bravura,
pobreza, coragem, honestidade, magnanimidade, equidade, temperanca, humanidade. Em
outra obra intitulada Discurso sobre questdo: qual € a virtude mais necessaria para o
heroi e quais os herois que perderam esta virtude?®, na qual Rousseau estabelece um
contraponto entre o her6i e o sabio, escreve o genebrino: “Todas as virtudes pertencem
ao sabio. O heréi compensa as virtudes que ele perde pelo brilho das que possui”t®®.
Nenhuma mencdo aos cristdos mais uma vez nessa obra em que ele escreveu para
concorrer ao prémio na Academia da Corsega, mas que acabou ndo a submetendo, em
1751. Socrates e Catdo ganham destaque.

Ha pelo menos dois topicos importantes sobre a virtude nesse Discurso sobre a
virtude para o heroi. O primeiro defende a ideia segundo a qual sem a sabedoria, todas

as virtudes heroicas sdo corrompidas em vicios. Conforme Rousseau: “A firmeza

165 ROUSSEAU, Jean-Jacques. Discours sur cette question: quelle est la vertu la plus nécessaire au héros
et quels sont les héros a qui cette vertu a manqué? O. C. Il. Paris: Gallimard, 1964, p.1262- 1274.

166 Toutes les vertus appartiennent au Sauge. Le Héros se dédommage des vertus qui lui manquent par
I’éclat de celles qu’il possed (1d. 1bid., p.1262-1263). (Traducéo livre).



142

facilmente se degenera em teimosia, a docilidade em fraqueza, o zelo em fanatismo, o
valor em ferocidade*®”. Onde estdo a fé e a graca divina como guia das virtudes tal qual
defendem Calvino e Pascal? Em Rousseau, ndo se trata de uma mensagem crista.

O segundo topico diz respeito ao nascimento das virtudes, tais como: justica,
prudéncia e temperanca. Para Rousseau: “Todas as virtudes nascem das diferentes
relacBes que a sociedade tem estabelecido entre os homens. No entanto, o nimero dessas
relagBes é quase infinito”!%®. De acordo com a citagdo, as virtudes ndo tém origem na
graca divina, mas nas relacOes sociais criadas pelos homens. A nocdo conceitual de
virtude esta associada ao convivio dos homens em sociedade, conforme mencionado
anteriormente. Nesse caso, € o0 homem que corrige os vicios desde que ele atenda a
observancia das virtudes por meio da sabedoria.

Como parte da galeria dos vicios nessa obra, Rousseau menciona o fanatismo,
embora nela, ele ndo desenvolva esse tdpico. O fato é que o fanatismo nédo é citado no
Primeiro Discurso. Portanto, nao fica claro para nés porque o fanatismo como vicio, e 0
zelo como virtude aparecem no contexto em que Rousseau discute questdes éticas
relacionadas a sébios, herois e cidaddos. N&o esta claro porque geralmente o fanatismo é
uma tematica voltada para o dominio religioso, e o cristdo ndo tem lugar nesse contexto.

Por exemplo, como Rousseau distribuiria a virtude entre os homens? Para o genebrino:

Se a virtude tivesse que ser distribuida para aqueles a quem ela melhor
coubesse, eu atribuiria a prudéncia para o governante, a justica para o cidadé&o,
a moderacdo para o filésofo. Eu daria para o heroi a fortaleza da alma e, de sua
parte, ele ndo teria razdo em reclamar?e,

E nada para o cristdo. As mencgdes explicitas a Catdo, Socrates e Fabricio nos
fazem entender que essas virtudes nao estdo no dominio cristdo. A pobreza e a
simplicidade podem ser consideradas virtudes cristds. Por exemplo, vimos que o0s
religiosos — monges, franciscanos, jesuitas — tinham que fazer votos de pobreza antes de

serem ordenados. Ora, Rousseau menciona a pobreza como virtude. Mais uma vez seria

167 |_a fermeté dégénere aisément en opiniatre, la douceur en foiblesse, le zele en fanatisme, la valeur en
férocité (Id. ibid., p.1269). (Traducdo livre).

188 Toutes les vertus naissent des différens rapports que la Société a établis entre les hommes. Or le nombre
de ces rapports est presque infini (Id. ibid., p.1270) (Traducéo livre).

169 S°il falloit distribuer les vertus a ceux a qui elles conviennent le mieux, j assignerois a [’homme d’Etat
la prudence ; au Citoyen la justice ; au Philosophe la modération ; pour la force de I’ame, je la donnerois
au Héros, et il n’arouit pas a se plaindre de son partage (1d. Ibid., p.1272) (Traduc&o livre).



143

apelativo concluir que, por causa disso, ha continuidade entre Rousseau e o cristianismo.
Nesse assunto, parecem ter razdo os especialistas que sugerem que nao ha continuidade
entre Rousseau e 0 cristianismo.

Contudo, na “Carta sobre a virtude, o individuo e a sociedade”!’®, Rousseau
orienta seu interlocutor a ter contato com a tradicdo secular e crista para obter uma
compreensdo do que ¢ a virtude. Para ele: “Abra Platdo, Cicero, Plutarco, Epiteto ou
Antonio (Marco Aurélio). Consulte o virtuoso Shaftesbury e seu digno intérprete. Melhor
ainda, estude a vida e os discursos do justo e medite sobre o Evangelho"*. Rousseau néo
foi indiferente a tradicéo cristd ao defender as suas ideias. Observando esse quadro e
adicionando as virtudes da pobreza e da simplicidade como complemento das virtudes
civicas, os vestigios da continuidade entre Rousseau e o cristianismo se tornam mais
evidentes.

Nesse caso, concordamos com a interpretacdo de Blum (1986, p. 48)'72 segundo
a qual a virtude ja era demasiadamente especulada dentro dos dominios da teologia e da
ética no século XVIII. Rousseau apresenta um novo caminho interpretativo quando inclui
a virtude nos dominios da virilidade militar, aliada a simplicidade, ignorancia e o
predominio dos valores antigos sobre os modernos!’3. Esse novo caminho néo exclui as
virtudes evangélicas, pois é possivel ser virtuoso atendendo ao apelo do Evangelho.

Por exemplo, na Carta sobre a virtude, o individuo e a sociedade, Rousseau
afirma que a virtude pode ser aprendida por meio de licdes dadas por virtuosos homens
do passado e do presente, assim como essa forma de aprendizagem se encontra no
Evangelho e também dentro de cada um'’*. As vezes, para Rousseau: “Seus divinos
efeitos sio incompreensiveis™’°. Nesse caso, os revolucionarios como Robespierre viram

uma caracteristica significativa da virtude em Rousseau que corresponde aos aspectos

170 ROUSSEAU, Jean-Jaques. “Letter on Virtue, the Individual, and Society.” A Letter from Jean-Jacques
Rousseau. May 15, 2003: The New York Newspaper Books. Disponivel em:
<http://www.nybooks.com/articles/2003/05/15/a-letter-from-jean-jacques-rousseau/>. Acesso em: 23 nov.
2015. (Texto traduzido do francés para o inglés por Starobinski por ndo se encontrar nas Correspondance
Compléte, nem nas Oeuvres Complétes de Rousseau).

1 Open Plato, Cicero, Plutarch, Epictetus, or Antonius [Marcus Aurelius]. Consult the virtuous
Shaftesbury and his worthy interpreter. Better yet, study the life and speeches of the just and meditate upon
the Gospel. (Id. ibid., p. 2) (Traduc&o livre).

12 BLUM, Carol. Rousseau and the Republic of Virtue: The language of Politics in the French
Revolution. London: Cornell University Press, 1986.

173 1d. Ibid., p.41.

174 ROUSSEAU. Letter on Virtue, the Individual, and Society, op. cit., p. 3.

175 1d. bid.


http://www.nybooks.com/articles/2003/05/15/a-letter-from-jean-jacques-rousseau/

144

civicos e republicanos. Para Robespierre (apud BLUM,1986, p. 242): “‘A imoralidade é
a base do despotismo’ ele continuou, ‘assim como a virtude é a esséncia da
Republica’1’®, Contudo, esses aspectos civicos e republicanos ndo demarcaram uma

descontinuidade com o cristianismo.

5.3 “Passo a uma acusa¢io muito mais grave”!’’: as tensdes entre o cristianismo e a

civilizagéo

Nesse contexto, a discussdo sobre o cristianismo ganha corpo quando Rousseau
se sentiu incomodado por uma provocacao feita pelo Rei da Pol6nia. Essa provocacéo
estd dentro de um debate maior envolvendo as polémicas apés a publicacdo do Discurso
sobre as ciéncias e as artes, que a retérica de Rousseau considera como “refutagdo” a
esse Primeiro Discurso. Para Rousseau, a réplica a esse monarca deve apresentar dois
topicos: “[...] um compreende o elogio das ciéncias, o outro trata de seu abuso. Examina-
los-ei separadamente”'’8, Uma das “acusacdes” contra Rousseau diz respeito as suas
contradi¢des quando ele contrapde a ciéncia e a virtude, razdo na qual conforme o rei da
Poldnia, Rousseau acaba por se utilizar da ciéncia ao tempo em que se declara em favor
da virtude!’,

Rousseau inclui os padres da Igreja como um dos argumentos contra essa
acusacdo. Para Rousseau, como poderia ser ele contraditério se os padres da Igreja
tiveram uma postura semelhante a sua? Conforme o genebrino: “Poderia citar, a esse
respeito, o que dizem os padres da Igreja sobre as ciéncias mundanas que desprezam e as
quais, todavia, recorrem para combater os filosofos pagdos*®. Os padres da Igreja a que
ele se refere ndo tém relacdo com a escolastica. Rousseau estd fazendo alusdo a sabios
que se converteram nos primeiros séculos do cristianismo para defender a fé.

Para endossar ainda mais sua atitude, Rousseau recorre a Biblia, ao livro do

Exodo®!, conforme citagio: “Poderia citar a comparacio que fazem delas com os vasos

8 “Immorality is the basis of despotism,” he continued, “as a virtue is the essence of the Republic”

(BRUM, 1986, p. 242) (Tradugdo livre).
17 ROUSSEAU. Resposta ao Rei da Polonia, op. cit., p. 375. O. C. Ill, p. 35.
178 |d. ibid., op. cit., p. 375. O. C. lll, p. 35.

179 4. ibid., p. 378. O. C. lII, p. 38.
180 14, ibid., p.378. O. C. III, p.39.
181 Cf. Ex 12.



145

roubados, aos egipcios, pelos israelitas”®2. Em nota, na tradugio dos “Pensadores”, Paul.
A. Bastide faz a seguinte meng¢ao: “Antes de abandonar o Egito arrasado pelas pragas,
Moisés e os israelitas ‘pediram aos egipcios objetos de prata, objetos de ouro e
roupas’”18, Nio se trata de uma passagem assim tdo importante no livro do Exodo, se
compararmos a mesma com o nascimento e a missao de Moisés em conduzir o povo de
Israel para a sua libertacdo descritos nesse livro. O que isso quer dizer? Que Rousseau foi
buscar uma historinha sutil dentro daquele livro para defender-se. Mas, a questdo é:
porque ele ndo fez isso quando escreveu o Discurso sobre as ciéncias e as artes?

Uma possivel resposta diz respeito ao publico pelo qual as mensagens se destinam,
e gque em didlogo com o retor, o exigiu respostas diferentes. Apesar dessa mensagem, aos
olhos do leitor, se contradizer em alguns aspectos, o foco permanece: a defesa da virtude,
a compatibilidade entre o restabelecimento das ciéncias e artes e a corrup¢do dos
costumes e o ataque as aparéncias. Para quem ele escreve o Primeiro Discurso? Conforme

Rousseau no “Prefacio” dessa obra:

Em todos os tempos, havera homens destinados a serem subjugados pelas
opinides de seu século, de seu pais e de sua sociedade. Faz-se passar hoje por
espirito, filésofo, quem, pelo mesmo motivo, ao tempo da Liga ndo teria
passado de um fanatico! Quando se quiser viver para além de seu século, ndo
se deve escrever para tais leitores®,

Rousseau estd consciente que escreve num tempo determinado visando leitores
futuros. O homem pertence a época, mas 0s seus escritos permanecerdo entre as geragoes,
portanto eles apontam para um ndo pertencimento contextual. Contudo, na Resposta ao
Rei da Pol6nia, o retor tem que atender a uma necessidade imediata. E um Rei crist&o
europeu que esta criticando a obra acusando o autor de propagar contradigdes. Atitude
esta que estd em acordo com aquilo que escreveu Prado Janior (2008, p. 69): “Essa adesao
ao seu tempo € tanto mais necessaria quanto seu pensamento é animado por uma vocacgado
essencialmente pratica: séo estes homens, os homens do meu tempo que é necessario

tentar reformar e salvar”.

182 14, ibid., p.378. O. C. III, p.39.
183 1d. ibid.
184 ROUSSEAU. Discurso sobre as ciéncias e as artes, op. cit., p. 331. O. C. Ill, p. 5.



146

Para responder a um Rei cristdo é necesséario falar a lingua dele. A retorica do
republicano ampara a retdrica cristd. Mais uma vez, isso ndo quer dizer que Rousseau
usou méascaras deliberadamente para mentir ou manipular seus discursos e persuadir seu
publico. Percebemos que a retorica cristd tem lugar em seu discurso, mesmo quando ndo
tendo tanto volume como poderia ter. Nao vemos sua retorica religiosa nesse contexto
como algo a parte, estranho e distante do foco principal. Observemos este assunto com
maiores detalhes.

O cristianismo se insere na Resposta ao Rei da Pol6nia, na parte final do primeiro
topico da réplica de Rousseau, qual seja: “o elogio das ciéncias”'®, em que o Rei
argumenta que a corrupg¢do dos costumes se deveria a uma série de outras circunstancias
tais como, o clima, as leis, a economia do Governo, em vez do cultivo das ciéncias e das
artes'®. Obviamente Rousseau responde que ndo, sem demonstrar interesse em detalhar
essa discussao; e com ares de dramaticidade, ele inclui o topico sobre o cristianismo,
conforme citagdo: “Passo a uma acusa¢do muito mais grave do que a objecdo precedente.
Transcrevé-la-ei fielmente em seus proprios termos, pois € importante apresenta-la
fielmente aos olhos do leitor”®’.

A questao é: porque essa seria “uma acusagdo muito mais grave” a ponto de
Rousseau insistir em transcrevé-la “fielmente” ao leitor? Quais as razdes pelas quais esse
assunto causou tanta afetacdo nas palavras do genebrino nessa parte do texto? Conforme
mencionado, Rousseau tratou de transcrever as palavras do Rei para elaborar uma

contestacdo efetiva. Conforme citagdo do Rei da Pol6nia (apud ROUSSEAU):

Quanto mais o cristdo examina a autenticidade de seus titulos, mais ele se
tranquiliza na posse de sua crenga, mais estuda a revelagdo, mais se fortifica
na fé. E nas escrituras divinas que descobre sua origem e exceléncia; é nos
doutos escritos dos padres na Igreja que segue, de século em século, seu
desenvolvimento; é nos livros de moral e nos santos anais que encontra 0s
exemplos e tira a sua aplicacao.

Como? A ignorancia privara a religido e a virtude de luzes tdo puras, de
apoios tao poderosos? E ensinaria atrevidamente um doutor de Genebra que
a eles se deve a irregularidade dos costumes? Ficar-se-ia mais espantado
ainda de ouvir tdo estranho paradoxo, se ndo se soubesse que a singularidade

185 ROUSSEAU. Resposta ao Rei da Poldnia, op. cit., p. 375. O. C. Ill, p. 35.
186 |d. ibid., p.381. O. C. IlI, p. 43.
187 1d. ibid.



147

de um sistema, por perigoso que seja, ndo constitui sendo uma razao a mais
para quem sO tem como regra o espirito particular'e®,

O rei da Poldnia apresenta pelo menos dois argumentos nesses dois paragrafos. O
primeiro diz respeito a compatibilidade entre ciéncia e fé. Em outras palavras,
fortalecendo as razdes de sua fé por intermédio dos estudos a ela pertinente, o cristdo
tornaria suas convicgdes mais seguras. O caminho que o rei da Polonia sugere faz parte
da tradicdo catdlica, qual seja: o estudo da biblia, a interpretacdo dela legitimidade pelos
padres da Igreja e a producéo intelectual e espiritual embasada pela Sagrada Escritura e
desenvolvida através dos tempos.

O segundo argumento é parte da refutacdo do Primeiro Discurso de Rousseau, j&
que o rei da Poldnia defende a tese segunda a qual as luzes podem sim oferecer suporte a
religido. Virtuosas luzes estas que seriam muito mais eficazes para a religido do que
entrega-la ao dominio da ignorancia. Como resultado, esse monarca insiste em ironizar a
proposta de Rousseau em afirmar que a corrup¢do dos costumes deve-se ao
desenvolvimento das luzes. Entendemos que a acusacao grave na qual Rousseau reclama
tem haver, de um lado, com a relacdo de continuidade entre cristianismo e ciéncia
proposta pelo rei da Pol6nia, e de outro a ironia desse monarca em acusar Rousseau, “um
doutor de Genebra”, de atrevimento.

Antes de propor uma breve histdria do cristianismo, Rousseau ataca um conjunto
de préticas cristas e seus respectivos idealizadores responsaveis pela decadéncia dessa

religido. Para Rousseau:

Eu deveria, sem dlvida, ter censurado expressamente todas essas sutilezas
pueris da escolastica com as quais, sob pretexto de esclarecer os principios da
religido, se enfraquece o espirito, substituindo a humildade crista pelo orgulho
cientifico. Deveria ter-me levantado com maior impeto contra esses ministros
indiscretos que primeiro ousaram tocar a arca, para fortificar, com seu fraco
saber, um edificio sustentado pela mao de Deus. Deveria ter-me indignado
contra esses homens frivolos que, com suas miserdveis disputas, aviltaram a
simplicidade sublime do Evangelho e reduziram a doutrina de Jesus Cristo a
silogismos. Mas, trata-se hoje de defender-me e ndo de atacar'®®.

188 1d. ibid.
189 1d. ibid., p. 381-382. O. C. llI, p. 44.



148

Imaginemos se Rousseau de fato se dispusesse a atacar, ja que ele diz que néo
atacou. Ha uma continuidade entre Rousseau e Erasmo na medida em que ambos
censuram as especulacfes escolasticas. Para Erasmo: “As Escrituras sdo, em suas maos,
como um pedaco de cera, pois costumam dar-lhes a forma e o significado que mais
correspondem” (ROTTERDAM, 1972, p. 108). Conforme ambos, discussdes inuteis
esvaziam o sentido profundo contido na simplicidade do Evangelho e no ensinamento de
Jesus Cristo. O fato € que Rousseau se sentiu incomodado com a situagdo, e como uma
forma de elaborar uma contestacéo eficiente, o genebrino volveu seu poder argumentativo
em vista de uma reconstrucdo da historia do cristianismo.

A metodologia para a compreensdo da historia do cristianismo proposto por
Rousseau € linear, seguindo, portanto, a mesma estrutura do Primeiro Discurso. O
genebrino insiste em rebater a acusagao “grave” do rei vinculando a “historia” aos “fatos”.
Nesse aspecto, a historia do cristianismo é similar a histdria do desenvolvimento dos
povos do Primeiro Discurso. De uma origem inocente que remonta ao povo hebreu “que
Deus tinha escolhido para si”’; chega-se a Jesus Cristo que instalou a “nova lei”. Com
Jesus Cristo h& o nascimento e a propagacao do cristianismo. No seio cristianismo que
inclui a Igreja, h4 a decadéncia dessa religido contaminada pelas ciéncias e artes.

A interpretacdo de Rousseau sobre o cristianismo difere da ortodoxia catdlica.
Para os catolicos, a Igreja nasce com Jesus Cristo. Para Rousseau, 0 cristianismo nasce
com Jesus Cristo e a Igreja é uma instituicdo religiosa posterior ao nascimento do
cristianismo. Nesse aspecto, ele segue a tradi¢do dos reformadores protestantes. Em todo
caso, Rousseau esta longe de apresentar detalhes sobre esse movimento linear se
compararmos com a narrativa do Primeiro Discurso. Entdo, analisemos a primeira parte
dessa breve histéria que vai do Povo de Deus a Jesus Cristo.

Em sua origem, conforme Rousseau relatou, o Povo de Deus ndo se encantou com
as ciéncias e as artes, pois se elas fossem boas o préprio Deus cuidaria para que seu povo
por elas fossem agraciados. Nesse inicio, a preocupagdo dos “chefes” (patriarcas e juizes)
desse povo “fraco e grosseiro” era mais o de afasta-los “[...] das trapacas dos padres de
Baal do que pelos sofismas dos filosofos”'®, Mesmo em contato com egipcios e gregos

em tempos de dispersao esse povo ndo se sentiu atraido pelas ciéncias e as artes dessas

190 1d. ibid.



149

nacdes civilizadas. Os tnicos sabios nascidos desse povo foram Josefo ¢ Fildao “dois
homens mediocres”, mas considerados sumidades pelo povo hebreu.

Rousseau ndo menciona toda a sabedoria judaica presente, por exemplo, na
tradicdo sapiencial que inclui os livros dos: Salmos, Provérbios, Sabedoria, Eclesiastes.
E a tradicdo do Pentateuco: Génesis, Exodo, Levitico, Nimeros, Deuterondmio. N&o
acreditamos também que Josefo e Fildo sejam “dois homens mediocres”. Sem perder
muito tempo, Rousseau enfim chega aos tempos de Jerusalém na época de Jesus. Nesse
periodo, ele identifica um vinculo mais direto entre ciéncias, artes e a tradicao judaico-

crista ao afirmar que:

Os saduceus, identificaveis pela sua irreligido, foram os filésofos de Jerusalém;
os fariseus, grandes hipocritas, foram os doutores dessa cidade. Estes, ainda
que limitassem quase toda a sua ciéncia ao estudo da lei, faziam tal estudo com
todo o fausto e toda a suficiéncia [dos] dogmaticos. Observavam também, com
extremo cuidado, todas as préaticas da religido, mas o Evangelho nos ensina o
espirito dessa exatiddo e a importancia que se deve dar-lhe. Finalmente, todos
eles tinham pouquissima ciéncia e muito orgulho e ndo era nisso que mais
diferiam de nossos doutores de hoje!®?.

H& uma identificacdo entre saduceus “filosofos de Jerusalém”, fariseus “grandes
hipdcritas” e os “doutores de hoje”. Eles facilmente entrariam na galeria das persona non
grata descritas no Primeiro Discurso. Hipocrisia e orgulho sdo vicios que contaminaram
0 espirito da religido. Passemos a investigar a proxima etapa relacionada com Jesus
Cristo. Para Rousseau, Jesus ndo escolheu sadbios e entendidos para apresentar sua
doutrina, mas o convite foi feito aos pequenos e simples. Embora o genebrino néo
mencione, encontramos nos Evangelhos passagens em que Jesus se refere a essa escolha,
como a ja mencionada no Evangelho de Mateus*®2. Por outro lado, ha um paralelo entre
0 Deus do Antigo Testamento e Jesus Cristo, ja que ambos desprezam ciéncias e artes
como necessarias para 0s seus escolhidos.

Sem mencionar a ressurreicao de Jesus, Rousseau continua sua narrativa focando
no desenvolvimento historico do cristianismo a partir dos apostolos, “pobres pescadores
e artesdos”. Para Rousseau: “Seu método era simples; pregavam sem arte, mas com

coracdo comovido, e, de todos os milagres com os quais Deus honrava sua fé, o mais

¥l d. ibid., p. 382. O. C. Ill, p. 44-45.

192 Eu te louvo, 6 Pai, Senhor do Céu e da terra, porque ocultaste estas coisas aos sabios e doutores e as
revelastes aos pequeninos (Mt 11,25b).



150

impressionante era a santidade de sua vida [...]”*%. A partir daqui, a narrativa segue um
contorno dramatico e tenso. A cena em que € relatada a docura e a simplicidade da
pregacdo desses pobres pescadores é substituida pelo cenério cujo enredo é parte de
tramas e manipulagdes que reunem religido e politica contra o cristianismo nascente. O
dominio das aparéncias ganha forca, conforme Rousseau: “Os padres pagaos, alarmados,
fizeram com que os principes compreendessem estar o Estado perdido porque as
oferendas diminuiam™94,

Desde as religides pagas, antes do cristianismo, a preocupacao dos seus “padres”
era mais em angariar lucros e dividendos do que em prestar um culto comovente e
verdadeiro, como era o0 caso dos doze “pobres pescadores”. Para compensar as perdas
advindas da diminuicdo das oferendas que era o objetivo maior, esses “padres”,
“alarmados” recorreram aos principes. E por meio de manipulacdes os fizeram acreditar
que o Estado estava perdido por causa da diminuicdo dessas oferendas. Disso se
sucederam as primeiras perseguicfes contra os cristdos nascentes. Contudo, o efeito ndo
surtiu conforme o esperado, ja que o fervor dos cristdos em abracar o martirio s6 fazia
aumentar o nimero daqueles que queriam ser batizados: “[...] a historia desses primeiros
tempos constitui um prodigio continuo”!%, lamenta Rousseau.

Mas a conspiragdo desses “padres” nao terminaria por ai. Como 0s seus objetivos
ndo foram alcancados, ou seja, o entusiasmo pelo cristianismo primitivo aumentou entre
as pessoas simples, os “padres” partiram para outra ofensiva: a calinia contra os cristaos.
Desse modo, novos personagens se ajuntaram aos “padres” nesse teatro religioso que
dissocia uma auténtica fé cristd da obscuridade das praticas religiosas. Esses personagens
sdo os filésofos. Rousseau apresenta uma razdo para isso: “Juntaram-se aos padres 0s
filésofos que ndo conseguiram vantagens numa religido que pregava a humildade”%.

O quadro narrado por Rousseau € interessante. Principes e filésofos sdo
manipulados por “padres” gananciosos e invejosos. Os principes se uniram aos “padres”
contra o cristianismo primitivo por causa da diminuigdo das oferendas. Os filosofos se
uniram aos “padres” por N0 terem espaco no cristianismo nascente. Logo, o cristianismo

nascente era uma religido sem padres, principes ou filosofos. N&o se trata aqui apenas de

193 ROUSSEAU. Resposta ao Rei da Poldnia, op. cit., p. 382. O. C. IlI, p. 45.
194 4. ibid., p. 382-383. O. C. Ill, p .45.

195 14, ibid., p. 383. O. C. IlI, p. 45.

19 1d. ibid.



151

uma “religido do homem”. O cristianismo nascente se concretizou em meio a pescadores,
artesdos, perseguidos, portanto era uma religido formada por pessoas simples. A pureza
dessas almas manifestava a transparéncia de uma religido livre de méscaras e hipocrisias.

Foi ai que para refutar esses “motejos” e “injarias” Sdo Justino, “o martir”, tratou
de defender a fé cristd em uma nova mudanca no cenario. Sao Justino nao € criticado por
Rousseau ao fazer isso. Em nota, o genebrino compara sua missdo dentro da sociedade
aristocratica a dele ao afirmar que: “Esses primeiros escritores que selaram com sangue
0 testemunho de sua pena seriam hoje autores muito escandalosos, pois sustentariam
precisamente o mesmo sentido que eu”*®’. Contudo, S&o Justino abriu uma porta perigosa
ao atacar os pagdos por meio de recursos eruditos. Como consequéncia, 0s costumes
cristdos perderam a sua pureza original: “[...] os livros apareceram aos milhdes e 0s
costumes comecaram a relaxar’'%,

A partir desse ponto, o “cortejo de vicios” foi progressivo na historia do
cristianismo: o conflito deixou de ser entre cristdos e pagdos e passou a adentrar nas
fileiras do proprio cristianismo. Com as especulacfes filosoficas da religido crista
surgiram a vaidade e a ambicéo e com elas os dogmas e heresias. Para Rousseau, uma vez
embriagados com os aparatos da filosofia e da literatura pagas, os cristdos abandonaram
as virtudes e a sabedoria simples do Evangelho. Um cenario caotico se instaurou no seio
dessa religido por meio da violéncia e de perseguicoes coléricas. Em outras palavras, de
perseguidos, 0s cristdos passaram a ser perseguidores piores dos seus antigos algozes.

As desgracas no antro desse cristianismo tornaram-se piores quando a filosofia
antiga foi introduzida em sua doutrina. Para Rousseau: “Ousou-se crer que a religido se
tornaria mais respeitavel se revestida pela autoridade da filosofia”®®. Tardiamente, a
Igreja aparece com um discurso contrario a esse vinculo entre filosofia e cristianismo.
Contudo, passados alguns folegos, também ela foi contaminada por esse contexto,
atacando com erudicdo o progresso das ciéncias, paradoxalmente como o préprio
Rousseau o fez.

Do século X, época do Império de Carlos Magno até o Renascimento, é, para

Rousseau, aquele periodo em que a Europa estava num “estado pior do que a ignorancia”,

197 1d.. ibid., p. 383. O. C. III, p. 46.
198 1d.. ibid., p. 384. O. C. lII, p. 47.
199 14, ibid.



152

conforme ele havia narrado no Primeiro Discurso®®. Ele ignora o surgimento da
escolastica e poetas como Dante Alighieri. Mesmo assim, ele acredita que: “[...] a Igreja
ganhou ao menos um pouco mais de repouso do que até entio experimentara”?’l, A
narrativa se encerra num breve registro que vai do Renascimento, periodo em que a
instabilidade retorna ao cristianismo, até o Antigo Regime, embora Rousseau nao
mencione a Reforma Protestante: “S6 Deus sabe quando terminardo essas coisas”?%?,
reconhece Rousseau.

O seu argumento para o rei da Pol6nia tem como resultado a ideia segundo a qual,
as ciéncias e as artes ndo contribuiram para a pureza dos costumes cristdos, conforme
citacdo: “A ciéncia se expande e a fé enfraquece; todo mundo quer ensinar a bem agir e
ninguém quer aprendé-lo. Tornando-nos todos doutores, deixamos de ser cristios”?%,
Rousseau conclui essa parte da Resposta ao Rei da Polénia com um enaltecimento do

Evangelho, segundo o qual:

Né&o, ndo foi com tanta arte e tamanho fausto que o Evangelho se estendeu por
todo o universo e sua beleza arrebatadora penetrou os coragfes. Esse livro
divino, o Gnico necessario ao cristdo e o0 mais Util de todos, mesmo para 0s que
ndo o forem, so precisa ser meditado para levar & alma o amor de seu autor e a
vontade de realizar seus preceitos. Jamais a virtude falou linguagem téo doce;
jamais a sabedoria mais profunda exprimiu-se com tanta energia e
simplicidade. Nao se abandona sua leitura sem se sentir melhor do que antes?®.

Rousseau comegava a entender que havia muitos e graves erros no cristianismo
do Antigo Regime que de algum modo estavam em sintonia com 0S costumes
aristocraticos daquela sociedade, por meio da alianca inexpugnavel entre trono e altar. As
metaforas que ele usou em relagdo aos vinculos entre os “padres”, principes e fildsofos
sugerem uma hermenéutica dos acontecimentos historicos. As instabilidades do
cristianismo apds o renascimento também sugerem as disputas violentas no centro do
cristianismo enraizando a intolerancia religiosa (ALMEIDA JUNIOR, 2008, p. 45).

De uma forma ou de outra, Rousseau queria proteger o cristianismo das ciéncias

e das artes, bem como da hipocrisia, manipulagdo e calunias dos “padres” conluiados com

200 ROUSSEAU. Discurso sobre as ciéncias e as artes, op. cit., p.334. O. C. Ill, p. 6.
201 ROUSSEAU. Resposta ao Rei da Poldnia, op. cit., p.384. O. C. I, p. 48.

202 14, jbid., p. 385. O. C. IlI, p. 48.

208 |d. ibid.

204 1d. ibid., p. 385. O. C. Ill, p. 48-49.



153

principes e filosofos. Com essa mensagem, Rousseau sugere um olhar critico ao
cristianismo do seu tempo que estava no caldo de toda a falsa onda conservadora em volta
a manutencdo de privilégios e da desigualdade moral e politica.

Vimos nesse capitulo que os siléncios do Primeiro Discurso foram dando lugar a
vestigios e até mesmo a identificacdo de um quadro real em se tratando da continuidade
entre o divércio entre 0 ser e 0 parecer e 0 cristianismo em seu dominio historico,
interpretado por Rousseau. A critica de Rousseau a arrogancia dos filosofos e as disputas
pueris dos tedlogos ndo é descontinua com o pensamento cristdo, ja que ha vinculos com
Erasmo, Calvino e Pascal. Do mesmo modo, as virtudes republicanas de Rousseau
englobam as virtudes cristds, e juntas caminham contra os vicios arquitetados pela
sociedade de méscaras do século XVIII.

A reestruturacdo do cristianismo passa por uma releitura de sua historia a fim de
se identificar a importancia da heranga judaica, povo escolhido por Deus. Inclui também
a missao de Jesus Cristo em meio as hostilidades de saduceus “os filésofos de Jerusalém”
e fariseus “grandes hipdcritas” e 0s pequenos que ele escolheu para continuar sua missao.
Por Gltimo, Rousseau atesta em favor do cristianismo nascente por meio da simplicidade
e da santidade de vida.

A historia do cristianismo contada por Rousseau segue 0 mesmo tempo linear do
Primeiro Discurso, e como ele o desenvolvimento da historia do cristianismo também é
ameacada pelo parecer e a falsidade, apds a sua origem sublime. Esse desenrolar historico
vai tomando proporg¢des cada vez mais emblematicas até chegar a situagdo dramética na
qual essa religido se encontrava no tempo de Rousseau. Como ndo vemos aqui uma
superacdo do cristianismo essa religido também pode ser um recurso na luta de Rousseau
contra as aparéncias.

A tarefa ainda ndo estava completa em sua andlise histérica quando Rousseau
identificou as aparéncias fazendo um diagnostico da sociedade do Antigo Regime e com
ele o cristianismo, a partir do restabelecimento das ciéncias e das artes. E como se uma
vez diagnosticado os males, Rousseau quisesse encontrar sua origem. Assim como
Rousseau elabora a histéria do ponto de vista dos povos virtuosos e corrompidos, para
denunciar a degeneracdo da civilizacdo do presente, ele também elabora a historia do
homem e da sociedade, com o intuito de desmascarar a desigualdade moral e politica e o

despotismo entdo reinante.



154

A busca pelo que aconteceu de fato no tocante a exploragdo do homem pelo
homem o faz refletir sobre o inicio da histéria do homem para entender o progresso da
desigualdade e a origem do mal. Ha que se encontrar a fonte desse mal, abrir 0s porfes
da historia e investigar a origem da degradacdo humana. As coisas ndo andam separadas,
pois existe um percurso que vai se desvelando a cada iluminacdo filosofica, a cada
provocacao que levava um apaixonado Rousseau em descobrir a fonte do mal. O discurso
do genebrino comegava a se encaixar e, tdo logo, mais uma falsidade estaria prestes a ser
apresentada, ja que, conforme citacdo da Resposta ao Rei da Pol6nia:

A primeira fonte do mal é a desigualdade: da desigualdade sairam as riquezas,
uma vez que as palavras rico e pobre sdo relativas e em todas as partes em que
0s homens forem iguais ndo havera ricos nem pobres. Das riquezas nasceram
0 luxo e a ociosidade: do luxo nasceram as belas-artes e, da ociosidade, as
ciéncias?®.

Por alguma razdo Rousseau ndo teve fblego para desenvolver esse tépico na
Resposta ao Rei da Pol6nia. Contudo, ele seria adiado, ndo menosprezado. O nosso
desafio agora é enfatizar a dimensdo sdcio-politica enquanto relagbes de poder
construidas na historia, na passagem da natureza a sociedade civil e verificar como o ser
e 0 parecer se apresentam nessas relacdes. E preciso investigar de que maneira essas
relagcOes de poder se deterioraram e em que ponto chegou. Bem como entender de que
modo a histéria da exploracdo e da desigualdade se originou e quem é o responsavel por

iSSso.

205 ROUSSEAU. Resposta ao Rei da Polonia, op. cit., p. 386. O. C. IIl, p. 49-50.



155

CAPITULO VI
A RETORICA DO POLITICO: A CRITICA DE ROUSSEAU AOSERE O
PARECER EM SUA DIMENSAO SOCIAL

A critica de Rousseau aos costumes teatralizados da sociedade parece ser uma
consequéncia da sua origem degenerada. Por isso, esses costumes teatralizados nos quais
0 homem civilizado faz da vida um grande palco para bajular ou agradar os outros em
beneficio proprio, ou até mesmo por fazer parte do “ethos aristocratico” as vezes até sem
0 perceber, tem uma origem que remonta a formacao da sociedade. O diagnoéstico das
sociedades historicas obrigou Rousseau a investigar o que havia antes da histdria dessas
sociedades. Ha uma continuidade entre o diagndstico e a origem da aparéncia. Aqui, a
andlise histdrica cede espaco para a reflexdo politica.

Se houve uma corrupcao na historia humana, algumas questdes basicas precisam
ser trabalhadas, por exemplo: como se deu essa degenera¢do? Como o homem natural
pdde degenerar em homem civilizado? Como esse estado natural idealizado péde se
degenerar no estado civil? Como podemos interpretar a virtude degenerada pela
aparéncia? Tendo por base as obras: Discurso sobre a origem e os fundamentos da
desigualdade entre os homens e Do Contrato Social, pretendemos situar a questao do ser
e do parecer em sua dimenséo social, ja que, 0 entendimento segundo o qual a vida politica
ndo vai nada bem, na concepcdo de Rousseau, se deve a situacao histérica na qual a
desigualdade e a exploracdo do homem sobre 0 homem nasceram e progrediram.

Tematicas relacionadas a escola do jusnaturalismo moderno, na qual Rousseau faz
parte, serdo trabalhadas. Para isso, € necessario refazer o caminho da trajetéria do homem
na historia (ou, antes dela), para compreender a sua condi¢cdo miseravel quando ele se
estabeleceu em sociedade, abandonando o estado de natureza. Conceitos como: estado de
natureza, propriedade e estado civil serdo fundamentais para entendermos como a ruptura
entre ser e 0 parecer se encaixa na teoria politica de Rousseau. Eles nos servirdo como
guia nessa nova etapa do trabalho.

O nosso trabalho é demonstrar como supostamente a nogédo de ser se encontra no
estado natural e a nocdo de parecer se constroi na sociedade civil, degeneracdo desse
estado natural. Uma das defini¢Oes principais que pretendemos chegar ao problema da

aparéncia é demonstrar efetivamente que na origem da sociedade construiu-se habilmente



156

0 governo e as leis sobre o prisma de um discurso enganador fazendo-se parecer o que
ndo se ¢, quando “o forte pdde resolver-se a servir ao fraco”, para manter o seu dominio

intensificando a desigualdade entre os homens.
6.1 Do estado natural ao estado civil

Comecar a investigacdo pelo estado presente da humanidade onde reinam as
aparéncias ndo proporcionara resultados satisfatorios. Rousseau sentiu que era preciso ir
mais além nessa investigacdo. Essa atitude resultou numa primeira iluminagéo inspirada
na inscrigdo no Templo de Delfos: “Conhece-te a ti mesmo”. Mais uma vez a inspiragao
platdnica é notoria. Ela nos leva a uma afirmacdo emblemaética na teoria do genebrino,
segundo a qual: 0 homem ndo conhece 0 homem.

Para Rousseau, a condicdo do homem no presente é confusa, instavel. E preciso
conhecer 0 homem, mas ndo a partir desse que aparece em volta da escravidao e da
desigualdade e sim daquilo que ele é. Em outras palavras: “[...] como conhecer a fonte da
desigualdade entre os homens, se ndo comecar a conhecer a eles mesmos?”’?%. No
presente ndo ha nenhuma garantia de conhecer o homem como ele é. Assim, é preciso
comegar nao pelo “homem do homem”, mas sim pelo homem em seu estado natural.

Desse modo, o estado de natureza em Rousseau é o estado originario do homem,
e é la que esta efetivamente o estado ideal da humanidade. Quando o homem esqueceu
esse estado originario na passagem para 0 mundo civilizado, tanto o estado natural como
0 homem natural se degeneraram em estado civil e homem civilizado. A natureza néo
criou uma lei que estabelecesse quem é rico e quem é pobre desde o nascimento. Os
rigidos lacos de dependéncia da sociedade cortesd que garantiam o luxo e 0 excesso de
uns e a fome e a miséria de outros tém outra fonte.

As diferencas entre os homens geradas pela natureza sdo transformadas em
desigualdades uma vez que o homem tornou-se civilizado. Essas desigualdades uma vez
impostas em sociedade sdo como que “naturalizadas” e foram fixadas nas relacdes dos
homens como se fosse algo normal. A vida sofisticada da civilizacdo, aliada a estupidez
dos povos subalternos constantemente manipulados por retoricas apraziveis solidificaram
e perpetuaram a violéncia e a exploracdo da espécie. Nunca a aparéncia foi tdo

dissimulada fazendo-se passar pela realidade, conforme Souza (2001, p. 56): “O processo

206 ROUSSEAU. Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualdade entre os homens, op. cit.,
p. 227, 0. C. I, p. 122



157

de degradacgéo que acompanhou o desenvolvimento da civilizacdo acabou por eliminar as
diferencas entre os homens. Sem davida, esta eliminacdo das diferencas individuais se
esclarece a luz do tema da oposicao entre o ser e o parecer”.

N&o importa aonde a historia nos levara, € preciso compreender 0s motivos pelos
quais a miseravel condicdo humana se encontra nesse estado presente. No “Prefacio” do
Segundo Discurso, Rousseau ao comecar a elaborar a constituicdo do homem e a sua
degeneracdo na sociedade, parece partir de uma situacdo concreta que o deixava
indignado e porque ndo dizer escandalizado com a situagéo corrente. Para Rousseau:

Considerando a sociedade humana de modo calmo e desinteressado, a
principio ela s6 parece mostrar a violéncia dos homens poderosos e a opresséo
dos fracos; o espirito se revolta contra a dureza de uns ou é levado a deplorar
a cegueira dos outros e — como nada é menos estavel entre os homens do que
essas relagBes exteriores produzidas mais frequentemente pelo acaso do que
pela sabedoria, e que chamam de fraqueza ou poder, riqueza ou pobreza —, 0s
estabelecimentos humanos parecem, a primeira vista, fundamentados em
montdes de areia movedica?”’.

Interessante é que, de acordo com a retdrica do genebrino, uma das causas a que
levou a situacdo aonde chegou estd nas “relagdes exteriores” produzidas pelo “acaso”.
Rousseau seria um fatalista, entio? Obvio que ndo. Apds a palavra “acaso” vem as
palavras “fraqueza ou poder” e “riqueza ou pobreza” que sdo as tais “relagdes exteriores”.
Na verdade, no Segundo Discurso, o fatalismo guase ndo tem espaco. Se o mal € histérico
é preciso identificar suas causas.

Outro ponto importante é que a sociedade ndo é natural. Ela tem uma origem, um
fundamento. Na forma decadente como ela esta, Rousseau entende que esses
fundamentos que a sustentam foram erguidos em cima de “montdes de areia movediga”.
Essa analogia é muito perspicaz, pois: de um lado, ha algo estranho, estavel, podre nos
fundamentos da sociedade, e de outro esses fundamentos podem ser destruidos a qualquer
instante ja que ndo ha seguranga nenhuma neles. Mas, antes disso é necessario entender
como eles foram erguidos.

O Segundo Discurso é dividido em duas partes: na primeira, Rousseau vai

apresentar de forma detalhada, como vivia 0 homem em seu “estado natural” original, e

207 ROUSSEAU. Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualdade entre os homens, op. cit.,
p.231,0.C. I, p. 127.



158

na segunda, Rousseau vai demonstrar como teria sido 0 seu percurso para a sociedade
civil. H& pelo menos trés fatores justapostos nesse Segundo Discurso: a origem do
homem, a origem da propriedade e a origem da sociedade civil.

Desse modo, para se chegar a origem da sociedade civil é preciso fazer uma
abordagem do estado de natureza. Essa ideia de estado de natureza como um estado
originario pre-social ndo é uma ideia inventada por Rousseau. Ela é compartilhada por
todos os pensadores jusnaturalistas, desde Hobbes até Kant?%®, E essa ideia surgiu da
necessidade racional de se especular sobre a origem do homem e do Estado, pois, a
revelacdo cristd a partir das teorias do “Direito Divino” nao mais correspondia as
exigéncias elucidativas sobre o homem e a sociedade.

Por isso, 0s novos ventos da modernidade trouxeram consigo o jusnaturalismo e
as ideias liberais. O jusnaturalismo (ou contratualismo) moderno € caracterizado pela
ideia racional de um direito original fundante e universal, conhecido como “Direito
Natural”. Esse direito pressupde a existéncia originaria de homens gque vivem em um
estado pré-social conhecido como “estado de natureza”, no qual os homens gozam de
direitos inalienaveis: vida, propriedade, liberdade, igualdade. A natureza € anterior a
sociedade.

Para garantir esses direitos, ameagados pelo “estado de guerra” ou pelos apetites
humanos, devido a fragilidade do estado de natureza, era necessario aos homens unirem-
se em uma espécie de “pacto” para que por meio de um “contrato” pudessem ingressar na
sociedade civil, e assim garantirem a seguranca desses direitos. Todos os jusnaturalistas
seguiram a risca esse modelo e seguiam praticamente o0 mesmo método, conforme Bobbio
e Bovero (1986, p. 15):

O método que une autores tdo diversos é o método racional, ou seja, aquele
método que deve permitir a reducdo do direito e da moral (bem como da
politica), pela primeira vez na histéria da reflexdo sobre a conduta humana, a
uma ciéncia demonstrativa.

208 para um maior aprofundamento dessa tematica, ver: BOBBIO, Norberto; BOVERO, Michelangelo.
Sociedade e Estado na Filosofia Politica Moderna. Sdo Paulo: Brasiliense, 1986.

DERATHE, Robert. Jean-Jacques Rousseau e a ciéncia politica de seu tempo. Sdo Paulo: Barcarolla,
2009.



159

O que difere Rousseau dos demais € o conceito de estado de natureza e natureza
do homem. Enquanto no “Modelo hobbesiano” o estado de natureza € um estado de guerra
de todos contra todos?®®, em Rousseau, no “estado de natureza” esta a garantia de dois
principios inaliendveis: a liberdade e a igualdade; principios esses violados com a
“Institui¢ao da propriedade” e os consequentes: “estado de guerra” e a formacao da
“sociedade civil”. Essas sdo algumas das tematicas centrais do Segundo Discurso. Para
restabelecer a ordem civil e o direito, era preciso um novo contrato social pelo qual
fossem asseguradas a liberdade e a igualdade. Tal ordem é explicitada por Rousseau em
seu Do Contrato Social, de 1762. Embora pareca duvidoso que ao escrever esta obra
Rousseau tivesse o interesse de fazer aplicacdes praticas em determinados governos e
sociedades.

Para Rousseau, entender a desigualdade pressupGe entender o homem, ou seja,
ndo se pode falar da desigualdade, sem falar do homem. Essa mesma tematica se insere
na introducao do Segundo Discurso, onde encontramos o seguinte trecho: “E do HOMEM
que devo falar e a questdo que examino me diz que vou falar a homens pois nao se
propdem questdes semelhantes quando se tem medo de honrar a verdade”?°,

Mais uma vez ha um apelo a “verdade”, ja que ndo se trata de meras sutilezas
intelectuais. O Segundo Discurso ndo tem a intencdo de agradar ou angariar aplausos,
inclusive, de fato, ele ndo foi premiado pela Academia de Dijon como o fora o Discurso
sobre as ciéncias e as artes. Mais uma vez o palco em que se desenvolve o discurso tem
a humanidade como testemunha. Ele devera assistir a mais um espetaculo que dissocia
inocéncia e horrores. Rousseau é pretensioso em suas intengdes aparentemente delirantes.
Assim, perguntar-se pela origem da desigualdade é perguntar-se pela origem do homem,
ou seja, do homem no estado de natureza, pois vimos que o jusnaturalismo moderno,
quando se refere a origem do homem, remonta ao estado de natureza.

E valido salientar que essa analise sobre o homem no estado de natureza néo é
cientifica, pois a analise cientifica dos povos agrafos sé comecaria com a antropologia
cultural como ciéncia e que so surgiria um século depois. Por causa disso, € anacronico
cobrar de Rousseau uma posi¢cdo mais realista desse estado se no seu contexto ndo havia

conhecimento suficiente para tal. Por outro lado, ndo podemos interpretar seu ponto de

209 |d. ibid., p. 49.

210 ROUSSEAU. Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualdade entre os homens, op. cit.,
p. 235, 0. C. lll, p. 131.



160

vista sobre 0 homem no estado de natureza como se ele fosse realmente historico. O
préprio Rousseau assim escreve na Carta sobre a virtude: “N&o pensemos de nds mesmos
como sendo aqueles homens primitivos de nossa imaginagdo que ndo precisava de
ninguém porque somente a natureza providenciava todas as suas necessidades”?!,

Voltando a nossa reflexd@o precedente ao ultimo paragrafo, Rousseau concebe dois
tipos de desigualdade na humanidade: uma natural ou fisica que é fruto da natureza, “[...]
que consiste na diferenca das idades, da satde, das forgas do corpo e das qualidades do
espirito e da alma”. A outra desigualdade é chamada de desigualdade moral ou politica
“[...] porque depende de uma espécie de convencdo e que ¢ estabelecida ou, pelo menos,
autorizada pelo consentimento dos homens”?%2,

A origem do homem néo pode ser confundida com a origem da desigualdade. Por
exemplo, ndo ha duas origens do homem como ha duas origens da desigualdade. N&o h4,
portanto, um homem que se origina da natureza e outro que se origina da sociedade.
Contudo, para Starobinski (2001, p. 24): “A esséncia do homem néo esta comprometida,
mas apenas sua situacao historica”.

Em Rousseau, a natureza € anterior a sociedade, logo, sé ha originariamente um
homem, o homem natural. O homem natural pode se degenerar em homem civil, sem
deixar de ser homem. A desigualdade é ou natural (quando relacionada com o homem
originario), ou civil (quando o homem esta degenerado em sociedade). Em sintese,
podemos afirmar que s6 h4 um homem e duas desigualdades: uma inerente ao género
humano, que Rousseau chama de natural, e outra fruto da convencao social, que Rousseau
chama de desigualdade moral ou politica.

Rousseau chama de desigualdade aquilo que na verdade é uma diferenca. O
homem é quem transforma essa diferenca em desigualdade. Por isso que a desigualdade
natural ou fisica (que na verdade é uma diferenca presente na propria condi¢do humana),
uma vez originada pela natureza, nao pode ser anulada ou transformada, enquanto que a
desigualdade moral ou politica, enquanto originada pela convenc¢éo, pode ser anulada e

transformada. E tarefa do Segundo Discurso denunciar as mazelas da desigualdade

211 | et us not think of ourselves as being like those primitive men of our imagination who need no one
because nature alone supplied all their needs. (ROUSSEAU. Letter on Virtue, the Individual, and
Society, op. cit. p. 4). (Traducéo livre).

212 ROUSSEAU. Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualdade entre os homens, op. cit.,
p. 235, 0. C. 111, p. 131.



161

politica desde sua origem, ¢ tarefa do Contrato Social eliminar essa desigualdade moral
ou politica a partir de uma nova ordem civil.

Para Rousseau, a esséncia do homem esta em seu estado natural tal como 0 moldou
a natureza. No “Prefacio” do Segundo Discurso, Rousseau nos oferece uma interessante

explicitacdo sobre o estado de natureza, ao afirmar que € preciso primeiramente:

[...] separar o que ha de original e de artificial na natureza atual do homem, e
conhecer com exatiddo um estado que ndo mais existe, que talvez nunca tenha
existido, que possivelmente nem existira, e sobre o qual se tem, contudo, a
necessidade de alcancar nogdes exatas para bem julgar de nosso estado

presente?!?,

Essa citacdo pode caracterizar a preocupacao do jusnaturalismo rousseauniano em
colocar o homem em um estado natural racional pré-social, com o escopo de mostrar as
mazelas sociais de sua época. Portanto, Rousseau ndo quer descrever em verdade o estado
de natureza como um estado real, como se ele estivesse num mundo perdido, por exemplo.
Conforme salienta Casirrer (1994, p. 358):

Rousseau esta longe de aceitar o estado de natureza como um estado de fato
em cuja contemplagdo ele absorver-se-ia, & beira do qual suspiraria, com o qual
sonharia. Serve-se dele como de um critério ou de uma norma, como a pedra
de toque que permite fazer a prova de tudo o que, na forma presente da
sociedade, ¢é verdade ou embuste, o que é lei obrigatéria em si ou que apenas é
convencdo e arbitrio. O Estado e a sociedade de hoje devem contemplar seu
proprio rosto no espelho do estado de natureza, devem aprender a ver-se e a
julgar-se.

Tese assumida por Derathé (2009) para quem, segundo ele, Rousseau, ao contrario
dos demais jusnaturalistas, ndo acreditava que de fato o “estado de natureza” realmente
havia existido, conforme citagdo: “Todos esses autores t€ém a tendéncia a acreditar, como
o préprio Rousseau havia comentado, e como Vaughan ressaltou em nossos dias, que o
estado de natureza ndo ¢ pura ficcdo, mas que ele existe ou existiu realmente”
(DERATHE, 2009, p. 195). Contudo, Rousseau ¢ fiel ao método do jusnaturalismo
moderno que apresenta segundo Derathé (2009), o estado de natureza como oposta a vida

civilizada e oposto a sociedade civil.

213 ROUSSEAU. Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualdade entre os homens, op. cit.,
p. 228-229, O. C. Il p. 123.



162

As divergéncias relativas ao conceito de estado de natureza em Rousseau
demonstram o quanto o conceito é complexo. No Ensaio sobre a origem das linguas,
capitulo IX, Rousseau se¢ refere a ele como: “primeiros tempos” ou ainda mais
poeticamente como: “uma eterna primavera da terra”, para mostrar a condi¢do humana
“saindo das mdos da natureza” para cairem numa situacdo de deploravel miséria,
conforme citacdo: “[...] ndo posso imaginar como um dia renunciariam a sua liberdade
primitiva e deixariam a vida isolada e pastoril, tdo conveniente a sua indoléncia natural,
para desnecessariamente impor-se a escraviddo, os trabalhos e as misérias do estado
social”?%4,

H& mesmo uma suave critica ao estado de natureza realizada pelo genebrino, na
qual ele da a entender que seria deveras importante que os homens abandonassem o estado

de natureza, conforme cita¢ao do “Fragmento de Genebra”:

Assim, a voz gentil da natureza ndo é mais um guia infalivel para nés, como
ndo é uma situacdo desejavel a independéncia que dela recebemos. Perdemos
definitivamente a paz e a inocéncia antes de apreciarmos as suas delicias.
Desconhecida pelos homens ignorantes dos primeiros tempos, perdida para 0s
homens esclarecidos dos tempos modernos, a vida feliz da idade de ouro
sempre foi uma situacdo estranha a condicdo humana, ou porque ndo foi
reconhecida quando os humanos poderiam té-la gozado ou porque ja tinha sido
perdida quando eles a poderiam conhecer?®,

No Contrato Social, em preparacdo ao auténtico “pacto social”’, Rousseau é
enfatico ao afirmar que os homens uma vez chegados ao ponto de ndo poderem mais
atender as suas necessidades no estado de natureza, eles tém que operarem alguma

mudanca para preservarem suas vidas, conforme citagao:

Suponhamos os homens chegando aquele ponto em que 0s obstaculos
prejudiciais a sua conservacdo no estado de natureza sobrepujam, pela sua
resisténcia, as forcas de que cada individuo dispde para manter-se nesse estado.
Entdo, esse estado primitivo j& ndo pode subsistir, e 0 género humano, se ndo
mudasse de modo de vida, pereceria®®®,

214 ROUSSEAU, Jean-Jacques. Ensaio sobre a origem das linguas. 3. ed. Colecdo Os Pensadores. S4o
Paulo: Nova Cultural, 1983 (Os Pensadores), p.179. O. C. V, p. 400-401.

215 ROUSSEAU. Jean-Jacques. Sobre o Contrato Social (primeira verso) ou Ensaio sobre a Forma da
Republica conhecido como Manuscrito de Genebra (1761). “Rousseau ¢ as relagdes internacionais”. Sdo
Paulo: Imprensa oficial do Estado et al., 2003, p.115. O. C. IlI, p.283.

216 ROUSSEAU. Do Contrato Social, op. cit., p. 31. O. C. I, p. 360.



163

Entendemos, assim, o quédo é complexo o conceito de estado de natureza, mas
também o quao ele € importante para compreendermos na sua teoria politica a questédo do
ser e do parecer. Conforme o Segundo Discurso, se no estado de natureza reinava a ordem
e o direito, o estado civil reinard o seu contrario. Nesse caso, parece que a preocupacdo
crucial de Rousseau na elaboracdo dessa obra politica € demonstrar como o Direito foi
submetido a Violéncia e a Natureza a Lei, que teve como substrato a forca legitimada pelo
engano do povo, ao entregar-se aos ricos, poderosos e senhores, em troca de uma suposta
seguranca. Rousseau nos mostra que a sua intencdo ao elaborar o seu Segundo Discurso

é:

[...] assinalar, no progresso das coisas, 0 momento em que, sucedendo o direito
a violéncia, submeteu-se a natureza a lei; de explicar por que encadeamento de
prodigios o forte pdde resolver-se a servir o fraco, e 0o povo a comprar uma
tranquilidade imaginéria pelo preco de uma felicidade real?’.

Podemos perceber nessa passagem do texto muitas contradigdes importantes que
podem ser relacionados com a temadtica deste capitulo. Compreendendo esse
“encadeamento de prodigios” vamos poder demonstrar que na formacdo da sociedade
civil houve efetivamente uma intencdo dissimulada por parte dos ricos em ajudar os
pobres, quando na verdade aqueles utilizaram um discurso sedutor, em que se escondia a
violéncia e a manutencdo de poder, fazendo com que o povo acreditasse numa
“tranquilidade imaginéria pelo prego de uma felicidade real”. Esse “encadeamento de
prodigios” parece ser o caminho que Rousseau quer tracar para demonstrar a passagem
do estado de natureza para o estado civil.

Assim, para perfazemos esse “encadeamento de prodigios” e compreendermos a
génese da sociedade civil e do Estado faz-se necessario entender como era a humanidade
antes disso. Como vimos, esse “antes’” ¢ denominado de estado de natureza. No estado de
natureza, o homem vivia de forma simples, solitaria, inocente e feliz. Sua Unica
preocupacdo era com a sua conservacao. Entregue aos cuidados da natureza, correndo
livre pelas florestas imensas, sem precisar de seu semelhante e sem nenhuma obrigacéo

legal para o trabalho, 0 homem natural desfrutava o seu repouso sem se preocupar com o

217 ROUSSEAU. Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualdade entre os homens, op. cit.,
p. 236, O. C. I, p. 132.



164

dia de amanha. Para Starobinski (1991, p. 37), nesse estado: “O homem néo sai de si
mesmo, nao sai do instante presente; um uma palavra, vive no imediato”.

O homem no estado natural também néo possuia a ideia do “teu” e do “meu”, quer
dizer, no estado de natureza ndo havia a ideia de posse ou de propriedade em seu sentido
corrente, ou seja, indicando que algo era de alguém. O homem natural ndo tinha a
consciéncia daquilo que possuia, nem, tampouco, do que possuia o semelhante. Isso
parece fazer parte da ideia de que tudo era de todos. E, se todos tinham acesso a tudo: o
egoismo, a vaidade e a ambicdo eram sentimentos inexistentes. Para Starobinski (1991,
p. 37): “O homem experimenta entdo um contato limpido com as coisas, que ainda nao é
turvado pelo erro: os sentidos limitados a si mesmos, ndo contaminados pelo juizo e pela
reflexdo, nao sofrem nenhuma distor¢ao”.

A terra nesse estado era virgem, abandonada a fertilidade natural e coberta por
florestas imensas “onde 0 machado jamais mutilou”. A condi¢do natural do homem para
Rousseau é de simplicidade, bondade e soliddo. Ndo havia maldade no homem em seu
estado de natureza, pois: “[...] ndo poderiam ser nem bons nem maus ou possuir vicios e
virtudes”?'®, Ha uma continuidade com o “Discurso sobre a virtude para o heréi” ja que
a virtude nasce nas relagdes sociais entre os homens?'®. N&o havia necessidade do outro
uma vez que os homens viviam no estado de natureza. Starobinski (1991) vé nessas
qualidades um significativo aspecto de verdade, o que sugere que no estado de natureza
as aparéncias ndo dominavam, conforme citagdo: “Do mesmo modo que Rousseau
confere retrospectivamente a qualificacdo moral da bondade a situacdo pré-moral, atribui
retrospectivamente um valor de verdade a experiéncia pré-reflexiva, que ele supbe
perfeitamente passiva” (STAROBINSKI, 1991, p. 37).

Outras caracteristicas do homem no estado de natureza, caracteristicas de cunho
“metafisico e moral” sdo trabalhadas por Rousseau, tais como a: liberdade, piedade, amor
de si, linguagem, além de uma faculdade genuinamente humana responsavel por nos
diferenciar das demais espécies animais: ¢ a “faculdade de aperfeigoar-se”, ou a

“perfectibilidade”. Interessa-nos aqui o aspecto politico do desenvolvimento dessas

218 ROUSSEAU. Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualdade entre os homens, op. cit.,
p. 251, 0. C. ll, p. 152.

219 ROUSSEAU. Discours sur cette question: quelle est la vertu la plus nécessaire au héros et quels sont
les héros a qui cette vertu a manqué? op. cit., O. C. Il. Paris: Gallimard, 1964, p.1270.



165

faculdades, sobretudo da perfectibilidade, ja que Souza (2001, p. 77) a associa a ideia de

progresso, conforme citacéo:

E preciso assinalar, em primeiro lugar, que a nocdo de perfectibilidade,
componente inegavel da ideia de progresso, tem um papel fundamental na
antropologia de Rousseau. “Qualidade muita especifica”, “faculdade quase
ilimitada”, ela distingue o homem do animal, e, com a intervencdo das
circunstancias, desenvolve sucessivamente as outras faculdades humanas. Este
processo de aperfeicoamento é um processo de desnaturagdo.

Concordando com Souza (2001), essa faculdade ndo pode ser considerada
completamente ma, tendo em vista que é no estado de natureza que Rousseau encontra
sua génese. Parece até impossivel que o homem ndo conseguisse desenvolver a
“faculdade de aperfeigoar-se” no decorrer dos tempos, embora o texto de Rousseau ao
que nos parece, sugere que fosse melhor que ela ndo se desenvolvesse, conforme citagéo

na qual Rousseau diferencia 0 homem do animal:

Mas, ainda quando as dificuldades que cercam todas essas questdes deixassem
por um instante de causar discussdo sobre a diferenga entre o homem e o
animal, haveria uma outra qualidade muito especifica que os distinguiria e a
respeito da qual ndo pode haver contestacéo — € a faculdade de aperfeigoar-se,
faculdade que, com o auxilio das circunstancias, desenvolve sucessivamente
todas as outras e se encontra, entre nés, tanto na espécie quanto no individuo;
o animal, pelo contrério, ao fim de alguns meses, é o0 que sera por toda a vida,
e sua espécie, no fim de milhares de anos, 0 que era no primeiro ano desses

milhares?2°.

Talvez a reflexdo de Rousseau esteja no fato de que € no desenvolvimento dessa
faculdade que o homem desenvolveu todas as outras como a razdo, a linguagem, a
liberdade e uma vez que ndo soube bem utiliza-las, ele se perdeu em sociedade. Desse
modo, enquanto essa faculdade agia no homem primitivo, ndo oferecia perigo para ele,
mas a partir do momento em que gradativamente 0 homem comecou a se utilizar desse
artificio perigoso, sua vida comeca a se transformar, e o estado de natureza a mudar de

face: “Por que s6 o homem & suscetivel de tornar-se imbecil???!” — pergunta Rousseau.

220 ROUSSEAU. Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualdade entre os homens, op. cit.
p. 243, 0. C. ll, p. 142.
221 |d., ibid.



166

Silva (2007) apresenta uma sequéncia bem coerente sobre o desenvolvimento das
faculdades no homem natural ao mencionar que:
Assim, o homem primitivo ndo esta desprevenido quando a natureza torna-se
hostil. O amor de si estabelece desde a origem uma base de interioridade, a

piedade se projeta na exterioridade, e a perfectibilidade, mais tardiamente
solicitada, teria a possibilidade de superar a necessidade para uma atividade

geradora do suceder historico (SILVA, 2007, p. 63)222.

Quanto a linguagem, ela estava presente no homem no estado de natureza, embora
com uma utilidade rustica. Para Prado Junior (2008, p. 118): “Existe, no entanto, um
momento feliz da histéria do género humano, em que, ja fora do imediato e da natureza,
0 homem fala uma linguagem que ainda ndo ¢ astlicia nem mentira”. Ela era parte de uma
comunicacdo imediata entre 0 homem e a natureza necessaria para a sua existéncia e
conservacao, tendo em vista que, por ndo ser gregario e, por conseguinte, ndo precisar do
socorro alheio, a linguagem para o homem natural quase ndo possuia utilidade.

Estes eram tempos e momentos de estabilidade e pureza nos quais a espécie
humana em toda essa inocéncia se encontrava num estado de grandeza, conforme sintese
de Garcia (1999, p. 102):

O homem no estado de natureza é um ser em relagdo imediata consigo e com
a (sua) natureza. Mesmo quando integrado a natureza, possui qualidades
especificas de que essa, no seu conjunto, carece: a liberdade, a perfectibilidade
e a pitié. Essas sdo capacidades virtuais e distintivas da condi¢cdo humana e,
enquanto tais, decisivas — para 0 bem ou para o0 mal — a qualquer mudanga
nesta condicdo imaginaria ou de dever ser.

Essa é, em sintese, a descricdo do homem no estado de natureza presente na
primeira parte do Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualdade entre os
homens. A nossa intengdo agora é demonstrar a passagem desse estado ideal, que na nossa
interpretacdo pode ser considerado como verdadeiro, para o estado real, interpretado
como aparente, e apresentar como a nogdo de aparéncia esta na base da formagdo da
sociedade civil.

Num primeiro momento, Rousseau constata algo inusitado na tradicéo filoséfico-

politica no que diz respeito as nogdes de estado de natureza e de sociedade, do homem

222 SILVA, Genildo Ferreira da. Moral e sentimento em J.-J. Rousseau. In: MARQUES, José Oscar de
Almeida (Org.). Reflexos de Rousseau. S&o Paulo: Associa¢do Editorial Humanitas, 2007.



167

selvagem e do homem civilizado. Aqui aparece primeiramente, conforme afirma
Rousseau, 0 engano da tradicdo jusnaturalista em ndo saber discernir as nocoes
mencionadas nesse paragrafo. E mais ainda, parece que Rousseau constatou ndo apenas
esse engano como também o erro da tradicdo em descrever o homem selvagem como
homem civil, ndo sabendo dissociar conforme a nossa interpretacdo a aparéncia do
modelo, ou daquilo que ele entende como ser.

Esse engano foi crucial por ratificar a ilusdo dos filésofos quando estes
especularam nos seus escritos sobre a necessidade de se chegar ao estado de natureza para
compreender a sociedade, quando nenhum deles conseguiu chegar efetivamente ao estado
natural. Pensavam em uma coisa, quando na verdade era outra. Pensavam falar de uma
verdade que na verdade era aparéncia, era ilusdo. Destarte, dois erros graves aconteceram:
os filésofos ndo conseguiram descrever o estado de natureza como ele era em verdade ao
descreveram o homem selvagem como homem civilizado. Passo a passo, Rousseau nos

apresenta o primeiro grande erro da tradicdo:

Os fildsofos que examinaram os fundamentos da sociedade sentiram todos a
necessidade de voltar até o estado de natureza, mas nenhum deles chegou até
I&. Uns ndo hesitaram em supor, no homem, nesse estado, a nogao do justo e
do injusto, sem preocuparem-se com mostrar que ele deveria ter essa nocéo,
nem que ela Ihe fosse Gtil. Outros falaram do direito natural, que cada um tem,
de conservar o que lhe pertence, sem explicar o que entendiam por pertencer.
Outros dando inicialmente ao mais forte autoridade sobre o mais fraco, logo
fizeram nascer o Governo, sem se lembrarem do tempo que deveria decorrer
antes que pudesse existir entre os homens o sentido das palavras autoridade e
governo?%,

Ao descrever 0 homem em seu estado natural, Rousseau quer explicitamente se
afastar dessas andlises que, para ele, sdo equivocadamente tratadas. Definitivamente,
natureza ndo é o mesmo que sociedade e 0 homem natural ndo pode ser confundido com
o homem civilizado. Parece que a relevancia da postura de Rousseau vai além dessa
constatacdo contraditéria. O alvo principal de Rousseau parece ser a denlncia da
sociedade e do governo, como modelos de uma suposta virtuosa convivéncia em que 0s
costumes deveriam ser aceitos, bem como a dendncia de uma suposta ordem moral e

politica legitimada pela primeira convencdo. Talvez seja por isso que a tradi¢do ndo tenha

223 ROUSSEAU. Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualdade entre os homens, op. cit.
p. 236, O. C. I, p. 132.



168

percebido suas mazelas, ao interpreta-las como se elas estivessem presentes no estado de

natureza. Quanto a isso, Rousseau conclui que:

Enfim, todos, falando incessantemente de necessidade, avidez, opressédo,
desejo e orgulho, transportaram para o estado de natureza, idéias que tinham
adquirido em sociedade; falavam do homem selvagem e descreviam o homem

civil??,

Os pensadores da tradi¢cdo do jusnaturalismo e os jurisconsultos estavam cegos
por alguns deles servirem ao poder politico, ou simplesmente por que ndo eram capazes
de dissociar o estado de natureza do estado civil, como o joio do trigo, nem escrever com
exatiddo sobre “os principios do direito politico”. Verdade? Nao, ndo ¢ bem assim. Ha
que se compreender 0 que esta subjacente as criticas algumas bem apressadas de
Rousseau a tradigéo.

Pelo menos é essa cautela que Derathé (2009) nos orienta. A critica aos
jusnaturalistas e jurisconsultos ndo deixa de fazer parte de um artificio de retdrica da parte
do genebrino imbuido que estava em anunciar a “verdade” de forma sincera. Rousseau
algumas vezes foi rigoroso demais ao censurar Grotius e Hobbes, assim como 0s demais
jurisconsultos. O que vale para o estado de natureza e estado civil, vale ainda mais para
o direito politico. Conforme Derathé (2009, p. 104):

Rousseau esta persuadido de que “Grotius ¢ os outros” s6 deram dele falsos
principios e de que, nesse dominio, ninguém antes dele descobriu, ou ousou
dizer, a verdade. Ora, veremos que Rousseau nio criou de golpe o “direito
politico”. Como ja se disse, sua forma de espirito é tal que “ele argumenta
sempre contra alguém”. Ele s6 chegou a elaborar seus préprios principios
argumentando contra os jurisconsultos e os escritores da escola do direito
natural. Sem ser seu discipulo e apresentando-se até como seu adversario, ele
é muito mais do que acreditava, seu devedor.

Essa argumentacdo € parte da retérica do politico que quer persuadir o leitor.
Feitas essas ponderacdes € na segunda parte do Segundo Discurso que Rousseau continua

seu “encadeamento de prodigios” que levou 0 homem a se decair e viver em sociedade.

224 |d., ibid. p. 132.



169

6.2 O surgimento da propriedade e a desigualdade nascente

Dois acontecimentos vao ser fundamentais na formacdo da sociedade civil: a
propriedade e as leis. No estado de natureza, a terra fornecia ao homem todas as suas
necessidades basicas: “As producOes da terra forneciam-lhe todos 0s socorros
necessarios, o instinto levou-o a utilizar-se deles”?%, Intocavel e virgem, a terra cuidava
de toda espécie que habitava sobre a terra. Na propor¢do em que o homem disse: “isto é
meu” (Ceci est a moi) e os outros acreditaram, ndo se sabe se por covardia ou por
ingenuidade, esse cenario maravilhoso comeca a corromper-se.

A ideia do “isto é meu” representa, efetivamente, o inicio da sociedade civil.
Rousseau, por vezes, quando cita essa expressao, parece fazer referéncia a Nufiez Balboa,
que tomou posse de todo o mar do sul e da América Meridional, em nome da Coroa de
Castela, sem se importar com os habitantes que 1& ja estavam, conforme o Contrato
Social?®, O “isto ¢ meu”, além de identificar a posse de algo a alguém, identifica também
a acomodacao daqueles que permitiram a violagdo do estado natural com a instituicdo da

propriedade:

O verdadeiro fundador da sociedade civil foi o primeiro que, tendo cercado o
terreno lembrou-se de dizer ‘isto é meu’ e encontrou pessoas suficientemente
simples para acredita-lo. Quantos crimes, guerras, assassinios, misérias e
horrores ndo pouparia ao género humano aquele que, arrancando as estacas ou
enchendo o fosso, tivesse gritado a seus semelhantes: ‘defendei-vos de ouvir
esse impostor; estareis perdidos se esquecerdes que os frutos sdo de todos e
que a terra ndo pertence a ninguém!’??’,

A frase “isto é meu” dilacera assim com tudo que a natureza havia moldado para
0 homem, rompendo decididamente com o tempo da natureza e iniciando o tempo da
sociedade. Inicia-se também o tempo da linguagem como instrumento de violéncia
politica. Ainda assim, ndo podemos identificar essa passagem do texto como uma simples
negacdo de Rousseau a propriedade. O “isto € meu”, na medida em que rompe com toda

a ordem natural, pondo em xeque os ideais de igualdade e liberdade, parece ser

225 ROUSSEAU. Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualdade entre os homens, op. cit.
p. 260, O. C. I, p. 165.

226 ROUSSEAU. Do Contrato Social, op. cit., p. 38. O. C. Ill, p. 366.

227 ROUSSEAU. Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualdade entre os homens, op. cit.
p. 259, 0. C. ll, p. 164.



170

necessariamente um mal para a humanidade. A igualdade pressupde a utilizacdo da terra
e dos seus frutos sem a ideia de posse, por isso ndo pode haver igualdade quando alguém
diz: “isto ¢ meu”, naquele contexto.

O mesmo ndo podemos afirmar quando o assunto é a propriedade. O proprio
Rousseau ndo deixa isso claro, ao afirmar, de um lado; que o homem natural néo tinha a
nogdo do “meu” ¢ “teu”, e, por outro lado; quando coloca a propriedade como “ultimo
termo do estado de natureza”. O que nos leva a pensar que o significado conceitual do

“isto ¢ meu”, ndo é, em absoluto, 0 mesmo que propriedade, conforme citacao:

Grande ¢ a possibilidade, porém, de que as coisas j& entdo tivessem chegado
ao ponto de ndo poder mais permanecer como eram, pois essa ideia de
propriedade, dependendo de muitas ideias anteriores que s6 poderiam ter
nascido sucessivamente, ndo se formou repentinamente no espirito humano.
Foi preciso fazer-se muitos progressos, adquirir-se muita inddstria e luzes,
transmiti-las e aumenta-las de geracdo para geracéo, antes de chegar a esse
Gltimo termo do estado de natureza??®,

No nosso entendimento, quando alguém disse: “isto € meu”, as coisas chegaram a
um ponto de ndo poderem mais ser como eram. Em outras palavras, parece que a partir
desse instante, ser e parecer ndo eram mais a mesma coisa. E vélido salientar que
desigualdade ndo é o mesmo que diferenca. No estado de natureza ha diferencas entre
idade, tamanha, forcga, sexo. Essas diferencas ndo sdo absolutamente mas por fazerem
parte da propria natureza humana. Portanto, afirmar que ndo havia desigualdade no estado
de natureza, mas sim no estado civil nos leva a pensar em outras categorias assimiladas e
impostas no consorcio entre 0s homens: a propriedade, o direito do mais forte, a lei, 0

governo despotico. Todas elas sdo fruto da sociabilidade, conforme citacéo:

Conclui-se dessa exposicdo que, sendo quase nula a desigualdade no estado de
natureza, deve sua forga e seu desenvolvimento a nossas faculdades e aos
progressos do espirito humano, tornando-se afinal, estavel e legitima gragas ao
estabelecimento da propriedade e das leis?®°.

O texto é claro: a origem e o progresso da desigualdade moral ou politica tém sua
estabilidade e legitimidade no “estabelecimento da propriedade e das leis”. Mas, a

228 14 ibid., p. 260, O. C. 111, p. 164.
229 14 ibid., p. 282, O. C. Il, p. 193.



171

dificuldade em entender a mesma propriedade como “altimo termo do estado de natureza”
permanece. A propriedade ndo sendo um direito natural, mas o “Gltimo estagio do estado
de natureza” nos leva a entender que ela € o limite que leva a transi¢do do estado de
natureza para o estado civil. Contudo, ndo € fécil estabelecer o estatuto da propriedade
em Rousseau. Podemos identificar as palavras: trabalho, “isto ¢ meu”, metalurgia,
agricultura, necessidades, forca, violéncia, progresso, industria, luzes e direito, que sdo
algumas expressoes que Rousseau pde lado a lado com a propriedade.

Para Goldschmidt (1983)%%, a origem da propriedade em Rousseau se desenvolve
ante a tensdo entre o fato que inclui a partilha da terra e a ocupacéo dela, e o direito, que
inclui a convencdo?®. Houve um momento na histdria, no estado primitivo, que fato e
direito estavam unidos. Conforme Goldschmidt (1983, p. 497) reportar-se a origem da
propriedade para Rousseau significa entender em que momento direito e fato se
separaram. E isso se deu com o progresso da humanidade e o desenvolvimento da
desigualde politica entre os homens.

A ambicdo em querer ficar acima dos outros fez com que os homens produzissem
os frutos da terra ndo mais para suprir suas necessidades basicas, mas para lucrarem, a
custa do suor dos outros. Gradativamente a imagem idilica dos primeiros tempos se
transforma em quadros sucessivos que mostram os horrores humanos. A desigualdade se
alastra dentro da propriedade, nos germes da sociedade civil contrariando a ordem natural,

como nos relata Rousseau:

Mas, desde o instante em que um homem sentiu necessidade do socorro do
outro, desde que se percebeu ser Gtil a um s6 contar com provisdes para dois,
desapareceu a igualdade, introduziu-se a propriedade, o trabalho tornou-se
necessario e as vastas florestas transformaram-se em campos apraziveis que se
impds regar com o suor dos homens e nos quais logo se viu a escraviddo e a
miséria germinarem e crescerem com as colheitas?®?.

Um outro fator importante relacionado a propriedade estd em uma frase de Locke,

citado por Rousseau: “N&o haveria afronta se ndo houvesse propriedade”?®3. A

230 GOLDSCHMIDT, Victor. Anthropologie et politique. Les principes du systéme de Rousseau. Paris :
Librairie Philosophique J. Vrin, 1983.

231 1d. Ibid., p. 495.

232 ROUSSEAU. Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualdade entre os homens, op. cit.
p. 265, 0. C. lll, p. 171.

23 |d. ibid., p. 264, O. C. IlI, p. 170.



172

propriedade, uma vez estabelecida, é palco de inimeros conflitos, devido a ganancia e a
ambic&o dos homens. E inevitavel para Rousseau conceber a ideia de propriedade fora
desses conflitos. E a posse continua da terra, resultante da colheita pelo trabalho, que gera
o direito de propriedade. Esse direito ndo é um direito natural, como em Locke, mas fruto

da convencdo humana, conforme citacéo:

Quando os antigos, diz Grécio, emprestaram a Ceres o epiteto de legisladora e
a uma festa celebrada em sua honra 0 nome de Tesmoforia, com isso quiseram
dar a entender ter a partilha das terras produzido uma nova espécie de direito,
isto é, o direito de propriedade, diverso daquele resultante da lei natural?3,

Isso se deve ao fato de que as necessidades basicas ndo mais satisfazerem os
homens. Os mais fortes e os mais habilidosos, descontentes com o que tinham, passaram
a submeter outros homens a seus servicos, interessados no seu trabalho e nas suas posses.
O homem passou a depender do outro e a igualdade natural foi gradativamente sendo
substituida pela nascente desigualdade politica, gerando a dominacdo, a serviddo, a
violéncia e o roubo.

A propriedade tornou-se o lugar dos conflitos, decorrendo dai uma verdadeira
guerra entre poderosos e miseraveis, cada um alegando para si o direito de propriedade.
Mais uma vez, o espetaculo belo, feliz e inocente caracterizado pelo estado de natureza
foram transformados em um cenério catastréfico, em que a ambicédo e a ganancia ditavam

as regras entre os homens:

Assim, os mais poderosos ou 0s mais miseraveis, fazendo de suas forgas ou de
suas necessidades uma espécie de direito ao bem alheio, equivalente, segundo
eles, ao de propriedade, seguiu-se & rompida igualdade a pior desordem; assim
as usurpagdes dos ricos, as extorsdes dos pobres, as paixdes desenfreadas de
todos, abafando a piedade natural e a voz ainda fraca da justiga, tornaram 0s
homens avaros, ambiciosos e maus. Ergueu-se entre o direito do mais forte e
do primeiro ocupante um conflito perpétuo que terminava em combates e
assassinatos. A sociedade nascente foi colocada no mais nascente estado de
guerra; o género humano, aviltado e desolado, ndo podendo mais voltar sobre
seus passos nem renunciar as aquisicdes infelizes que realizara, ficou as portas
da ruina por ndo trabalhar sendo para sua vergonha, abusando das faculdades
que o dignificam?®,

234 14. ibid., p. 266, O. C. Il, p. 173-174.
235 1d. ibid., p. 268, O. C. 11, p. 176.



173

O direito do mais forte encontra sua justificativa no poder da forca, 0 que para
Rousseau constitui uma grande falcia, tematica retomada e também duramente criticada
no livro I do Contrato Social®®. Ainda assim, no Segundo Discurso, a forca fisica n&o foi
suficiente para manter o dominio de uns sobre outros. Segundo Rousseau, essa execravel
historia da humanidade ndo termina aqui. O uso da forca é apenas um componente nao
muito importante na origem do Estado. Tudo leva a crer que se fosse apenas pelo uso da
forga, essa guerra entre ricos e pobres ndo chegaria ao seu fim.

Portanto, hé algo mais sutil que Rousseau percebe na origem da sociedade e do
governo, algo que esta além da forca. A essa forma sutil de dominagdo Rousseau cita no
texto como: “razdes especiosas” (raisons spécieuses)?>’ que pode ser interpretada como
um projeto bem montado capaz de acabar com as guerras e ratificar ainda mais o poder
dos ricos e poderosos. Isso ndo se deve por uma questdo de amor a paz e a concérdia por
parte dos que propuseram o acordo.

Essa forma sutil de dominacdo acontece quando, uma vez acuados pela multiddo
de miseraveis, sem forcas para se unirem, devido aos ciimes mutuos e aos gastos
proporcionados pelas guerras, 0s ricos astutamente deixaram de atacar os pobres, para se
dizerem seus defensores, acalmando a revolta e instituindo seu dominio de uma forma
mais delicada, porém ndo menos perigosa. Com discursos eloquentes, 0s ricos e
poderosos clamavam pela seguranca de ambas as posses, quando instituiram para sempre
a lei de propriedade.

Poderosos e ricos se diziam defensores dos fracos e afirmavam conter a ambicdo,
instituindo o governo e as leis com o intuito de defender os pobres, quando, na verdade,
estenderam “guirlandas de flores” em terriveis algemas, fazendo-0s escravos legitimos ao
preco de uma liberdade ficticia. Rousseau até ensaia um possivel discurso, proferido pelos
ricos, capaz de arrebatar e seduzir os homens justificando assim as “razdes especiosas”

como fundamentais para um estabelecimento politico:

Com esse designio, depois de expor a seus vizinhos o horror de uma situacao
que 0s armava, a todos, uns contra os outros, que lhes tornava as posses tdo
onerosas quanto o eram suas necessidades, e na qual ninguém encontrava a
segurancga, fosse na pobreza ou na riqueza, inventou facilmente razdes
especiosas para fazer com aceitassem seu objetivo: “Unamo-nos”, disse-lhes,

23 ROUSSEAU. Do Contrato Social, p. 25-26. O. C. Ill, p. 354-355.

237 ROUSSEAU. Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualdade entre os homens, op. cit.
p. 269, 0. C. lll, p. 177.



174

“para defender os fracos da opressdo, conter os ambiciosos e assegurar a cada
um a posse daquilo que lhe pertence; instituamos regulamentos de justica e de
paz, aos quais todos sejam obrigados a conformar-se, que ndo abram exce¢éo
para ninguém e que, submetendo igualmente a deveres mutuos o poderoso e 0
fraco, reparem de certo modo os caprichos da fortuna. Em uma palavra, em
lugar de voltar nossas forgas contra nés mesmos, reunamo-nos no poder
supremo que nos governe segundo sabias leis, que protejam e defendam todos
0s membros da associacao, expulsem os inimigos comuns e nos mantenha em
concordia eterna”?%®,

Percebemos assim que foi fundamental para a origem da sociedade civil um
discurso afetado capaz de ludibriar multiddes. Um discurso cujas palavras escondiam uma
real intengdo de assegurar o poder. Essas “razdes especiosas”, presentes na génese da
sociedade, parecem legitimar a maxima, segundo a qual nem sempre 0 que se parece é.
Talvez esse acontecimento seja uma das causas principais de 0 homem esquecer sua
origem, ludibriado sempre mais pelo poder fruto das conspiracGes dos governos que
afirmam verdades, que na sua base ndo passam de meras aparéncias.

Tratava-se, na verdade, de um “projeto excogitado” utilizado pelos ricos e fortes
para ludibriarem a multiddo caracterizando um abuso e um abismo nas relacGes entre
teoria e pratica, dizer e fazer: “Sdo os retoricos que vos governam!”, relembrando a
dendncia de Fabricio no Primeiro Discurso®®. Nesse aspecto, 0 interesse proprio
subjugou o interesse comum colocando em risco a conservagdo comum e 0 bem-estar
geral. A manipulacao de uns sobre os outros por meio das “razdes especiosas” encerra o
conflito ao passo que ratifica o0 dominio e a alienacdo entre os homens. O contrato foi
estabelecido e ratificado sob o dominio das aparéncias de um grupo de privilegiados sobre
outro grupo desfavorecido.

As primeiras palavras articuladas (“isto ¢ meu’) foram seguidas por muitas muito
mais articuladas e ndo menos ardilosas. Das simples palavras ao discurso, a conspiracao
mostra sua for¢a na conducdo do destino dos homens. O contrato foi feito, mas para
atender aos interesses de alguns ambiciosos sob a mascara da seguranca e da concordia
para todos. A exploracdo do homem sobre o homem foi feita de uma forma dissimulada

capaz de manipular uma grande turva de inocentes. Conforme Starobinski (2001, p. 316):

238 |d., ibid.
239 ROUSSEAU. Discurso sobre as ciéncias e as artes, op. cit., p. 341. O. C. I, p. 14.



175

“A linguagem degenera, corrompe-se, torna-se discurso abusivo, arma envenenada: o

homem, simultaneamente, desencaminha-se, comporta-se como enganador ¢ mau”.

Ha uma evolucdo nessa complexa teia geradora da desigualdade politica: da
propriedade através do trabalho, a civilizacdo se desenvolve, e com ela o despotismo,
expressdo nefasta da opressdo do homem sobre o homem. O esquema elaborado por
Goldschmidt (1983, p. 760) para explicar a marcha da histéria da desigualdade segundo
Rousseau, parte da condicdo primitiva do homem, que é a condicdo dos animais
antropoformes até as familias. Ainda vivendo na “juventude do mundo” ha os selvagens
conhecidos no século XVIII. O estagio da seus passos até a metalurgia, a agricultura e a
partilha de terras onde a condicdo ainda ndo era de desigualdade. Dai surge o estado de
guerra e a sociedade politica. Com eles, a instituicdo do governo num primeiro momento
democratico (por mandantum imperantis), para em seguida surgirem a aristocracia e a
monarquia (por pacto bilateral). O préximo estagio da desigualdade é o do despotismo
para enfim surgir a revolucéo (que aproxima o governo da legitimidade dissolvendo o

pacto).

6.3 Verdades e aparéncias no pacto social

Onde estaria a voz honesta e sincera para contrastar com esses enganos, tramas e
manipulacdes motivadas por gananciosos? No preltdio do Contrato Social Rousseau se
apresenta ao leitor tentando comunicar-lhe quem de fato ele é ao escrever essa obra,

conforme citagdo:

Entro na matéria sem demonstrar a importancia de meu assunto. Perguntar-me-
do se sou principe ou legislador, para escrever sobre politica. Respondo que
ndo, e que por isso escrevo sobre politica. Se fosse principe ou legislador, ndo
perderia meu tempo, dizendo o que deve ser feito; haveria de fazé-lo, ou calar-
me24°.

E essa voz de comando pela qual uma nova proposta de sociedade e de governo
se articula em contraste com aquela narrada no Segundo Discurso. Nele a vontade de um

ou de poucos sempre leva vantagem em relacdo a maioria, quer seja pela forca, quer seja

240 ROUSSEAU. Do Contrato Social, p. 21. O. C. lll, p. 351.



176

através de acordos aparentes fruto de retdricas manipulativas. Por isso que no Contrato
Social Rousseau inverte a formula do Segundo Discurso. Nesta obra, o projeto de se
formar uma sociedade ndo foi um mero acaso, fruto dos instintos ou da fortuna. Esse
projeto foi racionalmente tdo bem articulado, que, quanto mais o tempo passa, mais
desigual fica a sociedade e ndo menos astuto ficam aqueles que governam o Estado,
forjando sempre uma escravidéo real, ao preco de uma liberdade ficticia. Conforme indica

Rousseau:

Continuando assim a examinar os fatos segundo o direito, ndo se encontrara
mais solidez do que verdade no estabelecimento voluntario da tirania e seria
dificil mostrar a validade de um contrato que s6 obrigaria uma das partes, no
qual tudo caberia a um lado e nada a outro, e que so resultaria em prejuizo de
quem nele se compromete?*,

Como no inicio da segunda parte do Segundo Discurso, um individuo ou um grupo
decidem pela maioria, qual a legitimidade dessa decisdo? Para Rousseau, nenhuma. Em
outras palavras, a vontade particular se sobrepds a vontade geral, e ndo seria esse um dos
graves erros dos estabelecimentos politicos que o Contrato Social procura solucionar?
Contudo, € possivel uma saida, é possivel 0 homem agregar-se em estabelecimentos
politicos sem corromper-se?

O contrato na forma como est4, é sinbnimo de uma representacdo maléfica, pois
0 desequilibrio entre os homens ficou mantido, mascarado através da astlcia de uma
minoria privilegiada que bem soube se utilizar da defesa de valores apraziveis para o
convivio social por meio da retérica. Contudo, ndo h& muitas alternativas para se
restabelecer o equilibrio, tendo em vista que ndo se pode voltar ao estado de natureza,
bem como ndo se pode viver na instabilidade proporcionada por estabelecimentos
politicos originados pela desigualdade geradores da falsidade. Onde estaria a saida, nessa
perspectiva? Rousseau nos oferece uma alternativa na ja citada referéncia presente no

capitulo VI, livro I do Contrato Social, cujo desafio €:

Encontrar uma forma de associacdo que defenda e proteja a pessoa e o0s bens
de cada associado com toda a for¢ca comum, e pela qual cada um, unindo-se a

241 ROUSSEAU. Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualdade entre os homens, op. cit.
p. 274, 0. C. 1l p. 183.



177

todos, s6 obedece contudo a si mesmo, permanecendo assim tao livre quanto
antes?%?,

Isso implica solucionar ou direcionar interesses conflitantes, quais sejam: 0s
interesses de cada um e o interesse publico, em vista da boa sadde do pacto social,
conforme Derathé (2009, p. 336), (citando o Contrato Social): “O pacto social exige como
clausula essencial ‘a alienacdo total de cada associado com todos os seus direitos a toda
a comunidade’”. Obviamente, para a boa salde do corpo politico, os interesses
particulares ndo podem estar acima dos interesses coletivos. Nesse aspecto, 0 associado
tem que abrir méo de sua liberdade natural que sé encontra limite em suas préprias forcas,
para a liberdade civil, e com ela: “[...] a propriedade de tudo que possui”?*3. Com isso,
Rousseau salvaguarda dois direitos inaliendveis: a liberdade por meio da liberdade civil
e a igualdade.

Se 0 homem ¢ “condenado” a viver em sociedade que pelo menos ele assim o faga
observando valores humanos, respeitando a liberdade e a igualdade, j& que todos os
homens séo livres e iguais por natureza. Os estabelecimentos politicos podem ser curados
dos males proporcionados por eles mesmos, ja que, conforme Salinas Fortes (1997, p.
69): “A vida em sociedade condicionard ndo apenas a eclosdo do novo registro
representativo, como também a forma como se definirdo concretamente os padrdes de
valor ou os sistemas especificos de valoracao”.

Nesse aspecto torna-se fundamental que cada contratante abra mao de suas
vontades particulares em vista do interesse comum dirigido pela vontade geral. O acordo
legitimo selado pelos interesses individuais visa a garantia do bem comum e a

consequente seguranga dos contratantes. Para Rousseau:

A primeira e mais importante consequéncia decorrente dos principios até aqui
estabelecidos é que s6 a vontade geral pode dirigir as forcas do Estado de
acordo com a finalidade de sua instituicdo, que é o bem comum, porque, se a
oposicdo dos interesses particulares tornou necessario o estabelecimento das
sociedades, foi o acordo desses mesmos interesses que o possibilitou. O que
existe de comum nesses varios interesses forma o liame social e, se ndo
houvesse um ponto em que todos os interesses concordassem, nenhuma
sociedade poderia existir. Ora, somente com base nesse interesse comum é que
a sociedade deve ser governada®*.

242 ROUSSEAU. Do Contrato Social, op. cit., p. 32, O. C. Ill, p. 360.
243 ROUSSEAU. Do Contrato Social, op. cit., p. 36, O. C. I, p. 364.
244 ROUSSEAU. Do Contrato Social, op. cit., p. 43, O. C. I, p. 368.



178

No “Tratado sobre a economia politica”, Rousseau estabelece duas regras
fundamentais para o governo legitimo no qual sdo direcionadas a observancia da vontade
geral. A primeira, diz que o0 governo tem que acompanhar em tudo a vontade geral. A

segunda assevera que:

Para que a vontade geral seja cumprida, é preciso que todas as vontades
particulares se ajustem a ela; em outras palavras, é preciso instituir o reinado
da virtude, pois esta ndo é sendo essa conformidade das vontades particulares
com a vontade geral?.

Além de se referir a vontade geral como um aspecto publico da virtude, Rousseau
nos apresenta a importancia da mesma como guia absoluto das vontades particulares
necessarias para as regras de todo bom governo. O “parecer” nessa perspectiva ¢
denunciado como exemplo seguido por aqueles que s6 na “aparéncia” se dispdem a
respeitar a lei, ndo se comprometendo verdadeiramente com o bem estar do corpo politico,
conforme cita¢do: “O pior dos abusos ¢ manter uma aparente obediéncia as leis, s6 para
poder de fato viola-las com seguranca, pois neste caso as melhores leis logo se tornam as
mais perniciosas, e seria cem vezes melhor que ndo existissem’?4°,

A aparente obediéncia a lei acordada pelo pacto no Segundo Discurso corroborou
com a violacdo das mesmas por parte daqueles que as propuseram. H& um cuidado todo
especial de Rousseau em evitar que as aparéncias que ameagam a legislacdo do Estado

por meio de “males distintos e ocultos” contaminem o interesse comum, conforme

citacdo:

Como uma multiddo cega, que frequentemente ndo sabe o que deseja porque
raramente sabe o que lhe convém, cumpriria por si mesma empresa tdo grande
e dificil quanto um sistema de legislagdo? O povo, por si, quer sempre 0 bem,
mas por si nem sempre 0 encontra. A vontade geral é sempre certa, mas o
julgamento que a orienta nem sempre é esclarecido. E preciso fazé-la ver os
objetos tais como sdo, algumas vezes tais como eles devem parecer-lhe,
mostrar-lhe o caminho certo que procura, defendé-la da seducao das vontades
particulares, aproximar a seus olhos os lugares e 0s tempos, pdr em balango a

245 ROUSSEAU, Jean-Jacques. Tratado sobre a economia politica (1755). “Rousseau e as relagdes
internacionais”. Sdo Paulo: Imprensa oficial do Estado et al., 2003, p. 15. O. C. III, p. 252.
246 1d. ibid., p. 15, 111, O. C. p. 252-253.



179

tentacdo das vantagens presentes e sensiveis com o perigo dos males distintos
e ocultos?¥'.

Para evitar que a vontade geral seja manipulada por julgamentos obscuros
advindos de interesses motivados por vantagens pessoais, Rousseau prop8e o Legislador
aquele que: “[...] sob todos os aspectos ¢ um homem extraordinario no Estado”?®,
Detentor de rara habilidade e inteligéncia capaz de romper os céus com os olhos fixos na
terra, a missdo do Legislador é propor uma constitui¢cdo ao povo. Ele é uma das pecas
chave do Contrato Social na luta contra os males sociais ocultos que ameacam a saude
do corpo politico por meio de estabelecimentos de leis que s6 funcionam na aparéncia.
Nao seria exagero em dizer que esse “ser” tem uma missao sagrada no Estado, embora
essa missdo ndo tenha relacdo direta com fanaticos ou lideres de seitas que acreditam falar
em nome de Deus. Rousseau sugere em Moisés e Maomé exemplos proximos daquilo

que seria 0 Legislador, ao afirmar que:

A lei judaica, sempre subsistente, e a do filho de Ismael, lei que ha dez séculos
rege a metade do mundo, indicam ainda hoje os grandes homens que a ditaram
e, enquanto a orgulhosa filosofia ou o cego espirito faccioso ndo veem neles
mais do que impostores de sorte, o verdadeiro politico admira nas suas
instituicdes esse grande e poderoso génio que preside os estabelecimentos
duradouros?#,

Rousseau usa sua retorica politica para fazer uma adverténcia quanto a
necessidade dos contratantes se protegerem de determinados discursos sediciosos e
manipuladores nos quais pdem as ambic¢des individuais acima do interesse comum. Ha
uma continuidade com o Segundo Discurso, pois vimos que nele, o estabelecimento do
governo e das leis foi fundado tendo por base as “razdes especiosas” cujo intuito era o de
legitimar a ganancia de uns sobre 0s outros.

Nesse aspecto, variadas sao as expressdes utilizadas pelo genebrino no Contrato
Social para denunciar a ma conduta da retdrica na vida politica, sdo elas: “sutilezas
politicas”, “engano”, “astlicias”, “pretextos rebuscados”, “discutidores”, “impostor

13

esperto”, “discursador insinuante”, “motivos secretos”, “decretos iniquos”, “mal

247 ROUSSEAU. Do Contrato Social, op. cit., p. 56. O. C. Ill, p. 380.
248 |d. Ibid., p. 57. O. C. 11, p. 382.
249 1d. lbid., p. 59-60. O. C. Ill, p. 384.



180

publico”, “venda de voto” (percebe-se a incidéncia do verbo trompé). Em resumo,

Rousseau escreve que:

Quanto mais reinar o acordo nas assembléias, isto é, quanto mais se
aproximarem as opinides da unanimidade, tanto mais dominante também sera
a vontade geral; porém os longos debates, as dissensdes, o tumulto prenunciam
a ascendéncia dos interesses particulares e o declinio do Estado?°.

Dificilmente o Estado sobrevive em meio a constantes tumultos e sedigdes
provindos de interesses particulares. Desse modo, se a assembleia ndo representa 0s
interesses da coletividade, a soberania € posta em bancarrota. O conceito de soberania no
Contrato Social, inspirado por Althusius — conforme Derathé (2009, p. 87) — € um dos
nucleos duros da teoria politica de Rousseau.

Nesse conceito esta contida uma parte significante da critica a representacao, uma
vez que soberania e a vontade geral sdo praticamente inseparaveis, conforme o genebrino:
“Afirmo, pois, que a soberania nao sendo sendo o exercicio da vontade geral, jamais pode
alienar-se, e que o0 soberano que nada é sendo um ser coletivo, s6 pode ser representado
por si mesmo”?>!, Na vida politica, a soberania ¢ a Unica que detém a legitimidade
representativa. Nesse aspecto, esté afastada qualquer possibilidade da construcéo de uma
democracia representativa no Contrato Social.

Alguns estudiosos sdo céticos quanto ao conceito de vontade geral em Rousseau
por, segundo eles, anular a democracia representativa porque da margem a totalitarismos.
Conforme Tosi (2013, p. 254): [...] quando a democracia direta assume uma concepgao
monista do poder e se coloca como alternativa a democracia representativa, pode-se cair
em formas autoritarias®®? Essas leituras alternativas alertam para possiveis
interpretaces em Rousseau que justificariam totalitarismos por meio de uma moderna
democracia direta que pde em risco a existéncia de minorias, conforme Tosi (2013, p.
254): “Nesses casos, o principio da democracia enquanto vontade da maioria, tende a ser
absoluto, e ndo encontra limites, contraposi¢cdes, balanceamentos no outro principio

fundante do Estado de Direito, que € a garantia dos direitos individuais das minorias”.

250 14, ibid., p. 119, O. C. Il p .439.
251 ROUSSEAU. Do Contrato Social, op. cit., p. 43-44. O. C. IlI, p. 368.

252 TOSI, Giuseppe. A democracia como “forma mista” de governo em Noberto Bobbio. In: (Org.).
Noberto Bobbio: Democracia, Direitos Humanos, Guerra e Paz. Jodo Pessoa: Editora da UFPB, 2013.



181

Um fato nos chama a atencdo: ndo hd o conceito de soberania no Segundo
Discurso, por qué? A soberania ndo € possivel no estado de natureza. As razfes nos ja
conhecemos: como 0 homem vive s@, independente, isolado dos seus semelhantes, a
sociedade civil é um estado completamente estranho ao estado de natureza. O homem €
uno, pura esséncia no estado de natureza. A soberania implica vida publica, associacéo,
coletividade.

A soberania legitima ndo é possivel na sociedade civil explicitada no Segundo
Discurso. Também conhecemos as razGes: como pode haver uma representatividade
auténtica e verdadeira em meio a exploracdes e miserias responsaveis por calamidades e
guerras? E para por fim as guerras, sempre € alguém ou um grupo que propde um pacto
para a seguranca de todos, quando na verdade aqueles usufruem sempre de situacfes
vantajosas em detrimento deste sob a dissimulacdo do discurso. Em sintese, conforme
Derathé (2009, p. 87):

O que é novo em sua doutrina é a afirmacdo de que a soberania deve sempre
residir no povo e que este ndo pode confiar seu exercicio aos governantes,
quaisquer que sejam eles. A soberania é inalienavel, ndo pode haver outra
soberania além do povo. O Unico Estado legitimo é aquele em que o préprio
povo exerce a soberania, isto €, Estado republicano.

Para Derathé (2009) a novidade em Rousseau reside quando ele entrega o
exercicio da soberania ao povo. O povo ndo € representado, ele representa a si mesmo.
Desse modo, se a soberania s é possivel no Contrato Social, qual é a relacdo dela com a
ruptura entre o ser e parecer? O amago da questdo é: como posso delegar a outro o poder
de representar-me? Que outro seria esse? Seria heteronomo a mim? Uma vez inserido na
vontade geral, 0 homem recupera a sua esséncia de homem uma vez perdida na passagem
do estado de natureza para o estado civil?

As aparéncias ndo estdo nem no estado de natureza, nem tampouco na natureza
humana. Nestas predominam o ser enquanto relagdo imediata do homem com a natureza
e consigo mesmo. O parecer esta na sociedade como parte integrante da representacéo.
Com compreender as relagbes entre aparéncia e verdade com o0 conceito de
representacdo? Para Garcia (1999, p. 142): “O homem social é o homem real: 0 homem
historico, que sofre efetivamente a necessidade de representacdo e a impossivel

coincidéncia radical consigo mesmo”. Nesse aspecto, 0 homem no estado de natureza que



182

¢ o inteiro, 0 absoluto, esta livre e independente de qualquer estado de representacéo. Ja
0 homem civilizado e a sua representacédo sdo irmanados, ndo ha como separa-los. Porém
h& niveis dessa representatividade.

Nem toda representacdo é absolutamente ma, embora existam casos em que essa
representatividade ndo se encarne na historia servindo como parametro para guiar 0s
estabelecimentos politicos. Conforme Salinas Fortes (1997, p. 112): “No caso de
Rousseau a unidade € abstrata e nunca pode ser encarnada numa instancia qualquer. Ela

299

se acha para além de toda encarnacdo ou ‘representagdo’”. Talvez seja por isso que ha
supostas contradi¢fes na teoria politica de Rousseau. Ha& que se entender que o que vale
para o Contrato Social quando ele defende um “igualitarismo republicano”, ndo vale para
as Consideracdes sobre o governo da Poldnia quando ele defende um “conservadorismo
aristocratico”, ja que a situagdo historica e concreta exige uma aplicabilidade da teoria
mais pragmatica (FORTES, 1976, p. 26).

A vontade geral e a soberania como representacao verdadeira do corpo politico
sdo um exemplo disso. H& uma impossibilidade historica em se concretiza-las, mas isso
n&o significa que elas perdem a sua forca, conforme Salinas (1997, p. 112): “E o ponto
de fuga, ideal da razdo que imanta o real e com o qual nunca coincide por definicdo, ou a
construcdo coletiva que ndo se confunde com nenhuma representacdo empirica
definitiva”.

Em suma, é um paradigma normativo ou ideal regulador sem pretensdo de
realidade, mas que orienta a vida politica. Porém, como ha niveis de representacdo: ha
aquelas mais proximas da verdadeira representatividade dos contratantes e aquelas mais
distantes. Estas sdo mas, pois ninguém pode decidir por ninguém, como € o caso de uma
democracia parlamentarista, por exemplo. Deputados ndo representam o povo. Eles
representam a si mesmos.

Portanto, Salinas Fortes (1997) se utiliza de um instrumento de medida para
compreender o0 conceito de representagdo. Para ele: “De um minimo a um maximo de
representacdo: ¢ assim que evolui também aqui a escala, o instrumento de medida”?®,
No caso do homem, embora ele seja independente de qualquer estado de representacao
no estado de natureza, sua esséncia permanece mesmo vivendo no estado civil. Se isso

ndo fosse possivel, ndo haveria coeréncia no tratado pedagdgico: Emilio ou Da Educacéo.

253 |d. ibid. p. 112.



183

Nesse caso: “O ‘cidadao’ nao suprime efetivamente o ‘homem’, o individuo natural”?®,
embora o cidad&o n&o exista no estado de natureza.

Qual seria o “status” do cidaddo na vida civil? Se seguirmos o instrumento de
medida adotado por Salinas, chegaremos a conclusdo de que também h& niveis de
representatividade do cidaddo no Estado. Assim, uma vez gregario ele sera sempre
“parecer”, “aparéncia”, mas ndo num nivel extremo de corrupcao. Nesse caso, o “parecer”
ndo é de todo mal, ja que € uma condic¢do do homem civilizado, conforme Salinas Fortes
(1997, p. 113): “O homem sera parecer — representacdo — tal como um romano é acima
de tudo um cidadao romano”. Mesmo estando nesse nivel de aparéncia o cidadao continua
sendo como que provocado pela rejeicdo da aparéncia, o imediato que ¢ sempre “ser”,
conforme Salinas: “Mas nem por isso o individuo natural fica suprimido e hd sempre a
possibilidade de que irrompa”?®°.

O mesmo ndo se pode dizer quando a aparéncia atinge niveis extremos de
corrup¢do e decadéncia. Nesse nivel, o que é provocacdo se transforma em conflito,
negacdo, absoluta separagdo, divorcio entre o ser e 0 parecer. S&0 0S casos em que a
dissimulagdo prevalece sobre o interesse publico, mascara da mentira sobre as convicgdes
verdadeiras ou ainda quando os estabelecimentos politicos sustentados pelas leis e
apoiados pelas ciéncias e artes engendram a exploracdo e a desigualdade. Conforme
Salinas Fortes (1997, p. 113):

Ao contrério, o conflito atinge o seu auge quando o “cidaddo” é apenas uma
“mascara” enganosa a esconder a vontade de um individuo cujo amor-préprio
exacerbado conduz a busca desenfreada da satisfagdo prioritaria e a qualquer
custo de um interesse particular e exclusivo. Aqui o parecer predomina, mas
predomina enquanto esconde o ser necessariamente outro.

Note-se que € o caso da progressdo do estado civil no Segundo Discurso, cujo
ultimo grau é o despotismo. Rousseau contesta veementemente qualquer forma de
governo que nao a democracia republicana. Ele ndo compactua com o absolutismo, nem
admira os assim chamados déspotas esclarecidos. Ele foi verdadeiramente um dos
grandes inspiradores do republicanismo democratico. Qualquer associacdo que nao

atenda aos direitos inalienaveis da liberdade e da igualdade por intermédio da vontade

254 1d. ibid. p. 112.
2% |d. ibid. p. 113.



184

geral que é soberana, é falsa. Contudo, reconhecemos que a dificuldade no tocante a
solucdo definitiva quanto a legitimidade da representacdo em Rousseau, permanece. Para
Bignotto (2009, p. 167):

Rousseau realmente tinha dificuldades com a ideia de que um regime
republicano, tal como a Antiguidade conhecera, pudesse ser instalado nas
grandes nacdes europeias. Além do mais, dividia com muitos de seus
contemporaneos a desconfianca quanto a eficacia dos mecanismos de
representacéo.

E dessa forma que ele critica as “falsas concepgdes do vinculo social” no capitulo
V do “Manuscrito de Genebra”. Na ocasido, a critica se dirige ao paralelismo que é feito
por alguns tedricos envolvendo o chefe de familia e 0 governante. A tese defendida é mais
ou menos essa: assim como o chefe de familia cuida e protege os seus entes, 0 governante
tem o mesmo cuidado para com o0s seus suditos. Afirmacdes muito belas, mas
inaproveitaveis na pratica.

A primeira é que, o que vale para as leis da natureza envolvendo pais e filhos, ndo
vale necessariamente para o Estado. As leis que devem reger o Estado séo positivas, as

leis de natureza sdo até ineficazes nesse dominio. Conforme citacao:

Nada disso existe na sociedade politica. Em lugar do chefe ter um interesse
natural na felicidade dos particulares, ndo é raro que busque a sua felicidade
na miséria deles. Se a coroa € hereditaria, pode acontecer que uma crianga dé
ordens aos adultos?s®.

Critica clara e contundente ao absolutismo monarquico em vigor na Franca do
século XVIII. Afirmar que um rei cuida dos seus suditos assim como um pai de familia,
ou até Deus cuida de suas ovelhas, sdo associacOes arbitrarias cuja finalidade é ocultar ao
real condicdo humana em sociedade: condicdo de forte e fraco, rico e pobre, senhor e
servo, assim como senhor e escravo.

Contundentemente, Rousseau rejeita qualquer traco de legitimidade advinda do
despotismo, que no Segundo Discurso, representa: “[...] 0 Gltimo grau da desigualdade, o

ponto extremo que fecha o circulo e toca o ponto que partimos”?®’. SO existem aparéncias

2% ROUSSEAU. Manuscrito de Genebra, op. cit., 132, O. C. I, p. 299.

257 ROUSSEAU. Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualdade entre os homens, op. cit.,
p. 280, O. C. I, p. 191.



185

nesses tipos de associacdes politicas. N0s podemos interpretar a origem da sociedade e
do Estado, a partir de Rousseau, como fruto de uma mentira tdo bem formulada, que foi
capaz de se perpetuar pelos tempos tendo o despotismo como ultimo grau da
desigualdade.

Uma coisa importante poderia nos questionar: o que esperar de uma sociedade,
cuja origem foi causada por um discurso enganador? Como vivem 0s homens nesse sono
letargico, incapazes de questionarem sobre os fundamentos da sociedade e religiosamente
incapazes de descobrir sua origem anterior a prépria sociedade? Na propor¢do em que
uns fingiram ajudar os outros, para manter seu dominio atraves de leis convencionadas
pela propria associacao civil, ndo seria a aparéncia, entendida como fingimento, uma das
causas da origem dessa mesma sociedade? N4o estaria nesse questionamento a explicacédo
do por que Rousseau denunciar com tanta énfase essa sociedade, movida pelas
aparéncias?

Essa € uma questdo fundamental a nossa interpretacao, pois Rousseau nao deixa
isso nitido em seus escritos, ou seja, embora esteja presente na citacdo ja mencionada,
Rousseau ndo afirma categoricamente que a aparéncia esta na raiz da sociedade. Foi nossa
intengdo percorrer esse “encadeamento de prodigios” para buscar elementos que
legitimem a aparéncia como presente na origem da sociedade civil e do Estado.

Parece que mesmo que Rousseau, ndo tendo colocado a questdo de forma nitida,
isso ndo significa necessariamente que tenha ocultado absolutamente a questdo. Sim, a
denuncia de uma vida teatralizada visivelmente presente nos costumes dos povos
policiados urbanos, a constatacdo de que os vicios contribuiram de forma decisiva na
corrupc¢do dos costumes com a formacdo da sociedade através do cultivo das ciéncias e
das artes, a recusa explicita dos colégios, como instituicdo publica capaz de formar
cidaddos, e do gosto pelo teatro moderno como educador dos costumes, enfim a ojeriza
pela sociedade civil, como um todo onde os homens aparentam o que nao sdo, em
verdade, faz-nos reafirmar que ja na génese dessa sociedade se encontram ao menos
resquicios de uma falsidade compreendida equivocadamente como verdade, determinante
para a sujeicdo de todo o género humano aos horrores da escraviddo e da miseria,

conforme citagdo:

Tal foi ou deveu ser a origem da sociedade e das leis, que deram novos entraves
ao fraco e novas forgcas ao rico, destruiram irremediavelmente a liberdade



186

natural, fixaram para sempre a lei da propriedade e da desigualdade, fizeram
de uma usurpagdo sagaz um direito irrevogavel e, para lucro de alguns
ambiciosos, dai por diante sujeitaram todo o género humano ao trabalho, a
serviddo e a miséria®®®,

Assim se constituiu o fundamento da sociedade, do governo e das leis, para
Rousseau. A desigualdade moral ou politica foi camuflada pelo governo e pelas leis, que
é em verdade uma forma sutil de ludibriar os povos. A seducédo das palavras fundamenta
o fingimento de que tudo esta bem e de que pela lei todos sao livres e iguais, muito embora
uns sejam mais iguais que outros, mesmo que estes acreditem que s&o tdo iguais como
aqueles.

A vida do cidaddo em nada pode ser confundida com a vida do homem selvagem.
As instituicGes corrompem a crianca desde o0 seu nascimento, formando homens de carater
frivolo contrariando as leis da natureza. N&o se pode esperar por virtude, justica e direito,
de uma sociedade civil originada pela propriedade e pela desigualdade, fruto da mentira
dos ricos que conseguiram manter o seu dominio a custa da estupidez dos pobres que ndo
foram e nem sdo capazes de se libertar desse decoro falacioso tdo caracteristico dos
politicos e dos magistrados modernos.

Uma das consequéncias de uma sociedade formada pelas aparéncias é formar
homens para viverem de aparéncias, valorizando a vida como um grande espetaculo

cénico e cinico, incapazes que sao de se mostrarem em verdade:

Né&o cabe no meu assunto mostrar como de uma tal disposi¢do nasce tamanha
indiferenca pelo bem e pelo mal, com t&o belos discursos sobre a moral; como,
tudo reduzindo-se as aparéncias, tudo se torna artificial e representado, seja a
honra, a amizade, a virtude, frequentemente mesmo os préprios vicios com os
quais por fim se encontra o segredo de glorificar; como, em uma palavra,
perguntando sempre aos outros 0 que somos e nhdo ousando jamais
interrogarmo-nos a nés mesmos sobre esse assunto, em meio a tanta filosofia,
humanidade, polidez e maximas sublimes, s6 temos um exterior enganador e
frivolo, honra sem virtude, razdo sem sabedoria e prazer sem felicidade. Basta-
me ter provado ndo ser esse, em absoluto, o estado original do homem e que
unicamente o espirito da sociedade e a desigualdade, que ela engendra, é que
mudam e alteram, desse modo, todas as nossas inclinagdes naturais?®.

258 1. ibid., p. 270, O. C. I, p. 179.
259 14 ibid., p. 281-282, O. C. IlI, p. 193.



187

Viver em sociedade € parecer ser 0 que ndo se €. Parece que também hé algo de
epistémico nessa critica de Rousseau, na proporcao que o homem civilizado desconhece
seu modelo. Tendo apenas a prdpria sociedade como referéncia, 0 homem civilizado néo
poderd se libertar desse embuste, a menos que conheca o que ele era em sua origem. E
nos parece também, que é o conhecimento de sua origem, que fard com que o homem,
por meio de uma nova associac¢do civil, vislumbre os direitos inaliendveis da igualdade e
da liberdade, presentes no estado de natureza e perdidos em sociedade.

Nesse capitulo, fizemos uma analise do ser e do parecer dentro do dominio sécio-
politico em Rousseau a partir de uma interface entre o Discurso sobre a origem e 0s
fundamentos da desigualdade entre os homens e o Contrato Social. Vimos como as
aparéncias ndo se faziam presentes no estado de natureza e no homem natural em
Rousseau, uma vez que predominava o imediato. Nesse aspecto, as aparéncias iniciam
seu percurso a partir do estabelecimento da propriedade e da desigualdade nascente
culminando em instabilidades em volta da sociedade nascente na qual foi ameacada pelo
estado de guerra.

Para resolver esses conflitos perpétuos, ricos e poderosos usaram de discursos
manipuladores com o objetivo de manterem sua seguranca e a posse de seus bens a custa
da miséria dos pobres e escravos. A sociedade nascente foi formada pela mentira e o
disfarce de leis que protegeram os ricos e relegaram os pobres ainda mais a miséria numa
espécie de redemoinho que tardiamente culminou com o despotismo. Uma vez originado,
o mal seguiu seu percurso em meio as relagdes humanas chegando a propor¢des
assustadoras.

A interface do Segundo Discurso com o Contrato Social sugere tentativas do
estabelecimento de uma nova ordem unindo aquilo que “o direito permite e o interesse
prescreve”?%°, assim como num ideal de representacéo legitima garantida pelo equilibrio
entre liberdade e igualdade. Em outras palavras, a interface sugere um retorno ao ser em
oposi¢do ao parecer. Apos termos desenvolvido a questdo do conflito entre o ser e o
parecer em seu dominio social, a nossa tarefa agora é investigar possibilidades de
continuidades entre essa mesma tematica em Rousseau e o cristianismo. Tematica a ser

investigada no préximo capitulo.

260 |4 jbid., p. 21. O. C. I, p. 351.



188

CAPITULO VII

A SOCIEDADE CIVIL E O CRISTIANISMO: O ENFOQUE DE ROUSSEAU
SOBRE O MAL, O FANATISMO E A INTOLERANCIA

No capitulo anterior, vimos que é possivel compreender a dimensao socio-politica
em conformidade com a tensdo entre o ser e 0 parecer em Rousseau. Até aqui, ndo temos
certeza se ha alguma conexao entre o cristianismo e a constituicdo da sociedade civil.
Para desenvolver esse capitulo, inicid-lo-emos apresentando descontinuidades entre a
formagdo da sociedade e o cristianismo. Essa discusséo incluir o estado de natureza, o
homem natural, a propriedade, a origem da sociedade civil e a questdo sobre o mal,
retomando o Segundo Discurso e o Contrato Social. Como contrapontos, serdo
apresentados trechos da Biblia e referéncias aos Pensamentos de Pascal e o “Sermao sobre
a Providéncia” de Bossuet.

Em seguida, nos deteremos na analise do “polémico” capitulo VIII presente no
ultimo livro Do Contrato Social sobre a “Religido Civil”, razdo na qual a intolerancia e o
fanatismo estardo em destaque em debate com autores da tradicdo da filosofia politica
moderna, como More, A Utopia; Locke, Carta acerca da tolerancia, Diderot e o verbete
Intolerancia, da Enciclopédia, e Voltaire, Tratado sobre a tolerancia. O objetivo € o de
investigar se ha uma completa ruptura com o cristianismo, motivo pelo qual varios
estudiosos tém debatido a matéria desde a época de Rousseau, contudo sem uma
unanimidade.

Seria pretensioso demais de nossa parte dizer que vamos resolver essa questéo.
Porém, temos que demarcar uma posic¢ao seguindo uma das linhas dos estudiosos desse
assunto mencionadas no terceiro capitulo deste trabalho de tese. A nossa posicdo é a
mesma dos estudiosos que veem conexdes entre o0 cristianismo e a concepcdo de
sociedade civil em Rousseau. Em outras palavras, acreditamos que Rousseau reservou
um lugar para o cristianismo em sua teoria socio-politica. Concluiremos o capitulo
discutindo o cristianismo nas Cartas escritas da montanha, pois é nessa obra na qual
acreditamos haver indicios de continuidades entre a concepc¢do de sociedade civil e 0

cristianismo em Rousseau.



189

7.1 Elementos de descontinuidades entre a formacdo da sociedade civil e o

cristianismo

Seguindo a metodologia do Primeiro Discurso, Rousseau mantém o foco na
analise linear da histéria quando escreveu o Discurso sobre a origem e os fundamentos
da desigualdade entre os homens. Trata-se, segundo Souza (2001, p. 70), de uma “[...]
heranga laicizada do cristianismo”?®!, Rousseau ndo ignora essa discussdo no preambulo
desse Segundo Discurso ap6s elaborar a critica destinada aos “filésofos que examinaram
os fundamentos da sociedade”, mas ndo conseguiram chegar ao estado de natureza®®?. O
destaque a teologia e a Biblia é apresentado na introducdo do Segundo Discurso, ja que

Rousseau quer discutir também com a tradicdo cristd sobre esse assunto. Para Rousseau:

Né&o chegou mesmo a surgir, no espirito da maioria dos nossos, a divida quanto
a ter existido o estado de natureza, conquanto seja evidente, pela leitura dos
livros sagrados, que, tendo o primeiro homem recebido imediatamente de Deus
as luzes e os preceitos, ndo se encontrava nem mesmo ele nesse estado e que,
acrescentando aos escritos de Moisés a fé que lhe deve todo fildsofo cristdo, é
preciso negar que, mesmo antes do dilivio, os homens jamais se tenham
encontrado no estado puro de natureza, a menos que nao tenham tornado a cair
nele por causa de qualquer acontecimento extraordinario — paradoxo bastante
dificil de defender e completamente impossivel de provar2,

Assim como os fildsofos, as Sagradas Escrituras também ndo chegaram ao estado
de natureza, portanto, conforme essa citacdo, o estado puro de natureza ndo tem relacédo
com a Biblia e pouco adiantava procura-lo por Ia. A investigacdo de Rousseau tenta
afastar a interpretacdo biblica e cristd. Conforme Mitchell (1993, p. 05): “Porque o
cristianismo fazia parte de uma formulacdo que surgiu dentro de uma época histérica
afastada pela sociedade civil, a verdadeira origem da humanidade ndo poderia ser
encontrada 147254, Portanto, ha um elemento de descontinuidade entre Rousseau e 0
cristianismo, j& que a Biblia ndo é reconhecida como autoridade nesse assunto. Para

Mitchell (1993, p. 5): “O estado de natureza precede Deus e sua criagdo: 0S objetos para

21 SOUZA, Maria das Gragas de. llustragdo e histéria: o pensamento sobre a historia no Iluminismo
francés. S&o Paulo: Discurso Editorial, 2001.

262 ROUSSEAU. Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualdade entre os homens, op. cit.
p. 235, O. C. I, p. 132.

263 1d. ibid., p. 236. O. C. Ill, p.132.

264 Because Christianity was a formulation that arose within the historical epoch cordoned off by civil
society, humanity’s true origin could not be found there (Traducdo livre).



190

quem sdo as palavras escritas e que marcam o inicio da histdria civil sdo recolhidos pela
memoéria da humanidade”?%.

Quais as razes pelas quais Rousseau afasta a questdo desse grande mal que é a
desigualdade entre os homens do dominio biblico e teoldgico? Havia uma potente linha
de interpretacdo teoldgica pela qual os tedlogos baseavam a autoridade de principes,
incluindo a alta prelazia, através de passagens biblicas, conforme demonstrado na
Introducéo desse trabalho?®®.

Como ndo é de se estranhar, o proprio Bossuet, bispo da corte de Luis XIV,

também era partidario dessa interpretacdo mencionada acima, conforme citagéo:

Mas pouco nos importa, Cristdos, conhecer por que sabedoria nds somos
regidos, se ndo aprendemos igualmente a obedecer a seus conselhos. Se a arte
de governar existe, também existe a de bem obedecer. Deus manifesta seu
espirito de sabedoria aos Principes para que saibam conduzir os povos, e d& a
estes inteligéncia para ter a capacidade de serem dirigidos dentro da ordem,
isto é, além da ciéncia mestra pela qual o Principe comanda, hd uma outra
ciéncia subalterna, que ensina também aos suditos a se tornarem dignos
instrumentos do comando superior; e € a relacdo entre essas duas ciéncias que
mantém o corpo do Estado, pela correspondéncia entre o chefe e os seus
membros (BOSSUET, 2006, p. 32).

Em outras palavras, Deus escolhe seus principes dando-lhes sabedoria para
governar o seu povo. Nada mais nada menos que a Biblia, conforme essas interpretacdes,
ratificava o dominio de uns sobre os outros como algo que esta presente na natureza das
coisas, pois isso era da vontade de Deus. A Carta da Sdo Paulo aos Romanos era uma das
referéncias inspiradoras a quem esses intérpretes se utilizavam para justificar a autoridade
dos principes sobre os stditos?®’. Tratava-se de uma associacdo arbitraria, ja que um
pedaco de um texto bem antigo estava servindo para dar suporte as monarquias do Antigo
Regime.

Provavelmente cético em relacdo a essas associacdes, Rousseau redireciona a

discussao para fora do dominio teoldgico. A religido cristd poderia sim ser utilizada para

265 The state of nature precedes God and His Creation: these latter are only recollected by human memory
— the objects for which are the written words that mark the outset of civil history (ld. Ibid.). (Tradugéo
livre).

266 ROUSSEAU. Carta a Christophe de Beaumont e outros escritos sobre a religido e a moral.
“Apéndice: Carta Pastoral de Sua Graga o Arcebispo de Paris”, op. cit., p. 232.

267 Cada um se submeta as autoridades constituidas, pois ndo ha autoridade que ndo venha de Deus, e as
que existem foram estabelecidas por Deus (Cf. Rm 13,1).



191

justificar a dominacéo de uns sobre os outros e perpetuar o mal sobre a terra, embora
Rousseau ainda ndo discute diretamente essa ideia no texto. Ndo menos cuidadoso,
Rousseau sugere que a mesma religido ndo causaria obstaculos a quem quisesse fazer

conjecturas acerca da natureza humana fora do dominio religioso, conforme citag&o:

A religido nos ordena a crer que, tendo o proprio Deus tirado os homens do
estado de natureza logo depois da criagdo, sdo eles desiguais porque assim o
desejou; ela ndo nos proibe, no entanto, de formar conjecturas extraidas
unicamente da natureza do homem e dos seres que o circundam, acerca do que
se teria transformado o género humano se fora abandonado a si mesmo?68.

Feitas essas ponderacdes para com o partido religioso, o genebrino se sente livre
para desenvolver sua retorica politica destinada ndo para alguém ou grupo particular em
determinada regido ou recanto da terra, mas ao género humano em geral, conforme

citacdo:

Oh! homem, de qualquer regido que sejas, quaisquer que sejam tuas opinides,
ouve-me; eis tua histdria como acreditei té-la lido ndo nos livros de teus
semelhantes, que sdo mentirosos, mas na natureza que jamais mente. Tudo o
que estiver nela seréd verdadeiro; sé seré falso aquilo que, sem o querer, tiver
misturado de meu?®,

Isso sugere que ndo apenas os livros dos filésofos devem ser fechados, mas a
prépria Biblia por estar sendo mal utilizada pelo partido religioso. A retdrica continua
num tom pouco esperancoso, pois a histéria das relacBes sociais entre 0s homens vai

revelar como prevaleceu o dominio do parecer sobre o ser, conforme citagdo:

Os tempos de que vou falar sdo muito distantes; como mudaste! E, por assim
dizer, a vida de tua espécie que te vou descrever de acordo com as qualidades
que recebeste, e que tua educacio e teus habitos puderam falsear?”®, mas néo
puderam destruir. Ha, eu sei, uma idade em que o homem individual gostaria
de parar; de tua parte procuraras a época na qual desejarias que tua espécie
tivesse parado. Descontente com teu estado presente, por motivos que
anunciam a tua infeliz posteridade maiores descontentamentos ainda, quem
sabe gostarias de retrogradar. Tal desejo deve constituir o elogio de teus

268 ROUSSEAU. Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualdade entre os homens, op. cit.
p. 236, O. C. I, p. 133.
269 |d. ibid., p. 237. O. C. Ill, p. 133.

270 Grifo nosso.



192

primeiros antepassados, a criticidade de teus contemporaneos e o temor
daqueles que tiverem a infelicidade de viver depois de ti®"*.

Passado, presente e futuro assim justapostos devem levar o homem do presente a
refletir sobre sua condicdo atual em relagdo a um passado que se perdeu e que
aparentemente era bom. Também deve instiga-lo a refletir sobre o futuro na medida em
que: se o0 curso da histdria continuar do jeito que esta, corrompido e degenerado, que
futuro aguarda a espécie humana? O tom escatoldgico da mensagem voltada para o
destino do homem é bem pertinente.

Por “tom escatoldgico” compreendemos o suposto ponto de chegada da espécie
humana na historia ja que a escatologia, na compreensdo teoldgica cristd, abrange a
origem e o destino do homem, da sociedade e do cosmos numa perspectiva linear. Para
Schelegel (2009, p. 132):

[...] a“escatologia” (do grego éskhatos, “fim”, e logos, “discurso”) diz respeito
as realidades ou aos fins ltimos, ou, mais simplesmente, ao fim do mundo. A
concepcao que os crentes tém desse fim (bem como da origem) do mundo pode
ter consequéncias muito importantes. E o caso, por exemplo, quando o
imaginam como um apocalipse (do grego apokalipsis, “revelagdo”,
“desvelamento”) no sentido corrente e simplista da palavra: destrui¢@o violenta
dos inimigos de Deus e salvacao para os fiéis.

Analisada de forma especifica, a citacdo do Segundo Discurso em comparagao
com essa acima endossa, como vimos, a tese de Sousa (2001), para quem Rousseau é
partidario da heranca cristd, embora laicizada. Contudo, em relagdo ao cristianismo o
resultado seria as avessas, pois se tomarmos a citacdo do Segundo Discurso isoladamente,
ndo ha muita esperanca e otimismo para o fim da histéria humana. Para os cristdos, todas
as coisas, do inicio ao fim dos tempos convergem para Jesus Cristo, conforme Pascal
(1984, p. 174):

Se examinarmos a ordem do mundo sob esse aspecto, veremos se todas as
coisas ndo tendem ao estabelecimento de dois principios dessa religido: Jesus
Cristo é 0 objeto de tudo e o centro para onde tudo converge. Quem o conhece,
conhece a razéo de todas as coisas.

211 1d. ibid.



193

Essa perspectiva de Pascal é completamente estranha a condi¢cdo do homem na
sociedade civil em Rousseau. Os tragos que vemos sao de ruptura e ndo de continuidade
entre Rousseau e o cristianismo. No Segundo Discurso, os homens se relinem para tirar
proveito uns dos outros quando os ricos usaram disfarces e hipocrisias para enganar 0s
pobres ao propor-lhes o contrato. Mesmo no Contrato Social, os contratantes se retinem
para garantirem a protecdo mutua, a ordem e o direito legitimos. Ao contrario dos
discursos aparentes e falsos presentes no Segundo Discurso, é a voz de Rousseau que
exerce 0 comando em vista do restabelecimento do verdadeiro direito politico no
Contrato Social?".

Tanto num caso como no outro, 0 motivo principal pelo qual os homens se reiinem
ndo é para prestar cultos a Deus ou continuar a obra da criacdo. Eles se reinem para
formarem o Estado a partir da soma de suas vontades. Podemos dizer que, predomina
uma falsa vontade de todos, no Segundo Discurso, ao passo que deve prevalecer a vontade
geral no Contrato Social, conforme citacdo: “Cada um de nds pde em comum sua pessoa
e todo o seu poder sob a direcdo suprema da vontade geral, e recebemos, enquanto corpo,
cada membro como parte indivisivel do todo™?"3.

Vimos que s6 a vontade geral é soberana no Contrato Social. Conforme
mencionado previamente, Mitchell (1992) entende que Rousseau emancipa o conceito de
soberania do cristianismo a partir de uma relacdo logica que esse estudioso estabelece
entre a teoria politica do Contrato Social e a teologia de Lutero. Para Mitchell (1992), o
conceito de soberania em Lutero tem como objetivo estabelecer um novo vinculo entre o
cristdo e Jesus Cristo, ndo por meio da Lei (Law), mas por meio da Fé, em conformidade
com o Evangelho (Gospel)”. Obviamente a lei — limitada ao dominio humano — ndo deve
ser suprimida, mas deve ser subordinada a Fé. Vivendo apenas atendendo a lei, 0 homem
é incapaz de encontrar o caminho para a salvacdo por si mesmo. Nesse caso, 0 cristdo
deve subordinar a sua vontade aos designios de Deus por meio da fé, conforme citacédo
(LUTERO apud MITCHELL, 1992, p. 354): “[...] viver para a lei € morrer para Deus; e

morrer para a lei, é viver para Deus”?",

212 ROUSSEAU. Do Contrato Social, p. 21. O. C. 1ll, p. 351.
213 ROUSSEAU. Do Contrato Social, op. cit., p. 33. O. C. IlI, p. 361.
214 1] to live to the law is to die to God, and to die to the law, is to live to God. (Tradugéo livre).



194

Entregue a si mesmo, 0 homem se angustia devido a sua incapacidade em
encontrar o caminho para a salvacdo. Nesse aspecto, atender aos Mandamentos do
Evangelho é o primeiro passo do cristdo para a salvacdo. Através deles, 0 homem
reconhece suas fraquezas num gesto de humildade e assim, abre a possibilidade para Jesus
Cristo conduzir sua vida, conforme citagdo: “Quando Cristo aparece, Ele remove nossos
pecados™?’. A hierarquia ndo existe de homem para homem, pois todos sio iguais perante
Jesus Cristo, e igualmente todos devem cair no abismo da existéncia para encontra-Lo.
Obviamente, Lutero quer atingir a predominante hierarquia catélica que dividia
arbitrariamente clérigos e leigos. N&o ha soberania de homem para homem, ja que cada
um para ser livre, deve entregar-se a soberania do Cristo.

Mitchell (1982) entende que héa certas similitudes entre Lutero e Rousseau em se
tratando de sua obra “Do Contrato Social”. O seu ponto de partida é a citacdo de Rousseau
na qual ¢ apresentado o “problema fundamental” que desafia o contrato social, conforme

citacdo ja mencionada:

“Encontrar uma forma de associacéo que defenda e proteja a pessoa e os bens
de cada associado com toda a for¢a comum, e pela qual cada um, unindo-se a
todos s6 obedece contudo a si mesmo, permanecendo assim tao livre quanto
antes”. Esse, o problema fundamental cuja solugéo o contrato social oferece?’®.

Para garantir a protecdo de seus bens, o cidadao deve alienar sua liberdade dada
pela natureza na qual ele sé encontra limites em suas proprias forcas, para a vontade geral
que é soberana, e assim garantir a liberdade civil e o direito a possuir 0s seus bens em
acordo com os contratantes. Nesse aspecto, conforme a interpretagédo de Mitchell (1982),
assim como o cidaddo abre méo de sua liberdade (freedom) a servico (servitude) da
vontade geral que é soberana, o cristdo abre méo de sua liberdade em vista da soberania
que € o Cristo (MITCHELL, 1992, p. 360). Isso d& a entender que Rousseau secularizou
a politica ao tratar do conceito de soberania fora do dominio teol6gico.

As descontinuidades entre Rousseau e o cristianismo continuam ja que para alguns

autores cristdos a salvagdo dos homens depende da observancia dos preceitos da vontade

215 When Christ appears for us, He ‘swallows up’ sin. (I1d. Ibid., p.355). (Traducéo livre).

276 ROUSSEAU, Jean-Jacques. Do Contrato Social. Sdo Paulo: Nova Cultural, 1983 (Os Pensadores), p.
32. 0. C. I, p. 360.



195

divina e os homens s6 sio salvos por meio dela (RILEY, 2001, p. 127)?"". Por exemplo,
para Pascal (1984, p. 139), a perdicdo humana se da quando o homem ndo atende a
Sabedoria divina, conforme cita¢do: “Eu sou aquela que vos formou e a inica que pode
ensinar-vos o que sois. Mas ndo estais agora no estado em que vos formei”. Embora a
génese do conceito seja religiosa, ela ndo segue esse paradigma confessional em
Rousseau. Para Riley (2001, p. 146-147):

Rousseau ndo apenas queria “secularizar” a vontade geral — removendo-a
(principalmente) da teologia (a vontade de Deus salvara “todos os homens”);
ele queria dotar 0s seres humanos com uma vontade, um “poder” realmente
eficaz de escolha, que pode ser submetido a influéncia geral da educagéo civica
— a educagdo republicana que Montesquieu eloquentemente descreveu, mas
que tinha desparecido da monarquia moderna?™.

Em outras palavras, nessa perspectiva, é a vontade geral que salva os homens das
misérias e males sociais que eles mesmos criaram. Males estes que nao foram dados por
Deus, ou ainda resultado da heranca herdada pelos homens pelo pecado de Adao
conforme relato biblico no livro do Génesis?’®. Sdo males sociais porque sdo criados pelos
homens em sociedade, por meio da “queda” do homem em seu estado de natureza, embora

numa clara aluséo a cultura judaico-crista. Para Starobinski (2001, p. 24):

O drama da queda ndo antecede, portanto, a existéncia terrestre; Rousseau
transporta o mito religioso para a prépria historia; divide-a em duas eras: uma,
tempo estavel da inocéncia, reino tranquilo da pura natureza; a outra, historia
em devir, atividade culpada, negacéo da natureza do homem.

Pensadores como Pascal oferecem uma orientacdo diferente daquela dada por
Rousseau em sua teoria politica quando este narra a passagem do estado de natureza a
sociedade civil pela propriedade. Em Pascal, a condi¢do do homem quando sai das maos

do criador é diferente do homem do estado de natureza em Rousseau:

217 RILEY, Patrick. Rousseau’s General Will. In: . The Cambridge Companion to Rousseau.
Cambridge: University Press, 2001.

278 Rousseau not only wanted to “secularize” the general Will — to turn it (mainly) away from theology (and
God’s will to save “all men”); he wanted to endow human beings with a will, a really efficacious “power”
of choosing, which can then be subjected to the generalizing influence of civic education — a republican
education that Montesquieu eloquently described but took to have vanished from the modern (monarchial)
world (Tradug&o livre).

29 Cf.Gn 2, 4b - 3,24.



196

Criei 0 homem santo, inocente, perfeito; enchi-o de luz e de inteligéncia;
comuniquei-lhe minha gléria e minhas maravilhas. Os olhos do homem viam
entdo, a majestade de Deus. N&o se achava nas trevas que o cegam, nem na
mortalidade e nas misérias que o afligem (PASCAL, 1984, p. 139).

Se 0 mal nasce com a formacao da sociedade civil, a questdo do mal em Rousseau
ultrapassa os limites da teologia cristd para os dominios da histdria e da politica. Nesse
aspecto, 0 genebrino desvincula o0 mal da natureza humana no Segundo Discurso. Por
outro lado, Deus ndo € o autor do mal. Em ocasido da desaprovacdo de um poema de
Voltaire intitulado Poema sobre o desastre de Lisboa, Rousseau defende a Providéncia
em sua Carta de J.-J. Rousseau ao Senhor de Voltaire, mais conhecida como a Carta
sobre a Providéncia, em 175623, A existéncia de um Deus eterno e criador faz parte da
filosofia da religido de Rousseau. Que esse mesmo Deus é mau ou impotente por permitir
uma catastrofe tdo alarmante quanto a do terremoto da “devota” Lisboa, Rousseau ndo
concorda rigorosamente. Assim como o homem no estado de natureza, Deus também néo
é 0 autor do mal.

Sem se ater a pseuddnimos ou chacotas, Rousseau mantém-se firme e sincero em
seus argumentos a Voltaire sob a forma de uma recusa tedrica sistematica. Para Rousseau,
atribuir a Deus as causas dos males fisicos ou naturais, pondo Suas perfeicBes sob
suspeita, € completamente inadequado. As causas dos males morais e fisicos estdo na
ordem imanente. Sugerir a Deus como culpado seria como que tirar a responsabilidade

do homem civilizado, conforme citagao:

N&o vejo como se possa buscar a fonte do mal em outro lugar que ndo no
homem livre, aperfeicoado, portanto corrompido; e, quanto aos males fisicos,
se a matéria insensivel e impassivel é uma contradi¢do, como me parece ser,
eles sdo inevitaveis em todo sistema do qual o homem faca parte; entdo a
questdo ndo é por que o homem ndo é perfeitamente feliz, mas porque ele
existe. Além disso, acredito ter mostrado que, exceto a morte, que quase ndo é
um mal sendo pelos preparativos de que se a faz preceder, a maior parte de
nossos males fisicos séo mais uma vez obra nossa®®!.

Nesse caso, Rousseau tambem rejeita a tese do pecado original, pois a humanidade
ndo é naturalmente corrompida como afirmava Pascal (1984). A abordagem teoldgica da

280 Voltaire escreveu esse poema em ocasido do terremoto em Lisboa em primeiro de novembro (dia de
todos os santos) de 1755, vitimando centenas de pessoas, boa parte presente nas igrejas.
281 ROUSSEAU. Textos autobiograficos e outros escritos, op. cit. p. 123, O. C. IV, p. 1061.



197

época era fundamentada nas Sagradas Escrituras a partir da interpretacdo do mencionado
livio do Geénesis, na “Carta aos Romanos”?®? de S3o Paulo e na teologia de Santo
Agostinho. Coube a Pascal apresenta-la propositadamente a nova cultura.

De acordo com essa abordagem, foi por bondade que Deus criou o mundo. O mal
ndo esta em Deus, mas esta nas criaturas na proporcao em que houve a queda do nosso
primeiro pai: Addo. Por ele, todos os seres humanos padecem por natureza do pecado
original. E apenas pela graca de Deus é que o ser humano pode sair dessa condigdo
miseravel, conforme Pascal (1984, p. 168): “Jesus estd em um jardim, ndo de delicias
como o primeiro Ad&o, onde este se perdeu e com ele todo o género humano, mas num
jardim de suplicios, de onde se salvou e com ele todo o género humano”.

De nada adianta os esforgos humanos para atingir a beatitude. Sem o auxilio da
graca, o ser humano nada pode fazer para sair de tal situacdo. Embora houvesse certa
valorizacdo da razdo, sé com o auxilio da fé era que o ser humano podia salvar-se. A
solucdo para 0 mal é meramente transcende. SO Deus pode extirpar o mal da humanidade.
De acordo com Goubhier (2005, p. 31):

A l6gica do pecado original é rigorosa: a cura ndo pode ser obra do doente. Um
médico inserido na natureza e na histéria s6 pode curar as feridas naturais e
histdricas: a salvacdo exige um salvador. Ndo se trata de filosofia ou
racionalidade, mas da graca sobrenatural e transcendente?®,

A questdo do mal no mundo ndo pode ser consequéncia de fatalismos ou da
providéncia. Rousseau historiciza o problema, ja que Deus ndo é o culpado, nem
tampouco a natureza humana é corrompida, conforme citagdo do Segundo Discurso: “[...]
a maioria de nossos males é obra nossa e que teriamos evitado quase todos se tivéssemos
conservado a maneira simples, uniforme e solitaria de viver prescrita pela natureza?%4,

Afirmar a bondade natural do homem é também negar toda a origem do mal na

prépria natureza do homem ou na Providéncia. Rousseau responsabiliza 0 homem por ter

282 Ejs por que, como por meio de um s6 homem o pecado entrou no mundo e, pelo pecado, a morte, assim
a morte passou a todos os homens, porque todos pecaram. Cf. Rm 5,12.

283 a logique de ce péché originel est rigoureuse : la guérison ne saurait étre I’'oeuvre du malade ; un
médecin transcendant la nature et [’histoire peut seul guérir la nature blessée par [’histoire : le salut exige
un Sauveur. 1l s’agit ici non de philosophie ou de sagesse mais de gréce surnaturelle et transhistorique.
(Traducao livre).

284 ROUSSEAU. Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualdade entre os homens, op. cit.
p. 241, 0. C. 111, p. 138.



198

se esquecido de sua propria natureza. O homem moderno se encontra numa situacdo
decadente sufocado por suas proprias invencdes e futilidades. Obviamente a questdo do
mal engloba os trés dominios: histérico, social e moral. O mal é histdrico porque, uma
vez inexistente no estado de natureza, o seu surgimento coincide com o surgimento da
propriedade e da desigualdade nascente. Ele € social porque ele existe entre 0s homens
que formaram os estabelecimentos politicos. O mal também tem uma dimensdo moral
porque cada homem é responsavel por suas a¢des na vida em sociedade, e elas podem ser
boas ou més.

Contudo, queremos dar énfase a tese segundo a qual o problema do mal em
Rousseau ndo esta no dominio teoldgico. O dominio sécio-politico concentra a questao
historica, ja que o mal é originado e desenvolvido no interior da sociedade civil; e
concentra a questdo moral ja que uma vez inserido na sociedade, 0 homem pode agir bem

ou mal em sua relagdo com os outros. Para Cassirer (1994, p. 212-213):

A originalidade, a verdadeira importancia de Rousseau, reside num outro
dominio muito diferente: ndo é o problema de Deus mas ao problema do direito
e da sociedade que o seu pensamento, como um todo, se dedica. No entanto,
foi precisamente através dele que Rousseau nos apresentou uma perspectiva e
uma abordagem novas. Foi o primeiro, sem dlvida, a elevar o problema acima
do plano individual para situa-lo expressamente no nivel da existéncia social.
Foi ai que Rousseau acredita ter descoberto o ponto onde a questdo da
verdadeira significacdo da existéncia humana, de sua felicidade ou de sua
miséria, pode ser finalmente solucionada.

Do mesmo modo, ao defender que 0 homem é bom por natureza, Rousseau rompe
com a tese do pecado original, e da uma nova interpretacdo sobre a origem do mal no
Segundo Discurso que também ¢é interpretado por Cassirer (1994) e Starobinski (1991)
como uma obra que elabora uma nova Teodiceia. O mal ndo esta no pecado original, ndo
esta em Deus, nem esta na natureza, nem tampouco na condicio natural do homem. E
pertinente nos perguntar qual a relevancia dessa constatacdo apresentada na sentenca
anterior: teria Rousseau a intencdo de salvaguardar a natureza humana? De mostrar a
miséria do homem civilizado? De criticar a politica e a sociedade? Ou ainda de mostrar
as mazelas institucionais? Uma coisa é certa, para Rousseau: € 0 homem o autor do mal

no mundo, conforme citagdo do Emilio:



199

Homem, ndo procures mais o autor do mal; esse autor és tu mesmo. N4o existe
outro mal além do que fazes ou do que sofres, e ambos vem de ti. O mal geral
sO pode estar na desordem, e vejo no sistema do mundo uma ordem que nao se
desmente. O mal particular esta apenas no sentimento do ser que sofre, e tal
sentimento o homem n&o recebeu na natureza, causou-o a si mesmo?®,

O problema do mal em Rousseau tem forte intensidade social e politica porque
desde a sua origem a propriedade baseada na falsidade do discurso resultou na criagéo
das primeiras formas de desigualdade, conforme ja apresentado nesse trabalho. A
instauracao da propriedade foi uma das primeiras fontes do mal na historia humana. Ela
é a porta que abre a desigualdade politica e o horrendo estado de guerra por causa da
ganancia e ambicdo dos homens. Um instrumento ndo menos sutil e bastante perigoso foi
0 surgimento da retdrica. Por ela 0 homem po6de fazer o errado parecer certo, e a
linguagem tornou-se instrumento de violéncia politica.

A instauracdo da propriedade simultanea ao surgimento da retérica consumou-se
como um casamento perfeito que culminou com a exploragédo do homem pelo homem, a
resultante formacdo do Estado e a instalacdo do mal no mundo. Foi o homem que nao
sabendo utilizar de suas faculdades estabeleceu a miséria no mundo, conforme citacéo da
Carta a Christophe de Beaumont: “Deus € justo, disto estou convencido, trata-se de uma
consequéncia de sua bondade; a injustica dos homens é obra deles ndo de Deus; a
desordem moral, que depde contra a providéncia aos olhos dos filésofos, ndo faz sendo
demonstra-la aos meus”2%,

O mal precisava ser diagnosticado desde sua raiz, para poder, quem sabe, ser
extirpado da humanidade. Nao acreditamos que Rousseau quis apenas constatar o
problema do mal no &mbito politico e social. Rousseau quis acima de tudo resgatar o
homem, e a partir dele dar um novo significado a existéncia humana. Se supostamente é
impossivel combater o mal na sociedade, conhecendo sua origem, os homens podem ao

menos evita-lo, conforme citagdo da Carta a Christophe de Beaumont:

A justa defesa de mim mesmo obriga-me somente a fazer-vos observar que, ao
pintar as misérias humanas, meu objetivo era desculpavel, e mesmo louvavel;

285 ROUSSEAU. Emilio ou Da Educacéo, op. cit., p. 379, O. C. IV, p. 588.

286 ROUSSEAU. Carta a Christophe de Beaumont e outros escritos sobre a religido e a moral, op. cit.,
p.70,0.C. 1V, p. 959.



200

pois mostrava aos homens como eles proprios produziam suas desgracas e,
consequentemente, como podiam evita-las?®’.

Ora, nada mais inaceitavel para o clero catélico um tratado que ndo levasse em
consideracdo a importancia do sacramento do batismo para purificar a criangca da mancha
do pecado original. Da mesma maneira, a Franca tinha muitos colégios catolicos que
visavam & educacdo da crianga. Nao estamos verdadeiramente seguros se, para Rousseau,
0 paraiso terrestre de fato existiu no sentido biblico, mas ele parece ser categdrico ao
afirmar que ndo houve conexdo entre a queda do homem e da mulher e a introducéo do

pecado original, conforme a Carta a Christophe de Beaumont:

Para comecar, essa doutrina do pecado original, sujeita a tdo terriveis
dificuldades, nem de longe, em minha opinido, esta contida nas Escrituras de
forma tdo clara e tdo rigida como o orador Agostinho e nossos tedlogos
pretenderam construi-1a”2e8,

Esse tdpico apresentou elementos de descontinuidade entre a teoria social e
politica de Rousseau e o cristianismo. Em outras palavras, o divércio entre o ser e 0
parecer aparece, porém onde esta o cristianismo? Vimos que pouco adianta procurar o
estado de natureza na Biblia, ou mesmo o homem natural em contraste com a personagem
de Addo para quem, segundo interpretacdo teoldgica, foi o responsavel pela entrada do
mal no mundo.

Obviamente esse projeto € estranho, ja que culpar Ad&o pelo mal teria pelo menos
duas consequéncias: a primeira diz respeito a ndo responsabilizacdo do homem em
sociedade, j& que bastaria a ele reconhecer esse pecado vindo de Adao para se salvar pela
graca de Cristo. Outra decorréncia é que a sociedade do Antigo Regime manteria seu
status quo ja que a culpa pelas misérias sociais ndo recairia sobre ela. Afinal, conforme
Cassirer (1994, p. 217):

[...] todo homem deve tornar-se o seu proprio salvador e, num sentido ético, o
seu préprio criador. A sociedade, sob a forma que ainda prospera, infligiu a
humanidade suas feridas mais cruéis: é ela quem pode e deve curar essas
préprias feridas pela sua prépria renovagéo.

287 ROUSSEAU. Textos autobiograficos e outros escritos, op. cit. p. 123, O. C. IV, p. 1061.

288 ROUSSEAU. Carta a Christophe de Beaumont e outros escritos sobre a religido e a moral, op. cit.,
p. 50, O. C. IV, p. 937-938.



201

Da mesma forma a nova interpretacédo de conceitos como vontade geral e soberania,
ambos fora do dominio teoldgico, teria como resultado o fortalecimento da nova teoria
politica contratualista estranha aquela defendida por tedricos que defendiam o Antigo
Regime como Bossuet (2006). Em outras palavras, os homens em sociedade, numa
condicdo natural de igualdade e liberdade teriam que resolver os problemas que a propria
sociedade criou.

Nesse caso, recorrer a Biblia para explicar ou denunciar esses males confundiria
mais do que contribuiria para o fim de governos despoticos. Ja dissemos que Rousseau
ndo é tedlogo. Contudo, isso quer dizer que o cristianismo em Rousseau ndo tem nenhuma
importancia do ponto de vista da teoria social e politica? Primeiro que tudo é verdade que
ele até ndo partiu de uma inspiracdo evangélica crista para denunciar os males sociais.

Por outro lado, até aqui ele também nédo acusou o cristianismo de ser o mentor das
desigualdades, como sugerem autores como Meslier (1978). O que ele quis dizer é que
nao ha ricos e pobres, exploradores e explorados por “vontade divina” como faziam crer
grande parte do clero e que homens como Meslier ja denunciavam essa mentira.
Predomina de fato um siléncio sobre o cristianismo, o que n&o significa dizer, pelo menos
ainda, que essa religido endossa a desigualdade moral ou politica. Se a fonte do mal ndo
é justificada pela Biblia, Rousseau também ndo a acusa de legitima-lo. Ele ndo
ridicularizou a Sagrada Escritura até esse topico. Sendo assim, se 0 genebrino ndo entende
que o mal ndo € instaurado pelo pecado de Adao, ele negaria a salvagdo em Jesus Cristo?

Todo o siléncio sobre a religido é rompido no capitulo VIII do dltimo livro do
Contrato Social, intitulado Da Religido Civil. Por alguma razédo, ndo ha espaco para a
religido cristd nos falsos estabelecimentos politicos formados no Segundo Discurso.
Houve uma indiferenca de Rousseau para com a religido crista? N&o sabemos ao certo, o

fato é que ele guardou essa tematica para o Contrato Social que seré discutida a seguir.
7.2 Religido civil, intolerancia e cristianismo

Rousseau bem que poderia quando na elaboracdo do Segundo Discurso ter
estabelecidos vinculos entre a formacao de uma sociedade constituida pela falsidade e a
criagdo de religides mediocres cujo objetivo era o de dar suporte dogmatico a tal
estabelecimento politico. Essa discussdo ndo foi suprimida como um todo, antes ela foi
adiada. Tardiamente ela aparece na ja mencionada Carta sobre a Providéncia (1756),

conforme citagao:



202

Confesso que existe uma espécie de profissdo de fé que as leis podem impor;
mas, exceto os principios da moral e do direito natural, ela deve ser puramente
negativa, porque podem existir religibes que ataquem os fundamentos da
sociedade, e é preciso comegar por exterminar essas religides para assegurar a
paz do Estado. Desses dogmas a serem proscritos, a intolerancia é, sem duvida,
0 mais odioso, mas é preciso toma-lo em sua origem, pois 0s mais sanguinarios
fanaticos mudam sua linguagem segundo a fortuna, e pregam apenas paciéncia
e dogura quando néo sdo os mais fortes?®,

Se ha religides que atacam os fundamentos da sociedade, que religides e que
sociedade seriam essas? Com certeza ndo € a sociedade estabelecida no Segundo Discurso
e nem tampouco a religido cristd descrita na Resposta ao Rei da Polonia. Em todo caso,
existem religides que podem ameacar a paz do Estado, religides estas que deveriam ser

exterminadas por propagarem a intolerancia. Para Rousseau:

Assim, em principio, denomino intolerantes todos aqueles que imaginam que
um homem de bem deve necessariamente acreditar em tudo o que eles
acreditam, e condenam impiedosamente 0s que ndo pensam como eles
proprios. Com efeito, os fiéis raramente tém a disposi¢cdo de deixar os
condenados as penas eternas em paz neste mundo; e um santo que acredita
viver com réprobos habitualmente se antecipa ao oficio do diabo. E se
houvesse incrédulos intolerantes que quisessem forgar o povo a ndo crer em
nada, eu ndo os baniria menos severamente do que os que querem forcar a crer
em tudo aquilo que Ihe agrada®®.

Ha religiGes que pde em risco a seguranca do Estado assim como ha protagonistas
intolerantes (fiéis, santos, incrédulos) responsaveis por provocar instabilidades politicas
devido ao seu fanatismo. Para Rousseau, todos devem ser banidos, pois o0 que importa é
a seguranca do Estado. Com o intuito de propor uma solugédo para essas agitacoes frutos
da intolerancia, Rousseau defende um “codigo moral” ou uma “profissao de fé civil” cujo
objetivo seria o de conter: “[...] positivamente, as maximas sociais as quais cada um seria
obrigado a admitir, e negativamente, as maximas fanaticas as quais seria obrigado a
rejeitar, nio como impias, mas como sediciosas”?%.

N&o h& uma relagdo direta com o cristianismo aqui. Rousseau ndo diz que o

cristianismo faz parte dessas religides que atacam os fundamentos do Estado, ou que a

289 ROUSSEAU. Carta sobre a Providéncia, op. cit., p. 135. O. C. IV, p. 1073.
290 1d., ibid.
291 1d., ibid.



203

proposta da “profissdo de fé civil” € rigorosamente baseada no cristianismo. Por outro
lado, Rousseau mantém sua coeréncia com a Resposta ao Rei da Pol6nia quando ele
menciona 0s protagonistas fanaticos, padres, devotos e filosofos causadores da
intolerdncia. O reinado das aparéncias se estabelece quando, por meio de sedicdes,
fanaticos impdem suas ideias como verdadeiras a ferro e fogo. Esses sim sdo 0s
responsaveis pelas instabilidades no Estado uma vez movidos pelo fanatismo, pois além
de ndo aceitarem ideias opostas as suas, eles as condenam violentamente. Para resumir

sua argumentacado junto a Voltaire, Rousseau propde que:

Assim, toda religido que pudesse estar de acordo com o cddigo seria admitida,
toda religido que discordasse dele seria proscrita, e cada um seria livre para
ndo ter outra a ndo ser o proprio cddigo. Essa obra, feita com cuidado, seria,
parece-me, o livro mais Gtil jamais composto e talvez o Unico necessario aos
homens?®,

Nesse caso, o cristianismo como religido e o Evangelho como guia da vida
humana ndo teriam nenhum valor no pensamento de Rousseau, uma vez que ele ndo
menciona nem um, nem outro? Mesmo respondendo que sim, essa resposta ndo poderia
esgotar o sentido dessa citacdo em volta da retorica politica de Rousseau. O fato dele ndo
mencionar o cristianismo, ou mesmo o Evangelho, ndo significa que ambos devam ser
descartados. O cristianismo poderia estar de acordo com este codigo proposto? Essa
religido poderia conviver numa sociedade tolerante? H& casos em que isso é narrado como
algo possivel na tradicao da filosofia moderna.

Por exemplo, Thomas More, na Utopia?®

, € bem elucidativo quando narra um
acontecimento envolvendo questdes religiosas na Ilha em relagdo ao entusiasmo
desvairado. Mesmo sendo catolico e até considerado santo pela Igreja Catdlica por se
opor a Reforma Anglicana e ser martirizado por causa dessa atitude, More nessa obra,
mostra-se intolerante para com a intolerancia religiosa. De fato, ele foi um dos primeiros
autores modernos a defender uma liberdade de religido, quando a Europa ja estava sendo
sacudida por conflitos apds a Reforma Protestante. Na ocasido, More demonstra como 0s

habitantes da llha respeitavam as opinides diversas em matéria de religido.

292 |d., ibid., p.135-136. O. C. IV, p. 1073-1074.
293 MORE, Thomas de. Utopia. Sdo Paulo: Abril Cultural, 1972 (Os Pensadores).



204

Diante do pluralismo religioso j& presente na Ilha havia também a presenca de
visitantes cristdos, nos quais divulgavam a sua fé. De acordo com More (1972), a
propaganda crista surtiu efeito positivo nos habitantes nativos. Nada estranho para um
catolico fervoroso como More, apresentar essa simpatia para com sua religido. Alguns
dos habitantes se converteram ao cristianismo sdo os chamados “neo6fitos” (os novos
iluminados pelo batismo). Esses neo-convertidos eram tratados com respeito pelos
demais habitantes desde que respeitasse as demais religides da Ilha. Coisa que néo
aconteceu a um deles, conforme More (1972, p. 295):

Apenas um dos nossos neéfitos foi preso em minha presenca. Recém-batizado,
pregava em publico, ndo obstante os meus conselhos, com mais zelo que
prudéncia. Arrebatado por seu grande fervor, ndo se contentava em elevar ao
primeiro plano o cristianismo; e condenava todas as outras religies
vociferando contra seus mistérios, que classificava de impios e sacrilegos,
dignos do inferno.

Exemplo classico envolvendo fanatismo e intolerancia religiosa. Os exageros da fé,
0 entusiasmo, o zelo imprudente ndo podem fazer parte de uma religido verdadeira.
Mesmo catdlico, More vislumbra na Utopia a necessidade de uma atitude religiosamente
tolerante. Como isso foi construido na Ilha? Utopus (seu fundador) percebeu a fragilidade
politica dos habitantes causada por motivos religiosos que os colocavam em constante
estado de guerra. Os habitantes vivendo esses continuos conflitos acabaram por favorecer
a conquista de Utopus ao pais. Foi assim que ao conquista-lo exigiu que a liberdade de
Religido fosse observada. Utopus ndo tolera a intolerancia religiosa por se contrapor a
estabilidade pablica. A ordem social depende da liberdade religiosa. Ninguém pode ser
prejudicado por abracar determinada crenca, conforme citacdo: “Este nedfito, depois de
ter deblaterado neste tom durante muito tempo, foi preso, ndo sob prevencao de ultraje ao
culto, mas por ter provocado tumulto entre o povo. Foi a julgamento e condenado ao
exilio”?%,

N&o ha nada mal em professar uma fé, porém essa profissao deve respeitar as outras
crencas diferentes. Esse tipo de atitude tolerante as profisses de fé divergentes € uma

exigéncia que encontra forte respaldo entre os pensadores modernos. E preciso tomar

294 1d., ibid.



205

cuidado com o excesso de zelo religioso, pois 0 entusiasmo pode levar a intolerancia, da
mesma forma que o excesso de razao pode levar ao fanatismo.

Na Carta acerca da tolerancia, de Locke, talvez uma das obras modernas mais
significativas sobre a tolerancia, esse pensador inglés apela para a racionalidade quando
0 assunto diz respeito a liberdade religiosa. Para Locke (1983, p. 04): “A tolerancia para
os defensores de opiniGes opostas acerca de temas religiosos esta tdo de acordo com o
Evangelho e com a razéo que parece monstruoso que os homens sejam cegos diante de
uma luz tdo clara”?®.

Na sua luta contra a intolerancia, Locke inclui ndo apenas a faculdade da razéo,
mas também, as verdades do Evangelho. Seria como se ele quisesse unir fé e razdo na sua
defesa da tolerancia. Logico que ndo como o0s medievais que sujeitavam a razdo aos
mistérios da fé numa via de méo Unica. A fé também deve estar lado a lado com a razdo,
pois uma fé sem nenhum traco de racionalidade é causa de fanatismos e supersti¢des que
levam a intolerancia.

Atender a razdo significa curar a sociedade civil de suas feridas abertas pela
intolerancia causadora do fanatismo. A razdo e o Evangelho s&o capazes de guiar o
homem a verdade. Em sintese, todos os cristdos das mais diferentes crencas podem
conviver pacificamente na sociedade laica proposta por Locke. Eles tém que abrir méo
do fanatismo que promove sedic¢des entre 0s homens.

O fanatismo e a supersticdo nascem das convicgdes religiosas mal administradas.
Ainda mais nos tempos modernos quando atos politicos eram fortemente unidos a
problemas religiosos. Voltaire, no Dicionario Filoséfico, precisamente no verbete

“Fanatismo”, afirma que:

O fanatismo, em relagdo a supersticdo, é 0 mesmo que 0 arrebatamento é para
a febre ou a raiva para a célera. Aquele que experimenta éxtases, visdes, que
confunde os sonhos com as realidades e as suas imaginagdes com profecias, é
um entusiasta; aquele que alimenta a sua loucura com o crime é fanatico
(VOLTAIRE, 1983, p. 182)%,

2% LOCKE, John. Varias Obras. 3. ed. Sdo Paulo: Nova Cultural, 1983 (Os Pensadores).
2% VOLTAIRE, Frangois Marie Arouet. Varias Obras. 2. ed. Sdo Paulo: Nova Cultural, 1983 (Os
Pensadores).



206

Quer dizer que, enquanto se alimentam visdes e aparicbes ou coisas dessa
natureza, isso nao é de todo ruim para o ser humano. Contudo, quando imaginacao e
realidade se entrecruzam, e esses visionarios querem impor a ferro e fogo suas crencas,
entdo nds temos o fanatismo a servigo da intoleréncia religiosa. Embora Voltaire tivesse
uma perspectiva bem diferente de More e Locke, ja que esse pensador francés foi um
critico severo das religides historicas como o cristianismo.

A discusséo que pde em evidéncia a “profissao de fé civil” iniciada na Carta sobre
a Providéncia ndo se esgota nela. Rousseau a retoma no capitulo sobre a “Religido Civil”
no Contrato Social. Nele, o cristianismo ndo estd a margem dessa discussdo. Bertram
(2009, p. 138)%°" apresenta pelo menos dois erros comuns quando os leitores se deparam
sobre esse capitulo. A primeira reacdo é de ignora-lo ou deprecia-lo quando o leitor se
depara com ele, como se ele ndo acrescentasse nada a teoria politica de Rousseau. O
segundo erro é fruto de uma reacdo de hostilidade a Rousseau, por que o leitor o0 associa
a um pensador totalitario, antiliberal, intolerante e hostil a liberdade individual.

Almeida Janior (2008, p. 157) apresenta algumas caracteristicas bem particulares

sobre esse capitulo ao afirmar que:

Este capitulo apresenta algumas peculiaridades que chamam a atencdo dos
estudiosos. Em primeiro lugar, é o maior capitulo do Contrato Social,
denotando que seu assunto exigiu mais espaco do que outros, o que nao deixa
de causar certo espanto, tendo em vista ter sido, o Ultimo a ser acrescentado a
esta obra. Em segundo lugar conforme a introdugéo das Oeuvres Compleétes da
Pleiade, o capitulo da Religido Civil ndo se encontrava no Manuscrito de
Genebra.

O capitulo sobre a “Religido Civil” de fato € muito complexo, pois Rousseau
acredita que a religido ndo pode se desvincular da vida politica, mas por caminhos
intricados. A religido pode ter uma funcéo social na propor¢cdo em que ela santifica a
unidade do corpo politico. Nesse capitulo, Rousseau apresenta um aspecto politico da
intolerdncia, mostrando que a tolerancia tem seus limites, razdo na qual, conforme Leigh
(1979, p. 04):

A primeira vista, nesta quest&o da tolerancia, assim como em muitas outras, as
visBes de Rousseau parecem ser bem diferentes daquelas da tipica filosofia do

27 BERTRAM, Christopher. Toleration and Pluralism in Rousseau’s Civil Religion. Rousseau and
L’Infame. In: MOSTEFAI; SCOTT (Eds.). Religion, Toleration and Fanaticism in the Age of
Enlightment. New York: The Netherlands, 2009, p.138.



207

lluminismo. Pois ele faz algo que eles raramente, ou nunca, fazem: ele enfatiza,
muito francamente, a necessidade de limitar a tolerancia®®%,

Para compreender a subdivisdo desse capitulo do Contrato Social, Leigh (1979) o
classifica em duas partes: a relacdo incompativel entre cristianismo e estados soberanos

e a questao relacionada ao “direito de vida e de morte™:

A primeira e mais longa é dedicada a estabelecer o intragavel fato de que o
puro cristianismo, o cristianismo dos evangelhos, é realmente incompativel
com a existéncia de estados soberanos. Para os cristdos, verdadeiros cristaos,
todos os homens sédo irméos; e irméos ndo devem se matar com a finalidade de
defender a existéncia de estados soberanos (LEIGH, 1979, p. 04-05)%,

Se é verdade que a religido nesse capitulo mencionado deve ser compativel com o
corpo politico, 0 mesmo nao se pode dizer do cristianismo. Essa foi a causa da indignacéo
dos catdlicos da Franca e dos protestantes de Genebra, que escandalizados taxaram
Rousseau de persona non grata em seus dominios.

No capitulo sobre a “Religido Civil”, Rousseau parte de uma analise historica e
politica relacionada aos vinculos entre religido e governos cujo foco inicial € o de
entender a origem da intolerancia. As sociedades politicas ja estdo formadas, portanto ndo
ha homem natural e estado de natureza. Nesse aspecto, 0 que nos chama a atengdo é que
na retorica politica de Rousseau, as religides em suas origens sao criacdes artificiais, e
por isso € resultado das relacGes sociais construidas por aqueles homens. A historia das
religiGes é narrada de forma linear, seguindo a l6gica dos dois “Discursos” e tem 0 Seu
ponto de convergéncia no cristianismo. Em sua origem, os homens tinham os reis como
deuses e 0s governos eram teocréaticos: “Impdem-se uma lenta alteracdo de sentimentos e
ideias para que se possa resolver e aceitar um semelhante como senhor e persuadir-se de

que assim estara bem”, comenta Rousseau’®.

2% At first sight, on this question of tolerance as on so many others, Rousseau’s views appear to be very
different from those of the typical Enlightenment “philosophe”. For he does something which they rarely,
if ever, do: he emphasizes, quite frankly, the necessity of limiting tolerance. (LEIGH, R.A. Rousseau and
the problem of tolerance in the eighteenth century. Oxford: Arendon Press, 1978). (Traducéo livre).

299 The first and longer one this devoted to establishing the unpalatable fact that pure Christianity, the
Christianity of the Gospels, is really incompatible with the existence sovereign states. For Christians, true
Christians all men are brothers; and brothers ought not to kill one another in order to defend the existence
of sovereign states (Tradug&o livre).

300 ROUSSEAU. Do Contrato Social, p. 137. O. C. Ill, p. 460.



208

N&o vemos esse comentario como favoravel. Percebemos um ceticismo sutil
subjacente a essas palavras ja que a persuasdo foi utilizada para dar a homens status de
deuses. D4 a entender que as religides e a aparéncia estavam no mesmo dominio, ja que
homens se deixavam enganar facilmente. N&o havia um monoteismo universal pelo qual
todos os homens estavam nele vinculados, mas cada povo prestava culto ao seu deus
predominando o politeismo. Nesse novo cenario criado por Rousseau as guerras e
conflitos estdo presentes, e as religides eram parte significativa nesses conflitos, j& que os
estados eram teocraticos ¢ os suditos eram devotos deles. Para Rousseau: “Eis como das
divisbes nacionais resultou o politeismo e, dai, a intolerancia teologica e civil que
naturalmente é a mesma, como explicaremos adiante”3.

A narrativa segue apresentando tensdes entre 0s povos e seus respectivos deuses,
ja que de um lado determinados povos e seus deuses podiam respeitar 0s demais, porém
de outro, havia a lei do mais forte, pois uma vez que determinado povo subjugasse outro,
este Ultimo deveria obedecer ao deus vencedor. Excecdo feita aos judeus, que conforme
Rousseau, estes ndo reconheceram os deuses babildnicos e sirios uma vez submetidos por
esses povos. O texto sugere que as religides néo traziam paz a terra.

A narrativa muda de aspecto quando Rousseau apresenta a religido dos romanos e,
posteriormente o cristianismo. A técnica usada pelos romanos era, uma vez subjugando
0s povos, estendiam com eles seus deuses, ao passo que adotavam também os deuses
daqueles estabelecendo uma espécie de paganismo como religido universal, conforme

citacdo:

Tendo, por fim, os romanos estendido, com seu império, o seu culto e seus
deuses, e tendo frequentemente eles mesmos adotados os dos vencidos,
concedendo a uns e a outros o direito de polis, 0s povos desse vasto império
passaram sem sentir a contar com uma multiddo de deuses e de cultos, quase
que 0s mesmos em todos os lugares, e, assim, o paganismo foi finalmente
conhecido no mundo como uma Unica e mesma religido®,

Assim, o terreno estava preparado para o cristianismo. Ndo ha muita afinidade entre
o relato que se seguira com aquele da Resposta ao Rei da Poldnia. A retorica de Rousseau

muda substancialmente entre a concepcdo de um cristianismo e outro. A dramaticidade

301 14. ibid. p. 138. O. C. Il p. 460.
302 14 ibid., p. 139. O. C. IlI, p. 462.



209

que introduziu a Resposta ao Rei da Poldnia segundo a qual: “Passo a uma acusagéo
muito mais grave3%®”, cede espago para uma retdrica politica mais pragmatica, ja que o
calor da fé tem seu dominio restrito a racionalidade em volta do bem-estar do corpo
politico.

Ora, quando Jesus Cristo separou o sistema teoldgico do politico quebrando a
unidade romana em fun¢do de um reino espiritualizado: “[...] fez com que o Estado
deixasse de ser uno e determinou as divisdes intestinas que jamais deixaram de agitar os
povos cristdos®*. O tom marcadamente cético nessa parte do texto contra o cristianismo
ndo muda ja que as consequéncias dessas mudancas ocorridas na passagem do Império
Romano para o cristdo ndo sdo amenizadas. Assim, 0s pagdos ndo foram sensibilizados
por essa ideia de um reino do outro mundo ja que para eles, era uma espécie de astlcia
em que os cristios “verdadeiros rebeldes” usavam para tomar o poder politico, conforme

citacdo:

Ora, ndo podendo essa nova ideia de um reino do outro mundo penetrar na
cabeca dos pagdos, eles sempre consideraram os cristdos como verdadeiros
rebeldes que, por sob uma submissdo hipdcrita, s6 esperavam o momento
oportuno para se tornarem independentes e senhores, assim usurpando, pela
habilidade, a autoridade que fingiam respeitar em sua fraqueza. Tal a causa que
determinou as perseguicdes®®.

Rousseau, nessa passagem, ao se utilizar de expressoes taxativas como ““‘submissao
hipdcrita”, além de palavras relacionadas a usurpacao e fingimento, coloca o cristianismo
nas fronteiras da aparéncia. Como pensar numa renovacdo do cristianismo nesse
contexto? Por outro lado, quando a religido cristd se imiscuiu ao Estado subjugou as leis
civis fazendo com que todos os suditos devessem seguir a legislacdo do Estado. Aqueles
que pensavam 0 contrario eram convencidos, forcados e até mortos caso nao se
convertessem.

O que na verdade demonstra uma contradicdo, pois se 0s cristaos ndo tém interesse
algum nas coisas do mundo qual o motivo deles quererem impor uma lei que na base néo
tem qualquer vinculo com as coisas terrestres? E nesse aspecto que uma intolerancia

religiosa pode ter efeito civil. Ndo se pode tolerar aquele que ndo professa a fé do

303 ROUSSEAU. Resposta ao Rei da Polonia, op. cit., p. 381. O. C. lll, p. 43.
304 ROUSSEAU. Do Contrato Social, op. cit., p. 139. O. C. I, p. 462.
305 ROUSSEAU. Do Contrato Social, op. cit., p. 139, O. C. IlI, p. 462.



210

soberano, e este soberano esta bem longe daquele conceito de soberania “Do Contrato
Social”. O desfecho dessa trama religiosa e politica ndo poderia ser diferente, ja que,
conforme Rousseau: “O que 0s pagdos temiam aconteceu e, entdo, tudo mudou de
aspecto. Os humildes cristdos mudaram de linguagem e logo se viu esse pretenso reino
do outro mundo tornar-se neste, sob um chefe visivel, o mais violento despotismo*3%,

A situacdo ndo é tdo diferente daquela narrada no Segundo Discurso quando 0s
estabelecimentos politicos evoluiram para o despotismo®®’. A diferenca aqui ¢ a incluséo
do cristianismo degenerado como forma desse despotismo violento. A partir dai, a
instabilidade predominou nos estabelecimentos politicos. E como se Rousseau quisesse
demonstrar que enquanto a Religido e o Estado eram unos predominava uma maior ordem
social. Conforme Andrade Sahd (2010, p. 201): “O Cristianismo introduziu uma
dualidade naquilo em que s6 havia e s6 deveria haver unidade. Ele separou o temporal e
o espiritual, o teoldgico e o politico”®. O problema do cristianismo se apresenta quando
aparecem dois legisladores: o monarca e o padre. Logo ap0s as suas origens, estabeleceu-
se e se perpetuou uma tensdo no poder em forma de um “conflito perpétuo” entre ambos,
pois ndo se sabe mais a quem obedecer.

Rousseau discorda de duas saidas para esse impasse: ndo adianta simplesmente
anular a Religido do Estado e da vida social como pensavam os materialistas e ateus
(influenciados pelas teses de Bayle), nem tampouco colocar o cristianismo como supremo
guia da vida politica (segundo a tese do bispo Warburton). A teologia e o espirito de
irreligido ndo tém autoridade para guiar a vida politica por conta propria. A saida ndo
advém de filésofos materialistas e te6logos>®°.

A importancia da ligacdo entre politica e Religido em Rousseau consiste no fato
segundo o qual esta pode contribuir na constituicdo do Estado unificando e fortalecendo
o liame social. A religido deve estar sim a servico desse propoésito. Para Bertram (2009,
p. 140): “[...] sua énfase ndo esta na racionalizacdo do interesse pessoal, mas em aspectos

comunitarios das instituigdes sociais e em seus papéis como formadores da psicologia dos

306 1d. ibid.

307 ROUSSEAU. Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualdade entre os homens, op. cit.
p. 279. O. C. I, p. 190-191.

38 SAHD, Luiz Felipe Netto Andrade. Rousseau: Religido e Revolugdo. Cadernos de Etica e Filosofia
Politica, v. 16, jan. 2010. Disponivel em:
<http://www.journals.usp.br/cefp/article/viewFile/82589/85552>. Acesso em: 19 mai. 2013.

309 ROUSSEAU. Do Contrato Social, p. 140. O. C. lll, p. 463-464.


http://www.journals.usp.br/cefp/article/viewFile/82589/85552

211

cidaddos enquanto construtores da identidade coletiva®l®. Mas, qual Religido
contribuiria para o fortalecimento dos lagos entre os individuos em vista da unidade
politica?

Rousseau apresenta trés tipos de Religido no capitulo sobre a “Religido Civil”: a
do homem, a do cidaddo e a do padre. Nas duas primeiras, Rousseau encontra vantagens
e inconvenientes. O terceiro tipo de religido é efetivamente descartado por Rousseau no
tocante a estabilidade de um Estado guiado pela vontade geral. Vejamos as razdes. Para
Rousseau, nao hd nenhuma utilidade na religido do padre porque fornece ao homem: “[...]
duas legislacdes, dois chefes, duas patrias, o submete a deveres contraditérios e o impede
de poder ao mesmo tempo ser devoto e cidaddos”3!!,

Trata-se de uma religido na qual Rousseau identifica com a religido dos lamas,
japoneses e o cristianismo romano. As caracteristicas da religido do padre estdo em
acordo com o degenerado cristianismo despético citado previamente. Por traumatizar os
lacos de sociabilidade entre os membros do corpo politico, esse tipo de religido — e aqui
insistimos que ela se inclui numa forma corrompida de cristianismo — ndo serve para 0
Estado tal qual constituido no Contrato Social. Conforme Rousseau: “Tudo o que rompe
a unidade social, nada vale; todas as instituicdes que pdem o homem em contradi¢édo
consigo mesmo, nada valem”3*2,

Quanto a religido do cidaddo, ela apresenta vantagens e desvantagens para o
Estado. Ela € vantajosa na medida em que todos os cidaddos vivem num Gnico pais e se
vinculam visceralmente como uma religido nacional inserido num regime de teocracia.
Conforme Rousseau: “E uma espécie de teocracia, na qual no se deve de modo algum
ter outro pontifice que ndo o principe, nem outros padres além dos magistrados™3'2,

Ela é desvantajosa para o Estado do Contrato Social, uma vez que sua fundacdo
esta no erro e na mentira a partir da supersticdo dos suditos. Como ela é exclusiva e
limitada as fronteiras do Estado, seus sUditos consideram 0s estrangeiros inimigos

naturais, o que tornam estes um povo intolerante e sanguinario. Conforme Rousseau:

3101...1 his emphasis is not on rational self-interest but on the communitarian aspects of social institutions
and on their role as shapers of the psychology of citizens and builders of collective identity.
311 ROUSSEAU. Do Contrato Social, p. 141. O. C. Ill, p. 464.

812 1. ibid.
313 1d. Ibid., O. C. I, p. 465.



212

“Isso poe tal povo num estado natural de guerra com todos os demais, situacao essa muito
prejudicial a sua propria seguranga”>!4,

Passemos agora a investigar o que Rousseau diz sobre a religido do homem. De
acordo com ele, esse tipo de religido tem vantagens e desvantagens para o corpo politico.
Num tom mais ameno em relacdo ao cristianismo, Rousseau a identifica como: “[...] sem
templos, altares e ritos, limitada ao culto puramente interior do Deus supremo e aos
deveres eternos da moral, é a religido pura e simples do Evangelho, o verdadeiro teismo
e aquilo que pode ser chamado de direito divino natural’3%.

Séo palavras favoraveis ao cristianismo, decerto. Mas, que cristianismo? A
religido do homem ¢ o cristianismo, “[...] ndo o cristianismo de hoje”, diz Rousseau, “mas
o do Evangelho, que ¢ completamente diverso”3'®, Obviamente n&o é o cristianismo da
religido do padre que é identificado com o cristianismo romano, em outras palavras, com
o cristianismo do Antigo Regime. E um cristianismo proximo daquele narrado na
Resposta ao Rei da Pol6nia, ja que ambos sao caracterizados como “puros” e “simples”.
Se ele € um cristianismo puro, nele ndo ha qualquer traco de aparéncias ou corrupgao.
Conforme Rousseau: “Pois nessa religido santa, sublime, verdadeira, os homens filhos do
mesmo Deus, reconhecem-se todos como irmé&os, e a sociedade que os une nao se dissolve
nem com a morte”3/,

Contudo, ha também inconveniéncias nesse cristianismo, pois, por nao estar
imbricado na constituicdo do Estado, ele termina por ndo dar a unidade necessaria ao
corpo politico. Esse tipo de religido pode tornar-se mais prejudicial do que util a
constituicdo do Estado, pois forca os homens a ndo se sentirem inexoravelmente como
parte integrante dele. Facilmente os pactos poderiam ser rompidos se algum dos
contratantes colocasse a sua fé acima dos interesses do Estado, conforme cita¢do: “Mais
ainda, longe de ligar os coracGes dos cidaddos ao Estado, desprende-0s, como de todas as
coisas da terra. Ndo conhego nada mais contrario ao espirito social”®8,

Um segundo aspecto diz respeito aqueles que pensam que verdadeiros cristdos

formariam a mais perfeita sociedade. Para Rousseau, uma suposta sociedade desse tipo

31414, Ibid.

315 1d., ibid. p. 140. O. C. Il1, p. 464.

316 1d. ibid., p. 141. O. C. Ill, p. 465.
31714, ibid.

318 |4, ibid., p. 141-142. O. C. IlI, p. 465.



213

sO existiria num plano como um todo idealizado, portanto ndo poderia ser composta por
homens reais. 1sso significa dizer que quanto mais perfeita fosse uma sociedade de
cristdos, menos coesdo ela teria entre seus membros, e é nisso que reside o problema.

Rousseau nos apresenta um quadro idealizado dessa sociedade, ao mencionar que:

Cada um desempenharia seu dever, 0 povo estaria submetido as leis, os chefes
seriam justos e ponderados, os magistrados integros e incorruptiveis, os
soldados desprezariam a morte, ndo existiria nem vaidade nem luxo. Tudo isso
estd muito bem, mas passemos adiante3?°.

Uma vez voltados para as coisas do céu em vista da sua salvacdo, os cristdos ndo
teriam compromisso efetivo com os deveres do Estado. N&o é que os verdadeiros cristaos
sejam maus por causa disso, e Rousseau acredita que ndo ja que ha valores benéficos por
eles compartilhados, como bem lembrou Almeida Janior (2008, p. 30) ao afirmar que:
“Assim, os valores cristdos, como a caridade, a humildade e outros ndo sdo, em nenhum
momento, atacados pelo pensador genebrino, ao contrario, tais valores fazem com que o
sentimento de humanidade se estenda a todo género humano”. E que no plano da teoria
politica do Contrato Social que exige 0 maximo de comprometimento mutuo entre 0s
membros, os cristdos ndo seriam capazes de arcar com esse comprometimento, uma vez
que para eles a realidade esta em outra dimensao, que nao € a histérica.

H& um possivel contraponto entre Rousseau e Montesquieu, muito bem
apresentado por Moscatelli (2009). Citando a obra O Espirito das Leis, Moscatelli (2009)
manifesta a concep¢do de Montesquieu segundo a qual uma sociedade de verdadeiros
cristdos seria essencial para a patria, conforme citagdo (MONTESQUIEU apud
MOSCATELLLI, 2009, p. 2439):

[os verdadeiros cristdos] seriam cidaddos infinitamente esclarecidos sobre seus
deveres, e que teriam um zelo muito grande para cumpri-los; eles sentiriam
muito bem os direitos da defesa natural; quanto mais acreditassem dever a
religido mais pensariam dever a patria. Os principios do cristianismo bem
gravados no coracdo, seriam infinitamente mais fortes do que essa falsa honra
das monarquias, do que essas virtudes humanas das republicas, e do que esse
medo servil dos Estados despoticos®?°.

319 1d. ibid., p. 142. O. C. lll, p. 465-466.

%0 MOSCATELLI, Renato. A histéria das religies na visdo de Jean-Jacques Rousseau. In: IV
CONGRESSO NACIONAL DE HISTORIA, 4, 2009, Maring4. Anais... Maringd, PR: UFPR. Disponivel
em:



214

Nesse caso, ndo haveria continuidade entre as ideias de Montesquieu e Rousseau,
porquanto ambos tém uma concepcdo diferenciada sobre os vinculos entre o cristianismo
e a sociedade. Para Rousseau, os cristdos também poderiam facilmente ser manipulados
por interesses estranhos. Por exemplo, homens com o perfil de Catilina ou de Cromwell,
foram usurpadores que se aproveitariam da boa-fé, (no caso de Cromwell), do cristdo com
0 intuito de fazer valer as suas ambicdes. Nesse caso, a resignacdo dos cristdos seria um
empecilho para quebrar o dominio tiranico e estabelecer a ordem, conforme citagdo: “O
essencial ¢ alcancar o paraiso e a resignacdo nio passa de mais um meio para isso”?.
Em sintese, o verdadeiro cristianismo é vulneravel as aparéncias advindas das
manipulacdes dos usurpadores.

Por fim, os cristdos ndo tém espirito guerreiro quando o Estado é ameagado porque
a sua patria ndo pertence a esse mundo. Essa teria sido uma das causas da queda do
Império Romano. A caridade cristd quebrou a fibra romana na medida em que a
mensagem de caridade e de paz era compartilhada pelos cidaddos romanos. Em outras
palavras, a agressiva aguia romana foi substituida pelo sacrificio da cruz. Como podemos
perceber, Rousseau d& uma vigorosa énfase ao cristianismo nesse capitulo que esta sendo
investigado.

Contudo, a discussdo ndo se encerra com a analise que Rousseau faz desses trés
tipos de religido em destaque. Ao encerrar, pelo menos momentaneamente, sua
explanagdo sobre a religido do homem, ou o verdadeiro cristianismo, ele retoma a
discussio sobre a “profissdo de fé civil” iniciada na “Carta sobre a Providéncia”3?2. Como
essas duas religides — a do homem e a do cidaddo — tém aspectos positivos e negativos
para o Estado, Rousseau leva o leitor a pensar em outro tipo de religido que fosse mais
adequada ao corpo politico, ja que ndo seria bom que o Estado ficasse sem religido,

conforme citagdo:

Ora, importa ao Estado que cada cidad&o tenha uma religido que o faca amar
seus deveres; os dogmas dessa religido, porém, nao interessam nem ao Estado
nem a seus membros, a ndo ser enquanto se ligam & moral e aos deveres que
aquele que a professa é obrigado a obedecer em relagdo a outrem®%,

<https://www.academia.edu/1648432/A HIST%C3%93RIA DAS_RELIGI%C3%95ES NA_ VIS%C3%
830_DE_JEAN-JACQUES_ROUSSEAU>: Acesso em: 14 nov. 2015.

321 ROUSSEAU. Do Contrato Social, p. 142. O. C. Ill, p. 466.

322 ROUSSEAU. Carta sobre a Providéncia, op. cit., p. 135-136. O. C. IV, p. 1073-1074.

32 ROUSSEAU. Do Contrato Social, p. 143. O. C. Ill, p. 468.


https://www.academia.edu/1648432/A_HIST%C3%93RIA_DAS_RELIGI%C3%95ES_NA_VIS%C3%83O_DE_JEAN-JACQUES_ROUSSEAU
https://www.academia.edu/1648432/A_HIST%C3%93RIA_DAS_RELIGI%C3%95ES_NA_VIS%C3%83O_DE_JEAN-JACQUES_ROUSSEAU

215

As doutrinas teoldgicas ndo podem estar acima das decisdes politicas. Rousseau
adota a secularizacdo do Estado como principio norteador de sua teoria politica
(TOUCHEFEU, 1999, p. 242). Ao defender um tipo de religido que faca os homens amar
seus deveres, 0 genebrino submete a teologia aos dominios da sua concepgao de sociedade
e do Estado. Ward (2013) tem razdo ao cobrar de Rousseau um vinculo mais intimo entre
cristianismo e sociedade civil, nesse contexto, ja que o genebrino, como vimos, € cético
quanto a unido entre ambos. Para Ward (2013, p. 86): “Por isso, nessa religido
domesticada, nenhum cidaddo tem a opcao de obedecer a qualquer corpo, como a Igreja,
que poderia cobrar uma lealdade diferente”324,

Contudo, o cristdo poderia fazer parte dessa sociedade? Acreditamos que o texto
deixa margem para a seguinte reflexdo: no ambito de suas consciéncias eles podem
continuar cristdos e acreditar em suas crengas no ambito privado. Mesmo porque, 0

soberano ndo tem dominio sobre as consciéncias individuais, conforme citag&o:

Quanto ao mais, cada um pode ter as opinides que lhe aprouver, sem que o0
soberano possa tomar conhecimento delas, pois, como ndo chega sua
competéncia ao outro mundo, nada tem a ver com o destino dos suditos na vida
futura, desde que sejam bons cidad&os nessa vida®?®.

Obviamente, o texto sugere que 0s cristdos ndo poderiam criar igrejas dentro desse
Estado para ndo enfraquecer os lagos sociais, seguindo o que previamente foi exposto. O
cidaddo pode ter a sua religido desde que ndo a utilize para promover disputas e discérdias
tdo nefastas para a santidade do corpo politico. A mensagem € dirigida aos intolerantes e
incrédulos fanaticos, ndo importando quais crencas esses homens acreditem, mesmo
porque o soberano ndo tem controle sobre elas. Almeida Junior (2008, p. 157) tem razédo
qguando defende que a religido civil é uma solucdo para esse problema. Mas também, a
mensagem pode ser dirigida aos verdadeiros cristdos que ndo sao intolerantes, tendo em
vista que mesmo o verdadeiro cristianismo ndo € adequado para o Estado.

Nesse caso, além da intolerancia, o problema recai na coeséo entre 0s membros do

Estado pelo qual o verdadeiro cristianismo ndo seria util por afrouxar os lacos de

324 For in this domesticated religion, no citizen has the option to obey another body, like the Church, that
might demand a different loyalty (Traduc&o livre).
325 ROUSSEAU. Do Contrato Social, p.143. O. C. 11, p. 468.



216

sociabilidade. O cidadao pode ter a sua fé religiosa interior desde que esta ndo prejudique
a unidade do corpo politico. O problema é que mesmo o verdadeiro cristianismo pode

prejudicar essa unidade. Para Kawauche (2012, p. 132):

[...] o Estado tolerante ndo deixa de excluir certas doutrinas, de tal modo que a
tolerancia se apresenta nos textos de Rousseau ndo como aceitagéo absoluta
das diversas religides, mas tdo-somente como uma condicdo necessaria para a
manutencéo da unidade do corpo politico®?.

Isso sugere que se o verdadeiro cristianismo nao contribui para a “manuten¢do da
unidade do corpo politico”, ele também ndo deve ser tolerado. Do mesmo modo, se
alguma religido defendida por qualquer cidadao pregar a intoleréncia para com aqueles
que ndo quiserem abraca-la, entdo o soberano deve intervir. N&o se pode usar a religido
para pregar a intolerancia. Esse tipo de intolerancia ndo deve ser tolerada. E preciso que
o0 Estado seja intolerante para com o0s intolerantes.

A fim de se evitar a intolerancia, por limites a tolerancia, bem como tornar forte o
corpo politico, Rousseau apresenta quatro artigos que também séo considerados dogmas,
“uma fé puramente civil” na qual os suditos deverao atender para adquirir “sentimentos
de sociabilidade”. Sdo eles: “A existéncia da Divindade poderosa, inteligente, benfazeja,
providente e provisora; a vida futura; a felicidade dos justos; o castigo dos maus; a
santidade do contrato e das leis — eis os dogmas positivos3?’.

Interessante que a palavra “dogma” é tipica do universo religioso, e porque ndo
dizer cristdo. Ha também um dogma que ¢é negativo: “[...] a intolerancia, que pertence aos
cultos que excluimos™®?8, Que cultos seriam esses? Nesse aspecto em debate, Leite Ferraz

(2011) entende que esses dogmas estédo em sintonia com o cristianismo, conforme citagéo:

A pergunta é: de onde vém esses dogmas da religido civil? Rousseau 0s
inventou? Sao produtos de seu pensamento racional e do desejo de separar a
vida social definitivamente da religido? Evidentemente que ndo. Os postulados
da “religido civil”’, como sentimentos de sociabilidade estdo claramente
associados a concepcdo de cristianismo postulada por Rousseau; trata-se,
também nesse ponto, de ser cristdo a maneira do Evangelho (FERRAZ, 2011,
p. 227).

3% K AWAUCHE, Thomas. Tolerancia e intolerancia em Rousseau. In: SANTOS, Antonio Carlos dos
(Org.). O outro como problema: O surgimento da tolerancia na modernidade. S&o Paulo: Alameda, 2012.
327 ROUSSEAU. Do Contrato Social, op. cit., p. 144, O. C. 1, p. 468.

328 1d., ibid., p. 144, O. C. Il, p. 469.



217

Nos temos uma ideia diferente em comparacdo com o argumento de Leite Ferraz
(2011). Embora Rousseau ndo mencione no decorrer do texto, os cultos que podem ser
excluidos do Estado podem incluir o verdadeiro cristianismo nessa acéo pelas razoes ja
mencionadas. Em outras palavras, o Estado pode ser intolerante com o verdadeiro
cristianismo. Em geral, os verdadeiros cristdos se encaixam nos seguintes “dogmas”
mencionados: “A existéncia da Divindade poderosa, inteligente, benfazeja, providente e
provisora; a vida futura; a felicidade dos justos; o castigo dos maus”. Acreditamos que
Leite Ferraz (2011) esta correto até aqui. O problema se encontra no ultimo dogma
positivo: “a santidade do contrato e das leis”. Como 0s cristdos se comprometeriam com
esse dogma se suas atengdes estariam voltadas para a negacao das coisas da terra em vista
da vida futura?

Da mesma forma, os verdadeiros cristdos ndo se encaixariam no dogma negativo,
qual seja: “[...] a intolerancia, que pertence aos cultos que excluimos”. Como 0 proprio
Rousseau mencionou, a caridade cristd ndo permite que os cristdos sejam intolerantes, em
absoluto. Esse dogma néo ¢ cristdao, na concep¢do de Rousseau, conforme citagao: “[...]
usar da violéncia, verter sangue — tudo isso ndo condiz com a dogura do cristdo e, depois,
que importa ser livre ou escravo neste vale de misérias?”%%°,

Por outro lado, a mensagem é diretamente enviada aquelas religides e grupos de
homens incrédulos que pdem em risco os fundamentos do Estado, uma vez conduzidas
por fanaticos e intolerantes, conforme a “Carta sobre a Providéncia”33°. O conceito de
intolerdncia em Rousseau, nesse aspecto, ndo da muita margem para que o Estado tolere
cultos que promovem instabilidades politicas por meio da religido. Uma intolerancia
religiosa leva necessariamente a uma intolerancia civil. Se crentes sdo perseguidos,
caluniados e difamados por ndo acreditarem em determinados sacramentos como o da
confissdo, isso significa que a intolerdncia religiosa daqueles que os condenam tém
efetivamente efeitos civis.

Para deixar claro seu ponto de vista, Rousseau escreve que: “Na minha opinido,
enganam-se 0s que estabelecem uma distingdo entre a intolerancia civil e a teoldgica.

Essas duas intolerancias sdo inseparaveis”®®!. Os cidaddos estdo intimados a rejeitar a

329 ROUSSEAU. Do Contrato Social, op. cit., p. 142, O. C. 1, p. 466.
330 ROUSSEAU. Carta sobre a Providéncia, op. cit., p. 135-136. O. C. IV, p. 1073-1074.
331 ROUSSEAU. Do Contrato Social, op. cit., p. 144, O. C. 1, p. 469.



218

intolerancia, pois ndo € possivel “[...] viver em paz com pessoas que se acredita réprobas;
ama-las seria odiar a Deus que as puniu; de qualquer modo, impde-se sejam reconduzidas
ou martirizadas%,

Se observarmos o verbete “Intolerancia” da Enciclopédia escrito por Diderot,
veremos que Diderot distingue a intolerancia civil da teoldgica. Na parte inicial do seu
verbete, Diderot define a intolerancia como sendo: “ENTENDIDA comumente como essa
paixao feroz que leva a odiar e a perseguir aqueles que estdao no erro” (DIDEROT, 2010,
p. 203)333. Nesse aspecto, Diderot (2010) se alia a0 pensamento hegemonico dos fildsofos
franceses do século XVIII, que viam os aspectos negativos da intolerancia.

Diderot (2010) compreende a intolerancia eclesiastica como aguela que néo aceita
outros credos além do seu. Trata-se nesse tipo de intolerancia em ser incapaz de abrir méo
do seu credo, considerando-0 0 mais verdadeiro, mesmo que para isso o0 devoto pague

com a vida, conforme citagéo:

A intolerancia eclesiastica consiste em olhar como falsa toda religido diferente
daquela que professamos e em demonstra-la levianamente, sem ser contido por
nenhum medo, por nenhum respeito humano, com o risco mesmo de se perder
a vida. N&o serd tratado neste artigo esse heroismo que fez tantos martires em
todos os séculos da Igreja (DIDEROT, 2010, p. 203-204).

Quanto a intolerancia civil, ela € mais perigosa, pois aqueles devotos que nao
aderirem ao credo da religido oficial de um Estado, como a prépria Franca preé-
revolucionéria, teriam seus direitos violados, conforme citacdo: “A intolerancia civil
consiste em romper todas as relacdes e em perseguir por todos os tipos de meios violentos
aqueles que tém uma maneira de pensar sobre Deus e sobre seu culto diferente da nossa”
(DIDEROQT, 2010, p. 204. Grifo do autor).

Mais uma vez ha um contraponto entre Rousseau e Diderot, quando o genebrino
considera esses dois tipos de intolerancia inseparaveis. Determinadas religides podem ser
excluidas caso suas doutrinas ponham em risco a unidade do corpo politico. Nesse
aspecto, uma “profissdo de fé civil” torna-se fundamental por sacralizar as leis criadas

pela vontade geral. Ir contra elas seria um contrassenso, pois como nao aceitar leis que

832 1d. ibid.

333 DIDEROT, Denis. Os verbetes “Intolerancia” e “Intolerante”. In: SANTOS, Antdnio Carlos dos (Org.)
O outro como problema: o surgimento da tolerdncia na modernidade. S&o Paulo: Alameda, 2010.



219

foram aceitas pelos proprios suditos? A vida civica é determinada por regras prescritas na
profissdo de fé civil. E legitimo que o soberano examine se essas crencas Civis estdo em
acordo com as ag0es dos cidad&os.

Em outras palavras, é apenas quando 0 pensamento se manifesta como acéo que
0s contratantes se acordam, e se necessario eles podem punir se de fato houve a violacéo
da “profissdo de fé civil”. Nao se pode punir alguém por quebrar um juramento, mas por
ter cometido atos criminosos, o que demonstra objetivamente que quem assim o faz ndo
acreditou nos artigos da profissdo de fé que outrora fora jurado. Outro problema surge
aqui, pois os verdadeiros cristdos devem ser penalizados com a vida ou com o banimento
por ndo obedecerem a essa profissdo de fé civil? Rousseau ndo menciona diretamente,
mas o texto sugere que sim. Vejamos em detalhes.

Vimos que dos dogmas da “profissdo de fé civil” estabelecidos por Rousseau, dois
ndo se encaixam no cristianismo: o dogma positivo, que diz respeito a estrita observancia
a santidade do contrato e das leis, e 0 dogma negativo da intolerancia. O verdadeiro cristdo
pode viver no Estado guardando sua fé em sua consciéncia. Mas ndo pode torna-la publica
nem se agregar em igrejas dentro do Estado, pois suas crengas ndo estdo em comum
acordo com todos aqueles dogmas prescritos pelo soberano. O que acontece com o sudito
que ndo obedece qualquer um daqueles dogmas estabelecidos pelo soberano? Para

Rousseau:

Sem poder obrigar a crer neles, pode banir do Estado todos os que neles ndo
acreditarem, pode bani-los ndo como impios, mas como insociaveis, como
incapazes de amar sinceramente as leis, a justica, e de imolar, sempre que
necessario, sua vida e seu dever. Se alguém, depois de ter reconhecido esses
dogmas, conduzir-se como se ndo cresse neles, deve ser punido com a morte,
pois cometeu 0 maior de todos os crimes — mentiu as leis®3,

Isso mesmo, o verdadeiro cristdo pode ser banido ou pagar com a vida. O Estado
de Rousseau sugere uma intolerancia com a verdadeira religido evangélica. A tensdo entre
cristianismo e politica em Rousseau atinge 0 seu grau maximo, ja que o verdadeiro
cristianismo, por ndo fortalecer os vinculos sociais, deve ser realocado para ndo ser
revestido em parecer. O Contrato Social sugere que o Estado pode punir o verdadeiro

cristdo. Ha uma afinidade com Hobbes, para quem Rousseau acredita que ele “viu muito

33 ROUSSEAU. Do Contrato Social, op. cit., p. 144, O. C. I, p. 469.



220

bem o mal e o remédio®>”, pois ambos além de rejeitarem 0 fanatismo, defendem a
submissdo da religido ao Estado que decide qual religido deve ser adotada deixando
somente para a esfera privada da consciéncia a liberdade do sudito.

Concluindo, a discussdo desse topico aponta mais para uma ruptura entre a
sociedade civil tal qual Rousseau a construiu no Contrato Social e o cristianismo, do que
para uma continuidade. Sem sombra de duvida, o debate com o cristianismo tem um
grande destaque no capitulo sobre a “Religido Civil” no Contrato Social. Esse destaque
é passivel de tensBes entre aspectos positivos e negativos envolvendo essa religido. Nas
relacGes construidas entre religides e sociedades pelos homens, podemos dizer que nem
todas elas contribuem para estabilidade do governo. Determinadas religides podem causar
guerras, genocidios, usurpac6es e manipulagdes frutos da supersticdo, do fanatismo e da
intolerancia. Os suditos do Estado ndo seriam compactos o suficiente em meio a essas
inconstancias e vulnerabilidades.

Em meio a essas religiGes, o cristianismo romano como parte integrante da
religido do padre € extremamente hostil as sociedades. Esse cristianismo é falso porque
coloca o ser humano em contradi¢do com ele mesmo a propor¢do que “[...] o submete a
deveres contraditdrios e o impede de poder a0 mesmo tempo ser devoto e cidad&os33®.
Em outras palavras, torna o0 homem bem mais dividido sob o dominio da aparéncia do
que uno sob o dominio do ser. Quanto ao verdadeiro cristianismo, Rousseau ndo o ataca
sistematicamente, pelo contrério, ele vé valores substanciais nessa religido, tais como a
caridade, a simplicidade, a justica, a integridade, a incorruptibilidade e a verdade. N&o
sdo valores despreziveis, de fato.

O problema é que a concepcdo de sociedade civil em Rousseau exige um
comprometimento visceral entre os membros do corpo politico. Nesse caso, ao contrario
de More, Locke e Montesquieu, Rousseau ndo vé os cristdos aptos a fazerem parte do
Estado proposto pelo Contrato Social ja que o genebrino acredita que os cristdos por
estarem comprometidos com as realidades fora do mundo, desprezariam os lagos de
sociabilidade construidos neste. Em sintese, no Contrato Social, cidaddo e cristdo

possuem vinculos completamente diferentes no Estado.

335 1d. ibid., p. 140. O. C. 11, p. 463.
336 1d, ibid., p. 141. O. C. Il p. 464.



221

7.3 “O perfeito cristianismo é a instituicdo social universal®*"”: a restituicédo do

cristianismo

Ap0s a publicacdo e o impacto das obras: Emilio e Do Contrato Social, Rousseau
também assistiu a uma verdadeira retaliacdo dessas obras por parte das autoridades
francesas e para a surpresa do genebrino, das proprias autoridades de Genebra que ap6s
saber (pelo menos superficialmente) sobre o conteddo de ambas, condenou-as. Da
condenacdo as obras foram expedidos pedidos de prisdo para o0 autor. Estavam
deflagradas a queima dos livros e a priséo do autor, respectivamente.

Ao que nos parece, as autoridades de Paris condenaram o Emilio quase
simultaneamente as autoridades de Genebra. Conforme Pissarra e Souza (2006, p. 44):

Em nove de junho, o Parlamento de Paris condenou o Emilio e, a0 mesmo
tempo, decretou a prisdo de seu autor, depois de ter sido a obra denunciada,
dois dias antes, a Sorbonne; o livro foi queimado a 11 de junhol...] Quase
simultaneamente a condenacdo dos livros de Rousseau em Paris, comegou em
Genebra 0 mesmo tipo de persegui¢do, que culminou igualmente na
condenagcéo de suas obras®3,

Um dos principais motivos da condenacdo nessas cidades era a ideia segundo a
qual Rousseau atacava os fundamentos da religido cristd com clara mengédo a “Profissdo
de fé do vigario saboiano” topico importante de contetdo religioso presente no livro IV

do Emilio®%

, € ao capitulo sobre a “Religido Civil” do Contrato Social. Para se defender,
Rousseau publicou inumeras cartas, com destaque para a Carta a Christophe de
Beaumont, de 1762, destinada preferencialmente aos catélicos franceses, e as Cartas
Escritas da Montanha, de 1764, destinadas preferencialmente ao publico de Genebra. O
primeiro escrito tem como alvo a defesa do Emilio enquanto que o segundo foca na defesa
das ideias do Contrato Social e do Emilio. Em ambos 0s casos € nitida a mudanca da

retérica de Rousseau se a compararmos com o0 Segundo Discurso e o Contrato Social.

337 ROUSSEAU, Jean-Jacques. Cartas escritas da montanha. Sao Paulo: Unesp, 2006, p. 170. O. C. 1lI,
p.704.

3% ROUSSEAU, Jean-Jacques. Cartas escritas da montanha. In: PISSARRA, Maria Constanca Peres;
SOUZA, Maria das Gragas de. A Republica genebrina. Sdo Paulo: Educ: UNESP, 2006.

Outras andlises detalhadas desse contexto n6s podemos encontrar nos trabalhos de:

ALMEIDA JUNIOR (2009, p. 8-22), FERRAZ (2011, p. 33-45).

339 ROUSSEAU. Emilio ou Da Educagéo, op. cit. O. C. IV.



222

Por exemplo, no Segundo Discurso, conforme mencionado, Rousseau se anuncia
como aquele que vai mostrar aos homens a sua verdadeira origem: “Oh! homem, de
qualquer regido que sejas, quaisquer que sejam tuas opinides, ouve-me;”34°. No Contrato
Social, ele ndo € principe nem legislador, mas mesmo assim se atreve a escrever sobre
politica®*. Ja nas Cartas escritas da montanha, a preocupagao se volta para a defesa de
sua pessoa, bem como dos seus principios, assim como o de demonstrar que seus livros

atacados, ndo séo perniciosos, conforme citagéo:

Mas, se meus assuntos sdo pequenos, meus objetivos sdo grandes e dignos da
atengcdo de todo o homem honesto. Deixemos Genebra em seu lugar e
Rousseau com sua humilhacéo; mas a religido, a liberdade, e a justica — quem
quer que sejais — nada disso esta acima da raz&o®,

Foi Jean-Robert Tronchin, Procurador Geral de Genebra, quem escreveu
anonimamente as Cartas escritas do campo pronunciando a condenagdo das obras Do
Contrato Social e Emilio ou Da Educacdo e a prisao do autor. Em favor dessa
condenagdo, o0 mesmo Tronchin anunciou uma sentenca em comum acordo com o
Pequeno Conselho®® segundo a qual: “[...] caso Rousseau ‘viesse & cidade ou as terras da
Senhoria, deveria ser detido, para ser em seguida pronunciado sobre sua pessoa aquilo
que Ihe era atribuido’”3*4,

Desde 1570 que o Pequeno Conselho exercia o poder de forma aristocréatica e
oligarquica: “[...] como seus membros eram vitalicios e ainda conseguiam eleger seus
descendentes, o carater oligarquico era evidente”**®. Hegemonia que vai se concretizar
no cenario politico de Genebra até o século XVIII.

Essas acusacOes contra Rousseau eram motivadas por pelo menos duas razdes

centrais, quais sejam: o ataque a religido e aos governos. Mas a religido aqui ndo estd num

340 ROUSSEAU. Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualdade entre os homens, op. cit.,
p.237. 0. C. I, p.133.

341 ROUSSEAU. Do Contrato Social, p. 21. O. C. Ill, p. 351.

342 ROUSSEAU. Cartas escritas da montanha, op. cit., 140. O. C. Ill, p. 685.

33 O Pequeno Conselho era a instincia que exercia a soberania na Republica desde 1570 de forma
aristocratica e oligarquica: “[...] como seus membros eram vitalicios e ainda conseguiam eleger seus
descendentes, o caréater oligarquico era evidente” (ROUSSEAU, Jean-Jacques. Cartas escritas da montanha.
In: A Republica genebrina, op. cit., p.27).

344 ROUSSEAU, Jean-Jacques. Cartas escritas da montanha. In: A Republica genebrina, op. cit., p. 45.
35 1d., ibid., p. 27.



223

dominio generalizado. A cobranca dessas autoridades € com relacdo ao respeito pelo qual,
conforme elas, Rousseau deveria ter dado ao cristianismo. Portanto, o cristianismo € o

foco central em disputa, conforme citagéo:

“Meus livros sdo”, dizem eles, “impios, escandalosos, temerarios, cheios de
blasfémias e de callnias contra a religido. Sob a aparéncia de ddvidas, o autor
ai reuniu tudo que visa solapar, abalar e destruir os principais fundamentos da
religido crista revelada. Atacam todos os governos”34,

Diante dessas polémicas, Rousseau apresenta uma retdrica que quer ser humilde
talvez com o objetivo em ser ouvido por esses interlocutores. Pelo menos duas
caracteristicas sdo essenciais nessa retérica: a primeira diz respeito a defesa da honra de
Jean-Jacques. Em outras palavras, ndo se pode julga-lo como um homem malicioso que
se delicia quando escreve “livros escandalosos” para o publico. O genebrino reconhece
que pode ter errado e que ainda pode errar em seus julgamentos, mas nunca por ser
malicioso ja que suas inten¢Bes sdo puras: “Fazei mais: desconfiai sempre, ndo das
minhas inten¢Ges — Deus sabe que elas sdo puras —, mas de meu julgamento™*’.

Outra caracteristica dessa retorica diz respeito a humildade daquele que escreveu
os livros acusados. Isso diz respeito aos erros de julgamento que Rousseau pode ter
cometido quando escreveu esses livros. Nesse caso especifico Rousseau ndo se considera
dono da verdade. Ele repete diversas vezes a palavra “erros” (erreurs), sabedor de que

realmente poderia té-los cometido, conforme citacéo:

Sou homem e escrevo livros; entdo, também cometo erros. Eu mesmo 0s
percebo em grande nimero: ndo duvido que outros vejam muitos mais e que
existam ainda muitos que nem eu nem outros, absolutamente, vemos. Se
apenas isso se diz, eu o subscrevo®#,

Contudo, quais erros seriam esses? Ja vimos que o foco das acusacbes sdo 0s
supostos ataques que Rousseau havia cometido contra o cristianismo. Mais uma vez,
gostariamos de enfatizar as acusagfes: sdo livros escandalosos que contém callnias

contra a religido; eles ousam destruir os principais fundamentos da religido cristd; eles

346 ROUSSEAU. Cartas escritas da montanha, op. cit., p. 148, O. C. Ill, p.689.
347 1d. ibid., p.147. O. C. lIl, p.688.
38 4. ibid., p.151. O. C. I1, p.691.



224

atacam os governos. Primeiramente, ndo entendemos que, quando Rousseau se refere a
religido nas Cartas escritas da montanha, ele se limita a meras nogdes abstratas fruto de
uma religido racional restrita & magistratura politica e social, ou algo desse tipo. Nem
mesmo no Contrato Social ele se limitou a apenas defender a profisséo de fé civil, dado
0 espaco que ele mesmo cedeu ao cristianismo falso e o verdadeiro. Vamos ver em
detalhes.

J& vimos que as acusacgdes das autoridades de Genebra contra Rousseau tém pelo
menos um ponto crucial e concreto: o cristianismo. Nesse caso, quando Rousseau escreve
sobre a religido e seu vinculo com a sociedade civil, que tipo de religido ela é? Rousseau

inicia sua argumentacao estabelecendo a seguinte classificacéo:

Distingo na religido duas partes, além da forma de culto, que ndo passa de um
cerimonial. Essas duas sdo os dogmas e a moral. Divido ainda os dogmas em
duas partes, a saber, aquela que, estabelecendo os principios de nossos deveres,
serve de base a moral e aquela que, puramente restrita a fé, contém apenas
dogmas especulativos. Dessa divisdo, que me parece exata, resulta aquela das
opinides sobre a religido, de um lado, em verdadeiras, falsas ou duvidosas e,
de outro, em boas, mas ou indiferentes34.

Até aqui nada de cristianismo, a0 menos explicitamente, pois o questionamento
das autoridades € sobre o cristianismo, conforme visto. Rousseau estéa se referindo a uma
concepcao geral de religido na qual se pode incluir o cristianismo. Nessa concepcao de
religido, ele estabelece uma divisdo entre dogma e moral. Ele minimiza o papel do
cerimonial. Os dogmas podem ser divididos em dois: os que dizem respeito a moral (que
é ligada aos deveres) e os que dizem respeito a fé (que sdo dogmas especulativos). E dessa
divisdo é que Rousseau se estende as opinides verdadeiras ou falsas, boas ou mas sobre a
religido.

O prdéximo passo esté relacionado a quem possui o discernimento correto nessa
matéria. Para Rousseau: “O julgamento das primeiras cabe apenas a razao e se os tedlogos
delas se apossam é como tedricos, é como professores da ciéncia, pela qual chega-se ao
conhecimento do verdadeiro e do falso em matéria de f¢”*%°. Os tedlogos estdo longe de
serem imparciais nesse julgamento porque eles ja tém ideias fixas daquilo que defendem

e daquilo que atacam.

349 ROUSSEAU. Cartas escritas da montanha, op. cit., p. 156, O. C. IlI, p. 694.
30 1d. ibid.



225

Por outro lado, seguindo o julgamento de Rousseau sobre a religido — na ultima
citacdo em recuo na pagina precedente — e comparando-o com 0 que ele escreveu no
capitulo sobre a “Religido Civil”, poderiamos ter o seguinte: o verdadeiro cristianismo
ndo € falso ou duvidoso. De outro lado, ele ndo é mau, mas pode ser bom ou indiferente.
Ele pode ser bom, porque Rousseau exalta suas qualidades, e pode ser indiferente porque
vimos que o cristdo pode morar no Estado desde que professe sua fé apenas no nivel da
consciéncia. Passemos adiante, pois Rousseau se dirigird a conexao entre moral e religi&o.

Para Rousseau:

Quanto a parte da religido que concerne & moral, quer dizer, ao bem publico, a
obediéncia as leis naturais e positivas, as virtudes sociais e a todos os deveres
do homem e do cidaddo, cabe ao governo conhecé-la. Apenas nesse ponto a
religido entra diretamente sob sua jurisdicdo e ele deve banir, ndo o erro, do
qual ndo € o juiz, mas toda opinido nociva que tende a romper o liame social®?.

Em outras palavras, Rousseau endossa o que ele escreveu no Contrato Social, ja
que a religido deve ser controlada pelo governo. Da mesma forma, ele se mantém firme
na ideia segundo a qual, o governo deve banir: “[...] toda a opinido nociva que tende a
romper o liame social”. Ha uma coeréncia com o Contrato Social, pois Rousseau sugere
que religides como o verdadeiro cristianismo pode ser banida, ja que os cristdos, uma vez
ousando estabelecer o seu culto, podem estabelecer também opinibes nocivas capazes de
desestabilizar os vinculos sociais.

Mais uma vez ndo vemos ruptura aqui entre sociedade civil e cristianismo. Nem
tampouco entendemos que o cristianismo por estar numa posi¢do cambiante no Estado
rousseauniano, seja desprezado pelo genebrino, como se ele quisesse aniquila-lo da vida
social ou mesmo supera-lo. Essa reflexdo sugere uma indiferenca ao cristianismo, ja que
enguanto os cristaos estdo alimentando suas crencas no nivel da consciéncia, o governo
ndo precisa se intrometer. Conforme Andrade Sahd (2010, p. 212): “O corpo politico ndo
precisa se preocupar com essas opinides porque ndo ¢ afetado por elas”. Ainda assim,
essa indiferenca pode estar no nivel do governo, ndo do escritor, ou do leitor para quem
a mensagem é destinada. Os livros que Rousseau escreveu, podem ndo ser de todo

favoravel aos cristdos, sobretudo os do Antigo Regime, mas nem por isso eles

%1 1d. ibid., p. 156-157. O. C. Ill, p. 694-695.



226

criminalizam o cristianismo, ja que as obras ndo estdo a margem de duvidas e objecoes.

Conforme citacéo:

Eis, senhor, a distincdo que deveis fazer, ndo como padres, mas como
magistrados, para julgar essa peca levada ao tribunal. Confesso que ela ndo é
de todo afirmativa. Existem nela objecdes e duvidas. Estabelecemos, o que ndo
é 0 caso, que essas ddvidas sejam negacdes. Mas ela é afirmativa na sua maior
parte. E afirmativa e demonstrativa em todos os pontos fundamentais da
religido civil; ela é tdo decisiva sobre tudo que diz respeito a Providéncia
eterna, a0 amor ao proximo, a justica, a paz, a felicidade dos homens, as leis
da sociedade, a todas as virtudes, que as obje¢des e mesmo as dividas tém por
objeto alguma vantagem?3%2,

Rousseau nao ¢ “padre” ou tedlogo como ele bem afirmou. Isso ndo quer dizer
que ele promoveu uma completa ruptura entre o cristianismo e a sociedade civil, mesmo
porque ele ndo parece fervoroso em suas convicgdes. Existem “obje¢des” e “duvidas”
quanto a sua concepcdao de sociedade civil e cristianismo. Para concluir sua retdrica sobre
areligido em geral, 0 autor do Contrato Social insiste em afirmar a importancia da religido
para as sociedades ao afirmar que: “A religidio é uitil e até mesmo necessaria aos povos”>>,
O alvo de Rousseau néo é a religido em geral, como pensavam seus acusadores, € nem
mesmo o cristianismo. O seu verdadeiro combate estava em outra linha de frente.

A superstigdo, o preconceito e o fanatismo séo os alvos de Rousseau quando ele
relaciona sociedade civil e religido, razdo na qual nela também se inclui o cristianismo,
conforme citagcdo: “Longe de atacar os verdadeiros principios da religido, o autor os
estabelece, fortalece-os com toda énfase; o que ele ataca, 0 que ele combate, o que ele
deve combater é o fanatismo cego, a supersti¢io cruel, o estiipido preconceito”***. Uma
religido falsa promove inimeros problemas para os povos, como cegueira, crueldade,
preconceito. Esta s aos tiranos interessa, pois por meio da supersti¢do, por exemplo, 0s
déspotas mantém seu dominio com facilidade sobre os suditos. E contra esse tipo de culto
e de religido imersas nas aparéncias que Rousseau se volta. Isso inclui a religido do padre
e 0 cristianismo romano.

Ele tinha raz&o para isso, se lembrarmos da parte introdutdria dessa tese, na qual

demonstramos as maneiras pelas quais o ethos aristocratico das sociedades do Antigo

%2d. ibid., p. 157. O. C. IlI, p. 695.
3 1d. ibid.
%4 1d. ibid.



227

Regime foi incorporado pelo cristianismo moderno. O que Rousseau demonstra € que, ao
atacar a supersticao, ele quis salvar e ndo destruir a religido. A partir daqui, quase que
sutilmente, Rousseau inclui uma discussdo com o cristianismo. Ha pelo menos trés sub-
topicos nessa discussdo. O primeiro € introdutério, segundo o qual o genebrino afirma
sua fé cristd. No segundo, ele imagina trés cenarios nos quais a religido do vigario
saboiano poderia ser aplicada: no primeiro cenario, a religido do vigario estaria presente
em um recanto cristdo; no segundo, os prosélitos dessa religido seriam os mestres da
sociedade; e, por altimo, os prosélitos seriam subordinados a ela. No terceiro sub-topico,
ele tece comentarios finais sobre o cristianismo e a religido civil no Contrato Social.
Vamos analisé-los em detalhes.

Introduzindo o cristianismo, Rousseau escreve que: “Aqueles que julgam
publicamente o meu cristianismo mostram somente de que tipo é o deles, e a Unica coisa
que provaram ¢ que eles e eu ndo temos a mesma religido”**®. Se o proprio autor esta
dizendo que ele tem uma concepcao de cristianismo nesses escritos ndo vemos motivo
para dizer que ndo. Ha sim uma concepcdo de cristianismo em Rousseau. Se Rousseau
fosse indiferente ao cristianismo, provavelmente ele ndo se daria o trabalho de responder
a essas criticas, fazendo uso de retdricas como essa.

Num segundo momento, Rousseau analisa trés cenarios possiveis envolvendo a
relacdo entre a religido do vigario saboiano e a sociedade civil. A “profissao de fé” ¢ um
escrito denso no livro IV do Emilio. O vigario saboiano é um padre cat6lico imaginario
que Rousseau criou para “catequizar” o aluno®®. Um dos pontos chave dessa catequese é
0 combate ao fanatismo, ao preconceito, a supersti¢ao e a intolerancia. Interessa-nos aqui
analisar esses cenarios por se tratar da temética envolvendo o cristianismo e a sociedade
civil.

No primeiro, Rousseau imagina como seria a convivéncia entre os prosélitos do
vigario e os cristdos em determinado recanto do mundo. O objetivo desse cenario criado
ndo é o de instigar polémicas, conforme Rousseau: “Nao se trata de ataca-la nem de
defendé-la, trata-se de julga-la por seus efeitos”’. Rousseau imagina o quadro da

situacdo no primeiro cenario a partir da seguinte subdivisdo: o diagnostico da situacdo, as

35 1d. ibid., p. 158-159. O. C. IlI, p. 696.
3% Deter-nos-emos mais nesse escrito nos proximos capitulos.
357 ROUSSEAU. Cartas escritas da montanha, op. cit., p. 160. O. C. Ill, p. 697.



228

regras de fé dos prosélitos, a diferenca entre os prosélitos e alguns tipos de cristdo, a
compreensdo de Jesus Cristo e do Evangelho. Para Rousseau nao haveria muita novidade

nesse diagnostico tendo em vista que:

Primeiro, vejo as coisas mais novas sem qualquer aparéncia de novidade;
nenhuma mudanca no culto e grandes mudangas nos coracdes, converses sem
estardalhacos, fé sem confronto, zelo sem fanatismo, razdo sem impiedade,
poucos dogmas e muitas virtudes: a tolerancia do filésofo e a caridade do
cristdo®®,

Claramente ha a juncéo de elementos da fé cristd como: culto, conversdes, fe, zelo,
dogmas, virtudes e caridade, com instrumentos como a razdo e a tolerancia. Ao final,
Rousseau repete alguns principios da catequese do vigario, quais sejam: a tolerancia e a
caridade como elementos que se complementam®>®. Nesse caso, 0s alvos s&o 0 espirito do
ateismo fanético e a intolerancia do cristianismo degenerado. Uma vez movidos pelo
essencial da religido que nesse caso sio a razao e o Evangelho, “as duas regras de f&”, os
proselitos poderdo se defender de debates e disputas teoldgicas indteis. Por outro lado, o
foco é na préatica do Evangelho e ndo na verborreia geradora de polémicas advindas de
alguns cristdos.

Rousseau tem uma preocupacao em evitar que os prosélitos encorajem disputas
indteis com os cristdos. Isso equivale a ter nogdes claras quando o assunto é sobre Jesus
Cristo e o Evangelho, pontos de disputas intestinas por séculos entre os cristdos. Essas
nogOes dizem respeito a pelo menos trés caracteristicas principais: evitar discussao de
carater dogmatico, reconhecer que ha coisas no Evangelho que sdo incompreensiveis, mas
nem por isso sdo detestaveis e, por Gltimo, encorajar a paz, 0 amor e a pratica das virtudes
entre ambos. Esses cristdos a quem Rousseau se refere ndo parecem com aqueles
verdadeiros cristdios mencionados no Contrato Social. Por exemplo, os primeiros
discutem e se esquecem de praticar o Evangelho. Gostam de conflitos disputas sendo, por
iSS0, razoavelmente hostis.

Quanto aos proseélitos do vigario, 0 que é que eles sdo? Se retirar o Evangelho e
Jesus Cristo, essa religido dos prosélitos deixa de ser essencial naquele primeiro cenario.

Nesse caso especifico, n0s ndo entendemos esses prosélitos como parte integrante de um

3% |d. ibid., p.160-161. O. C. IlI, p. 697.
39 ROUSSEAU. Emilio ou Da Educacéo, op. cit., p. 428. O. C. IV, p. 633-634.



229

deismo ou mesmo limitados a uma profissao de fé civil conforme o Contrato Social. Eles

se dizem cristaos:

Somos cristdos cada um a sua maneira: noés, guardando sua [Jesus Cristo]
palavra, e vos, acreditando nele. Sua caridade quer que sejamos todos irmaos,
nos a seguimos admitindo-vos como tais; por amor a ele, ndo nos retireis um
titulo que nds honramos com todas nossas forcas e que nos é tdo caro quanto

VoS,

Situacdo anéloga na qual Rousseau viveu estando perseguido pelos protestantes
em Genebra. Ele parece interiorizar a espiritualidade nesse momento cristd, dos prosélitos
do vigério. Isso nos leva crer que Rousseau ndo poderia ser condenado por suas
especulacdes envolvendo fé crista e politica, pois elas poderiam estar equivocadas, mas
nunca perniciosas para a sociedade. Poderiam ser refutadas no ambito dos dogmas
relativos a fé, nunca relativos aos dogmas da moral. Para Rousseau, o verdadeiro espirito
da Reforma foi ultrajado pelo Pequeno Conselho, pois: “A religido protestante ¢é tolerante
por principio, é essencialmente tolerante, € tanto quanto se possa sé-lo, pois o Unico
dogma que nao tolera é o da intolerancia”®?.

Num segundo cenario, os prosélitos sdo os “mestres” dos homens em sociedade.
Em trés paragrafos, Rousseau resume como seria esse quadro. No primeiro paragrafo, os
prosélitos estabeleceriam uma forma de culto que ndo é necessariamente a crista.
Rousseau enfatiza duas palavras importantes que devem estar alinhadas: a simplicidade
e a utilidade, cujo objetivo seria a pratica dos deveres. No segundo parégrafo, todos os
homens naquela sociedade seriam obrigados a obedecer a essa forma de culto: “[...] seus
artigos s6 dizem respeito ao bem da sociedade, ndo se confundindo com nenhum dogma
inatil & moral, afastando-se de qualquer ponto de pura especulacdo®®2. Uma vez que este
cbdigo esta estabelecido, todos devem obedecé-lo para que o liame social se fortaleca. A
rigor, ndo é mais uma religido cristd, mas uma espécie de religido nacional estabelecida
pelos prosélitos do vigario, mas que ndo se baseia unicamente na autoridade dos homens,

e sim “na ordem das luzes naturais”363,

30 ROUSSEAU. Cartas escritas da montanha, p. 161. O. C. Il1, p. 698.
31 |d. ibid., p. 186. O. C. IIl, p .716.

32 |d. ibid., p. 165. O. C. IlI, p. 700.

363 1d. ibid.



230

Nesse cenario em seu ultimo paragrafo, entra em cena também o dogma negativo
da intolerancia, ja que os prosélitos ndo poderiam tolerar o crime encorajado por tiranos
avidos de poder e sustentados por cultos intolerantes e supersticiosos. Assim, 0s prosélitos
do vigario seriam tolerantes “por principio”, mas eles Seriam intolerantes em
determinadas circunstancias, por isso eles também néo seriam cristdos se comparamos
com a caridade descrita no capitulo sobre a “Religido Civil”, no Contrato Social. A

intolerancia seria permitida, conforme citacao:

Quanto as religides que sdo essencialmente mas, que levam o homem a fazer
0 mal, ndo serdo por eles absolutamente toleradas, porque isso é contrario a
verdadeira tolerancia, que sé tem por finalidade a paz do género humano. O
verdadeiro tolerante ndo tolera de forma alguma o crime, nem tolera nenhum
dogma que torne os homens maus®4,

No terceiro cenario, 0s prosélitos sdo dominados pelos homens em sociedade.
Nesse caso, Rousseau analisa duas possibilidades: a primeira é se a religido dos mestres
fosse ma, o que eles deveriam fazer? Conforme Rousseau: “[...] sem ofender aqueles que
a professam, se recusariam a professa-1a”3%°. Contudo, se ela for boa, os prosélitos no
fardo questdo de abracé-la ja que eles: “[...] prender-se-80 ao essencial e tolerardo o resto,
seja por respeito as leis, seja por amor a paz”*®. A retérica do politico entra novamente
em cena. Nos trés cendrios que ele oferece, apenas no primeiro ha uma énfase no
cristianismo porque os prosélitos fazem parte de uma sociedade cristd, portanto eles
também sdo cristdos. Nos outros dois cenarios, predomina uma religido ndo cristd, e nem
por isso o Estado vai mal. Pelo contrario, aquela religido estabelecida no segundo cenério
fortaleceria os liames sociais. No terceiro, os prosélitos devem seguir a religido do
soberano quando ela for boa, ndo importando se ela € a crista.

Continuando sua reflexdo, Rousseau reacende sua analise sobre os prés e contras
envolvendo as religides nacionais e o cristianismo, ja apresentadas no Contrato Social,

conforme citagdo:

O cristianismo, ao contrario, tornando os homens justos, moderados e amigos
da paz, € muito vantajoso a sociedade em geral, mas enfraquece a forca da
engrenagem politica, complica os movimentos da méquina, rompe a unidade

3414 ibid., p. 166. O. C. 11, p. 701.
365 1d.. ibid., p. 166. O. C. 11, p. 702.
366 1d.. ibid.



231

do corpo moral e, ndo Ihe sendo muito apropriado, deve degenerar ou tornar-
se uma pegca estranha e embaragosa®®’.

Ent&o, seguindo o raciocinio do Contrato Social, Rousseau enfatiza que ndo é bom
que o Estado fique sem religido, porquanto as religides nacionais e o verdadeiro
cristianismo tém qualidades, mas criam inconsisténcias para o Estado. Assim, o legislador

tem que criar uma religiéo:

[...] puramente civil, na qual contendo os dogmas fundamentais de toda boa
religido, todos os dogmas verdadeiramente Gteis a sociedade, seja universal,
seja particular, omita todos 0s outros que possam interessar a fé, mas de forma
alguma ao bem terrestre, (inico objeto de legislagdo3®e.

Rousseau ndo acabou com o cristianismo, essa religido nao foi dizimada de sua
teoria. O que ele rejeita de fato nas Cartas escritas da montanha ¢ o “cristianismo
dogmético ou teoldgico” dadas as suas obscuridades e a exigéncia que esse tipo de
cristianismo impde ao obrigar todos os cidad&os a segui-lo. Ele torna o cidadéao dividido,
ja que este ndo sabe a quem obedecer: se ao Estado ou as igrejas. Assim, esse tipo falso
de cristianismo ¢ intolerante e fanatico. Religido do parecer que avilta o género humano
tornando-o sanguinario e cruel e da suporte a tiranos e usurpadores. Ele é contrario ao
espirito do verdadeiro cristianismo universal, que tem lugar, sim, na teoria sécio-politica

de Rousseau. Que lugar seria esse? Conforme Rousseau:

Outro expediente é deixar o cristianismo tal como ele é em seu verdadeiro
espirito: livre, liberado de toda ligacdo com a carne, sem outra obrigacdo que
a da consciéncia, sem outro empecilho aos dogmas a ndo ser 0s costumes e as
leis. A religifo cristd é, pela pureza de sua moral, sempre boa e s& no Estado,
desde que ela ndo faca parte de sua constitui¢do, desde que ela ai seja admitida
unicamente como religido, sentimento, opinido, crenga. Mas como lei politica,
o cristianismo dogmatico ¢ uma ma instituigao®®,

Concluindo o capitulo, apesar das tensdes elaboradas por Rousseau envolvendo
0s vinculos entre a sociedade civil e o cristianismo, acreditamos ser possivel estabelecer

conexdes entre esses vinculos e o ser e 0 parecer. Vimos que Rousseau ndo partiu de uma

37 1d. ibid., p. 170. O. C. IlI, p. 705.
368 14, ibid., p. 171. O. C. I, p. 705.
369 14, ibid., p. 172. O. C. llI, p. 705-706.



232

fundamentacdo biblica para criar o seu homem no estado de natureza, a propriedade e a
sociedade nascente.

Intelectuais e tedlogos como Bossuet (2006) justificavam o status quo do Antigo
Regime pelas Sagradas Escrituras, erroneamente. Talvez seja por isso que Rousseau
afasta a discussdo da sua teoria contratualista dos dominios da teologia, por meio do
dogma do pecado original. Contudo, ele ndo acusa a Biblia, ou mesmo o cristianismo
como sendo autores do mal. Ele vai incluir o cristianismo na discussao néo, no Segundo
Discurso, mas no Contrato Social, no capitulo sobre a “Religido Civil”.

Os homens no Contrato Social ndo se reunem pela ordem do criador, mas sim
para criar um Estado legitimo submetendo suas vontades particulares ao dominio da
vontade geral que € soberana. Nesse aspecto, vimos que 0 genebrino, de acordo com
Mitchell (1982) e Riley (2001), seculariza os conceitos de soberania e vontade geral
abrindo caminho para descontinuidades entre a sociedade civil de Rousseau e o
cristianismo. Contudo, como Rousseau escreve sobre politica e ndo sobre teologia
acreditamos que esses movimentos de descontinuidade eram necessarios, para que a
politica pudesse seguir seu curso livre das especulacdes do campo doutrinario da
escolastica.

Percebemos um movimento de ruptura entre a sociedade civil e o cristianismo
guando este é associado a religido do padre, ao cristianismo romano, cristianismo
dogmatico ou teoldgico, por fomentar a supersticdo, a intolerancia e o fanatismo cruel.
Em outras palavras, “o cristianismo de hoje”, € 0 da sociedade do Antigo Regime. Os
tiranos se utilizavam desse tipo de religido para promover a crueldade e o dominio do
homem sobre 0 homem. Esse cristianismo € a religido das aparéncias a medida que faz
homens parecerem deuses e torna-os insociaveis e crueis sob o fogo do fanatismo.

Ja em relacdo ao verdadeiro cristianismo ou a religido do homem, vimos que
Rousseau tem uma visao positiva dessa religido. Esse cristianismo do Evangelho torna os
homens irm&os porque os considera filhos do mesmo Deus. E uma religido santa, simples
e sublime. Por outro lado, ela é vulneravel porque essa religido é facilmente manipulada
por usurpadores, e 0s cristdos se resignariam facilmente a esse dominio. E uma religido
que ndo tem forga contra o reinado das aparéncias.

Em relacdo a sociedade formulada pelo Contrato Social, ndo € bom que essa

religido seja instituida como “lei politica” no Estado por ser contraria ao espirito social.



233

O movimento pode ser de ruptura ja que essa religido pode ser banida, ou mesmo o0s
cristdos podem pagar com a vida caso eles ndo respeitam a “santidade do contrato ¢ das
leis”. Porém, eles podem fazer do Estado desde que as suas crengas permanegam no nivel
da consciéncia, mesmo porque o soberano ndo tem controle sobre ela. Nesse caso, 0
movimento ndo é de ruptura, ja que Rousseau impde fronteiras e limites ao cristianismo
em relagdo com o Estado.

A reestruturacdo do cristianismo, entdo, perde seu dominio local enquanto
instituicdo dentro do Estado, mas ganha em seu dominio universal. Nesse ambito, as bases
que sustentam o cristianismo, como o Evangelho, ndo sdo apenas mantidas, mas também

sdo essenciais para o género humano, conforme citacao:

Tal é, senhor, a mais significativa consequéncia que se pode tirar desse
capitulo, no qual, longe de taxar o puro Evangelho de pernicioso a sociedade,
eu o considero, de certa forma, muito sociavel, abarcando demasiadamente
todo o género humano para uma legislagéo que deve ser exclusiva; inspirando
a humanidade mais do que patriotismo e tendendo a formar homens mais do
que cidadaos. Se me enganei, cometi um erro em matéria de politica, mas onde
estd minha impiedade®7%?

Seguindo o grupo de pesquisadores que defendem uma continuidade entre o
cristianismo e Rousseau no tocante a sua teoria politica, ndo acreditamos em uma ruptura
entre a sociedade e o cristianismo por dois motivos: apesar do cristianismo ndo ser
adequado as sociedades particulares constituidas sob a legislacdo do Contrato Social, 0s
cristdos podem viver nela, limitando suas crencas ao nivel da consciéncia. Rousseau ndo
defende um rompimento, mas imp@e limites ao cristianismo. Se ndo ha uma reforma no
cristianismo no Contrato Social, € bem verdade que esta obra nunca tentou destrui-lo,
mas reestrutura-lo dando-lhe um novo significado do ponto de vista social.

Por outro lado, a reestruturacdo do cristianismo em Rousseau ganha espaco
preponderante no nivel da sociedade geral do género humano. Nesse caso, estamos em
acordo com a interpretacdo elaborada por Almeida Janior (2008, p. 30), segundo a qual o
cristianismo “[...] € antissocial, porque ndo tem a mesma mensagem das religides

nacionais (deus ou os deuses pertencem a um povo escolhido) mas uma mensagem de

370 ROUSSEAU. Cartas escritas da montanha, op. cit., p. 172. O. C. lll, p. 706. Grifo do autor.



234

que todos os homens da face da terra sdo irmaos]”. Nesse nivel, essa religido se torna

essencial na retdrica do politico, conforme citacdo de Rousseau:

Ao retirar das instituicdes nacionais a religido cristd, estabeleco-a como a
melhor para o género humano. O autor do Espirito das Leis fez mais: disse que
a religido muculmana era a melhor para as regides asiaticas. Ele refletia como
politico e eu também?3™1,

Em outras palavras, é verdade que Rousseau sugeriu remover o cristianismo
enguanto instituicdo nas sociedades particulares. Contudo, os homens néo ficaram 6rféos.
Rousseau assim o fez para da-lo de presente ao género humano: “[...] a sociedade que os
une nio se dissolve nem com a morte”3’2, Passemos ao proximo capitulo, no qual
investigaremos a possibilidade de compreender o divércio entre o ser e 0 parecer do ponto

de vista moral, na concepcdo de Rousseau.

371 1d. ibid., p. 173. O. C. IlI, p. 707.
372 ROUSSEAU, Contrato Social, op. cit., p. 141. O. C. Ill, p. 465.



235

CAPITULO VIII
A RETORICA DO PRECEPTOR: A CRITICA DE ROUSSEAU AO SERE O
PARECER EM SUA DIMENSAO MORAL

O objetivo deste capitulo € o de investigar a possibilidade de vincular o ser e 0
parecer nas dimensdes da moral rousseauniana. Em outras palavras, 0 nosso trabalho se
dedicara a demonstrar como as aparéncias nascem e se proliferam na natureza humana, e
se ramificam na sociedade. O nosso primeiro topico investigard duas origens das
aparéncias. A primeira diz respeito a explicar como as faculdades primitivas do homem
no estado de natureza, uma vez aperfeicoadas, abrem caminho para os vicios, de acordo
com o Segundo Discurso. Em seguida, esse topico demonstrard como as aparéncias
nascem e se proliferam na fase da infancia de acordo com a obra Emilio ou da educacéo.

Continuaremos a nossa investigacdo enfatizando a infancia de Rousseau,
momento em que 0 pequeno Jean-Jacques reconhece o escandalo das aparéncias
conforme as Confissdes, para em seguida apresentar como as aparéncias se ramificam na
sociedade civil. Faremos um diagnéstico dos costumes civilizados na concep¢do de
Rousseau a partir da sua critica a sociedade de mascaras que valoriza o parecer em
detrimento do ser focando em enxertos do Primeiro Discurso, no romance Julia ou A
Nova Heloisa e na Carta a D’Alembert. Concluiremos este capitulo a partir de um
contraponto entre cidade e campo e o elogio a soliddo, nos quais Rousseau estimula o
olhar dos leitores para a valorizacdo de novos cendrios afastados da vida urbana. Cenarios
estes em que a virtude e a felicidade estdo presentes. Basear-nos-emos em enxertos dos
Devaneios do caminhante Solitario, Rousseau Juge de Jean-Jacques, Emilio ou Da
Educacédo e no romance Julia ou A Nova Heloisa.

8.1 A ameaca das aparéncias na constituicdo do homem

Nesse topico, investigaremos por que a aparéncia ndo € parte constitutiva da
esfera do sujeito enquanto ser moral, porquanto nele os vicios foram introduzidos
tardiamente. Obviamente, ndo € nossa pretensdo isolar o homem da esfera historica e
social, mesmo porque no pensamento de Rousseau isso se torna até de certo modo

arbitrario, conforme citagio do Emilio: “E preciso estudar a sociedade pelos homens, e



236

0s homens pela sociedade; quem quiser tratar separadamente a politica e a moral nada
entendera de nenhuma delas3"3. O caminho que seré percorrido apresentara duas etapas:
a primeira focara no homem em seu estado de natureza; a segunda ir& focar no primeiro
estagio da infancia do Emilio. Portanto, a nossa énfase sera a de compreender como as
aparéncias nascem na constituicdo do homem enquanto ser moral.

Conforme vimos no Segundo Discurso, a moralidade ainda ndo havia sido
introduzida entre os homens em seu estado de natureza ja que os homens ndo viviam
de forma gregéria e, por isso: “[...] ndo havendo entre si qualquer espécie de relagdo moral
ou de deveres comuns, ndo poderiam ser nem bons nem maus ou possuir vicios e virtudes
[...]7%"*. Em outras palavras, ndo era possivel para o homem em seu estado de natureza
viver sob o dominio das aparéncias. Desse modo, a condicdo do homem no estado de
natureza era a de bondade, liberdade, igualdade ja que ndo se havia introduzido a ideia do
“teu” e do “meu”, estando ele sujeito a poucas paixdes, como a piedade (pitié) que é um
sentimento natural e considerada por Rousseau como “a nica virtude natural”®">,

O apelo ao sentimento esta fortemente unido a natureza e ao coracao. Assim, 0
sentimento como parte das paixdes é algo provindo da propria natureza, entendida como
algo de bom, que se encontra no mais profundo dos coragdes humanos. Rousseau define
0 sentimento como algo indefinivel. O genebrino compreende o sentimento como o
fundamento da existéncia, conforme o Emilio ou Da Educacao: “Para nos, existir € sentir;
nossa sensibilidade é incontestavelmente anterior a nossa inteligéncia, e tivemos
sentimentos antes de ter ideias3’.

Logo, o0 sentimento é o primeiro ato da natureza humana. Por isso, o sentimento é
um dom inato ja que sentimos antes de conhecer. Da mesma forma, o sentimento antecede
a atividade da racionalidade. E o sentimento o responsavel por aperfeicoar a razao, ja que
o0 desejo humano é mais forte do que a necessidade de conhecé-lo, conforme citacédo:

Apesar do que dizem os moralistas, o entendimento humano muito deve as
paixdes, que, segundo uma opinido geral, Ihe devem também muito. E pela sua
atividade que nossa razdo se aperfeicoa; s6 procuramos conhecer porque

373 ROUSSEAU. Emilio ou Da Educacéo, op. cit., p. 309, O. C. 1V, p. 524.

374 ROUSSEAU. Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualdade entre os homens, op. cit.,
p. 251, O. C. 111, p. 152.

35 1d. ibid., p. 253. O. C. Ill, p. 154.

376 ROUSSEAU. Emilio ou Da Educacéo, op. cit., p. 392, O. C. 1V, p. 600.



237

desejamos usufruir e é impossivel conceber por que aquele, que ndo tem
desejos ou temores, dar-se-ia a pena de raciocinar®’’.

Nesse caso, Rousseau introduz uma concepcdo das paixdes focalizada na
diferenca entre “amor de si” e “amor proprio”. O “amor de si”” € uma paixao natural, € um
amor intimo e, portanto, original por fazer parte da natureza humana. Por outro lado, o
amor de si é o contrario do “amor proprio”, uma forma viciosa e decadente do amor de
si. O amor proprio é fruto da sociabilidade, e por isso mesmo é egoista, pois Rousseau
tende a desconfiar de tudo aquilo que é produto da sociedade. Para Salinas Fortes (1997,
p. 123): “No homem primitivo a paixao dominante ¢ o amor de si, acompanhada da pitie,
como vimos. Com a passagem para o0 estado civil, esta paixao tende perigosamente a se
tornar amor-proprio”.

Seguindo a ideia de que quanto mais se diz o que é a moral, 0 bom, e o belo, menos
nos sabemos o que €, por ndo vivenciarmos essas ideias, Rousseau chama a atencdo dos
seus contemporaneos, ao afirmar que o sentimento também € algo indefinivel, conforme

citacdo do romance Julia ou A Nova Heloisa:

Apesar dessa aviltante doutrina, um dos assuntos favoritos dessas tranquilas
conversas é o sentimento, palavra pela qual ndo se deve entender uma efusdo
afetuosa no seio do amor ou da amizade; isso seria de uma insipidez mortal. E
0 sentimento colocado em grandes maximas gerais e quinta-essenciado por
tudo o que a metafisica tem de mais sutil. Posso dizer que nunca em minha
vida ouvi falar tanto de sentimento, que nunca compreendi td0 pouco o que
dele se dizia. S4o refinamentos inconcebiveis®’e,

Algo indefinivel, mas que, para Rousseau, é preciso ao menos parcialmente falar
sobre o sentimento, sem que se tenha a arrogancia em esgotar o seu sentido por meio de
especulacOes provindas da razéo. E o conceito de “piedade” mostra-se como uma das
possibilidades de se compreender como 0 sentimento age no ser humano. Para Silva
(2007, p. 68):

A teoria da piedade, com Rousseau, é a legitimacdo de uma paixao, de uma
disposicdo afetiva associada ao instinto fundamental do amor de si, ou derivada
deste. Sem negligenciar a liberdade entre os atributos fundamentais do ser

humano, Rousseau esta inclinado a fundar sobre a piedade o essencial dos
deveres morais e sociais, a comecar pela beneficéncia.

377 ROUSSEAU. Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualdade entre os homens, op. cit.,
p. 244, 0. C. 11, p. 143.
378 ROUSSEAU. Julia ou A Nova Helofsa. Campinas, SP: Hucitec, 1994, p. 225-226, O. C. I, p. 249.



238

Essa discussdo nos obriga a resgatar outro aspecto importante no tocante a
origem das aparéncias no dominio da moralidade. Isso diz respeito a ja mencionada
“faculdade de aperfeigoar-se”, faculdade esta que distingue o homem do animal e a
“perfectibilidade”. Ambas se inserem na ordem de um plano de transicdo no homem,
entre o estado de natureza e o estado civil. Rousseau chega mesma a se referir a
“faculdade de aperfeigoar-se” como: “[...] a fonte de todos os males do homem; que seja
ela que, com o tempo, tira-o dessa condicdo original na qual passaria dias tranquilos e
inocentes®®, Ja a “perfectibilidade” seria como uma poténcia no homem no estado de
natureza e que por “intimeras causas estranhas”*® conseguiu se desenvolver fazendo com
que este homem, gradativamente alimentando essa poténcia pudesse adentrar na

sociedade civil e, com ele a desigualdade, conforme Garcia (1999, p. 77):

Num sentido preciso, as desigualdades néo sdo a fonte primeira dos males do
homem social. Elas resultam das faculdades da liberdade e da perfectibilidade
as quais, uma vez postas em atividade, desencadeiam as outras assim como as
luzes, os erros, os vicios e virtudes dos homens na sociedade.

Aliado ao desenvolvimento da “perfectibilidade”, Starobinski (1991, p. 38)
menciona a introducdo do trabalho e o fazer instrumental como parte dessa complexa
transicdo entre estado de natureza e sociedade ainda que aqueles precedam: “[...] o
desenvolvimento do juizo e da reflexdo”. Nesse caso, podemos afirmar que had uma série
de fatores responsaveis pelo desenvolvimento das potencialidades humanas que fazem
com que o homem natural deixando esse estado pré-moral seja suscetivel as aparéncias.
O seu contato com a natureza e a necessidade de vencer as intempéries que lhe sdo
impostas o0 fez exercitar suas faculdades primitivas que lhe auxiliariam a vencer 0s
obstaculos, e, conforme Garcia (1999, p. 39): “Dessa luta que opde ativamente 0 homem
ao mundo resultard sua evolugdo psicoldgica”.

Da certeza de poder ultrapassar os obstaculos da natureza, surge também no
homem a capacidade de se distinguir das outras espécies animais. Assim o homem

caminha em busca de sua autossuficiéncia aliada a um senso de supremacia ao comparar-

379 ROUSSEAU. Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualdade entre os homens, op. cit.,
p.243.0.C. lll, p. 142.
380 |d. ibid., p. 258, O. C. IlI, p. 162.



239

se com as demais espécies e ver-se Como um ser superior a estas. Para Starobinski (1991,
p. 39): “A faculdade de comparar o tornara capaz de uma reflexao rudimentar: ele sabera
perceber diferencas entre as coisas, se saberd diferente dos animais, se verd em sua
superioridade, e ja surge um vicio: o orgulho”.

A reflexdo ndo surge motivada por um interesse de solidariedade, cooperagédo
ou coisa parecida, mas ela é constituida por uma motivacdo competitivamente
gananciosa. E o desejo de se destacar, de ser sempre o melhor fruto de comparagoes
matuas que move o olhar do homem para fora de si. E uma vez que esse mesmo olhar
retorna para dentro de si, ele ja ndo € mais 0 mesmo.

O homem se constrdi ndo a partir de um movimento interior, mas sao forcas
exteriores que sorrateiramente vao reconstruindo o interior a partir de uma roupagem
maléfica. O homem se esquece de ser ele mesmo, e passa a ser a representacao de si
mesmo, na medida em que vai cada vez mais vivendo em sociedade, e com isso, dava 0s
primeiros movimentos para a desigualdade e o vicio nascentes, conforme o Segundo
Discurso: “Cada um comegou a olhar os outros ¢ a desejar ser ele proprio olhado,
passando assim a estima publica a ter um prego”38L,

Sendo assim, com o passar do tempo, e na medida em que o homem cada vez
mais vive em sociedade essa representacdo aparente foi tomando o lugar da natureza do
homem, até chegar ao ponto em que: os homens nascem livres, mas: “[...] por toda a parte
se encontra sob ferros”*82. O egoismo advindo do desejo de se destacar dos demais aliada
a vontade de tirar proveito destes é a prova de que a inocéncia e a bondade intrinsecas ao
homem no estado de natureza definharam. Foi assim que, conforme o Segundo Discurso:

Para proveito proprio, foi preciso mostrar-se diferente do que na realidade se
era. Ser e parecer tornaram-se duas coisas totalmente diferentes. Dessa

distingdo resultaram o fausto majestoso, a astucia enganadora e todos os vicios
que lhe formam o cortejo3®,

Atitudes que nédo apenas sufocam, mas podem, em determinadas situacdes até

ousam tomar o lugar da piedade. Também entendida como compaixao, a piedade precede

381 ROUSSEAU. Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualdade entre os homens, op. cit., p.
263, 0. C. I, p. 169.
382 ROUSSEAU. Do Contrato Social, op. cit., p. 22, O. C. lll, p. 351.

383 ROUSSEAU. Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualdade entre os homens, op. cit.,
p. 267, 0. C. 11, p.174.



240

a qualquer estado de reflexdo, por isso € um sentimento natural, universal ao género
humano, quer este esteja no estado de natureza ou ndo. O que primeiramente nos torna
humanos é o sentimento da piedade, sentimento até certo ponto incontrolavel, ja que: “Ela
nos faz, sem reflexéo, socorrer aqueles que vemos sofrer [...]”384.

Interessante que Rousseau situa a razdo num estado posterior ao sentimento,
tornando-o uma forgca ndo apenas mais primitiva, mas, em alguns casos, praticamente
indestrutivel, como € o caso da piedade. A piedade, que conforme Almeida Janior (2009,
p. 48), ¢ “a fonte de todas as virtudes sociais” pode ser sufocada, mas continuara presente
no coracdo e na consciéncia humanas, e pode despertar a qualquer instante, sem o
comando da racionalidade. O nosso amor ao bem, ao proximo, a virtude, 0 nosso natural
horror ao crime nao dependem das licBes que tomamos nas igrejas ou nas instituicées de
ensino. N&o que ndo seja possivel atingirmos a virtude pela razéo e até mesmo por ela
aprendermos melhor sobre o bem e o mal, mas, é, sobretudo, a incontrolavel forca da
“pitié¢” que nos move em direcdo para esses sentimentos, conforme citacdo: “Numa
palavra, antes nesse sentimento natural do que nos argumentos sutis deve procurar-se a
causa da repugnancia que todo homem experimentaria por agir mal, mesmo
independentemente das maximas da educagio™>®.

Conforme Rousseau, assim como 0 homem no estado de natureza, nds nascemos
sem nenhuma nocdo de moralidade. Portanto, quando nascemos vivemos como se
estivéssemos num estado pré-moral. Até certa idade ndo temos nenhuma nocdo e/ou
clareza do que sejam o bem e o mal, vicios ou virtudes. Como é que nds os adquirimos?
Obviamente, convivendo e aprendendo na vida em sociedade. O problema é que na teoria
de Rousseau a sociedade na condicdo em que se encontra, ndo tem muitos valores
virtuosos a nos ensinar. Pelo contrario, ela é a grande responsavel pela corrupcéo da
natureza do homem que é, conforme os escritos do autor, em si mesma boa. A sociedade
além de desnaturar o homem o guia para a sua prépria perdi¢do por meio de uma educacgéo
das instituicGes que o desnaturam.

Desse modo, as aparéncias ndo se faziam presentes no homem em seu estado de
natureza. Elas séo resultado do refinamento da “faculdade de aperfeigoar-se” responsavel

pela origem e proliferacdo dos vicios na natureza humana. E através desse

384 1d. ibid., p. 254, O. C. lll, p. 156.
385 ROUSSEAU. Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualdade entre os homens, op. cit.,
p. 259, 0. C. ll, p. 154.



241

aperfeicoamento aliado a outros mobiles como a introducéo do trabalho pela propriedade,
e da comparacdo mutua geradora do orgulho e da ambicdo, que gradativamente a natureza
humana foi se degenerando em social. O amor de si natural a espécie humana e
responsavel por sua conservacao, degenerou-se em amor-proprio, amor egoista que torna
0 homem em sociedade completamente indiferente a dor do outro, sob a fria mascara da

insensibilidade, conforme citacéo:

E a razdo que engendra o amor-proprio e a reflexdo o fortifica; faz o0 homem
voltar-se sobre si mesmo; separa-o de quanto o perturba e aflige. E a filosofia
que o isola; por sua causa, diz ele, em segredo, ao ver um homem sofrendo:
“Perece, se queres; quanto a mim, estou seguro”3e,

Coube a Rousseau escrever os atos dessa tragédia. Seu remédio vem do préprio
mal que combate: ¢ utilizando o exercicio do olhar critico fruto da especulacéo filosofica
gue Rousseau consegue enxergar 0 mundo a sua volta. Um olhar critico que o instiga a
escrever rigorosamente sobre o que V&, e o leva a construir os fundamentos do homem e
da sociedade. Leva-o0 a investigar onde estaria a origem das aparéncias nisso tudo.
Conforme Salinas Fortes (1976, p. 92):

E preciso ir além do existente ou da aparéncia, que é apenas um dos possiveis.
Na medida em que a histéria humana é distanciamento da Natureza, 0 homem
civilizado sera um mascaramento do homem natural. Dai a necessidade de que
o0 conhecimento se processe como uma escavagao arqueoldgica: identificado o
principio é possivel identificar as idades das diversas camadas superpostas que
revestem o objeto. O método de analise — é um método capaz de desvendar a
“gradacdo natural” dos sentimentos do homem, que é capaz de ir além das
mascaras, ndo se deixando impressionar pelo fascinio das aparéncias.

Ap0s termos apresentado a origem das aparéncias na transicdo entre 0 homem
em seu estado de natureza para o homem civilizado, 0 nosso objetivo agora é o de
compreender como as aparéncias se constituem na vida do homem dentro da sociedade.
Para desenvolver esse assunto tomaremos por base a obra Emilio ou Da Educacéo.

Destarte, outro interessante aspecto da origem das aparéncias na vida do homem
desta vez em relacdo direta com a sociedade, nés encontramos na analise que Rousseau

faz nas primeiras fases da infancia do Emilio, na obra Emilio ou Da Educac&o. Por meio

386 ROUSSEAU. Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualdade entre os homens. op. cit.,
p. 254.



242

dessa obra, uma das intencbes de Rousseau parece ser a de desconfiar de todos os
acessorios e clichés que os homens da civilizacdo do século XVIII incorporaram e

adotaram por meio das institui¢des via educagéo, conforme citagao:

No estado em que agora as coisas estdo, um homem abandonado a si mesmo
desde o nascimento entre os outros seria 0 mais desfigurado de todos. Os
preconceitos, a autoridade, a necessidade, o exemplo, todas as instituicdes
sociais em que estamos submersos abafariam nele a natureza, e nada poriam
em seu lugar3®’.

Para remover esses acessorios falsos e clichés preconceituosos, Rousseau
prop&e um olhar regressivo sobre o0 homem até o estagio inicial do seu nascimento. E a
partir dai, recomecar seguindo a “marcha da natureza” e ndo a das institui¢des sociais,
conforme citagdo: “Procuram sempre o homem na crianga, sem pensar no que ela ¢ antes
de ser homem™®, Nessa senda, nenhum ser humano antes de ter contato com a sociedade
€ mau. Em outras palavras, nenhum homem nasce sob o0 dominio das aparéncias, mas
estas se apossam dele e nele se proliferam a partir de seu convivio em sociedade também
por meio da educagéo.

Dessa vez, aquele que escreveu o0 Emilio propondo “reflexdes” e “observagdes”
sobre a educacdo € um homem cuja soliddo serviu-lhe de retiro para melhor desenvolver
0S seus juizos sobre o que deveria ser um verdadeiro itinerario pedagdgico. Para

Rousseau:

Um homem que, de seu retiro, langa suas paginas ao publico, sem bajuladores,
sem partido que as defenda, sem saber nem mesmo 0 que pensam ou 0 que
dizem delas, ndo deve temer que, se estiver enganado, admitam seus erros sem
nenhum exame3&°.

Na retorica desse homem, que logo mais se tornard o preceptor de um infante
até a sua idade adulta, o livro se destina a uma boa mae, “terna ¢ previdente”. E 0 objetivo
do livro ndo visa a uma aplicacdo particular e pragmética de um modelo educacional em
determinado local, mas antes, a sua proposta visa 0 homem em geral, conforme citagéo:

“Para mim, basta que em toda parte onde nasceram homens se possa fazer deles 0 que

387 ROUSSEAU. Emilio ou Da Educacéo, op. cit., p. 7, 0. C. IV, p. 245.

38 1d.. Ibid., p.4. O. C. IV, p.242.
39 1d.. Ibid., p. 3. O. C. IV, p. 241.



243

proponho; e que, tendo feito deles o que proponho, se tenha feito o que ha de melhor,
tanto para eles proprios quanto para os outros”>%, Em todo o caso, a retdrica desse homem
ndo se arroga ser a Unica verdadeira nesse assunto. Ele reconhece que ndo é mais sabio
que os outros. Para tanto, ele afirma que: “Digo exatamente o que se passa em meu
espirito”®%!,

Uma das mais importantes qualidades que o preceptor deve ter € a de nao ser
venal. Em outras palavras, ele ndo deve ser corrupto, desonesto e mentiroso. Um
preceptor hipocrita ensinard desonestamente a crianga, tornando-a corrupta desde as suas
tenras licdes. Logo, Rousseau se considera um preceptor virtuoso, capaz de guiar o infante
imaginario até a idade adulta seguindo a “marcha da natureza”. Contudo, Rousseau
descarta ser um preceptor real de uma crianca concreta membro de alguma familia. Para
Rousseau: “A exemplo de muitos outros, ndo porei maos a obra, mas a pluma e, em lugar
de fazer o que se deve, empenhar-me-ei em dizé-10"%%,

Rousseau também estabelece condicBes para educar o Emilio, seu aluno
imaginario. Para o preceptor, Emilio deve ser um habitante de uma regido temperada
como a Franca, pois, conforme citagao: “Nem os negros nem os lapdes tém a inteligéncia
dos europeus™®. Entdo, um preceptor de Genebra quer educar uma crianga nascida na
Franca. Outra caracteristica € que Emilio deve nascer num berco rico, pois,
diferentemente da educacdo das instituicbes modernas, a educacdo natural “[...] deve
tornar um homem proprio para todas as condi¢des humanas; ora, € menos razoavel educar
um pobre para ser rico do que um rico para ser pobre [...]*%*. Em outras palavras, Emilio,
uma vez nascendo em excelentes condigdes sociais, “Sera pelo menos uma vitima
arrancada do preconceito”3%,

Emilio deve ser 6rfdo, ainda que tenha pai e mée. A relacdo de cumplicidade
deve ser com o seu preceptor. Assim, ele deve herdar “todos os seus direitos”, além de
que apenas ao preceptor esse aluno deve obedecer. Emilio também deve ser sadio e
robusto, ja que Rousseau ndo quer se comprometer com criancas doentes e fisicamente

deficientes. Para ele, tal cuidado deve ser destinado aos enfermeiros e ndo ao preceptor:

390 14, Ibid., p. 6. O. C. IV, p. 243.

9114, Ibid., p. 4. O. C. IV, p. 242.

392 4. Ibid., p. 27. O. C. IV, p. 264.

393 1d.. Ibid., op. cit., p. 30. O. C. IV, p. 267.
394 1d. Ibid., p. 31. O. C. IV, p. 267.

395 1d., ibid.



244

3% Concluindo essas

“[...] ndo sei ensinar a viver quem so pensa em evitar morrer”, afirma
observacdes, podemos asseverar, a partir de Rousseau, que as aparéncias ndo dominam
nem o preceptor nem o aluno, uma vez que o primeiro ndo € venal e 0 segundo nasce
numa condi¢do completamente destituida dos preconceitos das institui¢ces. E assim,
ambos estdo prontos para caminhar seguindo a “marcha da natureza”, sem que Se
contaminarem com os artefatos da civilizacéo.

Rousseau reconhece que a educacdo estad em tudo o que diz respeito a natureza
humana, conforme citacdo: “Tudo o que ndo temos ao nascer ¢ de que precisamos quando
grandes nos ¢ dado pela educacio”®’. A educagdo é intrinseca a natureza humana, nio
importando em gue estado o homem esta: natural ou civil. Dessa forma, somos seres que
por natureza estamos aptos a aprender. Tal aprendizagem tem trés niveis: a aprendizagem
pela natureza, pelas coisas, ou ainda pelos homens. Para Rousseau:

O desenvolvimento interno de nossas faculdades e de nossos 6rgdos é a
educacdo da natureza; o uso que nos ensinam a fazer desse desenvolvimento é

a educacdo dos homens; e a aquisicdo de nossa propria experiéncia sobre 0s
objetos que nos afetam é a educacdo das coisas®®.

Assim, ndo somos senhores da educagdo da natureza, a educagdo das coisas
depende de no6s s6 em alguns aspectos. Quanto a dos homens: “[...] é a inica de que somos
realmente senhores; mesmo assim, s6 0 SOMOS por suposicao, pois quem pode esperar
dirigir inteiramente as palavras e as a¢des de todos os que rodeiam uma crianga?”*3%,
Rousseau entende que ha uma profunda ruptura nesses trés niveis de educacdo, na medida
em que quase nao ha nenhum traco de continuidade entre a educacdo dada pela natureza
e a educacdo constituida pelos homens. Como 0 homem desconhece 0 homem, a meta de
sua educacao ja esta perdida, pois que homem deve-se educar se se tem ideias erroneas e
limitadas sobre o que o homem ¢€?

O conhecimento do homem deve preceder o da sociedade. Se as instituicGes de
ensino insistem em educar 0 homem ignorando sua origem, entdo essa educacao so servira

para formar homens dissimulados e s6 perpetuara a desigualdade e a vida de aparéncias.

39 1d. ibid., p. 32. O. C. 11, p. 269.

397 |d. ibid., op. cit., p. 8, O. C. IV, p. 247.
38 1d. Ibid., p. 9, O. C. IV, p. 247.

399 |d. ibid.



245

A dissimulacédo e o fingimento ndo estdo em nossa natureza, mas é um aprendizado na

vida social, conforme Almeida Janior (2009, p. 31):

Podemos dizer que a educacdo da sociedade é essencialmente, uma educacédo
de mascaras, seu objetivo é sempre dissimular os verdadeiros sentimentos e
intencbes dos homens. Sdo quatro as mascaras que cobrem o homem da
sociedade: a do rosto, a do gesto, a da voz e a das palavras.

Observemos essas quatro mascaras em detalhes. A crianga expressa Seus
sentimentos naturais através de expressdes de dor (choros e gritos) e prazer (risos). Ndo
ha espaco ainda para manipulaces, uma vez que a crianga expressa aquilo que sente de
verdade. Contudo, quando a crianga é educada num ambiente propicio a hipocrisia e a
mentira, esses sentimentos naturais se transformam e a fisionomia da crianca ja ndo
expressa mais o0 seu sentimento. Sua fisionomia € dominada por artificialidades, pois ela
esconde o que quer por meio de risos e choros. E assim que desenvolve a mascara do
rosto. A crianca ja nao € mais a mesma.

Dai advém a necessidade do cuidado do homem desde o seu nascimento frente
ao descrédito da educacdo da sociedade na qual, segundo Rousseau: “[...] SO serve para
criar homens de duas faces, que sempre parecem atribuir tudo aos outros, e nunca
atribuem nada sendo a si mesmos™*%. Se a moralidade é adquirida em sociedade, bem
como 0s Vvicios e porque ndo dizer, as aparéncias, é preciso que outra educacao conduza
0 homem para a vida em sociedade. E assim, respeitar as fases da vida humana e néo
educar criancas como se fossem adultos.

O que vem primeiro na condicdo humana é resultado dos sentidos e da
experiéncia. Sdo as primitivas experiéncias de miséria e sofrimento que despertam os seus
primeiros sentimentos. E suas primeiras sensacdes sdo as de prazer e dor. O resultando
disso é que a sua primeira forma de linguagem é o choro, na sua primeira fase da vida.
Rousseau adverte o leitor sobre a necessidade de se saber lidar com o choro. “Desse
choro”, diz ele, “nasce a primeira relacdo do homem com tudo que o cerca. Aqui se forja
o primeiro elo da longa cadeia de que é formada a ordem social*%,

O erro nesse caso € o de tratar o choro do infante como se ele ndo fosse uma

atitude natural de sua comunicacdo com o mundo. Entdo, logo se quer atender suas

400 ROUSSEAU. Emilio ou Da Educagéo, op. cit., p. 13. O. C. 1V, p. 250.
401 1d. ibid., p. 51, O. C. IV, p. 286.



246

necessidades a fim de satisfazé-las. Ndo conseguindo, tdo logo gritos e até palmadas se
sucedem a crianca, caso esse choro ndo pare. Uma vez as necessidades atendidas, a
crianca aprendera que chorar € um mecanismo de concessoes e até de controle dos pais e
amas de leite. “Assim”, conforme Rousseau, “de sua fraqueza, de onde provém
inicialmente o sentimento de dependéncia, nasce a seguir a ideia de império e
dominacio™*%?,

Se a cada vez que a crianga estender a mao nds Ihe servimos, o que ela estara de
fato aprendendo? De um lado, ela aprendera a fingir e manipular por meio do choro, com
0 objetivo de assegurar o que quer, e de outro, ela aprenderd a mandar e assim considerar
como legitimo o espirito de dominacdo. Em ambos os casos, uma ma educagdo nessa fase
da vida é a porta de entrada de muitos maleficios que poderdo com facilidade se
desenvolver mais tarde.

Na segunda fase da vida, em que as criancas comegam cada vez mais a substituir
o choro pela fala, perigos e inconsisténcias educativas ndo sdo menos perigosas. Também
é a fase em que Emilio comeca a tomar consciéncia de si. Ele comeca a ser considerado
um ser moral. Sofrimento e dor ja fazem parte da experiéncia existencial do Emilio. E
hora de ele aprender sobre elas. E aqui que a mascara da voz pode ser criada. E preciso
o aluno saber administrar as frustracdes da vida, experimentando a felicidade como
condicdo negativa: quanto menos ele sofre, mais é feliz. Ele deve também aprender os

valores da autoridade pela liberdade, e ndo o contréario, conforme citacéo:

Antes que 0s preconceitos e as instituicdes humanas tenham alterado nossas
inclinagOes naturais, a felicidade das criancas e dos homens consiste no uso de
sua liberdade. Mas, nos primeiros, esta liberdade é limitada pela fraqueza.
Quem faz o que quer é feliz quando basta a si mesmo: é o caso do homem que
vive no estado de natureza. Quem faz o que quer ndo é feliz quando suas
necessidades ultrapassam suas forcas: é caso da crianga no mesmo estado*®,

O homem no estado de natureza é simples porque suas necessidades sao minimas
em comparagdo com o homem moderno. Ele é livre porque se basta a si mesmo, ndo tem
necessidade de socorro do outro. Mas, na ordem civil, em que h& a dependéncia dos

homens e quando esta mesma € mal administrada, resulta na gerag@o dos vicios. Assim,

402 14, ibid., p. 52, O. C.
403 14 ibid., p. 77, 0. C



247

tornam-se necessarias as boas licbes de moralidade para que 0 homem possa recuperar a
liberdade por meio da liberdade civil dentro da sociedade, conforme Rousseau: “[...]
juntar-se-ia a liberdade que mantém o homem sem vicios a moralidade que o educa para
a virtude4%4,
A crianga ndo pode ser naturalmente ma porque as ideias de bem e de mal vém
da racionalidade. E a racionalidade é uma faculdade que se desenvolve posterior as
sensacOes e sentimentos no desenvolvimento da crianga. Porém, quando ela vai tendo
contato com o mundo e com 0s outros, ha que se levar em consideracao a necessidade de
afasta-la do mal. A educacdo em Rousseau é negativa: é sabendo afastar o mal da crianca
que nos Ihe preservamos o bem, conforme citacdo: “Consiste, ndo em ensinar a virtude
ou a verdade, mas em proteger o coragao contra o vicio e o espirito contra o erro”4%,
N&o se deve atender a todos os desejos da crianga, nem tampouco fingir que esta
atendendo ao seu querer, se a condi¢cdo humana inclui dor e sofrimento. Dizer a crianga o
que € certo e errado ndo despertaria nela nenhum interesse pela virtude na sua educacao.
Dizer-lhe que “mentir é ruim”, por exemplo, ndo leva a nada. Sdo palavras vazias.
Também sdo indcuas e nocivas determinadas regras de obediéncia pelas quais, ao inves
de instruir a crianca para o respeito a obediéncia, instiga-a a ter interesse pelos vicios,
porquanto ela pode se utilizar do fingimento e da mentira para alcancar o seu desejo e

atender o seu querer:

Em primeiro lugar, impondo-lhes um dever que ndo sentem, vés os
indispondes contra vossa tirania e impedis que vos amem; ensinai-lhes a se
tornarem dissimulados, falsos, mentirosos, para extorquirem recompensas ou
fugir ao castigo; finalmente, habituando-os a sempre encobrirem com um
motivo aparente um motivo secreto, vds mesmos lhes dais um meio de vos
enganar continuamente, de vos impedir o conhecimento de seus verdadeiros
caracteres, e de fazer com que vés e 0s outros vos contenteis com palavras
quando preciso*®,

Um adulto ndo pode educar uma crian¢a fingindo situagdes com o intuito de
agrada-la ou desanima-la. Nao se deve recomendar determinadas ordens e deveres que
ndo fazem parte do seu universo, bem como a voz da autoridade ndo pode ser cambiante,

despertando na criangca 0 minimo de fraqueza. Todas essas atitudes podem gerar nela

40414, ibid., p. 78. O. C. IV, p. 311.
405 14 |bid.
406 14, |bid., p.87, O. C. IV, p.319.



248

vicios pelos quais uma vez enraizados dificilmente serdo extirpados. Do choro a voz, da
voz a palavra, eis o intervalo de tempo crucial na formacao e educacdo moral do infante.
Quando bem conduzida, a crianca preservaré suas virtudes naturais aperfeicoadas pela
razdo, ela estara apta a viver socialmente. Mal conduzidas, toda a sorte de mentiras,
falsidades e aparéncias preencherao a existéncia dessa crianca. Ela aprendera a manipular
seus desejos com palavras polidas e gentis quando ja estara agindo sob a mascara da
palavra.

N&o menos importante nesse processo é o valor que Rousseau d& a educacéao
pela experiéncia. Pouca verborreia e muitos exemplos verdadeiros da parte dos
preceptores representam acdes efetivas que serdo muito mais eficazes do que mil belas
palavras. Deve haver coeréncia entre a palavra e a acdo a fim de se evitar a mascara do
agir. Observar a experiéncia do mestre faz da crianga um ser verdadeiramente apto a

aprendizagem, conforme citacao:

Né&o deis a vosso aluno nenhum tipo de licdo verbal. Ele deve receber ligdes
somente da experiéncia; ndo lhe ordeneis nenhum tipo de castigo, pois ele ndo
sabe o que é ser culpado; ndo fagais nunca com que peca desculpas, pois ndo
saberia ofender-vos. Carente de qualquer moralidade em suas aces, ele nada
pode fazer que seja moralmente mau e mereca castigo ou reprimenda“®’.

Uma educacao que segue a “marcha da natureza” deve proteger a crianca do
perigo dela desenvolver em sua aprendizagem essas quatro mascaras apresentadas por
Almeida Janior (2009, p. 31). Uma vez que a crian¢a é conduzida por essa ma educacédo
advinda das instituicdes sociais, as aparéncias nascem e se proliferam a cada etapa do seu
desenvolvimento, comprometendo todo o seu itinerario pedagogico. Para Almeida Janior
(2009, p. 34-35. Grifo do autor):

Essas quatro mascaras demarcam os limites do reino das aparéncias, no qual
vive 0 homem da sociedade. Esse se identifica tanto com as méscaras que perde
a identidade consigo mesmo; quando se contempla sem as méascaras fica mal a
vontade. A educacdo da sociedade forma, portanto, homens de aparéncia:
aparentam felicidade, mas séo tristes e melancélicos; aparentam piedade, mas
sd0 mesquinhos e egoistas, aparentam interesses por assuntos publicos, mas
interessam-se por seus proprios negocios.

47 14. ibid., p. 89, O. C. IV, p. 321.



249

Rousseau identifica o intervalo critico do desenvolvimento da crianca no
periodo que vai do seu nascimento até os 12 anos. E nesse intervalo que a crianca deve
receber todo o cuidado do preceptor para que ela ndo se desvie da educacéo estabelecida
pela ordem natural. A ignorancia daqueles que ndo conseguem entender a importancia da
fase da vida da crianga deve ser corrigida pelo preceptor, para evitar que as raizes das
aparéncias nasgcam e se aprofundam na vida do infante. Uma vez que isso acontece, sera

necessario um esforco hercdleo para arranca-las, conforme citacéo:

O mais perigoso intervalo da vida humana é o que vai do nascimento até a
idade de doze anos. E o tempo em que germinam 0s erros e 0s Vicios, sem que
tenhamos ainda algum instrumento para destrui-los. E quando chega o
instrumento, as raizes sdo tio profundas, que ja ndo é tempo de arranca-las*e.

Nessa fase, talvez o maior erro da educacgdo seja a de ndo entender a natureza
humana, nem tampouco em observar as fases da crianga como se deveria. O primeiro erro
consistiria em compreender o homem como depravado e insuficiente por natureza. O
segundo consiste em tratar a crianga como uma espécie de adulto em miniatura, como se
ela ja soubesse as licdes de bem e de mal. Uma vez dotada de vicios como a mentira e a
dissimulacao, ela sabera disfarcar o mais que puder para atingir 0s seus desejos e apetites.
A educacgdo mal conduzida pode introduzir a crianga no mundo das aparéncias.

Esses desvios pedagdgicos sdo responsaveis por instigar na crianca o gosto pela
dominacdo pelo choro ou pela fala, bem como a incentiva a descobrir variados vicios
acima mencionados. Ambos o0s erros estdo em completo desacordo com a educacgdo
negativa. Se existe a verdade, ou se existem verdades ela ja estd na existéncia humana a
partir do seu nascimento, no contato imediato com o mundo. A tarefa da educacgdo é
protegé-la contra as aparéncias da sociedade.

Concluindo esse sub-topico, as aparéncias sao introduzidas e proliferadas na
formacdo do homem, e uma vez que isso acontece, torna-se muito dificil de regenera-lo.
As instituigdes modernas, tais como Rousseau as entende, ndo sdo capazes de educar o
homem observando a sua natural condi¢do de ser homem. A roupagem que vai revestindo
0 homem em sua condi¢do natural é comprometida com os valores dissimulados e

aparentes da sociedade, a ponto de que em sua fase adulta ele acredita ser o que néo é, em

408 14, Ibid., p. 91, O. C. IV, p. 323.



250

convivio com os outros homens. Essa roupagem nele revestida torna-se como que a sua
verdadeira natureza. E desse modo que as aparéncias nascem e se desenvolvem a natureza
humana em contato com as instituicdes sociais. Passemos ao proximo topico e vejamos
como Rousseau concebeu as aparéncias nascerem em sua experiéncia de vida, o que pode

ter influenciado a sua luta contra o reino das aparéncias.

8.2 Rousseau: de vitima das aparéncias a critico da sociedade de méscaras

Rousseau sugere que a analise histérica e o desenvolvimento da teoria sécio-
politica e pedagdgica nos dao pistas razoavelmente precisas dos males que flagelam a
humanidade. Mas, parece que elas por si sé ainda ndo dao conta do todo, ja que essas
analises ndo sdo as Unicas vias de acesso ao ser e ao parecer em Rousseau. Ha que se
considerar a experiéncia do pensador e sua viva obsessao em perseguir as aparéncias que,
consequentemente, empurram-no a uma constante negagdo do parecer. Rousseau
acreditava ter sido vitima das aparéncias. Se todas as suas experiéncias, tais quais ele
nos narra, foram de fato histéricas ou ndo, é um problema que se nos impGe e que nos
deixa numa situagéo dificil de solucionar. E razoavel coloca-las sob suspei¢do, mas em
nada nos permite dizer que elas foram fruto de uma mente delirante. Portanto, devemos
aceita-las, ainda que com certa dose de ceticismo.

N&o podemos negar que a critica aos fundamentos do homem e da sociedade
também foram fruto de uma indignacdo com a situacdo corrente, presente nas
experiéncias vividas por Rousseau. O bem e 0 mal, como 0 nosso autor assim 0s entendem
e faz questdo de tornar publico através de sua filosofia, tém um forte teor adicional: ele o
faz porque é sincero, porque diz amar a verdade. Esse € o terreno da luta. N&o se trata
simplesmente de especulacdes filosoficas ou metafisicas, trata-se, sobretudo, do amor a
verdade.

Antes de denunciar a aparéncia, Rousseau foi vitima dela e essa experiéncia ele
nos relata nas Confissfes, no livro I. De inicio, Rousseau confessa ter feito alguns
“malfeitos infantis” quando tinha por volta de seis anos, cOmo mentir, realizar pequenos

furtos, além de urinar na panela de uma de suas vizinhas (a senhora Clot) — “velha



251

rabugenta” — no entender do protagonista, esses pequenos mal feitos eram considerados
“defeitos da idade”*®°.

Mas o episddio que merece destaque a ponto de Starobinski (1991) fazer-lhe um
belo comentario é o que ocorre em Bossey, quando Jean-Jacques desafortunadamente
deixa Genebra ap6s uma briga de seu pai com um certo capitdo francés chamado Sr.
Gautier. Ficando sob a tutela do tio Bernard, ele e o primo foram encaminhados a Bossey
para ficarem aos cuidados de um ministro cognominado Sr. Lambercier.

E em casa de Lambercier onde aconteceu a histéria do pente quebrado. Como é
um mote quase comum em suas obras, Rousseau sentiu a aparéncia antes de conhecé-la,
conforme Starobinski (1991, p. 19): “Na&o, ele ndo comegou por observar a discordancia
do ser e do parecer: comegou por sofré-la”. E essa experiéncia foi de fato decisiva na sua
rejeicdo ao parecer dissimulado. A narrativa elaborada por Jean-Jacques comecga da
seguinte forma: “Um dia, eu estudava a li¢do sd, no quarto contiguo a cozinha. A criada
pusera 0s pentes da Sra. Lambercier a secar na chapa. Quando os veio buscar, notou que
um estava com os dentes quebrados. Quem responsabilizar pelo estrago?”4°,

Deveria realmente ser uma familia bem austera essa do ministro Lambecier. Pior
para o pequeno Jean-Jacques, pois, uma vez sozinho no quarto, tornou-se o Unico suspeito
do crime. E que pressao essa criancga sofreu dos adultos: tortura e tragédia se aliaram nesse

melodrama;

Interrogaram-me, e neguei ter pegado o pente. O senhor e a senhorita
Lambercier reuniram-se, exortaram-me, apertaram-me, ameagaram-me.
Continuei teimando, porém a convicgdo deles era muito forte, e passou por
cima dos meus protestos, ainda que fosse a primeira vez que me vissem mentir
com tanta audacia*'.

Os Lambercier deveriam estar estupefatos com a insisténcia desse garoto em
negar o mal feito. Mas o erro foi cometido e o dano precisava ser reparado. Nao havia
escapatdria para o pequeno mentiroso: “A maldade, a mentira, a teimosia, pareciam

dignas de punigao”*'2, E ela veio. O caso foi “tdo grave” que os Lambercier tiveram que

409 ROUSSEAU. As Confissoes, op. cit., p. 33, O. C. I, p. 10.
410 ROUSSEAU. As Confissoes, op. cit., p. 40, O. C. I, p. 18.
41 1d. Ibid.

42 |4, ibid., p. 40, O. C. I, p. 18-19.



252

acorrer ao tio Bernard. Rousseau foi injustamente castigado pelos seus mais préximos,
por dentre aqueles que ele mais amava na época.

As aparéncias vém simultaneas com o sentimento de justica a partir da injustica
sofrida pelo pequeno Jean-Jacques: “Sai enfim dessa prova, despedacado, mas
triunfante”*!3. Uma injustica que, se de fato realmente aconteceu, foi capaz de fazer com
que o0 genebrino jamais a esquecesse a ponto de carrega-la consigo por um longo e penoso

tempo:

Passaram ja cinquenta anos sobre essa aventura, € ndo posso mais ter medo de
outra vez ser punido por esse fato; pois bem, declaro a face do céu que estava
inocente, que ndo quebrei nem toquei no pente, que ndo me aproximei da
chapa, que nem sequer pensei nisso*4.

O recurso a experiéncia de vida seria mais convincente do que qualquer teoria
bem formulada, mas quase inaproveitavel na pratica. Falar sobre a importancia da
experiéncia do homem se utilizando do préprio mal que combate — a literatura — pode
torna-se um remédio bastante eficaz, embora contraditorio. Mas, nada importa se o que
estd em jogo é a verdade. As contradi¢bes seriam inevitaveis, mas nem por isso a sua
retorica perderia sua eficacia.

A experiéncia vivenciada por meio do episédio do pente precisava ser
compartilhada para aliviar as feridas da injustica sofridas por Jean-Jacques, e talvez até
para que menos injusticas fossem praticadas com as criancas. Se € que 0 nosso autor
poderia exigir isso, a se considerar o famoso abandono dos seus filhos. Aparentemente
despretensiosa, a narrativa do pente quebrado foi um acontecimento que proporcionou no
primeiro momento em Rousseau, quando crianga, uma instabilidade terrivel: “Eu néao
tinha razdo bastante para sentir quanto as aparéncias me condenavam, e para me por no
lugar dos outros. Ficava no meu lugar**®. Para Starobinski (1991), essa narrativa tem um
valor muito maior quando ele a equipara a um arquétipo cujos sinais podem estar
presentes na obra do autor: “[...] € 0 encontro da acusacéo injustificada. Jean-Jacques

parece culpado sem o ser realmente. Parece mentir, enquanto é sincero. Aqueles que o

413 1d. Ibid. p. 40, O. C. I, p. 19.
414 1d. Ibid.
415 1d. Ibid.



253

castigam agem injustamente, mas falam a linguagem da justica” (STAROBINSKI, 1991,
p. 19).

O parecer nesse relato se da em pelo menos trés niveis: parece culpado enquanto
ndo é, parece mentir enquanto é verdadeiro, parecem justos sem o ser. Vimos 0 quanto a
consisténcia desses niveis esta presente no pensamento do autor: na histéria dos povos e
civilizagBes, na historia do homem antes da historia e na sua corrup¢ao ao construirem
historicamente os estabelecimentos politicos. Inspirados em Starobinski (1991), podemos
unir essa situacdo particular com questdes universais em se tratando da critica de
Rousseau ao divorcio entre o ser e o0 parecer, conforme citacdo: “Ao mesmo tempo em
que se revela confusamente a ruptura ontologica do ser e do parecer, €is que 0 mistério
da injustica se faz sentir de modo intoleravel a essa crianga”*®.

Contudo, a experiéncia de Rousseau envolvendo verdade e aparéncia ndo é
resultado apenas de supostas injusticas sofrido por ele na sua infancia. O episédio do
pente quebrado foi apenas o comeco, a primeira experiéncia dolorosa daquela crianca
que, até aquele momento, era mais inocente do que perspicaz. Podemos dizer que o véu
Ihe foi tirado, e a partir desse momento, o mundo com toda a sua beleza e inocéncia se
transforma ante o olhar do pequeno ultrajado. As imagens simples e serenas daquele
cenario feliz foram substituidas pela sensacao de desconfianca e amargura que tdo logo
fez Jean-Jacques compreender que a vida ndo era tdo bela quanto ele achava, conforme
citacdo:

Foi esse o final da serenidade da minha vida infantil. Desde esse instante,
deixei de gozar uma felicidade pura, e sinto ainda hoje que param ai as
lembrangas dos encantos da minha infancia. Ficamos ainda alguns meses em
Bossey. Ficamos 14 tal como descrevem o primeiro homem: no paraiso

terrestre, ainda, mas ja sem dele gozar. Era na aparéncia a mesma situagéo,
mas na realidade tudo era diferente®!’.,

Os primeiros sentimentos de existéncia revelavam a transparéncia, o imediato:
ser e parecer eram a mesma coisa. O mundo aos olhos do pequeno ndo era confuso, as
pessoas em quem confiava eram de fato confiaveis. Elas ndo eram capazes de lhe fazer
mal algum. Os pequenos delitos cometidos por Jean-Jacques eram motivados por

sensacgdes nas quais, em sua inocéncia, ndo havia tracos de uma maldade deliberada. Apos

416 4. ibid., p. 20.
417 ROUSSEAU, As Confissdes, op. cit., p.42. O. C. I, p.20.



254

ser acusado, injusticado por algo que ndo fez e pela méao dos seus confiaveis, 0 que era
real virou aparéncia, por meio de gestos e atitudes erréneos frutos de um mau julgamento.
O pequeno comecava a entender melhor o que é o bem e 0 mal, a justica e a injustica,

vicios e virtudes:

O afeto, o respeito, a intimidade, a confianca ndo mais ligavam os alunos aos
mestres; ndo os olhdvamos mais como a deuses que nos liam o coragao;
envergonhdvamo-nos menos de proceder mal e tinhamos mais medo de ser
acusados. Comegamos a nos esconder, a birrar, a mentir. Todos os vicios da
idade nos corrompiam a inocéncia e nos afeavam os brinquedos. O prdprio
campo perdeu aos nossos olhos a atracdo da docgura e da simplicidade que sobe
ao coracdo: parecia-nos deserto e sombrio, cobrira-se como que de um véu que
escondia-lhe as belezas*8.

As ideias de moralidade se desenvolvem em Jean-Jacques de uma forma cruel
embora, claro, ele levasse ainda um bom e fecundo tempo até atingir um nivel de reflexéo
vinda da experiéncia, que fosse capaz de lhe fazer entender as verdades e as aparéncias
de seu tempo.

Esse desvelamento vai sendo investigado, elucidado, diagnosticado, denunciado
a cada linha escrita, a cada pensamento divulgado com um sentimento de verdadeira
indignagéo. A desconfianca de Rousseau se universaliza, porquanto néo se trata apenas
de entes queridos, mas do género humano civilizado. Os campos de Bossey, que perderam
a sua magnificéncia aos olhos do pequeno, eram um pequeno quadro quando comparados
a decadéncia e a loucura das cidades e nagdes do mundo civilizado. A origem das
aparéncias vivenciada por Rousseau no episdédio em Bossey é apenas um pequeno e
interessante ato dentro de um grande drama. Ele é parte do teatro de vicios protagonizado
pela sociedade de mascaras, a qual a intensa rejeicdo do genebrino tratou de perseguir e
denunciar. Uma vez que as aparéncias nascem e se proliferam na natureza humana, sem
fazer parte dela, elas se ramificam na sociedade. Os préximos atos dessa “tragédia” nos
veremos a seguir.

Antes de qualquer coisa, pondera¢Bes sdo necessarias para ndo incorrermos em
pseudo-interpretacbes que comprometeriam o0 pensamento de Rousseau no Sseu
diagnostico critico em relagdo a sociedade civil de seu tempo. O perigo aqui € incorrermos

em maniqueismos interpretativos, como se Rousseau estabelecesse bem e mal absolutos:

418 14, ibid., p. 42, O. C. I, p. 21.



255

quando o bem poderia ser relacionado a natureza e o mal a sociedade. As coisas nao sdo
bem assim.

Denunciar as aparéncias ndo torna Jean-Jacques um asceta, um sectario ou
fanético, negando o mundo em vista de uma unidade imaginaria. A critica a dicotomia
entre o ser e 0 parecer nao deve ser interpretada ante essa perspectiva. Ela se insere num
plano bem mais complexo e sutil na medida em que remédio e mal estdo contidos na
mesma formula e inseridos dentro da propria sociedade civil. Conforme Starobinski
(1991, p. 55):

A sociedade ndo é ma porque nela os homens vivem em comum, mas porque
0s mobeis que os associam o0s tornam irremediavelmente estranhos a
transparéncia original. E a opacidade da mentira e da opinido que Rousseau
acusa, e ndo a sociedade como tal.

Ciéncias, letras e artes, filosofia e teatro ndo sdo maus em si mesmos. Se assim
o fossem, Rousseau ndo usaria de alguns desses expedientes para desvelar a condigédo
humana e a sua corrupgao em sociedade. Aqui o que é dicotomia entre o ser e o parecer
se transforma em conflito. Vimos previamente nesse trabalho a importancia da analogia
envolvendo sociedade e teatro para aquele contexto*'®. Metafora muito utilizada na época,
em que as roupas e maquiagens determinavam a que segmento social cada pessoa
pertencia. A sociedade ganhava um “status” de palco, onde as cenas eram dramatizadas
e as pessoas representavam-se diariamente, as vezes sem saber que agiam dessa forma.

A passagem da natureza para a sociedade fez com que, posteriormente, 0
homem se esquecesse de sua origem e confundisse sua representacdo dissimulada com a
sua prépria natureza ou verdade. Foi assim que a desigualdade moral ou politica se
naturalizou na sociedade civil e nela se ramificou, assim como a verdade uma vez cedendo
lugar a falsidade, foi esquecida. A consequéncia € que o0 parecer mentiroso, uma vez
estabelecido e ratificado por meio do despotismo presente na sociedade civil, bem como
por intermedio de uma educacéo dissimulada, tornou-se tdo real a ponto de quase néo se
pensar em alternativas para fazer frente a essa condigéo social dominada pelas aparéncias,

conforme citagdo do Primeiro Discurso:

419 Cf. p. 34-35.



256

Como seria doce viver entre nos, se a contencdo exterior sempre representasse
a imagem dos estados do coragdo, se a decéncia fosse a virtude, se nossas
maximas nos servissem de regra, se a verdadeira filosofia fosse inseparavel do
titulo de fil6sofo! Mas tantas qualidades dificilmente andam juntas e a virtude
nem sempre se apresenta com tdo grande pompa. A riqueza do vestuario pode
denunciar um homem opulento, e a elegéncia, um homem de gosto; conhece-
se 0 homem séo e robusto por outros sinais — € sob o traje rstico de um
trabalhador e ndo sob os dourados de um cortesdo, que se encontrardo a forca
e 0 vigor do corpo. A aparéncia ndo é menos estranha a virtude, que constitui
a forca e o vigor da alma*?°.

Ja vimos como a aparéncia se mostra como oposta a virtude ja que ndo é virtuoso
fingir o que ndo se &, por exemplo, ser pobre e vestir-se como rico para demonstrar sé-lo;
vestir-se como um santo, mas com um coragdo energumeno, repleto de mas intengoes;
vestir-se como um bravo militar e ndo passar de um covarde. Elaborar discursos sedutores
evocando a justica e o direito para os pobres, capazes de arrebatar multidées, e, contudo,
agir inversamente, ou seja, criar leis em beneficio préprio.

Vida e palco se confundem, pois € a vida que imita essa forma de arte degradada.
Em todas as dimensdes da vida social, ha um véu que cobre e enfeita a real situacdo do
homem civilizado, impedindo a ele ter acesso a sua condi¢do original, condicdo
interessante para os déspotas, nobres e ao alto clero, arraigados que eram aos Sseus
privilégios. Por isso que o palco precisava sempre ser enfeitado, para que a representagdo
fosse de fato eficaz. Um palco era necessario para que o homem civilizado se
apresentasse, mostrando suas mascaras, ocultando o que ele é em verdade, conforme
Rousseau: “O homem do mundo esta todo inteiro em sua mascara. Ndo estando quase
nunca em si mesmo, é sempre um estrangeiro e sente-se pouco a vontade quando é
obrigado a voltar a si. O que ele é nada &, o que parece ser é tudo para ele”*?!,

Viver na falsidade ndo € uma parte essencial, embora possa ser constituinte da
formacdo humana. A mentira na qual o homem vive é parte de um contexto maior, afinal,
conforme Prado Junior (2008, p. 292): “Toda a sociedade encena uma espécie de teatro
implicito que a institucionalizacdo do espetaculo vem despertar e, por assim dizer,
purificar e tornar hiperbodlico”. Desse modo, o que significaria ter uma virtude aparente
sem possui-la? Primeiro € 6bvio que em relacdo a moral, a virtude estd em um patamar

extremamente oposto ao da aparéncia. A virtude ganha um “status” de verdade e a

420 ROUSSEAWU. Discurso sobre as ciéncias e as artes, op. cit., p. 335-336, O. C. Ill, p. 7-8.
421 ROUSSEAU. Emilio ou Da Educagéo, op. cit., p. 300. O. C. 1V, p. 515.



257

aparéncia de falsidade. Nesse caso, 0s homens em sociedade vivem baseados em relacdes
de mentira em que o decoro é mais importante do que a intengéo.

O decoro pode ser entendido como um artificio usado pelos cortesdos para se
distinguirem das camadas populares, através das vestimentas e dos habitos e costumes
aristocraticos pelos quais, como vimos, eram muito intensos no Antigo Regime. Essa
pompa aristocratica parece fazer parte da sociedade cortesd parisiense, em que 0s nobres
em decadéncia deveriam se distinguir de alguma forma dos demais. Conforme Roubine
(2003, p. 52):

Mais genericamente, o decoro afirma uma “natureza” aristocratica que
legitima pelo “curso das coisas” a organizacgdo da sociedade, sua hierarquia...
Ha, dizem, uma “postura” especificamente aristocratica, uma “majestade” real,

maneiras de ser préprias dos principes (dos herdis, dos deuses...) que 0s
distinguem da humanidade comum??2,

Rousseau, nesse aspecto, toma como verdade ndo as aparéncias presentes no estilo
de moda da alta sociedade do século XV1I1, mas ele evoca o estilo do homem selvagem,
dos selvagens da América e dos camponeses como sendo a forma, nesse contexto, mais
natural de o homem ser. Trajes rusticos e naturais deveriam servir como um novo modelo
estético de se vestir, ja que a verdadeira beleza ndo estd na pompa aristocratica e sua
forma extravagante de se vestir, mas no corpo em sua forma natural, pois: “O homem de
bem é um atleta que se compraz em combater nu; despreza todos esses ornamentos vaos,
que dificultam o emprego de suas forcas e cuja maior parte sé foi inventada para esconder
uma deformidade qualquer*?.

A forma de se vestir ndo diz o0 que a pessoa €. A roupa muito afetada, quando
muito é um disfarce que oculta alguma deformidade fisica da pessoa que a usa. Na
sociedade movida pelas aparéncias, a maneira e o estilo com que as pessoas se vestem
tornam-se mais importantes do que elas préprias. Mais do que isso, a roupa pode esconder
0 verdadeiro carater da pessoa. Com certeza, nos dias de hoje, Rousseau ficaria
absolutamente indignado com a maxima das grifes contemporaneas, segundo a qual: “o

mundo trata melhor quem se veste bem”.

422 ROUBINE, Jean-Jacques. Introducdo as grandes teorias do teatro. Rio de Janeiro: Zahar, 2003.
423 ROUSSEAWU. Discurso sobre as ciéncias e as artes, op. cit., p. 336. O. C. I, p. 8.



258

Se na sociedade impera a mentira, o disfarce e a encenacéo frivola, o carater da
pessoa depende de uma construcdo artificial na qual a roupa tem um papel preponderante.
O que de fato a pessoa é ndo é levado em consideracdo. E por isso que quanto mais
simples 0os homens se vestem, mais auténticos eles sdo. Rousseau ndo aceita determinadas
formas de tratamentos superficiais baseados na forma de se vestir. Por isso, decoros
rebuscados ndo podem ser adotados na educacdo de Sofia, conforme o Emilio:

Pode-se brilhar pelo traje, mas s6 se agrada pela pessoa. Nossa roupa nédo
somos nos; muitas vezes ela nos enfeia, de tdo rebuscada, e muitas vezes quem
veste as que mais realgcam sdo as que menos se notam. A educacao das meninas,
é neste ponto, completamente despropositada. Prometem-lhes enfeites como
recompensa, fazem com que gostem dos adornos rebuscados; como ela esta
linda!, ¢ o que lhes dizem quando estdo muito enfeitadas. E, muito pelo
contrario, deveriam fazer com que entendessem que tantos ornamentos sé
servem para disfarcar defeitos e que o verdadeiro triunfo da beleza esta em
brilhar por si mesma. O amor pelas modas é de mau gosto, porque 0s rostos

ndo mudam com elas e, permanecendo 0s mesmaos, o que lhes cai bem uma vez
cai-lhes bem sempre??,

A corrupcao do carater parece ndo poupar ninguém, nem mesmo as mulheres, uma
vez que todos sdo produtos das institui¢des civis. A forca do protocolo que adorna os
costumes aparentes impede o homem de agir com a verdade. A forma de se vestir vem a
ser fundamental para ocultar nossos sentimentos, nossas verdades. Criam-se estereétipos
que sdo verdadeiras armaduras em volta de nosso ser, com o intuito de esconder aquilo
que Somos.

Destarte, Rousseau entende que, nas grandes cidades, a roupa quer se comunicar
mais do que as pessoas; acredita-se estar lidando com homens de bem, quando patifes se
escondem atras de trajes afetados. Observando esse aspecto, a critica de Rousseau se volta
ao contraste entre as cidades, lugares onde predominam as mascaras, € 0 campo, lugar
onde predominam os valores da simplicidade e da inocéncia, como veremos em detalhes

no proximo topico.
8.3 O contraste entre a simplicidade do campo e a espetacularizacao da cidade

As grandes cidades Paris sdo um dos alvos preferidos de Rousseau na sua critica
as aparéncias advindas da urbanidade dos costumes. N&o sdo poucas as referéncias

negativas de Rousseau a essa cidade, e & Franca como um todo. Logo Paris, que irradiava

424 ROUSSEAU. Emilio ou Da Educagéo, op. cit., p. 513-514, O. C. IV, p. 713. Grifo do autor.



259

no cenario Ocidental e que encantava a Europa e algumas colénias do Novo-Mundo, onde
as elites enviavam seus filhos para 0 mundo doce das letras e das artes.

Mas, conforme Rousseau, é principalmente em Paris o lugar onde 0s costumes séo
mais corrompidos, pois 0s homens séo apresentados com os mais baixos valores morais:
elegantes, mas ndo verdadeiros; uniformes, pois todos seguem 0s mesmos habitos, a
mesma riqueza de aderecos; 0 mesmo rebanho em sociedade, em que as diferengas ndo
sdo respeitadas; a opuléncia, o 6dio e a traicdo; a ociosidade e o orgulho; a vaidade, o
luxo e os costumes efeminados; enfim, um cortejo de conduta moral dissoluta que é
ocultado sob o véu da urbanidade dos costumes.

A critica as aparéncias em cidades como Paris € intensa no romance Julia ou A
Nova Heloisa. Embora esse romance tenha feito muito sucesso, a intencdo de Rousseau
ao escrevé-lo ndo era a de angariar aplausos ou dinheiro, embora ele tenha tido um
sucesso estrondoso. A sua principal intencdo era a de oferecer letras Uteis para a sociedade
corrompida. Bem como a de apresentar um novo estilo com novas tematicas bem
destoantes daquelas que estavam em moda, conforme citacdo do “Segundo Prefacio” do

romance:

As pessoas da alta roda, as mulheres da moda, os grandes, os militares, eis 0s
atores de todos os vossos romances. O refinamento do gosto das cidades, as
méaximas da Corte, o aparato do luxo, a moral epicurista, eis as licbes que
pregam e os preceitos que oferecem. O colorido de suas falsas virtudes embacia
o brilho das verdadeiras, a artimanha dos procedimentos substitui os deveres
reais, os belos discursos fazem desdenhar as belas a¢Ges e a simplicidade dos
bons costumes € considerada grosseria®?.

Escrever um romance néo € algo bom, para Rousseau. Quando muito é algo util e
necessario, ja que seria a melhor forma de se dialogar com a cultura corrompida. Assim
como escrever teatro ou textos filos6ficos. Embora maus, eles podem ser usados para
desmascarar a mentira. N&o estariam nessas ambiguidades e paradoxos de Jean-Jacques
as intensidades de seu pensamento? E assim que Starobinski (2001, p. 187) vé nos seus
escritos um mal, mas também o remédio do mal: “O estudo, que ¢ o mal, pode tornar-se
o remédio do mal. Com uma condicao: que ele ndo seja distracao, diversdo, mas retorno

2

asi”.

425 ROUSSEAU. Jdlia ou A Nova Heloisa, op. cit., p. 32, 0. C. I, p. 19.



260

Por isso que as tematicas mais defendidas no romance Julia ou A Nova Heloisa
salientam o dever, a virtude, e ndo as inclina¢bes corrompidas. Na verdade, Rousseau
orienta as mocas castas e virtuosas a ndo ousar ler romances, ainda que seja a Nova
Heloisa, para ndo se perderem nas frivolidades da vida. Os principais cenérios da trama
acontecem na regido do Vaud, na Suica, assim como em Paris. O romance a Nova Heloisa
é um escrito denso dividido em seis partes, na forma de cartas compartilhadas entre os
protagonistas.

Na galeria feminina, nds temos Julia, que é a heroina casta e pura, e Clara, sua
prima. Na galeria masculina, destacam-se Saint-Preux, preceptor e primeiro e Unico amor
de Julia, Wolmar, seu esposo, personagem ora ateu, ora deista, e um nobre inglés, fiel e
amigo chamado Milorde Eduardo. Toda a trama gira em torno de Jalia e do seu amor por
Saint-Preux, embora ela ndo tenha sido permitida casar com ele a mando do pai, j& que
Saint-Preux era um homem sem origem nobre. Assim, a heroina se manteve fiel ao dever
junto ao seu progenitor e se orgulhava disso. Em outras palavras, mesmo amando Saint-
Preux, Julia permanece fiel ao seu esposo Wolmar, obedecendo rigorosamente o pedido
do pai, o bardo D’Etange. Para a heroina Julia, os apetites e as paixdes devem estar
subordinados a virtude e ao dever.

O cenério ¢ idilico — apesar do esporadico conflito entre pai e filha — até a carta
XI11, na segunda parte do romance. Nessa carta, Saint-Preux, narra a sua chegada em
Paris, fugindo da Suica por ndo ter seu amor por Julia aceito pelos pais da amada, trama
contada na primeira parte do romance. Como vimos, Saint-Preux aparentemente ndo é de
uma linhagem nobre, ndo tem riqueza. Logo, devido as convencdes sociais arraigadas a
aristocracia, ele estava efetivamente impedido de se casar com Jalia. A Unica coisa que
Saint-Preux possuia era o coracao dela.

Ao chegar a Paris, Saint-Preux ndo quer fazer fama, ndo se admira com o mundo
dos salbes, dos espetaculos, dos filosofos e da Academia, atitude talvez estranha a
qualquer outro jovem promissor que chegasse a essa cidade, como também aconteceu
com Rousseau. E importante salientar que, nas Confissdes, Rousseau partiu para Paris em

busca de fortuna no ano de 1741. O proprio Rousseau assim nos relata:

Desde esse instante, imaginei minha fortuna feita; e no ardor de a partilhar com
aquela a quem devia tudo, sé cogitei entdo em partir para Paris, sem duvidar



261

de que ao apresentar meu projeto a Academia deixasse de fazer uma
revolugao®?,

Na ocasido, Rousseau levava consigo uma peca teatral, intitulada “Narciso ou O
Amante de si mesmo e um projeto de masica que, ao apresenta-lo a Academia de Ciéncias
de Paris, recebeu “cumprimentos belissimos”, mas foi rejeitado. Rameau estava na mesa
julgadora, o que provocou um grande desentendimento entre ambos, resultando na
“querela dos bufdes” que envolvia simpatizantes da Opera francesa e italiana. O fato é
que, por esses e outros motivos, Rousseau ficou profundamente decepcionado com Paris
e ndo a poupou de criticas até o fim de sua vida.

Se seu projeto desse certo, ou mesmo seu projeto de vida ganhasse fortuna, ele
continuaria firme na sua “luta” pessoal contra Paris? Sobre isso ndo sabemos, e
obviamente ndo ha como saber. Mas, o fato é que o seu personagem Saint-Preux, no
romance da Nova Heloisa, escandaliza-se com a moral de aparéncias supostamente
presente em Paris, conforme citagdo: “Entro com um secreto horror neste vasto deserto
do mundo. Este caos oferece-me apenas uma soliddo horrivel onde reina um triste
siléncio”*?’.

A essa altura do romance, Rousseau parece, através da carta de Saint-Preux,
continuar a sua peregrinagdo contra os costumes de Paris e dos parisienses. Sempre na
mesma tonalidade critica: denunciar uma sociedade que se mostra 0 que ndo é. Distante
de seus costumes simples e naturais, a cidade representa a decadéncia moral do género
humano. A carta XIV, presente na segunda parte do romance, € fundamental para
compreendermos com profundidade o tema. Ela precede a carta XVII, que contém a
critica ao teatro.

A primeira critica de Saint-Preux a sociedade parisiense diz respeito ao falso
acolhimento por parte dos cidaddos dessa cidade. Saint-Preux ndo se queixa da acolhida,
caracterizada pelas amizades cortesds e os cuidados dos habitantes de Paris com 0s
estrangeiros. O que mais o deixa indignado é que essa acolhida ndo significa algo que
vem da propria natureza humana, algo sincero, vindo de dentro do coragéo. Pelo contrario,

tem por base a artificialidade, o protocolo, ndo a real intengdo de ajudar o proximo:

426 ROUSSEAU. As Confissges, op. cit., p. 258, O. C. I, p. 272.
427 ROUSSEAU. Jdlia ou A Nova Heloisa, op. cit., p. 210, O. C. 1, p. 231.



262

Como ser amigo de alguém que nunca se viu? O honesto interesse da
humanidade, a efusdo simples e tocante de uma alma sincera tém uma
linguagem muito diferente das falsas demonstragdes da polidez e das
aparéncias enganadoras que o habito da sociedade exige. Tenho muito medo
de que aquele que desde o primeiro momento me trata como um amigo de vinte
anos ndo me trate, ao final de vinte anos, como um desconhecido se tivesse de
pedir-lhe um grande favor; e quando vejo homens tdo distraidos ter um téo
terno interesse por tantas pessoas, presumiria facilmente que ndo o tém por
ninguém?“%,

Essa critica se estende de um ambito pessoal e moral para atingir uma envergadura
mais social, a proporcdo que Saint-Preux contempla as desigualdades patentes no seio da
propria sociedade. Dessa forma, o seu olhar critico vai além das aparéncias, pois uma
sociedade com extremas desigualdades sé pode ter por base relagdes aparentes e cénicas,
por mais que esses mesmos vinculos entre os cidaddos se esforcem por serem verdadeiros
e sinceros. Isso demonstra, efetivamente, que em Rousseau as coisas estdo bem
interligadas: relagbes morais e sociais sdo muito semelhantes dentro do mesmo contexto
da espetacularizacdo do homem civilizado e da sociedade na qual ele vive.

Saint-Preux nos mostra que, olhando para a sociedade e para as instituicdes,
percebemos como sdo as pessoas. As relacdes pessoais em Paris sdo aparentes (ainda que
as pessoas se esforcem em parecer o contrario), porque os bens sdo mal divididos e as
grandes riquezas caminham lado a lado com as maiores misérias, conforme a Nova
Heloisa:

Se tudo isso fosse sincero e imediatamente aceito ndo haveria Povo menos
preso a propriedade, a comunidade dos bens estaria aqui quase estabelecida, o
mais rico oferecendo continuamente e 0 mais pobre aceitando sempre, tudo
seria naturalmente nivelado e a prépria Esparta teria tido partilhas menos iguais
do que seriam em Paris. Em lugar disso, é talvez no mundo a cidade em que as

fortunas sdo mais desiguais e em que reinam, a0 mesmo tempo, a mais
suntuosa opuléncia e a mais deploravel miséria®?°.

Se a vida na cidade néo proporciona uma vida moralmente digna, por causa das
relacbes sociais reflexos das relagdes pessoais baseadas nas aparéncias, quando se
aparenta ser 0 que ndo se €, entdo podemos arriscar em dizer que a vida no campo, ou nas
pequenas cidades proporciona uma relagcdo mais virtuosa, mais sincera e, portanto, mais

proxima do imediato.

42814 ibid., p. 211, O. C. I, p. 231-232.
42914, ibid., p. 211, . C. 11, p. 232.



263

Em Rousseau, ha uma nitida oposicdo entre cidade e campo. Essa oposicéo
também é reforcada através da critica de Rousseau a vida na sociedade que, como vimos,
tem uma forte tendéncia a representacdo, como se a sociedade toda fosse um grande palco
cénico. N&o nos esquecamos de que o inicio da carreira de Rousseau € marcado pelo
teatro, e que talvez isso o tenha influenciado nas criticas as instituic@es civis. Rousseau
vé nelas uma marca quase indelével da mentira compreendida como jogo cénico,
conforme citacdo: “Até agora vi muitas mascaras, quando verei rostos de homens?**43°,

H& em Rousseau um verdadeiro elogio & vida no campo e nas pequenas cidades.
Se a cidade ¢ o lugar onde reina a aparéncia, Rousseau vai encontrar no campo sinais do
que seria uma vida virtuosamente verdadeira. Essa postura rousseauista parece valer,
tanto para a vida no campo em si mesma, ou seja, a propria condi¢do de morar no campo
€ menos corrompida, quanto nas relacdes sociais existentes (menos desiguais, mais
verdadeiras e sinceras), dentro dos que moram na vida campestre.

Na carta VII da quinta parte do romance Julia ou A Nova Heloisa, Saint-Preux
escreve a Milorde Eduardo sobre a forma digna como sdo tratados 0s que exercem
servicos na propriedade da familia Wolmar (Julia e o Sr. de Wolmar). Podemos fazer um
paralelo importante com a carta XI1I da segunda parte: Saint-Preux em Paris, Saint-Preux
na propriedade dos Wolmar. Vejamos como viver no campo é fundamental para se ter

sinais reais dos valores da igualdade e da liberdade:

O lugar da reunido é uma Sala & antiga com uma grande chaminé onde se faz
um bom fogo. A peca é iluminada por trés lampadas as quais o Sr. de Wolmar
apenas mandou acrescentar uma cobertura de lata para interceptar a fumaca e
refletir a luz. Para evitar a inveja e 0s pesares, procura-se nada expor aos olhos
dessa boa gente que ndo possam reencontrar em sua casa, mostrar-lhe como
Unica opuléncia a escolha do que é bom nas coisas comuns € um pouco mais
de liberalidade na distribui¢do. O jantar é servido em duas longas mesas. O
luxo e o aparato dos festins ndo estdo presentes mas a abundéancia e a alegria
sim. Todo mundo pbe-se a mesa, patrdes, diaristas, empregados; cada um se
levanta indiferentemente para servir, sem exclusdo, sem preferéncia, e o
servico é sempre feito com graca e com prazer. Bebe-se a vontade, a liberdade
tem como Unico limite a honestidade. A presenca de patrdes tdo respeitados
contém todo mundo e ndo impede que se esteja a vontade e alegre. Se alguém
falta a conveniéncia ndo se perturba a festa com reprimendas mas ele ¢
despedido no dia seguinte*3.

430 14 ibid., p. 211, O. C. I, p. 236.
43114, ibid., p.524, O. C. 11, p.608.



264

Percebemos nessa citacdo a importancia de se estabelecer novas relagfes sociais
espontaneas e sinceras, em que ndo ha, na hora da partilha a mesa, limites e preconceitos
entre classes sociais. N&o h& espaco para a frieza e a reserva. Respeita-se a diferenca entre
patrdo e empregados, mas isso nédo se justifica em desigualdade. Que valor pode ter a
aparéncia num estilo de vida tao sincero e honesto, no qual os homens ndo tém receio de
se mostrar como sao? As riquezas e 0s bens ndo conduzem necessariamente a tratamentos
diferenciados naquela pequena comunidade. Tal é o louvor que Rousseau faz a vida no
campo.

Essa mesma tematica € encontrada na carta XII da quarta parte. Na ocasido, Julia
escreve a sua prima Clara sobre o desprazer da vida na corte, considerada uma vida de
aparéncias e mentiras. Como exemplo, ela cita a relacdo entre patrbes e empregados,

conforme citagdo:

As duas primeiras classes da sociedade que tive ocasido de observar foram os
cortesdos e os criados, duas categorias de homens menos diferentes na
realidade do que na aparéncia e tdo pouco dignos de serem estudados, tdo faceis
de conhecer que me entediaram ao primeiro olhar. Abandonando a corte, onde
tudo é logo visto, fugi, sem o saber, do perigo que nela me ameacava e do qual
n&o teria escapado*®?,

E na propriedade dos Wolmar que Rousseau encontra um auténtico retrato naquela
maravilhosa casa, que ¢ morada da virtude. Sao nos campos que 0s homens podem
prosperar virtuosamente. Rousseau nos mostra que € sempre um erro 0S Camponeses
abandonar o campo e ir para a cidade, perdendo, dessa forma, a simplicidade dos seus
costumes ao adquirir os costumes dissolutos daqueles que vivem nas cidades. H4 uma
tendéncia presente nos escritos de Rousseau que sugere que 0 homem nasceu para 0
campo, e ndo para a cidade, conforme o genebrino:

A condico natural do homem é a de cultivar a terra e viver de seus frutos. O
tranquilo habitante dos campos, para sentir sua felicidade, somente precisa
conhecé-la. Todos os verdadeiros prazeres do homem estdo ao seu alcance, tem
ele apenas as dificuldades inseparaveis da humanidade, dificuldades que

aquele que delas julga libertar-se na verdade apenas as troca por outras mais
cruéis. Este estado é o Uinico necessario e 0 mais Util*%,

43214 ibid., p.426, O. C. I, p.491.
433 4. ibid., p. 463, O. C. Il p. 534.



265

A oposicdo entre cidade e campo ndo € menos intensa no Emilio ou Da Educacéo.

A auténtica proposta pedagdgica deve contemplar a vitalidade da crianca que proporciona
a vida no campo. Néo é bom que a crianga comece sua educacao na cidade, pois:

As cidades sdo o abismo da espécie humana. Ao cabo de algumas geracGes, as

racas morrem ou degeneram. E preciso renova-las, e é sempre o campo que

traz essa renovacgdo. Enviai pois vossos filhos para que se renovem, por assim

dizer, a si mesmos e retomem nos campos o vigor que se perde no ar insalubre
dos lugares povoados demais*3.

Um quadro significativamente lirico é apresentado quando da viagem de Saint-
Preux ao alto Valais na Nova Heloisa. Nele, o herdi descreve os costumes dos habitantes
na carta XXIII da primeira parte. A idealizacao de seus habitantes sinaliza para um forte
contraste para com 0s mencionados habitantes de Paris. No Valais, ndo ha espaco para
que a mentira e a hipocrisia sejam cortejadas entre 0s seus virtuosos moradores. O quadro
idealizado é um dos mais belos e inocentes do romance, ja que a simplicidade, o zelo
verdadeiramente hospitaleiro, o apego desinteressado as pessoas ndo sdo mais repetidos
por nenhuma vila durante o romance.

No alto Valais, tanto ha uma concordancia entre o que se diz e o que se faz, como
também ha uma auténtica e respeitosa relacdo doméstica. Patrfes e empregados estdo
longe de serem distintos pela ordem ou posses. O dinheiro ndo € o condutor da vida dos
habitantes, enfim, a idealizacdo dessa sociedade simples, livre e desinteressada reforca o
aspecto da critica moral envolvendo povos da cidade e povos do campo, conforme

citacdo:

Teria passado todo o tempo de minha viagem apenas no encantamento da
paisagem se ndo tivesse experimentado um ainda mais doce no trato com 0s
habitantes. Encontrareis em minha descricio um rapido creiom de seus
costumes, de sua simplicidade, do equilibrio de suas almas e desta mansa
tranquilidade que os torna felizes, antes pela isengdo dos pesares do que pelo
gosto pelos prazeres. Mas o que ndo pude pintar-vos e que ndo se pode
facilmente imaginar € sua humanidade desinteressada e seu zelo hospitaleiro
para com todos 0s estrangeiros que o acaso ou a curiosidade conduzem entre
eles. Tive uma experiéncia surpreendente, eu, que ninguém conhecia, € que sO
caminhava com a ajuda de um guia. Quando chegava a noite a um lugarejo,
cada um vinha com tanta solicitude oferecer-me sua casa que me sentia
confundido com a escolha e aquele que obtinha a preferéncia parecia tdo
contente que da primeira vez tomei esse ardor por avidez. Mas fiquei bem
espantado quando, ap0s ter-me servido, em casa de meu héspede, como na

434 ROUSSEAU. Emilio ou Da Educacao, op. cit., p. 41, O. C. 1V, p. 41.



266

taberna, no dia seguinte recusou ele meu dinheiro, tendo-se mesmo ofendido
com minha proposta e em toda parte foi a mesma coisa*®.

Né&o sabemos ao certo se Rousseau é o pensador mais indicado para elogiar uma
vida no campo, tendo em vista que ha nele uma tendéncia a romantizar demais essa vida.
Rousseau nunca trabalhou duro nos campos, nunca foi camponés. A situacdo dos
camponeses em sua época nao era nada animadora. N&o era uma questdo meramente
moral, ou de vontade que fazia com que os camponeses abandonassem os campos. Era
pura sobrevivéncia. Conforme Hobsbawm (1996), na segunda metade do século XVIII, a
nobreza era constituida de cerca de 400 mil pessoas entre 0s 23 milhdes de franceses.
Desse contingente, 80% era de camponeses: “[...] @ grande maioria ndo tinha terras ou
tinha uma quantidade insuficiente, deficiéncia esta aumentada pelo atraso técnico
dominante; e a fome geral de terra foi intensificada pelo aumento da popula¢ao”
(HOBSBAWM, 1996, p. 16)*.

N&o havia muito romantismo em viver nos campos: a miséria, a fome, os
impostos, as doengas, tudo isso dificultava a vida dos camponeses. Parece 6bvio que a
preocupacdo de Rousseau em elogiar 0 campo se baseia numa atitude de preservar 0s
costumes, de afasta-los ao maximo da vida cortesd, fundamentada na aparéncia. Portanto,
podemos arriscar em dizer que a preocupacdo de Rousseau era efetivamente com a
verdade do ponto de vista moral. Verdade entendida como oposto de aparéncia, e, nesse
caso, proxima do que seria um estilo de vida baseado na sinceridade das relacdes
humanas, na simplicidade dos costumes, na inten¢do verdadeira de cada pessoa, na
liberdade de agir e dizer o que pensa sem reservas ou friezas, na igualdade de relagdes
em que o dinheiro e o poder ndo determinassem a forma com que as pessoas deveriam
ser tratadas. Era assim que Rousseau instruia os leitores.

Essa oposicdo envolvendo cidade e campo também ganhou notoriedade na
questdo que se refere a Genebra, antes da condenacéo de Rousseau. As obras de Rousseau
ainda ndo haviam sido queimadas por algumas autoridades da cidade e o titulo de cidadao
ainda ndo havia sido dele retirado. Quando nos referimos a questdo Genebra aqui,
partimos principalmente do verbete “Genebra”, publicado por D’Alembert na
Enciclopédia, no qual, entre outros temas, ha uma proposta de D’Alembert em instalar

um teatro de comédia nessa cidade. Conforme o verbete escrito por D’ Alembert:

435 ROUSSEAWU. Julia ou A Nova Heloisa, op. cit., p. 84, O. C. II, p. 79.
438 HOBSBAWNM, Eric J. A revolugéo francesa. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1996.



267

Ndo se toleram comédias em Genebra; ndo que se desaprovem os espetaculos
em si mesmos; mas teme-se, dizem, o gosto pelos enfeites, pela dissipacéo e
pela libertinagem que as companhias de comediantes espalham pela juventude.
No entanto, ndo seria possivel remediar esse inconveniente com leis severas e
bem executadas sobre a conduta dos comediantes? Com isso, Genebra teria
espetaculos e bons costumes, e gozaria das vantagens de ambos; as
representacdes teatrais educariam o gosto dos cidadaos, e lhes dariam uma
finura de tato, uma delicadeza de sentimento muito dificil de adquirir sem esse
auxilio; a literatura lucraria com isso sem que a libertinagem fizesse
progressos, e Genebra reuniria a sabedoria da Lacedeménia a polidez de
Atenas®’,

Diante dessa proposta, Rousseau parece ter-se sentido muito ofendido, dado o
amor por sua Republica, antes de ser perseguido por ela. Como resposta, publicou a ja
citada Carta a D’Alembert (1758), que se apresenta como uma grande critica ao teatro.
Né&o seria exagero afirmar que talvez tenha sido a maior critica do teatro da historia
Ocidental. Nao é facil compreendé-la lendo-a em separado do conjunto da obra de
Rousseau. Poderiamos cair numa leitura equivocada, considerando, por exemplo, que
Rousseau odeia o Teatro.

Outro equivoco de interpretacdo seria colocar Rousseau como um mero partidario
dos moralistas, em sua maioria clérigos que tinham verdadeira ojeriza ao teatro, ja que
uma das motivagoes de D’ Alembert é responder aqueles que ndo “toleram comédias em
Genebra”. Esses geralmente eram ministros cristdos que, assim como os padres catolicos,
demonizavam os espetaculos. Esse equivoco fora constatado por Prado Janior (2008),
para quem as teses centrais de Rousseau diziam respeito ao fato de que o teatro ndo educa
0s costumes aliada a uma critica mais geral a representacdo que inclui uma dimenséo
moral, mas, sobretudo politica, pois, conforme Prado Junior (2008, p. 292): “Toda
sociedade encena uma espécie de teatro implicito que a institucionalizacdo do espetéaculo
vem despertar e, por assim dizer, purificar e tornar hiperbolico”.

Trata-se de uma critica que tem grande relevancia na atualidade, se levarmos em
consideracdo a unido intrinseca entre o teatro e o grande espetaculo decadente que é a
sociedade civil, fundamentadas nas relagdes de aparéncia. A Carta a D’Alembert € uma
obra muito complexa, escrita como num unico félego, sem subdivisfes, como em outras
principais obras citadas. Além da oposi¢do entre Genebra e Paris, variadas sdo as

temaéticas presentes na obra: 0 amor a pétria, virtude, a questdo do homem, a corrupgao

47 D’ ALEMBERT, Jean. Apéndice. “Carta a D’ Alembert”, op. cit, p.153.



268

dos costumes, os comediantes e cidadaos, a simplicidade, a critica a representacéo, o luxo

e a inocéncia. De acordo com Prado Junior (2008, p. 297):

A Carta a D’Alembert tem certamente uma estrutura complexa e escalonada
— e a leitura tradicional, ja o vimos, sofre ao ignora-la, atenta somente ao
inventario das coincidéncias tematicas entre esse texto e a tradicdo anterior da
critica ao teatro. Mas podemos nos perguntar se, ao libertar assim o jogo
infinito da interpretacdo, ao colocar entre parénteses até a interpretacdo
proposta por Rousseau, ainda resta um sentido que seja inseparavel da propria
estrutura do texto, um limite que a prudéncia da leitura deve respeitar.

Ao se intitular “Cidadao de Genebra”, parece que Rousseau mostra a que veio
com uma certa dose de citime, ja que de Genebra entende ele, somente ele. E importante
que esse titulo citado parece fazer oposicao ao montante de titulos académicos atribuidos
a D’Alembert. Nao sabemos, efetivamente, se era um protocolo da época, citar com
honradez os titulos do receptor, ou se Rousseau se utilizou disso para denunciar mais uma
vez a influéncia da Academia nos bons costumes. Rousseau versus D’ Alembert nos faz
pensar o “Cidadao de Genebra” contra o parisiense. Naquele contexto, Genebra poderia

ser um modelo de virtude contra a decadente Paris. Para Garcia (1999, p. 98):

A invocagdo constante de Paris nos textos de Rousseau ndo é casual. Ela resulta
do fato dessa grande ville capitale fornecer um exemplo extraordinario de
concentragdo de pessoas, talentos, artes, diversidade de ocupacdes, etc., além
de se apresentar como espaco privilegiado & observacéo e a especulacéo sobre
questbes que dizem respeito ao modo de constituicdo e existéncia das grandes
concentrages populacionais modernas.

Ja vimos supostos motivos para a ojeriza de Rousseau em relagdo a “magnifica”
cidade. Quem sabe ele realmente tivesse razdo em sua antipatia a Paris, cidade das
aparéncias onde a desigualdade é mascarada sob o véu da polidez; ou quem sabe ele é
mais uma alma desiludida e amargurada que usa uma retorica ressentida por ndo
conseguir fazer a tdo sonhada fortuna em Paris. O que fica pra nds sdo 0s seus registros
nada apraziveis aquela que era na época uma das capitais do mundo, mesmo quando ela
ndo deixava de ser, nos escritos rousseaunianos a capital onde as aparéncias sao intensas,

conforme citagdo da Carta a D’Alembert.

Vejo que em Paris, onde tudo se julga pelas aparéncias, porque ndo se tem o
lazer de examinar nada, acredita-se, pela impressdo de ociosidade e de apatia



269

que a primeira vista produz a maior parte das cidades do interior, que 0s seus
habitantes, mergulhados numa estlpida inatividade, s6 vegetam, ou se
atormentam e brigam entre si*%®,

A pequena cidade ideal, onde h4 a possibilidade de se viver na simplicidade dos
costumes, é apresentada como modelo a capital contaminada, moradia da decadéncia e
dos maus costumes. Rousseau parece querer salvaguardar a todo custo os costumes que
ainda sdo menos corrompidos da depravacdo moral, presente nas sociedades mais
policiadas. E acima de tudo o servico a patria que move Rousseau a criticar o teatro,
criticar a sociedade que o cultiva, criticar o publico que o aplaude, os comediantes que
nele trabalham, enfim, criticar o grande espetaculo cénico representados por sociedades

como a parisiense:

Numa grande cidade, cheia de gente intrigante, desocupada, sem religido, sem
principios, cuja imaginacdo depravada pelo écio, pela vagabundagem, pelo
amor do prazer e por grandes necessidades sd gera monstros e sé inspira
crimes; numa cidade grande onde 0s costumes e a honra ndo sdo nada, porque
cada um, furtando facilmente sua conduta dos olhos do publico, s6 se mostra
pelo crédito e s6 é estimado pelas riquezas; a policia nunca multiplicaria
demais os prazeres permitidos, nem se aplicaria demais em torna-los
agradaveis, para suprimir a tentacdo dos particulares de procurarem outros
prazeres mais perigosos*°.

Se ndo é na cidade grande que encontramos 0s grandes exemplos de virtude, a
pureza dos costumes, a simplicidade, o amor a patria e a religido, em suma, se ndo € na
grande cidade que encontramos a verdade entendida como modelo moral, onde estariam
seus sinais? Responder que é nas pequenas cidades ndo € o suficiente. Até que ponto ha
uma aproximagao entre a verdade e as pequenas cidades?

Assim, a eficacia da verdade do ponto de vista moral ndo estd em dizé-la, mas,
sobretudo em pratica-la. Se quiser saber onde esta a verdade, procure-a nos campos, nas
pequenas cidades, na natureza, no estado de natureza, no mais profundo do coracao
humano. A verdadeira moral ndo estd na imitagdo ou naquilo que quer ser 0 que nao &,
mas estd no que se &, realmente. Esse € o verdadeiro espetaculo. Se a grande cidade é

caracterizada pelo caos, essa “Paris, onde tudo se julga pelas aparéncias porque néo se

438 ROUSSEAU. Jean-Jacques. Carta a D’Alembert. Campinas, SP: Unicamp, 1993, p. 75, O. C. V, p.
54-55.
439 |d. ibid., p. 74, 0. C. V, p. 54.



270

tem o lazer de examinar nada [...]***°, a pequena cidade é caracterizada pela ordem, onde
os cidadaos agem segundo o principio da naturalidade, pondo a simplicidade de seu génio
acima de tudo.

Uma sociedade que teve sua origem na aparéncia, que formulou leis e instituiu
governos pela aparéncia, na propor¢cdo que houve um sérdido interesse dos ricos em
enganarem 0s pobres para manterem seu poder; uma sociedade que vive de aparéncias,
que cultiva formas de prazeres decadentes, ndo deixaria de se ver vaidosamente numa
demonstracdo daquilo em que forgosamente ela n&o queria ser. Referimo-nos ao teatro,
talvez a forma mais sutil de vaidade da sociedade civil. Por isso, o teatro era algo quase
intrinseco a vida em sociedade. L4, a sociedade se representava. Seguindo esse raciocinio,
as representacdes dizem muito da sociedade que as valoriza. Conforme afirma Salinas
Fortes (1997, p. 98):

Os homens sdo atores. No palco socio-histdrico se desenrola um interminavel
combate trdgico, uma tragicomédia de dissimulacbes e revela¢fes. Todo
conhecimento e toda ago humanos acham-se, assim, inscritos no interior desta
condicdo de manifestacdo/dissimulacdo. Na medida em que escreve, o proprio
Rousseau ndo foge desta condigdo. E certo que visa combater o disfarce e
denunciar a dissimulacdo, mas ndo pode renunciar ao teatro, teatralizando sua
prépria vida.

Ha uma identificacdo intrinseca entre a sociedade e as suas representacdes. Falar
sobre as representacfes sem identificar os costumes de um povo que goza e influencia
essas representacOes é fazer da vida um grande palco representado, onde “tudo é apenas
va aparéncia”. Por conseguinte, parece que Rousseau aposta em um outro tipo de
espetaculo social como forma de afirmar os bons costumes. A esse tipo de espetaculo, ele
denomina de “festas ptiblicas” genebrinas.

As festas publicas viriam a ser o0 oposto do teatro. Ambas sdo espetaculos, ndo
resta divida, mas a festa publica propicia, efetivamente que o cidaddo represente o que
ele €, em verdade. A festa é algo espontaneo, e ndo tem a intencé@o de ensinar nada, pois
nao se ensina o que ja se vive. Mais uma vez a tematica do que ¢ “imediato” aparece. O
palco é a propria vida. E a vida comunitaria, crua, sem subterfugios, disfarces ou mentiras,
é capaz de manter os bons costumes e propiciar aos cidaddos uma diversao muito proxima

de sua realidade. Nisso Genebra tinha a ensinar a Paris.

440 ROUSSEAU. Carta a D’Alembert, op. cit., p. 75, O. C. V, p. 54-55.



271

Como vimos, esse encanto por Genebra durou mais alguns poucos anos. O que
significa que Genebra gradativamente vai desaparecer do hall das virtudes. Genebra ndo
vai mais ser vitrine. Ao que parece, apos a queima do livro Emilio ou Da Educagdo em
praca publica, Genebra virou vidraga. Rousseau ndo poderia deixar passar em branco

tamanha decepcéo, conforme ele relata nas Confissdes:

Néo fiquei muito tempo em ddvida sobre o acolhimento que teria em Genebra,
no caso de ter vontade de voltar para 1&. O meu livro foi queimado naquela
cidade e no dia 18 de junho foi expedida ordem de prisado, isto é, nove dias
depois de ter sido expedida de Paris. Eram tantos os absurdos incriveis que se
acumulavam nesse segundo decreto e o edito eclesiastico ali fora tdo
formalmente violado que me recusei dar fé as primeiras noticias que recebi e,
quando foram confirmadas, tive medo de que infracdo tdo manifesta e tdo
gritante de todas as leis, a comegar pela do bom senso, pusesse Genebra em

confusdo*L,

O casamento entre Rousseau e a virtuosa Genebra teria chegado ao seu fim. Da
“Dedicatoria” a essa cidade no Segundo Discurso e da Carta a D’Alembert, ndo ficaram
muitos tracos de estima quando a cidade ndo mais considerava Jean-Jacques cidadao ap6s
a publicagdo de “livros escandalosos”. Tao logo a sentenca foi proclamada, a virtuosa
Genebra cede lugar a cidade que é, conforme Bignotto (2010, p. 120): “[...] a prova viva
do poder da corrupcéo e ndo o modelo de uma felicidade terrena alcangada”. E assim,
acabaria a lua de mel entre o cidaddo e a sua patria. Catélicos e protestantes se uniram
contra o “anticristo”.

Concluindo este capitulo, em Rousseau, 0 homem no estado de natureza é a
verdade, o que ele é, é tudo para si. O homem civilizado € a aparéncia, é a mascara que
disfarca o seu ser, e que o faz afastar-se do que é. E o que ele é, ndo € nada, movido que
é, efetivamente, pelas proprias aparéncias. Do mesmo modo, nenhum ser humano nasce
mal, para Rousseau. Essa maldade é institucionalizada, é no contato com os outros e suas
instituicGes que o homem se desnatura, deixa de ser quem ele é, e passa a adotar uma
roupagem artificiosa em que as mascaras determinam o carater.

Uma vez introduzidas no homem por meio das instituicdes e do aperfeicoamento
da perfectibilidade, as aparéncias se proliferam na vida humana e se ramificam na

sociedade. Ainda assim, Rousseau enxerga contrastes na civilizagdo presente quando ele

441 ROUSSEAU, As Confisses, op. cit., p.532, O. C. I, p.590.



272

volta seu olhar para o campo. Lugar onde ainda se encontra a simplicidade e a inocéncia.
Outra possibilidade é o gosto pela soliddo e pelo retiro. Neles, o homem pode
autocontemplar-se e pode ser capaz de rejeitar as aparéncias e as mascaras, conforme

citacdo da obra Rousseau, Juge de Jean-Jacques:

Uma vida de retiro e solitaria, um gosto vivo de devaneio e de contemplagéo,
o habito de entrar em si e procurar na calma das paixoes, esses primeiros tracos
desaparecidos na multiddo, somente podiam lhe fazer encontra-los. Em uma
palavra, precisava que um homem fosse pintado por ele mesmo para assim nos
mostrar o0 homem primitivo, e se 0 autor ndo tivesse sido tdo singular quanto
seus livros, jamais ele os teria escrito**,

Um dos objetivos do retiro € o de se afastar da vida em sociedade imersa nas
aparéncias e se aproximar da propria intimidade numa espécie de busca frenética visando
0 autoconhecimento. Conforme Jean-Jacques, vivendo na soliddo o homem pode
reconhecer-se tal como €, e assim se distanciar das mascaras e hipocrisias que regem a
vida do homem corrente na sociedade do século XVIII.

A preocupacdo de Rousseau ¢ diferenciar o homem que vemos do homem que é.
Em outras palavras, divorciar o ser do parecer reconhecendo que esse homem da natureza
ndo é um homem historicamente determinado no século XVI1II. Nele, 0 homem que vemos
é uma espécie de imitacdo bem ornamentada na qual s6 com muito esforco se pode

desmascara-la:

Mas onde esta esse homem da natureza que vive realmente, da vida humana,
que nem se importa com a opinido dos outros, se conduz somente segundo seus
gostos e sua razdo, sem considerar o que o publico aprova ou censura? N&s o
procurariamos em vao entre nés. Todos com um bonito verniz de palavras se
esforcam em v@o em enganar sobre o seu verdadeiro objetivo; ninguém se
engana com isso, e nenhum é enganado pelos outros embora todos falem como
ele. Todos procuram sua felicidade na aparéncia, ninguém se preocupa com a
realidade. Todos colocam o seu ser no parecer: todos, escravos e ludibriados
do amor préprio ndo vivem para viver, mas para fazer acreditar que eles
viveram*®,

42 Une vie retirée et solitaire, um gout vif de réverie et de contemplation, I’habitude de rentrer en soi et
d’y rechercher dans le calme des passions ces prémiers traits disparus chez la multitude pouvoient seuls
les lui faire retrouver. En un mot, il falloit qu’un homme se fut peint lui-méme pour nous montrer ainsi
[’homme primitif et si I’Auteur n’eut été tout aussi singulier que ses livres, jamais il ne les eut écrits.
ROUSSEAU, Jean-Jacques. Rousseau, Juge de Jean-Jacques. Oeuvres Complétes. Bibliothéque de la
Pléiade. Paris: Gallimard,1995, p. 936. (volume ). (Traducéo livre).

443 Mais ou est-il cet homme de la nature qui vit vraiment de la vie humaine, qui comptant pour rien
l’opinion d’autrui se conduit uniquement d’apreés ses penchans et sa raison, sans égard a ce que le public
approuve ou blame ? On le chercheroit en vain parmi nous. Tous avec un beau vernis de paroles tachent



273

O divorcio entre o ser e parecer tem um destinatario a quem Rousseau chama de
“Todos”. Esses estao “entre nos”, sdo os homens do século XVIII que deixando de
viverem para si proprios, constroem a sua condi¢do de vida em comparagfes com 0s
outros. Enganos e aparéncias séo a tbnica numa sociedade teatralizada e subdividida em
uma rigida estrutura piramidal negando o ser do homem em sua condi¢do natural de
igualdade e liberdade, justificadas pela tirania politica e religiosa.

O reflgio em si mesmo é uma das linhas de defesa de Rousseau as aparéncias. O
que fica é sua voz, solitaria, verdadeira e sincera ao denunciar as aparéncias, mas também
contraditéria ao se utilizar das proprias armas que combate: “Eis-me, portanto, sozinho
na terra, tendo a mim mesmo como irmdo, préximo, amigo, companhia. O mais sociavel
e 0 mais afetuoso dos humanos dela foi proscrito por um acordo unanime”**4. O que dizer
desse ultimo suspiro? A “voz da verdade”, escrita ¢ publicamente exposta, e que por isso
mesmo nunca abandonou sua luta filoséfica contra o reinado da hipocrisia, da falsidade e
da aparéncia. Passemos ao nosso Ultimo capitulo deste trabalho de tese, no qual
investigaremos a possibilidade de vincular a tensdo entre o ser e o0 parecer em Rousseau

em sua perspectiva moral com o cristianismo.

en vain de donner le change sur leur vrai but ; aucun ne s’y trompe, et pas un n’est la dupe des autres
quoique tous parlent comme lui. Tous cherchent leur bonheur dans I'apparence, nul ne se soucie de la
réalité. Tous mettent leur étre dans le paroitre : tous, esclaves et dupes de I’amour-propre ne vivent point
pour vivre, mais pour faire croire qu’ils ont vécu. 1d. ibid. (Traducao livre).

444 ROUSSEAU, Jean-Jacques. Devaneios do caminhante solitario. Campinas, SP: Hucitec, 1986, p.23.
O.C. 1, p. 995.



274

CAPITULO IX:
OS DILEMAS DA MORAL CRISTA COMO PARTE DO COMBATE DE
ROUSSEAU AS APARENCIAS

O objetivo desse ultimo capitulo do nosso trabalho de tese sera o de investigar se
h& continuidades entre a concepcédo da constituicdo do homem sob o enfoque do divorcio
entre 0 ser e 0 parecer na perspectiva moral em Rousseau, e o cristianismo. Para
desenvolver esse capitulo iniciaremos com uma reflexdo sobre a suposta escassez de
argumentos provindos da tradicdo cristd na analise de Rousseau sobre a ameaca das
aparéncias na constituicdo do homem em seu estado de natureza, conforme o Segundo
Discurso e na primeira fase da infancia, conforme o Emilio.

Em seguida, examinaremos possiveis continuidades entre a concepcao de religido
natural de Rousseau na “Profissdo de fé do Vigario Saboiano”, presente no livro 1V do
Emilio, e o cristianismo. Neste topico, faremos uma discussao envolvendo as religides
reveladas e a religido natural focando na tenséo entre a razéo e a fé, assim como na
tematica relacionada a sinceridade. No ultimo tdpico, 0 nosso objetivo serd o de
apresentar como, para Rousseau, o cristianismo verdadeiro pode ser um recurso utilizado
para o combate as aparéncias na perspectiva moral.

Embasar-nos-emos nas obras As Institutas, de Calvino; O elogio da Loucura, de
Erasmo; Os Pensamentos, de Pascal e enxertos da Biblia. Também trabalharemos as obras
de Voltaire: a Profissdo de Fé dos teistas, o Tumulo do fanatismo, Das conspiracgdes
contra 0s povos ou Das proscricdes e o Tratado sobre a tolerancia; assim como o
Segundo Discurso, Julia ou A Nova Heloisa, o Emilio, as Cartas Escritas da Montanha,
o Fragmento alegérico e a Carta ao Arcebispo de Paris, de Rousseau.

9.1 Rousseau e a caréncia da doutrina cristd na constituicio do homem na
perspectiva moral

Observando as anélises de Rousseau sobre a natureza humana em seu estado de
natureza, e mesmo quanto a sua formacgdo pedagogica durante as primeiras fases da
infancia, percebemos uma caréncia em matéria de doutrina cristd. A doutrina cristd
também combatia 0 mal e a corrup¢do do homem a sua maneira. A fundamentacdo que

articulava esse combate provinha das Sagradas Escrituras e da Tradi¢cdo Eclesiastica,



275

sobretudo dos Santos Padres. Para Eby (1957, p. 332): “A teologia predominante insistia
gue o homem era totalmente depravado, pois 0 pecado esta hereditariamente em todas as
partes de sua natureza: suas emogdes, vontade e razdo”**°.

J& vimos parte dessa discussdo no dominio sécio-politico quando Rousseau
rejeitou o problema do mal do ponto de vista teologico em vista de um diagnostico que é
parte de uma reflexdo nos dominios da sociedade, na passagem do homem do estado de
natureza para o estado civil. Agora, a discussdo que propomos é de ordem moral.
Conforme mencionado, para Rousseau a natureza humana é ausente de vicios. Nela, as
aparéncias ndao dominavam, pois ndo faziam parte do homem antes dele se inserir na
sociedade. H& pelo menos uma forma de se evitar que as aparéncias nascam e se
proliferem na natureza humana. Essa forma diz respeito a educacdo, melhor dizendo, é
preciso que se guie a crianca desde o seu nascimento seguindo a “marcha da natureza”.

A perspectiva cristd é diferente. Para os cristdos, as aparéncias fazem parte do
mundo historico, da realidade visivel. Os homens em sociedade estdo nesse mundo como
que de passagem, portanto eles ndo deveriam se apegar as coisas desse mundo. A moral,
para o cristianismo, exige que o ser humano se desapegue das coisas mundanas, pois elas
sdo passageiras. O acumulo de riquezas e de bens, assim como a vida entregue aos
prazeres da carne, sao valores apreciados por “mundanos”, ndo cristdos, conforme
Erasmo no Elogio da Loucura: “A principal preocupacdo dos mundanos é acumular
sempre riquezas e contentar em tudo e por tudo o préprio corpo, pouco ou nada se
importando com a alma, cuja existéncia, por ser ela invisivel, muitos chegam mesmo por
em davida” (ROTTERDAM, 1972, p. 152).

Sob o reinado dessas aparéncias, os “mundanos” presos a carnagem do mundo néo
sdo capazes de enxergar outra realidade, para os cristdos, incorruptivel por estar numa
dimensao estranha ao mundo visivel. Enquanto a divindade dos “mundanos” atende as
suas necessidades provindas dos seus caprichos e apetites, o Deus dos cristdos, o Ser, 0
verdadeiro Deus € o Unico que pode guia-los para um mundo sem males. De acordo com
Rotterdam (1972, p. 152):

445 The prevailing theology held that man is totally depraved, for sin is hereditary in all parts of his nature,
his emotions, will, and reason”. (EBY, Frederick. The Development of Modern Education. 2. ed. New
Jersey: PRENTICE-HALL, 1957). (Traducdo livre).



276

Ja as pessoas inflamadas pelo fogo da religido seguem um caminho totalmente
oposto e depositam toda a sua confianca em Deus, que é o mais simples de
todos os seres: depois dele e dependendo, pensam na alma, como sendo a coisa
que mais préxima esta da divindade.

A moral cristd exige que o homem se afaste do mundo das aparéncias, verdadeiro
reinado dos vicios, e se volte para as realidades celestes onde a traca e o cupim nao
corroem. Por causa disso, essa moral exige que o cristdo tome decisdes, ja que ela ndo
admite ambiguidades e hipocrisias, conforme o Evangelho de Mateus: “Ninguém pode
servir a dois senhores. Com efeito, ou odiard a um e amara outro, ou se apegard ao
primeiro e desprezara o segundo. Nio podeis servir a Deus e ao Dinheiro”*4, Para Jesus,
um cristdo auténtico ndo confunde a importancia dos valores divinos com a precariedade
das coisas aparentes do mundo como o dinheiro e a riqueza.

Do mesmo modo, Jesus orienta os cristdos a viverem na Terra com desapego e
sacrificio, conforme o Evangelho de Lucas: “Vendei vossos bens e dai esmola. Fazei
bolsas que ndo fiqguem velhas, um tesouro inesgotavel nos céus, onde o ladrdo ndo chega
nem a traca roi. Pois onde estd o vosso tesouro, ai estara o vosso coragdo”*4’. A ruptura
entre o0 ser e 0 parecer na perspectiva moral cristd é incisiva. A moral cristd exige que o
homem volte suas agdes para “um tesouro inesgotavel nos céus” em detrimento da moral
do parecer, presa a um tesouro fortuito e inconsistente. A auténtica espiritualidade crista
ndo permite que os cristdos vivam em sociedades que encorajam valores superficiais
como as do Antigo Regime. E, de fato, vimos como pensadores do porte de Erasmo e
Pascal também rejeitaram essa sociedade.

Para Pascal (1984), uma verdadeira sociedade cristd deve renunciar a valores
arraigados ao “amor-proprio”. H4 uma continuidade entre Pascal e Rousseau com relacgdo
a esse conceito, pois para ambos, 0 amor-proprio € um amor egoista e insolente sem
nenhum trago de generosidade. Conforme Pascal: “Quem nao odeia em si seu amor-
proprio, e esse instinto que o leva a fazer-se Deus, ¢ bem cego” (PASCAL, 1984, p. 157).
A diferenca entre ambos é que, para Pascal, ndo hé o indulgente e natural “amor-de-si”
anterior ao amor-proprio. O amor-proprio esta na natureza humana, como parte intrinseca

dela. Conforme esse pensador francés, a religido cristd tem poder para remediar esse amor

446 Cf. Mt 6,24.
47 Cf. Lc 12, 33-34.



277

egoista, conforme citagdo: “A verdadeira religido ensina nossos deveres, nossas
impoténcias (orgulho e concupiscéncia); e os remédios (humildade, mortificagdao)”
(PASCAL, 1984, p. 157).

Isso nos leva a uma discussdo que estava no centro das descontinuidades entre
Rousseau 0 pensamento cristdo. Tal desentendimento diz respeito ao dogma do pecado
original (dessa vez em sua perspectiva moral) e ao conceito de natureza humana em
Rousseau. A existéncia do pecado original era objeto de fé para os cristdos, e esse dogma
foi perpetuado e fixado na cultura europeia por séculos. Para a doutrina crista, a corrupgao
é parte da natureza humana, portanto, a solugéo para ela nao esta no préprio homem, nem
mesmo em um projeto pedagogico como o de Rousseau.

Se 0s homens, uma vez nascidos bons pelas mdos do Criador, pudessem
permanecer bons, perguntariam os cristdos, qual a necessidade da gracga divina? Como
parte da compreensdo do pecado e do mal no mundo, a tradicdo cristd fazia valer a ja
mencionada doutrina do pecado original. Todos os homens sdo pecadores devido ao
pecado do primeiro homem: Adao, conforme o relato do livro do Génesis*®, Para Pascal
(1984, p. 148), “Essa malignidade renova-se diariamente contra 0 homem, como escreve
o Salmo 37: ‘O impio observa o justo e procura leva-lo a morte, mas Deus ndo o
abandonard’”. O embate entre ser e parecer na perspectiva cristd ¢ intermitente desde o
nascimento do homem, conforme a “Carta Pastoral” do Arcebispo de Paris: “Sim, meus
carissimos irmdos, ha dentro de ndés uma impressionante mistura de grandeza e
mesquinharia, de paixdo pela verdade e gosto pelo erro, de inclinagdo para a virtude e
tendéncia para o vicio*°. Desse modo, ndo existe um momento que comega com o
nascimento do homem bom e puro e outro a partir de sua entrada na sociedade.

Dai provém a importancia de sacramentos como o do batismo, o primeiro
sacramento da vida cristd. Uma vez nascida, a crianga precisava ser inserida na vida crista
pela graca adquirida pelo sacramento do batismo. O apoio a esse sacramento era dado por
nada mais nada menos que os Evangelhos. Por exemplo, no Evangelho de Marcos, Jodo
Batista promovia entre os judeus um batismo para a conversdo dos pecados: “Joao Batista

estava no deserto proclamando um batismo de arrependimento para a remissao dos

448 Cf.Gn 2, 4b - 3,24.

49 ROUSSEAU. Carta a Christophe de Beaumont e outros escritos sobre a religido e a moral.
“Apéndice: Carta Pastoral de Sua Graga o Arcebispo de Paris”, op. cit., p.221.



278

pecados™*°, Para Calvino (2006), o batismo era o sacramento da fé, portanto por meio
desse sacramento o cristdo podia assegurar o0 seu lugar no mistério divino, ja que a luz da
fé uma vez acesa dissipava as trevas do pecado: “Portanto”, diz Calvino (2006, p. 135-
136), “se mediante o batismo somos iniciados na fé e na religido de um s6 Deus,

necessario nos é ter pelo Deus verdadeiro esse**

em cujo nome fomos batizados”.

O batismo também era considerado como necessario para a salvacdo do homem.
Pelo menos é essa a exigéncia que Jesus faz aos discipulos quando esse mestre aparece a
eles na sua ressurrei¢do, segundo a qual: “Aquele que crer e for batizado sera salvo; 0 que
néo crer sera condenado”*®2, Ora, baseado em toda essa doutrina, os homens para fazerem
parte do reino cristdo tinham obrigatoriamente que serem batizados. Dito de outro modo,
para fazer parte dos estados absolutistas, 0 homem (sudito) precisava ser batizado, para
que a luz desse sacramento, ele pudesse superar o0 mal e o pecado. Se o reino era cristao,
0 sudito também tinha que o ser. Como vimos, Rousseau ndo pensa assim, conforme a
Carta ao Arcebispo de Paris, na qual ele reafirma suas teses sobre a bondade natural do
homem aliada a sua desconfianca quanto a doutrina do pecado original e a purifica¢do do

homem pelo batismo. Para Rousseau:

De acordo com essa mesma doutrina [pecado original], todos recuperamos a
inocéncia primitiva em nossa infancia; todos saimos da cerimdnia do batismo
de coracéo tdo puro quanto Addo saiu das mdos de Deus. O senhor dird que
adquirimos novas maculas; mas, se comegcamos por nos libertar delas, como
foi possivel contrai-las novamente? Ndo é porventura o sangue de Cristo
suficientemente forte para apagar completamente a mancha, ou seria antes um
efeito da corrupcdo natural de nossa carne, como se Deus — mesmo
independentemente do pecado original — tivesse nos criado corrompidos,
expressamente para ter o prazer de nos punir*?

Para a doutrina crista, s6 pela fé em Jesus Cristo é que a graca divina pode purificar
0 homem da mancha do pecado original. Conforme Pascal (1984, p. 163): “Toda a fé
consiste em Jesus Cristo e em Addo; e toda a moral na concupiscéncia e na graga”.
Obviamente, se toda a moral humana é explicada através da tensdo entre pecado, fe e
graca, bastaria de ter fé em Jesus Cristo, pois a cada vez que a malignidade se renovasse

40 Cf. Mc 1,4.

41 Grifo do autor.

42 Cf. Mc 16,16.

453 ROUSSEAU. Carta a Christophe de Beaumont e outros escritos sobre a religido e a moral, op. cit.,
p.50. 0. C. 1V, p. 938.



279

na natureza humana, a graca a removeria. E 0 sacramento do batismo era a porta de
entrada da purificacdo do homem. Logo, a perspectiva de Rousseau ndo é baseada na
teologia crista.

H4& ainda outra discussao pertinente a esta, que diz respeito a culpabilizacdo das
tentacdes do deménio e das acdes de Satands como desculpa para as mas a¢des humanas.
O mal existiria no mundo é obra de Satanas. As mentiras, os crimes, o adulterio, a
hipocrisia, tudo isso poderia ser explicado devido a acdo do demdnio tentador. Afinal,
ndo foi a serpente que tentou 0s nossos primeiros pais a comerem o fruto da arvore
proibida e introduzir os primeiros pecados no livro do Génesis? “A serpente me seduziu
e eu comi”, disse a mulher a Deus***. No Evangelho de Lucas, Jesus resistiu quando foi
tentado pelo diabo: “Tendo acabado toda a tentagdo, o diabo o deixou até o tempo
oportuno”*®, Judas Iscariotes mentiu e traiu a Jesus sob a acdo de Satanas conforme o
Evangelho de Jodo durante a Santa Ceia: “Tendo umedecido o pdo, ele o toma e da a
Judas, filho de Siméo Iscariotes. Depois do pdo, entrou nele Satanas™*°°,

Sendo assim, toda uma tradicdo arraigada ao medo das astucias de Satanés foi
construida da Idade Média ao Antigo Regime tendo por base més interpretagdes da Biblia.
Qualquer ameaca seja local ou regional tinha que ser descoberta e suprimida. A temivel
Inquisicdo era usada para diminuir a influéncia de Satanas no mundo. A peste, a fome e
a guerra eram provas mais do que suficientes de que alguém ndo estava seguindo 0s
designios de Deus. N&o tardaram para que fanaticos religiosos apontassem os desvios. As
vitimas da intoleréncia que foram contempladas nesse universo bizarro sofreram o peso
do julgo de uma sociedade desumana: judeus, maometanos e quase que simultaneamente,
hereges, mendigos, mulheres (bruxas) e os nativos das Américas. Estavam fixados os
critérios dos que estdo “dentro” e dos que estdo “fora”. O parametro era fixado pela cruz

e firmado pela espada, ou melhor pela fogueira, conforme Delumeau (2009, p. 592):

Assim, todo sagrado ndo oficial é considerado demoniaco, e tudo o que é
demoniaco é herético, ndo sendo o contrario menos verdadeiro: toda heresia e
todo herético sdo demoniacos. Os século XIV-XVI viveram sob essas temiveis
equagdes. A assimilacdo entre feiticaria e heresia tornara-se, como lembramos,
tdo evidente no espirito dos inquisidores que no Languedoc, na Suica, em
Artois, acusados de feiticaria foram qualificados de “albigenses”, de
“beguinos”, de “valdenses” e de “hereges”.

454 Gn 3,13b.
45 Cf. Lc 4,13.
4%6 Cf. Jo 26b-27a.



280

Varios pregadores nas sociedades do Antigo Regime mantinham uma crenca firme
no poder de Satanas e suas obras contra o género humano, seguindo o fanatismo e a
supersticdo inculcados nas mentes em séculos anteriores. Por vezes um medo
generalizado era divulgado por lideres religiosos com o intuito de manter o controle dos

espiritos, conforme Delumeau (2009, p. 586):

Desde o século XIV — com pestes, pendrias, revoltas, avanco turco, o Grande
Cisma somando a seus efeitos traumatizantes —, uma cultura de “cristandade”
se sente ameagada. Essa angUstia atinge seu apogeu no momento em que a
secessdo protestante provoca uma ruptura aparentemente sem remédio. Os
dirigentes da Igreja e do Estado encontraram-se mais do que nunca diante da
urgente necessidade de identificar o inimigo. Evidentemente, é Satd que

conduz com fdria seu derradeiro grande combate antes do fim do mundo.

Como parte integrante do Antigo Regime, todas essas supersticdes davam enorme
poder aos padres e desencorajavam os fiéis para procurarem outras solucdes para a moral,
fora do ambiente da cristandade religiosa. Elas eram parte do receio que a Igreja do
Antigo Regime tinha em perder os seus privilégios: “[...] 0 medo experimentado por um
poder politico-religioso que temia de maneira crescente todas as diversidades”
(DELUMEAU, 2009, p. 602). Uma vez mais, a Inquisi¢do era usada como controle
politico por parte dos estados soberanos. Conforme Voltaire no “Dicionario Filos6fico”
a Inquisicéo era: “[...] uma invencéo admiravel e absolutamente cristd destinada a tornar
0 papa e os monges mais poderosos ¢ a tornar todo um reino hipécrita” (VOLTAIRE,
1983, p. 222).

O controle feito pelas institui¢des religiosas e civis unia dois importantes pilares
sociais: a religido e a educacdo. Ambas eram parte de um bloco Unico, eram mais um
membro integrante do corpo da sociedade aristocratica. E as mas interpretacdes das
Sagradas Escrituras por parte de tedlogos e fanaticos eram responsaveis por dar suporte
a esse corpo. Rousseau enxergou bem quando acusou toda essa estrutura institucional de
ser superficial por ir de encontro a natureza humana. Ele foi corajoso em ousar romper
com toda essa estrutura superficial. Para Rousseau: “Toda instrugdo publica tendera

sempre a mentira enquanto os que a dirigem tiverem interesse em mentir, e é apenas para



281

eles que ndo é bom dizer a verdade. Mas por que deveria eu ser cumplice dessa
mentira?”*’.

Contudo, isso fez de Rousseau um inimigo do cristianismo, tal como ele foi
acusado pelos cristdos de Genebra e da Franga? Teria ele promovido uma radical ciséo
com a espiritualidade cristd? Acreditamos que ndo. Houve pontos de ruptura, de fato. Ndo
acreditamos que o cristianismo tenha uma compreensdo segundo a qual o homem pela
educacdo, pode continuar bom, se seguir a “marcha da natureza”. Por outro lado, também
ndo acreditamos que esse importante detalhe faca de Rousseau um pensador que
promoveu uma completa descontinuidade com o cristianismo. Obviamente, as ideias do
genebrino ndo podem ser equiparadas a Pascal.

Para esse pensador francés, Jesus Cristo e a Igreja Catolica fazem parte da porta
de entrada para a salvagdo do homem. Para Pascal (1984), a Igreja em si é santa, 0s seus
membros é que sdo pecadores conforme citacdo: “A Igreja tem trés espécies de inimigos:
o0s judeus, que nunca foram do seu corpo; os heréticos, que dele se retiraram; e 0s maus
cristdos, que a dilaceraram por dentro” (PASCAL, 1984, p. 275). Uma afirmacdo como
essa € completamente estranha a Rousseau. Encontramos dificuldades em vincular
Rousseau e o cristianismo no tocante a constituicio do homem. Contudo, ambos
permanecem juntos quanto a rejeicao do mal e ao ataque as aparéncias.

Passemos para o proximo topico onde investigaremos se é possivel que aja
vinculos entre o cristianismo e o0s aspectos da concep¢ao moral do genebrino na qual
articula o divorcio entre o ser e 0 parecer. A nossa investigacdo se detera nas duas
“profissdes de fé¢” que Rousseau propds atraves da personagem Julia na Nova Heloisa e

pela boca do vigario saboiano no Emilio ou Da Educacao.

9.2 As duas “profissoes de fé”, sinceridade e cristianismo

Nas Cartas escritas da montanha, Rousseau nos apresenta aquelas que seriam
suas principais obras sobre o cristianismo. A referéncia dessas obras diz respeito aos

“principios fundamentais” do seu cristianismo, conforme citacéo:

De minha parte, sei muito bem em que consistem 0s principios fundamentais
do meu e ndo deixei de dizé-lo: quase toda a profissdo de fé de Jalia é
afirmativa; toda a primeira parte da profissdo de fé do vigério € afirmativa; a

457 ROUSSEAU. Carta a Christophe de Beaumont e outros escritos sobre a religido e a moral, op. cit.,
p. 78. 0. C. 1V, p. 967.



282

metade da segunda parte ainda é afirmativa. Também uma parte do capitulo
sobre a religido civil é afirmativa, assim como a carta ao senhor arcebispo de
Paris é afirmativa. Eis, senhores, meus artigos fundamentais; vejamos agora 0s
V0SS0S*8,

O que significa a palavra “afirmativa”, nesse contexto? Afirmativa a que? Nos
presumimos que sejam “artigos fundamentais” que atestam uma continuidade entre o
cristianismo e Rousseau. O genebrino faz mengdo a duas “profissdes de ¢, a de Julia,
presente no romance Jalia ou A Nova Heloisa e a “profissdo de fé do vigario saboiano”,
na obra Emilio ou Da Educacdo. Vejamos em detalhes essas duas “profissdes de fé”
focando no valor da sinceridade como um dos valores essenciais da moral em Rousseau
e investigar se esse valor essencial tem continuidade com o cristianismo.

Para entendermos o contexto da “profissio de fé” de Jilia, é necessario
retomarmos alguns aspectos da trama que envolve o romance. O romance Julia ou A Nova
Heloisa apresenta um complexo relacionamento amoroso entre a heroina Julia, o filésofo
Saint-Preux, seu preceptor e 0 esposo de Julia, o senhor de Wolmar. Vimos que o primeiro
amor de Jalia foi Saint-Preux, mas eles foram impedidos de se casar pelo pai de Jdlia, o
bardo d’Etange. Saint-Preux era um homem que ndo fazia parte da nobreza e o baréo
precisava casar a filha com Wolmar para sanar uma divida. Julia obedeceu ao pai e se
casou com Wolmar, contrariando aqueles que apostariam numa fuga entre os dois
amantes. O amor de Jalia por Saint-Preux permanece. Contudo, o amor dela pelo dever e
pela virtude é mais forte. A sinceridade nesse complexo relacionamento é um dos guias
essenciais da relagéo.

Wolmar sabe do passado entre os dois, Julia Ihes mostra as cartas que ambos ainda
compartilhavam num gesto de honestidade, e por isso, eles se reencontram de novo. Entre
Julia e Wolmar, o problema maior ndo € relacionado a Saint-Preux, mas a uma “desavenga
entre ambos” motivada por questdes religiosas: Jalia, a cristd devota, sente-se
incomodada com o ceticismo (ateu) de Wolmar. Desavenca na qual, conforme a carta V
da quinta parte: “[...] neste (inico ponto é capaz de perturbar seu encanto’*°,

Wolmar tornou-se ateu devido a préaticas religiosas aparentes e hipdcritas
fomentadas por padres de paises catdlicos onde o fidalgo viveu. Provavelmente,

458 ROUSSEAU. Cartas escritas da montanha. Sdo Paulo: Educ: UNESP, 2006, p.193-194. O. C. IIl, p.
721.
459 ROUSSEAU. Julia ou A Nova Heloisa, op. cit., p. 508. O. C. Il, p. 588.



283

Rousseau, através da estdria desse personagem, apresenta-nos um quadro daquilo que ele
via na Europa tomada pelo espirito do ateismo, que ele mesmo, Rousseau, combatia. A
falta de sinceridade dos padres aliada ao ndo seguimento verdadeiro do Evangelho
estavam levando jovens para o caminho do deismo e do ateismo, como aconteceu com

Wolmar:

N&o viu outra religido sendo o interesse dos seus ministros. Viu que tudo
consistia ainda em vas dissimulacfes, rebocadas com um pouco mais de
sutileza por palavras que nada significavam, percebeu que todos os homens de
bem eram unicamente de sua opinido e ndo o escondiam, que o proprio clero,
com um pouco mais de discri¢do, zombava em segredo 0 que ensinava em
publico e declarou-me solenemente muitas vezes que, apds muito tempo e
muita procura, encontrava em sua vida apenas trés Padres que acreditavam em
Deus*®°,

Sabedor dessas desavencas, Saint-Preux ndo se aproveitou da situacdo para tirar
proveito dela, jogando os cdnjuges um contra o outro. Antes ele procura entender como
cada conjuge convive em comum, tendo crencas tdo diferentes. Analisando a situacéo,
Saint-Preux percebe a importancia do cristianismo de Julia em suportar a situacdo sem
promover uma ruptura com o marido: “Diante dessa horrivel imagem, toda a sua dogura
mal a defende do desespero e sé a Religido, que Ihe torna amarga a incredulidade de seu
marido, da-lhe forca de suporta-la”%. Além de encorajar a tolerdncia, o verdadeiro
cristianismo impede que a codnjuge procure fugas e saidas extraconjugais para saciar seus
remorsos.

Quanto a Wolmar, ele ndo esconde seus sentimentos antirreligiosos para com a
mulher, mas também evita discutir grosseiramente com ela. A boa convivéncia moderada
e sincera é mantida. Exemplo disso foi um debate que Saint-Preux e Wolmar tiveram
sobre a questdo do mal, em presenca de Julia. A heroina ndo guardou 6dio observando a
postura filoséfica do marido. Aflita, ela se retirou do ambiente, deixando Saint-Preux em
duvida sobre onde ela poderia estar. Conversando com Wolmar, ele viu que ela tinha ido
para o seu gabinete, e assim, conforme citagdo: “Vi Julia de joelhos, de maos juntas e
toda em lagrimas. Levanta-se precipitadamente, enxugando os olhos, escondendo o rosto

procurando escapar: nunca se viu uma tal vergonha*®?, Wolmar ndo deixou por menos

460 Id. ibid., p. 508. O. C. Il, p. 589. Grifo do autor.
41 1d. ibid., p. 510-511. O. C. Il, p. 592.
42 1d. ibid., p. 514. O. C. Il, p. 596.



284

ao ver a esposa aflita: “Correu para ela numa espécie de transporte. Cara esposa! Disse-
Ihe abragando-a, o proprio ardor de teus desejos trai suas causas”*3,

A profissdo de fé de Jalia é parte da carta VIII na sexta parte do romance. O
contexto nos parece interessante. Na carta VI da sexta parte, Julia adverte Saint-Preux
sobre o perigo de confiar demasiadamente na razdo e na filosofia. Ora, isso porque o
razoavel Wolmar, entdo esposo de Julia, destina os filhos do casal aos cuidados de Saint-
Preux. Este é convidado a ser instrutor dos filhos, assim como outrora o fora de Julia. O
curioso é que Wolmar € conhecedor das afinidades entre Jalia e Saint-Preux, mas nem
por isso deixa de confiar em ambos. Ele acredita que os ex-amantes atenderdo aos valores
da fidelidade, mesmo porque o proprio Wolmar ja havia falado sobre o assunto com Saint-
Preux.

Nessa mesma carta, Julia orienta Saint-Preux sobre os perigos que um novo
encontro entre os dois pode causar. Tal perigo diz respeito aos desejos lascivos que podem
ser reavivados entre 0s dois amantes, caso Saint-Preux aceite 0 convite e passe a habitar
na casa daquela que ama. A adverténcia mencionada obedece a pelo menos dois planos:
ambos devem atender a castidade, e que por isso mesmo, Saint-Preux deve ndo se sujeitar
ao orgulho filoséfico atendendo a santidade do cristéo.

E nesse sentido que Julia convida Saint-Preux para vencer os desejos e apetites em
observancia a castidade cristd. N&o aceitar o convite é fugir, e fugir € acovardar-se. Ir a
casa dos Wolmar, ser capaz de controlar os desejos em nome da virtude é uma prova de
grandeza. Ele precisa atender a virtude como dever para afastar-se dos vicios, assim como

atender a castidade com resignacao:

Eis, meu amigo, a maneira pela qual imagino reunir-nos sem perigo dado-vos
em vossa familia 0 mesmo lugar que ocupais em nossos coragdes. No lago caro
e sagrado que nos unira a todos, ndo seremos mais entre n6s do que irmas e
irm&os, ndo sereis mais vosso proprio inimigo nem o nosso: 0s mais doces
sentimentos ao se tornarem legitimos, ndo mais serdo perigosos; quando néo
tiverem mais de ser abafados n&o serdo mais temidos*.

Para chegar a esse nivel de relacionamento, Saint-Preux ndo deve se esquecer da

sua vida cristd. N&o é uma questdo de mera racionalidade, ja vimos. E preciso reconhecer-

463 |d., ibid., p. 514. O. C. II, p. 596.
464 ROUSSEAU. Julia ou A Nova Heloisa, op. cit., p. 577, 0. C. Il, p. 671.



285

se humilde e simples para obter fortaleza de espirito que é uma dadiva de Deus. Julia
abrange o discurso para apontar os limites dos fildsofos em matéria de conhecimento de
Deus. Para Julia, a arrogancia da razdo é um empecilho no tocante a extracéo das ideias

sublimes do grande Ser:

Tendes Religido, mas temo que ndo retireis dela toda a vantagem que oferece
na direcdo da vida e que o orgulho filos6fico ndo desdenhe a simplicidade do
cristdo[...] Tende cuidado meu amigo, para que as ideias sublimes que tendes
sobre o grande Ser, o orgulho humano ndo misture ideias vis que dizem
respeito a0 homem como se 0s meios que aliviam nossa fragueza conviessem
ao poder divino e como se ele precisasse de artificio, como nés, para
generalizar as coisas, para trata-las com maior facilidade*®®.

Ha também um distanciamento entre o orgulho filoséfico e a Religido. E como se
Julia quisesse que Saint-Preux deixasse se entregar ao grande Ser por meio da prece,
reconhecendo a condicdo de pequenez e de miséria a qual é intrinseca ao ser humano
diante do mistério divino. A iluminacdo racional ndo é suficiente para agir moralmente
bem. A boa acdo deve também ser guiada pela luz divina. Confiar em Deus significa abrir-
se ao desconhecido, ao inefavel, pois a razdo humana tem limites, ela ndo conhece a tudo.
Por isso, ¢ preciso: “[...] humilhar-nos diante de do grande Ser que € o Unico a saber a
verdade™*®®, Por mais que a razdo e a filosofia queiram explicar Deus, Este sempre
mantém o seu mistério para além da racionalidade.

A resposta de Saint-Preux a Julia na carta V11 é uma ratificacdo de que o amor que
0 personagem sente pela senhora de Wolmar continua vivo. Quer dizer, ndo ha o que
esconder entre ambos. Ndo ha o que temer. A tensdo entre o querer e o dever, entre a
paixao e a virtude e o perigo de se submeterem as aparéncias continua real na proporcao
em que Saint-Preux a admite. A sinceridade e a verdade devem estar acima de tudo. N&o
ha espaco para ousar enganar a Deus (como o fizeram homem e mulher no paraiso), nem
a si mesmos. Isso faz com que Jualia e Saint-Preux mantenham as “lampadas acesas”, pois
0 que estd em jogo é a honra presente na casa de pessoas de bem. Esta ndo pode ser

manchada:

Como! Perturbaria eu essa ordem amavel que admirava com tanto prazer?
Mancharia essa casa de inocéncia e de paz que habitava com tanto respeito?

%5 4., ibid., p. 578, O. C. 11, p. 672.
466 ROUSSEAU. Emilio ou Da Educacdo, op. cit., p. 421, O. C. IV, p. 627.



286

Poderia ser suficientemente covarde [...] ora, como 0 mais corrompido dos
homens n&o seria tocado por um quadro tdo encantador? Como néo readquiriria
nesse asilo o0 amor pela honestidade? Longe de a ela levar seus maus costumes,
é 14 que iria desfazer-se deles [...]%".

E praticamente aceitando o convite dos Wolmar que Saint-Preux solidifica a sua
honra e 0 seu gosto pela virtude. Nesse aspecto, Saint-Preux apresenta um aspecto
interessante da razdo. Sendo bem utilizada, ela pode esclarecer os seres humanos
mostrando-lhes os erros e enganos de uma vida pautada na hipocrisia.

Por outro lado, quando o assunto é o cristianismo, Saint-Preux, sem querer
desmentir os argumentos de Julia sobre a filosofia e sua incapacidade de dizer tudo sobre
Deus, adverte-a para o perigo de uma devocdo sem razdo, que pode levar ao fanatismo.
H& uma duplicidade quanto a funcéo da religido cristd. Duplicidade que é apresentada
pelos argumentos dos dois amantes: uma fungdo que nos inspira ao agir moral, outra que
nos leva ao fanatismo quando n&o se despreza a faculdade da razdo. Uma religido em que
a razdo ndo € de forma nenhuma atendida pode levar o devoto ao excesso de zelo, ao

delirio e a loucura. Essa é a adverténcia de Saint-Preux para Julia, conforme citacéo:

V6s o sabeis, ndo ha nenhum bem que néo tenha um excesso censuravel, até a
devogdo que se torna delirio. A vossa é por demais pura para chegar algum dia
a esse ponto, mas 0 excesso que produz o desvario comeca antes dele e é desse
primeiro termo que deveis desconfiar. Ouvi-vos muitas vezes censurar 0S
éxtases dos ascéticos, sabeis como nascem? Prolongando o tempo que se da a
prece mais do que o permite a fraqueza humana. Entdo o espirito se esgota, a
imaginacdo se inflama e provoca visdes, tornamo-nos inspirados, profetas, e
ndo ha mais nem bom-senso nem génio que evite o fanatismo*®,

Rousseau, por intermédio de Saint-Preux, reconhece a importancia da razdo no que
diz respeito a devocao cristd para que essa ndo se desencaminhe para a supersticdo e assim
se evite o fanatismo, que leva a intolerancia. O pior é que, quando o fanatismo se
intensifica no ambito devocional, quase ndo ha mais remédio para conté-lo. Fé em
demasia nunca é saudavel para uma boa devogéo.

E assim ela escreve a carta VIII — na qual contém a sua “profissdo de f&” — para
Saint-Preux em continuidade com esses receios que ele tem por estar na casa de Julia sem

a presenca do marido. A virtuosa “amiga” tenta consola-lo desses temores, demonstrando

47 ROUSSEAU. Julia ou A Nova Heloisa, op. cit., p. 583, O. C. II, p. 678.
468 1d., ibid., p. 588-589, O. C. Il, p. 685.



287

que ndo ha razdo para tal comportamento, pois a transparéncia tdo valorizada por essa

pequena comunidade € pilar de sustentabilidade dela:

Admiti, pelo menos, que todo o encanto da unido que reinava entre nés
encontra-se nessa abertura de coracdo que pde todos 0s sentimentos e comum,
todos os pensamentos, e que faz com que, sentindo-se cada um tal como deve
ser, mostra-se a todos tal como 46°,

Trata-se de uma crista casada escrevendo ao homem que ama. A devocéo crista
que encoraja a castidade aliada ao dever como virtude nao sdo vulneraveis aos caprichos
e apetites aparentes. Ndo ha o que temer quando a transparéncia é o guia das aces.
Diferentemente daquele cristianismo hipocrita dos padres, a devocao cristd de Julia é um
recurso de Rousseau contra a sociedade de mascaras. N&o ha como dissociar os valores
em volta da sinceridade e a auténtica devocdo cristd nesse contexto. A “profissao de fé”
de Julia esta profundamente arraigada a esse contexto.

A sinceridade é um dos recursos essenciais de Rousseau contra a sociedade de
mascaras. Esse recurso traz confianga: “Gozai sem reservas de minha amizade,” diz Julia,
“de minha confianca, de minha estima™*"°. Esse quadro destoa daquele apresentado no
Emilio, segundo qual: “O homem do mundo esta todo inteiro em sua mascara™*’*. E assim,
Saint-Preux esta apto para ser o preceptor dos filhos do casal, ja que ele provou ser um
homem incorruptivel e assim morar na casa dos Wolmar. Contudo, a discussdo ndo se
encerra ai. Julia quer entender melhor a situacdo na qual ela vive, conforme a heroina:
“Amei a virtude desde a minha infincia e cultivei a razdo em todos os tempos. Com
sentimento e luzes quis governar-me e conduzi-me mal”*",

Ela estd se referindo ao orgulho, ao amor-préprio, motivo de frustracdes e
instabilidades no ser humano. Aliados a eles, Julia se refere ao encanto efémero das
paix0es e desejos que a empurrara para 0 mundo da imaginacdo na tentativa de ali
encontrar algum grau de felicidade a par do sofrimento. Tudo em vao. Para Julia: “Viver
sem sofrimento ndo é um estado humano; viver assim é estar morto”*’. Reconhecendo

seus erros e sua autossuficiéncia em ousar encontrar sozinha o estado pleno de felicidade,

49 |d. ibid., p. 592. O. C. 11, p. 689.

470 |d. ibid., p. 594. O. C. 11, p. 691.

471 ROUSSEAU. Emilio ou Da Educacao, op. cit., p. 300. O.
472 ROUSSEAU. Julia ou A Nova Heloisa, op. cit., p. 594. O.
473 1d. ibid., p. 595. O. C. Il, p. 693-694.

IV, p. 515.

C. p.
C. 11, p. 692.



288

Julia esta apta a entender o estado atual em que se encontra, conforme citagdo: “Eis o que
sinto, e parte, a partir de meu casamento e a partir de vossa volta”*",

A heroina comega a entender que ndo é possivel um estado pleno de felicidade
nesse mundo. Ela tem uma vida estavel de fato, pois ama é amada por aqueles a sua volta:
seu pai, seu maridos, seus filhos e amigos. Ainda assim, isso ndo é suficiente porque ele
sente estados de inquietacBes em sua vida. Sdo nessas inquietacdes que ela percebe a
fragilidade da existéncia humana em atingir um estado de felicidade pleno nesse mundo
e assim, volta seu olhar para: “[...] um estado mais sublime que espera ser um dia o
seu”’. Nesse aspecto, comegca a florescer nela um sentimento de resignacéo ja que ela
ndo pode ter tudo nesse mundo: o amor de Saint-Preux, por exemplo.

Os filésofos erram, sob as palavras da devota, quando tentam em vé&o atingir um
estado pleno de felicidade nesse mundo. Saint-Preux deve se contentar com a situagédo
vigente, pois a vida nesse mundo é fugaz. Os prazeres mundanos trazem mais afli¢des do
que felicidade. Conforme Julia: “Mas, enfim, qual dos dois deseja mais a virtude, o
filésofo com seus grandes principios ou o Cristdo em sua simplicidade? Qual dos dois €
mais feliz, ja neste mundo, o sabio com sua razio ou o devoto em seu delirio?”*'®. Feito
esses questionamentos, Julia se volta para 0 mundo e aqui ela apresenta um importante
aspecto do cristianismo de Rousseau em seu aspecto moral.

Para ela, o cristdo ndo deve se perder em delirios e quietismos misticos para que
as portas da supersticdo e do fanatismo ndo se abram nesses caminhos. Ela retoma as
recomendacdes de Saint-Preux na carta precedente, na qual este a orienta a ter reservas
em relacdo aos devocionismos. A resposta de Jalia é enfatica para com Saint-Preux,
segundo a qual: “Servir a Deus ndo ¢ passar a vida de joelhos num oratorio, sei-0 bem, é
cumprir na terra os deveres que ele nos impde, é fazer, para agrada-lo, tudo o que convém
ao estado em que nos colocou™’’. Quando as aflicbes atingem a heroina, ela se refugia
em seu gabinete. E 14 que Deus se revela a Julia, quando ela diante dessas aflicdes,

reconhece seus erros e magoas num gesto de humildade. Para ela:

O Deus que sirvo é um Deus clemente, um pai; 0 que toca é sua bondade, ela
apaga a meus olhos todos os seus atributos, ela é o Unico que concebo. Seu

474 1d. ibid., p. 596. O. C. I1, p. 694.
475 1d. ibid., p. 596. O. C. I1, p. 695.
476 14 ibid., p. 597. O. C. I1, p. 695.

4171d., ibid.



289

poder me abala, sua imensidade me confunde, sua justica... ele fez 0 homem
fraco visto que € justo e clemente®™,

Em contraste, ela critica outro tipo de Deus provavelmente encorajado pelo 6dio
ressentido dos fanaticos lideres cristdos do Antigo Regime. Um Deus vingativo deveria
ser fomentado para se criar uma atmosfera de medo entre os suditos cristdos, por

intermédio de pregadores sediciosos. Conforme Julia:

O Deus vingador é o Deus dos maus, ndo posso nem temé-lo por mim nem
implora-lo contra um outro. O Deus da paz, Deus de bondade, é a ti que adoro!
E de ti, sinto-0, que sou obra e espero reencontrar-te no julgamento final tal
como falas a0 meu coragéo durante minha vida*™.

E com esse sentimento de paz e de alegria que Jilia deixa o seu gabinete para
cuidar de seus afazeres. Ela aprendeu a se afligir menos com a postura do marido em
relagdo a religido e observar mais os valores do bom senso e da sinceridade que ele possui.
Desse modo, argumentacdes futeis baseadas em disputas dogmaticas séo indteis ja que
ninguém em sua consciéncia domina as crencas alheias, conforme citagdo: “Nio, a
consciéncia ndo nos diz a verdade das coisas mas a regra de nossos deveres; ela ndo nos
dita 0 que devemos pensar, ela ndo nos ensina a raciocinar corretamente mas a agir
corretamente”4%,

Contudo, Jalia ndo desistiu de que um dia Wolmar possa voltar ao seio da
Religido. O ultimo recurso que ela tem ndo passa pela argumentacéo, pela acao do cristéo.
Assim: “[...] ¢ o momento de mostrar-lhe um exemplo que o arraste e de torna-lhe a
Religido tdo améavel que ele ndo possa resistir-lhe. Ah! Meu amigo, que argumento contra
o incrédulo a vida um verdadeiro Cristao”*®!. A heroina mantém viva a esperanca de que
um dia Wolmar sera tocado pelos exemplos de sinceridade, transparéncia e virtude
transmitidos pelo convivio daqueles que estdo a sua volta, e assim voltar ao seio da

Religido a que renunciou, conforme citagdo: “Quando vir brilhar a imagem do Céu em

478 1d. ibid., p. 598. O. C. I1, p. 696.
47914, ibid.

40 14, ibid., p. 600. O. C. I1, p. 698.
%114, ibid., p. 601. O. C. II, p. 700-701.



290

sua casa! Quando cem vezes ao dia sera forcado a dizer-se: ndo, 0 homem néo € assim
por si mesmo, alguma coisa de mais do que humano reina aqui!”*%,

A “profissdo de fé” de Julia antecede a sua tragica e heroica morte narrada a partir
da carta IX na sexta parte do romance*83. Ela adoece ao salvar um dos filhos — Marcelino
— gue caira no lago. Movida pelo sentimento de piedade e amor natural de mée, ela se
joga na agua “como uma flecha” e salva a crianga, mas adoece e ndo resiste as sequelas
daquele salvamento. S&o esses ultimos momentos da heroina fazem o seu marido pensar
sobre seu retorno a Deus. Acompanhando a virtuosa esposa entre a vida e a morte,
Wolmar passa a refletir sobre a eternidade, como citacdo da carta XI: “Mas se, talvez, ela
tivesse razdo, que diferenca! Bens e males eternos... Talvez!... esta palavra é terrivel...
infeliz arrisca tua alma e ndo a dela. Eis a primeira duvida que me tornou suspeita a
incerteza que com tanta frequéncia atacastes™*4. Contudo, Rousseau ndo nos da nenhuma
garantia da conversdo de Wolmar. Ele deixa essa questdo em aberto para o leitor decidir.

E sob os olhos de Wolmar que Jalia recebe um pastor protestante para confortar a
heroina em seus Ultimos suspiros. Contudo, Julia ndo esta desesperada e aflita em seus
ultimos momentos. Ela entende que esses Ultimos momentos sdo parte natural da vida,
bem como acredita realmente que um Deus de ternura e compaix&o a aguarda na outra,
fazendo valer sua fé verdadeira e sincera. Sendo assim, ndao ha o que temer: “[...] eu
procurei viver de forma a ndo precisar pensar na morte e agora que ela se aproxima, vejo-
a chegar sem terror. Quem adormece no seio de um pai ndo estd preocupado com o
despertar”*®®, Atitude de fé que deixou impressionado o pastor. Suas palavras confirmam
que ele esta diante de uma mulher honesta, sincera, possuidora de uma fé sem hipocrisia:
“[...] julgava instruir-vos e sois vOs que me instruis. Nada mais tenho a dizer-vos. Tendes
a fé verdadeira, a que faz amar a Deus”%,

Por outro lado, a heroina ndo poderia morrer sem se reportar ao seu grande amor,
Saint-Preux. E a ele que ela dirige suas ultimas palavras, conforme sua Gltima confissdo

relatada na carta XII:

Meu amigo, fago esta confissdo sem vergonha, este sentimento que
permaneceu apesar de mim foi involuntério, ele nada custou & minha inocéncia,
tudo o que depende de minha vontade escolheu meu dever. Se o coracdo, que

4214, ibid., p. 602. O. C. Il p. 701.

483 1. ibid., p. 602-603. O. C. I, p. 702-703.
484 14. Ibid., p. 607. O. C. Il, p. 707-708.

45 1d. ibid., p. 614. O. C. I, p. 716.

46 14 |bid., p. 614. O. C. Il, p. 717.



291

dela ndo depende, vos escolheu, isso foi meu tormento e ndo meu crime. Fiz o
que tive de fazer, fica-me a virtude sem macula e ficou-me o amor sem
remorsos*’.

Ela morre consciente que cumpriu o seu dever com sinceridade e amor & virtude.
Ja que ela nunca escondeu seus sentimentos a ninguém. Com isso, ela salvaguardou a
ambos: “a virtude sem macula”, e o “amor sem remorsos”. Finalizando, para ela nada esta
perdido. Se ela ndo pdde viver conjugalmente com Saint-Preux aqui na terra, Julia

alimenta a esperanca de com ele viver em outra vida para sempre, conforme citacao:

N&o sou mais eu que te falo, eu j estou nos bracos da morte. Quando vires
esta Carta, 0s vermes roerdo o rosto de tua amante e seu coragdo onde tu ndo
mais estards. Mas minha alma existiria sem ti, sem ti que felicidade eu sentiria?
N&o, eu ndo te deixo, vou esperar-te. A virtude que nos separou na terra, unir-
nos-a4 na morada eterna. Morro nesta doce espera. Sou por demais feliz por
comprar, ao pre¢co de minha vida, o direito de amar-te sempre sem crime e de
to dizer ainda uma vez*®,

A sinceridade e o amor a virtude estdo salvaguardadas do comeco ao fim do
romance. O amor ilegitimo ndo foi consumado aqui na terra entre Julia e Saint-Preux e as
aparéncias nunca prevaleceram. Para Starobinski (2001, p. 113): “Assim, a ndo-cura do
amor ilegitimo (segundo a lei da razdo e da sociedade) pode corresponder a cura da
separacgdo (segundo a lei da paixdo)”. E cabe a virtude engquanto observancia ao dever
propiciar aos amantes uma nova dimensao para a morada desse amor proibido, conforme
Starobinski (2001, p. 113): “E a virtude, que foi nesse mundo o agente da proibicdo social,
0 principio separador, sera no outro mundo o principio da reunido eterna”. A sinceridade
e a verdadeira fé cristd guiaram Jalia no cumprimento do seu dever até a sua resignada
morte. A confianc¢a na vida futura resultado de sua vida coerente da-lhe esperanca de que
um dia ela possa concretizar plenamente 0s seus sonhos. Passemos a analise da outra
“profissao de f&”.

Conforme mencionado, a “Profissido de fé do vigario saboiano” é parte do livro
IV do Emilio ou Da Educacao. Nessa fase da vida, Emilio j& tem por volta de 15 anos.
Entdo, na concepcdo de Rousseau, a religido, ndo necessariamente o cristianismo, esta

apta a ser introduzida em sua vida. Rousseau acredita que, da mesma forma que o Estado

%7 1d. Ibid., p. 634. O. C. I, p. 741.
%8 1d. ibid., p. 636. O. C. Il, p. 743



292

deve ter uma religido, também ndo é bom que o homem fique sem religido. A religido ndo
deve ser introduzida na crianca por meio do batismo. No Antigo Regime, 0 homem ¢é
introduzido na religido crista dentro de uma situagao social estabelecida assim subdivida:
familia real, nobres, povo.

N&o € bom que o Emilio seja introduzido numa forma de cristianismo como esta,
responsavel por dividir os homens de acordo com sua riqueza. Antes, € necessario que
Emilio aprenda a observar a sociedade alem das aparéncias, antes de ele ser introduzido

na religido:

O género humano é composto pelo povo; 0 que ndo € povo é tdo pouca coisa
que ndo vale a pena conta-lo. O homem é 0 mesmo em todos os estados; se for
assim, os estados mais numerosos s&o 0S que merecem maior respeito. Diante
daquele que pensa, todas as distin¢Bes civis desaparecem; ele vé as mesmas
paixdes e 0s mesmos sentimentos no homem ristico e no homem ilustre; s6
diferencia neles a linguagem, um matiz mais ou menos refinado e, se alguma
diferenca essencial os distingue, ele vai contra 0s mais dissimulados. O povo
mostra-se tal como é, e ndo é polido, mas é preciso que as pessoas do mundo
se disfarcem; se se mostrem como s&o, causariam horror°,

Uma educacéo que segue essas instrucdes dadas pela natureza impede que lideres
religiosos hipdcritas naturalizem pela religido uma sociedade superficial marcada pela
desigualdade das condi¢des humanas. Sendo educados em instituicbes como as do Antigo
regime, os homens séo enganados desde 0 seu nascimento e uma vez recebendo o batismo
cristdo unido a toda a catequese do pecado original, dificilmente eles poderdo
compreender a verdade que esta subjacente as superficialidades que os condenam a uma
condicdo de miséria perpétua. Como resultado, alguns que conseguem enxergar alguma
verdade por tras dessas aparéncias acabam enveredando para o caminho do ateismo, qual
Wolmar na Nova Heloisa.

Por outro lado, para Rousseau, ao ousar se introduzir a religido na crianca em fases
prematuras da sua vida, ela podera ser encorajada a desde cedo ndo aceitar e, por isso,
odiar credos diferentes. Os maleficios advindos de uma educacgéo institucionalizada
estimuladora de crencas cegas por meio de dogmatismos séo enormes, conforme citagéo:
“E preciso crer em Deus para ser salvo. Esse dogma mal entendido é o principio da

sanguindria intolerancia e a causa de todas as vas educac¢des que dd&o um golpe mortal na

489 ROUSSEAU. Emilio ou Da Educacdo, op. cit., p. 293. O. C. IV, p. 509.



293

razdo humana acostumando-a a contentar-se com palavras”*®, Em outras palavras, é
melhor tardar a introduzir uma religido tolerante e caridosa na vida do homem do que
queimar antecipar a etapa introduzindo um tipo de religido supersticiosa e intolerante que
sO servira para desnatura-lo.

Tomadas precauces como essas mencionadas Rousseau escolhe um personagem
pelo qual, em sua opinido, esta apto a conduzir o jovem para 0s caminhos da religido.
Esse personagem é nada mais nada menos que um ficticio padre catolico, sem nome,
simplesmente conhecido como o “vigario saboiano”. Se o mundo ¢ como um grande
teatro, Rousseau também escolheu os seus personagens para fazerem parte da trama. Se
0 preceptor do Emilio tinha que ser um homem honesto e sincero, a escolha do vigario
ndo podia ser diferente. A estdria do vigario passa por um auxilio que este prestou a um
jovem desafortunado — que depois o narrador diz que é ele mesmo — em algum recanto
da Italia. Além da miséria material, aquele jovem havia vivenciado péssimas situacoes
relacionadas a problemas religiosos advindos do cristianismo, uma vez que ele nasceu na
fé calvinista, mudou de religido em suas andancas para ter o que comer. Mas numa dessas
situacOes de instabilidade se envolveu em disputas e acabou pagando o preco por isso.
Foi assim que o vigario o encontrou.

Na relacdo estabelecida com aquele miseravel as qualidades do vigario comegcam
a ser apresentadas por Rousseau. Além de possuir valores como humanidade, pobreza e
honestidade, o vigario ndo tratava as pessoas de acordo com titulos ou posses, conforme
citagdo: “Preferia a pobreza a dependéncia e ignorava como era preciso comportar-Se
diante dos grandes™*%'. Por alguma raz&o, o vigario se apiedou daquele jovem e decidiu
se interessar pelas condices de sua vida afim de que ela ndo se perdesse. E assim que,
para Rousseau, a hipocrisia religiosa degenera a natureza humana quando a mesma é

sacudida pelos joguetes interesseiros de seus ministros, conforme citacao:

Vira que a religido so serve de méascara para o interesse, e o culto sagrado de
salvo-conduto para a hipocrisia; vira na sutileza das vas disputas o paraiso e o
inferno colocados como prémio para jogos de palavras; vira a sublime e
primitiva ideia da divindade desfigurada pelas fantasticas imagina¢Ges dos
homens, e, achando que para crer em Deus era preciso renunciar ao juizo que
dele recebera, abarcou no mesmo desdém nossos ridiculos devaneios e o objeto
a que os aplicamos*®?,

490 1d. ibid., p. 344. O. C. Il, p. 554-555. Grifo do autor.
491 1d. Ibid., p. 349. O. C. IV, p. 560.
492 |d. Ibid., p. 350, O. C. IV, p. 560.



294

Para Wright (1963, p. 150), muito provavelmente Rousseau escreveu a “Profissdo
de Fé” para atingir o clero catolico, sobretudo 0s altos escalGes privilegiados. Obviamente
ndo podemos descartar essa possibilidade, mas a mensagem parecia também ser dirigida
aqueles que viam nas teses de Meslier uma arma contra a religido. E Voltaire que numa

493 Isso faz

carta enderecada ao marqués de d’Argenson de 1763 levanta essa hipotese
sentido porque vimos como o padre Jean Meslier escondeu seu ateismo sob a mascara do
cristianismo até a sua morte. Rousseau ndo poderia criar um personagem com aquelas
qualidades. As virtudes do vigério sdo de natureza diferente da de Meslier, conforme
citagdo: “O que mais me impressionava era ver na vida privada de meu digno mestre a
virtude sem hipocrisia, a humanidade sem fraqueza, palavras retas e simples e uma
conduta sempre conforme ao que dizia”*%*.

Nas Cartas escritas da montanha, Rousseau defende o seu personagem exaltando

as suas qualidades, uma delas, ndo poderia deixar de ser a sinceridade, conforme citagéo:

E um padre catélico que fala, e este padre ndo é impio nem libertino: é um
homem crente e piedoso, cheio de candura, de retiddao e, apesar de suas
dificuldades, suas objec¢des, suas duvidas, nutre, no fundo do seu coragéo, o
mais sincero respeito pelo culto que professa. Um homem que, nas suas
confissdes mais intimas, declara que ao ser chamado nesse culto para o servigo
da Igreja, ali cumpre com toda exatiddo possivel as tarefas que lhe séo
prescritas, pois sua consciéncia, voluntariamente, ndo admitiria que incorresse
na menor das faltas. Quanto ao mistério mais chocante ante a razéo, aceita-o,
recolhe-se no momento da consagracdo para realizd-la com todas as
disposicdes exigidas pela Igreja e pela grandeza do sacramento. Pronuncia com
respeito as palavras sacramentais, com toda a fé que dele dependa e qualquer
que seja esse mistério inconcebivel, ndo teme ser punido no dia do juizo final,
por alguma vez té-lo profanado e seu coragdo*®>.

O vigario confessa que se tornou padre motivado por conveniéncias advindas de
uma pobre vida no campo. Obviamente, o testemunho do vigario sobre a sua origem
campesina destoa das imagens idilicas do campo apresentadas no capitulo anterior, ja que
ele tinha que sair de |4 para ganhar o pdo de cada dia. E a carreira eclesiéstica era uma
das formas de ascensao social naquelas sociedades fechadas do Antigo Regime. Fato este
que era atrativo para muitos jovens desafortunados uma vez que conviviam com a miséria

e a pobreza no campo. O vigario fala de sua experiéncia engquanto esta vivo doa a quem

498 VOLTAIRE, C. C. XVI, p. 88.

49414, ibid., p.352. O. C. IV, p. 563.
4% ROUSSEAU. Cartas escritas da montanha, op. cit., p. 191. O. C. IlI, p. 719.



295

doer e isso € motivo de elogios, para Rousseau: “Eis como fala ¢ pensa esse homem
veneravel, verdadeiramente bom, sabio, verdadeiramente cristdo, e 0 mais sincero
catolico que alguma vez tenha talvez existido”*%.

Uma vez conhecedor da pessoa do vigario, homem honesto e sincero, o jovem
Emilio estd apto a ser iniciado na religido. Pois, como a sociedade do Contrato Social
precisa de uma “profissao de fé civil” que € uma espécie de “catecismo do cidadao” para
orientar a sua vida no Estado e tornar coeso o corpo politico; o0 homem também precisa
de uma religido pela qual ele deve atender, conforme citagdo: “O esquecimento de toda
religido leva ao esquecimento dos deveres do homem”*®’. Essa ¢ a religido natural.
Religido esta que ensinara a Emilio o “catecismo do homem” por meio do novo catecismo
professado pelo vigario. Um aspecto nos chama a atencdo na retdrica que pretende ser
humilde e sincera do vigario. Ela diz respeito a insatisfacdo do vigario para com 0s
filésofos e as igrejas e suas opinides dogmaticas. Para o vigario: “Compreendi que a
insuficiéncia do espirito humano é a primeira causa dessa prodigiosa diversidade de
sentimentos, e que o orgulho ¢ a segunda’*%. Tematica analoga & Nova Heloisa.

Resta-nos saber se os principios da religido natural do vigario tém descontinuidade
com o “verdadeiro” cristianismo. Para Ruzza (2012), a religido natural de Rousseau
encorajava a luta contra o fanatismo e o ateismo ao passo que ela ndo se alinharia a

nenhuma institucionalizacao religiosa, conforme citacéo:

Rousseau defende uma religido natural cujos verdadeiros deveres sdo
independentes das instituigdes humanas, como Unico meio de fugir do
fanatismo dogmatico e do ateismo, colocados no mesmo nivel, por que ambos
se consideram donos da verdade e desprezam argumentos do outro partido
(RUZZA, 2012, p. 249).

E importante entender se essa religido natural de Rousseau a qual Ruzza (2012)
se refere, engloba também o verdadeiro cristianismo, 0 que parece que ndo. Seu erro €
confundir o cristianismo “teologico” e “dogmatico”, que Rousseau critica, com 0
verdadeiro cristianismo. Destarte, esse estudioso vé uma completa ruptura entre o

cristianismo universal com a religido natural de Rousseau. Vimos que nas Cartas da

4% ROUSSEAU. Cartas escritas da montanha, op. cit., p. 191. O. C. Ill, p. 719.
497 ROUSSEAU. Emilio ou Da Educacéo, op. cit., p. 561.
498 |d. Ibid., p. 358. O. C. IV, p. 568.



296

montanha, Rousseau escreve que o verdadeiro cristianismo: “[...] € uma religido universal
em seu principio, que nada tem de exclusivo, nada tem de local, nada de préprio a tal pais
mais do que a outro™*°.

Para Kawauche (2013), a religido natural na “Profissao de fé do vigario saboiano”
seria uma espécie de “instrumento critico” cujo objetivo seria o de: “[...] ponderar 0s
argumentos do partido devoto do partido filoséfico, e além disso, que a particularidade
da balanca de Rousseau consiste no ligeiro desequilibrio em favor do partido religioso]”

(KAWAUCHE, 2013, p. 105).

Jé& para Jacquet (1975), hd uma variedade de caracteristicas da religido natural do
vigario saboiano que contrastam com algumas especificidades do cristianismo
“teologico”. Por exemplo, a religido natural assegura verdades praticas em contraste com
dogmas especulativos advindos do cristianismo dogmatico®®. De fato, Rousseau, na
“Profissdo de fé do vigario saboiano”, critica os dogmas particulares por confundirem os
homens tornando-os intolerantes e cruéis. “Pergunto a mim mesmo”, diz o vigario, “de
que serve tudo isso, sem saber responder. Nao vejo nisso mais do que os crimes dos
homens e as misérias do género humano”%,

Jacquet (1975) salienta também que a religido do vigario exalta o “o culto do
coragdo” em “espirito e verdade” a partir da simplicidade devocional em detrimento da
complexidade inutil dos cultos exteriores que engendram o formalismo e a hipocrisia®2.
Realmente o vigario distingue o cerimonial da religido (aquilo que é acessério), da
religido (aquilo que é essencial) e prové um exemplo dessa distin¢do. Ele ataca um tipo
de religido vazia em que o cerimonial reforga o abismo entre o representar e 0 ser,
efetivamente: “O culto que Deus pede ¢ o do coracdo, e este, quando sincero, é sempre
uniforme” — A religido catdlica foi transformada num grande teatro. Aquilo que era
supérfluo tornou-se necessario ja que: “E ter uma vaidade muito louca imaginar que Deus
tenha um interesse tdo grande pela forma da roupa do padre, pela ordem das palavras que

ele diz, pelos gestos que faz no altar e por todas as suas genuflexdes”%,

4% ROUSSEAWU. Cartas escritas da montanha, op. cit., p. 169. O. C. Ill, p. 704.
S0 JACQUET, La pensée religieuse de Jean-Jacques Rousseau, op. cit., p. 101.
01 ROUSSEAU. Emilio ou Da Educacéo, op. cit., p. 400. O. C. IV, p. 607.

02 JACQUET, La pensée religieuse de Jean-Jacques Rousseau, op. cit., p. 108.

508 ROUSSEAU. Emilio ou Da Educacéo, op. cit., p. 401. O. C. IV, p. 608.



297

Contudo, para Jacquet (1975), a religido natural ndo elimina a revelacdo divina
(JACQUET, 1975, p. 101-102)°%. A énfase do vigario esta na observancia de um culto
interior que exalta os valores da interioridade e da autenticidade e que caracterizam o
“retorno & natureza”. A religido natural, uma vez que se dirige a todos os homens, tem
como objetivo libertar a humanidade dos conflitos promovidos pela intolerancia
religiosa®®. Contudo, se a religido natural é universal assim como o verdadeiro
cristianismo também é universal, ndo ha contradicdo entre ambos. Jacquet (1975) ainda
apresenta dois principais contetdos doutrinais da religido natural, quais sejam: “Deus,
principio do universo™®® e “Os dogmas relativos ao homem™%’. Essa subdivisio de
Jacquet (1975) provavelmente é baseada na citacdo de Rousseau na Carta ao Arcebispo

de Paris, segundo a qual:

A profissdo de Fé do Vigério Saboiano compde-se de duas partes. A primeira,
que é mais extensa, a mais importante, a mais cheia de verdades novas e
marcantes, visa a combater o moderno materialismo, a estabelecer a existéncia
de Deus e da religido natural com toda a forca de que o autor é capaz. Dessa
parte, nem o senhor nem os padres fala em absoluto; porque ela lhes é
totalmente indiferente e porque no fundo, a causa de Deus pouco Ihes importa,
desde que a causa do clero esteja garantida®e,

Em continuidade com a Nova Heloisa, Deus € salvaguardado na profissdo de fé
do vigario, logo, o clero catdlico e 0os ministros protestantes ndo se incomodaram com a
primeira parte dessa profissdo. O problema perece estar na segunda parte. Nela, os
cristdos da época de Rousseau entenderam que havia profundas descontinuidades entre a
religido natural e as religides reveladas. Vejamos como Rousseau explica a segunda parte,

conforme citacdo:

A segunda parte, bem mais curta, menos regular, menos aprofundada, levanta
davidas e dificuldades sobre as revelages em geral, embora atribuindo a nossa
[revelacdo cristd] a verdadeira certeza na pureza e na santidade de sua doutrina,
e na sublimidade inteiramente divina daquele que foi seu Autor. O objetivo
dessa segunda parte é tornar cada qual mais reservado, em sua religido, quanto
a taxar os outros de méa fé na deles, e a mostrar que as provas de todas as

04 JACQUET, La pensée religieuse de Jean-Jacques Rousseau, op. cit., p. 101-102.

505 1d. ibid., p.103.

56 |d. ibid., p.104.

07 1d. ibid., p.109.

508 ROUSSEAU. Carta a Christophe de Beaumont e outros escritos sobre a religido e a moral, op. cit.,
p. 106-107. O. C. IV, p. 996.



298

religides ndo sdo tdo conclusivas aos olhos de todos para que se deva inculpar
0s que ndo veem nelas a mesma clareza que nés®®.

Tese semelhante se a comparamos com as conclusdes de Julia em relagdo & postura
antirreligiosa de Wolmar. O conceito de religido natural em Rousseau € bem diferente do
mesmo conceito de autores como Voltaire. Para esse pensador francés o cristianismo nao
faz parte do seu plano religioso para o género humano. Por exemplo, Voltaire direciona
sua critica aos dogmas supersticiosos que estdo na base da religido judaico-crista: “Todas
as nacOes estdo de acordo em um ponto: que elas reconheceram antigamente um Unico
Deus, ao qual prestaram um culto simples e sem misturas, que nao pode ser infectado
inicialmente por dogmas supersticiosos” (VOLTAIRE, 2008, p. 196)°°.

A diversidade de religides e de seitas cristds € responsavel pela confusdo reinante
na vida dos homens. Ha indicios de aparéncias e falsidades nisso tudo. Quando cada seita
quer ter razdo sozinha é sinal que a razdo ndo esta com ninguém. Ao se afastarem de
Deus, as religiGes se perderam em suas doutrinas obscuras responsaveis pelo 6dio mutuo
do género humano, conforme citacdo: “Essa prodigiosa multiddo de seitas no cristianismo
japrovoca a forte suposicéo de que sao todas sistemas equivocados. O homem sabio pensa
consigo mesmo: Se Deus quisesse me fazer conhecer seu culto, seria porque esse culto é
necessario para a nossa espécie” (VOLTAIRE, 2006, p. 06)°.

A preocupacdo de Voltaire em confrontar religido e razdo é afastar da primeira
tudo o que a torna nebulosa. N&o ha razdo para provar doutrinas por milagres, como nédo
ha razdo para se utilizar de milagres para defender a fé. E observando a historia dos
homens que Voltaire reconhece que as maiores atrocidades foram causadas por disputas
religiosas baseadas em superstices. E necessario coloca-la nos pardmetros da
racionalidade para justificar a sua importancia para o género humano. A razdo nos
impulsiona a acreditar na existéncia de um Deus Pai de todos os homens. As religides e
suas falsas razdes podem nos afastar dessa verdade, fazendo de inimigos, aqueles que sdo

originariamente irmé&os:

Os principios da razdo universal sdo comuns a todas as nagdes civilizadas,
todas reconhecem um Deus: podem, portanto, acreditar que esse conhecimento

509 14, ibid., p. 107. O. C. IV, p. 996-997.
510 VOLTAIRE, Frangois Marie Arouet. Profissdo de fé dos teistas. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2008.
511 . O tmulo do fanatismo. S&o Paulo: Martins Fontes, 2006.



299

¢ uma verdade. Mas cada uma delas tem uma religido diferente; podem,
portanto, concluir que, embora tenham raz&o de adorar um Deus, estdo erradas
em tudo o que imaginaram além disso (VOLTAIRE, 2006, p. 07).

Disso resulta na critica sistematica a tese do “Povo Eleito” defendida pela tradi¢do
judaico-cristd. Para Voltaire a doutrina que defende o “Povo Eleito” é contraria a ideia de
um Deus Pai que acolhe todo o género humano, sem distin¢do. Portanto, jamais poderia
ser aceita, pois contradiz o principio do universalismo religioso que torna os homens
fraternos e iguais. Para Voltaire: “Se Deus fez os homens, todos Ihe s&o igualmente caros,
assim como todos sdo iguais diante dele. E, portanto, absurdo e impio dizer que o pai
comum selecionou um pequeno numero de seus filhos para exterminar os outros em seu
nome” (VOLTAIRE, 2008, p. 197).

Na critica de Rousseau, a revelacdo divina se apresenta como uma comunicagdo
entre Deus e um grupo seleto de homens. Essa comunicacdo pode transmitir o dialogo
auténtico entre Deus e os homens como aconteceu com Jesus Cristo, por exemplo.
Rousseau ndo diz que esse dialogo foi fruto de uma dissimulacdo. Por outro lado,
fanaticos podem se utilizar de uma revelacdo para divulgar suas loucuras trazendo
instabilidade para o Estado, conforme citagdo: “Sao homens que me vao dizer o que Deus
disse. Preferiria ter ouvido o proprio Deus; ndo lhe teria custado muito e eu estaria
protegido contra a seducio” 5*2. Usurpadores espertos e hipdcritas podem se utilizar dela
para propagar mentiras e aparéncias com o intuito de falsear a vida publica, conforme
citacdo da Carta a Christophe de Beaumont: “Observei na religido a mesma falsidade que
na politica, e ela me causou muito mais indignacédo; pois o vicio do governo pode fazer
os suditos infelizes apenas na Terra, mas quem sabe até que ponto os erros da consciéncia
podem prejudicar os infortunados mortais?°13”,

Assim, o problema da legitimidade da revelacdo reside nessa ultima comunicacdo
nebulosa que seleciona homens em detrimento do restante da humanidade para que
aqueles fomentam o fanatismo e a tirania por meio das aparéncias. A materialidade da
prova seriam os prodigios e milagres escritos por autores supostamente inspirados.
Estranha associacdo. Boa parte da fé cristd, na forma como se constituiu no tempo de

Rousseau, tinha por fundamento a mentira e a sedicéo.

512 ROUSSEAU. Emilio ou Da Educac&o, op. cit, p. 403-404, O. C. 1V, p. 610.
513 ROUSSEAU. Carta a Christophe de Beaumont e outros escritos sobre a religido e a moral, op. cit.,
p. 80, O. C. 1V, p. 968.



300

Se ninguém nasce professando uma fé, ndo € arbitrario quando chegar a idade da
razdo abracar uma, desde que se tenha o cuidado em ndo propagar o fanatismo e a
intolerancia, bem como em se utilizar dos mistérios da fé para justificar os governos
despoticos. Mesmo ndo tendo garantias de que Deus escolheu um Unico povo para
caminhar com Ele, basta que cada religido particular sirva a Deus convenientemente que
0 seu culto tem legitimidade. Entdo, ndo ha uma negacdo das religides reveladas como
um todo em Rousseau. Insistimos em afirmar que, o que ele ndo aceita € o mau uso que

0s homens da revelacéo:

Encaro todas as religides particulares como instituicbes salutares que
prescrevem em cada lugar uma maneira uniforme de honrar a Deus por um
culto publico, e que, podem todas ter suas raz8es no clima, no governo, no
génio do povo, ou em alguma outra causa local que torna uma preferivel a
outra, conforme os tempos e lugares. Creio que todas séo boas quando nelas se
serve a Deus convenientemente®“,

Rousseau valoriza aquilo que é universal, mas ndo elimina as particularidades. Ele
ndo criaria um personagem de um padre que ministra os sacramentos da santa missa sem
que este acreditasse sinceramente no que faz. Se o padre ndo acreditasse ou ridicularizasse
o0 culto que ministrava, Rousseau criaria um personagem semelhante a Meslier, ou um
deista qualquer que celebraria a missa sem nenhuma conviccao profunda daquilo que faz.
A crenca, inclusive a cristd catélica, se torna essencial quando o que estad em jogo € a
sinceridade do culto, conforme citacao da “Profissao de fé do vigario saboiano™: “O culto
essencial é o do coracdo. Deus ndo recusa a sua homenagem quando ela é sincera, sob
qualquer forma que lhe seja oferecida™?®.

As licbes provindas da catequese do vigario tém a intencdo de convencer o
interlocutor sobre suas verdades, mas essa persuasédo uma vez nao sendo eficaz, respeita
o direito do interlocutor ndo acreditar nela. Todavia, uma vez que o interlocutor acreditar
naquilo que professou o vigario, suas recomendacdes sdo simples, mas ndo menos

perspicazes:

[...] ndo exponhas tua vida as tenta¢des da miséria e do desespero; ndo mais a
arrastes com ignominia a mercé dos estranhos e para de comer o vil pao da
esmola. Volta para a tua patria, retoma a religido dos teus pais [calvinismo

514 ROUSSEAU. Emilio ou Da Educacéo, op. cit., p. 421, O. C. 1V, p. 627.
515 |d., ibid.



301

cristdo], pratica-a na sinceridade do teu coracdo e ndo mais a deixes; ela é
muito simples e santa; creio que dentre todas as religides que existem na terra
ela é aquela cuja moral é mais pura e aquela com que a razdo ndo mais se
contenta®?®,

Outra recomendac&o do vigario diz respeito aos essenciais deveres da religido que
o0 crente deve atender independente do partido ou grupo religioso que ele venha a adotar.
N&o entendemos que isso significa que os cultos particulares sdo descartaveis, mesmo
porque se o crente viver sua devogao com sinceridade de coragéo, essa devocao deve ser
valorizada. O que o vigario quer evitar é que o interlocutor evite se envolver em disputas
e arengas desnecessarias, ja que o que vale sdo 0s deveres essenciais da religido. Estes

sim sdo “independentes” da institucionalizagdo religiosa, conforme citacao:

Ademais, qualquer que seja o partido que possas tomar, considera que 0s
verdadeiros deveres da religido sdo independentes das institui¢des dos homens,
que um coragdo justo é o verdadeiro templo da Divindade, que em qualquer
pais e em qualquer seita amar a Deus sobre todas as coisas e amar o préximo
como a si mesmo é o sumario da lei, que ndo ha religido que dispense dos
deveres da moral, que 0s Unicos deveres realmente essenciais sao estes, que o
culto interior € o primeiro desses deveres e que sem a fé ndo existe nenhuma
verdadeira virtude®'’.

Com estas palavras, a catequese do vigario ensina que ndo adianta um culto no
qual se promovam a injustica, a supersticao e a intolerancia, por mais “piedoso” que esse
culto possa parecer. Existem valores universais pelos quais todas as religides historicas
tém que atender. Dentre eles, o vigario exalta o “sumario da lei”: “amar a Deus sobre
todas as coisas e amar o proximo como a si mesmo”. Ora, essa passagem ela se encontra
em todos os Evangelhos®®. Nos Evangelhos de Mateus, Marcos e Lucas, o “sumario da
lei” proposto por Jesus Cristo ¢ parte de uma situacao que envolve disputas e conflitos
entre 0 Mestre de Nazaré e os fariseus, legistas, escribas e saduceus que tentavam por
Jesus a prova. Ao apresentar o “sumadrio da lei” professado por Jesus, o vigario ensina as

igrejas cristds como elas devem proceder em relagdo a si mesmas e aos cultos diferentes.

E uma sabedoria e uma espiritualidade que vém do Evangelho.

516 |d. ibid., p. 425. O. C. IV, p. 631.

S171d. ibid., p. 426. O. C. IV, p. 631-632.

518 Disponibilizamos as respectivas referéncias nas quais o vigario menciona nos Evangelhos: Mateus (Mt
22, 34-40); Marcos (Mc 12, 28-31); Lucas (10, 25--28) e Jodo (13, 34-35). Jesus alude ao livro do
Deuterondmio (Dt 6,5): “Portanto, amaras a lahweh teu Deus com todo o teu coragdo, com toda a tua alma
e com toda a tua for¢a. Que estas palavras que hoje te ordeno estejam em teu coracao”.



302

Concluindo, o vigario por meio de sua catequese orienta o ouvinte sobre sua real
e sincera missao, ao dizer que: “Meu bom jovem, sé sincero e veridico sem orgulho;
aprende a ser ignorante, ndo enganaras nem a ti mesmo nem aos outros”!°, O vigario
adverte que o excesso de sinceridade pode levar ao amor-proprio. Quem € sincero nao
precisa ser agressivo ou arrogante. A verdadeira sinceridade deve ser acompanhada da
ignorancia, aquela mesma que Rousseau menciona na Resposta ao Rei da Polonia®%.
Assim, 0 ouvinte estard apto a conviver no meio das “feras”, conforme citagdo: “Ousa
confessar Deus entre os filosofos; ousa pregar a humanidade entre os intolerantes”>L.

As duas “profissdes de fé” investigadas demonstram que ha continuidades entre a
moral rousseauniana que exige tolerancia, humildade, sabedoria e sinceridade, com o
verdadeiro cristianismo que também compartilha desses mesmos valores. Em ambas, ha
uma completa rejeicdo a hipocrisia e a mentira fomentadas por padres, ministros e
filésofos considerados como intolerantes e fanaticos. O “sumario da lei”, 0 qual o vigario
considera essencial para um auténtico culto a Deus, é de inspiracdo evangélica, pois foi
Jesus Cristo que, em meio a disputas e conflitos, ensinou como se deve proceder: “E
ninguém mais ousava interroga-lo”, diz o Evangelho de Marcos®??. Feitas essas

consideragdes, passemos ao Ultimo tépico desse Ultimo capitulo de nosso trabalho de tese.

9.3 “Por que seria eu um hipdcrita e o que ganharia em sé-l0?”%23: Rousseau
“discipulo” de Jesus Cristo

Em tornos das polémicas geradas pelas interpretacfes das obras: Do Contrato
Social (1762) e Emilio ou Da Educacéo (1762), interpretacdes nas quais, como vimos,
levaram a queima dos livros de Rousseau e a condenagdo de sua pessoa, 0 N0Sso autor
tratou de se defender. Nesse aspecto, a retorica que articula uma anélise racional da
sociedade e da educacdo cede espaco a uma retorica perspicaz e calorosa na qual o
ofendido reafirma a sinceridade de sua crenca em Jesus Cristo e no cristianismo. Um dos

temas que estavam em debate, nesse caso, era se a sua fé era verdadeira, porquanto ele

519 1d. ibid., p. 428. O. C. IV, p. 633.

520 ROUSSEAU. Resposta ao Rei da Poldnia, op. cit., p. 388-389. O. C. IlI, p. 54.

521 ROUSSEAU. Emilio ou Da Educacéo, op. cit., p. 428. O. C. 1V, p. 634.

522 Cf. Mc 12, 34b.

52 ROUSSEAU. Carta a Christophe de Beaumont e outros escritos sobre a religido e a moral, op. cit.,
p. 75. 0. C. 1V, p. 964.



303

foi acusado de agir com dissimulacdo e hipocrisia, conforme denuncia o arcebispo de

Paris:

Do seio do erro elevou-se um homem cheio da linguagem da filosofia sem ser
verdadeiramente fil6sofo; mente dotada de uma abundéancia de conhecimentos
que ndo o esclarecem e que espalharam as trevas para outras mentes; carater
dedicado aos paradoxos de opinides e de conduta aliando a simplicidade dos
costumes ao fausto dos pensamentos, o zelo pelas méaximas antigas ao furor
em estabelecer novidades, a obscuridade do retiro ao desejo de ser conhecido
por todo o mundo. Vimo-lo invectivar contra as ciéncias que cultivava,
preconizar a exceléncia do Evangelho cujos dogmas destruia, pintar a beleza
das virtudes que extinguia na alma de seus leitores. Fez-se preceptor do género
humano para engana-lo, o monitor publico para desencaminhar todo mundo, o
oraculo do século para acabar de perdé-lo. Em uma obra sobre a desigualdade
das condiges, rebaixou o homem ao nivel dos animais; em uma produgdo mais
recente, insinuou 0 veneno da volUpia quando parecia proscrevé-lo. E nesta
obra [Emilio], apodera-se dos primeiros momentos do homem, a fim de
estabelecer o império da irreligidao®?,

A fratura entre o ser e 0 parecer, que outrora era denunciada por Rousseau quando
apontou a origem do mal, agora se torna uma ameagca vinda de fora para o interior de sua
prépria existéncia. O drama comegava, mas o0 protagonista logo tratou de demonstrar de
que lado estava. N&o se tratava apenas da defesa de um plano educacional, ou mesmo da
defesa de um tratado de teoria politica. Tratava-se também da defesa de um homem que
foi severamente acusado e ridicularizado (impio, deista, ateu, Didgenes) devido as
interpretacdes que suas obras suscitaram. E a sua defesa vem acompanhada de sua
afirmacéo na crenga do cristianismo, conforme carta ao pastor Paul-Claude Moultou:
“Senhor, eu sou de uma religido tolerante por principio, ja que eu sou cristdo. Eu tolero
tudo, exceto a intolerancia, pois toda inquisicdo me é odiosa”%°.

No final da quarta carta da obra: Cartas escritas da montanha, Rousseau se
defende frente as autoridades de Genebra afirmando que nenhum deles falou com mais
dignidade sobre o verdadeiro cristianismo, do que o genebrino. Na ocasido, ele cita em
sua defesa, a Resposta ao Rei da Polénia, a Carta a D’Alembert, a Nova Heloisa e o
Emilio. Para Rousseau, 0s seus escritos revelam: “[...] o mesmo amor pelo Evangelho, a

mesma veneragio por Jesus Cristo”>%°,

24 ROUSSEAU. Carta a Christophe de Beaumont e outros escritos sobre a religido e a moral.
“Apéndice: Carta Pastoral de Sua Graga o Arcebispo de Paris”, op. cit., p. 220.

525 Mon cher, je suis dans ma Réligion tolerant par principles, car je suis chrétien; Je tolere tout, hors
lintolérance; mais toute inquisition m’est odiéuse (ROUSSEAU, C. C. XV, p. 196) (Traducao livre).

526 ROUSSEAU. Cartas escritas da montanha, op. cit., p. 262-263. O. C. Ill, p. 767-768.



304

A0 que nos parece, as autoridades catolicas e protestantes da época do Antigo
Regime, uma vez embebidas pelo poder politico, ndo foram capazes de compreender o
alcance da radical entrega de Rousseau para com a auténtica religido que néo despreza o
verdadeiro cristianismo. Se Rousseau néo foi ateu, ja afirmamos, embora ele tenha sido
acusado de propagar o ateismo em suas obras, ele também ndo foi indiferente para com
os valores do verdadeiro cristianismo. E esses valores encontram na sua ‘“veneragdo por
Jesus Cristo” e no seu “amor pelo Evangelho™ as suas expressdes maximas de admiragao,
fé e respeito pelo verdadeiro cristianismo. Conforme citagdo da Carta ao Arcebispo de

Paris:

Que aqueles que me acusam de ndo ter religido, pois ndo concebem que possa
ter uma, pelo menos ponham-se de acordo entre si, se forem capazes. Alguns
encontram em meus livros apenas um sistema de ateismo, outros dizem que
dou glédrias a Deus sem acreditar nele no fundo do meu coragdo. Acusam meus
escritos de impiedade e minhas opinides de hipocrisia. Mas, se prego em
publico o ateismo, entdo ndo sou hipdcrita, e se simulo uma fé que néo tenho,
entdo ndo ensino a impiedade. Ao empilhar imputacfes contraditorias, a
callinia se revela a si propria; mas a malicia € cega e a paixdo ndo raciocina®?’.

Jesus foi um personagem que despertou interesse por parte de alguns intelectuais
do século XVIII. O interesse ndo tinha motivacdo teoldgica ou doutrinéria, pois a tentativa
em redescobri-lo tinha como motivacdo a descrenca nos poderes constituidos que unia
trono e altar. Pensadores como Rousseau e Voltaire dedicaram parte de sua obra a
investiga-lo, mas com resultados relativamente diferentes. Em dados momentos, na obra
de Voltaire, Jesus Cristo é comparado a fanaticos como Fox, lider dos Quacres na
Inglaterra, se tomarmos como exemplo a obra: O timulo do fanatismo.

Nessa obra, Voltaire (2006) estabelece uma relacdo entre o Evangelho canénico
(adotado pela Igreja Catdlica), com o Evangelho apdcrifo sobre a pessoa de Jesus.
Evangelhos apdcrifos sdo antigas narrativas sobre Jesus Cristo ndo reconhecidas pelo
canone cristdo. Para Voltaire, Jesus (Jesu ou Jeschut) é apresentado como filho de uma
relacédo ilegitima entre um soldado romano (José Panther) e uma mulher de nome Mirja.
Quando criancga Jeschut foi retirado da escola pelos sacerdotes por ser filho dessa relagdo

escandalosa aos olhos judaicos.

527 ROUSSEAU. Carta a Christophe de Beaumont e outros escritos sobre a religido e a moral, op. cit.,
p.75,0.C. IV, p. 963.



305

Depois, na idade adulta, ele se desentende com Judas por razdes pecuniarias e
religiosas e é denunciado ao Sinédrio razdo na qual ele: ““[...] foi detido, p6s-se a chorar,
pediu perddo, mas em vao: foi agoitado, lapidado e em seguida crucificado” (VOLTAIRE,
2006, p. 45). Em comparagdo com os evangelhos canonicos, nos quais, entre outras
coisas, Jesus é filho de Maria com o Espirito Santo e realiza milagres e prodigios na sua
vida publica, foi morto e ressuscitado dos mortos, Voltaire (2006) pretende afirmar que o
primeiro Evangelho é mais realista que o segundo, ou seja, 0 candnico é inferior ao
apocrifo. Mas, baseado em que, ele sugeriria isso? Uma das evidéncias seria o contexto
marcadamente catdlico além de aliado ao poder politico, outrora mencionado nessa tese.

Para Voltaire (2006), é mais sensato acreditar num relato em que o personagem foi
um infortunado, como Jeschut o foi ao ser crucificado, do que acreditar em relatos

supersticiosos e milagreiros que reforcam a imbecilidade do povo, conforme citagéo:

Jesus é evidentemente um camponés grosseiro da Judéia, mais esperto, sem
duvida, que a maioria dos habitantes de seu cantdo. Sem saber, ao que tudo
indica, nem ler nem escrever, quis formar uma pequena seita para se opor as
dos recabitas, dos judaitas, dos terapeutas, dos essénios, dos fariseus, dos
saduceus, dos herodianos: pois tudo era seita entre os infelizes judeus, desde o
seu estabelecimento em Alexandria. J4 0 comparei com 0 nosso Fox, que,
como ele, era um ignorante da ralé, que, como ele, as vezes pregava uma boa
moral e, sobretudo, pregava a igualdade que tanto agrada a canalha
(VOLTAIRE, 2006. p. 51).

Desmascarar o fanatismo para Voltaire € ndo aceitar que a historia seja maculada
por supersticoes e fabulas impostas como relatos verdadeiros sem os quais ndo é possivel
ter fé. A sustentabilidade da fé cristd dependia, em algumas ocasides, da crenca nos
milagres de Jesus e dos santos, nos relicarios e coisas afins. Como se sabe, a Biblia esta
repleta de relatos fantasmagéricos e que levando-os realmente a sério do ponto de vista
da ciéncia historica, esse livro sagrado tolhia inexoravelmente os avangos da ciéncia e da
razdo. O caso Galileu pode provar tal assertiva.

O judaismo e o cristianismo se alimentam dessa Otica supersticiosa, conforme
Voltaire. Ha ainda hoje quem defenda o criacionismo contra o evolucionismo. Apesar dos
avancos da exegese e da hermenéutica biblicas nos tempos atuais, hd quem acredite que
a Biblia ainda € um livro cientifico. O fato é que, a identificagdo entre relatos biblicos

interpretados como histdricos estavam perdendo forca no século XVIII. Voltaire foi um



306

dos pensadores que mais contribuiram para esse esclarecimento. Para Maria das Gragas
de Souza (2001, p. 120):
[...] os progressos da cronologia tinham vindo abalar as genealogias da Biblia,
tal como eram aceitas, por exemplo, por Bossuet. Dois povos pareciam
contribuir para abalar a crenca na cronologia da Histdria Sagrada: os egipcios,
cujos documentos falavam de dinastias de milhares de anos, e 0s chineses, que
teriam existido antes da data que os cristdos atribuiam a Addo. Os apologistas

cristdos inventavam artificios para resolver estas dificuldades, sem obter éxito.
A histdria antiga comeca a aparecer como um amontoado de fabulas e erros.

Para Voltaire (2008), sdo nas supostas fabulas supersticiosas que se identificam
as bases do fanatismo. Séo elas as responsaveis por se criar 0s dogmas supersticiosos que
levam a loucura e a intolerancia para a canaille. Acreditar num Deus uno e trino nunca
foi a intencdo de Jesus na opinido de Voltaire. Dogmas como o da trindade, os
sacramentos incluindo a transubstanciacdo (quando para alguns grupos cristdos ha a
transformacdo do pdo no corpo de Cristo e do vinho em seu sangue), ndo passam de
imaginacdo supersticiosa. Para ilustrar a supersticao que é levada ao patamar de verdade,
Voltaire, na obra Profissdo de Fé dos teistas, escreve que:

Pér-se no lugar de Deus, que criou 0 homem, criar Deus por sua vez, fazer esse
Deus com farinha e algumas palavras, dividir esse deus em mil deuses,
aniquilar a farinha com a qual foram feitos esses mil deuses que ndo passa de
um Deus de carne e 0sso; criar seu sangue com vinho, comer esse Deus e beber
seu sangue, eis 0 que vemos em alguns paises onde, no entanto, as artes sdo
mais bem cultivadas que entre os egipcios (VOLTAIRE, 2008, p. 204-205).

Na Otica de Voltaire, o que vale para Jesus, vale para os demais personagens da
Biblia. A fé cristd foi construida a partir de uma base que é a fé judaica. Numa e noutra,
Voltaire encontra tragos marcantes de fanatismo e intolerancia, pois: “O cristianismo é
fundado sobre o judaismo”®?8. As criticas de Voltaire a Jesus e a comparagdo com
Sdcrates tornam-se mais amenas nas obras Tratado sobre a tolerancia e Profissdo de Fé
dos teistas.

Nelas, num primeiro momento, Voltaire praticamente coloca ambos, Jesus e
Sécrates, num mesmo plano: ambos eram teistas, ndo deixaram nada escrito para as

geragBes, ndo instituiram nenhuma nova religido, eram indiferentes as supersticdes na

528 | e christianisme est fondé sur le judeisme (VOLTAIRE, Mélanges, O.C, p.1004). (Tradug&o livre).



307

Palestina e em Atenas, denunciaram abusos de grupos como escribas, fariseus (Palestina),
sofistas (Atenas) e tiveram uma morte semelhante, ja que ambos foram vitimas do 6dio
daqueles a quem criticavam, respectivamente. H& até uma mencéo em que Voltaire parece

colocar Jesus acima de Sdcrates, quando ele afirma que:

O filésofo grego nao apenas perdoou seus caluniadores e seus juizes iniquos,
como pediu-lhes que tratassem seus filhos da mesma forma, se estes fossem
um dia suficientemente felizes para merecer seu 6dio com ele; o legislador dos
cristdos, infinitamente superior (infiniment supérieur), pediu a seu pai que
perdoasse seus inimigos (VOLTAIRE, 20004, p. 87).

Essas obras parecem que revelam certa maturidade em Voltaire quando ele analisa
essas espinhosas tematicas. O Tratado sobre a tolerancia, por exemplo, é uma obra que
foge de alguns clichés de Voltaire. Clichés esses que apelam para o sarcasmo e a chacota
quando o assunto se relaciona a Igreja catdlica, padres e pessoas afins. Nessa obra, escrita
sob a injustica na qual decorreu o processo contra o protestante Jean Calas — acusado e
condenado ao suplicio da roda por supostamente ter matado o filho por este ter se
convertido ao catolicismo —, Voltaire recorre a tradi¢cdo judaica e crista para demonstrar
que nela ha fortes indicios que levam a uma defesa da tolerancia.

Nesse aspecto, Voltaire apresenta argumentos segundo 0s quais Jesus nao
promove a intolerancia e o fanatismo, mas afirma que ele foi vitima do fanatismo,
conforme citagdo: “Nos o lastimamos como um reformador talvez um tanto imprudente,
que foi vitima de perseguidores fanaticos” (VOLTAIRE, 2008b, p. 219)°?°. De homem
ignorante a um reformador imprudente, Voltaire vai apresentando suas ambiguidades em
relacdo a pessoa de Jesus Cristo.

Na dtica de Voltaire, 0 que os cristdos fizeram foi aproveitar determinadas
passagens do Evangelho que ddo certa margem para a intolerancia religiosa e aplica-las
na vida comum. A Biblia justifica tudo, depende dos olhos e das intencdes de quem I€.
Como fanaticos se utilizam de qualquer brecha na leitura para impor suas ideias e
perseguir as alheias, bem como, através de discursos sediciosos levarem as multiddes a
“tremer”, entdo as perseguicoes para com aqueles que pensam diferente sio uma mera

consequéncia.

529 VOLTAIRE, Frangois Marie Arouet. Das conspiragdes contra os povos ou Das proscricdes. S&o
Paulo: Martins Fontes, 2008b.



308

No Tratado sobre a tolerancia, Voltaire se fundamenta em passagens do
Evangelho para demonstrar que Jesus Cristo ndo ensinou a intolerancia, apesar dos
inquisidores e fanaticos se apegarem a outras cita¢cdes dos Evangelhos para legitimar a
intolerancia®®. De forma perspicaz, Voltaire demonstra que essas mesmas passagens nio
podem ser simplesmente utilizadas para se propagar a intolerancia religiosa, pois

contraria muitas e muitas outras acoes e exemplos de Jesus, conforme citacao:

Tais exemplos nada tém a ver com perseguicdes relativas ao dogma. O espirito
da intolerancia deve estar apoiado em raz8es muito mas, ja que por toda parte
busca os menores pretextos.

Praticamente o restante das palavras e a¢des de Jesus Cristo prega a dogura, a
paciéncia, a indulgéncia” (VOLTAIRE, 20004, p. 86).

Isso significa que esse pensador francés nos adverte que ha outras passagens nos
Evangelhos que contradizem as defendidas por aqueles que querem impor a religido a
ferro e fogo®!. Esses argumentos sdo suficientes para provarem que Jesus Cristo nio
trouxe a intolerancia religiosa para a terra. De fato, VVoltaire acaba fazendo de Jesus Cristo
uma figura singular sugerindo que ele era uma espécie de ponte entre 0 Antigo e 0 Novo
Testamento, entre judeus e cristdos. Bem distante daquele Jesus que Voltaire compara a
Fox. Isso pode demonstrar certa incoeréncia de Voltaire nesse assunto? Sobre o Jesus
Cristo de Voltaire, Maria das Gracas de Souza (1996, p. 22) escreve que: “O verdadeiro
Deus ndo pode ter nascido de uma virgem, nem ter sido morto pelos homens, nem ser
comido num pedaco de massa”.

No Fragmento alegorico de Rousseau — cujo titulo completo é: Fic¢do ou Peca
alegdrica sobre a Revelagdo®? — o genebrino apresenta um interessante quadro que
mostra a coragem de Jesus contra as aparéncias do culto, tendo um filésofo como
protagonista. Esse texto, contado sob a forma de uma pequena novela dramética, é
dividido em duas partes, conforme Almeida Marques (2005, p. 16): “[...] a primeira sendo

uma revelagdo filosofica em que ‘o santuario da natureza’ abre-se ao entendimento do

530 Cf. Mt 4,5; Lc 14,12; Lc 14,26.

531 Cf. Lc 15; Mt 20; Lc 7,48.

532 ROUSSEAU. Carta a Christophe de Beaumont e outros sobre a religido e a moral, op. cit., p. 204-
214, 0. C. 1V, p. 1044-1054.



309

protagonista; a segunda, uma aterradora visao do destino reservado ao sabio que pretende
curar a cegueira dos homens™®2,

E na segunda parte que nos deteremos com maior atencio: a parte que se refere ao
“sonho extraordinario” do filosofo. Nesse sonho, o filésofo se v& como que no centro de
um imenso edificio em que sete estatuas substituem sete colunas que d&o sustentacdo a
cUpula. Essas estatuas tém algo de estranho em comum. Observando de perto, elas tinham
algo de horrivel e disforme. Cada uma apresentando caracteristicas diferentes com
aspecto tenebroso, mas vistas do centro do edificio pareciam transmitir algo de belo e
encantador, conforme citacdo: “Observadas de perto, todas essas estatuas eram horriveis
e disformes mas, pelo artificio de uma habil perspectiva, quando vistas do centro do
edificio, cada uma delas mudava de aparéncia e apresentava-se como algo de belo de
encantador>%,

Mais uma vez o que parece ndo é. O horrivel e o belo nunca estiveram tdo confusos.
A aparéncia muda de aspecto tornando-se algo aprazivel num lugar sagrado. Um altar
heptagonal se localizava no centro da construcdo onde 0s humanos faziam seus rituais. O
altar servia de base a uma oitava estatua: “[...] a qual todo o edificio estava consagrado”,
e que concentrava também as atengdes junto com as sete mencionadas. Acima do altar
“sobre o fecho da ctipula” havia uma inscrigdo na qual estava escrito: “Povos, servi aos
deuses da terra”5%,

Esse era o cenario que se revelou em sonho ao filésofo. Como podemos perceber,
0 cenario nos da a ideia de um grande templo, no qual a humanidade estabelece sua
relacdo com o sagrado. Porém, havia algo de estranho nesse templo, bem como no culto.
As estatuas pelas quais eram direcionadas as homenagens tinham na verdade um ar
horrivel e sombrio ndo percebido pela multiddo que estava ludibriada e cega. Mais

enigmaética ainda era a oitava estatua, conforme citacéo:

Sempre envolta em um véu impenetravel, era perpetuamente servida pelo povo
sem que este jamais a contemplasse; a imaginacdo de seus adoradores pintava-
a segundo seus préprios caracteres e paixdes; e cada qual, tanto mais ligado ao

533 ROUSSEAU. Carta a Christophe de Beaumont e outros sobre a religido e a moral. “Apresentagdo”:
MARQUES, José Oscar de Almeida. op. cit., p.16.

53 ROUSSEAU. Carta a Christophe de Beaumont e outros sobre a religido e a moral, op. cit. p. 208,
O.C. 1V, p. 1049.

5% 1d., ibid., p. 209, O.C. IV, p. 1049.



310

objeto de seu culto quanto mais imaginario ele era, colocava sob esse
misterioso véu apenas o idolo de seu coragdo®®.

O povo contemplava algo que ndo conhecia e que por razdes estranhas ndo queriam
ou ndo podiam conhecer. A consequéncia dessa atitude € que, 0 povo por ndo conhecer o
culto pelo qual prestava, acabava por contemplar mais os seus desejos projetados na
estatua do que um verdadeiro e auténtico culto a divindade. Esse véu da ignorancia que
cegava as pessoas poderia ser descoberto pelas luzes da razdo? Vejamos em detalhes.

Entre a multiddo estavam homens que dirigiam o culto as estatuas. Aparentemente,
eles tinham um ar modesto, mas que na realidade apresentavam um aspecto sombrio “[...]
que anunciava ao mesmo tempo o orgulho e a crueldade™®®’. As aparéncias dominavam
completamente a dindmica do templo e do culto, na proporgao em que estatuas e ministros
conseguiam parecer 0 que nao eram. Esses homens que dirigiam o culto eram
responsaveis em introduzir a multiddo no edificio, mas com uma caracteristica singular:
eles vendavam os olhos das pessoas da entrada até conduzirem-nas ao canto do santuério.
Isso sugere que esses homens queriam posicionar as pessoas num lugar onde elas néo
reconhecessem as estatuas como elas eram em verdade.

Logo, eles pareciam saber das ambiguidades que as estatuas apresentavam, mas
nem por isso deixavam de homenageé-las e servi-las. Eram hipdcritas e aproveitadores
da supersticdo do povo. Aqui nés podemos supor dois motivos para essa atitude: esses
homens também faziam por estupidez ou por fanatismo; eles faziam movidos por mero
interesse. Se eles também rendiam culto por estupidez, entdo estavam num nivel de
cegueira pior do que a multidao, pois sabiam das ambiguidades das estatuas, mas mesmo
assim rendiam-lhes homenagens fanaticamente. Se eles ministravam o culto por mero
interesse, entdo a humanidade estava entregue a pior das supersti¢des ja engendradas na
terra porque acreditavam em deuses hipdcritas frutos da propria hipocrisia dos homens.

Para Rousseau:

O mais espantoso é que 0s ministros do templo, que viam plenamente toda a
deformidade de seus idolos, ndo os serviam com menos ardor do que 0s cegos
homens vulgares. Eles se identificavam, por assim dizer, com suas apavorantes
divindades, e, recebendo em nome delas as homenagens e as oferendas dos

5% 1d., ibid.
537 1d., ibid.



311

mortais, cada um Ihes oferecia, em seu proprio interesse, 0s mesmos votos que
o temor arrancava do povo®®,

Nesse caso, a hipotese mais provavel era a de que esses ministros rendiam culto
por fanatismo e também por interesse. Em todo caso, podemos perceber o ar de fanatismo
que pairava sobre o lugar. Fanatismo que dava pleno suporte para com a intolerancia. O
Fragmento alegorico diz que quando alguém tentava arrancar a sua propria venda, 0s
homens que dirigiam o culto faziam como que uma espécie de encanto sobre ele. O
encanto dava-lhe uma aparéncia de algo monstruoso, e por iSsO mesmo, este era
hostilizado e morto pela multiddo. Se alguém agisse assim nao era tolerado pela fanatica
multid&o, guiada cegamente pelos ministros.

O fanatismo também regia o ritual que unia um misto de supersticdo e fantasia
alimentada por hinos, canticos entusiasmados ¢ incensos ““[...] que subia a cabeca e
perturbava a razao [...]”, com uma carnificina inimaginavel que escandalizava o fil6sofo:
“[...] ele viu com horror a monstruosa mistura de assassinato e prostitui¢ao”>%. Por que
Rousseau se utiliza de um filésofo contemplativo e ndo de um padre, pastor, ministro,
camponés, cidaddo? Parece que Rousseau queria dar margem a certa imparcialidade ao
colocar o filésofo como protagonista enquanto contemplava em sonho a loucura do culto
engendrada pelo fanatismo.

Contudo, ele é apenas um observador, ja que ndo tomava parte da situacdo.
Estranho que ele assim o fizesse em meio a tanta obscuridade, fanatismo, intolerancia e
crueldade. Realmente o cenario que vai se desenrolando é de uma crueldade sem limites

naquele templo, conforme citacéo:

Ora precipitavam criancinhas nas chamas de madeira de cedro, ora homens
feitos eram imolados pela foice de um velho decrépito. Pais desnaturados
fincavam, gemendo, o punhal no seio de suas préprias filhas. Mocas e rapazes
vestidos com uma pompa e elegancia, que realgcava mais ainda sua beleza, eram
enterrados Vvivos por terem escutado a voz da natureza, enquanto outros eram
entregues cerimonialmente a mais infame devassiddo; e ouviam-se ao mesmo
tempo, em um abomindvel contraste, os suspiros dos moribundos entremeados
com os da volipia®*.

53 |d., ibid., p.210, O.C. IV, p. 1051.
539 |d., ibid., p. 210, O.C. IV, p. 1050.
50 |4, ibid.



312

De todas as formas, a natureza humana era cruelmente violada para satisfazer os
desejos das divindades que pareciam ser, na verdade, reflexo dos desejos dos fanaticos e
intolerantes ministros. A multiddo ludibriada ndo conseguia enxergar esses
acontecimentos com razoabilidade. Era a fé contaminada pelo mais funesto fanatismo.
Mais uma vez, a fe religiosa ndo é negada, o que ha é uma denuncia direcionada aqueles
que abusam da fé para promover o fanatismo e a intolerancia por intermedio das
aparéncias do culto.

Todo o cenario com suas imagens, caricaturas e personagens ratificavam a
intensidade das aparéncias. Sao elas que manipulam as a¢6es dos envolvidos. N&o seria
exagero em afirmar que esse sonho revelado a um filosofo era uma representacédo
contundente de um culto imerso nos ditames do parecer mentiroso, conforme Starobinski
(1991, p. 76):

Para evocar “poeticamente” a atmosfera do mal, Rousseau multiplica como a
seu bel-prazer todos os simbolos classicos da opacidade, da mentira, da
dissimulagdo criminosa. O horror desse espeticulo, tal como nos é descrito,
consiste menos nos proprios crimes que na densidade do mistério que os cerca.

Horrorizado, o filésofo quer deixar o lugar, mas é impedido pela voz de um “ser
invisivel” que lhe diz: “acabas de compreender a cegueira dos povos”, e continua
afirmando que “resta-te ainda ver qual ¢ o destino dos sabios”. Interessante porque ¢é a
“cegueira dos povos” que é responsavel pelo “destino dos sabios”®*!. Rousseau n&o
esclarece quem ¢ esse “ser invisivel” que provavelmente tem uma dimensdo
transcendente.

Esse ser aparentemente transcendente se comunica com um mortal que é um
filésofo em sua imanéncia. O que Rousseau queria dizer com isso? Que a razdo sozinha
ndo é capaz de desmascarar e lutar contra as aparéncias? Que todas as armas (que unem
fé e razdo) sdo necessarias ao combate do parecer? Parafraseando Pascal: que a fé tem
razBes que a propria razdo desconhece? Parece que a razdo sozinha é impotente contra as
aparéncias. Vimos que ela pode até estar a servico delas.

O que ha, efetivamente, é a relacdo intrinseca entre o fanatismo com a intolerancia

desencaminhadoras da religido, pois é o fanatismo, fruto da cegueira dos povos, que

%1 ROUSSEAU. Carta a Christophe de Beaumont e outros sobre a religido e a moral, op. cit. p. 211,
0.C. 1V, p. 1051.



313

impede 0 homem de enxergar 0s acontecimentos com racionalidade e que muitas vezes,
tem por consequéncia a intolerancia com os sabios que sdo trucidados. Logo, aqueles que
querem libertar as pessoas dos erros causados pela supersti¢cdo sdo vitimas do mesmo
fanatismo ao qual querem combater.

No Fragmento alegorico, trés homens de natureza sabia sdo mencionados. O
primeiro, sutilmente tentou afrouxar a venda dos que para o altar eram conduzidos, e que
estes, por sua vez, vendo as ambiguidades do lugar recusavam-se a ir até o altar e queriam
de forma indiscreta convencer as pessoas em sua volta a fazerem o mesmo. Os ministros
percebendo o tumulto: “Apoderaram-se do homem disfarcado, arrastaram-no até o altar
e imediatamente o imolaram sob a aclamagdo do rebanho cego”®*?. Rousseau ndo se
detém muito sobre esse primeiro sabio vitima da intolerancia, como vai se deter nos outros
dois citados posteriormente.

O segundo s&bio que — numa suposta alusdo a Sécrates, conforme Starobinski
(1991, p. 77) —, é um velho muito feio e vai mais além que o primeiro. Ele consegue
chegar a estatua fingindo-se de cego, e como tal quer ser curado. Chegando a estatua
apoiado por um jovem, ele consegue desvela-la aos olhos de todos numa tentativa de
desnudar a verdade, talvez acreditando que, fazendo isso, curasse o fanatismo das
pessoas. A estatua ¢ assim mostrada tal como em verdade ela é: “sem véu a todos os
olhares”. Como os homens se viram ap0s esse desvelamento ante a estatua? Conforme
citacdo:

Viam-se pintados em seu rosto o éxtase mesclado com a furia; sob seus pés ela
sufocava a humanidade personificada, mas seus olhos estavam ternamente

voltados para o céu. Com a mao esquerda, segurava um coragao em chamas e
com a outra afiava um punhal®*,

Nada disso impressionou a fanatica multiddo que via nela um “entusiasmo
celestial”, sentindo por ela ainda mais devogdo. A atitude de ver a estatua desvelada ndo
foi suficiente para inspirar racionalidade nas pessoas. Mesmo agdes isoladas ndo foram
capazes de libertar a cega multiddo do fanatismo. Contudo, a verdade ndo deixou de

transparecer quando a estatua foi desvelada, conforme Starobinski (1991, p. 77-78):

542 d., ibid., p. 211, O.C. IV, p. 1052.
%43 ROUSSEAU. Carta a Christophe de Beaumont e outros sobre a religido e a moral, op. cit. p. 211,
0.C. 1V, p. 1051.



314

A alegoria se deixa facilmente decifrar; o idolo ndo passa do fanatismo, que
sacrifica os homens fingindo adorar o céu. E o adversario que a filosofia das
Luzes decidiu destruir; e Rousseau aqui faz causa comum com os Filésofos,
que criticam duramente os padres impostores e a credulidade supersticiosa.

E ai que o velho tenta por meio de seu discurso esclarecer a multiddo sobre a
realidade que era esse culto insano. E a razao contra os exageros da fé personificados na
supersticao e no fanatismo e que tanto os filésofos das luzes combateram. A tensao entre
fé e raz&o € constante. O discurso do velho que parece reproduzir o discurso dos filésofos

das luzes tem algo de lucido e a todo custo quer esclarecer o povo:

Povos [...], que loucura é essa de servir Deuses que procuram apenas causar
danos e adorar seres ainda mais malfazejos que vés? Ah, em vez de for¢a-los,
por meio de indiscretos sacrificios, a pensar em vds para vos atormentar, cuidai
antes para que eles vos esquecam, pois assim sereis menos miseraveis. Se
acreditais poder agrada-los destruindo suas obras, o que podereis esperar deles
sendo que, por sua vez, eles vos destruam? Servi aquele que quer que todos
sejam felizes, se quiserdes ser feliz vos mesmos®#,

Se o0 ato do sabio em desvelar a estatua ndo despertou a multiddo, entéo, nesse caso,
nem sempre as agOes sdo unicamente suficientes para desvelar a mentira. O discurso do
sébio se arvora em ser mais eficaz que a sua acdo. Embora o resultado ndo tenha sido
nada satisfatorio, pois os ministros o impediram de continuar o seu discurso e “pediram
ao povo justica”. Inflamaram a cega multiddo a hostiliza-lo por profanar sua estatua e
duvidar do culto. Nesse contexto, a “justiga” exigida esta completamente alucinada pela
injustica. Observemos como o discurso sedicioso consegue dissimular uma situagdo de
injusta, para justa.

Quando a multiddo partiu para espanca-lo, os ministros intervieram e vendo que
sua morte ja estava garantida: “[...] quiseram revesti-la de uma forma juridica e o fizeram
condenar pela assembleia a beber dgua verde, tipo de morte frequentemente imposta aos
sabios™®*. O desfecho lembra bem o julgamento de Sdcrates, pois ao velho é dada
oportunidade de fugir, mas ele prefere seguir as leis dos povos e ratificar seu destino,

morrendo como filésofo. Apo6s tomar a taca, ha um altimo discurso do velho, discurso

544 ROUSSEAU. Carta a Christophe de Beaumont e outros sobre a religido e a moral, op. cit. p. 211-
212,0.C. 1V, p. 1052.
545 1d., ibid.



315

paradoxal, no qual ele homenageia a prépria estatua e que causou estranheza ao fil6sofo

que protagonizava o sonho. Starobinski (1991, p. 78) apresenta uma explicacao para isso:

Entretanto, Rousseau nos diz que ndo basta desvelar o mal: seu poder de ilusédo
e de fascinio permanece inteiro. O velho condenado a beber “4dgua verde”,
morrera prestando uma homenagem inesperada a estatua hedionda. A face real
do mal foi posta a nu, mas ainda ndo é o bastante. Resta manifestar a verdade
do bem. O ato essencial ainda ndo foi consumado.

Dessa forma, esta preparada a vinda do terceiro homem, que alegoricamente € o
Cristo, “o filho do homem”. Por que o Cristo viria depois do sabio? A agdo do sabio foi
corajosa, mas seu discurso racional foi ineficaz. A aparéncia sagrou-se vitoriosa nesse
embate, ja que o fanatismo venceu. Qual seria a proxima linha de ataque? Jesus Cristo.
Ele veio num momento em que o filésofo estava confuso diante de tudo o que viu. Uma
voz preparou a vinda de Jesus Cristo, ela dizia o seguinte: “Eis aqui o filho do homem.
Os céus se calam diante dele; terra, escutai sua voz”>*. Essas palavras tém uma forte
natureza biblica, tendo em vista que a expressdao “filho do homem” estd intensamente
presente nos evangelhos®*’. Céu e terra estdo diante dele, com uma diferenca: enquanto o
céu se cala, a terra deve escutar a sua voz. Seria uma espécie de unido do transcendente
com o0 imanente.

A maneira simples do Cristo se vestir (2 moda de um artesdo) revelava uma
grandeza e uma modéstia incomum. Demonstra também uma coeréncia no pensamento
de Rousseau em ver na simplicidade das vestes uma importante virtude por intencionar a
verdade em ndo aparentar por meio de roupas suntuosas um brilho dissimulado. H& uma
continuidade no pensamento de Rousseau que valoriza a vida simples, sem ostentacéo,
como um valor intrinseco que se torna fundamental para uma vida virtuosa na qual os
homens em sociedade deveriam atender.

A simplicidade de Jesus Cristo apresentado por Rousseau vai das roupas as palavras
segundo as quais: “Meus filhos, [...] venho espiar e curar vossos erros, amai aquele que

vos ama e conhecei aquele que ¢7°*. Qual a missdo de Jesus Cristo? Ele vem para:

%46 ROUSSEAU, Carta a Christophe de Beaumont e outros sobre a religido e a moral, op. cit. p. 213,
0. C. 1V, p. 1053. Grifo do autor.

547 Cf. Mt 8,20; Mt 16,27; Jo 12,34b.

548 ROUSSEAU, Carta a Christophe de Beaumont e outros sobre a religido e a moral, op. cit. p. 213,
O.C. 1V, p. 1053.



316

[1¥4E]

“EXpiar e curar” os erros, ele ama e convida a amar, para enfim ser conhecido como “¢”.
Perdoar, amar, conhecer. E preciso voltar ao Cristo para que o caminho do cristianismo
seja refeito, para que o fanatismo, a violéncia e a intolerancia sejam diagnosticadas e
denunciadas. Para que a verdade se mostre como “¢”, e, nesse contexto, a verdade seria
Jesus Cristo? Sim, decerto. O Cristo veio para acolher, amar e perdoar, mas também veio
para denunciar as aparéncias.

Ele o faz da maneira mais humana possivel e, ao derrubar a estatua, retomou o seu
lugar. A unido do discurso em forma de uma “moral divina” com a a¢do causou um
fervoroso entusiasmo na assembleia despertando a ira dos ministros aos quais o povo nao
mais escutava. Um dos aspectos interessantes do texto reside aqui. Esse homem néo se
aproveitou do entusiasmo da multiddo para hostilizar os ministros, mesmo sabendo da
inveja destes.

Ele ndo veio fomentar, mas destruir a “sanguindria intolerancia”, pois Rousseau
conhecia bem que o povo tinha paixdes furiosas, e facilmente eram levados por discursos
sediciosos de padres e pastores exaltados, que fomentavam o fanatismo e a intolerancia.
Delumeau (2009, p. 283) ja nos lembrava que: “Na Europa do Antigo Regime, aqueles
que por exceléncia tém a multiddo nas méos fazem-na alternadamente tremer e esperar,
chorar e cantar, obedecer ou revoltar-se: sdo aqueles que falam em nome de Deus”.

O Fragmento alegérico nos da a entender que a sua vinda (num tom bem
escatoldgico) conseguiu por fim aquele fanatismo e a intolerancia religiosa, ou entdao por
algum motivo esse escrito ficou inacabado. Contudo, ndo podemos afirmar que o Cristo
venceu. O fato € que os sabios, inclusive o Cristo, estdo em oposi¢cdo aos ministros.
Aqueles traziam a lucidez e a reedificacdo do culto além de combater o fanatismo e a
intolerancia por meio da sua luta contra as aparéncias. Estes, talvez representados por
padres e pregadores reformados fanaticos traziam a sedicdo e a corrupcao do culto.

Rousseau colocou Socrates e Cristo unidos contra um adversario comum. Contudo,
Cristo estava num patamar superior a Socrates em matéria de moral, por exemplo, e
porgue ndo dizer em materia de fé. No Emilio, mais precisamente na “Profissdo de fé do
vigario saboiano”, Rousseau ratifica esse plano. N&o se pode comparar Cristo a Socrates,

embora ambos sejam admiraveis:

Que preconceitos, que cegueira é preciso ter para ousar comparar o filho de
Sofronisco com o filho de Maria! Que distancia entre um e outro! Sdcrates,



317

morrendo sem dor, sem ignominia, sustentou comodamente até o fim o seu
personagem, €, se essa morte facil ndo houvesse honrado a sua vida, teriamos
dividas sobre se Sdcrates, com todo o seu espirito, teria sido algo que ndo um
sofista®.

O que Rousseau pretenderia fazer ao valorizar mais a Cristo do que a Socrates? Ha
uma continuidade entre o fragmento citado e o Fragmento alegdrico. Serd que o
genebrino teria a pretensdo em afirmar a fé cristd como sendo mais importante do que a
razdo e a filosofia? Diferentemente de Voltaire, ha uma coeréncia em Rousseau quanto
as mencoes a Jesus Cristo no que diz respeito & sua dendncia para com o fanatismo e a
intolerancia religiosa, mas o genebrino ndo é tdo seguro quando o assunto é SAcrates.

Vimos que no Primeiro Discurso, Sécrates é colocado como modelo ao passo que
Jesus Cristo ndo é nem mencionado. Mas, lembremos que no Fragmento Alegérico, o
velho (supostamente Socrates) antes de morrer prestou homenagens a estatua. Ha indicios
de que existe um itinerario entre o Primeiro Discurso, o Emilio e o Fragmento alegorico
onde podemos dizer que Socrates esta um passa atras em relacdo a Jesus. Quais 0s
motivos?

Rousseau encontra outra espécie de fanatismo que tem sua origem no orgulho
filosofico. Esse seria mais perigoso por ser mais sutil. Socrates € mostrado de forma um
tanto ambigua. E louvado por ser um sabio que elogia a ignorancia no Primeiro Discurso
e que por isso é usado por Rousseau na critica a cultura. Mas a0 mesmo tempo €
apresentado como um sabio que corrobora com o fanatismo ao morrer prestando culto a
estatua, se o velho que é apresentado no Fragmento Alegorico for de fato Sdcrates.

Conforme a “Profissdo de fé do vigario saboiano”, na hora da morte de Socrates
e Jesus Cristo, também similitudes e diferencas sdo apresentadas. Para Rousseau, ambas
ocorreram devido aos excessos da razdo e da fé. Socrates foi vitima do fanatismo
filosofico que combateu. Jesus Cristo foi vitima do fanatismo religioso que denunciou.
Nos dois casos, o fanatismo levou a intolerancia, ja que ambos pagaram com a morte.
Mas, a morte de ambos ndo aconteceu em circunstancias similares. A tranquilidade do
filosofo em morrer conversando com seus amigos contrasta com as dores e sofrimentos
de Jesus Cristo. Um abencoa e chora aquele que lhe entregou a taga com a cicuta; o outro

em meio aos tormentos reza pelos algozes, conforme Rousseau no Emilio:

%49 ROUSSEAU. Emilio ou Da Educacéo, op. cit., p. 420, O.C. IV, p. 626.



318

Mas de onde Jesus adquirira entre os seus a moral elevada e pura cujas licdes
e cujo exemplo so6 ele deu? Do seio do mais furioso fanatismo a mais alta
sabedoria fez-se ouvir, e a simplicidade das mais heroicas virtudes honrou o
mais vil de todos os povos. A morte de Socrates, filosofando tranquilamente
com seus amigos, € a mais doce que se possa desejar; a de Jesus, expirando
entre tormentos, injuriado, ridicularizado, amaldi¢oado por todo um povo, é a
mais horrivel que se possa temer. Sdcrates ao pegar a taca envenenada abencoa
quem lha apresenta e chora; Jesus, no meio de um suplicio horrendo, reza por
seus carrascos furiosos®*,

Mais uma vez, Deus e 0 sabio se unem pela humanidade. Ambos séo vitimas do
fanatismo e da intolerancia daqueles a quem néo aceitaram a verdade. Um denunciou a
corrupcao da cidade, o outro denunciou a corrupgao da fé: “Sim, se a vida e a morte de
Sécrates sdo de um séabio, a vida e a morte de Jesus sdo de um Deus”®!. Agora, que Deus
é esse? E 0 mesmo Deus da patristica e da Escolastica medievais?

O Jesus Cristo de Rousseau ndo apenas atacou a intolerancia religiosa, gesto que é
apresentado no Fragmento alegérico e repetido no Emilio ao perdoar o0s seus carrascos,
mas foi vitima da prdpria intolerancia fomentada pelo fanatismo. Mas esse mesmo Jesus
Cristo pode ser identificado em sua dimens&o teoldgica? E qual seria a dimensédo teoldgica
de Jesus? Este é o mediador entre Deus e 0s homens, € o Cristo (Ungido) de que fala Sdo
Pedro em sua profissio de fé: “O Senhor é o Messias, o Filho do Deus Vivo™*®2, Iniimeras
dificuldades nos séo impostas nessa questao.

Starobinski (1991) nos oferece uma interpretacdo sobre a dimensao pedagogica que
estd subjacente a admiracdo de Rousseau por Jesus Cristo. Verdadeiro homem, Jesus
soube ser coerente naquilo que disse e naquilo que fez. N&o se acovardou diante da morte
cruel que o esperava. N&do se intimidou com seus carrascos, ndo usou de mascaras e
disfarces para escapar do seu destino. E talvez o mais importante nisso tudo, Jesus foi
capaz de perdoar aqueles que o humilhavam. Soube ser tolerante com os intolerantes.

Talvez Rousseau se interessou pela vida de Jesus porque ele percebeu que as
especulacgoes filosoficas sozinhas ndo conduzem o homem a verdade. O exemplo de Jesus
mostra a real condi¢do da miserabilidade humana. Por outro lado, as suas palavras, em

absoluto, ndo inspiram os homens ao fanatismo. Como pedagogo, o Jesus de Rousseau

550 1d., ibid., p. 420, O.C. IV, p. 626.
%1 1d., ibid., p. 420, O.C. IV, p. 626.
52 Cf. Mt 16,6.



319

vai de encontro ao orgulhoso fil6sofo e ao fanatismo detestavel. Jesus se apresenta como

uma espécie de ideal do homem civilizado, conforme Starobinski (1991, p. 79):

O essencial do cristianismo, para Rousseau, esta na pregacdo de uma virtude
imediata. Desse modo, propfe-nos uma imagem do Cristo educador da
humanidade, dirigindo aos homens discursos enternecedores, palavras “que
vao direto ao coragdo”.

O Cristo de Rousseau ndo é um mediador; é apenas um grande exemplo. Se é
maior que SOcrates, ndao é por sua divindade, mas por sua mais corajosa
humanidade.

Hé& controvérsias sobre essa frase de Starobinski (1991) que afirma que o Cristo de
Rousseau “é apenas um grande exemplo”. Na mesma linha de pensamento, Silva (2009)
ao defender uma “Cristologia laica” em Rousseau, apresenta uma interpretagdo de Jesus

Cristo limitada ao aspecto moral, desprovido de qualquer traco de divindade:

Rejeitando o pecado original, a redencéo, a encarnagdo, a eternidade das penas,
Rousseau retira da religido cristd seus dogmas e mistérios e se afasta de todas
as Igrejas. As Igrejas do século XVIII ndo podiam admitir essa adesdo mais
sentimental que doutrinal a uma religido desprovida de ritos e de hierarquia,
onde Jesus ndo era mais que um grande exemplo, um chamariz para a
identificacdo dos individuos (SILVA, 2009, p. 63)%%,

Essa tese ndo é falsa, mas também ndo é como um todo verdadeira, conforme
Almeida Janior (2012). Afinal, como é possivel medir em matéria de fé e razdo, algumas
afirmac0es de Rousseau, do tipo: “Sou cristdo, Senhor Arcebispo, e sinceramente cristao,
segundo a doutrina do Evangelho. Sou cristdo ndo como discipulo dos padres, mas como
discipulo de Jesus Cristo”>*. Ele ndo afirma que € um cristo racional, ou que cré num
Cristo apenas sob o enfoque da moral, embora seguramente, esse enfoque esteja incluso.
Ele fala em sinceridade segundo a “doutrina do Evangelho”.

Sdo palavras que devem ser levadas em consideracdo, ainda mais em se tratando
da desconfianca de Rousseau no que concerne a racionalidade. Nesse aspecto,
concordamos com Almeida Janior (2012, p. 126), quando ele, a partir desse Gltimo

fragmento citado, afirma que: “Poderiamos acrescentar que Rousseau ¢ cristdo, como

558 SILVA, Genildo Ferreira da. Uma cristologia laica: Rousseau e o iluminismo. Salvador: Arcadia, 2009.
554 ROUSSEAU. Carta a Christophe de Beaumont e outros sobre a religido e a moral, op. cit., p. 72.
O.C. 1V, p. 960.



320

discipulo de Jesus Cristo e ndo como discipulo da razéo ou dos académicos, a despeito
do que possa incomodar as convicgdes dos proprios intérpretes”.

E a sua insisténcia em se afirmar cristdo, sobretudo ap6s as polémicas envolvendo
as interpretacdes do Emilio e Do Contrato Social, uma das razGes que nos leva a crer que
ndo ha em Rousseau uma superacgdo do cristianismo, mesmo quando se acredita que nao
ha espaco para essa religido no seu projeto politico e pedagogico. Conforme Almeida
Junior (2012, p. 126): “Curiosamente, este drama vivido por Rousseau, ainda esta
presente trezentos anos depois de seu nascimento; ele se declara cristdo, seus intérpretes
dizem que ndo ¢”. Nao seria por acaso, no nosso entendimento, que Rousseau identifica
o ser e o parecer como causa dos “vicios do homem” e dos “males da sociedade”, na
Carta ao arcebispo de Paris, um dos seus principais escritos sobre o cristianismo. E no
interior desse escrito que a fratura é percebida. Portanto, a heranca cristd também esta
presente na fratura entre o ser e o parecer desenvolvida por Rousseau.

Por isso, a continuidade entre Rousseau e o cristianismo permanece, € um dos
principais elos dessa ligacdo € o combate as aparéncias. O respeito ao Evangelho, a
admiracao por Jesus Cristo “o Filho do homem™ e a convic¢ao em ter uma fé sincera pelo
cristianismo nos leva a crer que essa religido tem um papel fundamental no ataque de
Rousseau as aparéncias. Rousseau ndo entende que o Evangelho deva ser mero produto
de uma reflexao filosofica ou doutrindria & maneira do que ele entende por “pedantismo
filosofico” e dogmatismo teoldgico do século XVI1I1. Vimos como o genebrino se refere
ao Evangelho ao afirmar que: “Abra Platdo, Cicero, Plutarco, Epiteto ou Antonio (Marco
Aurélio). Consulte o virtuoso Shaftesbury e seu digno intérprete. Melhor ainda, estude a
vida e os discursos do justo e medite sobre 0o Evangelho®>®. O verbo “medite” nos da
uma boa indicacdo de como Rousseau interage com o Evangelho, pois se de um lado os
filésofos ridicularizaram as verdades do Evangelho, de outro os tedlogos e escolasticos
esvaziaram o seu conteido com disputas pueris.

Conforme Rousseau: “Deveria ter me indignado contra esses homens frivolos que,

com suas miseraveis disputas aviltaram a simplicidade sublime do Evangelho e reduziram

%5 Open Plato, Cicero, Plutarch, Epictetus, or Antonius [Marcus Aurelius]. Consult the virtuous
Shaftesbury and his worthy interpreter. Better yet, study the life and speeches of the just and meditate upon
the Gospel. (ROUSSEAU, Jean-Jaques. “Letter on Virtue, the Individual, and Society.” A Letter from Jean-
Jacques Rousseau. May 15, 2003: The New York Newspaper Books. Disponivel em:
<http://www.nybooks.com/articles/2003/05/15/a-letter-from-jean-jacques-rousseau/>, acesso em 23 de
novembro de 2015, p.2) (Tradugdo livre).



http://www.nybooks.com/articles/2003/05/15/a-letter-from-jean-jacques-rousseau/

321

a doutrina de Jesus Cristo a silogismos’®¢. Nesse sentido estamos em acordo com a linha
de interpretacdo de Almeida Junior (2012, p. 132) para quem Rousseau exerceu uma
leitura “instrumental” das Sagradas Escrituras®’. Embora ndo concordando com tudo que
I4 esté escrito, Rousseau mantém uma atitude de respeito para com determinados eventos
que obscurecem as luzes da razdo. Por outro lado, as verdades do Evangelho sdo guias
indispensaveis que servem de iluminacao para o caminho do homem.

Do mesmo modo, a mengéo a Jesus Cristo demonstra, ndo apenas o respeito de
Rousseau para com um homem que deu bons exemplos na terra, mas, sobretudo, a crenga
real de que esse homem esta acima de muitos outros modelos apresentados por Rousseau,
como o proprio Sdcrates: “Cristo ¢ maior do que Socrates”, como nos lembra Almeida
Junior (2012, p. 128). Desse modo, ambos, Jesus Cristo e 0 Evangelho sdo aliados
indispensaveis na luta de Rousseau contra o reino do parecer e da hipocrisia. Jesus Cristo
é chamado mais uma vez para desmascarar os fariseus e saduceus, ndo apenas os do tempo
de Jesus, mas, sobretudo os do século XVIIl. Como verdadeiro “discipulo” de Jesus e
admirador auténtico do Evangelho, Rousseau ndo poderia deixa-los de fora no seu
combate as aparéncias.

Concluindo esse ultimo capitulo, vimos que apesar de haver algumas
descontinuidades entre Rousseau e o cristianismo sob o aspecto moral como a concepcéo
de natureza humana e o dogma do pecado original, ha pertinentes continuidades entre o0s
dois. Na verdade a reestruturacdo do cristianismo em seu aspecto moral passa por varias
circunstancias. Para Rousseau, 0 homem que quiser seguir fielmente a religido deve
acreditar que Deus existe. E que esse Deus ndo é um ser maligno, nem tdo pouco
vingativo. Ele é um Deus cheio de amor e compaixao para com a humanidade.

Assim como Rousseau regrediu a natureza humana desvestindo-a de todos os
clichés e acessorios da civilizagdo para que ela pudesse seguir livre a “marcha da
natureza”, também o cristianismo foi desvestido de todos 0s preconceitos promiscuos
pelos quais os homens em sociedade haviam Ihe vestido durante 0s séculos. Nesse ponto,
a religido natural e o cristianismo primitivo e universal se encontram.

Mesmo assim, para Rousseau, 0 homem pode fazer parte de uma religido historica

preferencialmente o cristianismo calvinista, mas é preciso que ele aja sempre com

*% ROUSSEAU. Resposta ao Rei da Poldnia, op. cit., p. 382. O. C. I11, p. 44.
557 ALMEIDA JUNIOR, José Benedito de. Algumas questdes sobre a fé e a razdo na obra de Jean-Jacques
Rousseau. Argumentos, ano 4, n. 8, 2012.



322

sinceridade, uma vez que abracar sua fé. Também €é preciso evitar discussdes estéreis
envolvendo assuntos religiosos de natureza dogmatica com filosofos e tedlogos. Ha de
ser firme num caso e no outro, para ndo se deixar levar pelo espirito do fanatismo e da
intolerancia. Essa firmeza une a “tolerancia do filésofo” € a “caridade do cristdo”.
Nas Cartas escritas da montanha, os prosélitos do vigario dizem optar por sdo
Tiago, ao invés de sdo Paulo. As cartas de sdo Paulo no Novo Testamento aparentemente
encorajaram uma espiritualidade cristd mais dogmaética e doutrinaria. Vimos que sua
doutrina era uma das bases que sustentavam o dogma do pecado original na Carta aos
Romanos®®, Para Rousseau: “Certas passagens de sdo Paulo, desvirtuadas ou mal-
entendidas, fizeram surgir muitos fanaticos e estes, frequentemente, desfiguraram e
desonraram o cristianismo”®®°. Uma vez constatado esse fato, Rousseau lembra as
autoridades de Genebra que: “Se nos tivéssemos mantido fiéis ao espirito do mestre, isso
ndo teria acontecido”®®. Além disso, Rousseau menciona que sdo Paulo era
“naturalmente perseguidor” e ndo conviveu diretamente com Jesus®l. A preferéncia de
Rousseau por sdo Tiago tem coeréncia com seu pensamento porgue o genebrino une a fé
pelas obras, e ndo simplesmente pela razdo e nem tampouco ndo pela doutrina®®?,

conforme citagdo da Carta de séo Tiago:

Meus irmdos, se alguém disser que tem fé, mas ndo tem obras, que lhe
aproveitard isso? Acaso a fé poderé salva-lo? Se um irmdo ou uma irméd ndo
tiverem o que vestir e lhes faltar o necessario para a subsisténcia de cada dia,
e alguém dentre vos lhes disser: ‘Ide em paz, aquecei-Vvos € saciai-vos’, € ndo
Ihes der 0 necessario para a sua manuten¢do, que proveito havera nisso? Assim
também a fé, se ndo tiver obras, estd completamente morta®®.

Tematica intensa tanto na Nova Heloisa, quanto na “Profissdo de fé do vigario
saboiano”. Também, Rousseau nos lembra que nunca se deve esquecer dos ensinamentos
de Jesus Cristo e do amor pelo Evangelho, verdadeiros guias do homem. Como o
cristianismo poder ser irrelevante se o proprio Jesus Cristo é o seu autor? Conforme

Rousseau:

558 Cf. Rm 5, 12-21.

5% ROUSSEAU. Carta escritas da montanha, p. 243. O. C. lll, p. 754.

560 1d., ibid.

561 |d. ibid.

562 ROUSSEAU. Cartas escritas da montanha, op. cit., p. 167-168. O. C. Ill, p. 702-703.
563 Cf Tg 2, 14-17.



323

Seu autor divino abracando igualmente todos os homens na sua caridade sem
limites, veio levantar as barreiras que separavam as nacles e reunir todo o
género em um povo de irmdos: pois em toda nacéo aquele que o teme e se
consagra a justica, Ihe é agradavel®®. Tal é o verdadeiro espirito de
Evangelho”%%,

Apesar de os Evangelhos apresentarem certas obscuridades que escapam a razao,
h& verdades universais contidas em seus ensinamentos que fazem a humanidade amar a
Deus e a considerar a todos como irmaos. Por escaparem a razao, Rousseau entende que
essas obscuridades ndo devem ser desprezadas. Assim, Jesus Cristo e, com ele, 0s
Evangelhos séo recursos auténticos e eficazes no combate de Rousseau ao reino das
aparéncias. Uma vez que o homem despreza esses recursos essenciais, ele se torna presa
facil do fanatismo e da intolerancia, bem como daqueles que apregoam verdades

religiosas sob a mascara da hipocrisia.

564 Cf. Atos dos Apostolos 10,35.
%5 ROUSSEAU. Cartas escritas da montanha, op. cit., p. 169. O. C. Ill, p. 704.



324

CONCLUSAO

A nossa incursdo que investigou os vinculos entre Rousseau e 0 cristianismo a
partir da tenséo entre o ser e 0 parecer numa abrangente perspectiva politica foi ardua
dada a complexidade da tematica. Para realizar essa investigacdo nos seguimos a
tendéncia de alguns estudiosos quais sejam: Starobinski (1991) e (2007), Salinas Fortes
(1976) e (1997) e Prado Janior (2008) por incluirem a tensdo entre o0 ser e 0 parecer como
possibilidade de interpretacdo das principais tematicas de Rousseau. N&o acreditamos que
esse método € o Unico ou 0 melhor para compreender a obra do genebrino. Nem por isso
ele se mostrou ineficaz, tornando-se até instigante durante a investigagao.

Sobre esse aspecto especifico, discordamos em parte com Leite Ferraz (2011, p.

104) quando ele menciona em seu trabalho (em nota de rodapé) o seguinte:

Quando Rousseau escreve a respeito da dissintonia entre “ser” e “aparecer”,
“realidade” e “falsidade” ele tem em mente os ambientes aristocraticos tipicos
do seu tempo. Nao é uma questdo filosofica ou um trauma da infancia que
devem explicar suas preocupacBes quanto a essa distingdo. Quanto a esse
altimo sentido, em particular o presente trabalho — insistindo numa leitura
historica da questdo — pretende uma diferenciacdo em relacdo aos pressupostos
adotados por Jean Starobinski, que analisa dos temas da transparéncia e do
obstaculo na obra de Rousseau a partir do suposto trauma de infancia
ocasionado pela quebra de um pente da senhorita Lambecier.

Concordamos com Leite Ferraz (2012), quando ele menciona 0s aspectos
historicos que motivaram Rousseau a adotar uma ruptura entre o0 ser e 0 parecer em seus
escritos. Entendemos que a complexidade da ruptura vai ganhando proporgdes maiores
na medida em que ela atinge um nivel de universalidade na obra do genebrino, uma vez
que ela exige uma nova concepcdo de natureza humana, de sociedade civil e do Estado,
de educacao, e de religido também. O aspecto meramente histdrico ndo da conta sozinho
desse empreendimento, entdo € ai que a reflexdo filosofica e politica — “que afeta todas
as dimensdes do homem” (PINTOR-RAMOS, 1982, p. 56) — se afirmam, ndo como ponto
de ruptura com a historia, mas de continuidade.

Do ponto de vista do cristianismo, apresentamos dois grupos de estudiosos: um
que tende a desvincular Rousseau e o cristianismo e 0 outro que vé continuidade entre o
cristianismo e Rousseau. Nesse sentido, discordamos de algumas interpretagcdes que

tendem a descristianizar Rousseau por meio de leituras baseadas no capitulo sobre a



325

“Religiao Civil” no Contrato Social, porque vimos que Rousseau afirma que o verdadeiro
cristianismo é incompativel com o espirito social, conforme Ward (2013). Assim como a
“Profissdo de fé do vigario saboiano” estd de acordo com o deismo por que Rousseau
atacou os fundamentos das religides reveladas, conforme Ruzza (2012).

Seguimos o segundo grupo de estudiosos que consideram o cristianismo de
Rousseau como parte integrante de sua teoria religiosa no contexto do lluminismo, tais
como: Gliozzo (1971), Leite Ferraz (2011), Pintor-Ramos (1982), Touchefeu (1999),
Almeida Janior (2008), McCarthy (1986) e Kawauche (2013). Kawauche (2013) diz ser
inutil tentar descobrir o cristianismo de Rousseau porque ele nao julga essa religido “em
si mesma”, mas, em relagdo a determinados tipos de sociedades quais sejam, “geral”:

“quando reflete sobre o individuo”, e, “particular”: “quando pensa em Estados nacionais”,

conforme citagdo:

Assim, tentar descobrir algo como o “cristianismo do autor” mediante a analise
das passagens em [que] ele se pronuncia sobre o assunto &, em Gltima instancia,
inatil, ainda que sejam observadas as distin¢bes propostas pelo préprio
genebrino, como o cristianismo “do Evangelho” e cristianismo “de hoje”, ou
[o] “verdadeiro cristianismo” e “cristianismo dogmatico ou teoldgico”. Pois o
que esté por tras dessas passagens € o problema da manutencdo da sociedade
formulado com base na comparacdo das exigéncias contraditérias do homem
e do cidaddo. Rousseau julga a religido cristd ndo em si mesma, mas em relacdo
a determinado tipo de sociedade, que ele chama de geral quando reflete sobre
o individuo, e particular quando pensa em Estados nacionais. Porém, ndo se
trata de escolher nem um, nem outro, e sim de ponderar os prés e os contras de
cada lado. Nesse sentido, o cristianismo seria menos um objeto particular de
discussdo do que um pretexto para se pensar questBes ligadas a politica
(KAWAUCHE, 2013, p. 255).

Acreditamos que Kawauche (2013) estéa parcialmente correto quando ele afirma
que Rousseau usou o cristianismo mais para pensar questdes relacionadas a politica do
que para discutir o cristianismo “em si mesmo”. Observemos esse mesmo método
utilizado por Kawauche (2013) aplicado ao conceito de estado de natureza e homem
natural em Rousseau.

Como vimos, para Rousseau, na primeira parte do Segundo Discurso, o estado de
natureza é um estado pré-social no qual vivia 0 homem em seu estado natural. Ele ndo é
um estado de guerra, ambicdo ou desigualdade, ja que os homens nesse estado viviam
numa condicdo de solidao e sua unica preocupagdo era com a sua propria conservagao.

Tudo mudou quando o homem largou o estado de natureza para viver em sociedade.



326

Contudo, no “Prefacio” desse mesmo Segundo Discurso, Rousseau menciona que &

preciso:

[...] separar o que ha de original e de artificial na natureza atual do homem, e
conhecer com exatiddo um estado que ndo mais existe, que talvez nunca tenha
existido, que possivelmente nem existira, e sobre o qual se tem, contudo, a
necessidade de alcancar nogdes exatas para bem julgar de nosso estado

presente®®®,

E, ainda, conforme citacdo do Fragmento de Genebra:

Assim, a voz gentil da natureza ndo é mais um guia infalivel para nés, como
ndo € uma situacdo desejavel a independéncia que dela recebemos. Perdemos
definitivamente a paz e a inocéncia antes de apreciarmos as suas delicias.
Desconhecida pelos homens ignorantes dos primeiros tempos, perdida para 0s
homens esclarecidos dos tempos modernos, a vida feliz da idade de ouro
sempre foi uma situacdo estranha a condicdo humana, ou porque ndo foi
reconhecida quando os humanos poderiam té-la gozado ou porque ja tinha sido
perdida quando eles a poderiam conhecer®®’.

Quanto ao homem natural, vimos que ele vivia numa condicao plena de liberdade
e igualdade, ndo possuia vicios ou virtudes, era conduzido pela paixdo natural da piedade
e ndo tinha necessidades de acordos ou deveres comuns. Contudo, na Carta sobre a
virtude, Rousseau escreve que: “N&do pensemos de nés mesmos como sendo aqueles
homens primitivos de nossa imaginacgdo que ndo precisava de ninguém porque somente a
natureza providenciava todas as suas necessidades’>%,

Nesses casos, seguindo o método de Kawauche (2013), seria inutil tentar descobrir
0 estado de natureza em Rousseau, ou mesmo o homem naquele estado, porque o
genebrino estaria menos preocupado em falar deles “em si mesmos” do que em discutir
os fundamentos da sociedade e as bases do seu Contrato Social. Assim, inUmeros

estudiosos que ousaram investigar o estado de natureza em Rousseau e 0 homem naquele

%66 ROUSSEAU. Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualdade entre os homens, op. cit.,
p. 228-229, O. C. lll, p. 123.

67 ROUSSEAU, Jean-Jacques. Sobre o Contrato Social (primeira verséo) ou Ensaio sobre a Forma da
Republica conhecido como Manuscrito de Genebra (1761). “Rousseau e as relagdes internacionais”. Sao
Paulo: Imprensa oficial do Estado et al., 2003, p.115. O. C. Ill, p. 283.

568 | et us not think of ourselves as being like those primitive men of our imagination who need no one
because nature alone supplied all their needs. (ROUSSEAU. Letter on Virtue, the Individual, and
Society, op. cit. p. 4). (Traducéo livre).



327

estado, teriam feito um trabalho indtil sendo relaciond-los com o estado civil.
Obviamente, isso esta correto.

Contudo, ainda que Rousseau estivesse preocupado com sociedade geral e
particular quando discutiu o cristianismo, o cristianismo é um conceito peculiar a ambas.
Vejamos em detalhes. Observando o capitulo sobre a “Religido Civil”, Rousseau dedicou
muito espaco ao cristianismo, ndo importa se verdadeiro ou falso, se compararmos com
a sua mengdo a “profissdo de fé civil” e aos dogmas positivos ¢ negativo. Estes sendo
apresentados em poucos paragrafos. Teriamos de fazer um grande esforco para ignorar o
que ele escreveu sobre o cristianismo e focar apenas nos dogmas positivos e negativo, o
que ndo faria sentido naquele contexto. Na nossa interpretacdo, Rousseau pensava
realmente em ser um cristdo sincero, e ousou levar sua proposta ao pé de letra.

Rousseau diz que as principais liderancas catélicas e protestantes na Franca e em
Genebra ndo eram auténticos cristdos, ao passo que ele se intitula como um cristéo
verdadeiro. Aqueles ndo eram cristdos auténticos porque nao eram verdadeiros seguidores
do Cristo e das verdades do Evangelho porgque todos estavam imiscuidos ao poder
politico. E, de fato, um verdadeiro cristdo ndao se imiscui com o poder politico e com
nenhum poder desse mundo, conforme a Carta a Diogneto, um dos mais antigos

documentos da Igreja primitiva:

Os cristdos, de fato, ndo se distinguem dos outros homens, hem por sua terra,
nem por sua lingua ou costumes. [...] Vivem na sua péatria, mas como
forasteiros; participam de tudo como cristdos e suportam tudo como
estrangeiros. Toda pétria estrangeira é péatria deles e cada pétria € estrangeira.
Casam-se como todos e geram filhos, mas ndo abandonam os recém-nascidos.
Pde a mesa em comum, mas ndo o leito; estdo na carne, mas ndo vivem
segundo a carne; moram na terra, mas tem cidadania no céu; obedecem as leis
estabelecidas, mas com sua vida ultrapassam as leis; amam a todos e sdo
perseguidos por todos; sdo desconhecidos, e apesar disso, condenados; sdo
mortos, e deste modo, lhes é dada a vida; sdo pobres e enriquecem a muitos;
carecem de tudo e tem abundéncia de tudo; sdo desprezados, €, no desprezo,
tornam-se glorificados; sdo amaldicoados e, depois, proclamados justos;
[...]56.

Ciente da auténtica espiritualidade cristd, Rousseau entendeu que aquele
cristianismo, o cristianismo “de hoje” era um cristianismo de aparéncias. Rousseau esta

falando do necessario desapego as coisas terrenas que € peculiar ao verdadeiro

569 PADRES APOLOGITAS. Carta a Diogneto. Sao Paulo: Paulus, 1997, p. 15.



328

cristianismo. Ele ndo esta falando dos representantes do cristianismo do Antigo Regime
que pregam uma rejeicdo ao mundo, mas se apossam dele com viruléncia. Ndo vemos
inutilidade em nossa investigacdo sobre o cristianismo de Rousseau nessa peculiaridade.
N&o apenas Rousseau denunciou as aparéncias a0 promover a ruptura entre o ser e 0
parecer, mas também o verdadeiro cristianismo é um poderoso recurso na sua luta
filoséfica contra o parecer.

Por outro lado em sua retorica politica, ele sabia que os cristdos ndo podiam formar
comunidades verdadeiras e auténticas em um tipo de Estado que necessitava de um corpo
moral e coletivo coeso, pelas razbes que a Carta a Diogneto apresentam e que ele mesmo
fez eco a essa primitiva espiritualidade cristd no Contrato Social. Mesmo impondo limites
ao “verdadeiro” cristianismo, ele garante o lugar do cristdo no Estado desde que o mesmo
obedeca a “profissdo de fé civil”.

Da mesma forma, a religido natural da “Profissdo de fé do vigario saboiano”
incorpora elementos significativos do cristianismo universal, tal como Rousseau 0
descreve nas Cartas escritas da montanha. Conforme visto, o cristianismo “[...] ¢ uma
religido universal em seu principio, que nada tem de exclusivo, nada tem de local, nada
de proprio a tal pais mais do que a outro”®’°. E mesmo os cristdos nas igrejas cristés
podem viver sua fé de forma sincera, uma vez que esta atender as obras e consiga unir a
“tolerancia do filosofo” com a “caridade do cristao”. Concluindo, acreditamos que
Rousseau dava uma significativa importancia ao cristianismo.

A nossa investigacdo também ndo foi menos complexa porque Rousseau nao
optou pelo caminho do ateismo ou do deismo como o fizeram Meslier, Voltaire e Diderot.
Optar por esse caminho significava um rompimento total com a religido crista e assim, o
pensador estaria livre para construir um sistema de pensamento montado sobre novas
bases. N&o foi essa a opg¢ao de Rousseau.

Porém, nédo tendo sido essa a sua opcdo, a investigacdo ndo se tornou mais facil,
por pelo menos duas razdes: a primeira, como defender o cristianismo num contexto em
que essa religido era causadora de inUmeras instabilidades sociais ao promover conflitos
religiosos? A segunda razao diz respeito a exigéncia em torno de uma posicéo politica e
filosofica em relacdo as sociedades do século XVI1I que eram legitimadas por doutrinas

teologicas advindas de interpretacGes das Sagradas Escrituras. O cristianismo dessas

570 ROUSSEAU. Cartas escritas da montanha, op. cit., p. 169. O. C. Ill, p. 704.



329

sociedades se estruturava em dogmas teoldgicos como o do pecado original, a partir de
insuficientes interpretacfes da Biblia nas quais uma vez recortadas davam legitimidade
aos poderes politicos, provocavam o medo pelas astucias de Satanas “principe do mundo”
e encorajavam a ideia de um Deus vingativo que obrigava o homem a pagar por seus
pecados, as vezes tendo que se purificar pelo fogo da inquisicéo.

Os padres e ministros eram partes integrantes do Estado, e neles tinham poder
politico sobre os suditos em nome da religido. Essas sociedades sustentavam seus clérigos
contrariando os principios do verdadeiro cristianismo. Uma vez imiscuidos ao poder,
esses homens cometeram grandes arbitrariedades, além de boa parte deles viver uma vida
dissoluta regada aos prazeres que aquele tipo de sociedade oferecia. O que os colocavam
numa posicao contraria aos principios do cristianismo primitivo.

Tal opgéo exigiria conformidades ou rompimentos. Como Rousseau optou pela
segunda alternativa, ele teve que pagar o preco por ela. Mas, mesmo assim, ele se manteve
firme na sua autodefesa, bem como na defesa do seu “verdadeiro cristianismo”. E é na
defesa do seu cristianismo que entendemos que Rousseau ndo promoveu um rompimento
pelas razBes ja demonstradas. Mas também ndo promoveu uma reforma no cristianismo
nos moldes de Lutero e Calvino. Acreditamos que seus escritos abrem a possibilidade
para uma reestruturacdo do cristianismo em seus dominios historico, social e moral como
parte do intricado caminho que Rousseau trilhou entre a teologia e as suas ideias socio-
politicas, contudo, aquela sendo submetida a estas.

Do ponto de vista histérico, entendemos que houve o rompimento de Rousseau
com o cristianismo moderno, ou o cristianismo “de hoje”. Nessa perspectiva, o genebrino
exige que os cristdos voltem seus olhares para os valores do cristianismo primitivo em
volta da época de Jesus e dos seus discipulos. Aquele auténtico cristianismo era baseado
em valores essenciais como a pobreza, a humildade, a caridade e a simplicidade. N&o
havia necessidade de aqueles cristdos fomentarem em seu meio o cultivo das ciéncias e
artes, por isso, eles eram incorruptiveis. Jesus Cristo, o autor do verdadeiro cristianismo,
chamou homens simples, pobres pescadores, gente do povo para a vivéncia da fé. Assim,
a reestruturacdo do cristianismo passa pela renincia dos acessorios superficiais e
aparentes das sociedades do Antigo Regime, em vista dos auténticos valores do

cristianismo primitivo.



330

Do ponto de vista social, Rousseau também promoveu uma ruptura com 0s
estabelecimentos politicos legitimados por falsas doutrinas teoldgicas advindas do
cristianismo moderno. Em outras palavras, Rousseau promoveu um rompimento com
toda a estrutura do poder institucional do seu tempo que unia trono e altar. A
reestruturacdo do cristianismo nessa perspectiva, conforme Rousseau passa por limites
que devem ser impostos aos cristdos na forma de Estado constituido pelo Contrato Social.

Os cristdos podem viver naquele Estado como suditos dele, mas devem seguir
incondicionalmente a “profissdo de fé civil” por meio dos dogmas positivos e, negativo,
que era o da intolerdncia. Nesse panorama, ndo seria possivel para o cristdo, professar
publicamente sua fé, ou ainda se agregar em igrejas dentro daquele Estado, uma vez que
Rousseau pensava como politico. A crenca do cristdo estd nos limites de suas
consciéncias. Porém, se Rousseau limitou o verdadeiro cristianismo no ambito do Estado
por aquele enfraquecer os lagos de sociabilidade entre os stditos, Rousseau o presenteou
ao género humano.

Do ponto de vista moral, Rousseau defende uma radical ruptura com o
cristianismo “de hoje”. Nesse caso, 0 genebrino propde que essa religido deva ser
reestruturada a partir de uma nova espiritualidade seguindo a “marcha da natureza” em
contraste com a moral de aparéncias das sociedades do Antigo Regime na qual o
cristianismo moderno acabou absorvendo. Essa espiritualidade exige a crenca em um
Deus benevolente e amoroso que presenteia 0 ser humano com a liberdade e a
consciéncia. Fazendo mau uso da liberdade, o homem estabelece o mal sobre a terra,
como: a desigualdade moral ou politica, a hipocrisia, a mentira, a supersticao, o fanatismo
e a intolerancia. Essa espiritualidade exige também que a fé seja confirmada pelas obras,
evitando assim disputas e arengas estéreis e nocivas.

O cristdo pode viver em sua igreja, desde que professe a sua fé com sinceridade e
caridade, sem mascaras e hipocrisias. Agindo assim, 0 homem se une ao divino e afasta
a supersticdo, o fanatismo, a intolerancia, os cultos superficiais e a hipocrisia. Ele deve

N A

unir a “tolerancia do filosofo” e a “caridade do cristdo”. Do mesmo modo, o homem deve
atender ao “sumario da lei” de inspiragdo evangélica, qual seja: “amar a Deus sobre todas
as coisas e amar o proximo como a si mesmo”’; observar os ensinamentos de Jesus Cristo
assim como se apegar as verdades do Evangelho. Fazendo isso, 0 homem esta pronto para

a morte quando ele for encarar o “juizo final”.



331

Entendemos que as convicgdes pessoais de Rousseau nessa matéria ndo podem
ser minimizadas, mesmo quando elas séo confrontadas com suas ideias acerca da religido
civil na obra Do Contrato Social®’t. O apego a sinceridade e a rejeicdo as aparéncias é
vigoroso na obra de Rousseau, portanto se ele se diz cristdo, ha razbes suficientes para
dar importancia, ndo apenas a sua crenga no cristianismo, bem como repensar o lugar
dessa religido na vida moral e politica. Rousseau ndo atacou os fundamentos da religido
e nem teve a intengdo de negar o cristianismo, mas quis dar-lhes um novo e profundo

significado para a vida do homem e para a sua existéncia em sociedade.

571 ROUSSEAU. Do Contrato Social. Sao Paulo: Abril Cultural, 1983 (Os Pensadores), p.137-145. O. C.
11, p. 460-469.



332

REFERENCIAS

OBRAS DE ROUSSEAU

ROUSSEAU, J.J. As Confissdes. Traducdo de Raquel de Queiroz. Sdo Paulo: Atena,
1959.

. Carta a Christophe de Beaumont e outros sobre a religido e a moral.
Traducdo de José O. A. Marques et al. Sdo Paulo: Estacdo Liberdade, 2005.

. Carta a D’Alembert. Traducdo de Roberto Leal Ferreira. Campinas, SP:
Unicamp, 1993.

. Cartas escritas da Montanha. Tradugdo de Maria Constanga Peres Pissarra e
Maria das Gracas de Souza. Sdo Paulo: Unesp, 2006.

. Considerac0es sobre o governo da Poldnia e sua reforma projetada.
Traducdo de Luis R. S. Fortes. S&o Paulo: Brasiliense, 1982.

. Emilio ou Da Educacéo. Tradugdo de Roberto Leal Ferreira. Sdo Paulo:
Martins Fontes, 1999.

. Ensaio sobre a origem das linguas. Traducdo de Fulvia M. L. Moretto.
Campinas, SP: Editora da Unicamp, 2003.

. Julia ou a Nova Heloisa. Traducéo de Fulvia M. L. Moretto. Campinas, SP:
Hucitec, 1994.

. Letter on Virtue, the Individual, and Society. “A Letter from Jean-Jacques
Rousseau”. May 15, 2003: The New York Newspaper Books. Web. 23 Nov. 2015.
Disponivel em: <http://www.nybooks.com/articles/2003/05/15/a-letter-from-jean-
jacques-rousseau/>. Acesso em: 10 mai 2015.

. Oeuvres Complétes. Bibliotheque de la Pléiade. Paris: Gallimard, 1959 —
1995, (v. I-V).

. Os devaneios do caminhante solitario. Traducdo de Falvia M. L. Moretto.
Campinas, SP: Hucitec, 1986.

. Rousseau e as relacgdes internacionais. Tradugdo de Sérgio Bath. Sao Paulo:
Imprensa Oficial do Estado, 2003.

. Textos autobiograficos e outros escritos. Traducdo de Fulvia M. L. Moretto.
Séo Paulo: Editora da Unesp, 2009.


http://www.nybooks.com/articles/2003/05/15/a-letter-from-jean-jacques-rousseau/
http://www.nybooks.com/articles/2003/05/15/a-letter-from-jean-jacques-rousseau/

333

. Varias Obras. 3. ed. Tradu¢do de Lourdes Santos Machado. Sdo Paulo: Nova
Cultural, 1983 (Os Pensadores).

OBRAS DE CRITICOS

ALMEIDA JUNIOR, José Benedito. A filosofia contra a intolerancia: politica e
religido no pensamento de Jean-Jacques Rousseau. 2008a. 242f. Tese (Doutorado em
Filosofia) — USP, Séo Paulo.

. Rousseau e o cristianismo. In: Iterac6es: Cultura e Comunidade, v. 3, n. 4,
2008b.

. Algumas questdes sobre a fé e a razdo na obra de Jean-Jacques Rousseau.
Argumentos, ano 4, n.8, 2012.

. Educacao e politica em Jean-Jacques Rousseau. Uberlandia, MG: EDUFU,
2009.

BERTRAM, Christopher. Toleration and Pluralism in Rousseau’s Civil Religion. In:
MOSTEFAI; SCOTT (Eds.). Rousseau and L’Infame: Religion, Toleration and
Fanaticism in the Age of Enlightment. New York: The Netherlands, 2009.

BIGNOTTO, Newton. As aventuras da virtude: as ideias republicanas na Franga do
século XVIII. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2010.

BLUM, Carol. Rousseau and the Republic of Virtue: The language of Politics in the
French Revolution. London: Cornell University Press.

BOBBIO, Norberto; BOVERO, Michelangelo. Sociedade e Estado na Filosofia
Politica Moderna. Séo Paulo: Brasiliense, 1986.

BREHIER, E. Transformation de la philosophie francaise. Paris: Flammarion, 1950.

BUCCI, Eugénio. Intolerancia, ou a tragédia do ndo didlogo. In: NOVAES, Adauto
(Org.). Vida, vicio, virtude. Sdo Paulo: Editora Senac, 20009.

BURGELIN, Pierre. La Philosophie de L’Existence de J.-J. Rousseau. Paris:
Librairie Philosophique J. Vrin, 1973.

CASSIRER, Ernst. A Filosofia do Iluminismo. Campinas, SP: Unicamp, 1994.

. A questdo Jean-Jacques Rousseau. Tradugdo de Erlon José Pachoal. Séo
Paulo: UNESP, 1999.

COLLINSON, Patrick. A Reforma. Traducdo de S. Duarte. Rio de Janeiro: Objetiva,
2006.



334

COMPARATO, Fabio Konder. Etica. Sio Paulo: Companhia das Letras, 2006.

DELUMEAU, Jean. Historia do medo no Ocidente. Traducdo de Maria Lucia
Machado. Séo Paulo: Companhia das Letras, 2009.

DERATHE, Robert. Jean-Jacques Rousseau e a ciéncia politica de seu tempo.
Traducdo de Natalia Maruyama. Sao Paulo: Barcarolla, 2009.

GARCIA, Claudio Boeira. A cidade e suas cenas: A critica de Rousseau ao teatro. ljui,
RS: UNNJUI, 1999.

GLI0ZZO, Charles A. The Philosophes and Religion: Intellectual Origins of the
Dechristianization Movement in the French Revolution. Church History, v. 40, n. 3,
1971, p. 273-283. Disponivel em: <http://www.jstor.org/stable/3163003>. Acesso em:
12 out. 2016.

EBY Frederick. The Development of Modern Education. 2. ed. New Jersey:
PRENTICE-HALL, 1957.

DERRIDA, Jacques. Gramatologia. 2. ed. Tradugéo de Miriam Chnaiderman e Renato
Janine Ribeiro. Sdo Paulo: Perspectiva, 2004.

ELIAS, Norbert. O processo civilizador. Rio de Janeiro: Zahar, 1994 (v. 1 e 11).

FEBVRE, Lucien. O problema da incredulidade no século XVI: a religido de
Rabelais. Traducéo de Maria Lucia Machado. Séo Paulo: Companhia das Letras, 2009.

FORTES, L.R.S. Rousseau: da Teoria a Pratica. S&o Paulo: Atica, 1976.
. Paradoxo do espetaculo. Séo Paulo: Discurso Editorial, 1997.

GOLDSCHMIDT, Victor. Anthropologie et politique. Les principes du systeme de
Rousseau. Paris : Librairie Philosophique J. Vrin, 1983.

GOUHIER, H. Les Méditations Métaphisiques de Jean-Jacques Rousseau. Paris: J.
Vrin, 1984.

CARTIER, Roger (Org.). Historia da Vida Privada: Da Renascenca ao Século das
Luzes. Traducdo de Hildegard Feist. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2009 (v. 3).

FERRAZ, Eduardo Luis Leite. Rousseau e o Evangelho dos direitos do homem. 2011.
272f. Tese (Doutorado em Historia Social) — USP, S&o Paulo. Disponivel em:
<file:///IC:/Users/Roberta/Downloads/2011_EduardoLuisLeiteFerraz.pdf>. Acesso em:
30 mai. 2016.

HOBSBAWM, Eric J. A revolugéo francesa. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1996.


http://www.jstor.org/stable/3163003
file:///C:/Users/Roberta/Downloads/2011_EduardoLuisLeiteFerraz.pdf

335

JACQUET, Christian. La Pensée Religieuse de Jean-Jacques Rousseau. Louvain:
Bibliothéque de I’Université; Leiden: E. J. Brill, 1975.

KAWAUCHE, Thomas. Religido e politica em Rousseau: o conceito de religido civil.
Séo Paulo: Humanitas: FAPESP, 2013.

. Tolerancia e intolerancia em Rousseau. In: SANTOS, Antonio Carlos dos
(Org.). O outro como problema: O surgimento da tolerancia na modernidade. Sdo
Paulo: Alameda, 2012.

LEIGH, R. A. Rousseau and the problem of tolerance in the eighteenth century.
Oxford: Arendon Press, 1978.

LUTHY, Herbert. From Calvin to Rousseau: Tradition and Modernity in Social-
Political Thought from the Reformation to the French Revolution. New York: Basic
Books, 1970.

MASSON, Pierre-Maurice. La religion de Jean-Jacques Rousseau. Paris: Hachette,
1916.

McCARTHY, Vicent A. Quest for a Philosophical Jesus: Christianity and Philosophy
in Rousseau, Kant, Hegel, and Schelling. Georgia: Mercer University Press, 1986.

MITCHELL, Joshua. Not By Reason Alone: Religion, History, and Identity in Early
Modern Political Thought. Chicago: The University of Chicago Press, 1993.

. The Equality of All under the One in Luther Rousseau: Thoughts Christianity
and Political Theory. The Journal of Religion, v. 72, n. 3. July 1992. Disponivel em:
<http://www.journals.uchicago.edu/doi/abs/10.1086/488916>. Acesso em: 04 mar.
2016.

NAY, Olivier. Histdria das ideias politicas. Petrépolis, RJ: Vozes, 2007.

PHILONENKO, Aléxis. Jean-Jacques Rousseau et la pensée du malheur. Paris:
Librairie Philosophique J. Vrin, 1984 (I-111).

PINTO, Lucia Ricotta. Retorica, a unidade “louca” de Rousseau? Remate de Males, v.
28, p. 241-250, jul./dez. 2008. Disponivel em:
<http://revistas.iel.unicamp.br/index.php/remate/index>. Acesso em: 31 ago. 2015.

PINTOR-RAMOS, Antonio. El deismo religioso de Rousseau. Salamanca:
Universidad Pontificia, 1982.

PIVA, P.J.L. Ateismo e revolta: os manuscritos do padre Jean Meslier. S&o Paulo:
Alameda, 2006.

PRADO JUNIOR, Bento. A retérica de Rousseau e outros ensaios. Traducio de
Cristina Prado. S&o Paulo: Cosac Naify, 2008.


http://www.journals.uchicago.edu/doi/abs/10.1086/488916
http://revistas.iel.unicamp.br/index.php/remate/índex

336

REIS, Claudio Araujo. Unidade e liberdade: O individuo segundo Jean-Jacques
Rousseau. Brasilia: Editora Universidade de Brasilia, 2005.

RILEY, Patrick. Rousseau’s General Will. In: RILEY, Patrick (Ed.). The Cambridge
Companion to Rousseau. Cambridge: University Press, 2001.

(Ed.). The Cambridge Companion to Rousseau. Cambridge: University
Press, 2001.

ROUBINE, Jean-Jacques. Introducéo as grandes teorias do teatro. Rio de Janeiro:
Zahar, 2003.

ROUANET, Sérgio Paulo. As razdes do lluminismo. 2. ed. Sdo Paulo: Companhia das
Letras, 2005.

RUZZA, Antonio. Em nome das luzes: um desafio a religido. Sdo Paulo: Anablume,
2012.

SALINAS FORTES, Luis Roberto. Paradoxo do espetaculo. S&o Paulo: Dicurso
editorial, 1997.

. Rousseau: da teoria & préatica. Sdo Paulo: Atica, 1976.

SCHELEGEL, Jean-Louis. A lei de Deus contra a liberdade dos homens: integrismos
e fundamentalismos. S&o Paulo: Martins Fontes, 2009.

SAHD, Luiz Felipe Netto Andrade. Rousseau: Religiao e Revolucao. Cadernos de
Etica e Filosofia Politica, n. 16, jan. 2010. Disponivel em:
<http://www.journals.usp.br/cefp/article/viewFile/82589/85552>. Acesso em: 19 mai.
2013.

SILVA, Genildo Ferreira da. Moral e sentimento em J.-J. Rousseau. In: MARQUES,
José Oscar de Almeida (Org.). Reflexos de Rousseau. Sdo Paulo: Associacdo Editorial
Humanitas, 2007.

. Uma cristologia laica. In: Rousseau e o iluminismo. Salvador: Arcadia, 2009.

SOUZA, Maria das Gracas de. llustracéo e Historia. Sdo Paulo: Discurso Editorial,
2001.

. Natureza e Ilustracao: sobre o materialismo de Diderot. Sdo Paulo: UNESP,
2002.

. O estranho testamento de um vigario de provincia: as Memorias de Jean
Meslier. Trans/form/acgéo, n. 8. Sdo Paulo: Unesp, 1985.

. Voltaire: a razdo militante. Sdo Paulo: Moderna, 1993.


http://www.journals.usp.br/cefp/article/viewFile/82589/85552

337

STAROBINSKI, Jean. As mascaras da civilizacdo: ensaios. Sdo Paulo: Companhia
das Letras, 2001.

. Jean-Jacques Rousseau: A Transparéncia e o Obstaculo: seguido de sete
ensaios sobre Rousseau. Traducdo de Maria Ldcia Machado. Sao Paulo: Companhia das
Letras, 1991.

TODOROV, Tzvetan. O Espirito das luzes. Traducéo de Monica Cristina Corréa. S&o
Paulo: Barcarolla, 2008.

TOSI, Giuseppe. A democracia como “forma mista” de governo em Noberto Bobbio.
In: TOSI, Gilberto (Org.). Noberto Bobbio: Democracia, Direitos Humanos, Guerra e
Paz. Jodo Pesso: Editora da UFPB, 2013.

TOUCHEFEU, Yves. L’ Antiquité et le christianisme dans la pensée de Jean-
Jacques Rousseau. Oxford: Voltaire Foundation, 1999.

VOVELLE, Michel. A revolucéo contra a Igreja: da razdo ao Ser supremo. Traducao
de Lucy Magalh&es. Rio de Janeiro: Zahar,1989.

WARD, Frances. Why Rousseau was Wrong? Christianity and the Secular Soul.
London: Bloomsbury, 2013.

WRIGHT, Ernest Hunter. The Meaning of Rousseau. New York: Russell & Russell,
1963.

OBRAS CLASSICAS

BIBLIA DE JERUSALEM. 1. ed. 112 reimpr. S&o Paulo: Paulus, 2016.

BOSSUET, Jacques. Sermao sobre a Providéncia. In: MENESES, Emilson (Org.).
Histéria e Providéncia: Bossuet, Vico e Rousseau. llhéus, SC: Editora da UESC, 2006.

CALVINO, Jodo. As Institutas ou tratado da religido cristd. Sdo Paulo: Ed. Cultura
Cristd, 2006 (vol. I).

DIDEROT, Denis. Obras Filosoficas. Rio de Janeiro: Estrela de Ouro, 1957.
. Os verbetes “Intolerdncia” e “Intolerante”. In: SANTOS, Antdnio Carlos dos
(Org.). O outro como problema: o surgimento da tolerancia na modernidade. Séo

Paulo: Alameda, 2010.

GAHAN, William. Youth instructed in the grounds of the Christian religion. With
remarks on the writings of Voltaire, Rousseau, T. Paine, &c. Dublin: M’Donnel, 1798.



338

LOCKE, John. Vérias Obras. 3. ed. Traducdo de Anoar Aiex e E. Jacy Monteiro. S&o
Paulo: Nova Cultural, 1983 (Os Pensadores).

MESLIER, Jean. Critica Del La Religion y Del Estado. Barcelona: Ediciones
Peninsula, 1978.

. Testamento de Jean Meslier. Filosofia Clandestina. Traducdo de Regina
Shopke e Mauro Baladi. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2011 (v. 2).

MORE, Thomas de. Utopia. Sdo Paulo: Abril Cultural, 1972 (Os Pensadores).
PADRES APOLOGITAS. Carta a Diogneto. Sao Paulo: Paulus, 1997.

PASCAL, Blaise. Pensamentos. 3. ed. Traducgédo de Sérgio Milliet. Sdo Paulo: Abril
Cultural, 1984 (Os Pensadores).

. Pensées. Montrouge: Librairie Générale Francaise, 1972.

PLATAO. A Republica. Traducio de Maria H. R. Pereira. Lisboa: Calouste Gulbekian,
1987.

ROTTERDAM, Erasmo de. Elogio da Loucura. Sdo Paulo: Abril Cultural, 1972 (Os
Pensadores).

TOCQUEVILLE, Alexis. Vérias obras. Sdo Paulo, Abril Cultural, 1979 (Os
Pensadores).

VOLTAIRE, Francois Marie Arouet. Dictionnaire Philosophique. Paris: Gallimard,
1994,

. Les Oeuvres Completes de Voltaire. Correspondance and related documents.
Banbury: Oxfordshire, 1971.

. Lettres Philosophiques. Paris: Flammarion, 1989.
. Mélanges. Paris: Gallimard, 2002.

. Oeuvres Historiques. Paris: Gallimard, 2000.

. SelecOes. S&o Paulo: W. M. Jackson editores, 1958.

. Traité sur la tolérance (avec I’introduction par René Pomeau). Paris:
Flammarion, 1989.

. Vérias Obras. 2. ed. Traducdo de Marilena de Souza Chaui. Sdo Paulo: Nova
Cultural, 1983 (Os Pensadores).





